Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

zur Erleuchtung gelangten Menschen mit hinweisendem Charakter
auf das Jenseits des Bildes, sondern heidnische Bildnisse und damit
falsche Gotzen, da der wahre Gott stets verborgen ist. Und das zeigt,
dass nicht nur interkulturell, sondern auch innerislamisch eine Aus-
einandersetzung iiber den Status von Bildnissen aller Art sinnvoll
sein konnte. Aber schliefSlich gibt es auch in christlichen Kulturen,
sogar innerhalb des Katholizismus, in der Bilderfrage eine gelebte Di-
versitit.

2.4. lkonik und anikonische Symbolik in
ostasiatischen Religionen

Der (auch) westlich gebildete japanische Philosoph Nishida hat ein-
mal in einem frithen Aufsatz gesagt, westliches Denken sei »Denken
des Seins, ostliches Denken das des Nichts«.5% Da es sowohl im
buddhistischen Denken Stromungen des Realismus wie auch im
westlichen Denken Nihilismus gab — wenngleich man sich hiiten
muss, diese Begriffe mit den uns geldufigen Konnotationen einfach
zu tibertragen —, kann dies wohl nur als Aussage tiber den Main-
stream verstanden werden. Auch kann man nicht pauschal behaup-
ten, »das« asiatische Denken sei weltabgewandter als das sog. »west-
liche«, und dafiir ist das Hindu-Denken ein gutes Beispiel.

2.4.1 Inkarnation und Bildlichkeit in hinduistischen Kulturen

Da das Christentum im sog. »Westen« seine Vorrangstellung ein-
gebiifit habe und vielleicht auch mancherorts an Spiritualitit ver-
loren hat, konnte, so Hummel, asiatische Kultur und Religiositit
einstromen, bzw. auch deren Versatzstiicke (wie Yoga®’, Ayurveda
etc.). In den USA wurden 1994 z.B. 800 in Betrieb befindliche hin-
duistische Tempel gezihlt.6® Nach einer Schitzung von 2016 sind

6% Nishida, Die morgenlandischen und abendlindischen Kulturformen in alter Zeit
vom metaphysischen Standpunkte aus gesehen, in: Abhandlungen der Preuflischen
Akademie der Wissenschaften Nr. 19 (1939), S. 15.

%7 »Yoga« bedeutet in Sanskrit eigentlich »Einung« mit dem Géttlichen.

6% Rosen, Hinduism, S. XXXIV.

246

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

fast eine Milliarde, ca. 13 % der Weltbevolkerung, dem Hinduismus
zuzurechnen.®

Es galt eine Zeitlang als »in«, eine Zeit in einem indischen
Ashram zuzubringen (der Beatle George Harrison spielte danach ein
indisches Instrument, eine Sitar) und bei einem Guru transzendenta-
le Meditation (TM) zu lernen. Hummel sieht diese Bewegungen als
Teil einer Gegenbewegung, die auf die Herausforderung des west-
lichen Kolonialismus und der christlichen Mission antwortet.®® In
Kalifornien und in der Schweiz wurden Maharishi- Universititen ge-
griindet,®! die die Bewusstseinserweiterung mittels TM erforschen
sollten und eine friedlichere Welt erzeugen helfen sollten. Denn zen-
traler Bestandteil des Hindu-Denkens ist die Ahimsa-Lehre von der
Gewaltlosigkeit (»Nicht-Verletzung«),*? und sie hingt eng mit der
Vorstellung von Transmigration, d.h. von Seelenwanderung zu-
sammen:

Je nach moralischer Wiirdigkeit (»Karma« bedeutet eigentlich
»Handlung, aber auch die damit verkniipften Handlungsfolgen) gibt
es namlich Wiedergeburten in einer héheren oder auch niederen Le-
bensform (evtl. sogar als Frau oder Tier). Dadurch werden das Kas-
tensystem und alle sozialen Unterschiede legitimiert. Aber auch die
Achtung vor allen Lebewesen wird so begriindet. (Nirgendwo ist der
Vegetarismus stirker als in Indien, und die Tiere laufen frei he-
rum.5®) Mall macht aber darauf aufmerksam, dass »Reinkarnation,
Wiedergeburt, Wiederverkdrperung, Seelenwanderung und Wieder-
auferstehung [...] abendldndische Etiketten« sind: »Das Hauptthema
ist das Entstehen, Bestehen und Vergehen der Dinge, ja sogar der
Welten schlechthin.«%* Gab es in der Friihzeit des Hinduismus noch
viele an der Natur orientierte Gottheiten (Wetter — wie Wind, Regen,
Feuer —, Fruchtbarkeit; auch eine Muttergsttin Aditi wurde ver-

69 Nach Art. 25 Abs. 2 der indischen Verfassung sind dazu auch alle Religionen zu
rechnen, die auf indischem Boden entstanden sind, und die Indien als ihr heiliges Land
betrachten, also auch Buddhismus, Jainismus und Sikhismus. Erfolgreich gegen diese
Vereinnahmung geklagt haben bisher nur die Sikhs.

660 Hummel, Indische Mission und neue Frommigkeit im Westen, S. 7.

61 Hummel, a.a.O., S. 96.

662 Allerdings wird in der Bhagavad Gita u.U. auch ein gerechter Krieg gebilligt.

63 In extremer Form wird Ahimsa von der Sekte der Jainas praktiziert, deren Ange-
hérige z. B. immer den Weg vor sich mit einem Besen freikehren, damit sie nicht ver-
sehentlich auf ein Tier treten.

¢4 Mall, Der Hinduismus, S. 40f.

247

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

ehrt?%), so muss man doch bereits zur vedischen Zeit, darauf macht
Mall aufmerksam, einen dahinterstehenden Monotheismus an-
nehmen, und er zitiert einen Vers aus dem Rigveda-Hymnus: »Das
Wahre ist das Eine. Die Weisen benennen es verschieden.« Dieses
Eine ist »das Ewige, das sich in seinen verschiedenen Aspekten der
Natur und des menschlichen Lebens zeigt, ohne jedoch in ihnen ganz
aufzugehen. [...] Gott verliert durch die Vielfalt seiner Inkarnationen
nicht seine Einheit, Einmaligkeit, Absolutheit und Singularitit.«56

Auch der Hinduismus ist eine Offenbarungsreligion:

Die Veden (Veda = Wissen) als die iltesten religiosen Uberliefe-
rungen der Menschheit (mit einem Schopfungsmythos, »Rigvedac,
der oftmals erstaunliche Ahnlichkeit mit dem biblischen Schépfungs-
bericht hat) wurden »Rishis« (Sehern) geoffenbart, die sie durch »ge-
schaute Eingebung« von Gott empfingen und die zunichst miindlich
durch Rezitation tradiert wurden. Rosen datiert sie auf ca. 6500 Jahre
v. Chr.%7, und ihre schriftliche Fixierung dann etwa auf die Zeit zwi-
schen 3000 und 1900 v. Chr. (Das Industal war damals neben China,
Agypten und Mesopotamien eine der vier iltesten Zivilisationen, die
uns bis heute bekannt sind.)

Der Rigveda ist zunichst »geprigt von der einfachen, diesseitig
gerichteten Lebensanschauung einer Dorf- und Einsiedeleikultur.«668
Doch schon im 10. Buch sind bereits »philosophische Betrachtungen
tiber den Ursprung der Welt, Leben und Tod enthalten.«%® Oft wur-
den die frithen vedischen Rituale »vom Familienoberhaupt am hius-
lichen Herd vollzogen, oder von Priestern am Opferplatz. Man kann-
te wie im alten Iran weder Gotterbilder noch Tempel, sondern nur den
Kult unter freiem Himmel.« Erst zu spiterer Zeit wandelten sich »die
vedischen Opferaltire zu ausgeprigtem Tempelkult«, und es gab bild-
liche (menschendhnliche) Gotterdarstellungen.®”® Da man sich die
ganze Erscheinungswelt als Entfaltung aus dem miitterlichen Schof3
der Natur vorstellte, als dessen Abbild eine Hohle unter einem Berg
galt, enthielten die Tempel eine cella (Hohle oder SchofSkammer) mit
einem figiirlichen oder symbolischen Hauptidol. Dariiber tiirmte sich

5 Stoddart, Grundziige des Hinduismus, S. 29ff.
666 Mall, a.a.0.,S. 9 und 1.

667 Rosen, Hinduism, S. XXIV.

668 Keilhauer, Hinduismus, S. 18.

669 ebd.

670 Keilhauer, a.a.O., S. 20 und S. 50f.

248

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

ein Gotterberg, mit einer mehr und mehr untiberschaubaren Skulp-
turenfiille.5”!

Doch bereits die Veden »gehen davon aus, dass es ein Absolutes,
das Eine geben muss, welches im Sinne einer iiberweltlichen Kausali-
tat die Welt, die anderen Menschen und alle anderen Dinge in ihr
schafft«.?

Die spiteren Upanishaden (ab ca. 800 v. Chr, sie entstanden tiber
mehrere Generationen hinweg) beinhalten vor allem Meditations-
erfahrungen, Auslegungen und Erorterungen, aber auch eine tief-
sinnige Erlosungsmystik.

Zusammen mit den kommentierenden Upanishaden begriinden
die Veden die Religion des Hinduismus. Mall vergleicht — wie Deus-
sen®” — die Veden und Upanishaden mit dem Alten und Neuen Tes-
tament des Christentums;¥* bei Rosen hingegen wird die (spitere)
Bhagavad Gita mit dem Neuen Testament des Christentums ver-
glichen, denn sie war damals wie das NT revolutionir: Die bis dahin
vorherrschende Idee von Spiritualitit habe ndamlich dem Verzicht, der
Weltabgewandtheit und der einsamen Kontemplation gegolten.
Krishna, als eine der Inkarnationen Vishnus, aber machte Arjuna in
diesem Lehrgedicht klar, dass Handeln héher zu bewerten ist als die
Passivitit des Nichthandelns, (aber nur wenn es in rechter Absicht,
also fiir Gott geschehe, und nicht zu anderen Zwecken).¢7>

Mall schildert zwei Hauptstromungen der Upanishaden beziig-
lich ihres Generalthemas, der Realisation des Einen, des Gottlichen,
des Absoluten (des Brahman) und des Atman, der ewigen Seele, des
unsterblichen Selbst im Menschen. Eine wichtige Stromung vertrete

671 Keilhauer / Keilhauer, Die Bildsprache des Hinduismus. Die indische Gotterwelt
und ihre Symbolik, S. 14 ff.

72 Mall, a.a.O., S. 25.

673 Deussen hat die Sechzig Upanishaden des Veda 1905 iibersetzt herausgebracht,
Neudruck Bielefeld 1980.

7+ Mall, Der Hinduismus, S. 17. Der Vergleich hinkt tatsdchlich, denn die Aussagen
des NT sind teilweise Revidierungen des AT (Auge um Auge — Zahn um Zahn / die
andere Backe zum Schlag hinhalten) und begriinden eine neue Religion auf der Basis
des Judentums.

%5 Rosen, a.a.0., S. 16ff. Keilhauer, a.a.O., S. 55f merkt noch einen wesentlichen
Unterschied zur pantheistischen Upanishaden-Mystik an: Krishna lehre hier »als Er-
losungsweg die liebende und vertrauensvolle Hingabe an einen personlichen Erloser-
gott und die Weiterexistenz der Einzelseele nach dem Tode in Gottesnihe.« Sie ver-
mutet, dass der Verfasser die pantheistischen Upanishadengedanken mit seinen
eigenen theistischen Ansichten verquicken wollte.

249

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

—1im Gegensatz zu ihrem anthropomorphen Gegenstiick — ihre stren-
ge Nichtzweiheit (advaita, die Einheit des Gegensitzlichen). Neben
der bildhaften Darstellung von pluralen gottlichen Inkarnationen und
ihrer Verehrung gab es daher auch eine abstraktere Vorstellung von
»Moksha« (Heil; Erlosung, Befreiung): sie bestand im Aufgehen der
Einzelseele (Atman heif3t eigentlich »Atmen«) in der universalen all-
umfassenden Seele, im Brahman.

(Hier kann man also von einem Pan-en-theismus sprechen.)

Dieses Brahman als das eigenschaftslose Eine ist das hochste Be-
wusstsein,®¢ es thront jenseits alles Seins, obwohl es auch in uns
wohnt. »Es ist also sowohl immanent als auch transzendent. [...]
Auf negative Bestimmungen bezugnehmend wird dieses Eine in den
Upanishaden beschrieben als das, was weder durch Reden, noch durch
Denken noch durch Sehen, sondern nur durch die Worte ser ist< er-
fasst werden kann«.57

Hier ist als bedeutendster Hindu-Philosoph und Mystiker der
Brahmane Shankara (788-820) zu nennen, der die Philosophie der
Advaita-Vedanta systematisierte und den Hinduismus auf der Basis
der Upanishaden-Philosophie erneuerte. Er gilt als »eine der her-
vorragendsten Personlichkeiten der indischen Geistesentwicklung
und wird auch noch heute von einem Grofiteil der Gelehrten als
héchste Autoritit in philosophischen und theologischen Fragen ange-
sehen.«%% Ein Weg zur Erkenntnis des Wahren war, das Bewusstsein
von den Gegenstinden abzuziehen, d. h., die Sinnesorgane der Wahr-
nehmung und alle Tatigkeit von den Gegenstinden abzulésen und in
ihr Zentrum zuriickzuziehen.””

Shankaras Philosophie beschreibt einen absoluten Monismus,
der auf der ersten Stufe noch relative Wahrheit und niederes Wissen
annimmt (niederes Brahman): Man nimmt zwar eine Vielheit von
Gottern an, aber man liebt und verehrt nur einen als hochsten, per-
sonlichen Erlgsergott. Auf dieser Stufe wird die Welt noch als real
betrachtet. Auf der Stufe des hoheren Wissens aber erscheint die
Welt nur noch als Illusion (maya), wihrend nun das einzig Reale,
das Brahman, als absolut, unpersénlich und eigenschaftslos, mit der

676 Mall, a.a.0., S. 17f.

677 Mall, a.a.O., S. 18.

678 Keilhauer, a.a.O., S. 78.

% Bauer, Die Heilslehre des Shankara Bhagavadpada: Eine Untersuchung seiner
Erkenntnistheorie und seiner Methodik.

250

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

Einzelseele identisch geworden ist, die so ins Stadium der absoluten
Wahrheit gelangt.*®

Eine Wesensidentitit des Brahman mit dem Atman wird in der
negativen Theologie Shankaras als Nicht-Dualitit (»tat twam asi«:
das bist Du!) beschrieben, jenseits aller Formen, Namen und Eigen-
schaften. Damit geht Shankara fiir Mall weiter als jeder Monotheis-
mus:

»Shankara will sagen, dass, solange der Mensch das Gottliche personifiziert,
er Gott nur als eine Steigerung des Empirisch-Personlichen erfassen kann.
Nur mit dem Wegfallen aller Anthropomorphismen kann das echt Absolu-
te, von dem man sich kein Bild machen kann, erreicht werden.«8!

Genau dies war aber auch, wie ich gezeigt habe, der Weg grofler Teile
jlidischer und christlicher Mystik. Wenn man »die Uridentitit reali-
siert hat, so ist diese Wahrheit der Sprache nicht mehr verfiigbar.
Alles, was noch gesagt werden kann, ist die Negation aller anderen
Aussagen iiber Brahman, welche dieses positiv beschreiben wol-
len [...]«.%82 (»neti, neti«: das nicht, und das auch nicht.5%?) Dabei wird
der Zustand der Befreiung des Einzelnen als das Hochste betrachtet,
in dessen Vollkommenheit alle Bewegungen und Taten enden. 5%

Es gibt also parallel zu dieser negativen Theologie auch starke
mystische Stromungen im Hinduismus, man soll in einer kosmischen
Einheit aufzugehen versuchen, was einer apersonalen unio mystica
mit einem Erlgschen der Person vergleichbar ist, und dieser Gedanke
der Advaita-Vedanta (Vedanta, das »Ende der Veden« ist also Meta-
physik) fithrte zur spdteren buddhistischen Nirwana-Lehre. (Der Be-
griff nibbana findet sich schon in den Upanishaden.®®)

Das Gotter-Pantheon dnderte sich in puranischer Zeit (etwa zur
Zeitenwende; die »Puranas« — alte Erzihlungen — gehdren zu den

680 Keilhauer, a.a.O., S. 78f.

61 Mall, a.a.0., S. 20.

62 Mall, a.a.0., S. 19.

63 Die »Neti, neti«<-Meditation soll alles Wahrnehmbare als Schein und Tduschung
(maya) entlarven.

64 Eine Vorahnung bzw. eine Vorbereitung auf dieses kosmische Einheitserleben
wird im Tantrismus, der in Verbindung zur Verehrung der Muttergéttin Shakti steht,
in der sexuellen Vereinigung (in Form eines rituellen Beischlafs) gesehen, was fiir
»Westler« auf der Suche nach sexueller Befreiung attraktiv schien. Dem entsprechen
in der indischen Tkonographie auch sehr freiziigige Darstellungen von Sexualitit.

65 Die Verbindung wird z.B. fiir den friihen Buddhismus bestitigt von Kalupahana,
Buddhist Philosophy, S. 70.

251

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Bild 23: Trimurti-Skulptur, Elephanta Caves, Mumbai
(5-8. Jh. n. Chr)

Traditionsschriften): Nun wurden als zentrale Gottheiten Brahma,
Vishnu und Shiva verehrt und sind oft personalisiert dargestellt wor-
den. (Thnen vorgelagert ist noch Ishvara, der aber als schopferisches
Prinzip nicht in Erscheinung tritt.) Brahma, Vishnu und Shiva, die
fiir Stoddart als »Betrachtungsweisen Gottes« aufgefasst werden
konnen, % gelten als »Trimurti«, die Mall als »indische Dreifaltig-
keit«, als »Hindutrinitdt«®’ bezeichnet. (Der Trinititsgedanke trat
nach Keilhauer aber schon sehr friih, in vedischer Zeit, auf®%® und
kann keineswegs durch das frithe Christentum beeinflusst sein.)

Brahma ist der Weltenschépfer, Vishnu der Welterhalter und Shiva
der Weltzerstorer, der dafiir sorgt, dass alles wieder von vorne be-
ginnen kann, also auch der grofle Verwandler.

% Stoddart, Grundziige des Hinduismus, S. 8.5
67 Mall, a.a.0., S. 42.
688 Keilhauer, a.a.O., S. 24.

252

htpsi/dol. - am 26.01.2026, 21:51:0:



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

Bild 24: Tanzender Shiva im Feuerkranz (10. Jh.)

(Bei einer Shiva-Trimurti werden alle drei Aspekte Shiva zu-
geschrieben, und die Trishula, ein Dreizack, gilt als symbolische Dar-
stellung fiir die drei Aspekte des im Shivaismus verehrten Shiva. Die
verschiedenen Aspekte sind aber nur unterschiedliche Manifestatio-
nen und Namen Gottes, der mit dem Absoluten identisch ist.5%)

Der dargestellte Shiva Nataraja im Feuerkranz »tanzt auf dem besieg-
ten Ddmon des ungeschlachten Stoffes. Mit seiner duflersten Rechten
hilt er die Trommel, die den Pulsschlag der Schopfung bedeutet. Mit
der nach vorn gewandten Handfliche gewihrt der Gott Frieden, er
erhilt, was er geschaffen hat. Mit der nach unten gerichteten Hand
zeigt er auf den sich hebenden Fuf, Erlgsung verheiflend. In der
dullersten Linken tragt er den Feuerbrand, der die Welt zerstoren
wird. «6%

9 3.a.0.,S.10, 78 und 111.
6% Stoddart, a.a.O., S. 130.

253

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0; op



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Denn so wie alle Zeiten (wie Tages- und Jahreszeiten) zyklisch
wiederkehren, so gibt es auch mit Werden, Bestehen und Vergehen
einen Daseinskreislauf (»samsara«) von Tod und Geburt. Auch
Vishnu inkarniert sich: Es gibt insgesamt 10 Inkarnationen (»Awva-
tdras«), die auch bildlich in Statuen oder Gemilden dargestellt wer-
den, als Fisch, Schildkrote, Eber, Lowe, Zwerg etc. Nach Mall gibt es
dabei bemerkenswerte Ahnlichkeiten mit den Stufen der Evolu-
tion; %! wobei die 9. Inkarnation der Buddha (vom Hindutum aus ge-
sehen) ist. Die 10. Inkarnation, der Kalki-Avatara, soll am Ende der
Zeiten erscheinen, eine apokalyptische Heilserwartung, die es parallel
auch in den abrahamitischen Religionen gibt.® Gerne im Bild ver-
ehrt wird auch Ganesha, der elefantenkopfige Sohn Vishnus (wobei
der Elefantenkopf die Bedeutung des Beseitigers von Hindernissen
hat: Das Bild ist in den meisten indischen Hiusern zu finden.)6%

Die Gotterbilder sind meist anthropomorph; aber oft mit mehre-
ren Kopfen oder Armen dargestellt, um Kraft zu signalisieren, und
werden als Emanation bzw. als Manifestation des Einen Absoluten
verehrt. Bei den Keilhauers findet sich eine umfangreiche und sym-
boltrichtige Beschreibung von Darstellungen der indischen Gotter-
welt mit jeweils typischen zeichenhaften Merkmalen, die die Zu-
ordnung der jeweiligen Darstellung zum jeweils Dargestellten
erleichtern®, so dass man durchaus bei der Deutung dieser Bildspra-
che von einer Tkonographie in unserem Sinn sprechen kann.

»Jedes Avatara, d.h. Herabsteigen, Fleischwerden Gottes, in dieser oder je-
ner Gestalt, stellt eine Art Offenbarung Gottes dar. Der Hinduismus im
Einklang mit seinen Offenbarungsurkunden berichtet nicht blof8 von einer
Einmaligkeit der gottlichen Offenbarung. Er spricht vielmehr von zahllosen
Inkarnationen Gottes. Im Bhagavata-Purana heif3t es: Gottes Inkarnationen
sind die Strome aus einem See. Der See ist unendlich lang und tief, und er
trocknet niemals aus.«%®

Aber auch Erzidhlungen werden plastisch-anschaulich verbildlicht,
z.B. in Reliefbéandern.

Die Verehrung einer Wunsch-Gottheit in Form einer Statue
oder im Bild gehort heute entschieden zum Hinduismus hinzu, denn

61 Mall, a.a.0., S. 23 ff.

92 Stoddart, Grundziige des Hinduismus, S. 36f.
6% Keilhauer, a.a.O., S. 114.

694 Keilhauer, a.a.O., S. 78 ff.

% Mall, a.a. 0., S. 29.

o

254

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

auf der 2. Welt- Hindu-Konferenz von 1979 konnte man sich zwar
nicht auf eine gemeinsame Definition einigen, aber auf einen Kodex
von Merkmalen. Danach ist ein Hindu, wer Gebete spricht, die Bha-
gavad Gita liest, eine persénliche Wunsch-Gottheit (» Murti«: Gottes-
statue, Bild) verehrt, die heilige Silbe »Om« verwendet und das hei-
lige Kraut Tulsi (das indische Basilikum) anbaut.6%

Doch der geschilderte Polytheismus ist blofl die Aufenseite des
Hinduismus; er muss eigentlich nach dem Gesagten eher als Heno-
theismus®” bezeichnet werden, weil alle Gottergestalten nur als Ma-
nifestationen bzw. Verkdrperungen der einen personlichen oder iiber-
personlich gedachten Weltseele (Brahman) zu denken sind und durch
seine Verkorperungen hindurch das All-Eine verehrt wird.

Fiir Stoddart gibt es einen engen Zusammenhang zwischen In-
karnation und Ikonodulie:

»Im Hinduismus, ebenso im Buddhismus und im Christentum, spielt die
Lehre von der Fleischwerdung Gottes eine wichtige Rolle. In jeder dieser
Religionen ist dieser >Inkarnationismus< von einer belehrenden und sakra-
mentalen Tkonographie begleitet. Judentum und Islam, denen Inkarnatio-
nismus fremd ist, sind >ikonoklastisch« (bilderfeindlich) oder >anikonischs,
wohingegen Hinduismus, Buddhismus und Christentum sikonodulische
(bilderverehrend) sind.«%%

(Natiirlich gibt es einen Zusammenhang. Ich habe aber bereits ge-
zeigt, dass dies fiir das Christentum von Beginn an, wegen der auch
dort vertretenen Stromungen negativer Theologie und der Reforma-
tion, durchaus nicht so pauschal gilt, und auch fiir den Buddhismus
werde ich dies im Folgenden zeigen.)

Die sechs orthodoxen Lehrrichtungen (»Dharshanas«) begriin-
deten sechs philosophische Systeme, die man durchaus kontrovers —
aber immer auf dem Boden der Veden und der Upanishaden - dis-

% Michaels, Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart, S. 30. Spiter formulierte
Radnakrishnan, Philosoph und Staatsprasident von Indien (1888-1975): »Jeder, der
nach Wahrheit strebt durch Studium und Nachdenken, durch Reinheit seines Lebens
und Verhaltens und durch Hingabe an hohe Ideale, jeder, der glaubt, dass Religion
nicht auf Autoritit beruht, sondern auf Erfahrung, ist ein Hindu.« (Trutwin, Wege
zum Licht, S. 276)

7 Henosis = Fleischwerdung.

0% Stoddart, a.a.O., S. 39 (Man kann wohl kaum »ikonoklastisch« und »anikonisch«
gleichsetzen. (Das griechische klasma bedeutet zerstoren und ist etwas anderes als
bloBe Bilderfeindlichkeit oder Bilderlosigkeit.) Auch die anderen Klassifikations-
begriffe werden zu undifferenziert nebeneinandergesetzt.)

255

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

kutierte. (Wegen der durchgingigen Pluralitit kann der Hinduismus
als extrem tolerant gelten, er missioniert auch nicht.)

Gemeinsam aber ist allen die Erlosungshoffnung. Und eine sol-
che Befreiung fiihrt dann fiir Hindus dazu, dass man aus dem Kreis-
lauf von Tod und Wiedergeburt heraustreten kann und nicht mehr
wiedergeboren werden muss. Die Weisen, die dies erreicht haben,
werden als Heilige verehrt und stehen oberhalb und auflerhalb des
Kastensystems.

2.4.2. Zeichenlosigkeit und Unbeschreibbarkeit
im frithen Buddhismus

Der Buddhismus wird oft als eine Art Reformationsbewegung gegen
den sinnenfreudigen Hinduismus gesehen. Siddharta Gautama, ge-
nannt Buddha (»der Erleuchtete«, »der Erwachte«) wurde als in-
discher Prinz geboren und war Zeitgenosse von Sokrates und Kon-
fuzius, weshalb Jaspers diese Zeit als »Achsenzeit der Menschheit«
bezeichnet hat — da der Durchbruch zur Philosophie zeitgleich und
unabhingig voneinander an drei Orten stattfand. Buddha kehrte sei-
ner fritheren Existenz den Riicken und wollte den Weg zur Befreiung
und Erlésung von der grundsitzlich leidhaften Existenz des Men-
schen fiir alle Weisen. (Im Gegensatz zum Hinayana-Buddhismus
im Frithbuddhismus, der dies nur esoterischen Kreisen mit strenger
Askese wie Priestern zubilligte (und der heute vor allem noch in My-
anmar, Thailand, Kambodscha und Ceylon anzutreffen ist), versprach
der spiatere Mahayana-Buddhismus (dem heute ca. 180 Millionen
Menschen angehéren) Erlosung und Befreiung fiir alle. Buddha ent-
schied sich nach langer strenger Askese fiir einen Weg zwischen As-
kese und Hedonismus, den »mittleren Weg« (Madhyamaka).5® Das
Hindu-System legitimierte und stabilisierte Ungleichheit moralisch
durch die angenommene Anhiufung von Schuld in fritheren Leben,
sodass Befreiung von Schuld und Leid und dem Kreislauf der Wie-
dergeburten fiir viele unerreichbar schien. Jeder sollte sich — so die
neue Botschaft — nun aus sich selbst heraus aus leidhafter Existenz
befreien konnen und zum Buddha werden kdnnen.

Buddha selbst wollte von sich keinerlei bildhafte Darstellungen,

6 Grundsitzliches zum Hinayana- und Mahayana-Buddhismus siehe bei Fuchs,
Ewig iiben, S. 19ff.

256

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

und es ist eine Ironie, dass gerade im Buddhismus die grofiten Bild-
nisse tberhaupt entstanden. Lange Zeit wurden die Predigten
Buddhas als Leitsitze (»Sutren«) miindlich iiberliefert und erst spa-
ter, etwa im 1. Jahrhundert v. Chr. in Ceylon, schriftlich fixiert, meist
in Pali, einem alten indischen, mit dem Sanskrit verwandten Dialekt.
Da die Sutren auf Palmblitter geschrieben wurden und zusammen-
gerollt in Kérben aufbewahrt wurden, spricht man von drei Korben:
1. dem Korb der Ordensdisziplin, 2. dem Korb der Lehrreden des
Buddha, 3. dem Korb der Lehrbegriffe mit den dogmatischen und
theoretischen Lehren des Buddha und seiner Schiiler.

Zu den fiir unseren Zusammenhang wichtigen frithen Dogmen
gehoren die drei Dharma-Formeln und die »Zwélfgliedrige Kette«
(2. Korb des Pali-Kanons, Udana 13).

Die drei Dharma-Formeln sind ontologische Grundsitze, die die
gesetzliche Ordnung des Universums betreffen, namlich 1. die be-
stindige und unaufhérliche Verinderung alles Seins 2. das Uneigent-
liche alles Existierenden betreffend, das nicht selbstdndig ist und da-
her immer auch als gleichzeitig nichtexistierend angenommen
werden muss: Alles abhiingig Existierende ist Illusion; und 3. das Nir-
wana als Zustand der absoluten Ruhe. »Fiir den Buddhismus ist das
Wesen des Seienden das Nichts, das nicht die einfache Verneinung der
Selbstindigkeit der Gegenstinde ist, sondern iiber dieses Nichts als
Existenzbegriff hinaus weder Sein noch Nicht-Sein ist.«’® Das »na-
tiirliche Bewusstsein glaubt aber fest und einseitig an die Existenz der
Dinge und fixiert sich«’®* darauf. Durch Lsung von den »Anhaftun-
gen« (auch z. B. durch Gier, Neid, Hass, Stolz — Ursache alles Leidens),
durch Uberwindung von Ichbezogenheit und von Verstandesfixie-
rung soll der Zustand vélliger Losgelostheit, auch der Uberwindung
aller Dualismen, erreicht werden.

Es ist vielleicht von Bedeutung, dass zu den uns geldufigen Sin-
nen hier auch als sechster der Geist, also das Denken’? gehort, denn
auch dieses muss man iiberwinden, um zu der beschriebenen Leere zu
gelangen. Schon Buddha selbst nahm gegeniiber dem geschriebenen
Wort, der feststehenden Lehre eine Skepsis ein, die in dieser Radika-
litdt in anderen Religionen nicht anzutreffen ist und jeden Dogmatis-

700 Fuchs, a.a.O., S. 20.

7 a.a.0.

792 ygl. Nagarjuna, Mulamahyamikakarikas (MK), 9.1ff. {ibersetzt in: Weber-Bro-
samer/Back, Die Philosophie der Leere, S. 361.

257

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

mus verbietet.”® Es steht dem angestrebten Ziel der »Leere« tiber jede
Sprache hinaus entgegen.

Die bereits erwihnte »zwolfgliedrige Kette der abhiingigen Ent-
stehung« gibt zunichst eine buddhistische Analyse des Daseins, das
die Entstehung der Gesamtheit alles Leidens beschreibt. Es wird eine
Kausalkette deutlich, die man auch umkehren kann.

Ich fithre der besseren Verstindlichkeit halber die von Beeh und
Fuchs’® zitierten Ubersetzungen zusammen: 1. Am Anfang steht
Nichtwissen (Geistesblindheit), aus dem 2. formative Krifte (inten-
tionale Handlungen) entstehen, die 3. Bewusstsein entstehen lassen,
was seinerseits 4. Name-Form (Bezeichnungen) entstehen lésst.
Diese sind die Quelle fiir 5. die sechs Felder der Wahrnehmung, die
6. Kontakt (Beriihrung) und 7. Empfindung entstehen lassen. Nur so
wird 8. Durst (Begehren) moglich, 9. dann Ergreifen, 10. Sein (Wer-
den) und 11. Geburt und 12. damit dann auch Alter und Tod (bei Beeh
noch erginzt um »Schmerz, Klagen, Leid, Triibsal und Verzweif-
lung«) Die Fixierung auf (illusorische) Wahrnehmungen muss also
iberwunden werden (soviel zur Phanomenologie), aber auch die auf
Sprache und Denken. Beeh zitiert den fiir die buddhistische Wahr-
nehmungstheorie zentralen Sanskrit-Begriff nimitta, der bei Uber-
setzung in unsere Sprachen in Symbol, Idee, Reflex, Vorstellung,
Phinomen, Gegenstiick und Objekt zerfillt, was »noch im Vorfeld
von Sprache und Bild angesiedelt ist und [...] vielleicht am ehesten
dem Begriff der Reprisentation«’® entspricht. Geistesblindheit ist al-
so verantwortlich fiir die Entstehung eines Lebens mit Intentionali-
tit, Sprache und Kultur, was nur zu Leiden und Verzweiflung (und
zur Anhiufung von Bitterkeit!) fiihrt. Das ist aber vermeidbar, denn
die Kette lasst sich umgekehrt negiert durchlaufen und ergibt so
einen Weg zur Aufhebung alles Leidens: Aus der Aufhebung von
Unwissenheit ergibt sich dann die Aufhebung jeder Intentionalitit,

7% vgl. auch Réllicke, Wann ist es Zeit, das Sutra zu zerreiflen? in: ders. (Hg.), Denken

der Religion.

Hierhin passt auch der beriihmte Ausspruch des Zen-Meisters Rinzai: »Wenn Du
Buddha triffst, tote ihn«: »Jede Vorstellung, jedes Bild oder Konzept, das wir von
Buddha haben, muss iiber Bord geworfen, abgetdtet werden«, nur die eigene Erfah-
rung ist entscheidend. (Torini, Apophatische Theologie und géttliches Nichts, in: Elsas
(Hg.), Tradition und Translation, S. 513)

70+ Beeh, Bilderverbot, Zeichenlosigkeit und Unbeschreiblichkeit, in Horin 1, S. 110
und Fuchs, a.a.O., S. 21.

705 Beeh, a.a.0., S. 112.

258

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

aller Bezeichnungen, von Wahrnehmung und Denken, von Kontakt,
Empfinden, Begehren, usw.”

Diese zwolfgliedrige Kette wird hier in einem tibetischen Man-
dala symbolisch dargestellt:

Das ist nach Beeh dhnlich — aber positiv —im »Edlen achtfachen Weg«
ausgedriickt’”: 1. Rechte Ansicht 2. Rechtes Wollen, 3. Rechte Rede,
4. Rechtes Handeln, 5.Rechtes Leben, 6.Rechte Anstrengung,
7. Rechte Achtsamkeit, 8. Rechte Sammlung/Versenkung. Dies be-
inhaltet die buddhistische Ethik des Mitleidens und wurde noch wei-
ter zu Zwecken der Meditation in den »Drei Toren zur Erlgsung«
komprimiert: Leerheit, Zeichenlosigkeit und Wunschlosigkeit, eine
Trias, die bei Conze ausfiihrlich besprochen wird.” (1. Korb des
Pali-Kanons, Mahavagga 1 6, 17 ff)

»Wunschlosigkeit ist das Ende der praktischen, Zeichenlosigkeit das Ende
der theoretischen Intentionalitit. Die buddhistische Lehre von der Unter-
driickung der Sinne mochte [...] das Aufkommen alles Uneigentlichen ver-
eiteln. Beides zusammen soll den Leidenschaften sozusagen die Angriffs-
fliche nehmen und das Leiden selbst vermeiden. [...] Zeichenlosigkeit ist
ein epistemologischer Begriff, Wunschlosigkeit ein mehr moralischer, und
der Begriff der Leerheit vereinigt beides. [...] Die Leerheit ist die Quelle der
Weisheit. Als Zeichenlosigkeit ist sie die Quelle der Erkenntnis dessen, was
ist, und als Wunschlosigkeit die Quelle des Handelns, wie es sein soll. [...]
Richtiges Denken und richtiges Handeln sind Ausfliisse einer zeichenlosen
und wunschlosen, kurz: einer reinen Seele. Und das muss mit dem Wissen
gemeint sein, dessen Fehlen die zwolfgliedrige Kette des bedingten Ent-
stehens in Gang setzt. Was fiir die Voraussetzungen von Sprache und Bil-
dern gilt, trifft nicht weniger fiir diese selbst zu. Leerheit, Wunschlosigkeit
und Zeichenlosigkeit machen das Sprechen und den Gebrauch von Bildern
iberfliissig und schadlich.«7*

Im alltiglichen Leben bleiben natiirlich zeichenhafte Prozesse er-
halten, doch sie kénnen sich nicht oder nur ganz unvollkommen auf
Hoheres beziehen. So werden z.B. Erzihlungen vom Lebensweg
Buddhas™® oft bildlich dargestellt, angesichts einer oft analphabeti-

706 Beeh a.a.0., S. 113.

77 s, z.B. bei Fuchs, a.a.0., S. 20f.

798 Conze, Buddhistisches Denken, 1990, S. 74 ff.

709 Beeh, S. 113 1.

710 z.B. in Auboyer, Buddha. Der Weg zur Erleuchtung, S. 15 und 250 f£.

259

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Bild 25: Das Rad des Lebens als Mandala,
Wandmalerei in einem tibetischen Kloster (19./20. Jh.)

Die obenstehende Wandmalerei in einem tibetischen Kloster (19./20.Jh.)
zeigt mit einem »Lebensrad« das Wesentliche der Lehre Buddhas, der in der
Nacht vor seiner Erleuchtung den ewigen Kreislauf des Werdens und Verge-
hens sah. Das zwolfgliedrige »Gesetz des Entstehens in Abhingigkeit« zeigt,
wie Leiden entsteht, aber auch iiberwunden werden kann. Die Glieder der
Kette sind im dufSeren hellen Kreis dargestellt. Es beginnt oben rechts 1. mit
einer blinden Greisin, einer Allegorie auf Unwissenheit, dann folgen 2. iiber
Tatabsichten (Topfer, der seine Gefifle formt), 3.Bewusstsein (ein Affe
springt auf einen friichtetragenden Baum), 4. Name und Kérper bzw. Form
(Mensch im Boot, im Lebensstrom treibend), 5. Sechssinnenreich (Héauser
mit meistens sechs Fenstern), 6. Beriihrung: Liebespaar, 7. Empfindungen
(Pfeil, der das Auge eines Menschen durchbohrt), 8. Gier (Trinker), 9. Ergrei-
fen: Friichtesammler, 10. Werden: schwangere Frau und 11. Geburt sowie
12. Alter und Tod (Leichentréger). Die drei oberen Segmente im Inneren zei-
gen positive Moglichkeiten der Wiedergeburt (bei gutem Karma), und zwar

260

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

bei den Gottern (oben), bei friedlichen Menschen (links davon)und in der
Welt des Kampfes bei den Titanen (rechts davon).Die unteren drei Segmente
zeigen schlechte Wiedergeburten in der Welt der kalten und heifSen Héllen-
qualen, bei den Tieren und bei den Totengeistern und Gespenstern. In jedem
der Bereiche ist auch Buddha in immer anderer Gestalt zu finden; er macht auf
seine Lehre und Hilfe aufmerksam, denn der Aufenthalt in allen diesen Berei-
chen muss nicht von Dauer sein, wenn man die in der Mitte allegorisch dar-
gestellten Grundiibel Gier, Hass und Verblendung meidet.”"!

schen Bevilkerung (wie im Christentum des Mittelalters) ein wichti-
ges Element der Lehre.

Der Buddhismus verbreitete sich von Indien nach China, von
dort nach Japan und weiter in ganz Asien (und spiter sogar dariiber
hinaus”'?). Zu bedenken ist, dass er dort auf jeweils andere Kulturen
traf und entsprechend Wandlungen erfuhr. Fiir Lasalle wurde der
Buddhismus in China niichterner, da er nun »nicht mehr an die bil-
derreiche Fantasie der Inder gebunden« war.”?® Er traf dort nicht auf
ginzlich Fremdes: Zwar war der Konfuzianismus weitgehend meta-
physikfrei,”* wurde aber seit Laotse durch den Daoismus ergénzt,
der, so Lasalle, eine geistige Verwandtschaft mit dem Buddhismus”'
aufwies, »was seelisch giinstige Aufnahmebedingungen im chinesi-
schen Volke geschaffen hat«”'¢, und sich mit ihm problemlos und
harmonisch verbinden konnte. Allerdings traf er dort auf eine Spra-
che, in der es — anders als in indogermanischen Sprachen — das Verb
»sein« und seine Hypostasierung »Sein« nicht gab.””

Konfuzius hatte in seiner Weisheitslehre ebenfalls auf der Ent-
haltung von aller Intentionalitit und Ichhaftigkeit bestanden:

1 Vgl. Trutwin, Wege zum Licht, S. 392 und Seitz, Die Bildsprache des Buddhismus,
S. 240.

72 zur Buddhismus-Rezeption in Amerika s. etwa Ralf Miiller, Dogens Sprachden-
ken, S. 44—48.

713 Enomiya-Lassalle, Der Ochs und sein Hirte. Zen-Augenblicke, S. 83.

714 5 Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstruktion unter dem
Aspekt des Durchbruchs zum postkonventionellen Denken.

715 Enomiya-Lassalle, a.a.O., S. 44.

716 ebd.

77 vgl. Rollicke, Weder Istheit noch Ist-nicht-heit, weder Habhaftigkeit noch Nicht-
Habhaftigkeit, in: Miinnix (Hg.), Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle
Hermeneutik, S. 180 ff.

261

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

»Von 4 Dingen war der Meister véllig frei: Er war ohne (bevor-
zugte) Idee, ohne (vorherbestimmte) Notwendigkeit, ohne (starre)
Position, ohne (partikulires) Ich.«”'8

Denn das chinesische Denken war seit alters her ein Prozess-
denken, wie es sich bereits im éltesten Buch Chinas, dem I Ging ge-
nannten »Buch der Wandlungen« (ca. 3000 v. Chr.) artikulierte: Eine
Sammlung von 64 Hexagrammen und zugehérigen Spriichen be-
schrieb die Welt als ein Ganzes, dessen Formen aus der andauernden
Wandlung zwischen den beiden entgegengesetzten Urkriften Yin
und Yang entstanden und immer wieder neu entstehen. Der Weise
muss sich in der Mitte zwischen den Extremen halten, darf sich von
keiner Seite und partikularen Perspektiven vereinnahmen lassen und
wird, da das disjunktive Denken zugunsten einer Gesamtschau iiber-
wunden werden muss, Gegensitze eher als komplementir denn als
kontradiktorisch deuten.””® So wird er sich den Entwicklungen an-
passen konnen,”” wobei es Konfuzius auch um eine Harmonielehre
geht.

Auch dem Daoismus geht es um die Uberwindung der beschrin-
kenden und ausschlieenden Sichtweisen disjunktiven Denkens, und
dieser »Weg« (dao) geht in die Leere: »Die grofSe Fiille wie leer«.”!
Diese erfiillte Leere (mu) ist durchaus mit dem Nirwana vergleichbar.

Das Dao (»Weg«) entzieht sich, ist als Urgrund von allem unter-
schieds- und bestimmungslos, da alle Unterschiede aus ihm erst ent-
stehen. Dieses »Nichts« umfasst also wie im Buddhismus Sein und
Nichtsein, es ist Nichtsprechen, »Aphasie«, da die Bestimmungen
fehlen. Man muss zum Schweigen zuriickkehren, um die Grund-
ebene der Existenz wiederzufinden.

Lassalle assoziiert hier die negative Theologie Meister Eck-
harts,”22 doch stellt der Daoismus weder die Seins- noch die Gottes-
frage, das »Nichts« ist nicht substanziell, sondern als Nichtung und

718 Konfuzius, Gespriche, (lunyu) IX, 4, nach Jullien, Der Weise hingt an keiner Idee,
S. 21.

719 Tullien, S. 126.

720 Jullien, S. 21f.

721 Laotse, Tao-te-King, §45.

722 Enomiya-Lassalle, a.a.O., S.78: »Der Glaube tritt ins Schauen ein: Die Seele
schaut durch ihre Tiefe das umfassende Seinc, ist also eine Interpretation der buddhis-
tischen aus Sicht der christlichen Mystik. Auch kann man das tao, das te und das king
wohl kaum trinitarisch deuten, wie dies Heinrich Beck tut, die Ahnlichkeiten sind nur

oberflichlich.

262

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

Befreiung gedacht. »Das Nichts aus Sicht der Transzendenz bei Eck-
hart ist etwas anderes als das Nichts aus der Sicht der Immanenz im
Zen. Das Loslassen des eigenen Willens bei Eckhart meint die Er-
gebenheit in Gottes Willen, wihrend im Zen jeglicher Wille aufge-
hoben wird« und in der Leere kein Ort fiir Ich-Bezogenheit ist.”

Diese Unterschiedslosigkeit ist auch im buddhistischen Blumen-
girlanden-Sutra und im Herzsutra gedacht: »Das Einzelne ist alles.
Alles ist das Einzelne« sowie »Die Farbe ist nicht verschieden von
der Leere, die Leere ist nicht verschieden von der Farbe. Die Farbe ist
die Leere, die Leere ist die Farbe.«”?* Das Einzelne der Phinomenwelt
enthilt alles, und gleichzeitig ist es nichts.

»Man darf nie von einem Pol dieser Struktur abhingig sein, sondern muss
den beweglichen Charakter der Wahrheit begreifen und den Mittleren Weg
praktizieren, der sich weder dem Sein noch dem Nichts zuneigt. Die Lehre
der phinomenalen Leerheit ermdglicht es, in dieser Welt das Reine Land zu
begriinden. Das Nirwana liegt nicht anderswo und ist nicht schwer zu er-
reichen, sondern unsere Welt ist unmittelbar das Nirwana.«”?

(So ist auch der »Himmel« fiir das chinesische Denken nichts Trans-
zendentes, sondern die Gesamtheit aller ablaufenden Prozesse.)
Solches Prozessbewusstsein passt tiberhaupt nicht zu der Bild-
auffassung, die sich im »Abendland« infolge der Platonischen Zwei-
weltentheorie von »Abbildern« oder »Reprisentationen« der zu-
grundeliegenden Urbilder entwickelt hatte, denn »ein statischer
Wirklichkeitsbegriff, wie er allen Abbildtheorien im weitesten Sinne
innewohnt,”?® kann nicht einfach tibertragen werden. Es ist vielmehr
der zentrale Begriff des gi oder ki, der hier erhellend wirkt, und der
ein ganzes Wortfeld’?” bezeichnet, das von »Atem, Hauch, Dampf, bis
zu Kraft und Energie« reicht und es erlaubt, solche Themenfelder
zusammenzudenken, die im westlichen Denken oft disparat sind,
wie Medizin, Wetter, Asthetik, Stimmungen sowie Phinomene der
Elektrizitit. Qi beschreibt einen rhythmischen Naturvorgang der
Spannung und Entspannung, des Ergreifens und Loslassens und ist

73 Radaj, Buddhisten denken anders, S. 15 gibt auch eine gute Ubersucht iiber die
verschiedenen buddhistischen Schulen einschlief3lich des tibetischen Buddhismus.

* Nahere Interpretation s. bei Fuchs, a.a.O., S. 22f.

% Fuchs, a.a.0., S. 23.

26 Obert, Welt als Bild, S. 120.

727 Eine ausfiihrliche Entfaltung dieses Wortfelds im Chinesischen und Japanischen
findet sich bei Elberfeld, Sprache und Sprachen, S. 303-311. Rolf Elberfeld verdanke
ich auch den Hinweis auf Mathias Obert.

NN N

263

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

fiir das chinesische Naturdenken und die leibliche Existenz des Men-
schen in der Natur zentral. Der Begriff dient der »gedanklichen
Durchdringung von Bewegtheiten, Verhiltnissen und Beziigen |[...].
Der Qi-Gedanke steht fiir ein grundsatzliches Bemiihen, das der par-
menideisch-platonisch-aristotelischen Erarbeitung einer Wesens-
ontologie diametral entgegengesetzt ist.«”?

Fiir Jullien geht es sogar um eine Alternative zum abend-
landischen Denken, das er auf die »griechische Logik der Wahr-
nehmung« zuriickfithrt, denn hier gehe es um eine »Logik des
Atmens«.”? Leiblichkeit ist in jeder sinnhaften Wahrnehmung mit-
gegeben und Wirklichkeit wird weniger durch Anschauung erfahrbar
als durch ein lebenspraktisches »sich-Einschwingen in die allbeherr-
schende Bewegtheit«, denn »dieses Geschehen ist weder prasentier-
bar noch reprisentierbar«: Ein Philosophieren iiber das Sein auf dem
Boden ontischer Prisenz kann nicht stattfinden.”*

Es ist kein Zufall, dass sich in der Folge der stirkeren Praxis-
orientierung des Konfuzianismus in China, und zwar im 8.-11. Jahr-
hundert, der heute so wirkmichtige Chan- oder Zen-Buddhismus
entwickeln konnte und dort zu dem wurde, was er heute — ab dem
12. und 13. Jahrhundert auch in Japan - ist.”! Unabhingig von der
Kenntnis der klassischen Sutren wird hier eine Buddhaschaft durch
konstante Ubungen angestrebt, die nicht allein wie im Hinayana-
Buddhismus elitdren Kreisen vorbehalten war.

Bodhidharma hatte zwar im 6. Jahrhundert aus Indien »Zenna,
d.h. Versenkungspraktiken der Yoga-Meditation nach China mit-
gebracht, doch hier ist als neu im Hinblick auf das Ziel der Wunsch-
losigkeit und Zeichenlosigkeit insbesondere die neu erdachte Koan-
Meditation zu erwihnen, eine Form des Umgangs mit Paradoxa, die
zusammen mit korperlichen Ubungen iiber die Widerspriiche der
Sprache hinausfiihren sollte und analytisch nicht mehr aufzulosen
war. (»Du hast nichts in den Hinden. Wirf es weg!«”*2). Man konnte

72 QObert, Das Phinomen Qi und die Grundlegung der Asthetik im vormodernen
China, S. 167.

729 Jullien, Das grofle Bild hat keine Form, S. 14.

730 Obert, Welt als Bild, S. 48.

731 Eine intensive Einfiihrung auch in leibliche Zen-Praktiken in Zen-Kléstern siehe
bei Fuchs, a.a.O., S. 36-112

732 Schiiler miissen unter Leitung eines Zen-Meisters 200-1000 Koans bewiltigen
(exemplarisch bei Fuchs S. 76-100), darunter auch das beriihmte »Mu von Joshii«,
das Fuchs auf S. 82 auflost und interpretiert.

264

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

unabhingig von intellektuellen Interpretationen buddhistischer
Grundsitze direkt und authentisch lernen.” Es gehérte auch eine
besondere Pidagogik dazu, denn es ging darum, Menschen den Weg
zur Erleuchtung zu bahnen (iibrigens engl. auch »enlightenmentc,
das gleiche Wort wie »Aufklarung«, mit ganz anderer Bedeutung!).
Damit sollte ein dualistisch unterscheidendes Bewusstsein, das an der
Sprache hingt, aufgehoben werden.

Interessanterweise glaubt Schlieter, dass der indische Buddhis-
mus ein starkes Motiv zur Uberwindung der Sprache aus den Hy-
per-Nominalisierungen des Sanskrit gewinnt, in dem »umfangreiche
Komposita-Konstruktionen im Satz gewissermaflen als einzelne No-
mina betrachtet werden kénnen«.”?* Da eine solche sehr abstrakte
Sprache Einheitserfahrungen von Brahman und Atman geradezu
versperrt, miissen Wege von der Sprache weg gebahnt werden.

Da sich aber im prozessorientierten chinesischen Denken anders
als im abendldndischen, aus indoeuropiischen Wurzeln entstande-
nem Denken kein Substanzbegriff entwickelt hat, ist es sogar ein-
facher, die Leerheit aller Phanomene zu denken: Die Welt ist eigent-
lich Nichts, ist ohne Bestimmtheiten. Uber die Sprache hinaus muss
man sich diesem allumfassenden Nichts nihern, um zur Erleuchtung
zu gelangen und eins mit allem zu werden.

2.4.3 Nagarjuna als Philosoph des Mahayana und als Boddhisatva

Doch zunéchst zuriick zum indischen Buddhismus: Zentrale Figur im
Mahayana-Buddhismus, der etwa seit dem 1. Jahrhundert v. Chr. Ma-
hayana-Sutren, wie z.B. die Prajnaparamita-Sutren (»Lehrtexte von
der Vollkommenheit der Erkenntnis«) aufzeichnete, ist nicht mehr
der historische Buddha, der sowieso auch frithere Inkarnationen hat-
te, die sog. »Vorzeit-Buddhas« (es sollen 24 gewesen sein), sondern
der Bodhisattva, der sich um Erleuchtung bemiiht und, wenn er sie
erlangt hat, nicht sofort ins Nirwana eingeht. Er steht namlich den
Wesen, die nicht aus eigener Kraft zur Erlosung gelangen, hilfreich
zur Seite. Ein solcher Bodhisattva mit Vorbildfunktion war sicherlich

73 Fuchs, S. 75

7+ Schlieter, Versprachlichung — Entsprachlichung: Untersuchungen zum philoso-
phischen Stellenwert der Sprache im europdischen und buddhistischen Denken,
S. 166.

265

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Nagarjuna, der auch als bedeutendster buddhistischer Philosoph nach
Buddha gelten muss. Er war Zeitgenosse Plotins und lebte im 2. Jahr-
hundert nach Christus in Indien.

Er konsolidierte und reformierte den Buddhismus seiner Zeit:

»his primary objective was to reject the substantialist or essentialist thought
that emerged in the Buddhist philosophical tradition [...]. Nagarjuna
probed into almost every aspect of their speculations, whether relating to
epistemology, ontology, moral philosophy, or philosophy of language. He
linked disjointed concepts and dissolved the hardened and the solidified.
Concepts of identity and difference, substance and quality, self-nature and
other nature, permanence and annihilation, even in their most subtle and
imperceptible forms, never escaped his penetrating intellect.«”*

Jaspers zéhlt ihn in seinem Werk Die grofsen Philosophen ausdriick-
lich zu den »aus dem Ursprung denkenden Metaphysikern« und stellt
ihn auf eine Ebene mit Plotin, Anselm und Spinoza. »Nach Buddhas
Nirvana«, so zitiert Jaspers Nagarjuna, »nach 500 Jahren im nur
nachgeahmten dharma, nachdem der Menschen Sinn allméhlich
stumpf geworden ist, erkennen sie nicht Buddhas Sinn und haften
nur an Wort und Schriftzeichen.«7%
Wie konnte das geschehen?, fragt Jaspers.

»Sie horen und sprechen von absoluter Leerheit und verstehen nicht ihren
Grund. Sie sprechen etwa den zweifelnden Gedanken aus: wenn alles leer
ist, wie kann man dann die Folgen von Gut und Bose unterscheiden? So
konnen sie nur fragen in weltlicher Vorstellung, weil fiir sie kein Unter-
schied ist zwischen weltlicher und absoluter Wahrheit. Das heif3t, was spe-
kulativ gemeint war, denken sie auf der Ebene zweckhafter Verstandesein-
sicht. Im objektivierenden Denken verlieren sie den Sinn der Lehre der
Leerheit, weil sie, gebunden an blofle Sitze, Konsequenzen ziehen, die der
Lehre fremd sind.«7%7

Nagarjuna formuliert also in einem seiner Hauptwerke, den Mila-
madhyamakakarika (MK) (»Grundverse iiber den mittleren Weg«)
die Lehre von der zweifachen Wahrheit, die einmal weltlich verhiillt

735 Kalupahana, Nagarjuna. The Philosophy of the Middle Way, S. 81.

7% TJaspers zitiert Nagarjuna, Die mittlere Lehre des Nagarjuna, II,2 in deutscher
Ubersetzungen des tibetischen und des davon unterschiedenen chinesischen Textes
(das Sanskrit-Original ist verloren) nach Walleser, Heidelberg 1911, und 1912). Der
Passus stimmt nicht mit MK 11 2 in der Ubersetzung von Weber-Brosamer/Back iiber-
ein.

737 Taspers, Die grofsen Philosophen, S. 949.

266

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

und dann als Wahrheit des hochsten Sinnes auftritt (wie bei Shan-
kara, s.0.); und nur tiber das Falsche wird dieses Wahre erreicht.”?
Das Eine in zwei Wahrheiten fithrt zu gegensitzlichen Ansichten:
Im Sinne des konventionellen, weltlichen Sprechens ist die eigent-
liche Wahrheit verhiillt, doch durch dieses alltidgliche Sprechen hin-
durch muss man die »tiefe Wahrheit« (tattva) in der Lehre Buddhas
erkennen, ohne die man das Nirwana nicht erlangen kann (MK 24,
8-10).

Nach alter buddhistischer Lehre sind Nirwana und Samsara, der
Kreislauf der Wiedergeburten, kontradiktorisch formuliert, denn im
Nirwana als Befreiung von allen Bindungen verlgscht dieser Zwang
zur Wiedergeburt. Es ist also nach dieser Lehre rein negativ definiert
und transzendental. Doch Nagarjuna hat mit einer Reformulierung
und Neuakzentuierung dieser Lehre bereits ein System im Kopf, des-
sen Hauptaspekte Schlieter so umreif3t: 1. die Bestimmung der »Leer-
heit« (sunyata) bzw. des »Entstehens in Abhingigkeit«; 2. die Me-
thode der reductio ad absurdum; 3. die zwei Wahrheitsebenen; 4. die
Gleichsetzung von Samsara und Nirwana; 5. das Denken ohne Be-
hauptung/These (pratijna); 6. das Schema vierfiltiger Alternativen
(catuskoti).”®

Nagarjuna beginnt seine MK mit einer Zueignung zu Buddha
und seiner Lehre vom abhingigen Entstehen, die er als Kern von
dessen Lehre ansieht, da sie alle »Entfaltung« des Leidhaften aufzu-
l6sen in der Lage ist. Diese Lehre vom abhéngigen Entstehen wird in
einem eigenen Kapitel der MK (26,1-12) behandelt.

Die mittleren Glieder der zwolfgliedrigen Kette als Ver-
ursachung alles Leidens und Anhaftens untersucht Nagarjuna aber
genauer und fiigt nach MK 26,3 und »dem sechsfachen Sinnesbereich
als Bedingung fiir den Sinneskontakt« zusitzliche Uberlegungen zu
Sehvermdgen, Form, und Aufmerksamkeit ein, denn diese bringen
das Bewusstsein hervor und wirken damit auf die Sprach-, Welt-
und Theorieentfaltung. Doch blieb es im Friihbuddhismus »nur bei
einer Erklirung der konditionalen Verhiltnisse der Leidensent-
stehung.«”

Nagarjuna analysiert nun den Begriff des Entstehens tiefer und

738 Nagarjuna, Mulamadhyamakakarikas (MK), iibersetzt in Weber-Brosamer /Back,
Die Philosophie der Leere, S. 1-99.

739 Schlieter, Versprachlichung — Entsprachlichung, S. 229.

70 a.a.0., S. 230.

267

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

legt seine immanenten Widerspriiche frei, denn »nichts, das in Ver-
haltnissen der Abhangigkeit sentstehts, >entstanden ist¢, oder >nicht
entstanden ist< (und somit ewig wire), entsteht«. Nagarjuna schlief3t
aber nicht wie Parmenides und Zenon auf die Unmgglichkeit des Ent-
stehens angesichts der absoluten Existenz des Seienden, sondern,
»dass Entstehen — wie alle sprachlichen Kategorien — nicht wider-
spruchsfrei auf ein wesentliches Sein bezogen werden kann«. Nagar-
juna beschreibt das »Entstehen« als »falsche Ansicht« (MK 21, 14)
und »tiduschende Perspektive«:74!

»Fiir Dich mag gelten, dass Entstehen und Vergehen (doch) ge-
sehen werden. Man sieht Entstehen und Vergehen jedoch nur aus
Verblendung.« (MK 21,11) Denn: »Es gibt Entstandenes immer nur
relational, d.h. in Bezug auf etwas anderes, [...], mithin leer< von
wesentlichem Selbstsein. Das >Entstehenc< in Abhingigkeit beschreibt
also nur scheinhaft ein wirkliches Entstehen bzw. ein Entstehen von
Wirklichem« und erweist sich damit als imaginire Kategorie, weshalb
Nagarjuna den gesamten »Konditionalnexus mit der >Leerheit< (su-
nyata) gleichsetzt«.”® Und es ist gerade diese Leerheit, die den mitt-
leren Weg bildet. (MK 24,18) Jaspers kommentiert:

»Werden die Dinge als an sich seiend betrachtet, also als wesenhaft existie-
rend, so sind sie grundlos und bedingungslos, dann gibt es keine Ursache
und keine Folge, kein Tun und keinen Téter, kein Entstehen und Vergehen.
Werden die Dinge als nichtseiend betrachtet, so ist nichts als ein Zauber-
schein. Beiden gegeniiber sieht Nagarjuna die Dinge in ihrer Leerheit. Sie
sind weder jenes ewige Ansichsein noch sind sie Nichts. Auf dem »mittleren
Weg« zwischen Sein und Nichtsein sind sie, aber sie sind leer.«”#

Damit ldsst sich nun auch das oben bereits erwihnte Problem von
Samsara und Nirwana lgsen: Beide sind »in ein Beziehungsverhiltnis,
ein gegenseitiges Abhingigkeitsverhiltnis gesetzt, denn sie definie-
ren sich gegenseitig.« Das Aufhoren des Kreislaufs der Wiedergebur-
ten ist der Beginn des Nirwana, und umgekehrt. Wenn man also iiber
Sein und Nichtsein des Nirwana reflektiert und in Rechnung stellt,
dass »alle Qualifikationen und Bezeichnungen, Definitionen und Be-
stimmungen fiir Nirvana nicht zutreffen, dann sind Nirvana und
Samsara unter der Maflgabe der Leerheit identisch.«”** Damit wird

741 a.a.0., S. 232.

72 Schlieter, a.a.O., S. 233.

74 Jaspers, a.a.0., S. 939.

74 ‘Weber-Brosamer/Back, Die Philosophie der Leere, S. 95, vgl. MK 19 und 20.

268

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

das klassische Nirwana aus seiner Transzendenz gelost und ist allem
Leben und Sprechen inhérent.

In seinen 70 Versen tiiber die Leere (Sunyatasaptati, SS) prazi-
siert Nagarjuna:

»Though the Buddhas have spoken of duration, origination, destruction,
being, non-being, low, moderate, and excellent by force of wordly conven-
tion, they have not done so in an absolute sense. Designations are insignifi-
cant, as self, non self and self-non-self, do not exist, because all expressible
things are like Nirwana, empty, empty of own being. Since all things all
together lack substance, either in causes or conditions in their totality or
separately, therefore they are empty.« (SS 1-3)7%

Es ist fiir Nagarjuna tiberaus wichtig, dass diese Leerheit nicht onto-
logisch aufgefasst wird, da sich sonst alle »irrefithrenden Leitdiffe-
renzen von Sein und Nichtsein restituieren«. Denn beriicksichtigt
man das fehlende ontologische Substrat aller Dharmas, kann man
die Rede vom eigentlich unméglichen Entstehen und Vergehen zu-
lassen, »da alle Transformationen nicht das Wesen der jeweiligen Ge-
gebenheit betreffen, sondern auf menschliche Perspektive zuriick-
gefiihrt werden konnen«”* und damit dem konventionellen — leeren
— Sprechen vorbehalten sind. Dieses leere Sprechen versteht Nagar-
juna nicht als Aufstellung von Thesen, sondern als »Vorgang des Zu-
erkennen-Gebens« bzw. »Bekanntgebens« oder »Zeigens«, und damit
als hinweisend, »ohne dass damit irgendeine Existenz supponiert wer-
den muss.«”¥

Um dieses leere konventionelle Sprechen (mit binérer Logik) zu
iiberwinden, greift Nagarjuna auf eine vierfache Verneinung (catus-
koti) zuriick, mit der er iiber alles Thetische der Sprache hinaus ge-
langt. Zur Zeit Nagarjunas stand die indische Logik schon in voller
Bliite, und er konnte auf die indische Syllogistik zuriickgreifen (die
im Unterschied zur aristotelischen fiinfgliedrig war, mit einem eher
intensionalen Schlieffen, und keine extensionale Klassenlogik dar-
stellte).”® Er konnte sie iiberschreiten, denn er nutzte Widerspriiche

745 zitiert nach Lindtners englischer Ubersetzung der SS aus dem Tibetischen (das
Sanskrit-Original ging verloren) in Lindtner, Nagarjuniana. Studies in the Writings
and Philosophy of Nagarjuna, s. S. 35.

746 Schlieter, a.a. 0., S. 236.

747 Schlieter, a.a. 0., S. 253.

748 vgl. etwa Bochenski, Formale Logik, Teil VI, S. 481-517.

269

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

zur Widerlegung von Positionen und nutzt die Methode des Tetra-
lemmas:

Position, Negation, Konjunktion und Disjunktion von Aussagen
(mehr Moglichkeiten des Thetischen gibt es nicht) werden allesamt
verneint, was ein Denken ohne eigene Thesen erméglicht. In Bezug
auf das Nirwana z. B. findet sich in den MK 4-16 folgende Argumen-
tation: 1. Nirwana ist Seiendes (4-6), 2. Nirwana ist Nicht-Seiendes
(7-10), 3. Nirwana ist zugleich Seiendes und Nicht-Seiendes (11-14),
4. Nirwana ist weder Seiendes noch Nicht-Seiendes (15-16). Alle vier
Maoglichkeiten weist er als unhaltbar und in sich widerspriichlich zu-
riick. P, non P, P et non P sowie P vel non P werden also insgesamt
verneint (was interessante Beziige zum aristotelischen Satz vom Wi-
derspruch und dem tertium non datur herstellt: Fiir Mall werden
diese damit aufler Kraft gesetzt oder zumindest relativiert.”*)

»Im Grunde spiegeln diese Propositionen die Zuriickweisung jeder Ontolo-
gie durch den Buddhismus wider. Das heifit, keine Attribution von Eigen-
schaften zu Objekten kann akzeptiert werden. Wir haben schon friiher aus-
gefiihrt, woran das liegt: weil jede beobachtbare Realitdt immer nur einen
Teil des Ganzen widerspiegeln kann, so dass letztlich das Ergebnis nichts
weiter als relational ist und insofern unreal.«”>

Diese vierfache buddhistische Verneinung”! ist ein Weg aus dem pro-
positionalen Sprechen iiberhaupt, weshalb Buddha sich auf das
Schweigen verlegte, Nagarjuna aber immer wieder versucht zu zei-
gen, dass alle vier Alternativen nichtig sind (und dies auch in anderen
Zusammenhingen, vgl. MK 17-23). Und in der »Widerlegung der
16 falschen Ansichten« (MK 277%%) werden die vier jeweils nach dem
Tetralemma moglichen Formulierungen zum Andauern des Selbst
und der Welt bzw. zur Endlichkeit des Selbst und der Welt allesamt
widerlegt. Mit unkonventionellen Mitteln (Paradoxie, Infinitesimal-
Regress, reductio ad absurdum, Tetralemma) wird so die konven-
tionelle Ebene des Sprechens benutzt, um auf die héchste Wahrheit
hinzuweisen.”*

749 Loh / Mall, Interkulturelle Logik, S. 176 beschreiben auch Vorstufen der Entwick-
lung hin zum Tetralemma, u.a. aus der siebenstufigen Pradikationslogik der Jaina.
750 ebdA

751 s. z.B. auch Tscherbatsky, Buddhist Logic.

752 in Weber-Brosamer/Back, Die Philosophie der Leere, S. 105.

753 Schlieter, a.a. O., S. 243 f.

270

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

Nagarjuna will aber nicht, wie Jaspers meint, das »Nichtdenk-
bare denken und das Nichtsagbare sagen«.”* Die von ihm an gleicher
Stelle diagnostizierte Absicht des »Aussprechenwollens unbedingter
Wahrheit« sieht Schlieter als eine Deutung »unter der Mafdgabe der
allgemeinen Logos-Ausrichtung der europiischen Tradition: Ver-
sprachlichung ist das Ziel, und auch in dem Fall, dass diese scheitert,
liegt doch der Wille zur Versprachlichung vor.«7%

Das ist aber, wie wir sahen, mitnichten der Fall. Denn das kon-
ventionelle Sprechen mit den vier Alternativen (z.B. leer, nichtleer,
sowohl leer als auch nichtleer, weder leer noch nichtleer) muss iiber-
schritten werden.

Eine der meist zitierten Stellen buddhistischer Kommentar-Lite-
ratur seit fast 2000 Jahren”* findet sich in der Vigrahavyavartani (VV)
(»Streitschlichterin«), die Lindtner als »Appendix zum opus mag-
num«’ bezeichnet. Sie zahlt zunichst in den ersten 20 Versen Argu-
mente der Gegner auf, um diese dann in weiteren 50 Versen zu ent-
kriften: In Vers 29 heifdt es: »Wenn ich eine positive Aussage getitigt
hitte, wire der Fehler der meinige. Aber ich habe keine solche posi-
tive Aussage. Deshalb gibt es hier keinen Fehler.«”%

Nach Schlieter lehnt Nagarjuna damit auch das logische Schema
des (Positionen setzenden) Syllogismus ab, und Westerhoff gibt zu
bedenken, dass ja natiirlich die Thesen der MK und VV als buddhisti-
sche Lehrsitze vorliegen, aber

»what Nagarjuna wants to say here is that he does not have any thesis of a
particular kind, that is, that among the theses one should assert there is
none which exists substantially, none which is to be interpreted according
to the familiar realist semantics.«”

In einer Welt, in der es konventionelle und substanzielle semantische
Regeln gibt, kénnte namlich niemals das Konventionelle das Substan-
zielle tiberlagern. Substanzielles Sprechen mit realistischer Semantik
aber kann es nicht geben.”®

7% TJaspers, a.a.O., S. 944.

755 Schlieter, a.a. 0., S. 228.

756 Westerhoff, The Dispeller of the Disputes. Nagarjuna’s Vigrahavyavartani, S. 63
gibt eine englische Ubersetzung des urspriinglich in Sanskrit verfassten Textes. Eine
deutsche Ubersetzung findet sich bei Schlieter, a.a.O., S. 288-313.

757 Lindtner, a.a.O., S. 70.

7% Schlieter, a.a.O., S. 300.

759 Westerhoff, a.a.O., S. 64.

760 ebd.

271

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Denn wenn man einmal die »Leerheit« auch beim erkennenden
Subjekt annimmt »und somit alle Ebenen — Subjekt, Objekt, Erkennt-
nisvoraussetzungen und Erkenntnisvorginge — beruhigt (upasanta)
sind«,”' muss man »mithilfe der Logik eliminativer Kontradiktion
auch die vermeintlich positiven Konzeptualisierungen (Gliick, Rein-
heit)«, aber auch die Nicht-Ich-Lehre und die von der Leidhaftigkeit
fallen lassen. Auch sie fiihren auf den Irrweg substanzialisierender
Konzepte.”2

Denn auch der Komplex von Zeichen und Bezeichnetem, der
Sprache und der durch sie angesprochenen Gegenstinde, zeichnet
sich durch Leerheit aus und verweist keineswegs mit einem Denotat
im ontologischen Sinn auf etwas »Seiendes«. Es gibt kein ontologi-
sches Substrat der Gegebenheiten, und die Idee einer tatsachlichen
Referenz bzw. Denotation kann nur der Ebene des konventionellen
Sprechens der (noch) verhiillten Wahrheit zugeschrieben werden.
Nagarjuna versucht also, »die Wirksamkeit der Sprache allein auf
der konventionellen Ebene zu verorten.«76

Das Vorgehen kann dialektisch genannt werden, doch ist es im
Unterschied etwa zur Hegel’schen Dialektik keine »Bewegung des
Denkens durch Gegensatz und Widerspruch, in der »die Negation
der Negation das Positive hervortreibt«, denn »hier wird die Dialektik
zum Mittel des Aufhebens des Denkens in das Undenkbare, das, am
Mafle des Denkbaren, weder Sein noch Nichts, ebenso sehr beides,
aber auch nicht einmal in solchen Aussagen fassbar ist.«7¢*

Zur Erlduterung dieses buddhistischen Trends zur Entsprach-
lichung, der auch eine Entbildlichung umfasst, kénnen die Unter-
suchungen Nagarjunas zur optischen Wahrnehmung, zu »Name
und Gestalt« in den MK 26.3-26.6 und in den SS 48-53 herange-
zogen werden, denn mittels der Bildung von Name und Gestalt
kommt dort der sechsfache Sinnesbereich zustande, sodann abhingig
von Sehvermogen, Gestalt und Aufmerksamkeit, Erkennen, Beriih-

761 vgl. Nagarjuna MK VIII 9 zur eigentlichen Wirklichkeit: »Nicht von anderen ab-
hingig, (in sich) ruhig, ohne unterscheidende Vorstellung, ohne Vielheit: Dies ist das
Kennzeichen des Wirklichen.«

762 Schlieter, a.a.O., S. 239.

763 Schlieter, a.a.O., S. 252.

76+ Jaspers, a.a. 0., S. 953 f fiigt auch einen Vergleich mit Nietzsche an, dessen Nihi-
lismus sich aber »nicht offen machen will fiir eine von ihm geleugnete Transzen-
denz«, sondern den Aufstieg des Menschen zum Ubermenschen will.

272

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

ren und Empfindung, sodann Verlangen und Ergreifen,”®> wovon es
sich aber insgesamt zu losen gilt. Noch deutlicher auf Bilder bezogen
heifdt es in den SS:

»The sense of sight is not inside the eye. It is not in form or in between.
Therefore the image depending on form and eye is false. / If the eye does
not see itself, how can it see form? Therefore eye and form are without self.
The remaining sense-fields similarly.«76

Wegen dieser Auffassung von der Leere auch der Bilder konnten sich
wohl Bilder etablieren, die mit dieser Deutung einen véllig anderen
Stellenwert als in anderen Religionen bekamen.

2.4.4 Die Ochsenbilder des Zen

Wohl aus padagogischer Absicht sind im chinesischen Zen-Buddhis-
mus im Zusammenhang mit Prozessen der Koan-Meditation die
berithmten Ochsenbilder entstanden, die man Kakuan Shien zu-
schreibt’® und die bis heute den Weg zur Erleuchtung (und dariiber
hinaus) zeigen sollen. Doch Kakuan griff dabei auf dltere Darstellun-
gen zuriick und fiigte zu den fiinf bzw. acht bis dahin bekannten Bil-
dern, bei denen der dunkle Ochse allmihlich heller wird, bis er sich in
einem leeren Kreis total verfliichtigt, noch zwei weitere hinzu, die er
fiir wesentlich hielt.76

Sie gehoren bis heute zum Curriculum der Rinzai-Schule, in
der die bereits beschriebene Kodn-Meditation zentraler Bestandteil
der Zen-Ubungen war. (Im Gegensatz dazu priferierte die Sot6-
Schule’® das Zazen, das Sitzen mit dem Gesicht zur Wand.) Da Las-
salle oftmals zu sehr aus der Perspektive christlicher Mystik inter-
pretiert, folge ich fiir die Interpretation den von Fuchs zitierten
Autoren Ueda/Yanagida.””®

765 MK 26.3-26.5 in Weber-Brosamer/Back, Die Philosophie der Leere; S. 103.

766 SS 51f in der englischen Ubersetzung von Lindtner, a.a.O., S. 57.

767 Fuchs, a.a.O., S. 55f.

768 s0 Snela im Vorwort zu Enomiya-Lassalles Betrachtungen, a.a.O., S. 11.

769 Beide Schulen des Zen-Buddhismus kamen durch Eisai (Rinzai) und Dogen (S6t0)
nach Japan. Im S6td soll die Disziplin des Zazen als Ausdruck der Einheit von Korper
und Geist das eigene Selbst abtoten, vgl. Fuchs, a.a.O., S. 53.

770 Da das Werk von Ueda/Yanagida nur auf Japanisch vorliegt, zitiere ich im Folgen-
den nach Fuchs.

273

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Die erste Szene zeigt einen Hirtenjungen, der einen nicht im
Bild befindlichen Ochsen sucht, dessen Spuren er im zweiten Bild
entdeckt.””!

Das Bild des Ochsen, das den Buddha-Geist versinnbildlicht, hat seine
Urspriinge bereits in Indien. Wihrend man aber in Indien Ochsen als
heilige Tiere und Symbol der Erleuchtung sah, énderte sich im prag-
matischen China sein heiliges Wesen: Dort waren Ochsen Teil des
Alltagslebens, da Menschen mit ihnen lebten und arbeiteten: Der
Ochse »driickt nur aus, was von Anfang an da ist, was im Alltag stets
den Menschen begleitet. In der buddhistischen Terminologie weist er
auf die »Buddha-Natur« hin. Auf den pidagogischen Charakter die-
ser Bilder bezogen, bedeutet der Ochse das zu verwirklichende Selbst,
das eigentliche Selbst bzw. das »wahre Selbst«, wie es Ueda nennt.””?
Und dieses ist das selbstlose Selbst.

Kakuans ironischer Kommentar zu diesem Bild: »Von Anfang an
nicht verloren« weist darauf, dass man dieses Selbst immer schon in
sich finden kann. Spuren helfen: So zeigt die Lehre die Richtung der
Suche an, wie z.B. beim Erfassen der drei Dharma-Formeln oder der
Sutren. »Trotzdem ist die theoretische Lehre blof8 die Spur und nicht
die Wahrheit selbst. Wenn der Ubende beides verwechselt, wird die
Lehre sogar schidlich fiir ihn. Denn er ist mit der Spur so zufrieden,
dass er nicht mehr nach der Wahrheit sucht.«”

Im 3. Bild erblickt man zunéchst einen Teil des Ochsen, der je-
doch davonlduft, sodass man ihn fangen (Bild 4) und zidhmen muss
(Bild 5). Der Ubende trifft auf einen Teil seines echten und wahren
Selbst, ist von ihm jedoch zuerst noch entfernt; er muss ihm durch
Zen-Praxis niherkommen und ihm Ziigel anlegen. Ein Kampf zwi-
schen Ich und wahrem Ich weicht der Ruhe, wenn beide zur Einheit
werden und im 6. Bild der Junge auf dem Ochsen — flétenspielend —

771 Kakuans zehn Ochsenbilder (»Jagy{izu«), von Shiibun gestaltet, werden im Sho-
kokuji-Tempel in Kyoto seit dem 15. Jahrhundert aufbewahrt und wurden von ande-
ren Kiinstlern leicht variiert. Die hier gezeigten sind — wegen der kreisférmigen An-
ordnung aller 10 Bilder — dem Lassalle-Band entnommen und von Tasuhiko Yokoo.
(Es ist anzumerken, dass die von Lassalle herausgegebene und kommentierte Fassung
chinesische Schriftzeichen neben den Ochsenbildern enthilt, die in der Ausgabe von
Fuchs nicht vorkommen, sowie eine sinngemifle deutsche Nachdichtung dieser Kom-
mentare.)

772 Fuchs, a.a.0., S. 57-71.

773 Fuchs, a.a.0., S 59.

274

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

¥
J\

Bild 26: Zwei »Ochsenbilder«

nach Hause reiten kann. Alle Meditationen werden von Atmung be-
gleitet, die »mit dem inneren Auge verfolgt wird«. Man hat sich
schliefllich mit dem wahren Selbst harmonisiert, ist wieder zu Hause
(Bild 7, ohne Ochse) und eins mit seiner Natur geworden. Man ak-
zeptiert friedlich alles, was geschieht, reflektiert nicht mehr und fiihlt
sich sicher. Fuchs sieht diesen Zustand als Verwirklichung des Glau-
bens an und glaubt, dass die allen Menschen von Anfang an inne-
wohnende Buddha-Natur Menschenwiirde begriindet.””*

Schliellich sind im 8. Bild nicht nur Ochse, sondern auch
Mensch verschwunden, es bleibt nur ein leerer Kreis.

»Jetzt erfihrt man einen groflen Sprung nach vorne. Die bisherige Entwick-
lung wird durch das >Nichts« griindlich vernichtet. Im vorigen Bild erreichte
der Junge eigentlich die Endphase seiner Suche. Das wahre Selbst verkor-
pert sich im Individuum. Was er tut, ist unmittelbar das Handeln des Dhar-
mas. [...] Er bleibt friedlich in der universalen Einheit. Doch diese Einheit
muss aufgebrochen werden, um die wahre Freiheit des Selbst zu verwirk-
lichen. Wenn man trotz der wunderbaren Harmonisierung mit der Welt
noch ein Individuum bleibt, wird man nicht von sich selbst befreit. Das Ziel
des Buddhismus ist es, die Befreiung von allem zu erlangen. Deshalb muss

774 Fuchs, a.a.O., S. 66.

275

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;

A

;

"
&

G


https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

das »grof3e Ich< durch das Nichts ersetzt werden, das tiber das Sein und das
Nichtsein oder die Weltlichkeit und die Heiligkeit hinausgeht.«””>

Im 9. Bild kehrt die Natur wieder, eine Landschaft, die kein Objekt
menschlicher Wahrnehmung ist, denn ein Mensch fehlt, und damit
jede Unterscheidung von Sehen und Gesehenwerden. Hier konnte
vielleicht Nishidas Begriff der reinen Erfahrung erkliren, dass nur
ein Ich, das sich im Sehen seinem Gegenstand anverwandelt, in der
Lage ist, es wirklich in sich aufzunehmen. Das Ich muss dazu ganz
leer werden: »Eine Blume sehen, heif3t zur Blume werden.«”76 Mit
dieser Erfahrung im »Reinen Land« kann man sich dann als Boddhi-
satva den Menschen zuwenden und denen, die auf der Suche nach
ihrem wahren Selbst sind, den Weg zur Erleuchtung bahnen.

Diese Bilder sind nicht nur Erinnerungshilfe und Stiitze bei
Meditationen. Sie symbolisieren den Weg der Menschen und ver-
anschaulichen die Lehre.

Man muss dabei bedenken, dass nach der Etymologie das
Schriftzeichen fiir »Bild«, xiang, in der chinesischen Silbenschrift zu-
riickgeht auf das fiir »Elefant«. Bei Han Feizi finden sich dazu folgen-
de Verse:

»Selten treffen Menschen auf einen lebenden Elefanten (xiang), aber zu
dem Skelett eines toten Elefanten gelangen sie. Gemif3 seinem Umriss ver-
schaffen sie sich einen Herzensanblick von seiner Lebendigkeit. Darum
nennt man all das, womit Menschen sich in ihrem trachtenden Sinn einen
Anblick verschaffen, xiang. Obwohl man nun nicht dazu gelangen mag, das
dao zu héren und zu sehen, ergreift ein durchdringender Mensch doch seine
sichtbaren Verdienste, indem er an dem Ort verweilt, wo er seine Gestalten
sieht. Darum heif3t es, Erscheinung dessen, das (selbst) keine Erscheinung
hat, xiang dessen, das (selbst) kein Wesen hat.«”””

Der »Herzensanblick« ist also durch das Bild hindurch derjenige
Blick, der an sich tote Zeichen mit Leben fiillen kann. Réllicke kom-
mentiert: »Es ist entscheidend, dass in der Etymologie des »Herzens-
anblicks« (xiang) des lebenden Elefanten vor seinem toten Skelett
[...] weder auf den Abbild- noch auf den Symbolcharakter solchen

775 Fuchs, a.a. 0., S. 67.

776 Mine, zur ichlosen »reinen Erfahrung«: Die fundamentale Struktur von Nishidas
»Logik des Ortes«, in: Miinnix (Hg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in
Zeiten der Globalisierung, S. 179 f.

777 Réllicke, »Selbst-Erweisung«. Der Ursprung des ziran-Gedankens in der chinesi-
schen Philosophie des 4. und 3. Jahrhunderts vor Christus, S. 363.

276

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

Sehens verwiesen ist, sondern auf dasjenige stets Verborgen- und
Zuriickgenommenbleibende, das in der Wandlung, dem Umschlagen
von Himmel und Erde doch zugleich sichtbar wird, sich zeigt und
begegnet.«””8 Derridas Begriff der »Spur« konnte hier also ange-
messener sein.

2.4.5 Anikonische Symbolik jenseits des Bildes

Dies gilt nun auch fiir die zeichenhaften Versinnbildlichungen, die die
Frithphase des Buddhismus begleiten. Seckel redet zwar von Sym-
bolen, prézisiert aber: »das unerkennbare Nirwadna-Wesen des
Buddha, seine unsichtbare Gegenwart muss und kann auf andere
Weise evoziert, d. h. ins Bewusstsein gerufen werden, namlich durch
symbolische Zeichen, die zwar anschauliche Form haben, aber nicht
ab-bilden, und die nur als >Stiitzen« dienen fiir die geistige Schau
dessen, was sie eigentlich meinen.«””? Im Gegensatz zum Bilderverbot
des Alten Testaments »Du sollst Dir kein Bildnis machen« hiefSe es
nun eher: »Du kannst Dir kein Bildnis machen«, denn der Buddha
steht jenseits aller Erscheinungsformen und transzendiert sogar die
Weise des abhingigen Existierens aller — leeren — Phinomene im
Kreislauf der Wiedergeburten: »a being who is a non-being«, »not
being any definite any more«, »nothing at all (dkincana)«.”®

»Also ist er in seinem eigentlichen Wesen prinzipiell nicht an-
schaubar und deshalb nicht darstellbar, jede Gestalt wiirde ihn nur in
un-eigentlicher, ja verfilschender Weise, nicht in seiner Wahrheit er-
fassen; ein personales Bild wire sinnlos«.”®!

Als »hilfreiches Mittel« (updya-kaushalya), als »Sprungbrett in
reinere Sphiren abstrakter geistiger Einsicht«’®> war daher die Ver-
wendung anschaulicher Symbole fiir das letztlich total Unanschau-
liche und Unerfassbare bereits eine Art Zugestindnis an das religiose
Bediirfnis der Laienanhinger.”® Mit dem oben beschriebenen »Her-
zensanblick« konnte man durch diese Symbole hindurch gelangen.

778 Rollicke, a.a. O., S. 365.

779 Seckel, Jenseits des Bildes, S. 7.

780 Zimmer, Art of Indian Asia, Bd. 1, S. 336, 79, 63.
781 Seckel, a.2.0., S. 7.

782 Zimmer, a.a.0., S. 232.

78 Seckel, a.2.0., S. 8.

277

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

So finden wir das achtspeichige Rad als Symbol des achtfachen
Weges mit dem immer in Ruhe befindlichen Zentrum, die Swastika
(Hakenkreuz) als Symbol des um ein Zentrum der Ruhe herum in
Gang gesetzte Rad der Lehre,”8* die Triratna als Ineinander dreier
Sonnenscheiben (als Symbol der »drei Juwelen«: Buddha, Lehre, Ge-
meinde), die Fu3spuren des Buddha (Buddha-pdda), entweder abs-
trakt als kleines Symbol mit anderen Symbolen in Reliefs kombiniert
oder riesengrof3 in Fels gehauen, sowie den Baum, unter dem Buddha
zur Erleuchtung des Nirwana kam, mit einem leeren Sitz (»Diamant-
sitz«) darunter, dargestellt. Auch Sonnenschirme iiber einem leeren
Platz sollen auf die Anwesenheit des erhabenen Buddha hinweisen,
sein »Nimbus, die Gloriole, urspriinglich ein Zeichen einer Sonnen-
scheibe, gilt als Aquivalent des christlichen Heiligenscheins und der
islamischen Feuer-Mandorla. Die Lotusblume als Symbol einer rei-
nen Schonheit, die sich aus schlammigem und triilbem Wasser erhebt,
gilt als Zeichen fiir die iiberweltliche Geburt des Buddha und seine
spirituelle Reinheit.”®

Besonders aber zu erwihnen sind die Stipas,”* die urspriinglich
als Bestattungshiigel um einen Baum herum gebaut wurden und als
Reliquie einen Teil der Asche Buddhas enthielten, spiter auch von
besonders heiligmafligen Monchen, die die Buddha-Natur erlangt
hatten. Als Tumulus-Grabmonumente symbolisieren sie die letzte
Vollendung, das Eingehen ins »vollkommene Erlgschen« (pari-nir-
wana).

Auch wenn eine Buddha-Reliquie im Kern oft nicht moglich war,
so konnten doch auch heilige Texte (»Wer die Lehre sieht, sieht
mich«) als Wort-Leib des Buddha und spéter auch Bildnisse auf das
Eigentliche verweisen. Auch der blofle Anblick von Stupas galt als
Erinnerung an die Erlgsung im Nirwana, ans Ende des Leidens und
das hochste Gliick. »Die Halbkugel symbolisiert den Kosmos, die
runde Basis das Rad der Lehre, der Pfosten den Baum der Erleuchtung
bzw. die Weltachse, die drei Ehrenschirme auf der Spitze des Pfostens
spirituelle Macht und die drei Juwelen, Buddha, Dharma und
Sangha.«”%

78 Seitz, Die Bildsprache des Buddhismus, S. 19.

78 Seitz, a.a. 0., S. 20f.

78 Seitz, a.a.0., S. 46-59 gibt einen guten Uberblick iiber die Entwicklung der Sym-
bolik, Grundriss und Architektur bis hin zu den ersten Pagoden.

787 Seitz, a.a. 0., S. 49.

278

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

Das Wesentliche und Verehrungswiirdige im Kern war also un-
sichtbar, den Blicken entzogen, auch wenn die AufSenseite der spite-
ren Stupa-Saulen oft bildreiche Reliefs schmiickten, die das Leben
Buddhas oder buddhistischer Kénige erzihlen.

Sie wurden spiter zur inneren Achse der in China, Japan und
Korea entstandenen Pagoden, die dann eine Kugel oder halbkugelige
Schale mit der Asche am oberen Ende enthielten”®.

Diese Pagoden sind um den Zentralpfeiler herum angeordnete
Bauwerke mit 4, 8 oder 12-seitigen Stockwerkkonstruktionen und
stellen ein architektonisches Welt-Bild dar. Auch wenn sich in den
Innenraumen Bilder befinden: der innerste Kern als »apersonales,
nur anikonisch reprasentierbares Numen«’® ist den Blicken ent-
zogen. Aber von ihm ausgehend entstehen alle Manifestationen des
Buddha-Wesens. »Die wimmelnde Gestaltenfiille der Reliefs [...]
umgibt das Heiligtum, in dem der Buddha durch seine Reliquien an-
wesend ist, [...] nur an der Peripherie und bildet den Grenzbereich
zur profanen Welt«. (Damit entsprechen sie den orthodoxen Ikono-
stasen!) So »ermoglichten es die Symbole, inmitten der Menschen-
und Lebensfiille der illustrativen Szenen ein ausgespartes Zentrum
der Leere, der Stille und der Versenkung zu schaffen, das dem reli-
giosen Sinn der Buddhagestalt und der Lehre von seinem Eingehen
ins Nirwana genau entsprach und suggestiver wirkte als eine Men-
schengestalt inmitten vieler anderer.«”*

2.4.6 Buddhabildnisse und buddhistisch-daoistische Kunst

»Ein Kérper fiir den Buddha« — unter dieser Uberschrift beschreiben
Trojanov und Hoskoté eine einschneidende Anderung buddhistischer
Kultur unter dem Einfluss des Kushana-Reiches, das zu seiner Bliite-
zeit unter Kaiser Kanishka nicht nur Nordindien und das heutige Af-
ghanistan, sondern auch Pakistan und Teile des Irans und Chinas um-
fasste. Die Bevilkerung der Kushanas war ethnisch ungeheuer
vielfaltig und bestand aus Nachkommen einer Mischung von »Yuezhi
(indogermanischen Nomaden aus Nordwestchina, die eine iranische
Sprache sprachen) und der lokalen Bevélkerung, die bereits indische,

7% a.a.0.,S.57.
789 Seckel, a.a.0., S. 48.
0 a.a.0.,S.21.

279

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

griechische, baktrische und skytische Vorfahren hatte.«”*! Die offene
tolerante Gesellschaft der Kushanas ermgglichte dem Buddhismus
zum ersten Mal den Kontakt mit nichtindogermanischen Kulturen:
man musste sich mit unterschiedlichen religiésen Vorstellungen ar-
rangieren und sich den Einfliissen des persischen Mithras-Kultes, des
Zoroasmus und griechischer Gétterbildnisse aussetzen und mit ihnen
auseinandersetzen.

»Im ersten Jahrhundert nach Christus wird Buddha zum ersten Mal figiir-
lich abgebildet. Um die Tragweite dieser Neuerung zu verstehen, sollte be-
dacht werden, dass der Buddhismus urspriinglich eine bilderfeindliche Re-
ligion war. [...] Der Erleuchtete hatte seinen Schiilern ausdriicklich ver-
boten, seiner mittels Bildern zu gedenken. Dieses Verbot war sieben
Jahrhunderte lang befolgt worden.«”

Fiir Trojanov und Hoskoté entstand so ein Dammbruch, und zeit-
gleich mit der Popularisierung des Mahayana-Buddhismus nicht nur
ein neuer Stil, der Gandhara-Stil, sondern »im Grunde auch eine
neue Religion«’” und mit dem Konzept und der Figur des barmher-
zigen Beschiitzers auch ein bedeutender Laienbuddhismus.

Im Rahmen zunehmender Ikonisierung, aber auch der immer
stirker einwirkenden Bediirfnisse volkstiimlicher Frommigkeit —
auch im Hinduismus und Jainismus entstanden etwa zeitgleich in
Indien Bildnisse — entstanden dann im Mahayana-Buddhismus wei-
tere ikonische, personale Buddha-Bilder in menschlicher Gestalt.”*

Doch da aus buddhistischer Sicht der menschliche Kérper »aus
einer zufilligen, sich stets wandelnden vergianglichen Anhdufung aus
Daseinskonstituentien« besteht, die sich bei jeder Wiedergeburt neu
und anders formieren, und da »ausschlieSende Subjektivitit« fehlt,”
kann die Intention der Buddhabildnisse nicht das Abbilden einer his-
torischen Person und eine anatomisch wirklichkeitsgetreue Zeich-
nung eines individuellen, nicht dauerhaft giiltigen und verbindlichen
Bildes gewesen sein. Vielmehr muss er »iiberhéht, tibermenschlich,
und der Zeit enthoben« dargestellt werden, »um, dem Glauben ent-

71 Trojanov/Hoskoté, Kampfabsage. Kulturen flieflen zusammen, S. 177 {.

72 a.a.0., S. 178.

7% a.a.0., S.179.

794 Seckel, a.a.0., S. 31.

75 Seitz, a.a.0., S. 60, und Radaj, a.a.0., S. 14. Ausfiihrlicher zur Lehre der fiinf
(vergiinglichen und stets wandelbaren) Daseinskonstituentien, aus denen sich die em-
pirische Person zusammensetzt, s. Seitz, a.a.O., S. 80.

280

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

sprechend, die >verborgene« Gestalt hinter der Gestalt, sein wahres
Wesen zu vermitteln, — das ja vor allem in der Meditation, der ent-
scheidenden Praxis, erfahren wird.«”9

Dabei gibt es neben einigen Sutren genaue ikonographische
Handbiicher, die die typisierende Darstellung des Buddha festlegen:
Korperhaltung, Kleidung, Handgesten (Mudras)”” und zugeordnete
Symbole. Kirfel fiihrt 32 Kérpermerkmale an, die bereits in den Pali-
und Sanskrit-Sutren fiir beide grofSe Richtungen des Buddhismus be-
schrieben werden,”® und verweist auf einen weiteren Katalog von
80 sekundéren Zeichen.””

»Jede Einzelheit hat einen ikonographischen, ins Bild eingeschriebenen
Aussagewert, der tiber die pure Abbildung hinausweist. [...] Dabei behan-
delt die Tkonometrie die Spezialfrage der Kérperproportionen. Fiir die ein-
zelnen Gestalten sind verschiedene Mafverhiltnisse vorgeschrieben, nor-
mativ gesetzte Symbolmafle, die nicht dem natiirlichen Menschenkérper
entsprechen. [...] Sein Kopf zeigt eine halbkugelige Scheitelerhebung (skrt.
Ushnida), Symbol seiner Erleuchtung und Weisheit: im Lauf der stilisti-
schen und regionalen Entwicklung des Buddhabildnisses nimmt der Ushni-
da verschiedene Formen an, bleibt aber in der Bedeutung identisch.«%®

Kirfels ikonographisches Handbuch zeigt Normen der Darstellung
nicht nur der 24 Vorzeit- und des Zukunftsbuddhas Maitreya, der
5000 Jahre nach dem historischen erwartet wird (sechs der Vorzeit-
buddhas hat bereits der historische Buddha mit Namen aufgezihlt):
denn »immer, wenn das heilige Gesetz geschwunden war, erschien ein
neuer Buddha, um es wieder aufzurichten. Die Zwischenzeiten zwi-
schen je zwei Buddhas waren zunichst sehr lang, nahmen dann aber
nach der Gegenwart immer mehr ab. Desgleichen wurde ihre Lebens-
dauer immer kiirzer, bis sie schliefllich nur mehr das normale Maf3
erreichte.«*! Auch fiinf transzendente Buddhas, die im Gegensatz zu
den historischen zeitlos, den Naturgesetzen enthoben und stets pra-
sent sind (sie werden den fiinf Himmelsrichtungen N, S, W, O und
Mitte und jeweils zu verwendenden Farben zugeordnet), werden mit
Normen der Darstellung belegt. Gleiches gilt fiir das Heer der Bodhi-

7% Seitz, a.a. 0., S. 60.

797 Eine genaue Deutung von 19 ein- und beidhdndigen Mudras sowie von Sitz- und
Standposen gibt Kirfel, Symbolik des Buddhismus, S. 34-39.

798 Kirfel, Symbolik des Buddhismus, S. 35{.

799 Griinwedel, Buddhistische Kunst in Indien, S. 138 f.

800 Seitz, a.a. 0., S. 60f.

801 Kirfel, Symbolik des Buddhismus, S. 31.

281

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

sattvas, die im Unterschied zu den Buddhas iiber die Lehre hinaus
Heilsbeistand leisten konnen,®? jeweils mit Zeichen, deren Sprache
genau zu deuten ist, sodass eine reiche buddhistische Formensprache
entsteht. (So z.B. ist Nagarjuna seinem Namen gemif3 mit einer wei-
en Schlange dargestellt, die als Symbol fiir besondere Klugheit galt.)

Zwar bezeichnet die Legendenbildung den historischen Buddha
als gottlich, (einschliefilich eines Verkiindigungstraums, bei dem ein
weifSer Elefant eine Rolle spielte, unbefleckter Empfingnis (der »Hei-
lige Geist blies«), Wandeln auf Wasser etc.), und sucht fiir den his-
torischen Buddha nach einem »ersten Bildnis«, einem »vera icon, als
dessen Repliken viel spitere Bildnisse gelten konnten. Doch kénnen
auch diese Bilder — oft mit stark typisierter Physiognomie — als Sym-
bole gelten,%® denn oftmals wird

»das personale Buddha-Bild, die der Verehrung dienende Statue, erst wahr-
haft lebendig und im rituellen Sinn giiltig, wenn in ihr oder ihrem Sockel
Reliquien deponiert sind; sie werden von einem mandala-artig in Ficher
aufgeteilten Steinkasten (yantragala) umschlossen. Das yantragala repri-
sentiert symbolisch die Macht und Gegenwart des Buddha und zugleich das
kosmische Universum, iiber das die welttranszendierende Buddhastatue
emporsteigt. In vielen buddhistischen Landern enthalten Buddha-Statuen
hiufig heilige Texte und Formeln, die eine andere, nicht minder wesens-
haltige Form des Buddha-Leibes sind.«%*

Das AufSen der Gestalt umbhiillt also wieder wie bei den Pagoden den
Wesenskern und verweist keineswegs nur auf den historischen
Buddha, sondern viel mehr noch auf die ewige Buddha-Natur, die
jedem zuteil werden kann.

»Vom Standpunkt des befreiten, erleuchteten Bewusstseins sind alle Bilder
wesenlos, ohne wahre Realitét, pratimd — Bild, Bildnis — ist nur ein schein-
haftes Abbild temporirer Phinomene, ein partikularer Aspekt, eine ephe-
mere Manifestation der in ihrer Totalitit und Absolutheit nicht fassbaren
Wirklichkeit und Wahrheit. Dem Bild wird also kein hoher Rang beigelegt,
und die Sanskrit-Termini, wie z. B. pratibimba oder pratiriipa, haben neben
ihrer neutralen Bedeutung »Abbild eines wirklichen Gegenstandes, Darstel-

802 Schumann, Buddhistische Bilderwelt, S. 81-160.

83 Fiir Seckel, a.a.0O., S. 37 »[....] sind die vollkommensten Buddha-Bilder durch ihre
eigentiimliche, {iberrealistische und formalisierte Gestaltungsweise so sehr aus der
empirischen Realititswelt, dem Samsara- Bereich entriickt, dass sie in ihrer [...]
Transzendenz und Abstraktion wiederum den Charakter von Symbolen bekommenx.
804 a.a.0.,, S. 45.

282

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

lung. Bildnis« eine deutlich abwertende Fiarbung: das Bild enthilt keine
Wahrheit, es ist ein Schatten oder eine Spiegelung, ein Trugbild, eine Kopie,
vielleicht sogar eine Filschung. In der blofd phdnomenalen Erscheinung des
Buddha wird sein wahres Wesen (buddhatd) unfassbar. «5%

Bildlichkeit muss sich also in Bildlosigkeit wandeln, um dem Ziel der
losgeldsten »Leerheit« niherzukommen. Da kein Begriff von Person
existiert (iibrigens auch kein Begriff vom Begriff), existiert auch erst
recht kein personaler Gott, und daher besteht bei den Buddha-Bild-
nissen auch keine Gefahr der Idolatrie.

Der historische Buddha hat einen Weg gezeigt, wie jeder das
abhingige illusionire Sein der Phinomene transzendieren und zum
Einssein mit allem gelangen kann, und dabei ist ein Bild »eher eine
hinderliche Verhiillung und fesselnde Verdinglichung, die uns auf
einer vorletzten und fritheren Stufe festhalt und uns die Freiheit des
infinitesimalen Fortschreitens und des letzten, entscheidenden Durch-
bruchs raubt.®% Was kein Schattenbild verursacht, hat wahres
Sein«.87

Es ergibt sich also eine Rangfolge: Bild — Symbol — Schriftzei-
chen, und diese fithren immer abstrakter zu immer reinerer Wesens-
schau: Diese Rangfolge wird z.B. bei japanischen Tempelbannern
ganz klar dadurch ausgedriickt, dass unten die Buddha- oder Bodhi-
sattva-Figur steht und »dariiber das zugehdrige, noch gegenstind-
liche Kultsymbol und zuoberst das abstrakte Siddham-Zeichen er-
scheint«. Das figiirliche Bild gehort zur offenen, d.h. »exoterischen«
Lehre und dient als hilfreiches Mittel, wihrend die jenseits der Bild-
lichkeit stehenden Symbolzeichen esoterischen Charakter haben und
nur den auf hohere Stufen gelangten Eingeweihten zuginglich
sind.3 Das bedeutet, dass anikonische Symbole und Schriftzeichen
— auch die sind in China und Japan oft piktographischen Ursprungs,
»prisentative Symbole«®® — ihren Stellenwert nicht nur behalten,
sondern sogar als hoherwertig anzusehen sind. Sie weisen den Weg
zur Entbildlichung und helfen beim Abbau anthropomorpher Vor-
stellungen des Gottlichen.

85 a.a.0., S.39.

806 3.a.0., S. 64.

87 a.a.0., S. 66.

808 a.2.0., S. 52.

89 Heise, Prisentative Symbole, beschiftigt sich intensiv mit japanischen Schriftzei-
chen.

283

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Hier muss die Lehre von den verschiedenen »Korpern« des
Buddha genannt werden, die darauf explizit hinweist, denn sie unter-
scheidet den »Anpassungsleib«, der sich inkarniert hat in der Welt der
Phénomene, vom »Verklirungsleib«, der nur dem schauenden Auge
im Jenseits zugénglich ist und vom »absoluten Wesensleib, der sich
jeder Anschauung entzieht und sich jenseits aller Formen befindet,
wo auch geistige Vorstellungsbilder und jede bildgestiitzte Medita-
tion versagen. %1

Im Zen war man iiberzeugt, dass auch das Wesentliche eines
Menschen, manchmal meditativ durch Mandalas symbolisiert, der

Abbildbarkeit entzogen ist:

»[...] gerade die Zen-Anhinger waren davon iiberzeugt, dass dies Wesent-
liche, das >Herz« in seiner Identitit mit der Leerheit, am besten in der nicht-
bildlichen, nicht gegenstindlichen Form der >Tusche-Spuren< eines Er-
leuchteten zur Manifestation gelangt — die auch durch den Sinngehalt ihrer
Worte — dicht an die Grenze der Unsichtbarkeit, Gestaltlosigkeit oder Leere
heranfiihren. [...] Die Zen-Anhinger lieflen Buddha-Bilder gelten und er-
richteten selbstverstindlich Statuen in ihren Tempeln, aber sie nahmen
ihnen gegeniiber eine Haltung vélliger innerer Unabhingigkeit ein: Bilder
waren im Grunde irrelevant und eben deshalb tolerabel. «%'1

Viel eher sind es die Zen-Girten, die sinnbildhaft fiir Ewigkeit (Stei-
ne, Felsen) und Bewegung der Natur (Gewisser) stehen, in denen der
geharkte Sand fiir fliichtige und verwehbare Spuren des Mensch-
lichen in der Natur steht oder fiir Wellenlinien, die das unermessliche
Meer symbolisieren. Hier kann es um Nishitanis meditative »Trans-
deszendenz«, einen Riickgang des Menschen in sich selbst gehen,
aber auch, wie bei der Malerschule der Literati im kaiserlichen China,
um Bilder als Anlass zur ethischen Reflexion.$12

Wie bereits gesagt, geht es aber seit dem Eintritt des Buddhis-
mus in den chinesischen Raum nicht um ein Sehen, das zum Denken
— und dariiber hinaus — fithren soll, sondern um ein Sich-Einschwin-
gen in das Prozesshafte der Natur.

Als paradigmatisch kann hier die Kunst des Tuschezeichnens in
China und Japan genannt werden, aber natiirlich gibt es auch Folgen
tiir das Bilderschaffen, das man eher aus produktionsorientierter Per-

810 Seckel, a.a.0., S. 38.

811 a2.a.0.,, S. 64.

812 vgl. Welter, Monks, Rulers and Literati. The Political Ascendancy of Chan
Buddhism.

284

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ikonik und anikonische Symbolik in ostasiatischen Religionen

spektive sieht. Es geht also auch bei nichtsakraler Kunst keineswegs
um ein Sehen oder Abbilden nach westlicher Vorstellung. Die chine-
sische Berg-Wasser-Malerei, die sich bereits entwickelt hatte, als der
Buddhismus nach China kam, kann sich also nicht als »Sein« konsti-
tuieren und »als Gegenstand mit scharfen Kanten dem Auge oder
dem Geist gegeniiberstellen.« Sie kann auch »nicht dem Paradigma
abendlindischer Asthetik geniigen, nach dem sich eine Form mit
Stoff verbindet und diesen in-formiert«, sondern auch sie ist ein Ver-
such, sich dem »nichtobjektivierbaren Quellgrund der Dinge zu
nihern«.513

Und das hat durchaus religiose, und zwar buddhistisch-daoisti-
sche, Dimensionen: Diese reichen von Meditation iiber »mystische
Hingebung« und »Auflgsung des Selbst im Gefiihl des Alls«®* bis
zum »Betrachten des Dao«,®® da es mit bewusst unscharfen, perspek-
tivlosen Bildern um Sichtbarmachung des Geistigen, des Unsagbaren
und Gestaltlosen hinter den Gestalten geht.

Das Bildnis ist also von Anfang an als Manifestation kosmischer
Krifte zu verstehen, die durch den Menschen hindurch wirken, wes-
halb Obert, der sich fiir die vormoderne chinesische Berg-Wasser-
Malerei auf eine Fiille von zeitgenossischen Kommentatoren stiitzen
kann, auch von der Performativitit des Bildes redet und deutlich
macht, dass semiotische Ansitze, die das Bild als Zeichen des Abge-
bildeten sehen, demgegeniiber zu reduktiv sind und zu kurz grei-
fen:%¢ Sie gehen so am Wesentlichen vorbei. Denn es geht wie bei
der Schreibkunst und ihrem kulturprigenden Umgang mit Pinsel
und Tusche auch in der chinesischen Malerei um aisthetischen Le-
bensvollzug.?"” (Und hier muss man bewusst an beide Zweige der
Aisthesis, an Wahrnehmung und Empfindung, denken.) Sie muss
die Leiblichkeit des Kiinstlers einbeziehen, mit der er seinen Ort im
lebendigen Kosmos finden und dariiber hinaus den Weg des Dao ge-
hen kann, das jenseits aller Bestimmungen liegt und dennoch der Ur-
grund von allem ist.

Erstarrung in einer Form ist da nicht naturgemif, und auch die
Form der chinesischen Wand- und Rollbilder zeigt die prinzipielle

813 Jullien, Das grofe Bild hat keine Form, S. 9£.

814 So schon 1943 Fischer, Chinesische Landschaftsmalerei, S. 190.
815 Obert, a.a.0., S. 74, FN 22.

816 Obert, a.a. 0., S. 85ff und 58.

817 Escande, L'art en Chine. La résonance intérieure.

285

hittps://cio. - am 26.01.2026, 21:51:0;



https://doi.org/10.5771/9783495820629-246
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.4.1 Inkarnation und Bildlichkeit in hinduistischen Kulturen
	2.4.2. Zeichenlosigkeit und Unbeschreibbarkeit im frühen Buddhismus
	2.4.3 Nagarjuna als Philosoph des Mahayana und als Boddhisatva
	2.4.4 Die Ochsenbilder des Zen
	2.4.5 Anikonische Symbolik jenseits des Bildes
	2.4.6 Buddhabildnisse und buddhistisch-daoistische Kunst

