
 

 

Sublimierung und gesellschaftl iche Institution 

Das Zusammenfallen bzw. die Vermischung von ethisch-politischen und er-

kenntnistheoretischen Ansprüchen ist ein Merkmal nicht nur der vorsokratischen 

Philosophie, es prägt auch Platons Werk noch relativ stark, und wir finden es 
auch bei Aristoteles. Dieser Zug der antiken griechischen Anthropologie, die vor 

allem bei Platon und Aristoteles eine stark politisch und weniger wissenschaft-

lich orientierte war, scheint einer der Hauptfaktoren in der Ersetzung des Eros 
durch die Philia zu sein. Da die Gemeinschaft, koinônia, für beide Philosophen, 

und insbesondere die politische, nach Freiheit und gutem Zusammenleben stre-

bende Gemeinschaft, nicht in der Liebe sondern in der Freundschaft, ja in der 
Verfassung ihren Zusammenhalt hat, wird der sexuelle Eros als Gegenstand des 

Erkenntnisinteresses aus dem Politischen herausgelöst. Dies umso mehr, als das 

zersetzende Potential des Eros von Platon durchaus realistisch analysiert worden 
war. Das von Platon noch an den Eros gekoppelte Erkenntnisinteresse wird von 

Aristoteles als Neugierde aus menschlicher Gewohnheit, als eine Art Habitus 

(hexis) naturalisiert. Als Begierde wird der Eros ins Reich der Notwendigkeit  
(erôs tyrannos) und des privaten Einzelmenschen (idiôtês) abgeschoben, in ein 

Reich also, das für Aristoteles wenig politisch-anthropologische Relevanz hatte. 

In Platons Symposion durchläuft die Sublimierung des Eros zwei Etappen: 
einmal durchläuft sie den päderastischen Eros (zwischen Männern), ein anderes 

Mal die Reinigung dieses Eros von den Spuren der Leiblichkeit. Im achten Buch 

der Nomoi unterscheidet Platon zwischen Philia und Eros, nicht ohne auch hier 
dem dritten Term, einer Mischung aus beiden, Rechnung zu tragen. Diese Mi-

schung sei gut, wenn das stets zur Maßlosigkeit neigende somatische Begehren 

dem psychischen Begehren untergeordnet ist. Dies geschieht durch die Übung 
und den Rekurs auf das Zeugungs-Modell der poiêsis im Symposion, in dem die 

Liebe zwischen Männern bereits eine neuartige, fleischlose, also eine sublimierte 

Lust jenseits der Organlust ist. Die pädagogische Dimension, welche die gesell-
schaftlichen, geistigen und intergenerationellen Verhältnisse betrifft, wird in die-

sem Spätwerk zum Teil auf die erotische Vereinigung übertragen bzw. umge-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

kehrt: So beschreibt Platon etwa das corps-à-corps zwischen Männern in Termi-

ni des Vater-Sohn-Verhältnisses, was im Gegenzug die Möglichkeit eröffnet, 

dieses Mann-zu-Mann-Verhältnis mit dem Inzesttabu zu belegen, ein Tabu, das 
er mit dramatischen Beispielen belegt.� Er betont in seinen gesellschaftlich-

politischen Schriften die Deklarationen, welche männliche wie auch weibliche 

Homosexualität als wider die Natur und als Gefahr nicht nur für die Individuen, 
sondern für ganze Stadtstaaten (poleis) stigmatisieren.2 Was sie als durch die Sit-

ten hervorgebrachte Abweichung von der Natur bezeichnen, unterwerfen diese 

Deklarationen der Polis-räson also einem analogen Tabu wie die sexuelle Ver-
bindung von Verwandten.3  

Dagegen präsentiert Platon im Symposion in der dem Pausanias in den Mund 

gelegten Lobrede auf Eros die Päderastie als eine Praxis, die von den Barbaren 
ebenso verachtet werde wie die Philosophie und die Liebe zum Körpertraining 

(philogymnastia).4 Die erste Lobrede auf Eros, die des jungen Phaidros, führte 

                                              
�  Platon: Nomoi, 838 a-c. Hier wartet schon der Tod auf die Schuldigen, die sich da-

zu von selbst entschließen. Im Symposion wird der Inzest über den Verzicht des 
Sokrates ins Spiel gebracht, der den Avancen des Alkibiades widersteht: 2�9 d. Der 
Verschmähte berichtet, dass er neben Sokrates geschlafen habe wie neben einem 
Vater oder einem älteren Bruder. Ist diese Verbindung einmal hergestellt, kann Pla-
ton das Verbot dem Tabu angleichen. Am explizitesten tritt das Inzesttabu als sozia-
les Regulativ in der Politeia auf: Alle Mitglieder derselben Altersklasse und dersel-
ben gesellschaftlichen Schicht sind berechtigt, sich sexuell zu vereinigen. Da in die-
sem Entwurf die Blutsverwandtschaft verwischt ist, werden sie alle Brüder und 
Schwestern genannt. Platon: Politeia, 463 c. Dagegen ist die intergenerationelle 
Paarung insgesamt tabu, und zwar aus eugenischen Überlegungen heraus. Ibid. 
46� b-e.  

2  Platon: Nomoi, 636 c, resp. 836 a. Kelsen kommentiert diese Haltung psychoanaly-
tisch inspiriert. Er sieht darin die Platon beherrschende Ambivalenz gegenüber sei-
nem eigenen Begehren: der von der Polis zunehmend verpönten Knabenliebe: „Man 
spürt aus diesen Zeilen, wie der Jüngling und Mann unter ihm gelitten haben, wie 
sehr dieser ganz und gar auf Staat und Gesellschaft ausgerichtete Geist das Antiso-
ziale seiner sexuellen Veranlagung erkannt, wie er bei seiner politischen Haltung 
gegen den sittlichen Verfall und für die Wiederherstellung altväterlicher Sitte als 
Sünde empfunden haben muß, daß er sich unfähig fühlte, dem Vaterland durch 
Gründung einer Familie und Begründung von Nachkommenschaft zu dienen, und 
wie gewaltig der Kampf war, den er gegen seine innerste Natur geführt hat, wenn er 
sich heroisch den Verzicht auf Triebbefriedigung als sittliches Ideal auferlegt hat.“ 
Die Illusion der Gerechtigkeit; S. 79 sowie mein Beitrag „Wie un/dogmatisch ist 
Kelsens Platon? Drei Annäherungen an Die Illusion der Gerechtigkeit“ in: op. cit. 
Zur phêmê, also dem Gerücht zur Tabuisierung der Homosexualität bei Platon siehe 
das folgende Kapitel. 

3  Hybris, hybrizein in einem sexuellen Kontext bezeichnete Übergriffe bzw. sexuel-
len Missbrauch von Jünglingen, und war damit Thema auch von Gerichtsverhand-
lungen; es bezeichnet aber ebenso sexuelle Akte zwischen zustimmenden Erwach-
senen wie etwa Ehebruch oder Verführung einer „freien“ Frau. Siehe David Cohen 
„Law, Society and Homosexuality in Classical Athens“, in: Past and Present, 
��7/�987. 

4  Platon: Symposion, �82 b. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SUBLIMIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE INSTITUTION | 131 

 

den Krieg ein (eine Polis oder eine Armee, die aus Geliebten und Liebhabern zu-

sammengesetzt ist, sei von allen die beste) und betont die Verbindung zwischen 

paiderastia und paideia bzw. Philosophie. Nun sind die beiden Letztgenannten 
spezifisch athenische Institutionen,5 welche die Knabenliebe durchaus legitimier-

ten. Dabei werden Päderastie und Paideia einander mittels der Schönheits- und 

Weisheitsideale angeglichen, welche sie den jungen Männern eingeben helfen.6 
Das Gelage zu Ehren des Gottes Eros beginnt also mit der Effektivität und dem 

sozialen Nutzen der Knabenliebe um die es, mit Ausnahme des Aristophanesmy-

thos, der die drei Arten der Liebe behandelt, ausschließlich geht. In allen Reden 
ist sie die hochwertigste. So lieben die jungen Männer in der noch unchiasmati-

schen, tautologischen ersten Rede aus männlichem Mut (andreia) heraus das, 

was ihnen ähnelt, und als die männlichsten sind sie die besten, ja sie werden die 
perfekten Politiker. Doch weil sie nicht gewillt sind, zu heiraten und sich fort-

zupflanzen, muss das Gesetz sie dazu zwingen. Die erotisch-philosophische Sub-

limierung im Phaidros, in deren Mittelpunkt die Mania und die Überwindung der 
Triebe stehen, hat also aus der biopolitischen Sicht Platons auf die Polis ihren 

zwanghaften Preis.7 

 
Zwischen der Minderwertigkeit gemäß der Physis und jener gemäß dem nomos 

können die griechischen Frauen nicht wählen. Doch wider den Schein des für uns 

Selbstverständlichen schrieben die Griechen der Sitte bzw. der gesellschaftlichen 
Institution mehr Wirkmächtigkeit zu als den von der Physis gelegten Differen-

zen. Platon beginnt zaghaft mit der Instauration einer Art Naturrecht, doch erst 

Aristoteles legt mehr ontologisches Gewicht auf die Verankerung der Setzung in 
einer natürlichen Grundlage, um derart die mögliche Validität, die Validität de 

jure und jene de facto, nach systematischen Kriterien in seiner Teleologie zu ver-

sammeln. Es gibt in seinen politischen Schriften aber weder eine biologische Be-
gründung des Ausschlusses der Frauen aus der Politik, noch eine ihrer ethisch 

postulierten Minderwertigkeit, die ihrerseits einen solchen Ausschluss – auch aus 

der wahren Freundschaft, der Philia im philosophischen Sinn der Nikomachi-

                                              
5  Paideia könnte als „die dem Kind und dem jungen Menschen gemäße Erziehung“ 

übersetzt werden, während in Sparta die Erziehung psychagogê oder nur agogê, al-
so Führung heißt, eine Etymologie, von der das moderne Wort Pädagogik ebenso 
abgeleitet wurde wie von paideia. Das im Ambiente der intellektuellen „Gleich-
schaltung“ entstandene Werk Werner Jaegers Paideia trägt den Untertitel „Die 
Formung des griechischen Menschen“. Siehe auch Teresa Orozco: Platonische Ge-
walt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-Zeit, Hamburg: Argument �995, 
Personenregister zu „Jaeger“. 

6  Ibid., �84 d. 
7  Bernd Effe vernachlässigt diese diskursive Spannung in seinem vorsichtig biogra-

phisch gewendeten Versuch, die Widersprüchlichkeit in Platons Haltung zur Päde-
rastie zu erhellen: „Platon und die Päderastie“, in: Marcel van Ackeren (Hg.), Pla-
ton verstehen, S. �35-�46. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schen Ethik – begründen ließe.8 Vielmehr ist diese ethische Minderwertigkeit, die 

Aristoteles den Frauen nicht nur implizit unterstellt, vor allem in der Praxis des 

Ausschlusses selbst begründet, welche der legitimierenden Ideologie vorausgeht. 
Wie die Sklaven aufgrund ihres sklavischen Lebens der so wichtigen Erziehung 

zur – und Einübung der – politischen Praxis entbehren, so tun dies auch die Frau-

en. Beide braucht die griechische Polis für ihr hierarchisch arbeitsteiliges Gleich-
gewicht zwischen den komplementär angelegten Klassen: die Frauen für die ge-

sellschaftlich notwendige Arbeit im oikos, dem Haushalt oder der Landwirt-

schaft, ja sogar im Verkauf am Markt, der agora; die Männer für gesellschaft-
lich-symbolisch wertvollere Aufgaben wie Großhandel, Kunst, Krieg und Politik, 

aber auch für als niedriger geltende Tätigkeiten wie Ackerbau, Handwerk etc. 

Zugleich gab es auch Künstlerinnen, vor allem als geringer gestellte Tänzerinnen 
aber eben auch als hoch gelobte Dichterinnen, wie Aristoteles selbst im An-

schluss an Platon bezüglich Sappho anerkennt. Und so verwundert es vielleicht 

nicht all zu sehr, dass gerade er es ist, der als einer der wenigen überlieferten Au-
toren die weibliche Form des Bürgers verwendet, politis (zu männl. politês), 

wenn er in der Politik die Rolle der Mutter in der Reform der Bürgerschaft (unter 

Perikles) beschreibt: Während zuvor nur der Vater eines zukünftigen politischen 
Bürgers athenischer Bürger zu sein hatte, so musste nun auch die Mutter atheni-

sche Bürgerin sein. Die weibliche Form des Bürgers ist komplementär und nicht 

analog zu ihrem männlichen Pendant. Es ist eine Bürgerschaft, die auf das Ge-
burtsrecht verweist, das jemanden zwar zu einem Teil der einheimischen Bevöl-

kerung (Demos im weiteren Sinn) macht, aber damit noch nicht zum politischen 

Bürger, der dem Demos (Volk) im engeren Sinn, also dem politischen Volk der 
männlichen Bürger Athens angehört. Aristoteles unterscheidet klar zwischen die-

sen unterschiedlichen Ausprägungen der Bürgerschaft und des Demos. 

Der Demos im engeren, explizit politischen Sinn ist es, der sich selbst und 
zugleich die ausgeschlossenen Anderen (die Nicht- oder TeilbürgerInnen) re-

giert; ein ebenso autonomer wie – für die anderen – heteronomer Demos also. Im 

Vergleich mit den repräsentativen Demokratien unserer Zeit handelt es sich dabei 
um eine unvollkommenere Demokratie, was die Ein- und Ausschlüsse (von 

Frauen und Sklaven) anlangt; um eine vollkommenere, was die Machtverteilung 

im politischen Demos selbst betrifft. Im Sinne seiner weitgehend unkritischen 
Zustimmung zu dieser gesellschaftlichen Wirklichkeit und ihrer Übereinstim-

mung mit seinen Vorurteilen hat Aristoteles seine Biologie auf ein wackeliges 

Begriffsgerüst gestellt, dessen Aporien er uns jedoch nicht vorenthalten hat. 
Schließlich kommen wir – auch nach seiner Überzeugung – im Denken nur über 

Aporien wirklich weiter, über ein Denken in und aus den Widersprüchen und 

Irrwegen. 

                                              
8  So stimme ich auch nicht mit den Vermischungen und „logischen“ Ableitungen  

überein, die eine durchaus seriöse Autorin auf diesem Gebiet, nämlich Silvia Cam-
pese, der Ethik unterstellt (op. cit. S. 40).  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SUBLIMIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE INSTITUTION | 133 

 

Vom Körper  zum Korps 
 
Die großen Einteilungen des menschlichen Körpers im griechisch-abend-län-
dischen Denken lassen sich, schematisiert, über mehrere Achsen aufschlüsseln. 

Mit der Philosophie, insbesondere mit Platon und nach ihm Aristoteles, ist der 

menschliche Körper nicht mehr nur in weiblichen und männlichen Körper einge-
teilt, sondern auch entlang zweier ontologischer Achsen polarisiert. Erstens ent-

lang der Achse von peras/Eidos (Grenze/Gestalt) und apeiron (Unbestimmtes, 

Unbegrenztes) in einen als �ußerlichkeit organisierten Körper, der als schönför-
mige Gestalt auf der Seite des Guten steht und in einen endogenen, unförmigen, 

ja gar chaotischen Leib, den seine psychischen Begierden, Konflikte und Dis-

harmonien auf die ontologisch mindere Seite stellen. Die zweite Achse lässt sich 
über die Termini Einheit und Vielheit konstituieren sowie über die des biologi-

schen und sozialen Körpers, insofern diese Vielheit und Einheit repräsentieren 

(im Sinne von „darstellen“ und „veranschaulichen“ aber auch im Sinne von „ver-
treten“). Der biologische Körper (im genuinen Sinn von fortpflanzungsteleologi-

schem Bio-logos) wirkt als Körpervervielfältigungsinstanz, die systematisch seit 

Aristoteles die Kontinuität und Einheit der Gattung nur über das vom Mann be-
wahrte Eidos zu garantieren beansprucht wird.  

Bei Platon ist diese Vielheit der Körper der Einheit, auf welche der männli-

che Gemeinschaftskörper abzielt, untergeordnet. Diese Einheit kommt zustande 
über die Formierung des Einzelkörpers und seine Eingliederung bzw. -fügung in 

die Gesamtheit der anderen einerseits, über die ideelle Einheit des Gemeinwesens 

als kollektiver Körper andererseits. Zwischen diesen Paaren, die einander nicht 
entsprechen, gibt es dennoch eine hierarchisierende Verbindung. Der weibliche, 

als unförmig und biologisch-hyletisch definierte Körper ist vom ontoteleologi-

schen Standpunkt her minderwertig. Doch diese drei Körperbestimmungen wer-
den einander erst über die Minderwertigkeit angeglichen. Durch die Hierarchisie-

rung werden sie nämlich zuerst mit den drei anderen Körperbestimmungen in ei-

ne ausschließende Komplementarität gesetzt: mit dem organisierten, über die  
Idee/Gestalt formierten und männlichen Körper, wodurch sie zueinander in eine 

begriffslogisch-wesenhaft erscheinende Verbindung gerückt werden, in der 

Männlichkeit und politische Formation der Körper einander gegenseitig unter 
Ausschluss der komplementären Bestimmungen von Körper und weitgehender 

Ohnmacht determinieren. Diese „logische“ Operation ist in erster Linie eine  

ideologische im legitimierenden Sinn, insofern sie gesellschaftlich und politisch 
instituierte Herrschaftsverhältnisse in die die Geschlechterklassen definierenden 

Körper einschreibt. Die Bestimmungsmerkmale dieser Klassenkörper sind solche 

der Macht, wodurch die einen als zu beherrschende, die anderen als beherrschen-
de ausgewiesen werden.  

 

Die den zweiten Teil konstituierenden Abschnitte sind Auseinandersetzungen mit 
diesen Übergängen und Schnittstellen zwischen einzelnem Psyche-Soma bzw. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

individuellem Körper einerseits, kollektivem Korps bzw. Verfasstheit der Menge 

andererseits. Als roter Faden durchkreuzt sie nicht nur das Chiasma sondern auch 

die Frage nach den Möglichkeiten, die vor allem männlich in/korporierte Tiefen-
struktur politischer Gemeinschaft und Verfasstheit nachhaltig zu zersetzen. Eine 

solche Zersetzung ist der einzig mögliche philosophische Beitrag zur Instituie-

rung einer umfassender und systematischer egalitären Gemeinschaftsstruktur. 
Platon und Aristoteles sind zwar als die wichtigsten und vor allem nachhal-

tigsten Ideologen dieser Körper- und Bio-logik der Antike (und darüber hinaus) 

zu betrachten; doch zugleich finden wir in ihren Werken die Begriffe und beg-
riffslogischen Hebel zur Zersetzung dieser historisch weiter entwickelten Ideolo-

gien. Für Aristoteles wurde dies in den vorigen Kapiteln hinsichtlich der Freund-

schaft und der Biologie in ihrem Verhältnis zur Politik nur erst skizziert. Wenn 
wir uns eingehender den politischen Schriften des Stagiriten zuwenden, wird dies 

umso deutlicher. Die Frage nach der einer einhellig scheinenden Logik innewoh-

nenden Aporetik und Zirkularität stellt sich dabei vor allem in Bezug auf die 
„Menge“ und auf die Dialektik der archê, also der Macht im weitesten Sinn.  

Aristoteles analysiert die Macht im Anschluss an Platon und entgegen dessen 

zuweilen parodistisch-kritische, zuweilen auch illusionär verkennende Reflexio-
nen und Ideologeme.  

Bevor ich mich dieser Analyse der Macht im Zeichen der Verkörperungen 

und Qualifizierungen der Menge widme, möchte ich jedoch ein Kapitel zu Pla-
tons Begriff der phêmê voranstellen, das gleichsam „immer noch“ oder „schon 

wieder“ an der Schnittstelle zwischen privater, öffentlich-politischer Sphäre und 

der Politik als expliziter und formalisierter (oder verfasster) Machtausübung an-
gesiedelt ist. Phêmê (Gerücht, Ruf) ist ein für die Geschichte der politischen Pro-

paganda zentraler Begriff und es ist gewiss kein Zufall, dass Platon ihn in der Po-

liteia anhand der tabuisierenden phêmê über die Homosexualität, wenn auch eher 
rhapsodisch, behandelt. Inwieweit die politische Behandlung der Sexualität den 

Kern disziplinierender biopolitischer Dispositive darstellt, hat Foucault für die 

Antike, wenngleich nicht gerade genau, skizziert.9 Er hat damit eine Fragestel-
lung wiedereröffnet, die bereits von Forschern wie Gomperz und Kelsen in An-

schluss an Freud im deutschsprachigen Raum moderner Antikerezeption teilwei-

se eröffnet worden war, aus dem sie mit dem Aufkommen des Nationalsozialim-
sus allerdings für lange Zeit verschwand.�0  

Der Ruf, die Rede (oder das Gerede) sowie die Propaganda sind zentrale To-

poi und zugleich Medien nicht nur der Politisierung des Privaten, sondern ebenso 
der monokratischen oder oligarchischen Privatisierung der Politik. Sie wirken 

nicht nur aufdeckend, sondern auch Herrschende so wie Beherrschte verfemend; 

                                              
9  M. Foucault: Sexualität und Wahrheit, Bd. I, Der Wille zum Wissen, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp �977. 
�0  Ich führte dies genauer aus in dem bereits erwähnten Artikel „Wie un/dogmatisch 

ist Kelsens Platon?“ 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SUBLIMIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE INSTITUTION | 135 

 

ebenso wirkmächtig werden sie aktiv verdeckend oder strategisch tabuisierend 

eingesetzt, und erst eine Analyse dieser Wirkungsmacht ermöglicht es uns, über 

die entwaffnet sich gebende Gegenrede, dass „gegen Gerüchte nicht argumen-
tiert“ werden könne, hinauszugehen. Ich sehe in Platon nicht nur den naiven  

Ideologen der Herrschaft, sondern eher ihren Parodisten und kritischen Beobach-

ter. In dieser Hinsicht scheint mir seine Inszenierung der phêmê mehr als erhel-
lend für die Frage nach der Biopolitik an den erwähnten Schnittstellen. Mehr 

noch als die explizite Formation der (männlichen) Körper oder die daran teilwei-

se angelehnte verfassungsmäßige Formalisierung der Machtausübung und  
-verteilung (bzw. -monopolisierung) formiert das Gerücht die Polis unter dem 

Vorzeichen der Entstellung des gesprochenen Wortes. Information und Gegenin-

formation nennen wir das in modernen Termini. Die phêmê verweist damit früh 
auf die Prekarietät des Politischen und der Politik, insbesondere der demokrati-

schen Politik, die umso dringender der Gesetze und der Verfassung bedarf, als 

für sie Ruf und Gerede als vielstimmige aber auch als zur Abstimmung und da-
mit zur Entscheidung drängende wesentlich sind. Gerade weil die antike Demo-

kratie eine der Worte ist, die sich im Streit der „guten Gründe“ und Argumente 

zu immer neuen Entscheidungen aber auch zu neuen Begriffen herausbilden, hebt 
sich in ihr die Schrift und allgemeiner die Materialisierung von Prozeduralem 

(Scherben, Losmaschinen, Tafeln etc.) als vorläufig fixierendes und zugleich 

schon wieder mobilisierendes Medium heraus. Die potentiell ebenso informie-
rende wie zersetzende Kraft der phêmê erinnert daran, so wie sie auf die Verkör-

perungen der Macht verweist, die sie zu zersetzen droht. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007 - am 14.02.2026, 09:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

