
https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Klapp 
Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Globaler lokaler Islam 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial 

Der lange Zeit angenommene Bedeutungsverlust des Islam als Folge gesellschaftlicher 
Modernisierung ist in den vergangenen Jahren weltweit widerlegt worden. Die Ergeb
nisse empirischer Forschung zeigen, dass der Islam in verschiedenen historischen Zeit
abschnitten und lokalen Feldern jeweils neue kontextspezifische Aktualität erfährt. Die 
Beiträge der interdisziplinär ausgerichteten Reihe Globaler lokaler Islam verfolgen das 
Ziel, die vielfältigen Situierungen des Islam zwischen Globalisierung und Lokalisierung 
zu beleuchten. 

Marcel Klapp, geb. 1980, ist Ethnologe und Religionswissenschaftler. Er forscht zu Prak
tiken der Rechtfertigung und der innerislamischen Kritik in Deutschland. Seine The

menschwerpunkte sind islamische Bildung in der Moschee, islamischer Religionsun
terricht, online Islam sowie islamische Bewegungen wie die islamische Gemeinschaft 
Milli Görüş oder die zeitgenössische Salafiyya.  

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Klapp 

Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Eine Ethnographie islamischer Bildung zwischen Salafismus und zivilem Islam 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Publikation ist zugleich die Dissertationsschrift des Autors mit dem Titel »Normaler 
Deutscher Muslim sein. Eine Ethnographie zu Kritik und Kompromiss in islamischen 
Bildungsräumen«, für die ihm die Philosophische Fakultät der Universität zu Köln 2025 
den Doktortitel verliehen hat. Die Arbeit wurde von Prof. Dr. Martin Zillinger (Institut 
für Ethnologie, Universtiät zu Köln) und Prof. Dr. Sabine Damir-Geilsdorf (Institut für 
Sprachen und Kulturen der islamisch geprägten Welt, Universität zu Köln) begutachtet. 

Die Publikation wie auch die der Arbeit zugrundeliegenden Forschungsprojekte »Coun
tering Digital Dominance. Islamdiskurse und Gegenerzählungen in online und offline 
Kontexten« (Zentrum für Islamische Theologie, Universität Münster) und »Salafiyya 
leben. Religiöse Ideale und muslimische Praxis in der postmigrantischen Gesellschaft« 
wurden gefördert durch das Ministerium für Kultur und Wissenschaft des Landes 
Nordrhein-Westfalen (MKW-NRW). 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https://dnb.dn 
b.de/ abrufbar. 

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz 
erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfälti
gung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebige Zwecke, auch 
kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigun
gen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

2025 © Marcel Klapp 

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus 

Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen 
https://doi.org/10.14361/9783839472040 
Print-ISBN: 978-3-8376-7204-6 | PDF-ISBN: 978-3-8394-7204-0 
Buchreihen-ISSN: 2364-656X | Buchreihen-eISSN: 2702-9352 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 

Umschlagabbildung: Vector Tradition / Adobe Stock 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.14361/9783839472040


Inhalt 

Vorwort ........................................................................................ 7 

Vorbemerkung ..................................................................................9 

Einleitung ..................................................................................... 11 
1. …normaler deutscher Muslim sein!? ......................................................... 11 
2. Das Feld und die Forschung .................................................................. 15 
3. Das Buch .................................................................................. 36 

I. Der Blick auf Muslim*innen ................................................................ 41 
1. Der 11. September hat alles verändert ........................................................ 41 
2. Generation Z zwischen den Extremen ........................................................ 45 
3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses .......................................................57 
4. Die eigene Story basteln ..................................................................... 61 

II. Islamische Bildungsräume schaffen ......................................................67 
1. Sie gehen uns verloren! .....................................................................67 
2. Der Sozialraum Moschee .................................................................... 69 
3. Islamischer Aktivismus – Die Milli Görüş-Jugend ..............................................74 
4. Islamschule in der Al-Taqwa Moschee ....................................................... 86 
5. Die Pfadabhängigkeit von Antworten ........................................................100 

III. Welcher Islam…? ......................................................................... 107 
1. Diskurstraditionen und Autorität ............................................................ 107 
2. Auf den Schultern Abu Hanifas ............................................................... 111 
3. Ein Baum mit vielen Ästen – normative Offenheit in der Al-Taqwa Moschee .................... 115 
4. Erneuerung führt ins Höllenfeuer – die Salafis ............................................... 122 
5. Welcher Islam für die postmigrantische Gesellschaft? ........................................ 142 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule ...................................................................... 147 
1. Ein neues Fach – der Islamische Religionsunterricht (IRU) .................................... 147 
2. Keine Ersatzmoschee – zur Rolle des IRU .................................................... 152 
3. Islam in der öffentlichen Schule ............................................................. 161 
4. Wider die Politisierung von Islam ............................................................ 181 

V. Islam übersetzen ......................................................................... 185 
1. Islam und die Naturwissenschaften ......................................................... 187 
2. Zwischen Himmel und Hölle ................................................................ 202 
3. Gewalt im Islam ............................................................................ 214 
4. Bedingungen der Übersetzung ............................................................. 229 

Schluss ...................................................................................... 233 

Verzeichnisse 

Abbildungen ................................................................................. 243 

Organisationen und Parteien 
(Auswahl in alphabetischer Reihenfolge) .................................................... 245 

Literatur .................................................................................... 249 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Die vorliegende Studie ist das Ergebnis meiner Forschungen, die ich seit 2018 im Rah
men zweier aufeinanderfolgender Forschungsprojekte durchführen konnte, die durch 
das Ministerium für Kultur und Wissenschaft (MKW) des Landes Nordrhein-Westfalen 
gefördert wurden. Die initiale einjährige Feldforschung, auf der die Studie basiert, wur
de im Rahmen meiner Beschäftigung am Zentrum für Islamische Theologie (ZIT) der 
Universität Münster im Projekt Countering Digital Dominance. Islamdiskurse und Gegener
zählungen in online und offline Kontexten abgeschlossen. Daran anschließend konnte ich im 
Projekt Salafiyya leben. Religiöse Ideale und muslimische Praxis in der postmigrantischen Gesell
schaft – eine Kooperation des Instituts für Ethnologie mit dem Institut für Sprachen und 
Kulturen der islamisch geprägten Welt der Universität zu Köln – vertiefende Studien zur 
Salafiyya anstellen. Die Idee zu diesem Forschungsprojekt entstand während meiner Ar
beit am ZIT Münster, bei der ich durch Studierende und Mitarbeitende ebenso wie durch 
die Beteiligung an Projekten zur Extremismus-Prävention mit der Vielstimmigkeit im 
Diskursfeld Islam konfrontiert wurde. Diese Erfahrungen weckten das Interesse an den 
Aushandlungsprozessen und Positionierungen auf der lokalen Ebene in situ und in pra
xi, für deren Erforschung die Ethnologie das ideale methodische Programm bereithält. 
Für die Möglichkeit und das Vertrauen in der Islamischen Theologie eine ethnographi
sche Feldforschung durchführen zu können, möchte ich mich bei Prof. Dr. Mouhanad 
Khorchide herzlich bedanken. Prof. Dr. Martin Zillinger vom Institut für Ethnologie der 
Universität zu Köln bestärkte mich von Beginn an in der Idee, die lokalen Aushandlungen 
im Feld des ›deutschen Islam‹ ethnographisch zu untersuchen. Von ihm habe ich nicht 
nur inhaltliche wie theoretische Anregungen und Kritiken erhalten, er gab mir zudem 
gemeinsam mit Prof. Dr. Sabine Damir-Geilsdorf auch die Möglichkeit, als Mitarbeiter 
der Universität zu Köln meine Arbeit fortzusetzen. Dafür gebührt beiden mein Dank. 

Ohne die Unterstützung, die ich von vielen Seiten erfahren habe, wäre die Arbeit in 
der vorliegenden Form nicht zustande gekommen. Ich danke daher zuallererst den Men
schen in meinem Forschungsfeld, die mir die Türen zu ihren Gebetsräumen, ihren Ar
beitsstätten, ihren Erfahrungsräumen und ihren Leben geöffnet haben. Auch bei meinen 
Mitpromovierenden und Kolleg*innen möchte ich mich für die anregenden Diskussio
nen und ihren Zuspruch bedanken, insbesondere bei Sindyan Qasem für die Brille, bei 
Nina ter Laan und bei Christoph Lange. Mein besonderer Dank gebührt Laura Verweyen 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

für die Kommentierung des gesamten Manuskripts, ihre Gesellschaft und ihr immer of
fenes Ohr. Bei Koray Erdoğan, Ikram Affani und Paula Linstädter bedanke ich mich für 
die Transkriptionen und Korrekturen und besonders bei meiner Mitarbeiterin Lorraine 
Stein für ihr unermüdliches Engagement. 

Für ihren bedingungslosen Beistand und ihre von Herzen kommende Unterstützung 
bedanke ich mich auch bei meiner Familie; bei meinen Schwiegereltern, die allzu oft erst 
das Funktionieren des Alltags ermöglichen und bei meinen Eltern, die mich seit Kindes
tagen bis heute bei jeder gewagten Idee unterstützen und immer mit Rat und Tat zu Seite 
stehen. Kaum in Worte zu fassen ist der Dank, der meiner Frau Katharina für ihre Unter
stützung gebührt. Ihr und unseren beiden Kindern Samuel und Mariam sei dieses Buch 
gewidmet, dessen Entstehungsprozess sie während ihrer Kindheit lange Zeit begleitet 
hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbemerkung 

Da auch eine Forschung zu »deutschem Islam« nicht umhinkommt, die Mutterspra
chen der Gesprächspartner*innen mit einzubeziehen, enthält diese Studie zahlreiche 
Verweise, Begriffe, Konzepte oder Namen aus den Sprachen Arabisch und Türkisch. 
Zur besseren Lesbarkeit habe ich jedoch insbesondere bei arabischen Begriffen und 
Personennamen sowie islamischen Gruppierungen eine ›eingedeutschte‹ Variante ver
wendet (z.B. asch-Schatibi statt aš-Šāṭibī oder die Murdschiʾa statt Murǧiʾa). Wörter, 
die im Duden aufgeführt sind, werden in der entsprechenden deutschen Schreibweise 
wiedergegeben (z.B. Hadith, Hidschab, Umma). Da in der deutschen Schreibweise das 
arabische ḫ, das dem mit dem hinteren Zungenrücken gebildeten Reibelaut ch (wie in 
Buch) entspricht, nicht orthographisch von einem ch wie in ich abgesetzt werden kann, 
verwende ich für entsprechende Laute aus dem Arabischen ein kh (z.B. für šaiḫ also 
Scheikh statt Scheich). Lediglich theologische und konzeptuelle Begriffe werden nach 
den Regeln der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (DMG) wiedergegeben. Für 
das Türkische wurde abgesehen von Begriffen mit Duden-Eintrag die Orthographie 
beibehalten. Wenn es sich nicht um Eigennamen oder spezifische Termini handelt, sind 
arabische, türkische und ebenso englische oder lateinische fremdsprachliche Begriffe 
klein geschrieben und kursiv gesetzt (z.B. in praxi, moral self ). Letzteres gilt auch für 
Hervorhebungen im Text. Begriffe und Konzepte, die nicht meiner eigenen Verwendung 
entspringen, sondern als Konzepte dem Feld entlehnt sind (z.B. ›Kultur-Islam‹) werden 
mit ›‹ gekennzeichnet, ebenso wie Zitate im Zitat. Direkte Zitate im Text werden mit »« 
kenntlich gemacht; dort wo sie durch Einrückung abgesetzt werden, wird hingegen auf 
Anführungszeichen verzichtet. Im Falle von Feldprotokollen, die ebenfalls eingerückt 
werden, ist die direkte Rede wiederum mit »« kenntlich gemacht. Generell wurden in 
Zitaten für Auslassungen und Einfügungen von mir eckige Klammern genutzt: […]. 
Die Transkriptionen wurden zum Zwecke der besseren Lesbarkeit geglättet und über
wiegend von Interjektionen, Wortabbrüchen und Häsitationsphänomenen bereinigt. 
Grundsätzlich verwende ich in der Arbeit genderinklusive Sprache und verwende das 
* für Genera (z.B. Akteur*innen, Muslim*innen). Wenn ausschließlich Frauen oder 
Männer gemeint sind, verwende ich entsprechende Form (z.B. die Salafisten). Für Ko
ranstellen verwende ich folgende Kürzel: Nummer der Sure/Nummer des Verses bzw. 
der Verse (z.B. 2/190-192). Die für Zitate verwendete Übertragung des Koran ins Deut

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

sche ist jene, die mir in der Al-Taqwa Moschee geschenkt wurde und welche auch in den 
Moscheen der Islamischen Gemeinde Milli Görüş durchaus verbreitet ist: Der edle Qur’an 
erschienen im Al-Bayinah Verlag. Wer den Koran aus dem Arabischen übertragen hat, 
wird hierin nicht aufgeführt. Alle Namen von Personen, Institutionen und Orten wurden 
zum Schutz meiner Gesprächspartner*innen durch Pseudonyme ersetzt. Auch einige 
Dokumente konnten nicht als Quellen offengelegt werden, da anderenfalls der Feld
forschungsort bekannt oder die Identität einiger Gesprächspartner*innen öffentlich 
werden würden. Ein Hinweis auf diese Verfahrensweise findet sich an entsprechender 
Stelle (z.B. Armutsbericht Feldforschungsort, 2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 

1. …normaler deutscher Muslim sein!? 

»…normaler deutscher Muslim sein!«, diesen Wunsch äußerte mit resigniertem Un
terton der 15-jährige Gymnasiast Bilal mir gegenüber bei einem Gespräch über die 
Zukunft. Bilal wurde in Deutschland geboren. Er sprach weder Arabisch noch be
herrschte er Tamazight, die Muttersprache seiner Eltern, die Berber sind und aus 
Marokko stammen (Bilal, 10.03.2019). Sein Wunsch reflektiert die Erfahrung, dass 
deutsch sein und muslimisch sein in der Gesellschaft der Bunderepublik als separate 
Kategorien gehandhabt werden und deutsche Muslimin oder deutscher Muslim zu sein, 
außerhalb der gesellschaftlichen Normalität verortet wird. 

Muslim*innen in Deutschland sehen sich mit ideologisch aufgeladenen und po
larisierten Islam-Debatten konfrontiert, die in weiten Teilen von islamkritischen und 
islamfeindlichen Positionen dominiert sind. Die gesellschaftlichen Paradigmen und 
epistemischen Kategorien, auf welche sich das öffentliche Sprechen und Schreiben 
über Islam stützt, folgen der Logik binärer Oppositionen eines modernen, säkularen, 
kritischen, aufgeklärten und also rationalen Westens auf der einen Seite und eines 
vormodernen, religiösen, fundamentalistischen und irrationalen Islam auf der an
deren. Durch diese dichotome Strukturierung des Denkens und Sprechens werden 
Muslim*innen zu essenziell Anderen stilisiert, was der Literaturkritiker Edward Said 
(1978) als othering bezeichnet. Das Feindbild Islam ist mittlerweile – entkoppelt von der 
real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus – zu einem inte
gralen Bestandteil der europäischen (Attia, 2009: 74) wie der deutschen (Hafez, 1996: 
431f.; vgl. Schooman & Spielhaus, 2009) Identitätskonstruktion avanciert. Muslim*in
nen werden folglich als Gefahr wahrgenommen, sofern sie sich nicht in reformierte 
Strukturen eingliedern (Ceylan, 2015: 175) und in Diskurse eintreten, deren normative 
Zielsetzung wahlweise die Etablierung eines Euro-Islam, eines reformierten, säkularen 
oder liberalen Islam oder eines ›deutschen Islam‹ ist. Die Islamverständnisse, welche in 
der öffentlichen Debatte hegemoniale Positionen einnehmen, werden zwar auch in der 
muslimischen Alltagspraxis on the ground in Moscheegemeinden und Unterrichtsräumen 
rezipiert. Zugleich werden dort aber islamische Glaubensauslegungen argumentativ 
in Stellung zueinander gebracht, die entweder als Negativfolie des normativen Islam- 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Diskurses dienen oder sich der Aufmerksamkeit der Mehrheitsgesellschaft gänzlich 
entziehen. Diese Aushandlungsprozesse zwischen verschiedenen gesellschaftlichen 
Rechtfertigungsordnungen und islamischen Traditionen on the ground stellen das zen
trale Interesse dieses Buches dar. 

Die empirische Islamforschung in Deutschland steht in enger Wechselwirkung 
mit gesellschaftspolitischen Fragen und ist seit dem Ende des 20. Jahrhunderts von 
einem Integrationsparadigma geprägt, dessen leitendes Interesse die Anpassung an 
und die Identifikation von Migrant*innen mit der nicht-muslimischen Mehrheitsge
sellschaft ist. Dieser Fokus auf Integration wurde spätestens seit dem 11. September 
2001 sukzessive von einem Sicherheitsdispositiv (Foucault, 1975; 1978) und dem daraus 
resultierenden Radikalisierungsparadigma (Juschkat & Leimbach, 2019) überlagert.1 
Forschungen zu Muslim*innen in Deutschland stellen daher oftmals auf Einstellungs
abfragen und Typologisierungen ab, welche die Nähe oder Ferne von Muslim*innen zum 
europäischen respektive deutschen Wertekanon oder der freiheitlich demokratischen 
Grundordnung ›überprüfen‹, so dass Brigitte Schepelern Johansen und Riem Spielhaus 
von einer »Vermessung der Muslime« (2018) sprechen. Weitere interdisziplinäre For
schungsstränge beschäftigen sich auf religionspolitischer Ebene mit der rechtlichen 
Anerkennung des Islam (Busch & Goltz, 2011; Meyer & Schubert, 2011b; Schiffauer, 
2014; Tezcan, 2012), den Institutionalisierungsprozessen und der Organisation von 
Moscheen und Islamverbänden (Halm et al., 2012; Rückamp, 2021; Schiffauer, 2010) 
oder der Einführung des Islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen (im 
Folgenden IRU genannt; Ceylan, 2014, 2015; Kiefer, 2005; Mohr & Kiefer, 2009; Shakir & 
Hafez, 2012). Diese am gesamtgesellschaftlichen Interesse orientierten Diskurse greifen 
jedoch kaum innerislamische Debatten auf. Vereinzelt erscheinen auch qualitative Stu
dien (z.B. Rückamp, 2021),2 die zwar die Bedeutung theologischer und islamrechtlicher 
Auseinandersetzungen beispielsweise für die Binnendifferenzierung muslimischer 
Gemeinschaften und die Selbstpositionierung von Akteur*innen im islamischen Feld 
betonen, dieser Feststellung aber nicht analytisch Rechnung tragen. Demgegenüber 
hat sich in der internationalen anthropology of Islam spätestens seit Talal Asads (1986) 
Konzept von Islam als discursive tradition die analytische Rückkopplung islamischer 
Glaubenspraktiken an den normativen Diskurs der textbasierten Theologie etabliert. In 

1 Foucaults Konzept des »Sicherheitsdispositivs« beschreibt Mechanismen und Praktiken, die dar
auf abzielen, Sicherheit zu erzeugen und zu erhalten, indem sie Risiken kontrollieren und überwa
chen. Dieser Begriff ist Teil seines umfassenderen Diskurses über Macht und Disziplin in moder

nen Gesellschaften. Es bezieht sich darauf, wie Institutionen und Techniken der Sicherheit nicht 
nur reaktiv auf Bedrohungen reagieren, sondern auch proaktiv Bedingungen schaffen, um poten
zielle Gefahren zu minimieren. Foucault betont, dass Sicherheit nicht nur ein Zustand ist, sondern 
ein kontinuierlicher Prozess der sozialen Kontrolle. Foucaults Ideen zu Sicherheit und Dispositi
ven finden sich in verschiedenen Werken, darunter »Überwachen und Strafen« (1994, Originaltitel: 
Surveiller et punir, 1975) und »Dispositive der Macht« (1978: 119–120). 

2 Rückamp (2021) hat ethnographisch in deutschsprachigen Städten Österreichs und der Schweiz 
geforscht. Zwar variiert die Situation von Muslim*innen in den jeweiligen nationalstaatlichen Kon
texten durchaus, beispielsweise hinsichtlich der Formen staatlicher Anerkennung und der demo

grafischen Zusammensetzung der muslimischen Bevölkerung. Gleichwohl existieren zahlreiche 
Gemeinsamkeiten zwischen Deutschland, Österreich und der Schweiz, etwa in der negativen Dar
stellung von Muslim*innen im öffentlichen Diskurs. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13 

der auf den deutschsprachigen Raum bezogenen Islamforschung kommt dieser integra
tive Ansatz zuvorderst in jenen Arbeiten zur Geltung, die sich mit einzelnen religiösen 
und ideologischen Strömungen wie beispielsweise der Gülen-Bewegung (Agai, 2008, 
2010), der Milli Görüş-Bewegung (Schiffauer, 2010) oder der Salafiyya (Damir-Geilsdorf, 
Hedider & Menzfeld, 2018, 2019; Damir-Geilsdorf & Menzfeld, 2017; Jaraba, 2021; Jo
kisch & Ceylan, 2014; Said & Fouad 2014; Schneiders, 2014) beschäftigen. Viele dieser 
Arbeiten sind von der methodischen Integration und oftmals personellen Kooperation 
zwischen Islamwissenschaft und Ethnologie geprägt und bieten wertvolle Einblicke in 
die Aushandlungsprozesse, welche im Spannungsfeld zwischen dogmatischer Orien
tierung und pragmatischer Alltagspraxis stattfinden.3 Bemerkenswert sind in diesem 
Zusammenhang die Beiträge der Islamwissenschaftlerin Sabine Damir-Geilsdorf und 
der Ethnologin Mira Menzfeld (2017, 2018 und 2019 mit Yasmina Hedider, 2020) zur 
Salafiyya oder die rezente ethnographische Studie der Islamwissenschaftlerin Ayşe 
Almıla Akca (2020) zur Aushandlung von religiösem Wissen und Autorität im türkisch 
geprägten Islam. Innerhalb der deutschen ethnologischen Islamforschung sind die 
Arbeiten von Werner Schiffauer hervorzuheben, der umfassende Studien zu islami
schen Organisationen wie dem Kalifatsstaat (2000) oder der Islamischen Gemeinde 
Milli Görüş (2010) durchführte.4 Während Akca, Damir-Geilsdorf und Schiffauer die 
islamische Polyvokalität innerhalb einzelner Bewegungen hervorheben, existiert bis
lang keine Forschung, die die Positionierung der divergierenden Islamverständnisse 
und Glaubensauslegungen auf lokaler Ebene in bzw. zwischen verschiedenen islamischen 
Bildungsräumen analysiert. Hier bringen alternative Denkweisen neue und innovative 
Formen postmigrantischer muslimischer Vergemeinschaftung und Selbstpositionie
rung hervor. Auch wird Islam mittlerweile bereits mit großer Selbstverständlichkeit 
auf Deutsch praktiziert und vermittelt. Das Buch richtet den Blick jenseits der nor
mativen Setzungen des öffentlichen Islamdiskurses auf die Ebene lokaler Interaktion, 
Kollaboration und Praxis. Es fragt danach, wie sich muslimische Akteur*innen auf 
Islamverständnisse und konkurrierende Rechtfertigungsordnungen beziehen, um sich 
in den islamischen Bildungsräumen und Öffentlichkeiten einer postmigrantischen 
Großstadt im Feld des deutschen Islam zu positionieren. Oder pointiert: Wie vermitteln 
muslimische Akteur*innen zwischen der staatsbürgerlichen Ordnung und dem nor
mativen Anspruch der Religion? Wenn ich hier den Begriff ›deutscher Islam‹ verwende, 

3 Dies trifft auch auf die Forschungsprojekte zu, aus denen die vorliegende Arbeit hervorging. So 
habe ich als Ethnologe die erste Forschungsphase 2018–2019 im Rahmen meiner Beschäftigung im 
Zentrum für Islamische Theologie Münster durchgeführt. Die Gelegenheit zu vertiefenden Studien 
zur Salafiyya im selben Forschungsort erhielt ich im Rahmen eines Projekts (Salafiyya leben.) das 
als Kooperation des Instituts für Sprachen und Kulturen der islamisch geprägten Welt und des 
Instituts für Ethnologie an der Universität zu Köln angelegt war. 

4 Zum Stand der ethnographischen Forschung zu Islam in anderen europäischen Ländern sei hier 
exemplarisch auf einige renommierte Vertreter*innen verwiesen. Für Frankreich haben beispiels
weise John Bowen (2010) und Mayanthi L. Fernando (2014) zum Verhältnis von laizistischer Re
publik und muslimischen Gemeinden gearbeitet. In den Niederlanden forscht Thijl Sunier (2005, 
2012, 2020, 2021) zu den Bedingungen muslimischer Lebens- und Alltagspraxis und Martijn de Ko
ning (2012, 2018, 2020 mit Carmen Becker & Ineke Roex) hat vielbeachtete Beiträge zur Salafiyya, 
insbesondere zum dschihadistischen Spektrum, vorgelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

rezipiert dieser nicht die hegemonialen Normen der populären und populistischen 
Islam-Debatten zu einem Deutschen Islam, sondern zielt als deskriptives Konzept auf 
das, was deutscher Islam – d.h. ein zuvorderst auf Deutsch gelebter und vermittelter 
Islam – auf der Ebene lokaler Alltagspraxis empirisch bereits ist. 

Um die Forschungsfrage zu beantworten, stütze ich mich auf Datenmaterial, das 
ich während einer ethnographischen Feldforschung in einer Großstadt in Nordrhein- 
Westfalen (NRW) (co-)produziert habe. Von April 2018 bis Mai 2019 und in zahlreichen 
Folgeaufenthalten im Jahr 2022 führte ich teilnehmende Beobachtung und zahlreiche 
Interviews und Gespräche in den verschiedenen ›islamischen Bildungsräumen‹ der 
Stadt durch: in Moscheen, Jugendgruppen, Vereinen, dem Islamischen Religionsunter
richt an öffentlichen Schulen und in digitalen Räumen. Ich verstehe islamische Bildung 
hier in Anlehnung an John Bowens Entwurf einer anthropology of public reasoning (2010) 
im Bourdieu’schen Sinne als ›Feld‹, in dem religiöse Wissensbestände, vorhandene 
Expertise und angefragte Kompetenzen die symbolischen Kapitalien der Akteur*innen 
darstellen.5 Da aber die Annahme von quantifizierbarem kulturellem Kapital und die 
Unterscheidung religiös – säkular von vielen Muslim*innen in Frage gestellt wird, 
verwendet Bowen – und dem soll hier gefolgt werden – einen ›weichen‹ Begriff von Feld 
»as a set of repertoires and pedagogical possibilities, all having to do with ›education,‹ 
but with reference about various ideas about Islam and for advancement in […] socie
ty« (Bowen, 2010: 109). Die im Deutschen zumeist genutzten Begriffe Erziehung und 
Bildung sind aus der Perspektive sozial- und erziehungswissenschaftlicher Theorien 
tendenziell unterschiedlich konnotiert. »Dabei betont der Erziehungsbegriff stärker 
die Notwendigkeit der sozialen Einflussnahme – etwa der Vermittlung von Werten 
und Normen. Dagegen wird in Bildungstheorien stärker die umfassende Entfaltung 
individueller Potentiale – einschließlich der Fähigkeit zur kritischen Auseinanderset
zung mit sozialen Erwartungen und Vorgaben – akzentuiert« (Scherr, 2013a: 35). Der 
hier verwendete Begriff der islamischen Bildung als Feld ist derart weit gefasst, dass er 
nicht lediglich die deutschsprachigen Dimensionen integriert, sondern auch die Vielfalt 
der Begriffe in den gängigen Sprachen der Theologie und Islamwissenschaft in Europa 
einschließt. Çimşit (2012) betont die Übersetzungsschwierigkeiten zwischen diesen: 

Schließlich kommen im Bereich der Erziehung und Bildung im Türkischen eğitim, öğ
retim, yetiştirme, aşılama, belletme, öğrenme; im Arabischen tarbiyya, ta’līm, tadrīs, ta’dīb, 
taḥsil, talqīn, tablīġ, tazkiya, iršād; im Englischen education, teaching, training, instruction, 
nurturing, indoctrination, upbringing, catechism, evangelism, learning u.a. zur Anwendung. 

5 Bourdieu hat seinem Feldbegriff in verschiedenen Arbeiten ausgeführt (1997, 2000, 2001). Er sieht 
soziale Felder als Produkt kapitalistischer und arbeitsteiliger Gesellschaften, die sich beispielswei
se in das politische Feld (2001) oder das religiöse Feld (2000) etc. ausdifferenziert haben. Diese 
Felder weisen je eigene Logiken auf, haben eine eigene historische Genese und folglich eigene Re
geln, die ein Feld konstituieren und sein Funktionieren garantieren (vgl. Janning, 1991: 144). Diese 
Regeln sind nicht als bewusst gesetzte und von den Teilnehmer*innen eines Feldes reflektiert be
folgte Normen im Sinne explizierbarer Gesetze zu verstehen. Sie konstituieren vielmehr ein Sys
tem impliziter Regelhaftigkeiten – Bourdieu nennt dies Habitus – die Akteur*innen durch ihr Han
deln in Übereinstimmung zu den Normen des Feldes produzieren bzw. reproduzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 15 

Dass bei der Übersetzung dieser Begriffe ins Deutsche nicht sattelfeste Begriffe her
auskommen, dürfte auf der Hand liegen (Çimşit, 2012: 4; Hervorh. im Orig.). 

Vor diesem Hintergrund haben Moscheen, schulischer Islamunterricht oder muslimi
sche Bildungsvereine eine Gemeinsamkeit darin, dass sie Räume islamischer Bildung 
konstituieren, in denen eine muslimische community of practice (Lave & Wenger, 1991) die 
islamische Religion erlernt und einübt. Sie stellen konkrete Handlungszusammenhän
ge dar, die je spezifische Formen von Öffentlichkeit hervorbringen, die wiederum im
mer auch in Wechselwirkung mit weiteren gestaffelten Öffentlichkeiten (Zillinger, 2017) 
und ihren jeweiligen hegemonialen Rechtfertigungsordnungen (Boltanski & Thévenot, 
1991) stehen. Insofern in diesen öffentlichen und halb-öffentlichen Räumen ausgehan
delt wird, wie im Kontext einer nicht-islamischen Mehrheitsgesellschaft ein islamisches 
Leben gestaltet werden kann und wie normative Ordnungen und religiöse Ideale in der 
Praxis pragmatisch umgesetzt werden können, lassen sie sich letztlich auch als Orte des 
future making verstehen. Islamische Bildungsräume, so der US-amerikanische Ethnologe 
Robert W. Hefner, »…are not merely institutions for teaching and training young belie
vers. They are the forges from which will flow the ideas and actors for the Muslim world’s 
future« (Hefner, 2007: 4). 

2. Das Feld und die Forschung 

Das Ruhrgebiet: Land an Rhein und Ruhr, Emscher und Lippe, größtes Industriegebiet 
Europas und Heimat für Generationen Zugewanderter. Hier ist der Fußball zu Hause, 
aber auch die Arbeit. Einst prägten Kohle, Stahl und Bier die Region – Forschung, Tech
nologie und Dienstleistungen gehört die Zukunft (Infotafel industriekultur.ruhr). 

Dieser Infotext steht am Rande einer Abraumhalde, einem in Bergbau-Tagen aufge
schütteten Hügel, auf einer Tafel der Marketingkampagne industriekultur.ruhr. Vom 
Aussichtsturm, der oben auf der Halde thront, wandert der Blick über eine Landschaft, 
in deren Topographie sich die genannten Charakteristika eingeschrieben haben. Die 
Großstadt dehnt sich vielgestaltig in die Fläche aus und ihre markantesten Blickfänge 
sind die gen Himmel ragenden ›Kathedralen der Arbeit‹, die stillgelegten Kraftwerke 
und Fördertürme des Bergbaus. Sie erinnern an eine Zeit, in der Kolonnen geschwärzter 
Gesichter fern des Tageslichts aus der Erde holten, was für Jahrzehnte die Antriebsfe
der der bundesrepublikanischen Industrialisierung war: Die Kohle. Das Stadtzentrum 
prägen urbane Siedlungen mit hochaufragenden Mietshäusern, Gewerbegebiete mit 
ihren zahlreichen Autohäusern und verschiedenen Dienstleistungsbetrieben; doch 
schweift der Blick weiter, überrascht das Grün, die Bauernhöfe, mit ihren Kuhweiden 
und Feldern, die geblieben sind, als die Industrie kam und die riesigen Brachen, die 
geblieben sind, als sie weder ging. Nach den Anwerbeabkommen mit Italien (1955) und 
Griechenland (1960) gelangten mit den Gastarbeiter*innen aus der Türkei (ab 1961) und 
Marokko (ab 1963) schließlich auch Menschen hierher, die nicht nur eine andere Sprache 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

und eine andere Nationalität hatten, sondern auch einer anderen Religion angehörten 
als die vormals angeheuerten und die Mehrheitsgesellschaft.6 

Abbildung 1: Schild auf Deutsch und Türkisch im Feldforschungsort (eigene Auf
nahme). 

Nicht weit entfernt vom Aussichtsturm auf der Halde, an der Stirnseite des großen 
Zechenparks gelegen, ragen vier Nadelspitzen in den Himmel, die einen massiven qua
dratischen Kuppelbau umgeben. Die im Bau befindliche repräsentative Moschee der lo
kalen Gemeinde der DİTİB (Diyanet İşleri Türk İslam Birliği; Türkisch-Islamische Union 
der Anstalt für Religion e.V.) steht symbolisch für die Verheimatung der damaligen mus
limischen Gastarbeiter*innen und insbesondere ihrer in Deutschland geborenen Kinder 
und Enkelkinder sowie ihrer Religion, des Islam.  

In Deutschland lebten laut einer von der Deutschen Islamkonferenz (DIK) in Auftrag 
gegebenen Studie im Jahr 2019 ca. fünfeinhalb Millionen Menschen, die als Muslim*in
nen identifiziert werden und von welchen wiederum etwa ein Drittel im Bundesland 
Nordrhein-Westfalen ansässig ist (Pfündel, Stichs & Tanis, 2021)7. Die Stadt, in der von 

6 Der Begriff der Gastarbeiter*innen ist aufgrund seiner Ambivalenz nicht unproblematisch. Stefan 
Zeppenfeld der zur Migrationsgeschichte forscht fasst zusammen: »Eigentlich scheint sich der Be
griff ganz eindeutig auf diejenigen Arbeitsmigrant:innen zu beziehen, die zwischen 1955 und 1973 
über die bilateralen Anwerbeabkommen aus den ›Anwerbeländern‹ in die Bundesrepublik mi

grierten. Im Bild des ›Gastes‹ war die Erwartungshaltung einer Rückkehr verankert, ein dauerhafter 
Verbleib war politisch nicht vorgesehen. […] In seinen Entwicklungslinien bewegt sich der Wort

gebrauch zwischen beschönigender Adaption, rassistischer Projektionsfläche und indifferentem 
Sammelbegriff. Zur Uneindeutigkeit und Langlebigkeit des Begriffs trug maßgeblich seine alltäg
liche gesellschaftliche Verwendung bei. Das Wort wurde ›von unten‹ geprägt und erhielt erst da
durch Einzug in den politischen Diskurs. Der ›Gastarbeiter‹ ist keinesfalls eine Wortschöpfung der 
politischen Amtssprache der Arbeitsmigration« (Zeppenfeld, 2023). 

7 In der durch die Deutsche Islamkonferenz in Auftrag gegebenen Studie Muslimisches Leben in 
Deutschland 2020 heißt es: »Durch Zuwanderung hat die Zahl der muslimischen Religionsange
hörigen in Deutschland mit Migrationshintergrund in den letzten Jahren zugenommen. Die mus

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 17 

April 2018 bis Mai 2019 die Feldforschung durchgeführt wurde, hat eine Einwohnerzahl 
von ca. 200.000 und somit den Status einer Großstadt. Die Siedlungsstruktur ist ge
kennzeichnet von einem geschlossenen Stadtbereich, um den sich die eingemeindeten, 
ehemals dörflichen Siedlungen teils übergangslos, teils von agrarisch genutzten Flächen 
aufgelockert, anschließen. Hinsichtlich ihrer soziodemographischen Zusammenset
zung weisen die verschiedenen Stadtbezirke große Divergenzen auf. So sind in den von 
Bergbau und Industrie geprägten nördlichen und westlichen Stadtteilen beispielsweise 
Bevölkerungsdichte oder Ausländeranteil deutlich höher als in den bürgerlich-landwirt
schaftlichen Bezirken.8 Diese Divergenzen manifestieren sich im Innenstadtbereich 
auch im Stadtbild. Die Wohnbezirke Westen und Norden, die seitens der Lokalpolitik 
als Quartiere im Niedergang begriffen werden, sind vom Bezirk Stadtmitte, dem ge
werblich geprägten Innenstadtbereich mit Fußgängerzone und Einkaufszentren, durch 
Bahntrassen, einen Kanal und einen Fluss auch räumlich klar voneinander separiert. 

Auf dem heutigen Stadtgebiet entstanden im 19. Jahrhundert vier Bergwerke, die 
sich teils über mehrere Stadtteile erstreckten. Im Zuge der Arbeitsmigration der 1960er 
und -70er Jahre fanden hier zahlreiche Menschen aus mehrheitlich muslimischen Län
dern wie der Türkei oder Marokko, aber auch aus Polen und Russland ein Auskommen. 
Der Niedergang des Bergbaus erreichte den Feldforschungsort ab 1977 und die wichtigs
ten Industrien Bergbau und Metallverarbeitung wichen sukzessive anderen Branchen 
wie chemischen Betrieben oder Autozulieferern. Ende der 2010er Jahre wurde der Be
trieb des letzten Bergwerks der Stadt eingestellt, was die über 100-jährige Geschichte 
des Bergbaus in der Stadt beendete. 

Das muslimische Leben im Feldforschungsort ist – wie insgesamt in Deutschland 
– maßgeblich von Gläubigen der ›Türkischen Tradition‹ geprägt, der sich vierzehn von 
den insgesamt sechzehn Moscheevereinen zuordnen lassen (auch die Bosniaken folgen 
in Ritus und Rechtsschule der ›Türkischen Tradition‹).9 Von den dreizehn Türkisch-spra
chigen Moscheevereinen gehören fünf der Türkisch-Islamischen Union der Anstalt für 
Religion e.V. (türk. Diyanet İşleri Türk İslam Birliği, abgekürzt DİTİB) an und jeweils vier 
dem Verband Islamischer Kulturzentren e.V. (VIKZ, türkisch: İslam Kültür Merkezleri Bir
liği) und der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş e.V. (IGMG, Türkisch: İslâm Toplumu 

limische Bevölkerungsgruppe umfasst 2019 nunmehr zwischen 5,3 und 5,6 Millionen Personen. Ihr 
Anteil an der Gesamtbevölkerung liegt zwischen 6,4 % und 6,7 %. Gleichzeitig ist die Zusammen

setzung in Bezug auf die Herkunftsländer vielfältiger geworden. Türkeistämmige Musliminnen 
und Muslime bilden weiterhin die größte muslimische Herkunftsgruppe, stellen aber nicht mehr 
die absolute Mehrheit« (Pfündel, Stichs & Tanis, 2021: 10). 

8 Durchschnittsalter nach Wohnbereichen im Jahr 2017: Wohnbezirk Westen-Nord und Wohnbe

zirk Nord jeweils 38,6 bis unter 40,3. Dazu liegt im Vergleich in fünf südöstlichen Wohnbezirken 
das Durchschnittsalter bei 45,5 und mehr Jahren. Der Anteil der Personen ohne deutsche Staats
bürgerschaft nach Wohnbereichen ist in den westlichen Innenstadtbereichen mit 21 % und mehr 
am höchsten und liegt im Vergleich in vier der südöstlichen Bereiche bei lediglich 2 bis 5 % (Be
völkerungsbericht Feldforschungsort, 2018). 

9 Mit dem Begriff ›Türkische Tradition‹ bezeichnen meine Gesprächspartner*innen die Summe der 
Normen und Glaubenspraktiken (bspw. die Zugehörigkeit zur hanafitischen Rechtsschule), die un
ter Muslim*innen und deren Nachfahren zu finden sind, die aus Territorien des ehemaligen Osma

nischen Reiches stammen. Entsprechend ordnen meine Gesprächspartner*innen auch bosnische 
und albanische Muslim*innen der ›Türkischen Tradition‹ zu. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Millî Görüş). Die bosnische Moschee ist an die Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in 
Deutschland e.V. (IGBD, bosn. Islamska zajednica Bošnjaka u Njemačkoj) angebunden. Le
diglich die vornehmlich von Marokkaner*innen geleiteten Moscheen Al-Taqwa und Ar- 
Rahim haben keine Anbindung an einen Dachverband und sind selbstorganisiert. Die 
wenigen Anhänger der Salafiyya waren vorübergehend in zwei Vereinen organisiert, bil
deten zur Zeit der Forschung aber lediglich ein loses Netzwerk.10 

Während der einjährigen Feldphase begleitete ich zahlreiche Akteur*innen in öffent
lichen, halb-öffentlichen und privaten Räumen. Ich führte teilnehmende Beobachtun
gen in zwei Jugendzentren, in Moscheen der IGMG und zwei marokkanischen Moscheen 
ohne Verbandsanbindung durch sowie an einem Gymnasium und einer Hauptschule. Ich 
begleitete Gebete, Religionsunterricht, Elternsprechtage, Hochzeiten, Lehrersitzungen, 
das Fastenbrechen im Ramadan (ifṭār), Jugendübernachtungen und einen Koran-Rezita
tionswettbewerb. Ich spielte im Gebetsraum mit Imamen und Religionsschülern Fußball 
und stellte meine Fähigkeiten im türkischen Ringkampf unter Beweis, rauchte ›mit den 
Jungs‹ Schischa im Park, hing mit ihnen auf Friedhöfen, Schulhöfen und in Fastfood- 
Restaurants rum und aß mit Salafis zu Abend. Nicht zuletzt folgte ich auch den Insta
gram-Kanälen verschiedener Jugendlicher, der WhatsApp-Gruppe einer Moschee und 
den YouTube und TikTok Profilen eines Salafi-Predigers. Während all dieser Situationen 
begleitete mich mein Feldtagebuch, in dem ich in oder nach einer jeweiligen Situation 
so umfangreich wie möglich meine Beobachtungen festhielt und unzählige Protokolle 
verfasste. Weiter führte ich neben zahlreichen informellen Gesprächen, die ebenfalls no
tiert wurden, 60 leitfadengestützte qualitative Interviews mit 31 Lernenden, zuvorderst 
mit Schüler*innen im Alter von 14 bis 18 Jahren, aber auch mit einigen Bundesfreiwil
ligendienstleistenden und Studierenden Anfang 20. Weitere Gesprächspartner*innen 
waren Lehrende in Schulen und Moscheen, Imame, Sozialarbeiter*innen, Schulleitun
gen, Gemeindemitglieder und verschiedene andere Akteur*innen der Stadtgesellschaft. 
Die meisten Interviews umfassten eine Sitzung von ein bis zwei Stunden. Die zentralen 
Protagonisten traf ich über die informellen Gespräche hinaus zwischen drei und sechs 
Interview-Sitzungen, so dass in letztem Fall Gesprächsmaterial von nahezu zehn Stun
den mit einem Protagonisten entstand. Einige meiner Gesprächspartner*innen gewähr
ten mir auch Einblicke in Aspekte ihres Alltags, die über die organisationalen Kontexte 
der Moschee oder der Schule hinausgingen und luden mich beispielsweise zu sich nach 
Hause ein. 

10 Die zwei Alevitischen Vereine werden hier nicht berücksichtigt, da der Fokus der Arbeit auf dem 
sunnitischen Islam liegt. Aufgrund gravierender dogmatischer und ritueller Unterschiede hat sich 
das Alevitentum heute als eigenständige Religionsgemeinschaft konstituiert, die religionsge
schichtlich aus dem Islam hervorgegangen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19 

2.1 Die Forschungsräume 

Es gibt ein arabisches Sprichwort: Hör nicht darauf, was über mich geredet wird, son
dern rede mit mir! (Sheikh Abdellatif, 27.01.2019). 

Wie bereits deutlich wurde, ist das Skalierungsniveau der hier verfolgten ethnogra
phischen Begleitung muslimischer Akteur*innen jenes der gelebten und öffentlich 
vollzogenen Sozialität im Lokalen (vgl. Breidenstein et al. 2013: 32). Als Ausgangspunkt 
der Felderschließung, d.h. der aktiven Suche und Herstellung von Kontakten, diente 
ein Jugend- und Stadtteilzentrum, dessen Leitung mich zum christlich-islamischen 
Gesprächskreis der Stadt einlud. Dort konnte ich erste Kontakte zu Vertreter*innen 
verschiedener Moscheen knüpfen. Sukzessive kristallisierten sich bald fünf zentrale 
Forschungsräume heraus, die sich in Moscheen und Vereine einerseits und öffentliche 
Schulen andererseits differenzieren lassen. Während die Moscheen Räume darstellen, in 
welchen die religiös-normative Ordnung in praxi sozial institutionalisiert wird, gilt die 
Schule als die Sozialisationsagentur der zivilgesellschaftlichen Nationalstaaten, in der 
die jeweilige politische Kultur erlernt und praktisch vermittelt wird (Schiffauer, 2002: 
1–15). Hier hat das Religiöse seinen Platz, sofern es sich der staatsbürgerlichen Ordnung 
unterwirft (Mannitz, 2002b: 113). Entgegen dieser dominanten oppositionellen Veror
tung nehmen manche muslimischen Stimmen eine komplementäre Perspektive ein und 
sehen die Moschee als Domäne der religiösen Praxis und den IRU in der öffentlichen 
Schule als Ort der Vermittlung religiösen Theoriewissens. Angesichts dieser Verhält
nisbestimmungen eröffnet die komparative Perspektive auf islamische Bildungsräume 
interessante Möglichkeiten für die Analyse. 

Die von mir untersuchten islamischen Bildungsräume sind: (1) die türkischsprachi
gen Moscheen der Milli Görüş-Bewegung, die u.a. von vereinheitlichten Verbandsstruk
turen und dem Festhalten an der Muttersprache geprägt sind; (2) Die Al-Taqwa Moschee 
eines unabhängigen, deutsch-arabischsprachigen Vereins, der von marokkanischen Mi
grant*innen und ihren Nachfahr*innen getragen wird; (3) ein kleines Netzwerk von Sa
lafis, die zwischen 2008 und 2014 in direkter Nachbarschaft zur Al-Taqwa Moschee zwei 
Bildungsvereine betrieben hatten und nunmehr in losem Kontakt zueinander standen. 
Einer von ihnen baut sich seit 2021 eine Präsenz als Onlineprediger im digitalen Raum 
auf, den ich ebenfalls mit einbeziehe. Neben diesen selbstorganisierten muslimischen 
Bildungsräumen bezog ich auch zwei staatlich verantwortete Räume islamischer Bil
dung mit ein: Das Goethe-Gymnasium (4) das aufgrund der hohen Zahl türkeistämmiger 
Schüler*innen, stadtweit den Ruf des ›Türken-Gymnasiums‹ hatte; (5) sowie die von ei
ner sprachlich, religiös und soziokulturell hyperdiversen Schülerschaft besuchte Haupt
schule Nord. Um die Forschung in den verschiedenen Räumen dieser städtischen multi- 
sited ethnography (Marcus, 1995) zu koordinieren, erstellte ich einen Stundenplan in wel
chen ich die Unterrichtsbesuche an beiden Schulen, das Freitagsgebet in den Moscheen 
und den sonntäglichen Unterricht eintrug und so eine Routine der Tagesabläufe entwi
ckelte. Eine Woche bestand nun aus teilnehmender Beobachtung in insgesamt 11 Schul
stunden schulischen Islamischen Religionsunterrichts, weiteren vier Stunden Islami
scher Unterweisung in der Moschee sowie dem regelmäßigen Besuch des Freitagsge
bets. Interviewtermine vereinbarte ich zumeist in Anschluss an einen der Besuchster

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

mine. Neben den fünf zentralen Settings konnte ich bei Folgebesuchen im Feld nach der 
ersten einjährigen Forschungsphase weitere Initiativen beobachten, die alternative We
ge religiöser Bildung außerhalb der etablierten Möglichkeiten zu schaffen suchten. 

Im Folgenden skizziere ich die Spezifika der jeweiligen Bildungsräume in der ur
banen (muslimischen) Öffentlichkeit meines Feldes sowie die Modalitäten der jeweili
gen Praxisgemeinschaften. Dazu bietet sich eine Perspektive an, die Islam als Ausdruck 
von Urbanität, d.h. von städtischer Lokalspezifik in den Blick nimmt. Alexa Färber, Riem 
Spielhaus und Beate Binder (2012) nutzen das Konzept der Sichtbarkeit, um Unterschie
de zu identifizieren, die sich aus der räumlichen Verteilung, den vorhandenen Lokalitä
ten der einzelnen Vereine und den eigenen symbolischen Verortungen (z.B. Namensge
bung, Architektur) ergeben. Um die Komplexität von Aushandlungsprozessen in Bezug 
auf Planung, Realisierung und Gemeindealltag zu reflektieren, schlagen sie eine Kate
gorisierung von Moscheen in Nachbarschaftsmoscheen, Stadtteilmoscheen und Stadt
moscheen vor, die hier für eine erste Orientierung im Feld heranziehe und durch welche 
auch die jeweiligen Praxisgemeinschaften, ihre Teilnehmenden und Autoritäten in den 
Blick geraten. Ferner skizziere ich auch den ethnographischen Zugang zu und meine 
zentralen Gesprächspartner*innen in jedem jeden Forschungskontext. 

Die Moscheen der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş 
Die Emir Sultan Camii im südwestlichen Stadtteil A wurde Mitte der 1980er von türki
schen Bergarbeitern gegründet und gilt als erste der vier Moscheen der Stadt, die heute 
der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş e.V. angehören.11 Ihr Einzugsgebiet erstreck
te sich daher in den ersten Jahren über den Stadtteil hinaus auch auf die benachbarten 
Stadtteile. Mit der Beschäftigung eines renommierten Hodscha (etwa Lehrer) aus der 
Türkei erlangte die Emir Sultan Camii zeitweise auch überregionale Bekanntheit. Un
ter jenen Einwanderern der ersten Generation, die nicht im Stadtteil lebten, wuchs mit 
zunehmendem Alter und insbesondere mit Eintritt in den Ruhestand der Bedarf nach 
einem Gebetsort, der mehrmals täglich auch ohne Rückgriff auf ÖPNV oder Auto er
reichbar war. Deshalb gründeten die Besucher aus dem etwa einen Kilometer entfern
ten Stadtteil B Anfang der 1990er die Sultan Mehmet Camii in einem ehemaligen Super
markt. Da sich das Einzugsgebiet »…auf ein kleinräumiges Quartier mit hohem Anteil 
an Zugewanderten aus mehrheitlich muslimischen Ländern und ihren Nachkommen« 
(Färber, Spielhaus & Binder, 2012: 74) erstreckt und sie von der »Wohnbevölkerung in 
der Nachbarschaft gegründet« (ebd.) wurden, können die IGMG-Moscheen als Nachbar
schaftsmoscheen kategorisiert werden. Die Verteilung der Verbandsmoscheen im Stadt
gebiet korrespondiert mit planerischen Überlegungen des Dachverbands als Dienstleis
ter, der eine möglichst hohe Abdeckung von Gebieten mit potenziellen Zielgruppen er
reichen möchte und seine Angebote auf die sozialen, kulturellen und religiösen Bedar
fe der Bergarbeiter-Nachbarschaften zuschneidet (ebd.). Die Islamische Gemeinschaft 

11 Camii (arab.: ğami) ist der Begriff für Moscheen, in welchen das Freitagsgebet mit Predigt verrich
tet wird und die entsprechend über eine Kanzel (minbar) verfügen. Kleinere Gebetsräume ohne 
Kanzel werden auch als Masdschid bezeichnet. Der Begriff wird in Deutschland aber zumeist syn
onym mit Moschee verwendet. Auch die Al-Taqwa Gemeinde, die über einen minbar verfügt, nennt 
die Moschee Masdschid. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 21 

Milli Görüş wurde als Verband türkischer Muslim*innen in Deutschland gegründet und 
hat ihren Sitz in Köln, gleichwohl gehören ihr auch Moscheen in Australien, Kanada oder 
Südafrika an. Sie organisiert Pilgerreisen und weltweite Hilfsprogramme und agiert in
sofern auch transnational. 

Sowohl in der Emir Sultan Camii wie auch in der Sultan Mehmet Camii boten jeweils 
der Hodscha und ein jugendlicher Hilfslehrer am Wochenende Unterricht für Kinder 
und Jugendliche bis ca. 14 Jahre an. Die Inhalte umfassten die Koranalphabetisierung 
(türk. elif cüz)12, Koranrezitation (taǧwīd, türk. tecvid) und allgemeinen Religionsunter
richt (türk. din dersi). Für ältere Jugendliche ab ca. 14 Jahren wurde kein Unterricht mehr 
in der Moschee angeboten. Diese trafen sich in der Regel zu Gesprächskreisen (sohbetler, 
Sg. sohbet) im privaten Rahmen oder besuchten samstags den weiterführenden dreijäh
rigen hilal kursu des IGMG-Regionalverbands in Dortmund. 

Für junge Menschen scheint die IGMG insofern besonders ansprechend, als sie mit 
ihren vielfältigen Partizipationsmöglichkeiten und dem Einsatz popkultureller Elemen
te (musikalische Hymnen, Fan-Artikel) ein breites Repertoire an Identifikationsmomen
ten bereithält. Zwar werden alle Dokumente und Darstellungen des Verbandes auch auf 
Deutsch und in weiteren Sprachen veröffentlicht; auf Gemeindeebene wird aber nahe
zu ausschließlich Türkisch gesprochen. Über die gemeinsame Sprache hinaus wird in 
der symbolischen Gestaltung vieler IGMG-Moscheen – z.B. durch die Benennung nach 
siegreichen Sultanen oder die Verzierung mit Wandbildern großer Schlachten wie der 
Eroberung Konstantinopels – auch die Größe des Osmanischen Reiches glorifiziert. Die 
Innenräume der von mir besuchten IGMG-Moscheen waren aufwändig mit Kalligrafien 
verziert und die Gebetsnische sowie die sie umgebende Wand zumeist mit blau-weißen 
türkischen Fliesen gekachelt. Da die Moscheegebäude ursprünglich zumeist für ander
weitige Nutzung vorgesehen waren, gingen die Gemeinden zur Herstellung von Reprä
sentativität im urbanen Raum bisweilen kreative Wege. So wurde die Fassade des Gebäu
des der Emir Sultan Camii mit dem Graffito einer Moschee mit Kuppel und Minaretten 
gestaltet. An jeder dem Verband zugehörigen Moschee prangte das Logo der IGMG auf 
dem Eingangs- bzw. Namensschild. 

Im Feldforschungsort erhielt ich durch unterschiedliche Gesprächspartner*innen 
und verschiedene Zugänge Einblicke in diese Organisationsformen und -praktiken. 
An einem Info-Stand in der Stadt lernte ich beispielsweise die jungen Frauen der 
Mädchenabteilung (türk.: kadınlar gençlik teşkilatı) der Sultan Mehmet Camii kennen, 
von welchen einige das Goethe-Gymnasium besuchten, wo sich fortan zahlreiche Ge
sprächsmöglichkeiten ergaben. Die jungen Frauen trafen sich wöchentlich zu religiösen 
Gesprächskreisen (sohbetler, Sg. sohbet), dokumentierten diese online auf Instagram 
und zeigten eine Begeisterung für die IGMG, die sie durch verschiedene ›Fan-Artikel‹ 
wie z.B. Buttons am Schulrucksack auch öffentlich präsentierten. Am Gymnasium, an 
dem ich den IRU begleitete, lernte ich die 18-jährigen Schüler Engin und Mert kennen, 
die sich als Hilfslehrer in den Moscheen engagierten. Die Hodschas beider Moscheen 
durchliefen denselben staatlichen Bildungsweg für Religionsbedienstete in der Türkei. 

12 Elif cüz oder elif be entspricht in etwa dem deutschen Begriff ›Fibel‹. Elif und be sind die ersten 
beiden Buchstaben des arabischen Alphabets (alif, ba) in türkischer Aussprache. Cüz bezeichnet 
im Türkischen eine Lese- oder Lerneinheit des Koran (arab. ǧuzʾ). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Während der Vorbeter der Emir Sultan Moschee erst jüngst nach Deutschland gekom
men war, wurde Mustafa, der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee Anfang der 2000er 
vom Präsidium für Religionsangelegenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı) nach Deutsch
land entsandt. Er entschied sich nach sieben Jahren Dienst in DİTİB-Moscheen, mit 
der Familie in Deutschland zu bleiben und wechselte zur IGMG. Nicht zuletzt lernte 
ich in der Emir Sultan Gemeinde in Stadtteil A auch einen ehemaligen Funktionär des 
IGMG-Dachverbandes kennen. Zekeriya, der zur Zeit der Forschung Mitte Dreißig war, 
arbeitete einige Jahre als stellvertretender Vorsitzender der Studierendenabteilung auf 
Bundesebene. 

Die marokkanische Al-Taqwa Moschee 
Die al-Taqwa Moschee liegt nur rund 300 Meter von der Emir Sultan Moschee der IGMG 
in Stadtteil A entfernt und ist in einem großen vergrauten Wohnhaus mit angeschlos
senem Flachdachbau untergebracht. An der Fassade weist lediglich ein Schild mit klei
ner, schwarzer Schrift auf Deutsch und Arabisch auf die Nutzung hin. Die Moschee ist 
unscheinbar, fast unsichtbar. Das ändert sich jedoch, wenn jeden Freitag zum Gemein
schaftsgebet auf der Hauptstraße kurzzeitig Verkehrschaos herrscht, in dem sich auch 
Fahrzeuge aus benachbarten Kreisen finden. Neben dem Einzugsgebiet, das die ganze 
Stadt und benachbarte Kommunen umfasst, weist die Al-Taqwa Moschee weitere Allein
stellungsmerkmale auf, die sie als Stadtmoschee ausweisen (Färber, Spielhaus & Binder, 
2012: 75–76), wie z.B. die religiöse Autorität des Imams, das spezifische Islamverständ
nis oder der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. Außerdem gehört die Al-Taqwa 
Moschee nicht, wie die türkischen Moscheen, einem Verband an, in dessen Organisati
onsstrukturen die Gemeinde eingebunden ist oder von dessen Ressourcen sie profitieren 
könnte. 

Abbildung 2: Der Gebetsraum der al-Taqwa Moschee (eigene Aufnahme). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 23 

Obgleich die überwiegende Mehrzahl der Vereinsmitglieder marokkanischer Her
kunft ist, lehnt die Gemeinde eine Identifikation mit den nationalen Traditionen des 
Herkunftslandes als unislamisch ab und betont ihre Unabhängigkeit gegenüber Förde
rungen des marokkanischen Konsulats. Die Ablehnung kultureller Elemente spiegelt 
sich in der puristischen architektonischen Gestaltung des Gebetsraumes wider, in dem 
nichts vom Gebet ablenken soll (vgl. Abb. 2). Die Indifferenz gegenüber ethnischen 
und nationalen Kategorien manifestiert sich am deutlichsten in der Kongregation des 
Freitagsgebets, die sich – wie die Alten nicht ohne Stolz erklärten – über die Jahre mehr 
und mehr internationalisiert hatte. Neben Jungen und Männern in Dschellaba, dem 
bodenlangen marokkanischen Gewand mit Kapuze, das in der Regel auf die maghrebi
nische Herkunft seiner Träger schließen lässt, finden sich unter den Besuchern Männer 
bosnischer und türkischer Abstammung, eine kleine Gruppe von Nigerianern und ei
nige Tschetschenen mit langen Bärten und dem Vorbild des Propheten entsprechend 
bis über die Knöchel gekürzten Hosen. Da viele dieser Männer ebenso wie zahlreiche 
marokkostämmige Jugendliche nicht des Arabischen mächtig sind, wird die arabische 
Predigt (ḫuṭba) des Scheikh im Anschluss ins Deutsche übertragen. Auch das samstags 
und sonntags angebotene Unterrichtsprogramm, das als taʿlīm13 bezeichnet wird, findet 
auf Deutsch statt. Ahmad Lahbabi, der zur Zeit der Forschung für dieses Angebot zu
ständig war und daher auch ›der Direktor‹ genannt wurde, beschrieb die Entwicklung 
seit Beginn der 2000er als stetige Expansion: »Wir hatten früher zwei Klassen, jetzt 
haben wir neun Klassen. Über 120 Schüler an zwei Tagen!« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019). 
In den Klassenräumen wurde ausschließlich Deutsch gesprochen. Neben dem taʿlīm- 
Bereich bot die Jugendabteilung gelegentlich Übernachtungen in der Moschee oder 
gemeinsames Fußballspielen an. 

Die über 40-jährige Geschichte der Al-Taqwa Gemeinde ist vom anhaltenden Wachs
tum der Besucherzahlen und der Suche nach diesen entsprechenden Räumlichkeiten 
geprägt. In den 1990ern zog die Gemeinde von der Peripherie ins urbane Zentrum, wo 
sie weiter anwuchs. Richtungsweisend für die weitere Entwicklung sollte vor allem die 
Einstellung des Imams sein, der seit 1995 der Gemeinde in religiösen Belangen vorsteht. 
Während in den Moscheen der Türkischen Tradition der Hodscha alle vier bis fünf Jahre 
wechselt, war Abdellatif mit knapp 25 Jahren im Amt eine stadtbekannte Größe. Er wur
de von den Brüdern respektvoll als ›Scheikh‹ (schaiḫ, Pl. schuyūḫ; Ehrentitel im Sinne von 
›Geistiger Führer‹) angesprochen und auch jenseits der Al-Taqwa Gemeinde als Autorität 
anerkannt. Abdellatif ist Berber aus dem Rif und durchlief eine ausschließlich religiöse 
Bildungslaufbahn an verschiedenen Medressen in Marokko. 

Anfang der Nullerjahre Jahre fanden dann einerseits türkische, bosnische und alba
nische Jugendliche der zweiten Generation den Weg in die Al-Taqwa Gemeinde, die von 
den türkischen Hodschas keine befriedigenden Antworten für ihren Alltag in Deutsch
land mehr bekamen. Andererseits stießen auch Studenten aus Marokko hinzu, die in 
Deutschland eine Generation Jugendlicher ohne religiöses Wissen vorfanden und mit 
viel Engagement ein erstes deutschsprachiges Unterrichtsangebot ins Leben riefen. En
de der 2000er spalteten sich einige Brüder von der Gemeinde ab, die sich bald als Anhän

13 Çimşit übersetzt taʿlīm mit Erziehung (2012: 4), während Bülent Uçar ›das Lehren‹ benutzt und die 
koranische Herkunft belegt (Uçar, 2013: 200). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ger der aufstrebenden Salafiyya zu erkennen gaben und den ersten salafistischen Verein 
der Stadt gründeten. Als die Gemeinde 2014 aus dem Zentrum zurück nach Stadtteil A 
zog, konnten in neuen großen Räumlichkeiten die Aktivitäten im heutigen Umfang ent
wickelt werden. 

In der Al-Taqwa Moschee führte ich teilnehmende Beobachtung in zwei Klassen des 
Islamunterrichts und zahlreichen Vorträgen durch. Ich führte Gespräche mit zahlrei
chen Lernenden und Lehrenden wie dem Scheikh Abdellatif, dem Direktor Ahmad Lah
babi oder Abdullah, dem Lehrer der ältesten Jungen, der gemäß seiner Profession als Arzt 
zumeist als ›der Doktor‹ oder ›Dr. Abdullah‹ bezeichnet wurde. Der Vorsitzende und sein 
Stellvertreter, die beide vor vierzig Jahren die Moschee gegründet hatten, rekonstruier
ten für mich ihre Geschichte. Ich war zu Hochzeitsfeiern und Lehrersitzungen eingela
den, nahm am Elternsprechtag und an einer Jugendübernachtung teil und aß mit dem 
Scheikh, der ein leidenschaftlicher Koch ist zu Abend. Zu den Freitagsgebeten nahm ich 
bewusst exponiert an der Rückwand des Gebetsraumes Platz, die man beim Eintritt zu
erst erblickt, so dass sich alsbald meine Sonderrolle als einziger offensichtlich nicht Be
tender zunehmend normalisierte und ich trotz des Wissens, dass ich kein Muslim bin, 
vereinzelt gar als ›Bruder‹ angesprochen wurde. 

Das salafistische Netzwerk 
Während der Feldforschung begegnete ich der Bewegung der Salafiyya lange nur indirekt 
in Form von Plakaten der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle, die mit dem Slogan »Ge
meinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« warb, oder in Form von einzelnen Werken 
der wahhabitischen Großgelehrten Ibn Baz und Ibn Uthaymin im Bücherregal der Al-Ta
qwa Moschee.14 Je mehr Zeit ich dort verbrachte, desto mehr erfuhr ich von der wechsel
haften Geschichte der Gemeinde mit den wenigen Salafis der Stadt. Diese waren zwei
mal vorübergehend in Vereinen organisiert, welche sich in direkter Nachbarschaft zur 
Moschee befanden. Beide Episoden waren von punktuell intensiven Aushandlungspro
zessen zwischen Moschee und Salafis begleitet. 

Die erste dieser Episoden fällt in die Jahre 2008 bis 2009 als die Al-Taqwa Moschee 
noch in der Innenstadt lag und die Platzprobleme eine Ausweitung des Unterrichtsange
bots unmöglich machten. Eine Gruppe junger Männer, darunter der Moscheelehrer Dr. 
Abdullah, der Konvertit Abdulaziz und ein Mann, den sie den ›Bosnier‹ nannten, mietete 

14 Wegweiser ist ein Präventionsprogramm des nordrhein-westfälischen Innenministeriums, dessen 
Slogan 2018 noch »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« lautete. Dieser wurde mittler

weile durch die Wendung »Stark ohne islamistischen Extremismus!« ersetzt. Das Programm un
terhält flächendeckend Betreuungs- und Beratungsstellen in 24 Städten und Regionen des Lan
des. Es soll laut Selbstdarstellung »… mögliche Radikalisierungsprozesse bei Jugendlichen und jun
gen Heranwachsenden bereits in ihren Anfängen verhindern. Ein wesentliches Element des Pro
gramms ist die konkrete Beratung vor Ort. Sie steht Angehörigen und anderen Personen offen, 
die Probleme erkennen und Veränderungen an jungen Menschen feststellen. Über Gespräche mit 
Personen aus dem direkten Umfeld besteht die Möglichkeit, die Betroffenen frühzeitig zu errei
chen. Ergänzend zur Beratung und Begleitung betroffener junger Menschen bezieht Wegweiser 
das soziale Umfeld in die Arbeit ein.« (Ministerium des Innern des Landes Nordrhein-Westfalen, 
o.J.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 25 

einen Raum für deutschsprachige Sitzungen und Unterricht direkt gegenüber der Mo
schee. Zwar betete die Gruppe weiterhin dort. Mit der Gründung von Al-Hijra e.V. be
anspruchte sie aber eine formale Eigenständigkeit dem Moscheeverein gegenüber. Da 
der Handlungsspielraum für die salafistisch orientierten Brüder in der marokkanischen 
Moschee stark eingeschränkt war, schufen sie sich eine Gegenöffentlichkeit außerhalb 
der Autorität des Scheikh und der Alten der ersten Generation, in der die nunmehr offen 
als Salafis auftretenden Akteure die Deutungshoheit beanspruchten. Die Pluralität sala
fistischer Positionen trat nun unverkennbar zu Tage, resultierte in weiteren Friktionen 
und letztlich in der Auflösung des Vereins. 

Der ›Bosnier‹ und der Konvertit Abu Samira, die sich aufgrund der Assoziation von 
Hijra e.V. mit dem Verein Einladung zum Paradies (EZP) um Pierre Vogel und Sven Lau 
früh von der Gruppe losgesagt hatten, hielten untereinander weiterhin losen Kontakt.15 

15 Pierre Vogel alias Abu Hamza wurde 1978 in Frechen bei Köln geboren, ist ehemaliger Profiboxer 
und studierte, nachdem er den Islam angenommen hatte, vorübergehend an der Umm al-Qurā 
Universität in Mekka. 2005 lernte er den Palästinenser Ibrahim Abou Nagie kennen und begann 
in dessen Netzwerk Die Wahre Religion (DWR) eine Karriere als Prediger. Bereits 2008 kam es aber 
zum Bruch mit Abou Nagie, nachdem dieser mehrfach den takfīr al-ḥākim (einen muslimischen 
Herrscher für ungläubig erklären) befürwortet hatte, was Vogel ablehnte. Die Vortrags- und Se
minartätigkeiten von DWR gingen zunehmend in den öffentlichen Missionierungs-Kampagnen 
der Lies! – Stiftung auf, so dass ab 2011 die Bezeichnungen synonym verwendet werden können 
(Wiedl & Becker, 2014). Die Einschätzung des Bundesamtes für Verfassungsschutz führte schließ
lich zum Verbot der Stiftung: »Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kämpfe

risch-aggressive Grundhaltung bei den überwiegend jungen, zum Teil minderjährigen Anhängern 
geschaffen und geschürt. Dies reicht bis zu einer Befürwortung von und einem Aufruf zu Gewalt 
und der Ausreise von bisher mindestens 140 Aktivisten und Unterstützern nach Syrien bzw. in den 
Irak, um sich dort dem Kampf terroristischer Gruppierungen anzuschließen« (Bundesministeri

um des Innern, 15.11.2016). Vogel orientierte sich unterdessen »…eng an der Doktrin saudischer 
Staatsgelehrter wie Ibn Baz und Muhammad ibn al-Uthaymin […] sowie an den Lehren al-Albānīs.« 
(Wiedl & Becker, 2014: 194). Er vertrat jedoch die Auffassung, »einige Rechtsurteile saudischer 
Staatsgelehrter müssten den Bedingungen muslimischen Lebens in der Diaspora angepasst wer
den. So legitimierte er seine im Vergleich zu strikten Quietisten politischeren daʿwa-Methoden« 
(ebd.) wie z.B. Protestkundgebungen gegen die Unterdrückung von Muslim*innen. Vogel pfleg
te seit etwa 2010 Kontakt zum ägyptischen Scheikh Abu Ishaq al-Huwayni (geb. 1956), dem wohl 
wichtigsten Vertreter der Lehren al-Albanis in Ägypten, wo der deutsche Starprediger auch eini
ge Zeit mit seiner Familie lebte. Nach dem Sturz Mubaraks im Zuge des ›Arabischen Frühlings‹ 
politisierte sich Vogel und die distanzierte Haltung wandte sich in offene Unterstützung der op
positionellen salafistischen An-Nur Partei (ebd.: 195). Während manche Salafis ihn als Aufrührer 
schmähen, ist er für Dschihadisten vom Glauben abgefallen; so wird Vogel 2016 in der Frühjahrs
ausgabe von Dabiq, dem englischsprachigen Propagandamagazin des IS in einer Reihe ›abtrünni
ger‹ Imame genannt, die zu töten seien (Damir-Geilsdorf, Hedider & Menzfeld, 2018: 6). 
Sven Lau (*1980) ist ein Deutscher Konvertit und (ehemaliger) salafistischer Prediger und Akti
vist aus Mönchengladbach. Lau war Anhänger von Pierre Vogel und zwischenzeitlich Vorsitzender 
des mittlerweile aufgelösten Vereins Einladung zum Paradies e.V. Lau erregte Aufsehen, als die von 
ihm gegründete Schariah Police 2017 in Wuppertal auf der Straße muslimisch gelesene junge Men

schen ansprach und etwa von Spielhallen- und Bordellbesuchen oder Alkoholkonsum abzuhalten 
versuchte (DER SPIEGEL, 27.05.2019). 2017 wurde Lau wegen Unterstützung einer ausländischen 
terroristischen Vereinigung zu einer Freiheitsstrafe von fünfeinhalb Jahren verurteilt, die er 2019 
jedoch vorzeitig beenden konnte, da die Untersuchungshaft auf die Dauer der Strafe angerechnet 
wurde (DER SPIEGEL, 16.05.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Als Anfang der 2010er Jahre die salafistische Szene in Deutschland aufblühte, gründe
ten sie 2012 den Verein ʿ Ilm e.V. in Stadtteil A. Im Freundes- und Bekanntenkreis konnte 
eine kleine Besucherschaft akquiriert werden, die regelmäßig zu Vorträgen und Unter
richt erschien. Der ›Bosnier‹ hielt jeden Freitag in kleiner Runde Vorträge zur salafisti
schen Glaubenslehre. Samstags bot Abu Samiras Frau Hatice Unterricht für Mädchen an 
und sonntags verantworteten der ›Bosnier‹ oder Abu Samira selbst den Unterricht, den 
selten mehr als zehn Jungen besuchten. Im Zentrum der Sitzungen stand die Rezitation 
des Koran sowie die Vermittlung von Grundlagenwissen. Insofern unterschied sich das 
Angebot, wie Abu Samira einräumte, kaum vom Unterricht in den Moscheen. 

Während der ›Bosnier‹ die theologische Führungsrolle einnahm, lag die Organisati
on der Aktivitäten allein in den Händen des Vorstandsvorsitzenden Abu Samira. Dieser 
war mit der Konstellation bald derart unzufrieden, dass er sein Amt niederlegte und, da 
er keinen Nachfolger fand, war das Ende von ʿ Ilm e.V. 2014 besiegelt. In diesem Jahr zog 
die marokkanische Gemeinde aus dem Zentrum zurück in den Stadtteil A. Der Scheikh 
erinnerte sich: »Als wir kamen sind die gegangen.« (Abdellatif, 27.01.2019). Die erneute 
Nachbarschaft von Al-Taqwa Gemeinde und Salafis kam, so sind sich alle Gesprächspart
ner einig, rein zufällig zustande. 

Die Darstellungen der salafistischen Vereine beruhen auf Rekonstruktionen zahlrei
cher Gesprächspartner aus der Al-Taqwa Gemeinde, wie dem Scheikh, dessen Schwie
gersohn, den alten Herren des Vorstands oder Dr. Abdullah, der den ersten Verein Hijra 
e.V. mitgegründet hatte. Während diese mir von jenem ersten Verein aus der Innenper
spektive erzählten, sind ihre Darstellungen des zweiten Vereins auf die Außenperspek
tive beschränkt. Als über einen weiteren Bruder aus der Moschee schließlich der Kon
takt zu Melek, einer ehemaligen Besucherin von ʿ Ilm e.V., entstand, in deren Familie 
Abu Samira eingeheiratet hatte, erhielt ich erstmals auch Schilderungen aus der Innen
perspektive des zweiten Vereins. Ebenso durch einen Hauptschüler, der den Unterricht 
dort besucht hatte. Abu Samira lud mich schließlich zum Gespräch inklusive Abendessen 
zu sich nach Hause ein und vermittelte mir auch den Kontakt zu Abdulaziz, der bei Dr. 
Abdullah in der Al-Taqwa Gemeinde zum Islam konvertiert war. Dieser war in beiden 
Vereinen eher passiver Besucher, entwickelte aber während der COVID-19-Pandemie ein 
Sendungsbewusstsein als salafistischer Prediger, dem er mit der Eröffnung eines You
Tube-Kanals und eines TikTok Profils ab 2020 Rechnung trug. Angesichts der als falsch 
wahrgenommenen Darstellung der Salafiyya in den Medien betonten beide Salafis die 
Hoffnung, seitens der Wissenschaft »echtes Interesse« an ihren Absichten zu erfahren. 

Das Goethe-Gymnasium – Abi in der kulturellen Clique 
Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil, der 
historisch von Industrie und Bergbau geprägt ist und der lokal als Quartier im Nieder
gang begriffen wird. Von den über 900 Schüler*innen im Schuljahr 2018/19 beträgt der 
Anteil ausländischer Lernender 7,5 Prozent während ca. 64 Prozent als Schüler*innen 
mit Zuwanderungsgeschichte geführt werden. Über ein Drittel der Lernenden sind Mus
lim*innen und überwiegend Kinder türkeistämmiger Eltern, weshalb der Schule stadt
weit der Ruf als »Türken-Gymnasium« anhaftet.  

Der Schulleiter Herr Müller lehrte Physik und unterrichtete früher auch katholische 
Religion. Er betrachtete die Rolle des Islam im gesellschaftlichen Miteinander grund

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 27 

sätzlich als Herausforderung. Während das Zusammenleben mit polnischen und rus
sischen Gastarbeiter*innen aufgrund der gleichen Religion vergleichsweise einfach ge
wesen sei, konstatierte er in einer Rhetorik von Belagerung und Machtübernahme, dass 
sich das Viertel mittlerweile »fest in der Hand der Moscheen« befinde und man sich »um
zingelt« fühle (Herr Müller, 06.07.2018). Im Schulalltag beklagte er eine »zunehmende 
Verschleierungstendenz« bei Oberstufenschüler*innen und identifizierte in diesem Zu
sammenhang die gesellschaftliche Entwicklung hin zur sozialen »Verinselung« als große 
Herausforderung (ebd.). 

Der Religionslehrer Mohammed Mutlu war zur Zeit der Feldforschung Anfang Drei
ßig und wuchs im Milli Görüş-Milieu auf, das er als konservativ und politisiert beschrieb. 
Entsprechend sei er in einem »religiösen schwarz-weiß-Denken« (Mohammed Mutlu, 
29.11.2018) sozialisiert worden. In der Schulzeit fand er schließlich den Weg zur Hizmet- 
Bewegung des in den USA lebenden türkischen Predigers Fethullah Gülen (1941–2024). 
Dort habe sich seine Beziehung zur Religion in Richtung eines offenen und inklusiven 
Verständnisses entwickelt. Das Studium der Islamischen Theologie habe darüber hinaus 
die intellektuelle Auseinandersetzung gefördert und ihm die innerislamische Pluralität 
aufgezeigt. In der Tradition von Hizmet sprach sich Mutlu für islamisch motiviertes ge
sellschaftliches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unverein
barkeit von Islam und demokratischen westlichen Systemen. Der Schulleiter bezeichne
te Mutlu als Vertreter eines »sozialen Islam«. Er selbst sprach eher von einem »zivilen 
Islam«, müsse aber aufpassen, von den Eltern seiner Schüler*innen nicht als Reformer 
gesehen zu werden. Viele der Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer als Gelehrten 
mit entsprechender Autorität. 

Am Goethe-Gymnasium besuchte ich verschiedene Kurse des IRU von der achten bis 
zur zehnten Jahrgangsstufe, fokussierte aber auf die kontinuierliche Begleitung letzte
rer. Hier setzten sich die Schüler*innen fast ausschließlich aus Kindern türkeistämmi
ger Eltern zusammen, von denen der überwiegende Teil seit der Kindheit regelmäßig 
eine DİTİB- oder Milli Görüş-Moschee besuchte. Im Vergleich zur ebenfalls von mir be
forschten Hauptschule fiel bei den Gymnasialschüler*innen auf, dass der religiösen Pra
xis im Alltag ein hoher Stellenwert zukam und dass solide religiöse Grundkenntnisse be
standen. Diese manifestierten sich in kontroversen theologischen Argumentationen im 
Unterricht. Hinsichtlich frommer Körperpraktiken beobachtete ich einen hohen Anteil 
›bedeckter‹, d.h. kopftuchtragender junger Frauen, während im Kurs an der Hauptschu
le niemand Hidschab trug. Im Falle des beobachteten Kurses am Gymnasium saßen die 
›Hidschabis‹ geschlossen an einer Seite des Raumes.16 Einige Schüler*innen waren in ih
rer Freizeit in der Jugendgruppe einer Milli Görüş-Moschee aktiv und zeigten sich mir 
gegenüber sowohl im Unterricht als auch im Pausengespräch besonders engagiert und 
diskussionsfreudig. Alle Schüler*innen nahmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU 
in der Schule teil. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln über ihre Religion in einer 
muslimischen Praxisgemeinschaft im Kontext Schule stellte somit für alle Teilnehmen
den ein Novum dar. Der Kurs eignete sich folglich ideal, um zu beobachten, wie das in 

16 Hidschabi vom Arabischen ḥiǧāb (Hülle, Vorhang, Schleier etc.) ist eine gelegentlich verwendete 
Selbstbezeichnung der begleiteten kopftuchtragenden Schülerinnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, aus
gehandelt und sinnhaft übersetzt wird. 

Die Hauptschule-Nord – letzte Chance einer hyper-diversen Schülerschaft 
Die Hauptschule-Nord (HSN) liegt im Stadtteil Nord, einem Arbeiterviertel, das sukzes
sive Zuzugsort für Geflüchtete, Gastarbeiter*innen und (Spät-)Aussiedler*innen wurde 
und bis heute Heimat verschiedener sozial und ökonomisch benachteiligter Gruppen ist. 
Mit ihren ca. 350 Schüler*innen in 15 Klassen (SJ 2018/19) war die HSN die zweitgrößte 
dieser Schulform und wies mit 44,8 Prozent den höchsten Anteil an Lernenden mit aus
ländischer Staatsbürgerschaft und mit Zuwanderungsgeschichte auf. Unter den Religio
nen stellte der Islam im Beobachtungszeitraum den größten Anteil (125 Schüler*innen), 
gefolgt vom Katholizismus (67 S*.). Zahlreichen Schüler*innen mangelte es an grund
legenden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um 
überhaupt beschult werden zu können. Entsprechend war der Schwerpunkt der Arbeit 
an der Schule die Sprachförderung. Angesichts von Schulverweigerung und überforder
ten Eltern kam insbesondere der Vermittlung der basalen Spielregeln sozialen Miteinan
ders eine zentrale Rolle zu, um überhaupt erst die Voraussetzung für den Schulbetrieb 
zu schaffen. Der Erziehungsstil, der in der Selbstdarstellung der HSN als »autoritativ« 
beschrieben wird, äußerte sich in einem rigorosen disziplinarischen Ordnungskonzept. 

Der Schulleiter Herr Althoff, der sich selbst als Hauptschullehrer »von der Menta
lität her« (ebd.) beschrieb, sah gesellschaftliche Pluralität nicht als ungewöhnlich oder 
problematisch, sondern mithin als wünschenswert an, da Perspektivwechsel und gegen
seitiges Kennenlernen nur durch die Konfrontation mit dem Anderen möglich würden. 
Seine Darstellung der Rolle von Religion im (Schul-)Alltag war von einer bottom-up Per
spektive geprägt, auf der interpersonale Begegnungen den Referenzrahmen für seine 
Bewertung stellten, nicht kollektive Zuschreibungen. 

Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Forschung Mitte Dreißig und un
terrichtete zuvorderst Geschichte und Englisch. Er qualifizierte sich, anders als Herr 
Mutlu, über einen von der Landesregierung NRW angebotenen Zertifikatskurs zum Is
lamischen Religionslehrer. Demir wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens ge
boren, wo der der türkische Staat in den 1990er Jahren auf eigenem Boden Krieg gegen 
die Arbeiterpartei Kurdistans (Partiya Karkerên Kurdistanê ; PKK) und ihre Sympathisan
ten in der Zivilbevölkerung führte. Als die Familie Demirs nach Deutschland floh, war er 
11 Jahre alt. Er teilt die Erfahrung der Flucht mit vielen seiner Schüler*innen. Assoziatio
nen zu Islamverbänden, spezifischen Bewegungen, Lesarten oder Gelehrten sparte er im 
Gespräch gänzlich aus und erklärte, dass er in Moscheen aller türkischsprachigen Ver
bände das Gebet verrichtet. Zu seiner eigenen Religiosität und ihrem Einfluss auf den 
IRU betont er, stehe die Praxis vor der Theorie; nicht die theologische Expertise mache 
die Gläubigen zu besseren Menschen, sondern das gewissenhafte Praktizieren der reli
giösen Gebote. 

Wie am Gymnasium begleitete ich auch an der HSN primär den Kurs der zehnten 
Jahrgangsstufe. Ich führte zahlreiche Gespräche mit verschiedenen Schüler*innen wie 
Selim, den ich bei einem Koran-Wettbewerb der IGMG wiedertraf, Younes, dessen Vater 
Stammgast in der Al-Taqwa Moschee war oder Matteo, der als Kind den Unterricht der 
Salafis bei Hijra e.V. besuchte. Ich führte teilnehmende Beobachtung im islamischen Re

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 29 

ligionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum, der Schulsta
tion, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Neben dem Schulleiter und dem Islami
schen Religionslehrer interviewte ich auch den Ethik- und Geschichtslehrer, den Schul
sozialarbeiter und die Berufseinstiegsbegleiterin. Ganz im Gegenteil zu den Schüler*in
nen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschüler*innen recht leicht, mich zu duzen und 
so sprachen sie mich bald überwiegend als abicim (etwa ›mein Bruder‹) an. 

2.2 In verschiedenen Welten leben 

In der Bundesrepublik vollzieht sich etwa seit der Jahrtausendwende ein Wandel von der 
anerkannten Einwanderungsgesellschaft hin zu einer Gesellschaft, die in der neueren 
Migrationssoziologie als postmigrantisch beschrieben wird (Foroutan, 2018, 2019; Forou
tan, Karakayalı & Spielhaus, 2018; Mecheril, 2014b; Yıldız & Hill, 2018) und der von kon
fliktiven Aushandlungen und Neuverortungen begleitet wird.17 Der politische Akt der 
Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland im Jahr 2001 stellte insofern eine 
historische Zäsur dar, als er neue politische Handlungsoptionen für migrantische Ak
teur*innen und Kollektive eröffnete (Foroutan, 2019: 39). Er legte eine rechtliche Grund
lage für die Infragestellung und Aushandlung etablierter Exklusionsmechanismen und 
Machtstrukturen durch migrantische und marginalisierte Gruppen. Seitens der nicht- 
muslimischen Mehrheitsgesellschaft führt dies aber auch zu Abwehrreaktionen und »er
zeugt dabei steigende Rekurse auf Heimat und nationale Identität – als Distinktion und 
Zeichen eines kulturellen, symbolischen und primordialen Privilegs« (ebd.). Dass auch 
der Anschlag von 9/11 in dasselbe Jahr fiel, verschärfte die Infragestellungen der legiti
men gesellschaftlichen Teilhabe und öffentlichen Präsenz von Muslim*innen, denn seit
her werden sie entscheidend unter dem Aspekt der Sicherheit gesehen. Darüber hin
aus sind Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft auch innerislamisch mit 
einer Pluralität von Deutungsangeboten und divergierenden islamischen Glaubensleh
ren konfrontiert, die in globale, transnationale und lokale Öffentlichkeiten eingebettet 
sind und die auf dem lokalen Markt potenziell in Konkurrenz treten. Die islamischen 

17 Dieses Konfliktpotenzial entsteht – wie die Berliner Migrationssoziologin Naika Foroutan (2019) 
für Deutschland eindrücklich beschreibt – zuvorderst durch die Kluft, zwischen dem Versprechen 
der Gleichheit, das der pluralen Demokratie als Norm eingeschrieben ist, und dem empirisch viel
fach belegten Ausbleiben der Einhaltung dieses Versprechens (ebd.: 39–42). Der bereits oben dar
gestellte politische Akt der Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland stellte insofern 
eine historische Zäsur dar, als er eine neue Handlungsoptionen für migrantische Akteur*innen 
und Kollektive eröffnete. Er legte eine neue rechtliche Grundlage für die Infragestellung und Aus
handlung etablierter Positionen, symbolischer Repräsentationen sowie des verfassungsmäßig ga
rantierten Gleichheitsgebots (ebd.). Erol Yildiz betont, dass dem analytischen Begriff des »Post
migrantischen« auch eine explizit politische Dimension inhärent ist, denn er richtet sich gegen 
den öffentlichen Diskurs, der Migrationsgeschichten als spezifische historische Ausnahmeerschei

nung behandelt und in dem »zwischen einheimischer Normalität und eingewanderten Problemen 
unterschieden wird« (Yildiz, 2014: 22). Das Postmigrantische, so Yildiz weiter, »präsentiert also die 
Stimmen und Erfahrungen der Migration, greift marginalisierte Deutungen auf, wirkt irritierend 
auf nationale Erzählungen, stellt das gängige Differenzdenken in Frage. Es versteht sich als eine 
politische Perspektive, die auch subversive, ironische Praktiken einschließt und in ihrer Umkeh

rung provokant auf hegemoniale Verhältnisse« (ebd.: 23) wirkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Autoritäten, die Moscheegemeinden und Religionslehrer*innen müssen sich in diesem 
Diskursfeld als legitime Sprechende positionieren und Glaubwürdigkeit gegenüber den 
Gläubigen behaupten. 

Diese prozesshaften und grundsätzlich konfliktiven Dynamiken und Infragestellun
gen erfordern von den Akteur*innen im lokalen Feld letztlich pragmatische Anpassun
gen und Selbstverortungen, für deren Untersuchung sich eine praxistheoretisch infor
mierte Perspektive anbietet. Eine solche stellt die Verknüpfung von Denken und Praxis 
in das Zentrum des Interesses. Der deutsche Ethnologe Werner Schiffauer hebt hervor, 
dass es ebenso wichtig ist, nachzuvollziehen, was kollektive oder individuelle Akteur*in
nen denken, als auch zu verstehen, was sie tun (Schiffauer, 2010: 26). Ein »geistiger Pro
zess« wird, so der Autor weiter, erst greifbar, »wenn man die Praxen versteht, die sich mit 
ihm verbinden, die ihn reflektieren und auf ihn zurückwirken. Es geht darum, wie der 
Islam im Alltag gelebt wird, wie er seinen Niederschlag in ways of doing things findet, al
so in Routinen und Techniken« (ebd.). Eine soziale Praktik kann mit Schatzki als »nexus 
of doings and sayings« (1996: 89) verstanden werden, also Gesagtes und Getanes umfas
send, und wird durch ein implizites »practical knowledge« zusammengehalten, dessen 
inhärente Eigenlogiken wiederum auf das Denken zurückwirken. Diese Dynamik ist an
schlussfähig an Talal Asads Verständnis von Islam als discursive tradition (Asad, 1986) mit 
welchem er Islam als eine normative Ordnung beschreibt, auf deren Basis durch inter
pretative Leistungen islamisch legitimes Handeln gerechtfertigt wird. Das hieraus resul
tierende (religiöse) Alltagshandeln wird aber gleichsam im Kontext verschiedener gesell
schaftlicher Öffentlichkeiten vollzogen und produziert in dessen Sinnzusammenhängen 
situativ eigene Handlungslogiken, die wiederum auf die diskursive Tradition zurück
wirken und sie zu transformieren im Stande sind. Eine praxistheoretische Perspektive 
verfolgt also weniger ein Durchdringen des »Weltbilds« von Akteur*innen und Gemein
schaften als vielmehr eine »Annäherung an ihre ›Welt‹« (Schiffauer, 2010: 27). Ich ver
zichte an dieser Stelle darauf, einen umfassenden Überblick über die Vielzahl praxis
theoretischer Ansätze zugeben – dazu sei auf die Arbeiten von Andreas Reckwitz (2003, 
2004) verwiesen, der die Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken (2003) vorstellt – und 
expliziere lediglich die Ansätze, welche für meine Analyse der pragmatischen Selbstver
ortungen muslimischer Akteur*innen fruchtbar erscheinen. 

In Anlehnung an die Arbeit des US-amerikanischen Anthropologen John R. Bowen 
verfolge ich hier eine anthropology of public reasoning (2010: 6) und fokussiere auf Basis ei
nes ethnographischen Ansatzes zuvorderst auf soziale Interaktionen in situ in öffentli
chen, halb-öffentlichen und privaten islamischen Bildungsräumen: Moscheen, Klassen 
des schulischen Islamunterrichts, Diskussionsgruppen, Social Media Plattformen usf. 
Mit dem Begriff des public reasoning wird die Aufmerksamkeit auf »the ways in which peo
ple deliberate and debate in these public settings« (ebd.) gerichtet. Beide Aspekte dieser 
anthropologischen Perspektive sollen – beginnend mit dem Begriff der Öffentlichkeit – 
kurz erläutert werden. 

In Deutschland basierte das Idealmodell der öffentlichen Sphäre lange auf dem von 
Habermas beschriebenen Verständnis von Öffentlichkeit als neutralem sozialen Raum, 
in den private Individuen losgelöst von Staat, Wirtschaft oder sozialen Bindungen in 
einen rationalen Diskurs eintreten, um das Gemeinwohl auszuhandeln (Habermas, 
1962). Dieses Konzept beinhaltet implizit die Annahme einer universell etablierten 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 31 

Staatsbürgerschaft, so dass in der öffentlichen Sphäre Statusungleichheiten ausge
klammert würden und Diskutierende sich auf Augenhöhe begegnen könnten (Fraser, 
1990: 59). Demgegenüber weisen verschiedene Theoretiker*innen (Fraser, 1990; Felski, 
1989) auf die Zugangsvoraussetzungen hin. So ist der Eintritt in diese diskursive Arena 
maßgeblich von Statuspositionen abhängig und bleibt vielen Menschen durch formale 
Exklusion basierend auf Gender-, race18 oder Wohlstands-Attributen verwehrt (Fraser, 
1990: 63). Obgleich Individuen in der Theorie gleiche Zugangsrechte garantiert wer
den, so schränkt die Existenz tief verwurzelter Ungleichheiten in der Gesellschaft die 
Partizipationsmöglichkeiten von Minderheiten und Migrant*innen stark ein. Anstatt 
eine neutrale, säkulare öffentlichen Sphäre anzunehmen, identifizieren verschiedene 
Autor*innen eine »plurality of public spheres« (Felski, 1989: 155; vgl. Zillinger, 2017) und 
weisen darauf hin, dass marginalisierte soziale Gruppen in stratifizierten Gesellschaf
ten alternative publics (Fraser, 1990: 67) oder counterpublics (Hirschkind, 2006; Warner, 
2002) hervorbringen, die als separate diskursive Räume operieren. In diesen synchro
nen und überlappenden privaten, halb-öffentlichen und öffentlichen Räumen werden 
unterschiedliche Normen etabliert und abweichende Werte und Verhaltensweisen 
sanktioniert. Martin Zillinger beobachtet die Dynamiken des upscaling und downscaling 
zwischen diesen graduated publics (Zillinger, 2017). So findet ein upscaling beispielsweise 
dann statt, wenn individuelle Praktiken oder Bedürfnisse aus dem privaten Raum publi
ziert, also auf die Ebene überregionaler, nationaler oder internationaler Öffentlichkeit 
hervorgehoben, in die Öffentlichkeit gezerrt und auf den Prüfstand gestellt werden 
(wenn beispielsweise das Anlegen des Kopftuchs als Verweigerung der Integration in 
die nationale Gemeinschaft gewertet wird). Ein downscaling findet etwa statt, wenn das 
Bundesarbeitsgericht ein grundsätzliches Kopftuchverbot zugunsten der Einzelfall- 
Entscheidung kassiert und somit die den Sachverhalt betreffende Öffentlichkeit auf den 
lokalen Kontext begrenzt. Wenn im Folgenden weiterhin die Rede von der öffentlichen 
Sphäre oder Meinung ist, dann eingedenk ihrer hegemonialen Dynamiken wie auch der 
Pluralität gestaffelter Öffentlichkeiten. 

Nach diesem kurzen Blick auf den Begriff public gilt es, auch den zweiten Aspekt 
des reasoning genauer zu erläutern, also der Argumentation oder der Begründung. Ein 
zentraler Aspekt der Beschäftigung mit den oben beschriebenen gesellschaftlichen 
Aushandlungsprozessen ist die Untersuchung von Praktiken der Rechtfertigung und die 
Frage danach, auf welcher Basis die Sprechenden eine Position einer anderen vorziehen. 
Im islamischen Kontext berühren derartige Fragen unmittelbar die Fundamente, auf 
denen Autorität aufbaut, d.h. zuvorderst die historischen Gelehrten und Quellentexte: 
Wie wird die Möglichkeit bewertet, ein Leben als rechtgeleiteter Muslim in Deutschland 
zu führen und Spannungen zwischen Gottes Willen und den Normen und Gesetzen der 
Bundesrepublik zu normalisieren oder zu problematisieren? Oder: Wie wird Islam für 
das Leben in Deutschland sinnhaft gemacht? 

18 Ich verwende hier den aus dem US-amerikanischen Diskurs entlehnten Begriff race, der nicht als 
objektives Unterscheidungskriterium zu verstehen ist, sondern als Mechanismus der Veranderung 
und Diskriminierung durch Rassismus. Der Begriff impliziert insofern, dass die Kategorisierung 
der Spezies homo sapiens sapiens in Menschenrassen biologisch nicht haltbar ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

In Situationen der Uneinigkeit, des Konflikts und der Aushandlung, wie sie kenn
zeichnend für die postmigrantische Gesellschaft sind, greifen Menschen auf zahlreiche 
unterschiedliche kommunikative Repertoires zurück, um ihre Positionen zu rechtferti
gen. Für Bowen, der unter anderem im Kontext der laizistischen Französischen Republik 
arbeitet, stellt sich das grundsätzliche Problem als eines der unterschiedlichen Qualität 
zweier zentraler Größen dar: 

Muslims who are engaged about deliberating Islam in France must navigate between 
two spatially distinct realms of justification: a transnational one, based on the norms 
and traditions of Islam, and a national one, based on the civic values of France. The 
repertoires of evaluation at use in these two realms are not differentially weighted 
versions of each other but refer to entirely different foundations: God in the one case, 
the Republic in the other. Each repertoire is a distinct assembly of norms and values 
that delimits acceptable from unacceptable ways of explaining and justifying actions 
(Bowen, 2010a: 6). 

Während Bowen den Blick auf die Dichotomie Islam – (laizistische) Zivilgesellschaft 
richtet, schenkt er den weiteren Argumentationsrepertoires auf die Menschen in 
Situationen öffentlicher Argumentation zurückzugreifen im Stande sind wenig Auf
merksamkeit. Um die Vielfalt dieser sichtbar zu machen, stellt die pragmatische Soziologie 
der Kritik der französischen Soziologen Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991) ein 
vielversprechendes analytisches Instrumentarium bereit. Die Autoren beschäftigen sich 
mit der Frage, wie Menschen in konfliktträchtigen Situationen Widerspruch artikulieren 
und ihr Handeln rechtfertigen, um mit ihrem Gegenüber Einvernehmen oder zumindest 
einen Kompromiss zu erzielen. Eine entscheidende Annahme ist, dass gesellschaftliche 
Ordnung und Stabilität nicht die Regel, sondern die unwahrscheinliche Ausnahme 
darstellen. Boltanski und Thévenot grenzen die von ihnen proklamierte pragmatische 
Soziologie der Kritik von der traditionellen kritischen Soziologie – insbesondere der 
Praxistheorie Pierre Bourdieus (2009) – ab. Dieser führe das Handeln von Individuen, 
Gruppen und Klassen auf diesen verborgene Kräfte zurück und vernachlässige die 
Optionen und Emanzipationspotentiale der Akteur*innen (vgl. Bogusz, 2010: 38; Rot
tenburg, 2013: 70). Anstatt einem gefestigten Weltbild oder Habitus zu folgen, handele 
der Mensch in seinen praktischen, kognitiven und sprachlichen Äußerungen grundsätz
lich in mehreren ›Welten‹ (Boltanski & Thévenot, 1991: 206–221). Akteur*innen haben 
folglich die Möglichkeit, auf verschiedene Rechtfertigungsprinzipien zurückgreifen, die 
als »Grammatiken des politischen Bandes« (Boltanski & Thévenot, 1991: 97) verstanden 
werden können. Für die okzidentalischen Gesellschaften identifizieren Boltanski und 
Thévenot sechs allgegenwärtige Ordnungen des Gemeinnwesens, die den Logiken des 
Marktes, der öffentlichen Meinung, des Hauses, der Industrie, der staatsbürgerlichen Welt oder 
der Inspiration entsprechen.19 Obgleich letztere in vielen Aspekten mit der Religion über
einstimmt, sind die Ordnungen nicht deckungsgleich. Ich gehe daher von Religion als 

19 Diese wurden ideengeschichtlich in Werken der politischen Philosophie von Adam Smith (Ge
meinwesen des Marktes), Augustinus (Inspiration), Bossuet (häusliches Gemeinwesen), Saint-Si
mon (industrielle Ordnung), Rousseau (staatsbürgerliche Ordnung) und Hobbes (Gemeinwesen 
der öffentlichen Meinung) formuliert (Boltanski & Thévenot, 2014: 120–175). Die Termini ›Welt‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 33 

eigener normativer Ordnung aus, die im Islam eine spezifische Ausprägung findet. Die
se Repertoires kommunikativer Ressourcen können anhand von Äquivalenzprinzipien, 
Relationierungen und inhärenten Logiken verbindende und normalisierende Wirkun
gen erzielen. Dafür werden jeweils spezifische Aspekte, Verhaltensweisen, Wesenheiten 
oder Objekte mobilisiert, die nur innerhalb einer jeweiligen Ordnung »Größe« besitzen. 
So lässt sich in Situationen der Prüfung, des Streits oder Konflikts die vorherrschende 
Rechtfertigungsordnung entweder bestätigen oder durch das Einbringen von Größen 
anderer Ordnungen in Frage stellen, d.h. es wird Kritik geübt (ebd.: 291). Eine beispiel
hafte Situation stellt die öffentlich sichtbare Performanz islamischer Gebetspraxis auf 
dem Schulgelände dar. Dieses gilt als Bereich des staatsbürgerlichen Gemeinwesens 
und die der Welt der Inspiration bzw. Religion zugeordnete Praxis wird entsprechend 
als störend, nicht-hierher-gehörend oder gar als politisch subversiv wahrgenommen. 
Durch sie wird (beabsichtigt oder unbeabsichtigt) Kritik an Inklusions- und Exklusi
onsmechanismen der staatsbürgerlichen Welt geübt. Es besteht aber immer auch die 
Möglichkeit zum Kompromiss zwischen den Ordnungen, einem Zustand, in dem Grö
ßen verschiedener Regimes synchron Geltung beanspruchen können (ebd.: 394–447). 
Der daraus resultierende Störfaktor wird gewissermaßen als unvermeidbar hingenom
men oder kann, wie am Beispiel der nordwesteuropäischen Zivilgesellschaften noch 
gezeigt werden wird, auch eine konstitutive Rolle einnehmen. Obgleich dem Modell der 
Rechtfertigungsordnungen in den folgenden Analysen eine prominente heuristische 
Rolle zukommen wird, stellt es keine starre Schablone dar anhand derer Ordnungen 
lediglich aufgespürt und identifiziert werden sollen. So sei hier beispielsweise auch 
auf die Axel Honneth (2010) verwiesen, welcher unter anderem die Ignoranz der Au
toren gegenüber jeglichen strukturellen Ansätzen und institutionalisierten normativen 
Ordnungen kritisiert. Die Betonung von agency als universelle Entscheidungsfähigkeit 
führe bei Boltanski und Thévenot zu einem »strange voluntarism« (Honneth, 2010: 386) 
der zeige, dass die Autoren jegliches Konzept normativ regulierter Handlungssphären 
missen lassen. Ich gehe davon aus, dass das Modell der Rechtfertigungsordnungen mit 
dem Fokus auf Situationen der Aushandlung und des Konflikts in einer grundsätzlich 
von Instabilität und Transformation gekennzeichneten Gesellschaft ein geeignetes 
Vokabular zur Untersuchung der Selbstverortungen von Muslim*innen in der postmi
grantischen Gesellschaft darstellt. Eingedenk der Kritik Honneths nehme ich jedoch an, 
dass spezifische Rechtfertigungsordnungen in gesellschaftlichen Räumen und Insti
tutionen zur Konvention werden und also normative Geltung beanspruchen; so ist die 
öffentliche Schule jener Raum, in dem die staatsbürgerliche Ordnung institutionalisiert 
ist, die Moschee hingegen soll einen Rahmen bereitstellen, um durch soziales Handeln 
die religiöse Ordnung zu reproduzieren. 

und ›Gemeinwesen‹ werden in Zusammenhang mit dem Modell der Rechtfertigungsordnungen 
im Folgenden synonym verwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

2.3 Meine Positionierung im Feld 

Meine eigene Rolle im Feld variierte enorm, je nach Kontext und Teilnehmenden einer 
Situation. Ich war ein zur Zeit der Forschung Ende dreißigjähriger weißer Mann, der 
zwar katholisch sozialisiert ist, jedoch keine Religion praktizierte. Insofern war mei
ne Haltung gegenüber dem Forschungsthema und meinen Gesprächspartner*innen 
jene eines »methodologischen Agnostizismus« (Bowie, 2000b: 5). Zum Zeitpunkt der 
Feldforschung war ich in einem Projekt am Zentrum für Islamische Theologie Münster 
angestellt, wo mehrere hundert Studierende zu islamischen Religionslehrkräften und 
Theolog*innen ausgebildet werden. Der Leiter des Zentrums wie auch des Forschungs
projekts, in dessen Rahmen die Feldforschung durchgeführt wurde, war Mouhanad 
Khorchide, der vielen konservativen Muslim*innen als unliebsamer Reformer gilt und 
für sein Vorgehen auch seitens theologischer und islamwissenschaftlicher Autor*innen 
teils scharf kritisiert wird (vgl. Bauer, 20.09.2020). Während mir die Assoziation mit 
Khorchide den Zugang zu den Schulen erleichterte, stellte ich überraschend fest, dass 
mein Vorhaben auch seitens der Moscheegemeinden und auch der konservativen und 
salafistischen Akteure nicht auf Ablehnung stieß. So war es in der Al-Taqwa Gemeinde 
gerade ein Student des ZIT-Münster, der mir die Türen öffnete. Entgegen meinen 
Befürchtungen wurde der Wissenschaft als glaubwürdiger Gegenspielerin des Journa
lismus ein erhöhtes Vertrauen entgegengebracht, dem die Erwartung der objektiven 
Darstellung zugrunde lag; insbesondere die Salafis äußerten die Hoffnung, dass die 
Wissenschaft als Korrektiv des öffentlich medialen Diskurses wirke. Lediglich vereinzelt 
stieß die Kontaktaufnahme auf Widerstände, so im Falle der zweiten marokkanischen 
Moschee oder den ablas (Türk: ältere Schwester, sowohl in verwandtschaftlichem wie 
auch in religiösem Sinne), welche die Gesprächskreise einer Milli Görüş-Gemeinde lei
teten. Es liegt gewissermaßen in der Natur der Sache, dass die Arbeit eines männlichen 
Ethnographen zu hochgradig gender-segregierten islamischen Bildungsräumen einen 
ausgeprägten male bias aufweist. Gleichwohl bot die Schule einen Raum, den eine Grup
pe kopftuchtragender Mädchen derselben Milli Görüş-Moschee nutzte, um wiederholt 
das Gespräch mit mir zu suchen. In den türkischen Moscheen wurde mein Status als 
externer Forscher aufrechterhalten. In der marokkanischen Al-Taqwa Moschee, wo 
ich die umfassendsten Beobachtungen durchführte, wuchs demgegenüber bei vielen 
›Brüdern‹ die Idee, ich würde vielleicht der Einladung zum Islam bald folgen, was mich 
wiederholt zu einer Klärung meiner wissenschaftlichen Absichten bewog. Dies gelang 
mir wohl weitestgehend, ohne Gesprächspartner*innen vor den Kopf zu stoßen. Man 
werde mich dennoch nicht aufgeben und ich sei trotzdem immer herzlich willkommen, 
lautete denn auch die Antwort, die sich im Fortgang bestätigen sollte. 

Für Jugendliche schien die Arbeit des Ethnographen insbesondere aufgrund seiner 
nur schwer einzuordnenden sozialen Rolle im Feld und dem Oszillieren zwischen Nä
he und Distanz eine große Herausforderung zu sein. So wurde mir schnell klar, dass ich 
mich, trotz Kenntnis der aktuellen Rap-Musik, up-to-date Sneakers und der Fähigkeit mir 
in angemessenem Maße Sprachcodes anzueignen, nicht derart in eine Gruppe musli
mischer Jugendlicher einleben konnte, um die Distanz der Beobachtung abzubauen und 
Teilnehmer der Gruppe zu werden. Schließlich war ich mit Ende dreißig so alt wie die El

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 35 

tern der Jugendlichen, mit denen ich arbeitete, was viele kleine, teils lustige Situationen 
uns wiederholt vergegenwärtigen. Ein Beispiel aus dem Protokoll: 

Heute wird in der Neuen Moschee ein Fußballspiel gezeigt, das Mesut und Erkan sich mit mir 
gemeinsam dort ansehen wollen. Erkan muss seinem Vater Bescheid sagen, also warten wir vor 
dem Haus seiner Eltern auf dessen Rückkehr vom Supermarkt. 
Mein Telefon klingelt und Mesut scherzt: »Marcel, Dein Vater ruft an! Geh schnell ran!« 
Ich schaue auf mein Display und stelle klar: »Das ist nicht mein Vater, das ist mein Sohn!« 
(der anruft, um mir Gute Nacht zu sagen) (Protokoll, 23.10.2018). 

Darüber hinaus führte in institutionellen Settings wie den Schulen der kollegiale Um
gang der Erwachsenen und mit Autorität ausgestatteten Akteuren mit mir dazu, dass 
die Jugendlichen mich auf der ›Seite‹ der Erwachsenen verorteten. Diese Dynamik ließ 
sich sukzessive durchbrechen, in dem ich in Pausen und zu anderen Gelegenheiten in 
den Räumen der Jugendlichen verblieb, anstatt beispielsweise die Lehrkräfte zu beglei
ten. Wie Breidenstein schreibt, dient der Ethnograph im Feld bisweilen auch »der Ver
treibung von Langeweile. Sein Beitrag zur Unterhaltung ist vermutlich der wichtigste 
›Tauschartikel‹, den er anzubieten hat (für die Befriedigung seiner Neugier)« (Breiden
stein, 2007: 70). Diesen Aspekt ethnographischer Betätigung führen mir ebenfalls Erkan 
und Mesut vor Augen, die ich in der Erschließungsphase im Jugendzentrum des Stadt
teils B kennenlernte und mit denen ich einige Zeit »durch die Straßen zog«. Sie stachel
ten sich unter meiner Beobachtung gegenseitig zu immer weiteren Provokationen an, 
bedrängten und beschimpften jüngere Besucher des Jugendzentrums, fluchten unver
hältnismäßig laut und erhielten letztendlich ein vorübergehendes Hausverbot, so dass 
ich letztlich die Begleitung der beiden abbrach. 

Die Forschungserfahrung ist angesichts dieser Herausforderungen eine Situation 
andauernder Reflexion, des sorgsamen Abwägens und des Aus- und Durchhaltens. Die
se für den Zugang, die Positionierung des Forschers im Feld und somit letztlich auch für 
die Qualität der Daten ausschlaggebenden Kriterien sollen im Fortgang der Arbeit in den 
Ausführungen zu den jeweiligen Settings und Situationen immer wieder berücksichtigt 
werden.  

Zum Status des ethnographischen Materials und der ethnographischen Darstellung, 
soll hier zur Förderung der intendierten Rezeption noch darauf hingewiesen werden, 
dass die präsentierten Situationen und Konversationen selektiert und aus dem Zusam
menhang gerissen sind, was für die Dargestellten weitreichende Konsequenzen haben 
kann. 

Eine verbale Sequenz, ob sie nun auf Gedächtnisprotokollen oder Tonbandmitschnit

ten basiert, kann durch diese Reduktion etwas Bloßstellendes haben, einmal deshalb, 
weil alle anderen Kommunikationsebenen wegfallen und damit Relativierungen durch 
Tonfall, Gestik etc. nicht mitkommuniziert werden; dann aber auch deshalb, weil der 
weitere Kontext dessen, was sich vorher und nachher abgespielt hat, wegen der Not
wendigkeit zur Pointierung abgetrennt ist (Schiffauer, 2002: 19). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Dem Moment der Macht, das mit diesem Vorgehen einhergeht, bin ich mir als Reprä
sentant der von mir beforschten Menschen bewusst und versuche, so sensibel wie mög
lich damit umzugehen. Ferner möchte ich auf die Gewichtung der Darstellung einzelner 
Akteur*innen und Gemeinden im Text hinweisen, die verschiedenen Faktoren geschul
det ist, wie beispielsweise den sich teils zufällig ergebenden Zugängen zu einzelnen Set
tings oder dem Forschungsinteresse für Islamverständnisse, die in der deutschen Spra
che verhandelt werden und rückblickend oft jenen entsprechen die oft als »islamistisch« 
bezeichnet werden.20 Obgleich beispielsweise der große Raum, den etwa die Salafis hier 
einnehmen, in Gegensatz zum tatsächlichen Personenpotential von Anhänger*innen der 
Strömung im Feldforschungsort steht, kommt ihnen einerseits durch ihr provokatives 
Auftreten und die starke mediale Präsenz eine große Bedeutung für die öffentliche Mei
nung über Islam zu. Auf der anderen Seite stellen sie einen Großteil der islamischen 
Ideengeschichte und Traditionen in Frage und somit gleichsam die Glaubensfundamen
te der Mehrheit von Muslim*innen. Insofern repräsentiert der Text nicht die allgemeine 
Situation der Muslim*innen im Feldforschungsort, sondern ist Resultat des Zugangs, 
der Selektion und der Darstellung des Ethnographen. 

3. Das Buch 

In diesem Buch sollen gerade jene zur Sprache kommen, deren Stimme in der ideolo
gisch polarisierten öffentlichen Diskursarena zumeist nicht gehört wird, über die je
doch am meisten gesprochen und geschrieben wird. Jene, die islamischen Praktiken und 
Normen treu bleiben möchten, die hohen Wert auf traditionelle Lehrmeinungen legen, 
und die sich zumindest theoretisch als einzige errettete Gruppe verstehen und dennoch 
ein alltägliches Leben in Deutschland leben, ohne ihre Mitbürger*innen zu terrorisie
ren. Die islamischen Organisationen, die aus der Türkischen Tradition hervorgegangen 
sind, die Nachfahren der marokkanischen Bergleute oder die Salafis mit ihrer dogmati
schen Rigorosität – sie alle haben die konkreten Handlungszusammenhänge und Argu
mentationspraktiken der Art, wie sie Religion organisieren, maßgeblich in Interaktion 
mit den islamischen Quellen, den national-kulturellen Traditionen und im Kontext der 
postmigrantischen Gesellschaft adaptiert und entwickelt. Diese Muslim*innen, die Ima
me, Lehrkräfte in Moscheen und Schulen, die jungen Lernenden und ihre Eltern, Auszu
bildende und Studierende, sie alle praktizieren auf je spezifische Art und Weise islami
sche Lehren und Normen in der pluralen bundesrepublikanischen Gesellschaft und navi
gieren pragmatisch zwischen verschiedenen Rechtfertigungsordnungen. Sie rufen un
ter großen zeitlichen und finanziellen Investitionen Vereine und Institutionen ins Leben 
und bringen im Moscheeunterricht, in Gesprächskreisen, Bildungsvereinen und im Isla
mischen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen unterschiedlichste Praxisgemein

20 Sowohl der Salafismus als auch die Islamische Gemeinde Milli Görüş werden regelmäßig in den 
Verfassungsschutzberichten unter ›Islamismus‹ aufgeführt. Verschiedene Autor*innen (z.B. Da
mir-Geilsdorf & Menzfeld, 2020: 137–141; vgl. auch de Koning, 2018; Schiffauer, 2015b) hinterfragen 
die sicherheitsbehördlichen Kategorisierungs- und Benennungspraktiken kritisch und verweisen 
auf die möglichen negativen Konsequenzen für die so bezeichneten Personen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 37 

schaften hervor, in denen Islam an die nächste Generation junger deutscher Muslim*in
nen vermittelt und für die Zukunft in der vormaligen Fremde weitergegeben werden 
soll. Diese Vermittlungsprozesse werden von vielfältigen gesellschaftlichen Dynamiken 
von Inklusion und Exklusion, Anerkennung und Widerstand (Haddad, 2017), Kritik und 
Rechtfertigung (Boltanski & Thévenot, 1991) begleitet, in denen und durch die muslimi
sche Religiosität und Subjektivität ausgehandelt und transformiert wird. Islamische Bil
dungsräume als Orte dieser Aushandlungsprozesse sind in Kontrast zum großen öffent
lichen Interesse daran wissenschaftlich noch immer eine Black Box. Den zentralen Ge
genstand dieses Buches stellen dementsprechend die Praktiken islamischer Selbstveror
tung angesichts divergierender Islamverständnisse und öffentlicher Infragestellungen 
dar, die in diesen Räumen von individuellen und kollektiven muslimischen Akteur*innen 
situativ und dynamisch hervorgebracht werden. Dabei geht es mir nicht um die Beant
wortung der Frage, ob Muslim*in sein in Deutschland ›normal‹ ist oder nicht, oder ob es 
dies in absehbarer Zeit sein wird. Es geht mir vielmehr darum, wie verschiedene musli
mische Institutionen, Positionen und Subjektivitäten angesichts divergierender Recht
fertigungsordnungen unter den spezifischen Voraussetzungen der postmigrantischen 
Gesellschaft hervorgebracht werden und wie Islam aus einer Binnenperspektive musli
mischer Gläubiger für das alltägliche Leben in der Deutschen Zivilgesellschaft sinnhaft 
gemacht wird. Wie haben sich beispielsweise Moscheegemeinden verschiedener Tra
ditionen unter den Voraussetzungen der Bundesrepublik entwickelt und welche klas
sischen oder modernen Institutionen haben sie übernommen, transformiert oder her
ausgebildet? Wie transformieren sich Formen der Autorität und was bedeutet die Ein
führung des Islamischen Religionsunterrichts und der neuen Autoritäten Islamischer 
Religionslehrer*innen für Imame und Lehrende in den Moscheen? Wie werden theolo
gische Positionen verhandelt, um Divergenzen aufrecht zu erhalten oder Kompromis
se zwischen Rechtfertigungsordnungen zu schaffen und welche Prozesse von Öffnung 
und Schließung vollziehen sich im Spannungsfeld von Islamfeindlichkeit und islamis
tischen Dogmen? Diese Fragen legen den Fokus nicht auf das Ob, sondern vielmehr auf 
das Wie der Aushandlungsprozesse von Islam im spezifischen Kontext der deutschen Ge
sellschaft. 

Dieses Buch möchte damit erstens einen Beitrag zur Ethnologie des Islam in Deutsch
land respektive Europa leisten. Insofern ist seine Aufgabe, die Binnenperspektive der Ak
teur*innen und die ihr zugrunde liegenden Erfahrungen zu rekonstruieren. Das Buch ist 
somit auch als Kritik einer Tradition soziologischer und politikwissenschaftlicher Stu
dien zu Migration im Allgemeinen und zu Islam und Muslim*innen im Besonderen zu 
verstehen, in der unhinterfragt die Perspektive der Mehrheitsgesellschaft dominiert. Die 
Frage nach Integration stellen sich die Beforschten selbst jedoch selten und wenn, dann 
zuvorderst im Kontext anderer, für sie durchaus wichtigerer Fragestellungen: ›Was ist 
das Beste für meine Gemeinde?‹, ›Wie kann ich verhindern, dass meine Kinder die Reli
gion vergessen?‹ oder ›Wie ist ein gottgefälliges Leben unter Ungläubigen möglich?‹ Da
bei ist nicht die Frage nach Integration an sich problematisch – sie erweist sich in ver
schiedenen Kontexten durchaus als sinnvoll – sondern die Ausschließlichkeit, mit der 
sie die Beschäftigung mit Islam in Deutschland dominiert und zu einseitigen Ergebnis
sen und Fehleinschätzungen führt. Zugleich werden Fragen über innerislamische Aus
einandersetzungen oder zur politischen Partizipation in Politik und Wissenschaft noch 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

immer eher selten gestellt. Darüber hinaus leistet das Buch zweitens einen Beitrag zur 
jüngeren Entwicklungsgeschichte des Islam, denn es beschreibt die Prozesse der Aus
handlung und Positionierung verschiedener Islamverständnisse und Bewegungen in ei
nem – gemessen an der longue durée der islamischen Historiographie – noch immer jun
gen Entwicklungskontext der nordwesteuropäischen Zivilgesellschaften. Während isla
mische Denkströmungen wie der Postislamismus (vgl. Bayat, 2007; Schiffauer, 2010), 
der revolutionäre Islamismus, weltablehnende salafistische oder mystische Strömun
gen oder die Varianten eines liberalen Reform-Islam grundsätzlich in Konkurrenz zu
einander stehen, werden sie in praxi kontinuierlich auf Sinnhaftigkeit in einem spezifi
schen Kontext geprüft und pragmatisch den institutionalisierten Logiken der pluralen 
gesellschaftlichen Öffentlichkeiten angepasst. Erst ein Verständnis dieser Prozesse aus 
der Binnenperspektive ermöglicht ein Abschätzen der Richtung, in welche sich islami
sches Denken in Zukunft entwickeln wird. Dabei füllt der vergleichende Blick auf einen 
deutschen, d.h. zuvorderst einen deutschsprachigen Islam eine bislang nicht bearbeitete 
Forschungslücke. 

Das Buch umfasst fünf Kapitel, die insofern aufeinander aufbauen, als die an der ei
nen Stelle vorgestellten Protagonist*innen an anderer Stelle wieder auftauchen und ihre 
Geschichten fortführen. Darüber hinaus orientiert sich die inhaltliche Struktur (Kap. I. 
ausgenommen) grob an der Chronologie der Etablierung islamsicher Bildungsräume in 
Deutschland. Kapitel II und III untersuchen Prozesse innerhalb muslimischer Selbst
organisationen, d.h. Moscheen und Vereinen. In den Kapiteln IV und V steht der neue 
islamische Bildungsraum des schulischen IRU im Fokus, der in letzterem auch verglei
chend mit dem Moscheeunterricht betrachtet wird. 

Für die analytische Beschäftigung mit Islam in der Bundesrepublik bedarf es der 
Reflexion jener gesellschaftlichen Voraussetzungen, unter denen über Islam und Mus
lim*innen gedacht, geschrieben und gesprochen wird und aus welchen spezifische Im
plikationen für die epistemischen Grundlagen und die analytische Perspektive wissen
schaftlicher Beschäftigung resultieren. Dieser Feststellung folgend widmet sich Kapitel I 
dem gesellschaftlichen Blick auf Muslim*innen, wie er von meinen Gesprächspartner*in
nen – der Elterngeneration wie auch den Jugendlichen – konkret erfahren wurde und 
der, wie deutlich wird, ihre Selbstpositionierung in der deutschen Gesellschaft maßgeb
lich beeinflusst. 

Kapitel II widmet sich einer Herausforderung, mit der sich Moscheen angesichts des 
fortschreitenden Generationenwechsels in der mehrheitlich nicht-muslimischen deut
schen Gesellschaft konfrontiert sehen: der wahrgenommenen ›Gefahr‹, dass die Jugend
lichen den Gemeinden verloren gehen. Unter der Überschrift Islamische Bildungsräume 
schaffen steht hier die Frage im Zentrum, wie die Moscheen auf dieses Problem reagieren 
und welche spezifischen Organisationsformen islamischer Bildung sie als Antwort her
vorgebracht haben. Ausgehend von einer organisationssoziologischen Perspektive wer
den die Bildungsformate der Sultan Mehmet Camii (IGMG) und der marokkanischen 
Al-Taqwa Gemeinde verglichen. Dabei wird aufgezeigt, dass sich diese nicht nur hin
sichtlich ihrer Sozialformen, Hierarchien und Methoden deutlich unterscheiden, son
dern auch in ihrer historischen Genese, für die Faktoren wie Ethnizität, Nationalität und 
die spezifische islamische Diskurstradition wichtige Einflussgrößen darstellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 39 

Kapitel III stellt unter dem Titel Welcher Islam…? explizit die Polyvokalität des lokalen 
islamischen Diskursfeldes ins Zentrum des Interesses. Im lokalen Feld vertritt eine Viel
zahl islamischer Autoritäten das, was nach ihrem Dafürhalten den ›authentischen‹ oder 
›wahren‹ Islam darstellt. Ausgehend von Talal Asads (1986) Konzept der discursive traditi
on, das den Bezug der Alltagspraxis auf die Quellentexte betont, sowie einem Verständ
nis von Autorität als relational und prozesshaft (Sunier & Buskens, 2022), werden an
hand akteur*innenzentrierter Fallbeispiele die Diskurstraditionen der Milli Görüş, der 
Al-Taqwa Moschee und der Salafiyya rekonstruiert und die zentralen Stoßrichtungen der 
innerislamischen Kritik herausgearbeitet. 

Kapitel IV Islam macht Schule richtet den Blick weg von den muslimisch selbstorgani
sierten Bildungsräumen hin zur Einführung des staatlich verantworteten Islamischen 
Religionsunterrichts an der öffentlichen Schule. Diese wird von vielfältigen und teils wi
dersprüchlichen Erwartungen seitens der Eltern, Schulleiter*innen und Lehrer*innen 
begleitet, die etwa das vermittelte Islamverständnis oder die Verhältnisbestimmung 
zum Unterricht in den Moscheen betreffen. Die öffentliche Schule gilt in Nordwest
europa gemeinhin als zentrale Instanz der Sozialisation in die politische Kultur der 
nationalstaatlich verfassten Zivilgesellschaften. Dieser Auftrag wird, wie der Vergleich 
der beiden Schulen illustriert, auf unterschiedliche Weise im Schulalltag implementiert, 
woraus eine jeweils spezifische politische Schulkultur resultiert. Die islamischen Reli
gionslehrer*innen müssen das von ihnen vermittelte Islamverständnis in den Dienst 
dieser politischen Schulkultur stellen. Dabei stellt sich die zentrale Frage, wie islamische 
Normen und Praktiken als Beitrag zur zivilgesellschaftlichen Bildung geltend gemacht 
werden. 

Kapitel VI stellt schließlich auf das konkrete Unterrichtsgeschehen in situ ab und 
analysiert die Übersetzungen, die durch Praktiken der Kritik und des Kompromisses 
zwischen den Rechtfertigungsordnungen hergestellt werden, anhand dreier im Unter
richt verhandelter Themenbereiche: Islam und die Naturwissenschaften, Zwischen Himmel 
und Hölle und Gewalt im Islam. Die Themen Islam und die Naturwissenschaften und Zwi
schen Himmel und Hölle werden in vergleichender Perspektive analysiert und beziehen 
Beobachtungen aus den Moscheen mit ein. Dabei lassen sich auch Ansätze der Angst
pädagogik und vereinzelte exklusivistische Tendenzen beobachten. Immer wieder sind 
die Lehrkräfte aber auch darum bemüht, Kompromisse zu schließen, durch die sich 
staatsbürgerliche Erfordernisse islamisch legitimieren und begründen lassen. Nach 
diesem komparativen Blick auf die Vermittlungsansätze in den islamischen Bildungs
räumen im Feldforschungsort schließt das Kapitel mit einer Fallstudie aus dem IRU des 
Gymnasiums. Anhand eines mehrstündigen Unterrichtsmoduls zur Frage »Inwiefern ist 
der Islam gewalttätig?« wird demonstriert, dass Schüler*innen im IRU jenseits dualis
tischer Ordnungskonzepte (Säkularismus – Religion, Moderne – Tradition, christlich- 
jüdische Werte – Islam etc.) auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer
tigungsordnungen zurückgreifen, um Kritik zu üben, Kompromisse zu erzielen und 
sich im Angesicht von Islamkritik und gewaltvoller Historiographie selbst sinnhaft als 
Muslim*innen in der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren. 

Abschließend fasse ich die Ergebnisse in einer Schlussbetrachtung zusammen. Ein 
Überblick über wichtige Organisationen, ein Abbildungsverzeichnis und das Literatur
verzeichnis schließen das Buch ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 

1. Der 11. September hat alles verändert 

Jeder wird dir das gleiche sagen. Vor dem 11. September und nach dem 11 September, 
da war eine Veränderung. […] Die erste Generation waren die Gastarbeiter. Keine Bil
dung, egal. Da ist also jemand aus der dritten Welt gekommen und ihm muss gehol
fen werden. Danach die Kinder, die hier geboren und hier zur Schule gegangen sind. 
Sind eigentlich keine Ausländer, aber sind kulturell anders erzogen worden. Die erste 
Generation wurde also vergessen, dann gucken die Leute zwei Generationen an. Jetzt 
geht es nur noch um die Jugendlichen, mit denen die Straßen nicht gut funktionieren, 
um Schüler, die den Unterricht stören. Gründe für diesen Wandel sind zum einen die 
Generationen und der 11. September (Abdellatif, 27.01.2019). 

Scheikh Abdellatif ist seit 1995 die religiöse Autorität der marokkanischen Al-Taqwa Mo
schee und hatte die Entwicklung seiner Gemeinde – anders als die türkischen Hodschas,

 die in der Regel alle fünf Jahre wechseln – seither begleitet und geprägt. Als wir im Januar
 2019 im Anschluss an das Nachmittagsgebet zum Tee in der Moschee zusammensaßen,
 erläuterte er mir die Entwicklung der Moschee und seine Perspektive auf die histori

schen Fluchtlinien des gesellschaftlichen Blicks auf Muslim*innen. 
Zwar hatten die ›Gastarbeiter*innen‹ in Deutschland bereits in den frühen 1980er

 Jahren begonnen, sich selbst zu organisieren und für sich Gebetsräume zu erschließen,
 führten aber bis Ende der 1990er Jahre ein politisches Schattendasein als ›Ausländer*in

nen‹. Der Scheikh benannte klar den kolonialen Blick auf die Arbeitsmigration »aus der
 dritten Welt« die – etwa in deutschen Schulbüchern für den Geschichtsunterricht – noch
 bis in die 2000er Jahre als »Armutswanderung« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 90–91) ge

rahmt wurde. Diese Wahrnehmung der Immigrierten als ungebildete und rückständige
 Bedürftige unterschlägt den Beitrag, welchen diese für den Wirtschaftsaufschwung der
 Bundesrepublik geleistet hatten und dient gleichsam der Konstruktion eines deutschen
 Selbstbildes als soziale Wohlstandsnation (ebd.). Onkel Ismail, der als Gastarbeiter mit
 18 Jahren aus Marokko nach Deutschland gekommen war, um im Bergbau zu arbeiten
 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

und der einer der Gründer der Al-Taqwa Moschee ist, sah die Verhältnisse aus einer an
deren Perspektive:1 

Allah subhāna wa-taʿālā, unser Herr, hat alles geplant. Guck mal, in Deutschland war 
man damals arm, die hatten keine Leute mehr. Und in Marokko die hatten genug Leute 
da, die keine Arbeit hatten. Und wer hat den richtigen Plan? Allah subhāna wa-taʿālā. 
(Ismail, 12.05.2019). 

Anders als die deutsche Geschichtsschreibung war Ismail sich des Beitrags, den die Gast
arbeiter für die Wirtschaft der an menschlichen Ressourcen armen Bundesrepublik leis
teten, sehr bewusst. Die politischen Handlungsbedarfe, welche sich aus ihrem Bleiben 
ergaben, wurden von staatlicher Seite jedoch nur unzureichend wahrgenommen (Bade, 
2013: 19). Die erste Generation, die ›Onkel‹ wie Ismael, Yusuf oder Osama, die den Grund
stein für die Moscheen in der Bundesrepublik gelegt hatten, wurde schlicht vergessen 
und die aus dieser verschleppten Integrationspolitik resultierenden Probleme – so die 
implizite Argumentation des Scheikh – werden heute den Jugendlichen angelastet, die 
im öffentlichen Raum als Störfaktor wahrgenommen würden. Dieser heute dominieren
de Blick auf muslimische Jugendliche ist Abdellatif zufolge maßgebliches Resultat der 
Anschläge auf das World Trade Center am 11. September 2001. 

Auch der türkeistämmige Abdullah, Mittvierziger, Oberarzt und Lehrer des ältesten 
Jungenkurses in der Al-Taqwa Moschee bestätigte die gravierenden Veränderungen nach 
9/11 und hob insbesondere die Verschiebungen in der öffentlichen Themensetzung und 
der Benennungspraxis von Muslim*innen hervor. 

Der 11. September hat alles verändert. Früher ging es um Kopftuch und Schweinefleisch 
essen, immer wieder, zum Beispiel im Philosophieunterricht. Und mit dem 11. Septem

ber hat das alles eine ganz andere Gewichtung angenommen. Da ging es auf einmal 
um ›Extremist‹ und ›Terrorist‹, ›Islamist‹, ›Wahhabit‹, ›Salafist‹ (Abdullah, 09.12.2018). 

Sei es zuvor in Diskussionen noch um religiöse Praktiken gegangen, wie das Verbot 
des Verzehrs von Schweinefleisch oder das öffentlich sichtbare Symbol des islamischen 
Kopftuchs, so sei das Sprechen über Islam seit 9/11 von den oben aufgelisteten Labels 
dominiert. Während Abdullahs Vater ein Leben im türkischen Diaspora Milieu geführt 
hatte, in welchem man bemüht war, die eigene Religiosität von der Gesellschaft ab
gewandt aufrecht zu erhalten, gehörte Abdullah selbst jener zweiten Generation an, 
die ihre muslimische Identität sichtbar in die Gesellschaft hineintrug. Während des 
Studiums stand er der salafistischen Szene nahe und betrieb Straßen-Missionierung 
(street-da’wa). Der gesellschaftliche Argwohn Muslim*innen gegenüber wurde nach 9/11 
indes behördlich in vielfältige konkrete Maßnahmen übersetzt. So schloss etwa die 
Universität, in der Abdullah seinerzeit sein Medizinstudium absolvierte, den bis dahin 
von muslimischen Studierenden gerne genutzten Gebetsraum. Und auch der öffentliche 

1 Die Honoratioren der ersten Generation werden von vielen jüngeren Brüdern mitʿammo angespro
chen, was im Arabischen gleichermaßen die Bezeichnung für Onkel väterlicherseits, wie auch eine 
allgemeine Respektsbezeichnung für ältere Männer ist. Viele Brüder in der Moschee sprechen sie 
auch auf Deutsch als Onkel an. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 43 

Aktivismus wurde schnell unterbunden, da es schlicht keine Informationsmaterialien 
mehr gab. 

Von jetzt auf gleich hatte weder die saudische Botschaft Koranübersetzungen verteilt, 
noch haben wir von den Moscheen Faltblätter bekommen. Wahrscheinlich gab es von 
oben Druck: ›Hier mit eurem Islam jetzt mal n bisschen Ruhe.‹ Und dann ist das alles 
versandet […]. Mein Papa hat gesagt, spätestens mit dem Studium musst du deinen 
Bart abmachen. So wirst du keine Anstellung finden in irgendeinem Klinikum. Nach 
dem 11. September – überleg mal – ich habe 2002 angefangen zu arbeiten. Ich hab’ 
gesagt, nein, das ist eine Prüfung von Allah. Wenn ich jetzt so undankbar wäre, dass 
ich mich verstelle… mir geht es nicht um den Bart. Wo ich nicht gerne mit dem Bart 
gesehen bin, da werden die mir auch nicht meine Gebete dulden! Und wo kein Gebet 
für mich ist, gibt es für mich auch keine Arbeit (ebd.). 

Nach Abschluss seines Medizinstudiums bewarb er sich in verschiedenen Krankenhäu
sern. In den Vorstellungsgesprächen formulierte er klar seine religiösen Bedürfnisse und 
erhielt schließlich seine heutige Stelle. Er darf im Krankenhaus beten und auch mit Bart 
operieren, sofern er diesen unter einer Sturmhaube verbirgt. 

Abdelkarim, ein weiterer Lehrer der Al-Taqwa Moschee, berichtete, wie sich Kollegen 
nach 9/11 plötzlich abwandten oder dass fremde Menschen ihn, der einen langen Bart 
und häufig den bodenlangen Qamis trägt, auf offener Straße als Taliban oder Bin Laden 
diffamierten. Es gebe zwar auch heute noch »diese Blicke«, doch sei es alles in Allem bes
ser geworden. Dennoch forderte er: »Diese Angst muss weg, diese Angst… du hast sofort 
Angst« (ebd.). Es ist Abdulkarims Sohn Bilal, der jenen Wunsch äußerte, der das Buch 
einleitet: Er wollte »normaler deutscher Muslim« sein. Bilal war 2001 noch nicht auf der 
Welt und doch sollte das Ereignis Einfluss darauf nehmen, wie er in seinem Geburtsland 
Deutschland wahrgenommen wird. 

Der 11. September rückte insbesondere jene Muslim*innen ins Rampenlicht, die 
sich in der Öffentlichkeit sichtbar als solche zu erkennen gaben, sei es durch das Kopf
tuch, oder die, wie Adulkarim oder Abdullah, optisch in das medial vermittelte Bild 
des Extremisten, Salafisten oder Terroristen passten. Hin und wieder vermutete auch 
ein*e Gesprächspartner*in, der Anschlag auf das World Trade Center sei ein Inside Job 
der USA gewesen, entweder zwecks Schaffung eines Vorwandes, in den Irak einzumar
schieren, um sich Zugang zu den dortigen Ölquellen zu verschaffen oder um im Sinne 
des Huntington’schen Kulturkampfes die Muslim*innen als Feindbild aufzubauen.2 Der 

2 Das Narrativ des Inside-Jobs scheint sich unter Muslim*innen hartnäckig zu halten, wurde mir ge
genüber allerdings nur sehr vorsichtig geäußert. Während meiner jüngeren Forschung zur Salafi
yya hingegen (2023), lernte ich (außerhalb des Feldforschungsortes) einen Gesprächspartner ken
nen, der dieses Narrativ glaubhaft abstritt. Er hatte Ende der 1990er Jahre das Islamische Zentrum 
Münster besucht, wo er zum inneren Kreis um den ägyptischen Dschihad-Ideologen Usama Ay
oub gehörte. Ayoub war enger Vertrauter des dschihadistischen Vordenkers Sayyed Imam al-Sha
rif, auch bekannt als Dr. Fadl, und arbeitete in Pakistan zusammen mit dem späteren Al-Qaida 
Gründer Aiman al-Zawahiri an der Organisation der arabischen Mujahedin für den afghanischen 
Widerstand gegen die sowjetische Invasion. Ayoub war in den 1990ern nach Deutschland geflohen 
und hatte bald das Zentrum in der westfälischen Universitätsstadt aufgebaut. Mein Gesprächs
partner bestätigte Kontakte Ayoubs zu Muhammad Atta, einem der Attentäter des 11. Septem

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Argwohn und die Verdachtslogik, die seit dem 11. September den gesellschaftlichen und 
politischen Blick auf Muslim*innen prägen, wirkt bis heute nach. Scheikh Abdellatif 
kritisiert die in der Gesellschaft mittlerweile dominante Assoziation von Terrorismus 
mit Muslim*innen, die maßgeblich durch die Medien konstruiert worden sei: 

Wenn ich sage Banane, dann denkst du an etwas krummes Gelbes. Wenn ich sage Au
to… Es kommen schnell Bilder in euren Kopf. Wenn ich sage Terrorismus, was kommt 
schnell in die Gedanken? Muslime! Wer hat das gemacht? Wer hat das gebaut? Medi

en! Das ist leider die Entwicklung. Menschen waren vorher gut, jetzt sind sie schlecht. 
Warum? Weil sie Muslime sind. Warum? Wegen der Bilder! (Abdellatif, 27.01.2019). 

Wenngleichder Blick auf Muslim*innen in Deutschland und Nordwesteuropa historisch 
von verschiedenen äquivalenten Alteritätsdiskursen geprägt ist – über den kolonialen 
Blick des Orientalismus (Said, 1978), den von Huntington (1993) beschworenen Kultur
kampf, oder die Integrationsdebatten und Anerkennungsdiskurse um die Jahrtausend
wende (Haddad, 2017: 19–36) – so war für meine Gesprächspartner*innen der 11. Septem
ber jener Punkt, der für das Alltagsleben und Erleben in der deutschen Gesellschaft eine 
tiefgreifende Zäsur bedeutete. Für die heutigen Eltern und Lehrer*innen der sogenann
ten zweiten Generation hatte sich mit dem Anschlag und dem im Folgenden durch die 
Bush Regierung ausgerufenen globalen War on Terror alles verändert: Arbeitskolleg*innen 
wandten sich ab, Karrierewege wurden versperrt, Gebetsräume geschlossen. Während 
es in den Migrationsdebatten bis dato um die Parallelgesellschaften von ›Asylant*innen‹ 
und Ausländer*innen ging, lässt sich nun eine Interessenverschiebung in Richtung Re
ligionszugehörigkeit verzeichnen und stellte fortan explizit die Muslim*innen ins Ram
penlicht, so dass manche Autor*innen von einer »›Islamisierung‹ der Integrationsdebat
ten« (Schubert und Meyer, 2011: 15) sprechen. Die Bilder, die diesen Prozess begleiteten 
und stimulierten, wurden seinerzeit noch weitestgehend durch das Fernsehen und die 
Printmedien verbreitet.3Die Versicherheitlichung des Blickes auf Muslim*innen hat sich 
seither nicht nur in den Sicherheitsbehörden und der Politik etabliert, sondern ist suk
zessive auch in das Bildungswesen, in die Wissenschaft und die pädagogische Praxis dif
fundiert (vgl. Hafez, 2014; Schiffauer, 2015b). Juschkat und Leimbach sprechen von ei
nem »hegemonialen Radikalisierungsparadigma« (2017), aus dessen Warte gerade jun
ge Muslim*innen als für Radikalisierung gefährdet und vice versa als gefährlich gese
hen werden (ebd.: 17). Für diese Assoziation von Terrorismus und Muslim*innen macht 
Scheikh Abdellatif maßgeblich den »Mediendiskurs Islam« (Karis, 2013:14) verantwort
lich.4 Für jene muslimischen Jugendlichen, die nach dem 11. September geboren wur

ber, und sei diesem auch persönlich im Münsteraner Zentrum begegnet. Atta war zweifelsohne 
im dschihadistischen Milieu in Deutschland vernetzt, was einen Inside Job des CIA zwar nicht aus
schließt, aber zumindest in Frage stellt. 

3 Sabine Schiffer weist etwa auf die Verwendung des Bildes ›Muslime im Gebet‹ hin und belegt, dass 
dieses sowohl für die Bebilderung von Berichten über das Gemeindeleben verwendet wird als auch 
zur Illustration extremistischer Aktivitäten (Schiffer, 2005: 24). 

4 Karis (2013) untersucht aus diskursanalytischer Perspektive das Islambild in der Berichterstattung 
der tagesthemen 1979 bis 2010 und stellt fest, dass dies nicht stabil ist, sondern aus konkurrieren
den Deutungsmustern besteht, die sich historisch wandeln. »Der Mediendiskurs Islam wird mithin 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 45 

den und die heute als Generation-Z bezeichnet werden, findet dieser Mediendiskurs Is
lam maßgeblich in digitalen Räumen und auf Social Media Plattformen im Internet statt 
und ist über das Smartphone allzeit zugänglich und abrufbar. Wie aber rezipieren diese 
jungen deutschen Muslim*innen den aktuellen Diskurs und wie positionieren sie sich 
gegenüber den kolportierten Bildern von Muslim*innen? Dieser Frage gehe ich nun an
hand der Beispiele von Zeynep, Bassem und Younes, die alle zur Zeit der Forschung 15 
Jahre alt waren und die zehnte Klasse besuchten, nach. Sie eröffnen gleichsam das so
ziodemographische Feld zwischen religiös distanzierten und religiös konsequenten jun
gen Muslim*innen sowie zwischen Türkei- und Marokkostämmigen, um welche sich die 
Moscheen in meinem Feldforschungsort zuvorderst bemühen und die im Fokus dieser 
Arbeit stehen. 

2. Generation Z zwischen den Extremen 

Bassem und Younes – schwimmen in der Meinungsflut 

Im März 2019 war ich der Einladung des 15-jährigen Younes gefolgt, ihn zuhause zu besu
chen. Ich hatte ihn während der Begleitung des Islamischen Religionsunterrichts an der 
Hauptschule Nord kennengelernt. Nun fand ich mich im Flur der Mietswohnung wieder 
und wurde der Familie vorgestellt, die aus dem Rif im Nordosten Marokkos stammt und 
sich als berberisch versteht. Younes hatte auch seinen Cousin Bassem ›zur Verstärkung‹ 
eingeladen und nachdem wir es uns zu dritt im Wohnzimmer bequem gemacht hatten, 
entwickelte sich ein Gespräch, das schnell eine eigene Dynamik annahm. So gewähr
ten die Jungen sich gegenseitig zwar nur begrenzt Raum für ausführliche Darstellungen 
etwa zur Geschichte ihrer Eltern oder eigener Lebenserfahrungen. Der dialogische Cha
rakter des Gesprächs, das gegenseitige Anknüpfen an die Gedanken des Anderen, die 
Kommentare und Einwände boten jedoch Aufschluss über die relevanten Themen und 
ihre Positionen dazu und illustrierte, was die Jugendlichen bewegt. Von etwaigen Fra
gen zu alltagsbezogenen Themen drifteten die Jungen immer wieder in Diskussionen 
miteinander ab und schwenkten zu großen politischen und religiösen Fragen, zu denen 
sie eifrig auf dem Smartphone nach YouTube-Videos recherchierten, um das Erzählte zu 
demonstrieren oder zu validieren. Während Bassem oft die Agenda setzte und hitzköp
fig verschiedene Belange zur Sprache brachte, kommentierte Younes meist besonnener 
und relativierte bisweilen die Vorstöße seines Cousins. 

Younes und Bassem beschrieben sich selbst als wenig religiös. Sie berichteten eher 
beiläufig, dass sie zwar im Alter von 11 bis 13 den Unterricht in der Al-Taqwa Moschee 

[…] als der Ort angesehen, an dem gesellschaftliches Wissen über den Islam diskursiv produziert 
wird. Bei diesem Wissen handelt es sich […] ausdrücklich nicht nur um jene Islam-Klischees und 
Stereotype, deren Vorhandenseinin der Forschung oftmals beklagt wird, sondern auch um solche 
Konstrukte,deren Vorhandensein die Forschung als Ausweis einer ›ausgewogenen‹ Darstellung be
grüßt« (Karis, 2013: 14). Der Mediendiskurs erschafft also nicht nur ›Radikale‹ und ›Salafisten‹, son
dern ebenso die ›liberalen‹ oder ›gemäßigten Muslim*innen‹, »die ›Parallelgesellschaft‹ ebenso, 
wie die ›gelungene Integration‹« (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

besucht, aktuell aber die Religion, die ihre Eltern noch ›streng‹ lebten, eher flexibel prak
tizieren würden. Man sei halt ›moderner‹ geworden und Party gehöre eben auch da
zu, meinte Younes. Indes echauffierte sich Bassem leidenschaftlich etwa über Mitschü
ler*innen, die im Hauswirtschaftsunterricht auf die Einhaltung islamischer Speisege
bote bestünden und das von der Lehrerin im Supermarkt gekaufte Fleisch ablehnten, 
denn Deutschland sei »immer noch christliches Land.« (Bassem, 26.03.2019). Auch kri
tisierte er den Unwillen oder die mangelnden Fähigkeiten türkischer Bürger*innen, die 
Landessprache zu sprechen: »Ich gehe bei Erdemli [türkischer Supermarkt] rein und 
nicht einer redet Deutsch. Was ist das?! Keiner kann Deutsch, obwohl du in Deutsch
land bist!« (Ebd., Anm. d. Verf.). Die beiden marokkostämmigen Jungen sprachen, wie 
auch der am Anfang des Buches genannte Bilal fast ausschließlich Deutsch. Tamazight 
(bzw. Tarifit, den Tamazight-Dialekt des Rif), die Muttersprache ihrer berberischen El
tern oder das marokkanische Arabisch verstanden sie, sprachen diese hingegen allen
falls rudimentär. Die deutsche Sprache war für sie somit ein zentrales Identifikations
moment als marokkostämmige Deutsche und sie forderten die Beherrschung auch von 
türkei- und marokkostämmigen Bürger*innen ein. Auch im Umgang mit der Religion 
erwarteten die Jungen, die selbst nicht beteten oder im Ramadan fasteten eine Anpas
sungsleistung von praktizierenden Muslim*innen. So müsse man in dem christlichen 
Land flexibel mit der Einhaltung islamischer Normen umgehen. Mit diesem Argumen
tationsgang reproduzierten sie jene Topoi der bundesrepublikanischen Integrationsde
batten, in welchen Muslim*innen noch immer als Fremde von der Gesellschaft ausge
schlossen werden und sich im Gastgeberland zu assimilieren hätten. Trotz dieser Di
stanzierung von den religiös und ethnisch geprägten migrantischen Milieus lässt sich 
auch ihre Identität als Muslim*innen mobilisieren, wie sich einige Minuten später zeig
te. Das Gespräch kehrte wieder zum Moscheeunterricht in der Al-Taqwa Moschee zu
rück und Younes dachte laut darüber nach, wie sein damaliger Lehrer hieß, als Bassem 
das Wort ergriff, um das Gespräch in eine andere Richtung zu lenken: 

Bassem: »Mich regt immer auf, wenn ich in den Medien höre … also immer, wenn 
irgendwas passiert, die ziehen immer über die Religion her. Wenn irgendein musli

mischer Täter irgendwas gemacht hat: ›Islamischer Mann!‹, ›islamischer Mann!‹. Und 
das zieht einen so in den Dreck. Sie müssen doch nicht die Religion in eine Tat rein
ziehen. Das war einfach ein Hund und fertig aus. Eine Frau abgestochen, einen Mann 
abgestochen – war als Mensch ein Hund, aber das hat nichts mit seiner Religion zu 
tun. Sowas gibt’s auch im Christentum. Sowas gibt’s auch im Judentum, sowas gibt’s 
überall. Und dann muss man in den Medien doch nicht so die Religion reinziehen. 
Keine einzige Religion sagt: ›Stich eine Person ab oder töte Ungläubige!‹ So ein Mann, 
der auf die Straße geht und sagt: ›Islam heißt Unterdrückung und Unterwerfung…‹«. 
Younes unterbricht Bassem: »Ah! Kennen Sie Michael Stürzenberger?5 (Beginnt auf dem 
Smartphone zu suchen.). Ich gucke mal grad ein bekanntes Video von dem. Ich klicke 
jetzt irgendwas an, okay? Vom Sehen her muss man den eigentlich kennen, weil… 
(spielt ein Video ab, redet aber weiter, ohne dass wir dazu kommen, auf den Inhalt zu hören). 

5 Ich hatte Younes oft gebeten, mich zu duzen, was ihm in der Schule zumeist gelang. Auch Bassem 
hatte ich es angeboten, doch da wir uns erst an jenem Tag kennengelernt hatte, gelang es ihm 
nicht und auch Younes fiel wieder in die gewohnte Anrede Erwachsenen gegenüber zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 47 

Der hetzt gegen den Islam. Also der will, dass der Islam aus Deutschland entfernt 
wird«. (Protokoll, 26.03.2019). 

Durch die wahrgenommene Fokussierung der Medien auf ›den islamischen Mann‹, 
der immer dann im Mittelpunkt stehe, wenn »irgendein Moslem irgendwas gemacht 
hat« (Bassem, 26.03.2019), fühlen sich die Jungen, auch als Muslime angesprochen und 
»in den Dreck« (ebd.) gezogen. Wenngleich etwa Bassem kurz zuvor harsche Kritik an 
konsequent praktizierenden Mitschüler*innen geübt hatte, mobilisierte der Gedanke an 
die mediale Repräsentation von Islam und Muslim*innen die Selbstpositionierung als 
Muslim.6 Ihren Unmut darüber, wie sie als muslimisch gelesene junge Männer etwa von 
dem genannten islamfeindlichen Rechtspopulisten Michel Stürzenberger porträtiert 
werden, brachten sie deutlich zum Ausdruck.7 Auch von anderen Jugendlichen gleichen 
Alters, wie etwa dem türkeistämmigen Samet, den ich kennenlernte, als ich die in der 
Einleitung (Abs. 2.3) genannten Jungen Mesut und Erkan im Oktober 2018 zum Schischa 
rauchen in den Park begleitete, wurde der Islamkritiker als Provokateur wahrgenommen 
(Samet, 15.10.2018). »Der Typ steht in Fußgängerzonen und schimpft auf Islam! Weil er 
keine Muslime kennt und sie auch nicht kennenlernen will!« (ebd.), erklärte Samet. Um 
mir Stürzenbergers Rhetorik zu demonstrieren, rief auch er auf dem Smartphone ein 
YouTube-Video auf, in welchem der Rechtspopulist an einer Straßenecke steht und in 
ein Mikrofon skandiert: 

… jeder Türke und jeder Moslem, der wirklich friedlich und integriert und moderat ist, 
müsste sich dafür einsetzen, dass die ganze Gewalt und das Töten und die Frauenun

6 Als Beispiele sei etwa die Berichterstattung über verschiedene dschihadistisch motivierte Terror
anschläge oder die sexuellen Übergriffe der Silvesternacht 2015 überwiegend durch nordafrikani
sche junge Männer in Köln genannt, an welche sich heftige Debatten über männliche Geflüchtete 
aus mehrheitlich islamischen Ländern angeschlossen hatten. Innerhalb der Ethnologie kam es et
wa zu einem kurzen Schlagabtausch zwischen Susanne Schröter und Samuli Schielke (18.07.2018). 
Schröter ist eine der dominantesten Stimmen der deutschen Islamdebatte und fällt zuvorderst 
durch islamkritische Beiträge in bevorzugt konservativen Medien auf, in denen sie Kopftuchzwang 
und das ›islamistische Patriarchat‹ anprangert. Schielke warf ihr in seiner Replik auf einen Arti
kel zu Kölner Silvesternacht in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (Schröter, 12.06.2018) einen 
kulturalisierenden Impetus vor und attestierte: Ihre Thesen gelten in Fachkreisen als übertrieben 
zugespitzt, analytisch schwach, und zum Teil als sachlich falsch.« (Schielke, 18.07.2018). 

7 Michael Stürzenberger (*1964) ist ein rechtspopulistischer Agitator und gilt dem Landesamt für 
Verfassungsschutz Bayern als die »zentrale Person der verfassungsschutzrelevanten islamfeindli

chen Szene in Bayern« (Bayerisches Staatsministerium des Innern, für Sport und Integration 2020, 
215). Er verbreitet seine Thesen über den islamfeindlichen Blog Politically Incorrect oder die You
Tube Kanäle Michael Stürzenberger oder EWO-Live (Europäischer Widerstand-Online), war Bundes
vorsitzender der rechtspopulistischen Partei Die Freiheit und trat bei Veranstaltungen verschie
dener PEGIDA Lokalgruppen auf (ebd. 215–216). Der Verfassungsschutz beurteilt Stürzenbergers 
Aktivitäten wie folgt: »Derartige kollektive Stigmatisierungen von Muslimen und ihres Glaubens 
überschreiten die Grenzen einer sachlichen und auf eine geistig-kulturelle Auseinandersetzung 
abzielenden Kritik am Islam. Aufgrund der darin zum Ausdruck kommenden pauschalen Diffa
mierung einer bestimmten Bevölkerungsgruppe als aggressiv und gefährlich richten sie sich ins
besondere gegen die im Grundgesetz verbriefte Garantie der Menschenwürde (Art. 1 GG) sowie 
gegen das Grundrecht der Religionsfreiheit (Art. 4 GG).« (Ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terdrückung und die Scharia gestrichen werden! Gestrichen werden aus dem Koran! 
(Malarich, 16.04.2013, 0:21 – 0:40).8 

Hier manifestiert sich die Klaviatur, auf welcher der Redner seine Polemik zum Klingen 
bringt: Wer sich nicht proaktiv und lautstark von vermeintlich islamisch legitimierter 
Gewalt distanziert, der steht unter Verdacht, derartiges schweigend gutzuheißen oder 
willentlich zu fördern. Stürzenberger schürt bewusst Ängste vor einer Unterwanderung 
und Islamisierung Deutschlands und inszeniert Muslim*innen pauschal als Gefahr für 
die Demokratie. Anders, als Samet hatten Bassem und Younes nicht die Zeit, das auf dem 
Smartphone gefundene Video des Rechtspopulisten gemeinsam mit mir anzuschauen, 
denn Bassem fand in seinen vom YouTube-Algorithmus vorgeschlagenen Videos gleich 
ein anderes, das vorzuspielen ihm wichtiger erschien: 

Guck mal! Das ist jetzt eine Szene aus einem Film. Das ist so ein Mann, der ist so IS, 
…wie heißt das? Islamist! 
[Die Szene zeigt einen Mann mit Glatze und langem weißen Bart, der in ein dunkelgraues Ge
wand gekleidet auf der Bank in einer Gefängniszelle sitzt.] Und der Mann daneben, der hat 
auch sowas an, da meinten sie [die Polizei im Film] auch direkt Moslem. Der wurde 
auch so behandelt, als wäre er ein Islamist. Deswegen wurde er auch gefangen genom

men (Bassem, 26.03.2019; Anm. d. Verf.). 

Wir schauten uns das Video an. Die nächste Einstellung zeigte einen Mann mit gestutz
tem Oberlippenbart in khakifarbenem Hemd der ebenfalls allein in seiner Zelle auf einer 
Pritsche sitzt. Drei Männer im Anzug betreten den Trakt und begeben sich in die Zelle 
des Mannes, den Bassem als Islamisten bezeichnete. Auch ohne Kontext des Films wird 
deutlich, dass es sich um Polizisten oder Agenten eines Geheimdienstes handelt. Einer 
der Männer wendet sich an den Islamisten und brüllt. 

Polizist: »Sag mir, für wen du arbeitest! Wer erteilt dir die Befehle, du skrupelloses 
Scheusal?« 
Der Islamist antwortet in ruhigem und bestimmtem Ton: »Allah ist mein Befehlsgeber. Ich 
führe einen heiligen Krieg.« 
Der Polizist brüllt: »Was genau soll an dem Entführen und Ausrauben von Moslems, 
sie lebendig zu begraben und ihre Kehle durchzuschneiden heiliger Krieg sein, ver
dammt?! Mieses Stück Dreck!« 
Islamist: »Der Koran befiehlt uns, dass wir so lange unermüdlich weiterkämpfen, bis 
jeder ein Moslem ist. Der Prophet Muhammad bekämpfte die Feinde Allahs bis zum 
Lebensende. Tapfer setzte er sein Schwert für Allah ein. Und wir tun es ihm gleich.« 
Der Zellennachbar schaltet sich zur Verwunderung aller in das Gespräch ein und erwidert 
dem Islamisten: »Muhammad war niemals Verursacher eines Krieges. Allah riet ihm 
zur Weisheit in seinen Taten! Und er trug ihm auf, dies weiterzuverbreiten. Dschihad 
bedeutet, man möge den Weg Allahs gehen, während man auf der Suche nach der 
Wahrheit ist. Unser Prophet kämpfte nur, wenn er von Feinden angegriffen wurde, um 

8 In dem Video tritt der Islamkritiker bei einer Kundgebung der rechtspopulistischen Partei Die Frei
heit am 13.04.2013 in München auf und agitiert gegen die geplante Errichtung eines Islam-Zen

trums (Malarich, 16.04.2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 49 

zu überleben. Er verteidigte seine Ehre und seine Besitztümer. In seinen gesamten 23 
Jahren als Prophet kämpfte er nur für zwei Monate… Möge Allah uns unsere Sünden 
vergeben.«9 
Das Video ist zu Ende und Bassem legt das Smartphone in den Schoß. 
Bassem: »Hört sich viel weiser an als das, was der Islamist da sagt« (Protokoll, 
26.03.2019). 

Offensichtlich war Bassem beeindruckt von der Gegenrede des Zellennachbarn im Video, 
welche dieser an den Islamisten und gegen dessen Verständnis von Dschihad richtet.10 
Ich nutzte das Stichwort ›Islamist‹ und fragte die Jungen, ob ihnen der Begriff ›Salafis
mus‹ geläufig sei. Nicht nur war der Begriff ihnen bekannt; Younes gestand auch sei
ne Sympathien für den wohl prominentesten salafistischen Prediger Pierre Vogel, wor
aufhin Bassem umgehend seine Abneigung diesem gegenüber betonte. Auch die 2016 
verbotene Lies!-Kampagne – in deren Rahmen Anhänger der Salafiyya Mitte der 2010er 
Jahre vor Schulen und in Fußgängerzonen deutsche Übertragungen des Koran verteilt 
hatten – und ihr Gründer Ibrahim Abou-Nagie waren Younes bekannt, dieser sei aber 
»…zu krass! Der sagt: Ja, du bist in der Hölle, du bist in der Hölle! Du, du, du ungläubig! 
Alle in die Hölle!« (Younes, 26.03.2019). Younes hatte sich offensichtlich mit den Positio
nen der beiden Salafisten beschäftigt, unterschied er doch zwischen dem eher politisch- 
missionarischen Aktivismus des Pierre Vogel und dem Takfirismus (abgeleitet von takfir; 
jdn. für ungläubig erklären) von Abou-Nagie. 

Es dauerte etwa eine halbe Stunde, bis Bassem und Younes ein Ereignis ins Gespräch 
brachten, das zu damaligem Zeitpunkt wohl keine*n meiner Gesprächspartner*innen 
unberührt gelassen hatte und dass, so nehme ich an, implizit die vorherigen Themen

setzungen stimuliert hatte. Am 15. März 2019 – elf Tage vor unserem Treffen bei Younes 
zuhause – verübte ein australischer Rechtsradikaler einen Anschlag auf zwei Moscheen 
im neuseeländischen Christchurch und erschoss 51 Menschen, die sich zum Freitags
gebet versammelt hatten. Er hatte sich während der Tat per Helmkamera gefilmt und 

9 Der oben aufgeführte transkribierte O-Ton des Videos entstammt der Audioaufzeichnung des Ge
sprächs. Unter dem von den Jungen verwendeten Link war das Video nicht mehr vorhanden. Es 
handelte sich um einen Ausschnitt aus dem türkisch-amerikanischen Spielfilm Fünf Minarette in 
New York [Originaltitel: New York’ta 5 Minare], 2010, 1:26:02-1:27:25. 

10 Der Begriff ›Dschihad‹ stammt aus dem Arabischen und bedeutet ›Bemühung‹ oder ›Anstrengung‹ 
(Damir-Geilsdorf, 2023: 20). Im Koran hat der Begriff unterschiedliche Bedeutungen, die in der 
klassischen Rechtswissenschaft in mit den Kategorien des ›großen‹ Dschihad (ǧihād al-ʾakbar) und 
des ›kleinen‹ Dschihad (ǧihād al-ʾaṣġar) gefasst werden. Das Konzept des großen Dschihad, das 
auch als »Dschihad der Seele« (ǧihād an-nafs) bezeichnet wird, zielt auf »das Bemühen, den eige
nen Glauben zu stärken und gegen eigene unlautere Eigenschaften, Verhaltensweisen und Gefüh
le anzugehen« (ebd.). Das Konzept des kleinen Dschihad (ǧihād as-sayf, physischer Kampf mit dem 
Schwert) bezieht sich auf militärisches Vorgenhen etwa zur Verteidigung islamischen Territoriums 
gegen Eroberung oder Besatzung oder auch zu dessen offensiver Erweiterung (ebd.). Das Gros der 
zeitgenössischen islamischen Gelehrten erachtet den militärischen Dschihad heute nur im Ver
teidigungsfall als legitim (ebd.). Zentral für dieses Verständnis ist ein Koranvers, demzufolge es 
keinen Zwang in der Religion gibt. Gruppierungen des dschihadistischen Spektrums stützen ihre 
Ideologie indes nur auf Verse, die zum Kampf auffordern. Diese seien später offenbart worden und 
hätten somit frühere, die sich gegen den Kampf aussprechen, ungültig gemacht (ebd. 20–21). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

das 17 Minuten lange, von gamification-Ästhetik und roher Brutalität charakterisierte Vi
deo, im Netz veröffentlicht, wo es sich unverzüglich viral verbreitete.11 Facebook gab an, 
in den ersten 24 Stunden nach der Tat etwa 1,5 Millionen Kopien des Videos aus dem 
Netzwerk gelöscht zu haben (Hein, 18.03.2019). Bassem und Younes erklären, dass das 
Christchurch-Attentat sie in einer Annahme bestärkt habe, von welcher sie angesichts 
der politischen Verwerfungen der Welt zunehmend überzeugt waren: 

Younes: »Wir reden immer gerne über Politik. Und wir haben uns gedacht, Erste Welt

krieg gab’s schon, Zweite Weltkrieg gab’s schon. Und wir haben uns überlegt, wenn 
man jetzt die Politik der anderen Länder sieht, wird’s auch den Dritten Weltkrieg ge
ben.« 
Bassem: »Merkt man doch. Guck mal, wie viel Krieg. Guck mal, was passiert. Die einen 
gehen auf Kirche drauf und zerstören das Christus Dings, der andere geht mit vollauto
matischen Waffen in eine Moschee und ballert die Leute da ab. Und das geht immer so 
weiter. Wenn ich dich schlage, schlägst du zurück. Das geht immer so weiter, bis einer 
am Boden liegt. Und dann ist vorbei.« 
Younes: »Ausgerechnet Neuseeland. Also ich persönlich kannte Australien, aber Neu
seeland habe ich mal so von gehört, aber…nee, und so ein unbekanntes Land wurde 
angegriffen. Sowas… Das war ein Zeichen!« 
Bassem: »Boah aber wie die reagiert haben, ne. So muss jeder Mensch reagieren. Die 
[Premierministerin Jacinda Ardern] trug so Kopftuch…sogar die Polizisten. Vor sowas 
habe ich richtig Respekt. Ich würde zu jedem einzelnen gehen und seine Hand küs
sen. Biker-Gangs gehen vor Moschee und sagen: ›Wir passen auf, während ihr betet.‹ 
Ein Mann, der sah aus wie ein Christ, nimmt so ein Schild und schreibt drauf: Ihr seid 
meine Brüder, geht ihr beten, während ich Ausschau halte… Ich kriege wirklich Gänse
haut.« 
MK: »Was habt ihr denn gedacht, als ihr das erste Mal davon gehört habt?« 
Bassem: »Also ehrlich gesagt, ich war mit meinem Vater im Auto. Und dann kam so eine 
Nachricht von seinem Handy. Stand da so: 46 Menschen in Neuseeland erschossen, in 
Moschee. Da dachte ich so: Boah, krass…da habe ich erstmal gefragt: Papa, ist Neusee
land in Deutschland? (lacht) Hat der mich erstmal ausgelacht. Dann hat mich das nicht 
mehr gejuckt, ganz ehrlich. Aber danach wurde mir so ein Video geschickt. Kennen Sie 
das Video?« (Transkript, 26.03.2019; Anm. d. Verf.). 

Ich hatte das Video des Attentäters bereits in den sozialen Medien angezeigt bekommen, 
die ersten Sekunden angeschaut und abgeschaltet, nachdem ich realisiert hatte, dass es 
wirklich die Ermordung von Menschen aus der Täterperspektive zeigt. Ich verneinte die 
Frage entsprechend. Unter den Jugendlichen, mit denen ich im Frühjahr 2019 in Kontakt 
stand, hatten viele das Video auf dem Smartphone gespeichert oder konnten es gleich 
online aufrufen, manche hatten es sogar weiterverbreitet und die meisten hatten es an
gesehen. 

11 Gamification bezeichnet die Verwendung von Design Elementen wie sie in Videospielen Verwen
dung finden, in nicht-gaming Kontexten (Deterding et al. 2011). Im Falle des Christchurch Vide
os, wie auch verschiedener dschihadistischer Anschlagsvideos verwenden die Produzierenden die 
Optik sog. Ego Shooter-Videospiele. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 51 

Während Bassem die vom Handy abgelesene Nachricht des Attentats nicht weiter in
teressiert hatte, wurde erst durch die Konfrontation mit der audiovisuellen Dokumen
tation des Tötens die Aufmerksamkeit der Jungen für den Anschlag geweckt. Das Video 
scheint maßgeblich die kognitive Öffnung für die individuelle Betroffenheit als auch ein 
Interesse an den gesellschaftlichen Reaktionen gefördert zu haben. So bewunderte Bas
sem die Solidarität der Neuseeländer*innen die sich etwa im Kopftuch der Präsidentin, 
das sie zum Kondolenz-Besuch in der Moschee angelegt hatte, oder der Wache durch 
Biker-Gangs vor den Moscheen ausdrückte. In der Hochachtung des Jungen für die öf
fentliche Solidaritätsbekundung formulierte er, wie ich meine, auch den Wunsch nach 
einem Miteinander von Muslim*innen und nicht-Muslim*innen für den eigenen Alltag 
in der Bundesrepublik – und kritisierte letztlich das Fehlen desselben. 

Das Gespräch mit Bassem und Younes illustriert die Komplexität und Vielfalt der 
Identifikationen und Selbstpositionierungen zweier fünfzehnjähriger als muslimisch 
gelesener Jungen in der deutschen mediatisierten Gesellschaft. Sie charakterisierten 
sich selbst als wenig religiös, da sie moderner seien als die Generationen vor ihnen. In 
ihrer Kritik an den mangelnden Kompetenzen oder der Weigerung vieler Türkei- und 
marokkostämmiger Migrant*innen, Deutsch zu sprechen, manifestiert sich die Rele
vanz, welche die Sprache als identifikatorisches Moment für die Jungen hatte. Da sie die 
Sprachen Marokkos – Tamazight und Arabisch – nur noch rudimentär beherrschten, 
war ihre Muttersprache Deutsch. Durch die Übernahme der Rahmung Deutschlands 
als christliches Land, an welches sich Muslim*innen anzupassen hätten, reproduzierten 
sie auch einen Alteritätsdiskurs der Integrationsdebatten. Die mediale Verdichtung 
dieser Debatten in der Fokussierung auf den ›islamischen Mann‹ empfanden die Jungen 
indes als Demütigung, was ihre Selbstpositionierung als Muslime erst mobilisierte. Da 
diese mitnichten gefestigt war, griffen sie als Hilfestellung für die Meinungsbildung 
auf die Videoplattform YouTube zurück, die mittlerweile allgemein eine große Relevanz 
als »Wissensplattform« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 4) erlangt hat. YouTube bietet 
den User*innen allerdings keine rundum neutralen Ergebnisse an, sondern beeinflusst 
das Nutzungserlebnis mit automatisierten Empfehlungsalgorithmen, die auf Grund
lage von Schlagworten, bisherigem Nutzungsverhalten sowie den Standortdaten von 
User*innen weitere potenziell interessante Inhalte vorschlagen (Ernst & Schmitt, 2020: 
27). »Algorithmen können nicht nur die Art, Diversität und Relevanz von Informationen 
beeinflussen, sondern indirekt auch das gesellschaftliche Klima und die öffentliche 
Meinung« (ebd.). Wie etwa Baaken, Hartwig & Meyer (2019) in ihrer Untersuchung der 
»Peripherie des religiös begründeten Extremismus auf YouTube« aufzeigen, neigt der 
Empfehlungsalgorithmus im Interessengebiet Islam dazu, extremistische Inhalte zu 
befördern, indem er auf unverfängliche Suchanfragen auch Content extremistischer 
Urheber*innen vorschlägt. Die Themensetzungen der Jungen – begonnen bei der Dar
stellung des islamischen Mannes als gewaltaffin hin zum Islamkritiker Stürzenberger 
weiter zur argumentativen Auseinandersetzung mit einem Dschihadisten im Filmaus
schnitt – fand maßgeblich in Interaktion mit YouTube statt. Die inhaltlichen Sprünge 
des Gesprächsverlaufs weisen, so nehme ich an, auf die Polarisierung des öffentlichen 
Informationsangebots zu Islam im Internet zwischen extremistisch-islamfeindlichen 
und islamistischen Positionen hin. Diese Extrempositionen stehen in reziproker Be
ziehung zueinander, begünstigen und verstärken sich also gegenseitig. Angesichts der 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

kaum überschaubaren Meinungsvielfalt beschrieb Bassem mit resigniertem Unterton 
die große Verunsicherung, mit der junge Menschen als User*innen der vielfältigen 
online verfügbaren Medienformate konfrontiert sind: »Das ist so schwer, ne!? Diese 
Politiksache! Ich bin mir auch nicht zu hundert Prozent sicher bei meinen Äußerungen. 
Also zu hundert Prozent kann man sich nicht sicher sein, weil das sind einfach nur 
Meinungen, Vermutungen, Theorien, Mythos, sowas« (Bassem, 26.03.2019). 

Das hier dargelegte Gespräch mit Bassem und Younes demonstriert das Spannungs
feld identifikatorischer Bezüge, das sich zwischen ihrem Heimatland Deutschland, den 
an den Herkunftsländern der Eltern orientierten migrantischen Milieus, der entspre
chenden Sprachen und religiösen Orientierungen und dem islamfeindlichen öffentli
chem Diskurs auftut und in dem die Jungen navigieren, sich positionieren und versu
chen, eine Meinung zu bilden. 

Zeynep – kein Problem solange wir nur putzen 

Zeynep ist eine türkeistämmige, zur Zeit der Forschung 15-jährige junge Frau, die ich 
im Rahmen der Teilnahme am islamischen Religionsunterricht des zehnten Jahrgangs 
am Goethe Gymnasium kennenlernte. Sie zeigte sich vom Interesse des nicht-musli
mischen Besuchers an ihrer Religion fasziniert und suchte im Schulalltag immer wie
der den Raum für ein Gespräch. Als Zeynep sich mir vorstellte, betonte sie bereits, dass 
ihr »Religion sehr wichtig ist, sogar wichtiger als alles andere!« (Zeynep, 19.02.2019). 
Zeynep war in der Mädchenabteilung (kadınlar gençlik teşkilatı) der zur Milli Görüş gehö
rigen Sultan Mehmet Moschee aktiv. Die Moschee, ihr Zuhause, der Freundeskreis und 
die Nachbarschaft konstituierten jenes religiöse und türkischsprachige Milieu, das Bas
sem oben für seine mangelnde Anpassungsbereitschaft so scharf kritisiert hat. Zeyneps 
Freizeitgestaltung war überwiegend an der Religionsausübung orientiert und fand zu
meist im Kontext der Moschee und der Mädchengruppe statt. Sie betete, fastete im Ra
madan und hatte bereits eine kleine Pilgerfahrt (umra) nach Mekka unternommen, von 
der sie begeistert berichtete. Das Kopftuch hatte sie gegen den Willen ihrer Eltern schon 
in der fünften Klasse angelegt, da auch andere Mädchen damit begonnen hatten. Rück
blickend sieht sie diese Entscheidung kritisch, da sie aus bewussten Beweggründen ge
troffen werden solle und nicht, um der sozialen Erwartungshaltung der peer-group und 
dem Wunsch nach Zugehörigkeit zu entsprechen. Auch sei sie mittlerweile der Stigma
tisierung und der gesellschaftlichen Exklusionsmechanismen gewahr, mit welchen ›be
deckte‹ Frauen in der deutschen Gesellschaft konfrontiert seien: 

Vor allem Arbeit ist so das Thema. Man kann ja zum Beispiel mit Kopftuch nicht Poli
zistin werden – in der Türkei geht das. Aber das sind halt die Regeln. Wir setzen uns oft 
damit auseinander und so planen wir auch unsere Zukunft. Was will ich studieren? Wie 
habe ich gute Möglichkeiten, trotzdem mit Kopftuch zu arbeiten? (Zeynep, 19.02.2019). 

Das Tragen des Kopftuchs als sichtbare Performanz der islamischen Identität wird in der 
als modern verstandenen hegemonialen Öffentlichkeit gemeinhin mit Rückständigkeit, 
Ignoranz und Unterwürfigkeit muslimischer Frauen assoziiert (Göle, 2004: 24). Demge
mäß weist Deutschland einen der höchsten Grade struktureller Diskriminierung kopf

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 53 

tuchtragender muslimischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt auf (Weichselbaumer, 2016: 
17).12 Wie Bassem und Younes bekräftigte auch Zeynep ihre Aussage durch den Rückgriff 
auf digitalen Content, den sie auf dem Smartphone aufrief. Sie präsentierte mir ein Me
me, das auf Instagram zirkulierte und dessen Text sie mir vorlas: »Das Kopftuch war kein 
Problem, solange die Frauen nur geputzt haben. Dann haben sie sich weitergebildet und 
dann wurde es zu einem Problem. […] Das finde ich auch!« (Zeynep, 19.02.2019). Die
se strukturelle Diskriminierung wird, wie mir auch Zeyneps Kopftuch tragende Freun
dinnen erklärten, bei der Berufswahl schon lange im Vorfeld strategisch einkalkuliert 
(Protokoll, 27.02.2019) und mindert, wie Zeyneps Beispiel demonstriert, keineswegs die 
Ambitionen, den höheren Bildungsweg zu beschreiten. Vielmehr scheint die Partizipa
tion am öffentlichen Bildungssystem für sie der Weg zu sein, um sich als Teilnehmende 
in der Gesellschaft zu verorten. So seien »alle in einer Gesellschaft. Aber auch wenn wir 
anders aussehen, auch wenn wir eine andere Religion haben, wir sind in einer Gesell
schaft. Parallel…? Okay, das kann man so sehen, Schulleben und Freizeitleben. Aber das 
ist bei jedem so« (Zeynep. 19.02.2019). Zeynep deutet den Begriff der Parallelgesellschaft, 
deren Errichtung Muslim*innen oftmals vorgeworfen wird, um und konzipiert hier ei
ne legitime Parallelität des gesamtgesellschaftlichen Raumes der Schule einerseits und 
andererseits der privaten Sphäre, deren Ausgestaltung letztlich der Freiheit der Einzel
nen unterliege. Sie forderte somit implizit das im Grundgesetz verbriefte Gleichheits
versprechen für sich ein. Trotz der Diskriminierungserfahrungen in Deutschland, der 
türkischen Muttersprachlichkeit und der familiär potenziell gegebenen Anschlussmög
lichkeiten für ein Leben in der Türkei sei eine Auswanderung dorthin keine Option für 
sie, da sie in Deutschland geboren und zuhause ist. 

Zeyneps eben genannter Verweis auf Instagram lenkte das Gespräch schließlich auch 
auf die Rolle der Medien für das Islambild in Deutschland. Sie kritisiert grundsätzlich die 
Berichterstattung, lenkt ihre Kritik indes aber schnell auf jene, welche der populistischen 
Islamkritik durch Gewalt und Terror letztlich ihre Motive liefern. Das Bild in den Medien 
sei demnach 

nicht gut, weil das einfach Vorurteile sind. Beispielsweise zum Thema IS. Es ist einfach 
so: Alle IS-Anhänger sind Muslime, aber nicht alle Muslime sind IS-Anhänger. Also die 
[IS] denken, dass die selber die Scharia ausüben, wie es im Koran steht. Ist aber nicht 

12 In Konsequenz, so belegt Doris Weichselbaumer (2016), müssen muslimische Frauen mit türki
schem Namen, die auf dem Bewerbungsfoto Kopftuch tragen 4,5-mal mehr Bewerbungen versen
den, um dieselbe Anzahl an Einladungen zum Bewerbungsgespräch zu erhalten, wie eine Bewer
berin ohne Kopftuch und mit deutschem Namen (Weichselbaumer, 2016: 17). Weichselbaumer be
zieht sich für diese Feststellung auf einen Literaturüberblick bei Hofer et al. (2013: 20ff.), welche 
die Diskriminierung von Migrant*innen auf dem österreichischen Arbeitsmarkt untersucht haben. 
Sie konstatiert einen der höchsten Grade struktureller Diskriminierung kopftuchtragender mus

limischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt in der Literatur zu experimenteller Diskriminierungsfor

schung (ebd. 2016: 17) und konkludiert: »To German employers, migrants represent an outgroup, 
which may lead to their rejection. Social Identity Theory predicts that women wearing the head
scarf should be particularly negatively affected, as they signal a strong identification with the Mus

lim outgroup and may be perceived as particularly distant. […] If integration is to succeed, the ex
isting discrimination in the labor market needs to be eliminated« (Weichselbaumer, 2016: 18). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

so. Nimm zum Beispiel die Kriegsverse. IS interpretiert das einfach selber und die Me

dien berichten dann schlecht über den Islam, wenn es zum Beispiel einen Anschlag 
gibt. Aber das hat auch eine Vorgeschichte. Ich glaube, dass an den Menschen eine Ge
hirnwäsche ausgeübt wird, denn die Religion ist zwar sehr wichtig, aber man würde 
niemanden umbringen dafür. Im Islam und ich glaube auch in den anderen Religio
nen, ist es ja so, dass Mord eine sehr große Sünde ist und das, was der IS zum Beispiel 
macht, ist ja das: die bringen Menschen um. Und die denken, das ist richtig. Aber es 
gibt auf der Welt gar keine Gesellschaft – auch nicht in Saudi-Arabien – wo die Religion 
richtig ausgeübt wird, wie es im Koran steht. Gibt’s einfach nicht. Zum Beispiel im Ko
ran steht ja auch: Bedeckt euch! Da steht aber nicht Vollverschleierung, da steht auch 
nicht Burka, da steht auch nicht einfach nur das Kopftuch. Das interpretiert jeder an
ders. Und die Medien spielen schon eine sehr große Rolle. Das ist einfach traurig. Zum 
Beispiel wenn eine deutsche Person sowas machen würde, heißt es einfach psychische 
Krankheiten, diese Person ist einfach krank. Aber wenn da zum Beispiel ein Türke oder 
so irgendwas macht, dann heißt es in den Medien immer Muslime, Muslime, Muslime 
sind so und so. Das ist einfach traurig. Eigentlich ist unsere Religion eine sehr friedliche 
Religion (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). 

Wie Bassem und Younes äußerte auch Zeynep Kritik an der Darstellung des Islam in 
den Medien. Diese Kritik kam jedoch nicht ohne die Verurteilung des Dschihadismus 
aus, der sich für die Generation von Zeynep, Younes und Bassem zuvorderst in der me
dialen Repräsentation des sogenannten Islamischen Staates manifestierte. Zwar räumte 
Zeynep ein, dass das Islamverständnis der Dschihadisten durchaus in den Quellen an
gelegt sei, aber letztlich eine Fehlinterpretation des Islam darstelle, die durch Gehirnwä
sche eingeimpft werde. Diese Interpretation werde, so die Argumentation, von den Me
dien ungerechtfertigterweise reproduziert und auf alle Muslim*innen übertragen. Wie 
Bassem kritisiert auch Zeynep die Doppelmoral der Medien, die etwa bei einem Anschlag 
durch Türken, Araber oder Muslim*innen den Islam als Erklärung heranziehen, wäh
rend Gewaltdelikte durch eine »deutsche Person« mehrheitlich auf psychische Aspekte 
zurückgeführt würden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 55 

Abbildung 3: Der Blick auf Muslim*innen. (Memedroid.com, ohne Ur
heber, abrufbar unter: https://es.memedroid.com/memes/detail/360078 
9/Tristemente-es-verdad; letzter Zugriff: 31.01.2025; 16.05). 

Als ich Zeynep am 19. März 2019, vier Tage nach dem Attentat von Christchurch in 
der Aula der Schule traf, beschäftigte sie wieder das Thema der medialen Darstellung 
von Muslim*innen und sie öffnete auf dem Smartphone ein Bild, das ihre Perspektive 
illustrieren sollte. Ich warf interessiert einen Blick auf ihr Display, auf dem die Karika
tur einer muslimischen Familie zu sehen war (vgl. Abb. 3): Die Mutter mit Kopftuch und 
einer Tüte mit Baguette-Broten; der Vater in Qamis und Häkelkappe, eine Gebetskette 
und einen Regenschirm in den Händen haltend; und ein Junge mit einem Fußball im 
Arm. Im Vordergrund eine Kamera, auf dessen Objektiv der Begriff ›subjektiv‹ zu lesen 
und durch welches die Frau anstatt der Brote mit Dynamitstangen, der Mann statt des 
Regenschirms mit einem ein Maschinengewehr und der Junge statt des Balls mit einer 
Bombe in Händen zu sehen ist. 

Zeynep: »Siehst Du, das habe ich gemeint, das zeigt es ganz gut, was ich dir letztes Mal 
sagen wollte, mit den Medien…. Hast du denn mitgekriegt in Neuseeland?« 
MK: »Ja, schon.« 
Zeynep: »So schrecklich! Dieses Video.« 
MK: »Und wie geht es Dir so damit?« 
Zeynep: »Naja, da ging schon das Gerücht um, in der Stadt sei auch so ein Verrückter 
und der hätte das auch vor! Das haben Freunde auf Instagram geschrieben.« 
Zeynep hatte das Video ebenfalls angesehen, Ihr Onkel hatte es in die WhatsApp Gruppe der Fa
milie gestellt, in welcher sie das jüngste Mitglied war und es mit eine Warnhinweis versehen, 
dass es nichts für zarte Gemüter sei. Dass sich bereits Gerüchte in den sozialen Medien verbreite
ten, es gebe Nachahmungstäter, verweist auf die emotionale Intensität, mit welcher das Video 
rezipiert wurde. (Protokoll, 19.03.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad


56 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Das Attentat von Christchurch war der wohl größte Anschlag, der nicht in Pakistan, 
Afghanistan oder dem Irak stattfand, sondern in einem Land der nicht-muslimischen 
›westlichen‹ Welt explizit auf Muslim*innen abzielte. Die visuellen und audiovisuellen 
Dokumentationen, die der Täter selbst unmittelbar auf Facebook veröffentlicht hatte, 
zirkulierten in den sozialen Medien und wurden von vielen Muslim*innen – egal ob 
jung oder alt, religiös wie Zeynep oder von Religion distanziert wie Bassem und Younes 
– emotional rezipiert. Über die Betroffenheit angesichts der Ermordung von 51 Glau
bensschwestern und -brüdern aus Hass auf den Islam hinaus, evozierte das Attentat bei 
meinen Gesprächspartner*innen auch ein Empfinden von Ungerechtigkeit gegenüber 
dem hegemonialen gesellschaftlichen Bild von Muslim*innen und insbesondere der 
medialen Repräsentationen, die von Narrativen der Gewaltaffinität und Rückständig
keit geprägt sind. In diesem Lichte stellte Christchurch ein Ereignis dar, dem trotz der 
Grausamkeit der Tat zugleich ein Moment der Gerechtigkeit innewohnte, sofern es den 
nicht-muslimischen Gesellschaften des Westens aufzeigte, dass terroristische Attentate 
nicht allein vom Islam motiviert werden. Mit den Worten des bosnienstämmigen Yakup, 
eines etwa fünfzigjährigen Besuchers der Al-Taqwa Moschee: »…für uns [Muslim*innen] 
ist das doch eigentlich gut. Jetzt sehen endlich mal alle, auch bei uns gibt es solche und 
solche. Diese Spinner gibt es halt überall« (Yakup, 17.03.2019; Anm. d. Verf.). Darüber 
hinaus hatte der Anschlag einmal mehr demonstriert, dass die zunehmende und von 
den meisten als muslimisch gelesenen Menschen alltäglich erlebte Islamfeindlichkeit 
in den Ländern Nordwesteuropas nicht allein ein von Islamisten instrumentalisiertes 
Opfernarrativ darstellt, sondern als globale Ideologie reale und tödliche Konsequenzen 
hat. 

Aufschaukelungsprozesse 

Zeynep, Bassem und Younes gehören der Generation-Z an, jener Generation Jugendli
cher, die um die Jahrtausendwende geboren wurde und deren soziales Leben und po
litische Bildungsprozesse maßgeblich durch soziale Medien und allgegenwärtige Kon
nektivität definiert werden (Comerford, Ayad & Guhl, 2021: 5). Das Web 2.0, das sich 
gleichermaßen um die Jahrtausendwende etablierte, hatte Medienkonsumenten zu sog. 
Prosumenten (engl. prosumern) gemacht, die nicht nur passiv Konsumierende sondern 
nunmehr auch aktiv produzierende und disseminierende Akteur*innen sind (Lang et 
al. 2021: Abs.1; Dickel & Schrape, 2015: 443).13 Mit den Partizipationsmöglichkeiten des 
Web 2.0 ging auch die Hoffnung auf eine technikinduzierte gesellschaftliche Transfor
mation einher, die sich in einem »Empowerment der Massen« (Bolz, 2006: 68) und der 
neuen »Weisheit der Vielen«, sowie dem damit einhergehenden Bedeutungsverlust des 
Expertentums äußern werde (Surowiecki 2007, zit. in Dickel & Schrape, 2015: 444f.). Die
se Visionen Internet basierter Demokratisierung, Dezentralisierung und Emanzipation 
werden aber zunehmend als Medienutopien (ebd.) kritisch hinterfragt. So bezweifelte 
Roesler bereits 1997, dass die Digitalisierung zur Herausbildung einer »idealen Öffent
lichkeit« führen werde: »Das Internet wird […] den Traum der Aufklärung nach vollstän

13 Prosument ist ein Amalgam aus Konsument und Produzent (Dickel & Schrape, 2015: 443) oder pro
vider (Lang et al. 2021: Abs.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 57 

diger Gleichheit in der Konstituierung von Öffentlichkeit nicht verwirklichen können. Es 
bleiben Selektionskriterien erhalten, sie werden bloß […] verschoben« (Roesler, 1997: 191). 
Die verschiedenen Kommunikationsplattformen und Anwendungen boten vielmehr die 
Möglichkeit alternative digitale Öffentlichkeiten zu etablieren, die einen »idealen Reso
nanzraum für emotionale Ansteckungs- und Aufschaukelungsprozesse« (Groß & Yanni
kos, 2022: 38) darstellen und der Bildung »digitaler Affektkulturen« (digital affect cultures, 
Döveling, Harju & Sommer, 2018: 4–7), d.h. emotional aufgeladener Gemeinschaften 
Vorschub leisten. Sie wirken »…identitätsstiftend, geben ein Gefühl von Anerkennung 
und Zugehörigkeit und sind durch gemeinsame kollektive Emotionen, Rituale und Sym
bole getragen« (Groß & Yannikos, 2022: 38). Insofern hat die Online-Kommunikation die 
Möglichkeiten sozialer Mobilisierung vervielfältigt und ausgeweitet und darüber hinaus 
die Zugangsbarrieren zu marginalisierten und devianten Szenen wie dem Salafismus 
oder rechtsextremen Milieus, ihren Inhalten und Diskursen abgebaut. Gleichzeitig ist 
eine Professionalisierung der Mediennutzung extremistischer Gruppierungen zu ver
zeichnen, die sich gezielt in mediale Mainstream-Diskurse einmischen und diese zu be
einflussen suchen (Ebner & Davey, 2017: 26; Klapp, 2024b: 16–20) und zunehmend inter
national vernetzt sind (Wäckerlig, 2019). Nicht zuletzt tragen auch die Algorithmen der 
jeweiligen Plattformen, sei es YouTube, Instagram oder TikTok, dazu bei, dass User*in
nen schnell in extremistische Online-Ökosysteme hineingelangen (Baaken, Hartwig & 
Meyer, 2019). Diese Beobachtungen belegen eine hohe Relevanz der Social Media basier
ten Kommunikation für die gesellschaftlichen Polarisierungsdynamiken zwischen isla
mistischen Ansprachen und islamfeindlicher Agitation. Wie die Gesprächsverläufe oben 
gezeigt haben, nehmen beide Positionen fortwährend Bezug aufeinander und konstitu
ieren das Spannungsfeld des Islamdiskurses in Deutschland wie es die öffentliche Mei
nung dominiert. Mit dieser sehen sich die Jugendlichen, wie obige Beispiele gezeigt ha
ben, alltäglich konfrontiert. Ich trete nun einen Schritt von der Ebene der Akteur*innen 
zurück und skizziere im Folgenden diesen jüngeren gesellschaftlichen Islamdiskurs und 
seine Polarisierungsdynamiken, die sich seit der Jahrtausendwende vollzogen haben. 

3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses 

Die erste Generation der Gastarbeiter*innen in Deutschland wurde, wie Abdellatif oben 
beschreibt, von Politik und Gesellschaft vergessen und auch die zweite Generation führte 
bis zur Jahrtausendwende gewissermaßen ein Schattendasein. Dieses sollte jedoch mit 
9/11 enden, denn fortan fand das Sprechen über Islam und Muslim*innen in den Län
dern Nordwesteuropas massenmedial und öffentlich statt. Die dschihadistischen An
schläge der 2000er und frühen 2010er Jahre, der Mord an dem niederländischen Filme
macher Theo van Goch 2004 oder der ›Karikaturenstreit‹, der 2005 einsetzte, führten auf 
Seiten von Politik und Medien zu einem erhöhten Bedarf nach fachlicher Expertise zu 
Themen mit Islambezug.14 Neben Theolog*innen und Orientalist*innen, die sich bereits 

14 Die dänische Tageszeitung Jyllands Posten hatte am 30. September 2005 eine Reihe von 12 Kari
katuren des Propheten Muhammad abgedruckt. Als die Karikaturen 2006 auch in der islamischen 
Welt verbreitet wurden, kam es weltweit zu heftigen Protesten und gewalttätigen Auseinander

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

zuvor mit der Materie beschäftigt hatten, äußerten sich nun vermehrt auch fachfrem
de Journalist*innen, Publizist*innen und Politiker*innen zum Thema. Der Typus der 
kritischen ›Islam-Expertin‹ respektive des ›Islam-Experten‹ war geboren, wurde fortan 
von Presse, Politik und Sicherheitsbehörden konsultiert und machte Muslim*innen die 
Deutungshoheit im Diskurs streitig (Wäckerlig, 2019: 14). Schneiders hat bereits 2009 
für die Bundesrepublik den Netzwerkcharakter eines »gut vernetzten Zirkels« von Ak
teur*innen um Necla Kelek, Henryk M. Broder, Alice Schwarzer und anderen identifi
ziert, deren Islamkritik bisweilen kaum mehr war als dürftig camouflierte Islamfeind
lichkeit ist (vgl. Schneiders, 2015: VII).15 Diese »publizistischen Meinungsführer der des
integrativen Gegenaufklärung«, wie der Migrationsforscher Klaus J. Bade (2013: 28) die 
Akteur*innen der islamkritischen Publizistik nennt, inszenieren Islam – entkoppelt von 
der real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus – als stete ge
samtgesellschaftliche Bedrohung (Juschkat & Leimbach, 2017: 12). Einen Markstein der 
islamfeindlichen Literatur in Deutschland stellt das im Jahr 2010 veröffentlichte Buch 
Deutschland schafft sich ab (2010) des ehemaligen Berliner Finanzsenators Thilo Sarrazin 
dar. Sarrazins Thesen über vererbbare Intelligenz, die naturdeterministische Annahmen 
auf identifikatorische Aspekte wie Ethnizität und Religiosität übertragen, diskreditier
ten den Autoren im wissenschaftlichen wie im politischen Kontext weitestgehend von 
selbst (Haddad, 2017: 49). Dennoch wurde das Buch dermaßen breit rezipiert, dass Po
litik, Medien und auch Wissenschaft sich an der Widerlegung von Sarrazins Thesen re
gelrecht abmühten.16 Bade (2013) betont, dass seit der Sarrazin-Debatte die Aktivitäten 

setzungen mit zahlreichen Toten (Jäger, 2009: 305). Der Streit um die Grenzen der Meinungsfrei

heit dauert seitdem an und hat in dem dschihadistischen Terroranschlag auf die Redaktion der 
Pariser Satirezeitung Charlie Hebdo einen traurigen Höhepunkt erreicht, bei dem 11 Menschen er
mordet wurden. Die Zeitschrift hatte über Jahre hinweg immer wieder Schmäh-Karikaturen des 
Propheten und seiner Anhänger*innen abgedruckt. 

15 Wenn im Folgenden von Islamkritik die Rede ist, dann beziehe ich mich auf eben diese »verbräm

te Islamkritik« (Schneiders, 2015: VII), die »seit Mitte der Nullerjahre des 21. Jahrhunderts zum 
zentralen Vehikel für den Transport islamfeindlicher Einstellungen in die Mitte der Gesellschaft« 
(ebd.) wurde. Diese ›Islamkritik‹ reicht, wie Bade in einer Endnote beschreibt, von »…wertebezo
gener Religionskritik bis herab zur vulgär-aufklärerischen Islamdenunziation« (Bade 2013, S. 39, 
Note 24). Seit den ersten Publikationen von Schneiders (2009) und Bade (2013) zum Thema haben 
die Polarisierung der Debatte und die Mobilisierung der islamfeindlichen Bewegung an Dynamik 
gewonnen. So belegt Wäckerlig (2019) anhand einer ausführlichen Netzwerkanalyse eine trans
atlantische islamfeindliche Bewegung und beschreibt ihre Events, Organisationen und Medien. 
Neben diesen zeitgenössischen Forschungslinien zu öffentlich-medialen Formen der ›Islamkritik‹ 
existieren auch Stränge einer theologischen bzw. kirchengeschichtlichen Auseinandersetzung mit 
der Polemik der Kirchen bzw. ihrer Vertreter*innen gegen den Islam etwa in der frühmittelalterli

chen christlichen Theologie (Middelbeck-Varwick, 2011) oder während der Aufklärung (Klein und 
Platow, 2008). Sie fokussieren den gleichen Gegenstand der islamfeindlichen Polemik, die jedoch 
aus einer anderen Perspektive formuliert wurde und nach Heiner Bielefeld (2011: 136) keine Kon
tinuität zu heuteigen islamfeindlichen Positionen aufweist. 

16 Haddad (2017) sieht Sarrazins Erfolg in der »Verknüpfung von Polemik und scheinbar rationa
ler, weil in Prozentzahlen ausgedrückter Zustandsbeschreibung« (S. 49) begründet, und merkt an, 
dass die »Wirkung von numerischen Daten als vertrauensgenerierende Unterfütterungen noch 
immer unvermindert« sei (ebd.). Dem entsprechend wurde insbesondere Sarrazins statistisches 
Datenmaterial einer genaueren Prüfung unterzogen woraus wiederum Debatten um die korrek

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 59 

von islamfeindlichen »demagogischen Blog-Agitatoren« (S. 29), welche einen »diskursi
ven Bürgerkrieg« (S. 30) führen, die Agenda der bundesdeutschen Migrationsdebatten 
setzen. Diese Rhetorik erscheint angesichts der Agitation des oben genannten Rechts
populisten Michael Stürzenberger oder der Titel rezenter islambezogener Sachbücher, 
wie Sarrazins Folgewerk Feindliche Übernahme (Sarrazin, 2018) oder Der Islamische Faschis
mus von Hamed Abdel-Samad (2014) kaum übertrieben. Derartige Islamkritik befeuert 
gezielt den »Misstrauensdiskurs« (Schiffauer, 2015a: 24) und trägt zu einer »Verdichtung 
des Fremden im Muslim« (ebd.: 15) bei, die gesellschaftliche moral panics hervorbringt 
(ebd.: 24).17 Als 2014 der sog. Islamische Staat in Syrien sein Kalifat ausrief und europäi
sche Muslim*innen zur Ausreise als foreign fighters bewegen konnte, verlieh der Entwick
lung zusätzliche Brisanz und ab 2015 mobilisierte schließlich die islamfeindliche Be
wegung Patriotische Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes (PEGIDA) regelmäßig 
tausende Demonstrierende zur Teilnahme an Kundgebungen, auf denen auch oben ge
nannter Rechtspopulist Michael Stürzenberger zu hören war. Auf dem Nährboden ten
denziell autoritaristischer und fremdenfeindlicher Einstellungen in der deutschen Ge
sellschaft (vgl. Decker & Brähler 2020b, 15–25; Brähler et al. 2020: 79–84), konnte Islam- 
bzw. Muslimfeindlichkeit zu einer der »verbreitetsten Formen gruppenbezogener Men
schenfeindlichkeit in Deutschland« (Schneiders, 2015: VII; vgl. Brähler et al. 2020: 64) 
avancieren.18 Die grassierende Islamfeindlichkeit mündete schließlich auch in mörde
rischen muslimfeindlichen Terrorismus. So trat die lange kritisierte strukturelle Diskri
minierung von Migrant*innen im Allgemeinen und Muslim*innen im Besonderen durch 
staatliche Institutionen 2011 schließlich dramatisch zutage, als die rechtsterroristische 
Mordserie des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) publik wurde, die mit rassisti
schem Beiklang als ›Döner-Morde‹ oder ›Mordserie Bosporus‹ bezeichnet wurde. Trotz 
Indizien, die für eine Verortung der Täter im rechtsextremistischen Spektrum sprachen, 

te Nutzung sozialwissenschaftlicher Daten resultierten. Eine Berliner Forscher*innengruppe um 
Naika Foroutan stellte kurz nach Erscheinen von Deutschland schafft sich ab in einen empirischen 
Gegenentwurf (2010) »relevante Fortschritte in der Integration« von in Deutschland lebenden 
Muslim*innen vor, die »statistisch messbar und nachweisbar« (S. 13) sind. Haddad kommentiert, 
dass der Gegenentwurf die »rationalistische Logik« der von Sarrazin angestoßenen Debatte re
produziere (2017: 50) und somit dem Paradigma der »Vermessung der Muslime« (Schepelern Jo
hansen & Spielhaus, 2018) folgt, welches eine Dekade der Islamforschung geprägt hat. 

17 Der Begriff der moral panics geht nach Schiffauer (2015a: 15) auf Stanley Cohen (1972) zurück und 
meint »Kollektive Hysterien, die offenbar periodisch in Zivilgesellschaften auftauchen« (Schiffau
er, 2015a: 15). Als historisches Beispiel nennt Schiffauer die Kommunismuspanik der McCarthy-Ära 
in den USA (ebd.). 

18 Oliver Decker und Kolleg*innen verzeichnen in der Leipziger Autoritarismus Studie 2020 (Titel: Auto
ritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – neue Radikalität) zwar einen geringen Rückgang von »Muslim

feinschaft« (S. 64) im Vergleich zu 2018, sehen sie aber weiterhin als »stark ausgeprägt und auch 
2020 im Osten signifikant höher als im Westen […]. So gibt jede bzw. jeder zweite Ostdeutsche an, 
sich »durch die vielen Muslime […] wie ein Fremder im eigenen Land« zu fühlen. In Westdeutsch

land sind es mit 44,8 % allerdings auch fast die Hälfte« (S. 64–65). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

wurde nahezu ausschließlich im familiären Umfeld der Opfer-Familien ermittelt.19 Auch 
als am 19. Februar 2020 ein rechtsextremer Terrorist in der hessischen Stadt Hanau neun 
junge, überwiegend muslimische Menschen in einer Schischa-Bar ermordete, folgte ei
ne »Kette behördlichen Versagens« (Initiative 19. Februar Hanau, 2021).20 Die politische 
und sicherheitsbehördliche Handhabung von Ereignissen wie diesen dürfte das Vertrau
en in den Staat und dessen symbolische Bemühungen um Anerkennung und Integration 
der Muslim*innen nachhaltig beschädigen. 

Ein Fanal für die muslimischen Gemeinschaften in Deutschland stellte aber die Er
mordung von Marwa asch-Scherbini durch einen islamfeindlichen Russlanddeutschen 
im Jahr 2009 in einem Dresdner Gerichtssaal dar. Der Mann hatte die ägyptische Phar
mazeutin und ehemaligen Handball-Nationalspielerin auf einem Spielplatz wegen ih
res Kopftuchs beleidigt, und sie, als sie sich vor Gericht gegenüberstanden, mit einem 
Messer ermordet. Dass mediale und politische Reaktionen nach der Ermordung asch- 
Scherbinis tagelang ausblieben, bestätigte für viele Muslim*innen die Gleichgültigkeit 
des Staates ihnen gegenüber (Schmitz, 2016: 135). Dieses Ereignis markierte, wie der 
Aussteiger Dominic Schmitz in seinem Sachbuch Ich war Salafist (2016) erläutert, den 
Startschuss für den öffentlichkeitswirksamen Aktivismus der aufkeimenden salafisti
schen-Szene in der Bundesrepublik (ebd.). Anfang der 2010er erreichte der von Younes 
erwähnte, prominente deutsche Konvertit Pierre Vogel mit seinen Vorträgen an öffentli
chen Plätzen wie auch im Internet tausende junger Menschen. Der Verein Die Wahre Reli
gion (DWR) und die ihr angeschlossene Lies!-Stiftung verteilten in Fußgängerzonen und 
vor Schulen bald gratis den Koran und erregten so breite öffentliche Aufmerksamkeit. 
Als dem Kopf von DWR, Ibrahim Abou Nagie, die Unterstützung einer terroristischen 
Vereinigung nachgewiesen wurde, kam es 2016 zum Vereinsverbot.21 Die zunehmend re

19 Der fremden- und muslimfeindlichen Terrorzelle fielen zwischen 2000 und 2007 neun Menschen 
mit Migrationshintergrund und eine Polizistin zum Opfer. Erst spät geriet die Rolle der Sicherheits
behörden in den Fokus, insbesondere die Verstrickung des Verfassungsschutzes, deren Landesäm

ter vereinzelt aktiv Ermittlungen behinderten (Sundermann, 27.06.2017). 
20 So kam es unerklärlichen Verzögerungen am Haus des Täters sowie zu einem bedrohlichen Über

griff einer Sondereinheit der Polizei gegenüber wartenden Familienangehörigen eines Opfers in 
der Tatnacht. Im Umfeld des Hauses des Täters waren in jener Nacht 13 Polizisten einer Truppe im 
Einsatz, die zuvor aufgrund der Beteiligung in einer rechtsradikalen Chatgruppe aufgelöst wurde. 
Obwohl auch in anderen Bundesländern rechtsextreme Chatgruppen bei der Polizei aufgedeckt 
wurden (ZEIT Online, 16.09.2020), stellte sich der damalige Innenminister Horst Seehofer weiter
hin gegen eine Studie zu Rassismus in der Polizei (ZEIT Online, 18.09.2020). In Folge der Morde von 
Hanau wurde von der Partnerschaft für Demokratie in Hanau, einem Projekt das vom Bundesminis

terium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend gefördert wurde, die Kampagne #SayTheirNames 
ins Leben gerufen, damit die Namen der ermordeten jungen Menschen jene des Täters überde
cken. Die Namen der in Hanau Ermordeten lauten Gökhan Gültekin, Sedat Gürbüz, Said Nesar 
Hashemi, Mercedes Kierpacz, Hamza Kenan Kurtović, Vili-Viorel Păun, Fatih Saraçoğlu, Ferhat Un
var und Kaloyan Velkov. (Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend, o.D.). 

21 Das Bundesamt für Verfassungsschutz schätzte die Organisation Die wahre Religion wie folgt ein: 
»Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kämpferisch-aggressive Grundhaltung 
bei den überwiegend jungen, zum Teil minderjährigen Anhängern geschaffen und geschürt. Dies 
reicht bis zu einer Befürwortung von und einem Aufruf zu Gewalt und der Ausreise von bisher min

destens 140 Aktivisten und Unterstützern nach Syrien bzw. in den Irak, um sich dort dem Kampf 
terroristischer Gruppierungen anzuschließen.« (Bundesministerium des Innern, 15.11.2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 61 

pressiven Maßnahmen gegen die Szene führten, wie mir der Salafi Abdurrashid erklärte, 
allmählich zum Rückzug aus der Öffentlichkeit in privatere und insbesondere in digitale 
Räume (Abdurrashid, 08.06.2022). In den letzten Jahren wissen auch andere islamisti
sche Strömungen und Gruppen – etwa die durch ihre Social-Media-Kanäle bekannten 
Akteure von ›Generation Islam‹ – jede sich bietende Gelegenheit zu nutzen, um publi
kumswirksam eine Wertediktatur zu beklagen und das Opfernarrativ der vermeintlich 
existenziell bedrohten Gemeinschaft der Muslim*innen zu beschwören. Als 2018 das In
tegrationsministerium des Landes Nordrhein-Westfalen ein Kopftuchverbot an Schulen 
für Kinder unter 14 Jahren anregte, lancierte die Gruppe, die ideologisch im Umfeld der 
in Deutschland verbotenen Hizb ut-Tahrir angesiedelt wird (Nordbruch, 2018), die Twit
terkampagne #NichtOhneMeinKopftuch, die es mit über 70.000 Beiträgen in kurzer Zeit in 
die Twitter Trends schaffte. Die Kampagne zielte auf die breite Masse junger Muslim*in
nen, insbesondere auf Frauen, und konnte auch an den Universitäten zahlreiche Unter
stützer*innen gewinnen, wie mir einige Studierende mitteilten. Der ideologische Hin
tergrund der Initiatoren war indes den wenigsten bekannt. Eine Reaktion aus dem La
ger der rechtsextremen Identitären Bewegung ließ nicht lange auf sich warten. Mit einer 
kleinen Anzahl von Fake-Profilen, Bots und reichweitenstarker Akteure wollten die Iden
titären »den Hashtag kapern und mit muslimfeindlichen Inhalten überschwemmen. Der 
Tenor der Beiträge war die vermeintliche Unvereinbarkeit des Islams mit freiheitlichen 
Grundrechten« (jugendschutz.net, o.D.), der so oder so ähnlich in den Islam-Debatten 
der Länder Nordwesteuropas von Frankreich bis England widerhallt. 

Die aufgeführten Beispiele stellen Ereignisse nationaler, teils auch internationaler 
Tragweite dar und stecken exemplarisch das diskursive Spannungsfeld ab, in dem Mus
lim*innen in Deutschland ihre alltägliche Normalität und ihre religiöse Subjektivität ge
stalten. Sie tun dies – wie Zeynep, Bassem und Younes illustrierten – zwischen wirk
mächtigen islamistischen Dogmen auf der einen und fremden- bzw. muslimfeindlichen 
Positionen auf der anderen Seite, die sich aufeinander beziehen und gegenseitig verstär
ken. In bemerkenswertem Gleichklang kolportieren beide Ideologien das Narrativ der 
Inkompatibilität zwischen Islam und Europa und fördern somit die Desintegration von 
Muslim*innen in der Bundesrepublik. 

4. Die eigene Story basteln 

Mit der Dominanz der eben beschriebenen Alteritätsdiskurse geht die permanente In
fragestellung nach legitimer gesellschaftlicher Teilhabe einher, mit der sich Muslim*in
nen in Deutschland alltäglich konfrontiert sehen und die letztlich Strategien der Selbst
positionierung erfordert. Diese Herausforderung gestaltet sich für die Generation-Z an
ders als für ihre Eltern, die in ihrer wenig mediatisierten Kindheit – in vielen religiösen 
Haushalten waren mit dem islamischen Erwachen in den 1980ern etwa die Fernseher 
verschwunden (Schiffauer, 2010: 81) – noch in relativ geschlossenen ethnisch- bzw. na
tionalreligiösen Diaspora-Milieus sozialisiert worden waren. So mancher*r sah sich oft 
erst in der Schule zum ersten Mal explizit mit den Werten und Normen der bundesrepu
blikanischen Gesellschaft konfrontiert und wurde sich erst dort der Exklusion aus dieser 
bewusst. Der türkeistämmige Zekeriya war zur Zeit der Forschung Mitte 30, in Deutsch

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

land geboren und in einer religiösen Familie im Milli Görüş-Milieu aufgewachsen. Er 
besuchte das stadtweit als ›Türkenschule‹ bekannte Goethe-Gymnasium und war nach 
dem Abitur für einige Jahre als Funktionär in der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş 
europaweit tätig. Mittlerweile war Zekeriya Vater zweier Kinder. Er erläuterte, inwiefern 
er heute über eine doppelte Perspektive verfügt, die früher eine Herausforderung und 
heute eine Bereicherung darstelle: 

Man ist irgendwie in zwei Welten zuhause. Du hast ja eine Interaktion mit Deinen El
tern und hast eine Interaktion mit der Schule, mit der Außenwelt. Und deswegen wur
de ich quasi gezwungen, beide Welten zu verstehen bzw. mich in beide hineinzuverset
zen. Das ist immer eine Bereicherung, wenn man beide Seiten kennt, denn wozu der 
eine A sagt, sagt der andere immer B. […] …auch ideologisch. Wenn es zum Beispiel 
um den Irakkrieg ging und man amerikanische Sender hörte, sagte der Nachrichten
sprecher: ›Es wurden heute 50 Terroristen umgebracht.‹ Dann sagte aber der arabische 
Sender: ›Es wurden 50 Freiheitskämpfer getötet.‹ Sind das jetzt Terroristen oder Frei
heitskämpfer? A und B, du hast jetzt beide Sichtweisen und du bastelst dir selbst deine 
eigene Story daraus (Zekeriya, 19.03.2019). 

Auch Zekeriyas Reflektion der eigenen Position als türkischer Muslim in der deutschen 
Gesellschaft kam nicht ohne einen Verweis auf die Konsequenzen des 11. September aus, 
mit dem die USA ja den Einmarsch in den Irak im Zuge des War on Terror gerechtfer
tigt hatten. In der Welt des Türkei-orientierten religiösen Milli Görüş-Milieus, in dem 
er seine Kindheit verbracht hatte, wurden die Ereignisse breit rezipiert; hier galten die 
Amerikaner als Invasoren und die Mujahedin als Freiheitskämpfer.22 Erst die Konfronta
tion mit der ›Außenwelt‹ der deutschen Gesellschaft in der öffentlichen Schule hatte ihm 
auch jene Perspektive aufgezeigt, die die ihm bekannten Verhältnisse und Zuschreibun
gen auf den Kopf stellten und durch welche die Freiheitskämpfer plötzlich zu Terroristen 
wurden. Sukzessive stellte sich, wie er erklärte, ein Verständnis für beide oft schwer mit
einander in Einklang zu bringende Perspektiven ein. Zekeriyas Erläuterung seines dop
pelten Blicks erinnert unweigerlich an den Begriff des ›doppelten Bewusstseins‹ (double 
consciousness), den der schwarze Soziologe und Bürgerrechtler W.E.B. Du Bois mit sei
nem Essay Strivings of the Negro People (1897) geprägt hat. Auch für Du Bois war die Schule 
jener Ort, an welchem er mit seiner Andersartigkeit konfrontiert worden war und wo er 
schließlich seine Rolle als schwarzer Amerikaner in der Gesellschaft erkannt habe, wie er 
in folgender vielzitierter Passage beschreibt: 

Then it dawned upon me with a certain suddenness that I was different from the oth
ers; or like, mayhap, in heart and life and longing, but shut out from their world by a 
vast veil. I had thereafter no desire to tear down that veil, to creep through; I held all 
beyond it in common contempt, and lived above it in a region of blue sky and great 
wandering shadows. That sky was bluest when I could beat my mates at examination- 

22 So kamen etwa die Mujahedin des afghanischen Widerstands gegen die Sowjetunion, wie Gulbud
din Hekmatyar oder Ahmad Shah Massoud, in den 1980er Jahren regelmäßig nach Deutschland, 
um auch in den Moscheen der Milli Görüş Spendengelder für den Krieg zu sammeln. (Schiffauer, 
2010: 83). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 63 

time, or beat them at a foot-race, or even beat their stringy heads. Alas, with the years 
all this fine contempt began to fade; for the world I longed for, and all its dazzling op
portunities, were theirs, not mine. But they should not keep these prizes, I said; some, 
all, I would wrest from them. Just how I would do it I could never decide: by reading 
law, by healing the sick, by telling the wonderful tales that swam in my head, — some 
way (Du Bois, 1897: 194). 

Du Bois meint mit seinem doppelten Bewusstsein (double consciousness) ein spezifisches 
Empfinden, sich selbst zuvorderst mit den Augen anderer zu betrachten und seine In
nenwelt am Maßstab eines Außen zu messen das entweder mit Verachtung oder Mitleid 
auf die eigene Präsenz reagiert (ebd.). Das doppelte Bewusstsein bezeichnet die Erkennt
nis der eigenen Dualität als Minderheit gleichzeitig innerhalb wie außerhalb der Gesell
schaft zu stehen. Es resultiert aus dem Zustand einerseits Bezugspunkt von Politik zu 
sein und andererseits von der öffentlichen politischen Kultur ausgeschlossen zu werden 
(Meer, 2010: 40). Um im Widerstreit dieser unvereinbaren Ideale nicht zerrissen zu wer
den, bedürfe es einer verbissenen Stärke sich im Angesicht der Mehrheitsgesellschaft zu 
beweisen (Du Bois, 1897: 194). 

Zwar scheint hinsichtlich der Anwendung von Du Bois Konzept auf Muslim*innen 
der Einwand nahezuliegen, dass die Religionszugehörigkeit zum Islam – anders als die 
schwarze Hautfarbe der Afro-Amerikaner*innen – prinzipiell abgelegt werden und anti
muslimischer Rassismus demgemäß nicht existieren könne. Demgegenüber sind in den 
letzten zwanzig Jahren zahlreiche Studien entstanden, in welchen die Erfahrungen von 
Muslim*innen mit Konzepten wie race oder Rassismus begriffen wird (z.B. Islam, 2020; 
Karakaşoğlu & Wojciechowicz, 2017; Modood, 2005; Opratko, 2019; Shooman, 2014). Die 
amerikanische Soziologin Inaash Islam (2020) betont, dass der Umgang eines racial so
cial system mit seinen Muslim*innen ausschlaggebend sei, der etwa in den USA als racia
lizing (etwa rassifizierend) verstanden werden müsse und es unausweichlich mache, die 
Erfahrungen von Muslim*innen als rassistisch und nicht allein auf religiöser Differenz 
basierend zu werten (ebd: 432).23 Özyürek (2015) belegt in ihrer Studie Being German, be
coming Muslim, dass auch ethnisch deutsche Konvertit*innen zum Islam mit Exklusion 
durch Rassifizierung konfrontiert sind: »Mainstream society marginalizes German con
verts to Islam, and questions their Germanness and Europeanness, based on the belief 
that one cannot be a German or European and a Muslim at the same time.« (Ebd.: 3).24 

23 Islam (2020) übernimmt den Begriff des racializing, der im Deutschen etwa mit Rassifizierung 
übersetzt werden kann, von Omi & Winant (1994). 

24 Dass ich nun ausgerechnet das Beispiel deutscher Konvertit*innen heranziehe, um den Mechanis

mus des antimuslimischen Rassismus zu demonstrieren und den Ungerechtigkeitserfahrungen 
geborener Muslim*innen Glaubwürdigkeit zu verleihen, mögen manche Leser*innen gleicherma

ßen als unnötig, wenn nicht als weitere Ungerechtigkeit empfinden. Dies umso mehr, da viele 
deutsche Konvertit*innen die Rassismen der Mehrheitsgesellschaft gegenüber geborenen bzw. 
migrantischen Muslim*innen reproduzieren (Özyürek, 2015: 51–68). Da das Beispiel aber die Ein
wände, dass es sich bei antimuslimischem Rassismus nicht um Rassismus handeln könne, meiner 
Meinung nach eindrücklich widerlegt, hoffe ich auf das Verständnis der muslimischen Leser*innen 
und dass in diesem Falle der Zweck die Mittel heiligt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Alle in diesem Kapitel bislang zu Wort gekommenen Gesprächspartner*innen be
richteten weniger von rassistischen Erfahrungen, die sie aufgrund ihrer Lesbarkeit als 
Menschen mit Migrationsgeschichte, als Türk*innen oder Marokkaner*innen gemacht 
hätten, als vielmehr von Stigmatisierungen als Muslim*innen. Gelichwohl sind sie sich 
einig, dass man in Deutschland seinen eigenen Islam freier leben könne als in den meis
ten islamischen Staaten. Gerade jene von ihnen, die als religiös gefestigte und praktizie
rende Muslim*innen verstanden werden können, haben direkte Erfahrungen mit anti
muslimischem Rassismus gemacht und waren – wie Du Bois beschreibt – zugleich be
strebt, eine erfolgreiche Bildungslaufbahn zu verfolgen. Der türkeistämmige Abdullah 
etwa, der während des Studiums der Salafiyya nahestand, war zur Zeit der Forschung als 
Oberarzt tätig und als einziger nicht marokkostämmiger Bruder als angesehener Lehrer 
in der Al-Taqwa Moschee aktiv. Zeynep und Zekeriya, die eine erfolgreiche Gymnasias
tin, der andere Doktorand, engagierten sich in der Milli Görüş-Bewegung, deren Dach
verband IGMG die Kultivierung des doppelten Bewusstseins gewissermaßen institutio
nalisiert hat, indem der Verband durch die gleichzeitige Förderung von Frömmigkeit 
und Allgemeinbildung einen Typus von Akademiker*innen hervorbringt, den Schiffauer 
(2010) mit Gramsci als »organischen Intellektuellen« (ebd.: 159) bezeichnet. Wie Zekeriya 
sind diese im Herkunftskontext verwurzelt, im Geiste der Organisation sozialisiert und 
stellen ihre im staatlichen Bildungssystem erworbenen Kompetenzen und organisatio
nalen Fähigkeiten in den Dienst des Verbandes (ebd.).25 Der doppelte Blick wird hier be
wusst kultiviert und eingesetzt, um im Rahmen der rechtsstaatlichen Möglichkeiten der 
Bundesrepublik islamische Räume für alle Belange des Lebens – vom geschlechterseg
regierten Schwimmunterricht bis hin zu Studierendenwohnheimen – zu schaffen (vgl. 
Kap. II.3). Auch die Schülerin Zeynep hat sich mit der Rolle als kopftuchtragende jun
ge Frau in der bundesrepublikanischen Gesellschaft insofern arrangiert, als sie selbst
bewusst die Legitimität eines Lebens in der ›Parallelgesellschaft‹ einfordert. Ihre An
eignung des Begriffs impliziert eine Parallelität des religiösen Lebens in der (privaten) 
Freizeit einerseits und der gesellschaftlichen Teilnahme im öffentlichen Bildungssektor 
andererseits. Diese Forderung lässt sich als Wunsch nach einem downscaling (Zillinger, 
2017: 52) verstehen, dem Bedürfnis die eigene Religiosität aus dem gesellschaftlichen 
Rampenlicht in den privaten Raum zurückzuführen, wo sie Legitimität beanspruchen 
kann. Ein derartiges ›Parallelleben‹ führe letztlich jeder, ob Muslim*in oder nicht. Bereits 
die Gastarbeiter*innen hatten zur Revitalisierung der Religion Räume in den trostloses
ten Nischen unserer Städte geschaffen, »nicht selten eingeklemmt zwischen Nachtclubs, 
Bordellen und Kneipen« (Schiffauer, 2010: 47). Zwar nehmen Muslim*innen heute selbst
bewusst an nahezu allen Teilbereichen des gesellschaftlichen Lebens Teil, doch zeigt das 
Beispiel Zeyneps, dass gerade lesbare Muslim*innen noch immer, etwa auf dem Arbeits
markt, ihre Nischen suchen müssen und sich diese aktiv erschließen. 

25 Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der 
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gelöst hat und für die bürger
liche Intelligenz steht (Schiffauer, 2010: 161). Schiffauer weist ferner darauf hin, dass diese für den 
Marxisten Gramsci nicht Emanzipation, sondern Konformität bedeute, eine Vereinnahmung durch 
die hegemoniale Klasse (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 65 

Während viele meiner religiösen Gesprächspartner*innen über den von Zekeriya be
schriebenen doppelten Blick verfügten und sich selbstbewusst als Muslim*innen in der 
Gesellschaft verorteten, zeigten die beiden marokkostämmigen Hauptschüler, besten 
Freunde und Cousins Bassem und Younes, die der Religion distanziert gegenüberstan
den, sich insbesondere angesichts der Meinungsvielfalt des online zugänglichen Medi
endiskurses Islam in hohem Maße verunsichert. Während sie sich einerseits von reli
giösen Muslim*innen distanzierten, aktivierte die islamfeindliche Agitation eines Mi
chael Stürzenberger ihre Selbstpositionierung als Muslime, da sie sich wie Bassem es 
ausdrückte, »in den Dreck« gezogen fühlten. Die Parteinahme für ihre Religion bzw. die 
Religion ihrer Eltern stellte somit eine situative Reaktanz auf die diffamierenden und 
als unfair empfundenen Askriptionen dar. Auch die Auseinandersetzung mit dem Sa
lafismus bot für die Jungen kein überzeugendes kohärentes Sinnangebot und war für 
Younes – wie zeitweise für Massen junger Muslim*innen in Deutschland – lediglich in 
der Person Pierre Vogels attraktiv. Vom Takfirismus – der Exkommunikation anderer 
Muslim*innen – wie vom Prediger Abou Nagie praktiziert oder dem im Filmausschnitt 
dargestellten Dschihadismus distanzierten sich die Jungen vehement. Das wechselhaf
te Navigieren der Jungen gegenüber den Rechtfertigungsordnungen der nicht-muslimi
schen Mehrheitsgesellschaft, der ethnisch nationalen Milieus, der islamischen Religio
sität und der Welt der öffentlichen Meinung illustriert die Herausforderung, einen eige
nen Standpunkt zu entwickeln. Anders als das oben beschriebene doppelte Bewusstsein 
scheinen sich die Jungen eher in einem Spannungsfeld der verschiedenen Referenzrah
men und Rechtfertigungsordnungen wiederzufinden, die für sie jedoch nur schwer in 
Sinn zu setzen waren, da sowohl die Religion als auch das elterliche Herkunftsmilieu und 
dessen Sprachlichkeit und Traditionen, tendenziell an Verbindlichkeit verloren. Diesen 
Jugendlichen fällt es offenkundig deutlich schwerer, zwischen Position A und B und den 
im digitalen Meinungsuniversum verbreiteten Theorien und Mythen C und D die ›eigene 
Story‹ zu entwerfen. 

Die Ausführungen zur Polarisierung der Islamdebatten in Deutschland haben illus
triert, inwiefern den internetbasierten sozialen Medien, die sich in den letzten zwei De
kaden als grundlegende gesellschaftliche Infrastruktur etabliert haben, auch eine Rolle 
als »Katalysator« (Detsch, 10.02.2020)26 kollektiver Hysterien, Ressentiments und Radi
kalismen zukommt. Die Aufschaukelungsdynamik zwischen Islamfeindlichkeit und Is
lamismus verstärkt den desintegrativen Impetus der Ideologien, durch welchen die le
gitime Teilnahme von Muslim*innen an der deutschen Gesellschaft fortwährend in Fra
ge gestellt wird. Um diesen Infragestellungen zu begegnen, müssen Muslim*innen sich 
im Spannungsfeld der pluralen Rechtfertigungsordnungen der Religion, der elterlichen 
Traditionen, der öffentlichen Meinung und der staatsbürgerlichen Welt selbst sinnhaft 
verorten. Diese Herausforderung scheinen jene eher produktiv verarbeiten zu können, 
die das Du Bois’sche doppelte Bewusstsein entwickelt haben, religiös sozialisiert wur
den und ihre prekäre gesellschaftliche Positionierung durch Erfolg im Bildungssystem 
auszugleichen suchen. Der Bildungserfolg junger Muslim*innen ist aber mitnichten als 
genereller Abbau von Exklusionsmechanismen zu werten, konzentrieren sich doch gera
de kopftuchtragende junge Frauen auf berufliche Nischen, in denen geringes Konflikt

26 So die Extremismus-Forscherin Julia Ebner im Interview mit Claudia Detsch, 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

potenzial zu erwarten ist. Jenen Jugendlichen, die weder religiös erzogen wurden, noch 
sich bewusst als Muslim*innen identifizieren, die eine geringe identifikatorische Bin
dung an den Herkunftskontext der Eltern haben und wie Bassem und Younes eher zu den 
Bildungsverlierern gehören, fällt es offenbar deutlich schwerer, angesichts der digitalen 
Meinungsflut eine selbstbewusste Position einzunehmen. Und dies, trotz des regen In
teresses an und der aktiven Auseinandersetzung mit politischen Themen und Prozessen. 
Aus diesen Beobachtungen einen Zusammenhang zwischen religiöser Erziehung und er
folgreicher Allgemeinbildung herzuleiten, die zu einer produktiven Verarbeitung der Ex
klusionserfahrungen führen kann, erscheint an dieser Stelle verfrüht. Sie wird aber von 
unterschiedlichen Gesprächspartner*innen benannt und an verschiedenen Stellen des 
Buches wiederholt aufgegriffen werden. Zuletzt hat dieses Kapitel das soziodemogra
phische Feld jener Jugendlichen eröffnet, um welche sich die Moscheen bemühen und 
welchen sie für die Zukunft in der tendenziell bedrohlichen Gesellschaft ihr Verständ
nis von Islam mitgeben wollen. Die im Rahmen der Forschung untersuchten Moscheen 
haben dazu gänzlich unterschiedliche Ansätze herausgebildet, deren Genese auf einer 
Vielzahl von Faktoren beruht, die ich im Folgenden untersuchen werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 

1. Sie gehen uns verloren! 

An einem Sonntagabend im April 2019 fand ich mich gegen 20 Uhr in der Al-Taqwa Mo
schee ein, um im Anschluss an den Abendvortrag an der Lehrersitzung, die üblicher
weise zweimal im Jahr stattfindet, teilzunehmen. Abdullah, den vielen der Profession 
nach den ›Doktor‹ nennen und der die Klasse der ältesten Jungen unterrichtet, hatte ei
nen Vortrag über die Hadithwissenschaft vorbereitet und zeigte sich enttäuscht, dass 
zum geplanten Beginn des Vortrags außer mir lediglich zwei Brüder anwesend waren.1 
Erst nach Beginn des Vortrags stießen nach und nach weitere Männer hinzu. Nach ei
ner guten halben Stunde beendete der Gebetsruf den Vortrag und die mittlerweile etwa 
zwanzig Anwesenden stellten sich zum Abendgebet auf. Im hinteren Raum der Moschee, 
der freitags als Erweiterung des Gebetsraumes und am Wochenende als Klassenzimmer 
dient, hatte der ›Direktor‹ Ahmad Lahbabi bereits den Tisch vorbereitet, an dem sich 
nach dem Gebet wiederum erst nach und nach die Lehrer einfanden. Sechs der sieben 
anwesenden Moscheelehrer, darunter der bereits vorgestellte Abdelkarim (Kap. I.1), die 
modebewussten Brüder Ayoub und Raschid, Ahmad der ›Direktor‹ und auch der Imam 
Abdellatif, der deutlich verspätet zur Sitzung erschien, schickten ihre eigenen Kinder in 
den Unterricht. Ahmad eröffnete die Sitzung und nachdem man sich auf Termine für 
den Jahresausflug mit den Kindern und das Fest zum Abschluss des Schuljahres geeinigt 
sowie das Anmeldeverfahren besprochen hatte, bedeutete Doktor Abdullah – der einzi
ge kinderlose unter den Moscheelehrern –, dass man über ein Problem sprechen müsse, 

1 Der Begriff Hadith (ḥadīṯ, Pl. ʾ aḥadīṯ, türk. hadis, Erzählung, Bericht, Mitteilung) bezeichnet die 
Überlieferungen von Aussprüchen und Handlungen des Propheten Mohammed, sowie von Aus
sprüchen und Handlungen Dritter, die dieser still gebilligt haben soll. Der Begriff kann die Text
gattung des Hadith ebenso bezeichnen, wie eine einzelne Überlieferung. Die Bedeutung der Ha
dithe im Islam ist enorm, da sie die Handlungsweise (sunna) des Propheten dokumentieren, die 
nach dem Koran die zweite Quelle islamischer Normenlehre (fiqh) darstellt. Ein charakteristisches 
Merkmal eines Hadith ist sein zweiteiliger Aufbau: Der eigentliche Text (matn) wird durch die Ket
te der Überlieferer (isnād) eingeleitet, anhand derer die Hadithwissenschaft die Authentizität der 
Überlieferung überprüft (Pavlovitch, 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

das ihn persönlich akut betreffe, aber letztlich ein Problem der gesamten Gemeinschaft 
sei: 

Abdullah: »Ich habe diese Klasse von, sagen wir mal 13- bis 22-Jährigen, die unterrichte 
ich seit sechs Jahren und im Sommer ist diese Klasse beendet. Was passiert mit den 
Jungs? Deren Bindung zur Moschee besteht ja derzeit schon nur darin, vielleicht frei
tags zum Gemeinschaftsgebet zu kommen und sonntags die zwei Stunden zum Unter
richt. […] Jetzt waren Ferien. Zwei Wochen lang. Kaum jemand ist nach Hause gefahren. 
Und was haben wir gemacht? In zwei Wochen Ferien nicht eine Veranstaltung!« 
Ahmad Lahbabi wirft ein: »Und wir haben Geld!‹ 
Abdullah: »Wann um Gottes Willen wollen wir eigentlich mal mehr sein als Lehrer und 
Schüler? Leute, wir müssen jetzt echt mal die Hose runterlassen, wie es die Deutschen 
sagen! Und ganz ehrlich: Ihr steckt tiefer im Dreck als ich! Ihr habt Kinder!« 
Abdullah geht die Brüder einzeln durch, indem er sie mit Namen anspricht: »Ahmad hat Kin
der, Raschid hat Kinder… Wir haben es doch gerade gesehen. Wir machen Sitzungen 
und keiner von uns ist da! Wie sollen wir da Vorbilder sein, wenn wir uns nicht wei
terbilden und interessieren!? Und auch diese Sitzung! Hier fehlen der Scheikh, Jamal 
und Adam z.B.! […] Leute ich weiß eine Sache: Mein Unterricht nützt gar nichts mehr. 
Jeder von uns sollte sich, wenn er abends schlafen geht, fragen, was habe ich heute da
für getan, dass unsere Kinder sich wohl fühlen! Die Gruppe der Jungs hat bei mir eine 
Menge Fragen aufgeworfen. Leute. Wir haben die Alten kritisiert… Jetzt habe ich hier 
diese super Jungs, aber die werden weggehen…« (Protokoll, 29.04.2019). 

Die Lehrer der Al-Taqwa Moschee unterrichten am Wochenende in neun Klassen über 
120 Kinder und Jugendliche auf Deutsch zu den Grundlagen des Islam. Während die 
Nachfrage nach dem Unterrichtangebot grundsätzlich gegeben ist und sich die Gemein
de über Zulauf kaum Gedanken machen muss, zeigt der Gesprächsausschnitt, dass die 
Einbindung der Jugendlichen und jungen Erwachsenen in den Moscheealltag, insbeson
dere nach dem Schulabschluss, ein massives Problem darstellt. Während manche Ju
gendliche – wie die in Kapitel I vorgestellten 15-jährigen Jungen Bassem und Younes – 
schon früh den Unterricht verlassen, bleibt für die jungen Erwachsenen etwa aufgrund 
des Wohnortwechsels zur Aufnahme eines Studiums oder einer Ausbildung, der Ein
bindung in den Job und/oder der Familiengründung häufig wenig Zeit für ein aktives 
Engagement in der Moschee. Hieraus ergibt sich für die Gemeinden die grundsätzliche 
Frage, wie Islam in der mehrheitlich nicht-islamischen Umwelt der deutschen Gesell
schaft an die nächste Generation weitergegeben werden kann, ohne dass die Jugendli
chen den Moscheen oder gar der Religion verloren gehen. Nicht zuletzt hängt von die
ser Frage maßgeblich auch der Fortbestand der Moscheen selbst ab, die auf engagierten 
Nachwuchs zur Ausgestaltung ihrer Angebote angewiesen sind. Die Frage nach der Ge
staltung islamischer Bildungsräume berührt zentral auch die Frage nach der Zukunft 
des islamischen Lebens in Europa, denn aus ihnen gehen die Ideen und Akteure*innen 
hervor, welche dieses maßgeblich prägen und gestalten werden (vgl. Hefner, 2007: 4). 
Die Aushandlungen, welche die Genese islamischer Bildungsräume mit sich bringen, 
finden ganz entscheidend im Spannungsfeld verschiedener Rechtfertigungsordnungen 
– dem jeweiligen Islamverständnis, den Traditionen der Herkunftsländer, der öffentli
chen Meinung oder der politischen Kultur der bundesrepublikanischen Gesellschaft – 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 69 

statt und drehen sich maßgeblich um Fragen der Legitimität und Autorität. Ich werde 
im Folgenden anhand eines Vergleichs der Sultan Mehmet Camii und der Al-Taqwa Mo
schee aufzeigen, wie unterschiedlich die Ansätze der Bildungs- und Jugendarbeit in Mo
scheen organisiert sein können, welche Faktoren diese historisch bedingen und welche 
Herausforderungen und Potenziale sie für die Moscheen mit sich bringen. Als Grundla
ge zur Einordnung der Fallbeispiele und ihrer Spezifika skizziere ich zuvor die zentralen 
Merkmale einer Moschee, die allen Gebetshäusern der sunnitischen Tradition gemein 
sind. 

2. Der Sozialraum Moschee 

Ein zentrales Charakteristikum der Genese der Moscheenlandschaft in Deutschland ist, 
dass die Institutionalisierung des Islam durch die Selbstorganisation einfacher Gläubi
ger von unten her stattfand und weder von oben durch einen Klerus oder eine religiöse 
Organisation implementiert, noch politisch reguliert wurde (vgl. Akca, 2020: 171; Schiff
auer, 2010: 47–48).2 Dieses Vakuum machten sich Ende der 1970er Jahre schließlich Orga
nisationen und Strukturen der Heimatländer zunutze, um in den im Entstehen begriffe
nen Diaspora-Gemeinden Gefolgschaft zu akquirieren (Sunier, van der Linden & van de 
Bovenkamp, 2016).3 Diese Findungsphase, die bis in die 1990er anhielt, war maßgeblich 

2 Die Erforschung von Moscheen zielte bislang auf jene Aspekte ab, die für die Integration von Mus

lim*innen in die deutsche Gesellschaft als entweder förderlich oder aber hinderlich angesehen 
werden (Ceylan, 2008; Yaşar, 2012), die Stellung der Frau in der Moschee, (Nökel 2002), die Funktio
nen und Typen von Imamen (Ceylan, 2010; Schmid, 2007), das Verhältnis von Religionsunterricht 
in der Moschee und in der öffentlichen Schule (Ceylan, 2008, 2015; Karakoç, 2019; Kiefer, 2005) oder 
die Teilnahme am interreligiösen Dialog (Klinkhammer & Satılmış, 2007; Schmid, Akca & Barwig 
2008). 

3 Im Osmanischen Reich wurde die religiöse Wissensvermittlung zuvorderst von den religiösen Bru
derschaften getragen, die im Zuge der Gründung der Republik verboten wurden. Die Bruderschaf
ten verlagerten hernach ihre Aktivitäten in den Untergrund, wo sich sukzessive eine spezifische 
Organisationsform religiöser Vergemeinschaftung entwickelte – die cemaat (Pl. cemaatlar). Ver
schiedene Autoren beziehen sich für die Charakterisierung der cemaat auf den türkischen Sozio
logen Ali Bulaç (Agai, 2008: 50–54; Schiffauer, 2010: 141–142), demzufolge sie als ein Netz von 
reziproken Beziehungen verstanden werden kann, das teils formellen, teils informellen Charak
ter hat und durch den Bezug auf Religion und Tradition zusammengehalten wird. In der Entste
hungsphase können die cemaatlar »…als Versuch verstanden werden, den islamischen Diskurs auf 
der nichtstaatlichen Ebene zu erhalten und den Anhängern durch ihre Einrichtungen Räume zu 
schaffen, in denen ihre Ideale weiterhin Gültigkeit besaßen.« (Agai, 2008: 64–65). Sie gehen in 
ihrer Weiterentwicklung allerdings deutlich über diese Ebene hinaus und etablieren soziale und 
ökonomische transnationale Netzwerke und Konsummärkte aus (Schiffauer 2010, 142). Die Zu
gehörigkeit erlangt man durch kontinuierliche Teilnahme an den Aktivitäten lokaler Kleingrup
pen, wie religiösen Gesprächskreisen sohbetler (Sg. sohbet, Gespräch) die nahezu idealtypisch dem 
entsprechen, was Jean Lave und Etienne Wenger bereits 1991 communities of practice beschrieben 
haben. Diese öffnen einen Erfahrungsraum für die legitime periphere Partizipation (legitimate pe
ripheral participation) von Neulingen, welche grundsätzlich die Möglichkeit haben, zu etablierten 
Teilnehmenden zu werden, als welche sie dem Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam Gestalt 
geben. Nach Agai entsteht in der cemaat so ein »old boys-network« (2008: 68), durch welches die 
einzelnen Praxisgemeinschaften zusammengehalten werden und dessen Teilnehmer fähig sind, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

von der Frage der Zugehörigkeit geprägt und wurde von Angliederungen, Abspaltungen 
und Neugründungen begleitet. Nach und nach hatten die meisten lokalen Gemeinden 
sich entweder einem der türkischen Dachverbände oder einer der ausländischen Ver
tretungen in Deutschland angeschlossen und ein entsprechendes dogmatisches Profil 
etabliert oder sich als unabhängige Moschee konsolidiert. Aufgrund des politisch-regu
lativen Drucks von außen, wie auch interner Erwartungen nahmen die muslimischen 
Vereinigungen nun sukzessive jene Organisationsform an, durch die Interessengruppen 
in der Bundesrepublik zu juristischen Träger*innen von Rechten und Pflichten werden – 
die Verfasstheit als Verein.4 Die Implementierung der für Vereine obligatorischen Orga
nisationsstrukturen resultierte nun etwa in der Herausbildung einer historisch unübli
chen dualen Leitungsstruktur aus administrativer Autorität in Person des Vorsitzenden 
und der religiösen Autorität des Imams (vgl. auch Akca, 2020: 171–172). Von Beginn an 
ging die Bedeutung von Moscheen weit über die eines religiösen Dienstleisters hinaus 
und umfasst auch heute häufig eine breite Palette sozialer Angebote (Schiffauer, 2010: 
45). Sie sind »…Gemeindezentren, und Selbsthilfeorganisationen: Anlaufstellen für Neu
ankömmlinge, Versorgungskassen für Notfälle, soziale Clubs und Informationsbörsen.« 
(Ebd.). Mittlerweile haben integrationspolitische Erwartungen sowie der intergenera
tionale Wandel hin zur zweiten und dritten Generation neue Erwartungsgruppen – et
wa in Europa geborene Akademiker*innen – entstehen lassen, die Moscheen mit ver
änderten Bedarfslagen konfrontieren. Vor dem Hintergrund des negativen öffentlichen 
Islamdiskurses erwartet etwa die Lokalpolitik Transparenz durch Ansprechpartner*in
nen; die Eltern möchten ihren Kindern Grundwissen über ihre Religion mit auf den Weg 

beachtliche Ressourcen zu mobilisieren. Dieses Netzwerk erzeugt »counter educational zones« 
(Yavuz, 1997: 205), Gegenöffentlichkeiten islamischer Bildung unterhalb der öffentlichen Sphä
re der laizistischen Türkischen Republik. Diese Netzwerke hatten schon früh die Muslim*innen in 
der europäischen Diaspora als Zielgruppe entdeckt und versucht, die Moscheegemeinden in ihre 
Strukturen einzubinden (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mit Ausnahme der DİTİB sind die zen
tralen Dachverbände des türkischen Islam sowie die informell organisierte Hizmet-Bewegung aus 
den cemaatlar hervorgegangen. 
Auch der makhzen, der marokkanische Herrschaftsapparat unter dem autokratisch regieren den 
König Hassan II. strebte danach, Einfluss auf die Diaspora-Muslim*innen zu nehmen und gründe
te in den 1970ern im Umfeld der ersten marokkanischen Moscheen Vereine, die in direkter Ver
bindung zu Botschaften und Konsulaten standen, die sog. amicales (Sunier, van der Linden & van 
de Bovenkamp, 2016: 411). Diese marokkanischen Organisationen sollten vordergründig den Mi

granten Unterstützung in der Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des 
makhzen und seines Geheimdienstes (ebd.). 

4 Die in der Bundesrepublik vorgesehene Organisationsform, um zivilgesellschaftliche Vergemein

schaftungen mit Rechten und Pflichten zu versehen, ist der Verein, für dessen Gründung die Auf
stellung eines Vorstandes obligatorisch ist. Art. 9, Abs. 1 GG: »(1) Alle Deutschen haben das Recht, 
Vereine und Gesellschaften zu bilden« (Bundesministerium der Justiz, o.J. a). Hierauf baut das Ver
einsrecht auf, das im Bürgerlichen Gesetzbuch (BGB) §§21-79 niedergelegt ist und das Gründungs
prozedere, Organisationsprinzipien und Haftung regelt. Demnach gilt ein Verein durch Eintragung 
in das Vereinsregister des zuständigen Amtsgerichts als juristische Person und erhält den Status 
einer rechtsfähigen Körperschaft, d.h. er wird Träger*in von Rechten und Pflichten. Das Vereins
recht wird juristisch vom Gesetz zur Regelung des Vereinsrechtes, kurz dem Vereinsgesetz reguliert, das 
obigen Grundgesetzparagraphen in §1, Abs. 1 (»Die Bildung von Vereinen ist frei (Vereinsfreiheit)«; 
Bundesministerium der Justiz. o.J.b.) auch auf Ausländer*innen anwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 71 

geben, sind aber oft selbst nicht im Stande dazu. Hierauf müssen die Gemeinden mit 
einer weiteren personellen Ausdifferenzierung von Leistungsträgern*innen wie Presse
sprecher*innen oder Lehrer*innen reagieren. (Rückamp, 2021: 331). DieMoscheen ha
ben, wie etwa Veronika Rückamp in ihrer Studie Alltag in der Moschee für die Schweiz 
und Österreich aufgezeigt hat, letztlich Strukturähnlichkeiten aufgrund gleicher Kon
textfaktoren herausgebildet, was in der Organisationssoziologie als »institutionelle Iso
morphie« (DiMaggio & Powell, 1991; vgl. auch Rückamp, 2021: 44–46; Schiffauer, 2010: 
249) bezeichnet wird.5 

Rezenten Angaben zufolge gibt es in Deutschland etwa 2800 Moscheen, wovon le
diglich ca. 300 städtebaulich markant, also durch Kuppel oder Minarett deutlich als Mo
schee identifizierbar sind (Schmitt & Klein, 2019: Abs. 3). Die zentrale Bedeutung der 
Moschee liegt in ihrer Rolle als Ort des gemeinschaftlichen Gebets.6 Eine Moschee wird 
somit zuvorderst durch die in ihr vollzogenen religiösen Praktiken und Angebote defi
niert, wie die Organisation des Gemeinschaftsgebets, das rituelle Fastenbrechen (ifṭār), 
Begräbnisfeiern, Spendensammlungen und die Vermittlung religiösen Wissens an Kin
der und Jugendliche und auch Erwachsene. 

Moscheen mögen sich in der Ausgestaltung architektonischer Details oder hinsicht
lich ihrer funktionalen räumlichen Erweiterungen unterscheiden, ihr Herz ist aber im
mer der Gebetsraum. Dessen Zentrum ist wiederum die Gebetsnische (miḥrāb), deren 
Symbolgehalt Schiffauer (2010) eindrücklich beschreibt: 

Die Nische ist baugeschichtlich ein römisches Zitat. Wo aber in römischer Zeit die Sta
tue eines Gottes stand, in christlicher ein Heiligenbild oder eine Marienstatue, steht 
in der Moschee – nichts! Ein stärkeres Bild des einen Gottes, der durch jedes Abbild 
reduziert würde, lässt sich kaum denken. In diesem Symbol, das die Unaussprechlich
keit, die Unfassbarkeit und gleichzeitig Unendlichkeit Gottes fasst, klingt die große 
Einheitsvision des Islam an. ›Wenn man einmal verstanden hat, dass alles letztendlich 
eines ist, hat man den Islam verstanden.‹ Der Gedanke des einen, alles umfassenden 
Gottes ist mit dem Gedanken der einen, ungeteilten Gemeinde verbunden (Schiffauer, 
2010: 37; Hervorh. im Orig.). 

Diesem Gedanken wird im ṣalāt (türk.: namaz), dem rituellen Gebet, das Muslim*innen 
fünfmal am Tag zu festgelegten Zeiten praktizieren, symbolisch Ausdruck verliehen. Das 
Gebet wird idealerweise in der Moschee und dort immer Richtung miḥrāb verrichtet, wo
durch sich die Kongregation nach Mekka, dem spirituellen Zentrum der globalen islami
schen Gemeinschaft (umma) ausrichtet (ebd.). Durch die zentrale Bedeutung des Gebets 
rückt allzu leicht auch der Leiter desselben, der Imam, als vermeintlich zentrale Auto
rität der Moschee in den Blick (vgl. Ceylan, 2010). Während die Imame der türkischen 

5 Diese kann sich entweder aufgrund formellen oder informellen Drucks, als erzwungene oder – 
durch Nachahmung von best-practice-Modellen – als mimetische Isomorphie vollziehen. Von einer 
normativen Isomorphie gesprochen, wenn sich neue Leistungsrollen zunehmend professionalisie
ren und eigene Orientierungsrahmen etablieren (DiMaggio & Powell, 1991: 150–156). 

6 Im Arabischen bzw. Türkischen werden kleinere Moscheen als masǧid (türk. mescit; ›Ort der Nieder
werfung‹) bezeichnet, große städtische Moscheen werden zumeist ǧāmiʿ (türk. camii; ›Versamm

lung‹) genannt. Beide Begriffe verweisen auf die Funktion als Gebetsort. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Moscheen in der Regel im 5-Jahres-Turnus wechseln und oft vom Verband oder im Fal
le der DİTİB vom türkischen Religionsministerium bezahlt werden, beschäftigen unab
hängige Moscheen ihre Vorbeter durchaus längerfristig und tragen die Kosten zumeist 
selbst. Das öffentliche Interesse an den Imamen, das sich beispielsweise an der Finanzie
rung aus dem Ausland (ZEIT Online, 04.01.2024) oder den sog. Hasspredigern entzün
det, wird indes dahingehend kritisiert, dass es sich am christlichen Modell der Priester
schaft orientiere, was die Rolle des Vorbeters überhöhe (Akca, 2020: 168–190). Auch ist 
die Moschee kein sakraler oder geweihter Bau wie die Kirchen in der christlichen Tra
dition, sondern wird erst durch das kollektive und auf eine Transzendenz ausgerichtete 
Handeln mit besonderer Bedeutung versehen. Viele Moscheen bieten aber nicht nur den 
Raum zur Verrichtung des Gebets, sondern pflegen und fördern auch die Durchführung 
der anderen vier der insgesamt ›Fünf Säulen‹ islamischer Glaubenspraxis. Diese sind das 
Glaubensbekenntnis (schahāda, türk. şehadet), das Gebet (ṣalāt, türk. namaz), Fasten im 
Monat Ramadan (ṣaum, türk. oruç), die soziale Pflichtabgabe (zakāt, türk. zekat) und die 
Pilgerfahrt nach Mekka (ḥaǧǧ, türk. hac). Neben den Fünf Säulen des Islam gelten außer
dem die rituelle Waschung (wuḍūʾ, türk. abdest) und der damit einhergehende Zustand 
der Reinheit (ṭahāra, türk. taharet) sowie die freiwillige Almosengabe (sadaqa, türk. sad
aka) zu den ʿ ibādāt (Sg. ʿ ibāda, türk. ibadet), den gottesdienstlichen Handlungen (Bous
quet, 2012).7 Die Moschee ermöglicht als Ort des Gebets durch entsprechende Wasch
räume die Gelegenheit zur rituellen Reinigung vor Ort, übernimmt die Kollekte und die 
Redistribution von Spendengeldern, organisiert oftmals das rituelle Fastenbrechen im 
Ramadan und manchmal auch die Pilgerfahrt. All diese gottesdienstlichen Handlun
gen werden in der Moschee institutionalisiert vollzogen und sind nicht lediglich der öf
fentliche Ausdruck von Frömmigkeit, sondern dienen gleichermaßen der Anleitung zur 
Verinnerlichung und Kultivierung derselben durch die korrekte Praxis (vgl. Mahmood, 
2004). Neben der praktischen Unterweisung umfasst das Angebot in Moscheen von Be
ginn an auch die Vermittlung von explizierbarem, gelehrtem Wissen. Die Verschränkung 
der Wissensbestände – Praxis und Glaubenslehre – bezeichnet Ceylan als »Moscheeka
techese«, die er wie folgt definiert: 

Moscheekatechese als mündliche wie schriftliche Vermittlung der islamischen Bot
schaft in Gemeinden soll – auf der Grundlage der taqwā (Gottesbewusstsein) und der 
waḥiy (als Gottesbeziehung durch den Koran) – zur Internalisierung der Glaubens
artikel und zur Praktizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensführung 
sowie Integration in die umma (muslimische Gemeinschaft) als Trägerin der abra
hamischen [sic!] Tradition des tawḥīd [absolute Einheit Gottes] fördern, um das Heil 
im ahirat (Jenseits) zu erlangen. Ihre Methoden sind das Memorieren, das Rezitieren 
und die Praxisanleitung. Ihre Lehrpersonen sind Imame, Predigerinnen sowie das 

7 Die ʿ ibādāt betreffen alle Regelungen und Handlungen zwischen Allah und den Menschen und 
werden, wie auch die muʿāmalāt, welche die Beziehungen des Menschen zu seinen Mitmenschen 
regeln, aus der Scharia (arab. šarīʿa; türk. şeriat) abgeleitet. Verglichen mit dem muʿāmalāt, die je 
nach Kontext und Rahmenbedingungen veränderlich sind, gelten die ʿibādāt als unveränderliche 
Pflicht (Bousquet, 2012). Letztlich sind aber auch sie in vielfältige Faktoren eingebettet, die sie 
trotz ihrer Standardisierung nicht in allen Zeiten und an allen Orten uniform erscheinen lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 73 

ehrenamtliche Betreuungspersonal (Ceylan, 2013: 166f. zit. in Ceylan, 2015: 170; Anm. 
d. Verf.).8 

Akca (2020) unterscheidet zwischen unsystematischer und systematischer Wissensver
mittlung. Ersteres bezieht sich auf die Freitagspredigten (ḫuṭba, türk. hutbe), die öffent
liche Aufmerksamkeit erlangen, da sie oftmals als »Vehikel religiöser Einwirkung auf 
einfache Gläubige durch religiöse Experten« (Akca, 2020: 78) angesehen werden.9 Die 
Konzeption einer Sender*innen-Empfänger*innen-Beziehung lässt jedoch Wechselbe
ziehungen zwischen Vermittlungs- und Aneignungsprozessen außer Acht (vgl. Kap. V.). 
Die Formate der expliziten, und zunehmend systematisierten Wissensvermittlung sind 
etwa Vortragszirkel (ḥalqa, türk. halka), Gesprächsrunden (ṣuḥba, türk. sohbet), Arabisch- 
und Korankurse sowie Unterricht der Glaubensgrundlagen. Trotz der fast fünfzigjähri
gen Tradition religiöser Unterweisung existieren kaum wissenschaftliche Arbeiten zum 
Moscheeunterricht in Deutschland.10 

Die meisten von mir im Rahmen der Forschung besuchten Moscheen hatten durch 
die Verfasstheit als Vereine die gleichen organisationalen Strukturen – organisations
soziologisch gesprochen, eine institutionelle Isomorphie – ausgebildet.11 Sie verfügten 
über die doppelte Leitungsspitze aus administrativer und geistlicher Autorität und zu
sätzliches Personal wie etwa Hilfslehrer*innen. Eine weitere Gemeinsamkeit fand sich 
darin, dass in allen von mir besuchten Gemeinden eine Art der Unterweisung für Jugend
liche angeboten wurde. Hinsichtlich des Wie der Organisation dieses Bildungsangebotes 
hatten die Gemeinden indes gänzlich unterschiedliche Bildungsräume etabliert die in 
spezifische gestaffelte Öffentlichkeiten (Zillinger, 2017) integriert waren und in welchen 
verschiedene Praxisgemeinschaften operierten. Diese entfalteten jeweils eigene integra
tive Potenziale und lassen sich, wie ich sie im Folgenden anhand des Vergleichs einer Mil

8 Der Begriff Katechese leitet sich vom griechischen katḗchēsis ab, was etwa ›mündlicher Unterricht‹ 
bedeutet. Da der Begriff maßgeblich dem Kontext der christlichen Bildung entstammt, überneh
me ich ihn nicht, wie etwa Rauf Ceylan (2014, 2015) dies tut, für die Unterweisung in den Moscheen, 
sondern bezeichne diese als solche oder einfach als Moscheeunterricht. 

9 Ein Beispiel ist etwa das Sachbuch Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. des 
Journalisten und Tagesschau-Sprechers Constantin Schreiber (2017). Der Islamwissenschaftler 
Behnam T. Said stellt in seiner Rezension Inside Islam kritisch fest: »Schreiber will den Skandal um 
jeden Preis und schreibt ihn auch da herbei, wo er eigentlich nicht zu finden ist« (Said, 2017). 

10 Nennenswert ist lediglich die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacioglu (1999) der die 
Inhalte, Methoden und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DİTİB und der IGMG, so wie 
der Nurcu-Bewegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus pädagogischer Perspektive 
untersucht hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst 
aus Frontalunterricht und Auswendiglernen bestünden. Eine starre Orientierung an der Scharia 
oder gar verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien konnte er nicht identifizieren, 
wohl aber eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine. 

11 Lediglich eine Moschee, die zweite marokkanische Gemeinde der Stadt, verfügte seinerzeit nicht 
über einen ortsansässigen, ›eigenen‹ Imam der fähig gewesen wäre, eine Predigt zu halten und 
beauftragte daher einen Prediger für das Freitagsgebet aus einer anderen Großstadt im Ruhrge
biet. Da diese Gemeinde außerdem jüngst ein neues Gebäude bezogen hatte, und die künftigen 
Unterrichtsräume noch unfertig waren, fand auch kein Unterricht statt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

li Görüş-Moschee und der unabhängigen Al-Taqwa Moschee aufzeigen werde, nur unter 
Einbezug Moschee- bzw. Verbandsinterner Logiken nachvollziehen. 

3. Islamischer Aktivismus – Die Milli Görüş-Jugend 

Gestatten, Muslim! 

Zu Beginn des Fastenmonats Ramadan 2018, begegnete ich in der Fußgängerzone 
meines Feldforschungsortes einer Gruppe junger Frauen im Alter von 14 bis 17 Jahren, 
in ḥiǧāb und bodenlangen dunklen Gewändern gekleidet. Sie sprachen engagiert und 
freundlich Passant*innen an, um ihnen die Bedeutung des Fastenmonats für Mus
lim*innen näherzubringen (Abb. 5). Dabei begegneten sie einerseits strikter Ablehnung 
und harschen und unfreundlichen Antworten wie »der Kram interessiert mich nicht!«, 
andererseits aber auch regem Interesse und Aufgeschlossenheit; insbesondere seitens 
jüngerer Personen. Den Interessierten reichten sie einen Flyer mit einigen Informatio
nen zum Fastenmonat und einer im Plastiktütchen angehefteten Dattel, sowie einen 
kleinen Becher mit Zamzam-Wasser (türk. zemzem), das einer Quelle in der großen 
Moschee in Mekka entspringt und dem ein paradiesischer Ursprung zugesprochen 
wird. Jede positive Begegnung wurde bei Zustimmung der Gesprächspartner*innen 
für den Instagram-Kanal der Gruppe fotografisch dokumentiert und auch die Gruppe 
selbst inszenierte sich vor dem mit Qur’an-Exemplaren, Blumen und Weizenähren de
korierten Stand für die digitale Öffentlichkeit (Abb. 4). Als ich einige Wochen später den 
Islamischen Religionsunterricht am Goethe-Gymnasium besuchte, traf ich einige der 
Mädchen wieder. Sie nutzten fortan regelmäßig den Raum Schule, um ausführlich mit 
mir ins Gespräch zu kommen, allen voran die in Kapitel I.2 bereits vorgestellte Zeynep. 
Das Treffen in der Fußgängerzone war die erste Begegnung mit den vielfältigen Akti
vitäten der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş, bei denen sich die teilnehmenden 
Jugendlichen begeistert engagierten. 

Abbildung 4: Dekoration des Aktionsstands in 
der Fußgängerzone (eigene Aufnahme). 

Abbildung 5: »Gestatten Muslim!« (eigene Auf
nahme). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 75 

Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüş 

Der Beginn der Milli Görüş-Bewegung liegt in der ersten Hälfte der der 1970er Jahre 
und geht auf den Maschinenbau-Professor und Politiker Prof. Dr. Necmettin Erbakan 
(1926–2011) zurück (Schiffauer, 2010: 67).12 Erbakan stand für einen Islamismus, der ei
ne Alternative zu den dominanten Ideologien des Kapitalismus und des Kommunismus 
darstellen sollte (ebd.: 69). Anstatt diese Ideale aber durch eine revolutionäre Agenda zu 
verfolgen, trat er innerhalb des parlamentarischen Systems für die (Re-)Islamisierung 
der Türkei ein, die er 1993 zu seiner Vision einer ›Gerechten Ordnung‹ (Adil Düzen) aus
formulierte (ebd.). Ein Bewusstsein der Nation als muslimische Gesellschaft, so die Hoff
nung, werde auch die einstmals globale Geltung des Osmanischen Reichs wieder resti
tuieren. Für dessen Verfall, ebenso wie für den ›Ausverkauf‹ des Landes durch die Öff
nung des türkischen Marktes in den 1960ern machte Erbakan jüdische Geschäftsleute 
verantwortlich, welche er als ein zentrales Feindbild konstruierte (ebd.: 70). Während 
Erbakans Ideengebäude der ›Nationalen Sicht‹ (Milli Görüş) in der Türkei in verschie
denen politischen Parteien Gestalt annahm, akquirierte man in der europäischen Dia
spora neue Wähler*innen im Kontext der im Entstehen begriffenen Moscheen, wodurch 
die Bewegung hier als national-religiöse Gemeinschaft auftritt. Die ab 1970 gegründe
ten Parteien der Milli Görüş-Bewegung wurden teils verboten oder erlangten durch die 
Mobilisierung der überwiegend konservativ-islamischen, ländlichen, später der armen 
urbanen Bevölkerung zeitweise auch Regierungsbeteiligung, so dass Erbakan zwei Mal 
das Amt des stellvertretenden Ministerpräsidenten innehatte und von 1996 bis 1997 auch 
Ministerpräsident der Türkei war (ebd.: 103–105). Während der Regierungszeit Erbak
ans schaltete sich schließlich das Militär ein, das in der Türkei als Garant des Laizismus 
gilt, drängte die Partei aus der Regierung und verbot sie schließlich. Die in Folge gegrün
dete Fazilet Partisi (FP, Tugendpartei) bestand von 1999–2001 und spaltete sich schließ
lich in die Saadet Partisi (SP, Wohlergehenspartei) und die Adalet ve Kalkınma Partisi 
(AKP, Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung), die unter Recep Tayyip Erdogan seit 
2014 die Regierung stellt. Während die aus der Milli Görüş-Ideologie hervorgegangene 
AKP zuletzt die Re-Islamisierung der Türkei vorantrieb, verabschiedete sich die Bewe
gung in Deutschland nach Schiffauer (2010) von Utopien eines Islamischen Staates und 
passte sich den Gegebenheiten in Westeuropa pragmatisch an, weshalb sie mittlerweile 
als postislamistisch bezeichnet werden müsse. Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüş 
e.V. wurde 1995 gegründet und hat ihren Sitz in Köln. Laut Selbstdarstellung unterhält 
der Verband… 

…518 Moscheen, davon 323 in Deutschland. Daneben gehören Frauen-, Jugend, Schü
ler-, Bildungs-, Kultur- und Sportvereine zum Netzwerk der Organisation. Insgesamt 

12 Erbakan ging nach Abschluss des Studiums an der Technischen Universität Istanbul nach Aachen, 
wo er 1953 zur Verbrennung in Diesel-Motoren seine Promotion verfasste und im Anschluss bei der 
Firma Deutz jenen Motor mit entwickelte, der später den Leopard-Panzer antreiben sollte. Nach
dem er in die Türkei zurückgekehrt war, erhielt er einen Lehrauftrag an der TH Istanbul und wurde 
1965 zum Professor berufen. (Schiffauer, 2010: 67). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

bietet die IGMG ihre Dienstleistungen in 2.330 Zweigstellen an für ihre 127.000 Mit

glieder. Einschließlich der Teilnehmer an den wöchentlichen Freitagsgebeten erreicht 
die IGMG etwa 350.000 Personen (Islamische Gemeinschaft Milli Görüş e.V., o.J.). 

Das höchste Entscheidungs- und Führungsgremium der IGMG ist das »…vom Vorsitzen
den geleitete Präsidium […]. Es besteht aus den Leitern der acht Abteilungen Generalse
kretariat, Gemeindeentwicklung, Finanzen, Irschad [türk. irşad; etwa religiöse Orien
tierung] Bildung, Frauen, Jugend und Frauenjugend sowie den Beratern des Vorsitzen
den« (ebd.; Anm. d. Verf.). Viele dieser organisatorischen Segmente spiegeln sich, wie ich 
durch die Teilnahme an verschiedenen Aktivitäten beobachten konnte, auch auf den an
deren Organisationsebenen – in den deutschlandweit über 30 Regionalverbänden sowie 
in den lokalen Ortsgemeinden – wider. Jener Regionalverband, dem die vier IGMG-Mo
scheen im Feldforschungsort angehören, umfasst über 30 lokale Mitgliedsgemeinden. 

Vermittlungsformate und Hierarchien im Lokalen 

Wie die meisten von mir besuchten Moscheen, bot im Frühjahr 2019 auch die Sultan 
Mehmet Camii am Wochenende Islamunterricht an. Dieser richtete sich an Kinder bis 14 
Jahre, fand jeden Samstag von 9 bis 13 Uhr in parallel angebotenen Kursen statt und um
fasste eine Doppelstunde arabische Alphabetisierung und Memorieren des Koran und 
eine weitere zu Grundlagen des Islam. Den Großteil des Unterrichts erteilte der ca. fünf
zigjährige Mustafa, der festangestellte Hodscha der Gemeinde. Mustafa absolvierte in 
der Türkei die Laufbahn für staatliche Religionsbedienstete an einer Imam-Hatip Schu
le und wurde Mitte der 2000er vom türkischen Religionsministerium für fünf Jahre zum 
Dienst in der lokalen DİTİB-Moschee entsandt.13 Nach der Einschulung seiner Tochter 
entschied sich die Familie im Feldforschungsort zu bleiben wo er nach Beendigung des 
Beschäftigungsverhältnisses bei DİTİB zur IGMG wechselte und zuerst als Imam in den 
Dienst der Emir Sultan Moschee und nach weiteren fünf Jahren schließlich der gut zwei 
Kilometer entfernten Sultan Mehmet Camii trat. Mustafa ist über diese Moscheen hin
aus bekannt, da er einen kleinen Kreis von Jugendlichen zu haf ızler (Sg. haf ız, Bewahrer) 
ausbildet, sie also im Memorieren des gesamten Koran unterrichtet. 

Der Imam erhielt im Moscheeunterricht Unterstützung durch den 18-jährigen En
gin, den ich ihn im März 2019 auf Vermittlung des Islamlehrers des Goethe Gymnasi
ums kennengelernt hatte. Der Hilfslehrer räumte ein, dass das Unterrichten bei einer 

13 Die Imam-Hatip Schulen wurden 1924 eingeführt, nachdem die Medressen und Ordenshäuser – 
die Träger Islamischer Bildung im Osmanischen Reich – im Zuge der weitreichenden Säkularisie
rungsmaßnahmen Mustafa Kemals verboten worden waren. In ihnen erhielten fortan Imame und 
Prediger (hatiplar, Sg. hatip) ihre religiöse Ausbildung. Während der Herrschaft der säkularen CHP 
(Cumhuriyet Halk Partisi) von 1933 bis 1950 wurden die Schulen wieder geschlossen, danach von 
der islamfreundlicheren Demokrat Partisi wiedereröffnet. Während zu Beginn nahezu ausschließ
lich religiöse Inhalte auf dem Curriculum standen, traten später zunehmend säkulare Inhalte hin
zu. Da die İmam-Hatip-Schulen jedoch im Laufe der Zeit zur Alternative zu allgemeinbildenden 
Gymnasien wurden, nahmen sie sukzessive weitere säkulare Wissenschaften in ihren Lehrplan auf, 
um mit anderen Sekundarschulen konkurrieren zu können. (Akşit, 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 77 

Klassengröße von 25 bis 30 Jungen überaus anstrengend sei. Als ich einige Monate spä
ter einen Gesprächskreis (sohbet) der älteren Jungen besuchte, und die Teilnehmenden 
nach Beendigung der Sitzung den Gebetsraum verließen, fing der Hodscha Engin auf 
dem Weg nach draußen ab, nahm ihn zur Seite und führte ein kurzes und augenschein
lich ernstes Gespräch mit ihm. Wie Engin mir im Anschluss gleich berichtete, hatte er 
im Sommer die Tätigkeit als Hilfslehrer aufgegeben. Nun war der Hodscha für Kurse 
mit bis zu vierzig Kindern vorerst allein zuständig und bat den jungen Mann instän
dig, ihn wieder zu unterstützen. Engin lehnte ab. Der begeisterte Fußballer hatte eine 
Schiedsrichter-Ausbildung angefangen, die ebenfalls am Wochenende stattfand. Außer
dem sei »die Sache mit dem Ansehen so ein Problem. Guck mal, ich unterrichte Kinder, 
die nur zwei bis drei Jahre jünger sind als ich. Die nehmen mich oft gar nicht ernst und 
bezeichnen mich als ›Möchtegern-Hodscha‹« (Engin, 21.10.2019). Insbesondere jene, die 
ihn auch aus dem Schulalltag kannten, sahen ihn weder als religiösen Lehrer noch als 
respektablen abi (Respektsbezeichnung, etwa ›großer Bruder‹). Selbst den Standort des 
Vereins für den er als Schiedsrichter pfiff, hatte er danach ausgesucht, dass dort keine 
Jugendlichen aus seiner Moschee spielten. In der aufgrund des geringen Altersunter
schieds flachen Hierarchie zwischen Engin und seinen 12 bis 15-jährigen Schülern man
gelte es dem Hilfslehrer nicht nur an der grundlegenden Anerkennung, bisweilen fühlte 
er sich gar verspottet, was neben dem Bedarf, privaten Interessen nachzugehen, schließ
lich dazu führte, dass er sein Engagement einstellte. Auch die Sultan Mehmet Camii war 
offensichtlich mit dem Problem konfrontiert, engagierte Mitglieder zu finden, die sich 
etwa in der Unterweisung der Kinder engagieren. 

Abbildung 6: Struktur der IGMG-Jugendabteilungen basierend auf Zeyneps 
Skizze (eigene Darstellung). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

In den von mir untersuchten Milli Görüş-Gemeinden war die Teilnahme am regu
lären Islamunterricht – der von klassischen didaktischen Methoden wie Frontalunter
richt, Vorlesen oder Partnerübungen charakterisiert war – bis zu einem Alter von etwa 
14 Jahren vorgesehen. Für jene Jugendlichen mit einem weiterführenden Interesse an 
religiöser Unterweisung, boten die Gemeinden weitere Möglichkeiten in den nach Ge
schlecht separierten Jugendabteilungen an (gençlik teşkilatı – Jugendabteilung und kadın
lar gençlik teşkilatı, KGT – Frauenjugendabteilung). Die 15-jährige Zeynep, die oben be
reits vorgestellt wurde, war in jener KGT aktiv, welche auch die oben beschriebene Kam
pagne in der Fußgängerzone durchgeführt hatte. Sie erläuterte mir die interne Struktur 
der Jugendgruppe anhand einer Skizze (Abb. 6). Demnach ist jede Abteilung intern nach 
Aufgabenbereichen wie soziale Dienste (sosyal hizmelter), religiöse Bildung (eğitim), Se
kundarschulbildung (orta öğretim) und auch Social Media gegliedert. Jedem Aufgabenbe
reich werden wiederum Verantwortliche zugeteilt, die den im Türkischen weit verbreite
ten Titel başkan (Vorsitzende*r) tragen. Die Leitung der Jugendabteilungen (gençlik) einer 
Moschee obliegt in der Regel bildungserfolgreichen ablas (ältere »Schwestern«) respekti
ve abis (ältere »Brüder«), die bereits in der Ausbildung oder im Studium sind und lange 
selbst an den Aktivitäten teilgenommen haben. Sie etablierten sich durch legitime peri
phere Partizipation (Lave & Wenger, 1991), d.h. durch die regelmäßige Teilnahme als New
comer einer Praxisgemeinschaft, sukzessive als Autoritäten. Eine zentrale Aktivität der 
Jugendabteilungen, über die sich eine solche Praxisgemeinschaft konstituiert, sind die 
sog. sohbetler (Sg. sohbet, Gespräch), religiöse Gesprächskreise, die zumeist einmal in der 
Woche in Privatwohnungen bzw. Wohnhäusern der Eltern, seltener auch in der Moschee 
stattfinden und von der Abteilung für religiöse Bildung (eğitim) organisiert werden. Zu 
diesen Gesprächskreisen werden bei den Jungen der Hodscha oder ein abi und bei den 
Mädchen eine abla zu einem Vortrag eingeladen, den man im Anschluss gemeinsam dis
kutiert. Die sohbetler stellen aktiv selbstorganisierte Praxisgemeinschaften dar, in denen 
religiöse Praxis geteiltwird und in intimer Atmosphäre alltägliche Themen verhandelt 
werden. Während im Forschungszeitraum die sohbetler der Jungen allenfalls sporadisch 
stattfanden, trafen sich die jungen Frauen mit einem hohen Maß an Kontinuität und 
Engagement. 

Die Abteilung für Soziale Dienste ist insbesondere für die Sammlung von Spenden 
zuständig zu welcher der IGMG Hilfs- und Sozialhilfe Verein Hasene e.V. zu bestimmten 
Anlässen aufruft.14 Der Verein führt weltweit Brunnenbau- und Bildungsprojekte durch, 
unterstützt Waisenkinder oder organisiert Soforthilfe beispielsweise nach Naturkata
strophen. Hasene bietet auch die Möglichkeit zu spezifisch islamischen Anlässen Spen
den zu leisten. So werden zu Beginn des Ramadan Spenden für Lebensmittelpakete oder 

14 Hasene, arab. ḥasana, (Pl. ḥasanāt), etwa ›gute Tat‹. Der Verein Hasene International setzt sich un
ter dem Motto »Hand in Hand für die Armen und Bedürftigen« laut Selbstdarstellung »aktiv dafür 
ein, die Lebensbedingungen bedürftiger und notleidender Menschen in aller Welt zu verbessern« 
(Hasene International e.V., o.D.). Er will mit »Hilfsaktionen und Projekten eine Brücke der Solidari
tät zwischen Arm und Reich schlagen, und den Zusammenhalt von Menschen aller Nationen und 
Religionen stärken« (ebd.). Während in der Selbstdarstellung in keiner Weise eine islamische Mo

tivation ausformuliert wird, ist diese in den verschiedenen Projekten und Möglichkeiten zu Spen
den offenbar. Auf der Seite von Hasene ist nirgends eine Assoziierung mit der Islamischen Gemein

schaft Milli Görüş erkennbar, abgesehen von derselben Meldeadresse in Köln. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 79 

zum Opferfest kurban-Spenden für jene gesammelt, die sich nicht leisten können, ein 
Lamm zu schlachten. 

In den Aufgabenbereich der orta öğretim-Abteilung fällt die Organisation der Haus
aufgabenhilfe und einmal jährlich die Koordination der abla-kardeş bzw. abi-kardeş 
haftası (etwa ›große Schwester-Geschwister-Woche‹ bzw. ›großer Bruder-Geschwister- 
Woche‹), einer Woche, in der gleichgeschlechtliche Tandempartnerschaften von jungen 
Erwachsenen, die zumeist in Beruf oder Studium stehen, mit jüngeren ca. 14 bis 15- 
jährigen Jugendlichen gebildet werden, um gemeinsam die Freizeit zu verbringen. So 
ergeben sich zahlreiche Gelegenheiten für Austausch über alltägliche Belange, Sorgen 
wie die Schulnoten, die berufliche Orientierung oder Fragen des moralisch korrekten 
Lebens in der nicht-muslimischen Gesellschaft, und auch für intimere Fragen nach 
Liebe und Freundschaft, die in einem Gespräch in der Moschee oder in der Gruppe des 
sohbet nicht gestellt werden würden. 

Die interne Differenzierung der Jugendabteilung ist nach Zeynep zuvorderst funk
tional, fördert aber auch das Bewusstsein als Kollektiv: »Wir sind alle eins, aber wir haben 
es halt so aufgeteilt, damit das überhaupt vorangeht« (Int. Zeynep 28.03.2019). Wenn je
mand einer Aufgabe seines Bereichs hingegen nicht nachkomme, so Zeynep weiter, dann 
müsse sie diese Schwester ermahnen (ebd.). Die strukturelle Ausdifferenzierung in ver
schiedene Praxisgemeinschaften geht auf allen Ebenen mit einer Vervielfältigung und 
Abflachung von Hierarchien und gleichzeitig mit einem gewissen Maß sozialer Kontrolle 
einher. So ist für die Kinder und jungen Männer zwar der Hodscha die zentrale Autorität, 
aber auch die abis und ablas sind für die Jugendlichen wichtige Bezugspersonen. Zeynep 
sagte über die Leitung der Gruppe: »Also sie sieht mich genau…sie sieht mich nicht als 
eine Untergestufte von ihr« (Zeynep, 28.03.2019). Auch die 15-jährige Meryem betonte, 
ihre Erfahrungen mit dem Unterricht der IGMG-Moscheen in den verschiedenen Vor
orten vergleichend, dass der Altersunterschied ausschlaggebend für die Methodik und 
ergo das Verhältnis von Lehrenden und Lernenden sei. 

Die Hodschas waren ziemlich nett. Die waren auch in unserem Alter so 24, so wie ablas 
waren die halt. Und die haben uns auch immer so verstanden, wenn wir so Fragen ha
ben und auf der anderen Moschee war das so, dass dort eine Frau, also eine Hodscha 
war, die sehr viel Wissen hatte, aber die konnte uns manchmal nicht verstehen. Also 
ich glaube, das hängt auch von der Erziehungsweise von dem Hodscha ab, ob wir die 
Moschee mögen oder nicht (Meryem, 19.03.2019). 

Trotz knapper zehn Jahre Altersunterschied ordnet Meryem die Mitte zwanzigjährigen 
ablas ihrer eigenen Generation und somit einem gemeinsam geteilten Erfahrungsho
rizont zu. Die gegenseitigen Verständnisprobleme zwischen Schülerinnen und älteren 
Hodschas, erscheinen demgemäß nicht als eine Frage der sprachlichen Verständigung, 
sondern vielmehr der Kommunikation auf Augenhöhe. Die flachen Hierarchien, die 
für Engin in mangelndem Ansehen seitens der jüngeren Schüler resultierten und einen 
Push-Faktor für sein Ausscheiden aus der Rolle als Hilfslehrer darstellten, werden von 
den jungen Frauen in der selbstorganisierten Peer Group der KGT in hohem Maße 
wertgeschätzt. Begeistert erläuterte Zeynep, dass in Zukunft auch gleichaltrige Schwes
tern aus der Gruppe Vorträge halten werden, was die Hierarchien innerhalb der sohbet- 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Gruppe nach dem Motto each one teach one weitestgehend abbaut. Die Jugendabteilugnen 
der IGMG entsprechen nahezu idealtypisch dem, was Jean Lave und Etienne Wenger 
bereits 1991 als communities of practice beschrieben haben. Diese öffnen einen Erfahrungs
raum für die legitime periphere Partizipation (legitimate peripheral participation) von 
Neulingen, welche grundsätzlich die Möglichkeit haben, zu etablierten Teilnehmenden 
zu werden, als welche sie den Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam mitgestalten. 
Die Partizipationsmöglichkeiten bestehen indes nicht nur in der Gelegenheit, sich in 
den Ortsgemeinden aktiv zu engagieren, sondern gehen über die Ebene dieser hinaus. 
So bietet der Regionalverband einerseits für Fortgeschrittene den dreijährigen Yıldız- 
Kurs an, der jedes zweite Wochenende im Sitz der Regionalverbandes in Dortmund 
stattfindet. Darüber hinaus werden auch einzelne Segmente und Unterabteilungen der 
Ortsgemeinden in das überregionale Organisationsnetzwerk eingebunden und vertikal 
integriert, wie die folgenden Beispiele zweier Wettbewerbsformate zeigen. 

So wetteifert nach den guten Dingen! (2: 148) 

Zu Beginn des Ramadan 2019 war ich der Einladung der Mädchengruppe der Sultan 
Mehmet Camii zur kermes, der jährlichen Wohltätigkeitsveranstaltung, wie sie die meis
ten türkischen Moscheen einmal jährlich veranstalten, gefolgt. Besucher*innen wurden 
von Rauchschwaden und dem Geruch gebratenen Kebabs begrüßt, den die Jungengrup
pe feilbot, während die Frauen selbstgebackenen Kuchen anboten, um einen Beitrag zur 
Moscheekasse zu leisten. Im Hintergrund tönten die Hymnen der Islamischen Gemein
schaft Milli Görüş wie der poppige IGMG-Marşı (Marsch) (Islamische Gemeinschaft Mil
li Görüş e.V. 14.06.2015). Das Logo mit den vier großen Buchstaben und dem von ei
nem Halbmond gerahmten und in grün, der Farbe des Propheten eingefärbten Europa, 
prangte auf Bannern, Roll-Ups und auf zahlreichen zum Kauf angebotenen Merchandi
se-Artikeln wie Bleistiften oder Buttons. Auch im öffentlichen Rahmen der kermes, wo 
Vorstand, Hodscha und Familienangehörige zugegen waren, luden mich die jungen Da
men der Mädchenabteilung selbstbewusst ein, mich zu ihnen an den Tisch zu setzen. Ih
re Aufmerksamkeit schweifte während der Konversation jedoch immer wieder zu Derya, 
die başkan für die Abteilung Soziale Dienste war und ständig auf ihr Smartphone blickte. 
Sie sammelte im Rahmen einer weiteren vom IGMG-Regionalverband initiierten Kam
pagneSpenden für Lebensmittelpakete, welche dann durch Hasene International e.V. an 
Bedürftige ausgegeben werden und wofür die Spender*innen ›gute Taten‹ (ḥasanāt) bei 
Gott sozusagen gutgeschrieben bekommen. Derya erklärte mir, dass die Kampagne im 
gesamten Regionalverband laufe und die Erfolge einer jeden Ortsgemeinde in einer stän
dig aktualisierten Rangliste auf WhatsApp aufgelistet werden. Im Wettbewerb mit allen 
başkanlar des Regionalverbandes belegte Derya mit ihrer Gruppe in jenem Moment den 
dritten Platz und alle fieberten mit (Prot. 29.03.2019). 

Während die Verantwortung einer solchen Spendenaktion eher den Jugendlichen 
ab vierzehn Jahren aufwärts anvertraut wird, lobt die IGMG für jüngere Kinder weitere 
Wettbewerbe in Disziplinen wie Gebetsruf, Poesie oder Koranrezitation aus. Der Mitt- 
Dreißiger Zekeriya, der bereits einige Jahre als Funktionär auf Bundesebene tätig war 
und mit den Strukturen vertraut ist, erläuterte: »Der Beste in der Moschee nimmt dann 
an diesem übergeordneten Regionalverbandwettbewerb teil. Und die ersten dort neh

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 81 

men dann deutschlandweit, dann europaweit an dem Wettbewerb teil. So ist das straff 
organisiert, gut durchstrukturiert« (Zekeriya, 19.03.2019). Neben ḥasanāt – Guten Taten 
bei Gott – locken auch materielle Preise wie zum Beispiel Laptops, Geschenkgutscheine 
oder für die internationalen Erstplatzierten sogar Umra-Reisen nach Mekka.15 

Abbildung 7: Wettbewerb in der Disziplin Koranrezitation (eigene Aufnahme). 

Im März 2019 folgte ich der Einladung Engins zu einem solchen Koranrezitations
wettbewerb auf Ebene des Regionalverbandes nach Dortmund, wo insgesamt 36 Jun
gen zwischen zehn und 13 Jahren um die schönste und nach den Aussprache- und Be
tonungsregeln (tadschwīd) exzellenteste Rezitation konkurrierten (Protokoll, 31.03.2019). 
Die teilnehmenden Kinder trugen Anzug oder weißes Hemd mit Gebetskappe und wur
den nacheinander von der fünfköpfigen Jury aufgerufen am Tisch Platz zu nehmen und 
mit der Rezitation zu beginnen. Das ausschließlich männliche Publikum umfasste in
klusive der teilnehmenden Jungen ca. 80 bis 100 Personen. Das Publikum verfolgte in 
besinnlicher Stille – Applaus ist in der Moschee grundsätzlich nicht üblich – den Wett
bewerb und lediglich ein älterer Mann kommentierte vereinzelt diejenigen Vorträge, die 
er als besonders anrührend und gottgefällig wahrnahm, mit einem leisen doch vernehm
baren »Mascha’allah!« (»was Gott will«, Ausdruck der Gottergebenheit oder der Bewun
derung). Nach etwa drei Stunden verkündete die Jury schließlich die Gewinner und im 
Anschluss formierte sich die Kongregation zum gemeinsamen Nachmittagsgebet. 

In der prachtvoll mit Ornamenten und goldener Kalligraphie geschmückten und von 
einem türkisen Lichtband durchzogenen Moschee wurde sorgsam eine Szenerie arran
giert, die sich nahezu perfekt in den Weitwinkel-Frame der aufzeichnenden Videoka

15 Umra ist die sog. ›kleine‹ Pilgerreise nach Mekka, die zu jederzeit im Jahr durchgeführt werden 
kann. Im Gegensatz dazu findet die ›große‹ Pilgerfahrt, der Haddsch, nur im Monat Dhu l-Hiddscha 
statt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

mera einfügte. Links der Gebetsnische saß die Jury an einem Tisch, rechts war der Vor
tragende vor einem Roll-Up positioniert, das neben einem großen IGMG Logo zahlrei
che kleine Versionen desselben zeigte. Zwischen den Tischen und zentral vor der Ge
betsnische wurde eine Leinwand herabgelassen, auf der sich via Live-Projektion das ge
samte Arrangement inklusive der ersten Reihe der Besucher widerspiegelte. Durch die 
Aufzeichnung der Leinwand und die simultane Projektion auf diese wiederholte sich die 
Einstellung Bild in Bild ad infinitum. Während sich das Roll-Up mit seinen hunderten Ver
bandslogos als Versinnbildlichung der multiplen horizontalen Organisationseinheiten 
– Moscheegemeinden auf der regionalen oder Praxisgemeinschaften auf der Gemein
deebene – lesen lässt, erinnert die Tiefe der sich selbst replizierenden Projektion an die 
vertikale Integration der einzelnen Segmente in den gestaffelten Öffentlichkeiten der Is
lamischen Gemeinschaft Milli Görüş. 

Für die 16-jährige Meryem war die Teilnahme an der Jugendgruppe ein Weg, sich 
ihrer religiösen Praxis in einem Kollektiv junger Gläubiger mit demselben Erfahrungs
raum selbst zu versichern. Sie benannte den Zweck ihres Engagements: »damit ich näher 
an meine Religion gebunden bin. Ich fand das immer so cool, wenn man so Wettbewerbe 
macht. Weil unser Prophet sagt ja Birbirinizle yarışın! Also macht Wettbewerb!« (Meryem, 
19.03.2019). Meryem bezieht sich hier auf Sure 2/148: 

Jeder hat eine Zielrichtung, zu der er sich hinwendet. So wetteifert nach den guten 
Dingen! Wo immer ihr auch sein werdet, Allah wird euch alle herbeibringen. Allah hat 
zu allem die Macht. 

Die Bemühung um die Perfektionierung einer religiösen Praxis wie jener der Koranrezi
tation, die als basaler Akt der Kultivierung von Frömmigkeit gilt, wird durch das upscaling 
(Zillinger, 2017: 53) auf die Ebene einer breiteren Öffentlichkeit – hier jeweils der Wett
bewerb auf einer höheren organisationalen Ebene – gewissermaßen durch das Kollektiv 
zertifiziert. Die Teilnehmenden haben hierdurch die Möglichkeit, an »etwas Größerem« 
teilzunehmen, was im Falle der Pilgerreisen, die bisweilen als Hauptgewinn locken, bis 
auf die Ebene der globalen Umma hochskaliert wird. Hierin lässt sich die für viele Mus
lim*innen sonst lediglich imaginierte globale Community (Anderson, 1983) konkret er
fahren. 

Auf der Ebene der IGMG-Ortsgemeinden lassen sich also verschiedene Praxisge
meinschaften – Tandem-Partnerschaft, Jugendgruppen, Moscheegemeinde – identi
fizieren, die je unterschiedliche Formen von Öffentlichkeit hervorbringen und durch 
variierende Grade von Intimität geprägt sind. Verschiedene Aktivitäten ermöglichen 
den Teilnehmenden darüber hinaus die Teilnahme an den breiteren gestaffelten Öffent
lichkeiten des Ortsverbands, der Regionalverbände und des deutschen Dachverbandes, 
bis hin zur Erfahrung der globalen transnationalen Umma. Die Jugendgruppen und 
die Wettbewerbe sind lediglich zwei Beispiele dafür, wie die Islamische Gemeinde Milli 
Görüş auf Ebene der Ortsgemeinden Strukturen der Teilnahme und positiven Selbst
erfahrung in Form eines aktiven bzw. aktivistischen Islam anbietet, welcher die lokale 
Ebene gleichsam transzendiert und ein upscaling des kollektiven religiösen Erlebens auf 
höher gestaffelte Ebenen ermöglicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 83 

Parallele Räume und islamischer Aktivismus 

Neben den beschriebenen performativen und partizipativen Dimensionen islamischer 
Bildung unternimmt die IGMG umfassende Bemühungen zur Förderung säkularer 
schulischer und akademischer Bildung, wie mir Zekeriya erklärte (Zekeriya, 19.03.2019), 
der einige Jahre als stellvertretender başkan der Studierendenabteilung auf Bundesebe
ne tätig war. So bieten in vielen Moscheen etwa Gymnasialschüler*innen Unterstützung 
bei den Hausaufgaben an. Um bildungserfolgreichen jungen Muslim*innen auch das 
Studium in einer fremden Stadt d.h. ein islamkonformes Alltagsleben im Kontext 
staatlicher Bildungsinstitutionen zu ermöglichen, unterhält die IGMG in den meisten 
Universitätsstädten nach Geschlecht segregierte Studierendenwohnheime (ebd.). Oft
mals gewähren die Eltern insbesondere den unverheirateten Töchtern nur deshalb das 
Studium in einer anderen Stadt, da sie den Institutionen der IGMG vertrauen. Durch 
die verschränkte Förderung von Frömmigkeit und Allgemeinbildung bildet der Verband 
Akteur*innen aus, die Gramsci »organische Intellektuelle« genannt hat (vgl. Schiffauer, 
2010: 161), einen Typus von Akademiker*innen, die wie Zekeriya im Herkunftskontext 
verwurzelt sind und ihre Kompetenzen und organisationalen Fähigkeiten in dessen 
Dienste stellen.16 Schiffauer attestiert dieser Generation überdies die Fähigkeit des 
postislamistischen Denkens, die aktive Suche nach Möglichkeiten der Konvergenz 
zwischen den Ordnungen des Islam und jener der zivilen Bürgergesellschaften. Diese 
Akteur*innen wollen den Islam nicht der Säkularisierung preisgeben, sondern Mög
lichkeiten ausloten, die positive Religionsfreiheit im eigenen Sinne auszuschöpfen und 
Räume für ein islamkonformes Leben zu schaffen. Zekeriya erläuterte die Bedeutung 
des Angebots attraktiver Alternativen für junge Muslim*innen in Deutschland: 

IGMG-Events sind richtig professionell gemacht. Die haben ja 40 Jahre Erfahrung und 
das findet auf höchster Ebene statt. Das macht auch Spaß… also die Jugendlichen kön
nen sich da immer austoben. Diese Atmosphären haben sie hier nicht, in der hiesigen 
Gesellschaft, wie jetzt ähm andere. Die [muslimischen Jugendlichen] dürfen zum Bei
spiel keinen Alkohol trinken oder auch nicht in gemischten Gruppen tanzen, mit an
deren Geschlechtern, so freizügig sein oder sich in freizügigen Gegenden aufhalten. 
Sie würden sich da nicht wohlfühlen. Natürlich nehmen sie auch daran teil. Ich habe 
auch an meiner Abifeier teilgenommen. Aber das ist ganz anders, wenn man halt, in 
Anführungsstrichen unter sich ist… Die islamische Art sage ich mal… im Rahmen des 
Erlaubten findet das Ganze dann für die Jugendlichen statt. Wenn die Mädchen unter
einander sind, dann fühlen die sich wohler. Und das Ganze wirkt auch identitätsstif
tend (Zekeriya, 19.03.19; Anm. d. Verf.). 

Wie gezeigt wurde, bietet die Organisationsstruktur der Islamischen Gemeinschaft Mil
li Görüş jungen türkischsprachigen Muslim*innen in Moscheegemeinden in Deutsch

16 Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der 
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gelöst hat und für die bürgerli
che Intelligenz steht. Schiffauer (2010: 161) weist darauf hin, dass diese für den Marxisten Gramsci 
nicht Emanzipation, sondern Konformität bedeute, eine Vereinnahmung durch die hegemoniale 
Klasse. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

land und anderen Staaten die Möglichkeit aktiver Teilhabe und Selbstorganisation. Da
bei übernehmen die in den Jugendgruppen engagierten jungen Frauen und Männer Ei
genverantwortung, werden durch den im Türkischen zwar inflationär gebrauchten Ti
tel başkan (Vorsitzende/-r) gleichsam mit symbolischem Kapital ausgestattet und in das 
ausdifferenzierte hierarchische Gefüge der IGMG integriert.17 Durch die Vorbildfunkti
on bildungserfolgreicher ablas und abis wird eine positive Auseinandersetzung mit der 
Gesellschaft sowie mit praktischer, schulischer und akademischer Bildung gefördert. 
Schiffauer (2010) bezeichnet die IGMG letztlich als »Ermöglichungsinstitution« (S. 251), 
da sie in der nicht-islamischen und in großen Teilen islamfeindlichen Umwelt »die Be
dingung der Möglichkeit der religiösen Praxis sicherstellt« (ebd.). Der Verband schafft 
somit jene parallele Gesellschaft, die, wie Zeynep in Kapitel I. betont hatte, letztlich pri
vat und daher legitim sei. Räume zu schaffen und zu beanspruchen und die herrschen
den Diskurse in Frage zu stellen und herauszufordern, berührt unmittelbar Fragen von 
Macht, Autorität und subversivem Verhalten. An diesem Punkt bietet das aus der Theorie 
der sozialen Bewegungen stammende Konzept des Aktivismus einen fruchtbaren An
satz, um die Aktivitäten der Jugendabteilungen als politische Jugendsubkultur zu fas
sen und ihre gemeinsamen Praktiken, Emotionen und Rechtfertigungen und ihr spe
zifisches politisches Bewusstsein in den Blick zu nehmen. Zeynep und die hijabis der 
Mädchengruppe praktizieren in diesem Sinne eine Form des Aktivismus und des Wider
stands »in which activists turn against policies and debates centring [sic!] on Muslims 
and Islam, while attempting to create and protect an alternative space for themselves 
in which they can experience Islam according to their own perception of it« (de Koning, 
Becker & Roex, 2020: 9). Der Dachverband fördert diesen Aktivismus, indem er das ideo
logische Fundament liefert und zugleich eine Perspektive für Erfolg in der Gesellschaft 
und damit verbunden ein positives Selbstbild bereitstellt. Die spezifischen Aktionsfor
mate und das mit diesen verbundene Erlebnis werden durch gezielte branding strategies 
(vgl. Sorgenfrei, 2021: 213–215) wie beispielsweise den Einsatz visueller Markenelemente 
(Logo, Farbpalette, grafischer Stil, Schriftart etc.; Miles, 2014: 106–108) als aktiver musli
mischer Lifestyle vermarktet. So werden nahezu alle Aktivitäten – vom Wohltätigkeits
fest über die Wettbewerbe bis hin zur Pilgerreise – im Sinne einer modernen Corporate 
Identity durch die allgegenwärtige Präsenz des Verbandslogos auf Bannern, Buttons und 
allerlei Merchandise mit der IGMG-Symbolik gerahmt. Hymnen wie der IGMG-Marşı 
(IGMG-Marsch), in denen Geschwisterlichkeit und Verdienste der Gemeinschaft besun
gen und in YouTube-Videos auch visualisiert werden, bilden den Soundtrack zum reli
giösen Aktivismus in der Milli Görüş-Sphäre. Dieses permanente flagging von Symbolen 
führt, wie der britische Sozialpsychologe Michael Billig (1995) demonstriert, zur subti
len Internalisierung der jeweiligen Zuschreibungen. Im Falle der IGMG gehen diese für 

17 Pierre Bourdieu prägte den Begriff des Kapitals in seiner, in verschiedenen Werken ausgearbeite
ten soziologischen Theorie. In Die verborgenen Mechanismen der Macht (1992: 150–151) unterschei
det er drei Hauptformen: ökonomisches Kapital (finanzielle Ressourcen), soziales Kapital (soziale 
Netzwerke und Beziehungen) und kulturelles Kapital (Bildung, Wissen, kulturelle Ressourcen). 
Hinzu kommt noch der Begriff des symbolischen Kapitals, der auf Anerkennung und Reputation 
basiert und zur Distinktion in der Gesellschaft beiträgt. Bourdieu argumentiert, dass diese Kapi
talformen die soziale Position eines Individuums beeinflussen und eine zentrale Rolle in der Re
produktion von sozialen Ungleichheiten spielen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 85 

viele junge Muslim*innen mit positiven Erfahrungen von Selbstwirksamkeit im Lokalen 
und der Zugehörigkeit zu etwas Größerem, der globalen muslimischen Gemeinschaft 
einher. In einem gesellschaftlichen Kontext, in dem Muslim*insein überwiegend als Be
drohung wahrgenommen wird und als Stigma auf Muslim*innen zurückwirkt, kreiert 
die IGMG im Sinne von Tajfels (1986) Social Identity Theory also eine positive, sich im 
Kollektiv bestärkende islamische Identität.Diese spezifische IGMG-Identität ist in Ab
grenzung von der Mehrheitsgesellschaft selbstverständlich muslimisch, sie gilt anders 
als der Islam der DİTİB nicht als ein »Islam light« und steht – verglichen mit dem stär
ker weltabgewandten Mystizismus der Süleymancıs (VIKZ) – zugleich für ein aktives En
gagement in der Gesellschaft. Sie ist aber unter anderem durch die politische Orientie
rung an der Türkei, sowie durch das konsequente Festhalten an der türkischen Sprache 
nach wie vor eine national-religiöse türkische Diaspora-Identität, die gleichwohl ihren 
legitimen Platz in der postmigrantischen Gesellschaft einfordert. Sofern die IGMG eine 
gesellschaftliche Parallelität von islamischen und säkularen Räumen schafft, und durch 
die Einrichtung erster die Teilnahme an letzteren ermöglicht, fördert die Organisation 
potenziell die Kompetenz, in beiden Bereichen souverän aufzutreten und das von Zekeri
ya oben (Kap. I.4) beschriebene doppelte Bewusstsein auszubilden. Gleichwohl steht dieses 
Modell insofern in Frage, als ausreichende Kompetenzen der Türkischen Sprache unter 
vielen türkeistämmigen Jugendlichen tendenziell rückläufig sind. Während eines soh
bets der Jungengruppe an dem etwa zehn junge Männer zwischen vierzehn und acht
zehn Jahren teilnahmen, referierte Mustafa Hodscha über »gute und schlechte Freunde« 
und verglich beiderlei allegorisch miteinander. Um den Wert guter Freunde zu betonen, 
zückte er ein kleines Fläschchen Parfum, gab es in die Runde und jeder der Jungen be
feuchtete eine Fingerspitze, um sich den Hals zu betupfen. Gute Freunde seien, so er
klärte der Lehrer, wie ein »schöner Duft«, mit »schönem Herzen« dessen Moral sich von 
jener anderer absetze (Protokoll, 21.10.2019). Schlechte Freunde seien hingegen wie »ein 
Blasebalg, der Luft erzeugt, um die Temperatur des Feuers zu erhöhen, es stinkt, wirft 
Funken und verbrennt Deine Kleidung« (ebd.). Einer der Jungen blickte den Hodscha mit 
fragendem Blick an, da er die Gleichung offensichtlich nicht verstand. Mustafa, der die 
Unzufriedenheit über die Reaktion des Schülers nur schwer verbergen konnte, antwor
tete: »Komm schon, Du verstehst, was ich meine! Sollen wir das jetzt nochmal wiederho
len? Das ist spirituelles Bilddenken!« (Ebd.). Die allegorische Abstraktion des Gleichnis
ses war für den Jungen nicht verständlich, da insbesondere jene Jugendlichen, die kei
nen muttersprachlichen Unterricht in der Schule erhalten, oft nur über Grundkenntnisse 
verfügen. Aus der Parallelität des IGMG-Kosmos resultiert daher zugleich eine doppel
te Problemstellung für die Zukunft islamischer Bildung. Denn während die einen dem 
Moscheeunterricht auf Türkisch aufgrund mangelnder Kenntnisse nicht mehr gänzlich 
folgen können, lernen die Schüler*innen in den Milli Görüş-Moscheen auch nicht, sich 
über ihre Religion auf Deutsch zu verständigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Abbildung 8: Buttons an Zeyneps Rucksack: »KGT 
Mekke’de« (Mädchenabteilung in Mekka) & »Love 
Mekka & Medina« (eigene Aufnahme). 

4. Islamschule in der Al-Taqwa Moschee 

Wie bereits in der einleitenden Vorstellung der Forschungsräume herausgestellt wur
de, verfügt die Al-Taqwa Moschee über zahlreiche Alleinstellungsmerkmale, die sie ins
besondere von den Moscheen der Türkischen Tradition, welche in der Mehrheit einem 
Dachverband – DİTİB, VIKZ oder IGMG – angehören, abheben und innerhalb der urba
nen islamischen Landschaft eine Sonderstellung verleihen (vgl. Färber, Spielhaus & Bin
der, 2012: 61–67). Neben der religiösen Autorität des Imams und dem spezifischen Islamver
ständnis ist dies insbesondere der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. So wird etwa die 
Arabische Freitagspredigt von Imam Abdellatif von dessen Schwiegersohn Hischam im 
Anschluss immer auch in der deutschen Übertragung verlesen. Insbesondere macht aber 
der umfangreiche deutschsprachige Islamunterricht die Moschee für viele muslimische 
Familien attraktiv. Während samstags in zwei Klassen die Mädchen unterrichtet wer
den, lernen sonntags von 10 bis 14 Uhr in insgesamt sieben Klassen vornehmlich Jungen 
(unter 14 Jahren auch gemischtgeschlechtlich) die Grundlagen der Religion sowie Koran
interpretation (tafsīr) in deutscher Sprache und nur einige wenige auch auf Arabisch. 
Insgesamt besuchen ca. 120 Kinder und Jugendliche den Unterricht, der hier als taʿlīm 
(etwa Bildung) bezeichnet wird. Während die Emir Sultan Moschee über einen einzigen 
Unterrichtsraum verfügt und die Sultan Mehmet Camii keine geeignete Räumlichkeit 
aufweisen kann, stehen in der Al-Taqwa Moschee drei geflieste und mit kühlen Neon

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 87 

röhren ausgestattete Klassenräume im Keller zur Verfügung. Außerdem werden für den 
Unterricht auch die Gebetsräume der Frauen und Männer, sowie der Jugendraum und 
das Konferenzzimmer genutzt. Neben dem Unterricht werden mit variierender Regel
mäßigkeit freitags- und sonntagsabends Vorträge angeboten. Während meiner ersten 
Feldphase fanden diese nur selten statt. Auch die einmal im Monat geplanten Jugend
übernachtungen wurden erst im letzten Monat der Forschung wieder angeboten. 

Da die marokkanische Gemeinschaft im Feldforschungsort ungleich kleiner ist als 
die türkische, traf ich Jugendliche der Al-Taqwa Gemeinde deutlich seltener in Moschee- 
externen Kontexten. Darüber hinaus konnte ich abgesehen von der Teilnahme des ›Di
rektors‹ am Integrationsrat der Stadt keinerlei öffentlichkeitswirksame Aktivitäten oder 
institutionalisierte Kooperationen mit anderen Moscheen beobachten. Aus dieser intro
vertierten Tendenz der Gemeinde und dem Fehlen formalisierter externer Strukturen 
resultierte letztlich auch ein anderer Zugang zum Forschungsraum, der nahezu aus
schließlich über die Teilnahme an Aktivitäten innerhalb der Räumlichkeiten der Moschee 
stattfand, wie Unterricht, Vorträge, Sitzungen oder Gebete. Die folgende Beschreibung 
der Institutionalisierungsprozesse von Praxisgemeinschaften und begrenzten Öffent
lichkeiten weist ein entsprechend höheres Maß an historischer Tiefe und persönlicher 
Nähe auf als jene der IGMG-Moschee. Die wichtigsten Gesprächspartner waren die zen
tralen Autoritäten der Moschee. Der Imam Abdellatif, den alle respektvoll als ›Scheikh‹ 
bezeichnen und der seit 1995 die religiösen Belange der Gemeinde leitet, Ahmad Lahbabi, 
welcher das Unterrichtsprogramm organisiert und daher von vielen als ›Direktor‹ beti
telt wird, und Abdullah, der einzige türkeistämmige im engeren Kreis der engagierten 
Mitglieder.18 Er leitet den Unterricht der ältesten Jungen und wird von vielen aufgrund 
seines medizinischen Doktortitels und der Profession als Chirurg ›Dr. Abdullah‹ oder 
schlicht ›Doktor‹ genannt. Darüber hinaus standen mir der Vorsitzende Onkel Yusuf und 
sein Stellvertreter Onkel Ismail, die als ›Gastarbeiter‹ die Moschee gegründet hatten, Re
de und Antwort und ich sprach mit zahlreichen weiteren Lehrern, Eltern und Schülern 
der Gemeinde. Im Folgen skizziere ich den spezifischen Bildungsansatz der Al-Taqwa 
Moschee, und analysiere dessen Genese unter Einbezug der wegweisenden soziodemo
graphischen und ideologischen Faktoren. 

Islam, »wie Allah ihn uns gesagt hat« 

Yusuf: …die Leute sagten vielleicht du bist gegen dein Land oder was!? Die sagen uns 
sowas, weil wir wollten den Islam, wie Allah ihn uns gesagt hat. Die wollten Bilder von 
Königen in die Moschee machen… wenn Feiertag ist in Marokko, musst du das auch 
hier in der Moschee machen! Wir haben gesagt: ›So was machen wir nicht! Bis jetzt 
al-ḥamdulilāh [etwa Preis sei Gott]‹ (Prot. 12.05.2019; Anm. d. Verf.). 

18 Während der Direktor einen zivilen Namen trägt, der der muslimischen Historiographie ent
stammt und daher mit Vor- und Nachnamen pseudonymisiert wird, hat der Doktor zu seinem zi
vilen türkischen Namen zusätzlich einen muslimischen Namen angenommen, mit welchem er in 
der Moschee ausschließlich angesprochen wird. Mit dem Scheikh wurde der Name nicht thema

tisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Onkel Yusuf und Onkel Ismail hatten wie viele andere Bergleute aus der Türkei und Ma
rokko nach zehn gemeinsamen Jahren unter Tage und den ›Fehltritten‹ von Kneipen- 
und Spielhallenbesuchen, Anfang der 1980er begonnen, sich wieder auf ihre Religion zu 
besinnen. In einer Gruppe von etwa 15 Männern hatten sie in einer Garage angefangen 
gemeinsam zu beten, doch schon bald kam es zu jener von Yusuf beschriebenen Mei
nungsverschiedenheit. Da Yusuf, Ismail und einige weitere Brüder den Einbezug kul
tureller bzw. nationalstaatlicher Symbole als nicht mit Koran und Sunna konform an
sahen und es ablehnten, das Bildnis des damaligen, autokratisch regierenden Königs 
Hassan II. in der Moschee aufzuhängen,19 verließ eine stärker nach Marokko orientierte 
Gruppe den Kreis und gründete einen Kulturverein, der vom marokkanischen Konsu
lat gefördert wurde. In der Marokkanischen Diaspora-Community in Europa herrschte 
von Beginn an Misstrauen gegenüber den Absichten staatlicher marokkanischer Orga
nisationen (Sunier, van der Linden & van de Bovenkamp, 2016: 412), da die Mehrheit der 
Arbeitsmigranten wie Yusuf und Ismail aus den für ihre antiroyalistische Haltung be
kannten, überwiegend von Berber*innen besiedelten Provinzen Rif und Oujda stammt 
(Berriane, 1996: 170).20 Die Regionen des Nordostens wurden lange, sowohl von den Ko

19 1961 bestieg König Hassan II., der sich als »Kombinierer von islamischer Tradition und westlicher 
Modernität« (Khallouk, 2016: 111) sah, den Thron, baute seine Herrschaft jedoch sukzessive zu ei
nem autoritären Regime aus. Mit seiner Herrschaft begannen in Marokko die sogenannten »blei
ernen Jahre«. Der wachsende Unmut in der Bevölkerung entlud sich ab 1965 in Student*innenun
ruhen und in den gescheiterten Putschversuchen durch Teile des Militärs 1971 und 1972. Hassan II. 
ging zunehmend repressiv gegen Oppositionelle vor (ebd. 114–115). 

20 Wie Berriane (1996: 170) basierend auf Daten des marokkanischen Konsulats Frankfurt errechne
te, stammten 1974 73 % der marokkanischen Gastarbeiter*innen in der Bundesrepublik aus der 
im Rif liegenden Provinz Nador und weitere 5 % aus dem an Nador und Algerien grenzenden Ouj
da. Die vormals autonomen Tarifit-sprachigen Regionen des Nordostens waren sowohl während 
der Kolonialherrschaft wie auch im Königreich Marokko systematisch vernachlässigt worden und 
galten lange als Hort des Widerstands und der wirtschaftlichen Krisen (de Haas, 2007: 12–13). Die 
Kolonialmächte hatten eine divide et impera Politik auf Basis einer hochstilisierten Unterscheidung 
zwischen Arabité (Arabertum) und Amazighité (Berbertum) verfolgt, die maßgeblich zur Konstruk
tion einer berberischen Identität und Kultur beigetragen hatte (Pfeifer, 2015: 46–64). Zwar sind die 
Dialekte der drei großen berberischen Gesellschaften Marokkos, Zentralatlas-Tamazight, Tasche
lit und Tarifit, das im Rif-Gebirge gesprochen wird, linguistisch miteinander verwandt und unter
einander verständlich, doch verfügten die Sprecher*innen nicht über eine prä-koloniale kollektive 
Identität. Heute verstehen sich die Berber*innen überwiegend als indigene Bevölkerung Marok

kos und zunehmend werden Forderungen laut, die negative Fremdbezeichnung Berber*in durch 
das Ethnonym Imazighen – ›Freie‹ (Sg. Amazigh) zu ersetzen. Das griechische barbaros (stammeln, 
lallen, unverständlich sprechen) und das römische barbarus bezeichnet jeweils Gruppen und Kul
turen außerhalb der eigenen Zivilisation (ebd.: 38). Im zeitgenössischen Sprachgebrauch wird der 
Begriff des Barbaren »abfällig für verrohte, ungebildete und unzivilisierte Menschen verwendet« 
(ebd.: 39). Da meine amazighischen Gesprächspartner*innen sich aber weiterhin durchgehend als 
Berber*in bezeichneten, halte ich – der Problematik der ursprünglichen Benennungspraxis be
wusst – im Fortgang an diesem Begriff fest. 
Die Regierung des Sultans wird seit dem 16. Jahrhundert als makhzen bezeichnet. Zum makhzen 
gehörten Amtsträger am Hof, Würdenträger wie auch loyale Stammesführer. Seit der Unabhän
gigkeit steht der Begriff für den marokkanischen Staat und seine Institutionen (Polizei, Justiz, Ver
waltung etc.). (Vgl. Pfeifer, 2015: 48–49). Diese Bedeutung hatte sich jedoch durch die Kolonialzeit 
und die Ära Hassan II. gewandelt. So benennt Sunier mit dem Begriff den marokkanischen Staat 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 89 

lonialherren wie auch dem Königreich Marokko, strukturell vernachlässigt und galten 
als Hort der Rebellion und der ökonomischen Krisen (de Haas, 2007: 12–13). Hassan II. 
machte sich in den 1970ern folglich die Migrationspolitik nicht nur zunutze, um Druck 
vom heimischen Arbeitsmarkt zu nehmen, sondern auch um politische Spannungen zu 
entschärfen: »Der hat sich gedacht, gut, dann kriegen die alle Pässe und sollen weg. Und 
das ist der Grund warum so viele Berber in Deutschland, Holland und Belgien sind. Mehr 
als [marokkanische] Araber.« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). Zugleich war 
der König bestrebt in der Diaspora Einfluss zu gewinnen und etablierte die sog. amicales, 
Vereine im Umfeld der ersten Moscheen, die in direkter Verbindung zu Botschaften und 
Konsulaten standen. Diese sollten vordergründig den Migranten Unterstützung in der 
Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des makhzen – des Herr
schaftsapparates – und seines Geheimdienstes (Schüttler, 2007: 4; Sunier, van der Linden 
& van de Bovenkamp, 2016: 411–412).21 Mit Absage an staatliche Beeinflussung aus der 
Heimat ging nicht nur der Verzicht auf finanzielle Förderung einher. Mit ihr konstituier
te sich auch das Islamverständnis der Gemeinde, das sich von nationalen und kulturellen 
Symboliken distanziert und somit auch lokale Formen von Islam ablehnt. Man habe et
wa mit dem Sufismus (tasawwuf ), der die marokkanische Volksreligiosität maßgeblich 
prägt, »nichts zu tun«, erklärte Lahbabi (19.02.2019). Während der Sufismus in den letz
ten Jahren seitens des marokkanischen Staates als typisch marokkanische, liberale Form 
des Islam beworben wird, in der sich verschiedene Konfessionen und Weltanschauungen 
wiederfinden können (ebd.: 413),22 gelten der orthodoxe Islam und insbesondere salafis

und seinen Sicherheitsapparat (Sunier, van der Linden und van de Bovenkamp, 2016: 411). Kritische 
Stimmen bezeichnen ihn heute als den deep state Marokkos, der Regierungsgeschicke lenkt und in 
die Politik eingreift (z.B. Karam, 20.07.2020; Lamzouwaq, 13.10.2013). 

21 Während der ›bleiernen Jahre‹ unter Hassan II. galt jede politische Aktivität, sei es das Engage
ment in Gewerkschaften oder die Förderung der Berberkultur, als subversiv und verdächtig und 
wurde nach Rabat gemeldet. Mit der zunehmenden Reformbereitschaft Hassans II. in den 1990ern 
stellten die amicales ihre Spionageaktivitäten ein und der König schuf die dem Innenministeri

um angeschlossene Fondation Hassan II pur le Marocains Résidant à l’Etranger als Organ der politi
schen Repräsentation der Auslandsmarokkaner*innen (Schüttler, 2007: 4). Grundsätzlich werden 
die Auslandsmarokkaner in Deutschland vom marokkanischen Staat eher vernachlässigt, da sie 
einerseits – im Vergleich zu jenen in Belgien, Frankreich oder Spanien – eine kleine Gruppe sind, 
die als politisch tendenziell inaktiv gilt, und andererseits stellt die Sprachbarriere für Forschung 
in Deutschland ein Hindernis dar. So wurde beispielsweise in der Forschungsabteilung des Foun
dation Hassan II. kein Forschungskoordinator für Deutschland ernannt (ebd.: 5). 

22 Dieses Image mag den heterodoxen Ritualpraktiken geschuldet sein, in denen nicht selten Musik, 
ekstatischer Tanz und Trance-Riten eine zentrale Rolle spielen (vgl. Zillinger, 2014). Die Bruder
schaften des Sufismus, der im marokkanischen Kontext auch als Maraboutismus bezeichnet wird 
(Khallouk, 2016: 180–181; vgl. Eickelman, 1976), haben sich jeweils aus der Gefolgschaft zu einem 
Scheikh (marabout) formiert, der mit besonderer Segenskraft (baraka) ausgezeichnet ist und in der 
Regel in einer spirituellen Linie (silsila) von Gelehrten in Verbindung mit dem Propheten Muham

mad steht. Die Grabstätten der Marabouts entwickelten sich zu lokalen Heiligtümern und Pilger
stätten, an die auch religiöse Stiftungen (waqf ) zu Wohlfahrtszwecken angeschlossen waren bzw. 
sind (Khallouk, 2016; 181–182). Über Jahrhunderte hinweg leisten die Bruderschaften somit ins
besondere in ländlichen Regionen einen Beitrag zur sozialen Sicherheit. Ihr politischer Einfluss, 
den sie bereits im Widerstand gegen Portugiesen, Spanier und Franzosen geltend machten, ist 
bis heute nicht zu unterschätzen. Auch in der ethnologischen Forschung wird der Sufismus – wie 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

tische oder wahhabitische Auslegungen hingegen als nach Marokko importierte, auslän
dische Phänomene (ebd.).23 

Wenn Yusuf und Ismail heute auf die Geschichte der Moschee zurückblicken, tun 
sie dies nicht ohne Stolz, denn seit der Gründung der Moschee 1984 sind nicht nur die 
Besucherzahlen stetig gewachsen, auch die Kongregation des Freitagsgebets ist zuneh
mend internationaler geworden. Richtungsweisend für diese weitere Entwicklung soll
te die Einstellung des Imams sein der seit 1995 der Gemeinde in religiösen Belangen bis 
heute vorsteht. Abdellatif ist ein kleiner, kräftiger Mann mit weißer Haut, dessen rundes 
Gesicht von einem grauen, kurz gehaltenen Bart gerahmt wird. In der Moschee wurde er 
respektvoll als Scheikh angesprochen und auch über die Moschee hinaus war er als Au
torität anerkannt. So gestanden beispielsweise auch meine Salafi-Gesprächspartner ein, 
dass er derjenige sei, mit dem man nicht zu diskutieren brauche, sei er doch an Wissen 
allen überlegen. Der Scheikh durchlief, als wohl einziger Imam der Stadt, eine klassische 
religiöse Bildung in marokkanischen Medressen. Neben der Autorität eines Gelehrten 
zeigte Abdellatif aber auch seine väterliche Seite: Mit Hingabe stand er im Ramadan täg
lich selbst stundenlang in der Küche und lud die Brüder zum allabendlichen ifṭār (Fasten
brechen) ein, bevor er im Anschluss für mehrere Stunden beim nächtlichen tarāwīḥ-Ge
bet vor 200–300 Gläubigen im zunehmend mit Sauerstoff unterversorgten Gebetsraum 
den Koran rezitierte. Er war immer präsent und ansprechbar, da er mit seiner Familie im 
selben Gebäude wohnte, in dem auch die Moschee untergebracht ist. Für die grundsätz
lich als erfolgreich wahrgenommene Entwicklung der Gemeinde identifizierte Scheikh 
Abdellatif drei Gründe: 

Erstens: Demographie. Viele haben Kinder bekommen. Die älteren Gastarbeiter wer
den weniger und mittlerweile sind viele neue Leute da. Verwandte, Schwiegersöhne. 
Und jetzt, nach dieser Krise in Syrien, haben wir auch einige Flüchtlinge. Zweitens: Es 
gab mal ein Missverständnis in der ǧamāʿa [Gemeinde] und die hat sich gespalten und 
es gab Leute, die haben gesagt, wir müssen nach Tradition gehen, d.h. ein Marokka

ner sagt, wir sollen nicht mit Türken beten. Die anderen haben gesagt, wer kommen 

Eickelman’s (1976) klassische Ethnographie eines sufischen Pilgerzentrums exemplarisch zeigt – 
bisweilen als Moroccan Islam überschrieben und mit diesem gleichgesetzt. 

23 Bereits in Marokko hatte der Staat versucht, durch die Gründung eigener Moscheen den Islam zu 
kontrollieren, wie der Direktor erläuterte: »Es gibt Moscheen, die wurden von der Regierung ge
baut und machen nur, was die Regierung will. Sogar die Freitagspredigt muss schon vorher kon
trolliert werden oder die kriegen das geschrieben. Der zweite Teil der Predigt war immer für die 
Regierung und König. Oder an einem nationalen Feiertag mussten alle in die Moschee. Die Mo

scheen, die aber von Leuten so gebaut worden sind, die waren unabhängig, und da hatte der Staat 
keine Kontrolle. Die haben einfach so gepredigt, und als sie gemerkt haben, das geht in die fal
sche Richtung, dass jeder predigt, wie er will, und da gibt es auch salafistische Imame, die haben 
auch Hass gepredigt usw., und dann, nach den Attentaten in Casablanca usw., wurden sie noch 
strenger kontrolliert« (Ahmad Lahbabi, 06.03.2019). Neben dem Anschlag von Casablanca 2003, 
in dem 46 Menschen getötet wurden, waren die Autoritäten auch durch die Teilnahme von Perso
nen mit marokkanischer Herkunft bei Anschlägen im Ausland – wie 2004 und 2017 in Spanien – 
alarmiert, denn als beliebtes Reiseziel der Europäer befürchtete man nicht zuletzt auch negative 
Auswirkungen auf den Tourismus (El-Katiri, 2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 91 

will, kann kommen. Ich habe versucht, Islam zu erklären. Was heißt das? Keine Natio
nalität! Drittens: Jugendliche wie Abdullah… in türkischen Moscheen geht es viel um 
Tradition und die Imame sind wenig gebildet. So gesagt, so gemacht, folgen wir. Ju
gendliche verstehen teilweise mehr als die Imame und versuchen, es ihren eigenen 
Leuten zu erklären und die sagen: ›Ihr seid junge Leute und versucht mir etwas zu er
klären? Raus!!‹ Dann sind die zu uns gekommen. Wir haben viele Jugendliche vieler 
Nationalitäten. Also Türken, Bosnier, Araber, Marokkaner (Abdellatif 27.01.2019; Anm. 
d. Verf.). 

Neben der demographischen Entwicklung (1), die derart auch in der Geschichte türki
scher Moscheen zu beobachten ist, sah der Scheikh vor allem (2) die Überwindung na
tionaler Identifikationen und die Loslösung der Religion von entsprechenden als Kultur 
oder Tradition beschriebenen Aspekten als das, was die Attraktivität der Al-Taqwa Mo
schee für ein breiteres Publikum ausmacht. Er replizierte somit das Gründungsnarra
tiv der Gemeinde, in dem die Entscheidung für eine puristische und universale Religion 
gewissermaßen angelegt war. Darüber hinaus betonte Abdellatif: »Ein Muslim braucht 
keinen Staat, um ein Muslim zu sein. Bei 99 Prozent brauchst du dich nur auf dich zu 
konzentrieren und zu praktizieren.« (Abdellatif, 27.01.2019). Er stellte somit den quietis
tischen Ansatz der Gemeinde heraus, der den politisch-aktivistischen und explizit Tür
kischen Islam der Milli Görüş Bewegung nahezu kontrastiert. 

Zuletzt (3) kritisierte Abdellatif in vorstehendem Zitat das blinde Befolgen einer Tra
dition oder Rechtsschule (»So gesagt, so gemacht, folgen wir«), die als taqlīd (Nachah
mung, Imitation) bezeichnet wird, und stellte somit auch die Autorität von dessen Ver
tretern, den Imamen in türkischen und bosnischen Moscheen in Frage. Sie könnten vie
len Jugendlichen im Hier und Heute keine befriedigenden Antworten mehr geben, was 
einen push-Faktor für das Verlassen der Moscheen darstelle. Dies habe viele Jugendliche 
zu ihm geführt, der eine größere Flexibilität um Umgang mit Traditionen und Rechts
schulen für sich beansprucht. Der Einsatz der deutschen Sprache als weiterer Verkehrs
sprache neben Tamazight und Arabisch war letztlich die Konsequenz des Ansatzes einen 
Islam für alle in der deutschen postmigrantischen Gesellschaft zu etablieren und nach 
Abdellatif der einzige Weg, ihn an die nächste Generation zu vermitteln. Dekulturalisie
rung bzw. Denationalisierung und der Gebrauch der deutschen Sprache sind die zen
tralen Aspekte für die zentripetale und integrative Dynamik der Moschee (diese gehen 
indes mit theologischen und islamrechtlichen Argumentationen einher, die in Kapitel 3 
eingehender beleuchtet werden). Die Al-Taqwa Moschee löst sich dadurch zunehmend 
von Herkunfts- und Migrationsbezügen und orientiert sich an der Einwanderungsreali
tät der postmigrantischen bundesrepublikanischen Gesellschaft. Aufgrund dieser post
migrantischen Orientierung (vgl. Foroutan, 2019) und dem Stadtweiten Einzugsgebiet 
(vgl. Färber, Spielhaus & Binder, 2012) bezeichne ich die Al-Taqwa Moschee als postmi
grantische Stadtmoschee. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Der lange Weg zum Moscheeunterricht 

Bis Mitte der 1990er bestand die Gemeinde fast ausschließlich aus marokkanischen 
Bergleuten und ihren Familien, die gemäß der Lokalisierung der drei Zechen über die 
ganze Stadt verteilt lebten. Nachdem man Anfang der 1990er einen Lehrer aus Marokko 
als Imam engagiert hatte der auch die Kinder unterrichten sollte, stellte der Standort 
der Moschee in einem der äußeren Vororte eine große Herausforderung dar. Adam, der 
Sohn von Onkel Ismail erinnert sich, wie das Problem gelöst wurde: 

Damals fuhren zwei oder drei Mercedes 207er Kastenbullis durch die Stadt. Wir hatten 
einen Fahrdienst. Die haben extra Fahrer engagiert, der eine fährt Richtung Norden, 
der andere Richtung Westen und dann wurden die Jungs und Mädels zusammenge

trommelt und dann in die Moschee gefahren (Adam, 11.04.2019). 

Trotz der Einrichtung dieses Shuttleservices, um den langen Weg zum Moscheeunter
richt zu bewältigen, konnte dieser nicht verstetigt werden, denn bald habe man sich 
aufgrund der »mittelalterlichen« (ebd.) Methoden, die auch psychische und physische 
Gewalt beinhalteten, von dem marokkanischen Lehrer getrennt und das Angebot wur
de vorerst eingestellt. Als 1995 schließlich Abdellatif die religiöse Leitung der Gemeinde 
übernahm, standen die Platzprobleme der Moschee im Vordergrund und man zog in die 
Innenstadt, wo die neuen Räumlichkeiten zuerst einmal für die Nutzung als Gebetsraum 
umgebaut werden mussten. Als Angestellter des Vereins und geübter Bauarbeiter über
nahm der Imam einen großen Teil der Arbeiten selbst. 

Als um die Jahrtausendwende im Zuge einer – nach der Arbeitsmigration und dem 
Familiennachzug – dritten Migrationsphase viele marokkanische Akademiker*innen 
nach Europa kamen, stießen auch einige Brüder zur Gemeinde, die ihre Schule oder 
ihr Studium in Marokko absolviert hatten. Darunter auch Ahmad Lahbabi, der bei 
seiner Ankunft folgenden Eindruck der Moscheebildung hatte: »Anfang bis Mitte der 
2000er gab es viele Kinder, die eine Bruchphase hatten. Die haben jahrelang kein 
Arabisch gelernt und kein Koran. Es gab also Leute, die haben was verpasst, weil es 
einfach Mangel an Lehrern gab« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019). Lahbabi stammt aus dem 
nordostmarokkanischen Nador, nennt sich »halb Berber, halb Araber« (ebd.) und wuchs 
entsprechend zweisprachig auf. Nach Koranschule, Abitur und Jurastudium ging er im 
Alter von 27 Jahren nach Deutschland und absolvierte ein Studium der Sozialen Arbeit. 
Nachdem er schließlich eine Stelle als Schulsozialarbeiter gefunden hatte, begann er 
2009 gemeinsam mit dem Scheikh und dem Doktor Abdullah, das Angebot der Mo
schee um einen Islamunterricht auf Deutsch zu erweitern und die Schüler*innen nach 
Altersgruppen einzuteilen und Klassen zu bilden. Heute ist Ahmad der ›Direktor‹ des 
als taʿlīm bezeichneten Unterrichts und beispielsweise für die Kommunikation mit den 
Eltern, die Anmeldung der Kinder, die Bildung der Kurse oder die Zuteilung der Lehrer 
zuständig. Darüber hinaus gibt er Unterricht in Grundlagen des Islam für die Kleinen 
zwischen 9 und 14 Jahren. 

Auch Abdullah – der in der einleitenden Vignette das Nachwuchsproblem benannt 
hatte – spielte eine wichtige Rolle bei der Entwicklung des deutschsprachigen Unter
richts. Um die Jahrtausendwende war er der Einzige im engsten Kreis der Autoritäten, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 93 

der nicht marokkanischer, sondern der Herkunft seiner Eltern nach türkischer Abstam
mung war, und im Feldforschungsort geboren wurde. Seine Frömmigkeit und die an
gehende Karriere als Mediziner ließen ihn auch früh das Ansehen der marokkanischen 
Honoratioren gewinnen. Abdullah kehrte schon als Jugendlicher der türkischen DİTİB- 
Moschee seiner Eltern den Rücken und stand während des Studiums der Salafiyya nahe, 
fand schließlich aber den Weg zu Abdellatif in die Al-Taqwa Moschee. Abdullah ist zur 
Zeit der Forschung Anfang Vierzig, alleinstehend und Oberarzt in einer renommierten 
Klinik. Er unterrichtet jeden Sonntag die ältesten Jungen im Alter von 13 bis über 20 Jah
ren in tafsīr, der selbstständigen Auslegung des Koran. Er ist einer von mehreren Türkei- 
und Bosnien-stämmigen Brüdern, die um die Jahrtausendwende den ›Kulturislam‹ ih
rer Eltern und der Moscheegemeinden, hinter sich gelassen hatten, nach deutschspra
chigen Angeboten verlangten und zur Al-Taqwa Moschee kamen. Sie waren Teil einer 
Suchbewegung, die eine puristische Revitalisierung des Islam anstrebte und in deren 
Zusammenhang auch das Aufblühen des zeitgenössischen Salafismus steht. 

Ende der 2000er hatten sich in der Al-Taqwa Moschee einige dieser Suchenden zu
sammengefunden, um in der Moschee ein Bildungsprogramm in deutscher Sprache zu 
implementieren. Aufgrund der begrenzten räumlichen Kapazitäten des damaligen Mo
scheegebäudes mietete die Gruppe einen Raum auf der anderen Straßenseite an. Die
se Initiative scheiterte jedoch bald an der Vereinnahmung des neuen Bildungsraumes 
durch einige Brüder, die sich nun offen als Salafis zu erkennen gaben und bald offiziell 
von der Moschee abspalteten (vgl. Kapitel III.4). 

Erst mit dem Umzug 2013 aus der Stadtmitte zurück in den Vorort, wo die Mo
schee gegründet worden war, erledigten sich schließlich die Platzprobleme und der 
Weg zum Bildungsprogramm in heutigem Umfang war frei. Mit der Fertigstellung 
der Renovierung konnte an 2015 nun ein neues und gänzlich deutschsprachiges Un
terrichtprogramm angeboten und etabliert werden. Den Anstoß hatten letztlich jene 
zwei Gruppen von Muslim*innen aus der zweiten Generation gegeben, die zu Beginn 
der 2000er den Weg in die Gemeinde gefunden hatten, erstens religiöse marokkanische 
Akademiker und zweitens zuvorderst deutschsprachige Brüder, Konvertiten und jene, 
die dem türkischen und bosnischen Kulturislam den Rücken gekehrt hatten. 

Die Lehrerschaft 

Die Basis des Vereins, der die Al-Taqwa Moschee verantwortet, besteht heute aus rund 
siebzig Beitrag zahlenden Mitgliedern mit ihren Familien und ist marokkostämmig 
geblieben. »Ich würde sagen 40 % Berber, 30 % Araber aus Oujda und 20 % Araber aus 
Bou’arfa«, schätze Ahmad Lahbabi (19.02.2019) die Zusammensetzung der Mitglieder 
ein. Während also der Anteil an arabischen bzw. arabischsprachigen Familien an der 
Gesamtheit der Vereinsmitglieder mit ca. 50 % größer ist als jener der Berber, bemerkte 
ich nach einiger Zeit der Unterrichtsbeobachtung und nach zahlreichen Gesprächen mit 
den Moscheelehrern, dass die engagierten und gestaltenden Akteure und insbesondere 
die Lehrerschaft ethnisch anders aufgestellt ist: Sieben der neun Lehrenden bezeichnen 
sich als ›Berber‹ und sind Tamazight- bzw. Tarifit-Muttersprachler. Ausnahmen sind le
diglich der türkeistämmige Abdullah und Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh, der 
Araber ist. Anders als in Marokko, wo viele Kinder – Berber wie Araber – Grundkennt

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

nisse des Arabischen bereits im Vorschulalter in der Koranschule vermittelt bekommen, 
und der Spracherwerb fester Bestandteil des Curriculums öffentlicher Schulen ist, geht 
es vielen berberischen Kindern in Deutschland wie Abdelkarims fünfzehnjährigen Sohn 
Bilal: »Zuhause sprechen wir berbisch [sic!]. Also mit meinem Vater sehr oft Deutsch, 
ja. Mein Vater will, dass wir ein bisschen unsere Deutschkenntnisse verbessern und er 
selbst lernt dann halt auch dadurch« (Bilal, 10.03.2019). Die berberischen Kinder und 
Jugendlichen in Deutschland wachsen in der Regel mit der elterlichen Muttersprache 
Tamazight und der Verkehrssprache Deutsch auf und erhalten kaum die Gelegenheit, 
vertiefte Arabischkenntnisse zu erwerben. Doch auch die Kompetenzen des Deutschen 
seien bei vielen Moscheeschülern mangelhaft, wie ›Doktor‹ Abdullah diagnostizierte: 

Es gibt so viele Defizite. Sie können dieses Buch nicht verstehen, weil die Jugendlichen 
können nicht mal Deutsch lesen! Jugendliche in der 9. Klasse haben so viel Probleme 
mit dem Lesen, dass sie sich dermaßen auf die Aussprache der Buchstaben konzentrie
ren, dass sie nicht mehr wissen, was da drinsteht (Abdullah, 14.12.2018). 

Dass weder die berberischen Eltern noch die Moschee in der Lage sind, für die Rezita
tion und das Verständnis des Koran ausreichende Sprachkompetenzen des Arabischen 
zu vermitteln, erklärt die Motivation der berberischen Eltern, den deutschsprachigen 
Unterricht voranzubringen sowie ihre überproportionale Vertretung unter den Lehrern. 
Auch für viele der Eltern hat es Priorität, die eigenen Kompetenzen der Verkehrsspra
che im Residenzland Deutschland zu verbessern. Dass der deutschsprachige Islamun
terricht für Jungen in der Al-Taqwa Moschee überproportional von Berbern angeboten 
wurde, hat indes wenig mit Ethnizität zu tun und ist vielmehr eine pragmatische Fra
ge der Sprachlichkeit: Deutsch ist die Verkehrssprache der Jugendlichen und im Begriff, 
Tamazight als Muttersprache abzulösen. 

Islamische Pädagogik 

Jeden Sonntag findet in der Al-Taqwa Moschee von 10 bis 14 Uhr Unterricht statt (le
diglich die Corona-Pandemie hatte zur vorübergehenden Aussetzung geführt). Ich hatte 
über einen Zeitraum von etwa acht Monaten dieselben Klassen begleitet, und nur gele
gentlich andere Kurse, wie die ›Mini-Muslims‹, den Kurs der Kleinsten von sechs bis etwa 
zehn Jahren besucht. In der Regel fand ich mich also um 10 Uhr in der Klasse der 10 bis 
14-jährigen bei Rashid ein, einem zumeist modisch, mit Designerjeans, gestylter Frisur 
und in Lederjacke, auftretenden, Anfang vierzigjährigen Vorarbeiter einer Stahlfirma. Er 
und sein jüngerer Bruder, stammen wie der Direktor aus dem nordostmarokkanischen 
Nador, sind Berber und kamen ebenfalls um die Jahrtausendwende zum Studieren nach 
Deutschland, wo bereits ein Onkel lebte. In Raschids Unterricht saßen unter anderen der 
Sohn des Direktors, zwei Töchter von Abdelkarim, und auch seine eigene Tochter. 

Rashid brachte den Kindern die Glaubensgrundlagen bei und erzählte etwa die Ge
schichten verschiedener Propheten wie Zekeriya, Noah oder Jesus, schilderte die Ereig
nisse des Weltuntergangs oder – wie in der Einheit, aus welcher der folgende Gesprächs
ausschnitt stammt – die Rolle der Familie und die Prinzipien islamischer Erziehung. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 95 

Nachdem er einige Minuten mit den Kindern über ihre Woche in der Schule gesprochen 
hatte, begrüßten sich Schüler*innen und der Lehrer: 

Rashid: ›Salāmu ʿalaykum.‹ 
Alle Schüler*innen: Wa-ʿalaykumu s-salām wa-raḥmatu Llāh wa-barakātuh.‹ 
Rashid: ›Letzte Woche hatten wir die Erziehung im Islam kennengelernt. Haben wir ge
sagt, Islam teilt die Erziehung auf drei. Von null Jahren bis sieben Jahre und dann?‹ 
Schüler: ›Sieben bis 14…‹ 
Rashid: ›Bis 14. Was macht man da? Man erzieht die. Und weiter? Von 14 bis?‹ 
Schülerin: ›14 bis 22 sollte man so sein Freund sozusagen sein.‹ 
Rashid: ›Von null bis sieben Jahre spielen. Das heißt mehr spielen als lernen. Daʿībun. 
Warum? Weil das Kind, egal, was du mit ihm machst, ein Vierjähriger, auch wenn du 
dem heute erzählst, morgen macht er den gleichen Fehler nochmal. Das bringt nichts, 
weil das Kind ist noch kopfmäßig nicht in der Lage zu lernen. Okay, der lernt die Moto

rik, der lernt viele Sachen. Aber dass er wirklich Unterricht lernen, beibringen ist noch 
nicht. Erst ab sieben Jahre! Ab sieben Jahren kannst du deinem Kind sogar…sogar fünf 
Sprachen beibringen. Ist kein Problem. Von sieben bis 14 Jahre ʾaddibun. Was heißt ʾad
dibun? Verfeinere sein…Verhalten. Was heißt verfeinern? Das heißt, du sollst ihn erzie
hen… allein Essen, das ist auch eine Kunst. Unser Prophet Muhammad s.a.w., er hat 
uns sogar gezeigt, wie wir auf Toilette gehen. Das heißt, wie man Toilette betritt. Hat 
der gesagt: Sag duʿāʾ [Bittgebet], bevor du da reingehst. Wenn du rausgehst, sagst du 
nochmal: ›Verzeihung, Allah. Verzeihung, Allah!‹ Wie du isst, wie du gesund gehst, wie 
du dich verhältst. Das sind so halt Islam-Verhalten. Und ab 14 bis 21 Jahren, dann endet 
die Erziehung. Prophet sagt, bis 21 Jahren. ṣaḥībuhu – Du sollst ihn als Freund machen. 
Und Mama macht ihre Tochter als Freundin. Warum? Die bringt dem bei. […] Islam hat 
für die Mutter einen ganz besonderen Platz in der Gesellschaft. Islam sagt sogar, wenn 
man die Rolle von der Mutter verachtet, ist die ganze Gesellschaft futsch (Protokoll, 
24.02.2019; Anm. d. Verf.). 

Rashid fuhr mit der besonderen Rolle der Mutter im Islam fort und unterstrich sie mit 
einem Hadith und einer Geschichte über einen Mann aus dem Gazastreifen, der nach 
drei Jahren ohne Kontakt zu seiner Mutter feststellen musste, dass diese verstorben war. 
Als er davon erfuhr, bereute er, sich zuvor nicht mit ihr versöhnt zu haben. Die fragenden 
Gesichter der Kinder angesichts der Nennung des Gazastreifens bewegten ihn nun dazu, 
dem eingeschobenen Beispiel wiederum zuerst eine geographische Einordnung voran
zustellen, die er mit einer Zeichnung an der Tafel zu illustrieren beabsichtigte. Rashid ist 
ein leidenschaftlicher Erzähler, der sich zwar an Themenblöcken orientierte, doch einem 
frontalen Unterrichtmodus verhaftet war, der auf freiem Erzählen aus dem Stegreif ba
sierte und ein hohes Maß an Improvisation aufwies. So holte er bisweilen weit aus, um 
ein Beispiel einzubringen, für das er – wie im Falle des Mannes aus dem Gazastreifen – 
wiederum erst die Verständnisgrundlage schaffen musste. Dass ihm oft wenig Zeit zur 
Vorbereitung blieb, demonstrierte eine Unterrichtsstunde, in der ein Test geschrieben 
wurde. Als Raschid dazu ansetzte den Schüler*innen die Aufgaben zu diktieren, kramte 
er ein unordentlich gefaltetes Blatt Papier aus der Hosentasche, auf dem er offensicht
lich schnell handschriftlich einige Fragen notiert hatte. Die letzte halbe Stunde des oben 
zitierten Unterrichts war schließlich dem Vortragen arabischer Koranverse vorbehalten, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

was – verglichen mit dem vorausgehenden freien Erzählen im Frontalunterricht – einen 
Kontrast darstellte, da nun die Schüler*innen aktiviert wurden. Neben dem methodi
schen Ansatz des Lehrers ist der Ausschnitt auf einer weiteren Ebene interessant. Ras
hid explizierte hier das der islamischen Pädagogik zugrundeliegende Konzept von der 
kindlichen und adoleszenten Entwicklung, woran sich die Didaktik orientieren müsse. 
Auch die Moscheen – türkische wie marokkanische – orientieren sich an den drei Ent
wicklungsphasen als strukturierendes Prinzip des Unterrichts und seiner Inhalte. 

Nach dem Unterricht von Rashid begleitete ich auch regelmäßig den Kurs des Dok
tors Abdullah, der jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr im lichtdurchfluteten hinteren Raum 
der Moschee stattfindet. Die erste Begegnung mit dem Lehrer hatte mich kurz irritiert, 
denn im Wissen um seine Tätigkeit als Oberarzt in der Chirurgie hatte ich eher ein Er
scheinungsbild wie jenes des Direktors Ahmad erwartet, der für gewöhnlich Hemd trägt 
und glattrasiert ist. Der Bart des etwa 1,70 m großen hageren Doktor Abdullah reich
te hingegen bis zur Brust, der Schnäuzer war kurz gestutzt, die ungeschnittenen Haare 
fielen ihm in die Stirn und seine Khaki Pluderhosen und farblich abgestimmte Fleece
jacke erinnerten mich eher an den Dresscode der Salafis als an jenen eines Arztes (was 
mehr über meine Konditionierung, denn über Abdullah aussagt). Nachdem er mir eine 
deutsche Koranausgabe geschenkt hatte, damit ich dem Unterricht folgen konnte, bat 
er mich, in der letzten Reihe Platz zu nehmen. Von den Religionsschülern waren bereits 
einige volljährig, wie unschwer an den auf den Pulten platzierten Autoschlüsseln zu er
kennen war. Nachdem er sie aufgefordert hatte, die Aufmerksamkeit nun nach vorn zu 
richten, sprach er einen Segen und forderte einen Jungen auf, die ersten Verse der Sure 
15 zu lesen: 

Abdullah: ›Mohammed, Lies!‹ 
Mohammed: ›Alif-Lam-Ra. Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung.‹ 
Abdullah: ›Stop! Alif-Lam-Ra Was ist das? Das sind einfach irgendwelche arabischen 
Buchstaben, die aneinandergereiht sind! Was will Er uns damit sagen? Dass wir nicht 
annähernd in der Lage sind, die Tiefe der Bedeutung des Buches zu verstehen! Dies sind 
die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung. Dieses Buch ist das einzige, das seit der 
Antike in unveränderter Form vorliegt und nicht verändert wurde. Das sagen selbst die 
Islamkritiker oder die so genannten Orientalisten. Hier drin, steht das unveränderte 
Wort Gottes und zwar in arabischer Sprache. […] Und was glaubt ihr, warum Allah s.w.t. 
sich gerade einen Analphabeten ausgesucht hat? Damit es später nicht heißt, der hat 
das gelesen und da reingeschrieben, schön Copy und Paste gemacht. Nein Brüder! 
Der Prophet war kein gebildeter Mann. Und die Menschen im damaligen Arabien, wie 
haben die wohl Texte überliefert? […] Die haben das memoriert! Auswendig gelernt! 
Wort für Wort alles im Kopf behalten und hatten das jederzeit abrufbar! Und jetzt 
überlegt mal, wie sich das entwickelt hat! Dann kam die Schrift und heute? Haben wir 
die Digitalisierung. Jeder schreibt nur noch auf dem iPad oder wo auch immer und die 
wirkliche Schrift? Ja was ist damit? Man kann Seminare besuchen, ohne dabei zu sein, 
wählt sich eben ein und der Lehrer kann sonst wo sitzen.‹ 
Schüler: ›Und ist das denn irgendwie schlimm?‹ 
Abdullah: ›Das wissen wir nicht, aber das wird sich zeigen in schā’a llāh! Mohammed! 
Lies!‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 97 

Mohammed: ›Vielleicht wünschen jene, die ungläubig sind, sie wären Muslime ge
wesen. Lass sie nur essen und genießen, und mag die Hoffnung sie ergötzen: Nur zu 
bald werden sie erkennen.‹ 
Abdullah: ›Stop! Brüder! Autos, Frauen, Drogen, Alkohol… YOLO! You only live once! 
Was soll das heißen? Dass Du in deinem einen Leben hier im Diesseits alles mitneh

men sollst, was du kannst! Und dann? Ist dann alles vorbei? Wenn das so wäre, dann 
hätte das Diesseits was nicht? Ja!?‹ 
Schüler: ›Einen Sinn!‹ 
Abdullah: ›Einen Sinn liebe Brüder! Es heißt immer der Tod sei Teil des Lebens. Dabei 
ist vielmehr das Leben Teil des Todes! Wir altern und jede Sekunde geht unser Leben 
ein bisschen mehr vorbei. Wir sterben kontinuierlich und das Leben ist im Endeffekt 
dieser langsame Tod. Wenn danach nichts käme, dann wäre das Diesseits sinnlos liebe 
Brüder!‹ 

Dr. Abdullahs Auftreten im Unterricht war die leidenschaftliche Performance eines cha
rismatischen und eloquenten Redners. Er orchestrierte die Lesebeiträge der Schüler mit 
einem »Lies!« oder »Stop!« und integrierte so die Koranverse nahtlos in seinen Vortrag. 
Er fragte die Schüler an relevanten Stellen regelmäßig nach den offenkundigen Schluss
folgerungen und band sie so kontinuierlich mit ein. Er stellte – nicht ohne Humor – 
lebensweltnahe Bezüge her, und erklärte die Unfehlbarkeit der Offenbarung für jeden 
einzelnen Lebensbereich. Die moralische Mahnung, sich am guten Vorbild des Prophe
ten und der ersten Muslim*innen zu orientieren, war ein zentraler Bestandteil seiner 
Vorträge. Abdullah betonte im Gespräch, dass er sich wenig vorbereite, da er die Ver
se kenne und sie derart inspirierend seien, dass er in hohem Maße improvisieren könne. 
Im Unterricht beider Lehrer dominierte der Frontalunterricht und eine Rollenaufteilung 
von Redner und dem Publikum der Schüler*innen. Andere Sozialformen wie Gruppen- 
oder Partnerarbeiten konnte ich nicht beobachten. Angstpädagogik ist ein Bestandteil 
der meisten religiösen Erziehungszusammenhänge (Nordbruch, 2020) und im eschato
logischen Motiv des jüngsten Tages zentraler Bestandteil der islamischen Vorstellungs
welt (vgl. Kap. V.2). Insofern ist sie zwar inhärenter Bestandteil des Moscheeunterrichts, 
anstatt aber mit dem Höllenfeuer zu drohen, warnte Abdullah eher vor sündhaftem Ver
halten oder Orten wie dem Zechenpark oder dem Freibad: »Da tun sich Abgründe auf!« 
(Abdullah, 19.12.2018). Demgegenüber betonte er fortwährend, dass etwaige Taten wie 
das Lesen des Koran oder das gewissenhaft verrichtete Gebet ›Punkte bei Gott‹ und rei
che Belohnung brächten. Dr. Abdullah erläuterte seine pädagogische Vorgehensweise, 
die ohne diesen Ansatz auskommen soll. 

Ich fange nicht an mit ›das darfst du, das nicht, das musst du machen.‹ Dürfen, sollen, 
können, müssen… weg damit! Ich möchte folgendes: Genauso wie die Propheten es ge
macht haben. Ein Gottesbewusstsein in die Herzen der Kinder, der Heranwachsenden, 
der Jugendlichen pflanzen. Ein Bewusstsein über Gott das zeitlebens ein Gewissen in 
ihren Herzen nähren soll, womit sie sich orientieren (Abdullah, 09.12.2018). 

Das Unterrichtsprogramm in der Moschee folge demgemäß dem Schema īmān – Islam 
– iḥsān, das auf einem Hadith beruht, in dem der Engel Gabriel in Menschengestalt den 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Propheten und seine Gefährten aufsucht.24 Die Grundlagen des īmān (1), d.h. des Glau
bens sind die sechs Pfeiler, auf denen der Islam beruht: Der Glaube an Allah (Gott), an 
Seine Engel, an Seine Bücher, an Seine Gesandten/Propheten, an den Letzten Tag sowie 
an das Schicksal und die göttliche Bestimmung. Islam (2) umfasst im hier betreffenden 
Sinne der Vermittlung die bereits oben erwähnten fünf Säulen der verpflichtenden Glau
benspraxis (Bekenntnis, Gebet, Pilgerfahrt, Pflichtabgabe und Fasten) und auf der Ebe
ne des iḥsān (3), der letzten Stufe der islamischen Erziehung in der Al-Taqwa Moschee, 
kommt die Vermittlung von Normen für den Alltag ins Spiel. Iḥsān meint gemeinhin die 
Aufrichtigkeit, die Muslim*innen in ihrem Glauben anstreben sollten. So antwortete der 
Prophet: »Ihsān [sic!] ist, wenn du Allah dienst, als würdest du Ihn sehen. Denn auch 
wenn du Ihn nicht siehst, so sieht Er doch dich!« (Buchari, 37. I, 18. zit. auf ditib.de, 
22.06.2012). Iḥsān bezieht sich gleichsam auf eine aufrichtige und gewissenhafte Hal
tung in allen Handlungen des Alltags und insbesondere der Dienst am Menschen wird 
durch dieses Konzept, wie Abdullah seine Tätigkeit als Arzt rahmt, als Gottesdienst ge
wertet (ebd.). Das iḥsān-Konzept verbindet somit die religiöse Alltagspraxis ›unter den 
Augen Gottes‹ mit einer islamisch-ethischen Grundhaltung und soll insofern zur Inter
nalisierung derselben beitragen. Diese Haltung erlaubt das Engagement in der Gesell
schaft, verbindet dieses aber mit einer inneren Distanzierung gegenüber unislamischen 
Handlungen und Räumen. Bis hierher wurde deutlich, dass dem Unterricht einzelner 
Lehrer in der Al-Taqwa Moschee eine genuin islamische Pädagogik zugrunde liegt, die 
auf zwei Säulen basiert: dem islamischen Konzept der Entwicklungsphasen und dem 
Konzept der religiösen Erziehung. Gleichzeitig waren die beobachteten Unterrichtsein
heiten offenkundig improvisiert und methodisch durchaus eindimensional, was der Tat
sache geschuldet ist, dass alle Lehrer bis auf Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh, 
pädagogische Laien waren. Lediglich letzterer verfügte über ein zeitaktuelles religions
pädagogisches Methodenrepertoire für den Unterricht und beschritt mit seinem Studi
um der islamischen Religionslehre für die Grundschule an einem universitären Zentrum 
für Islamische Theologie einen neuen Weg. Es bleibt abzuwarten, welche Impulse er auf 
lange Sicht in den Unterricht einbringen wird. 

Die Verschulung des Unterrichts 

Die eben identifizierten Konzepte islamischer Pädagogik prägen den Unterricht in der 
Al-Taqwa Moschee, je nach Lehrer, mehr oder weniger implizit. Während Abdullah 
und Direktor Ahmad Lahbabi bereits den Grundstein für ein Unterrichtsprogramm auf 
Deutsch gelegt hatten, waren sie bestrebt, das Angebot zunehmend zu systematisieren 
und orientierten sich dazu explizit am Modell der öffentlichen Schule. Diese »Verschu
lung« (Popp, 2010) sollte durch verschiedene Maßnahmen vorangetrieben werden. So 

24 »Und diejenigen, die ihn sehen, sagen, an seinem Äußeren haben wir nicht die Spuren einer Reise 
gesehen. Und sie kennen ihn nicht. Dann setzt sich dieser unbekannte, schöne, gepflegte Mensch 
zum Propheten, Knie an Knie und stellt dem Propheten (s.) Fragen. Was ist Islam, was ist iḥsān 
und was ist īmān. Und jedes Mal, wenn der Prophet (s.) auf diese Fragen antwortet, nämlich die 
5 Säulen des Islam, die 6 Pfeiler des īmān, hat dieser Mensch es bestätigt und dann geht er. Und 
der Prophet (s) sagt: Das war Gabriel, er kam, um euch eure Religion zu bestätigen. Und das ist für 
mich ein Format, das ich übernehme.« (Abdullah, 09.12.2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 99 

wurde bereits im Schuljahr 2014/15 erstmals die Beurteilung der jüngeren Schüler*in
nen durch ein Jahreszeugnis eingeführt, auf dem etwa die Kategorien Quran auswendig 
lernen, schreiben, lesen (der arabischen Sprache), Diktat/Grammatik sowie Islamkunde oder 
das allgemeine islamisch-moralische Verhalten mit einer Schulnote evaluiert werden 
konnten. Erst mit Beginn der Corona Pandemie im Jahr 2020 legte Abdullah schließlich 
ein Skript für den Unterricht vor, das als Curriculum auch die Kursinhalte vereinheit
lichen sollte. Die Implementierung musste aufgrund des Unterrichtsausfalls während 
der Pandemie indes noch einige Zeit auf sich warten lassen. 

Abbildung 9: Das Blanko-Formular des Zeugnisses der 
Al-Taqwa Moschee. 

Nicht zuletzt bietet die Al-Taqwa Moschee nach dem Vorbild der öffentlichen Schule 
auch einen Elternsprechtag an, den ich im März 2019 begleiten konnte. Sechs Väter – die 
fast alle mehrere Kinder in den Unterricht schickten – hatten sich bei Abdullah und dem 
Scheikh angemeldet, um sich über das Benehmen und die Glaubensfestigkeit ihrer Kin
der zu informieren. Die Lehrer beurteilten ihre Schüler*innen nach verschiedenen Krite
rien wie beispielsweise den kognitiven Kompetenzen, der allgemeinen Motivation oder 
der Unterrichtsbeteiligung. Nicht zuletzt gaben die Moscheelehrer den Eltern auch ihre 
Einschätzung zum akhlaq, dem Charakter der Kinder nach islamischen Maßstäben von 
Höflichkeit und gutem Benehmen. Vereinzelt hörten sich die Autoritäten jedoch auch 
die Sorgen der Väter an; so äußerte sich etwa ein Mann, dessen Sohn in jenem Schuljahr 
erstmals den Islamunterricht bei Herrn Mutlu am Gymnasium besuchte, verunsichert 
über das durch diesen vermittelte Islambild (vgl. Kap. IV.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Dass die Moschee auch eine Jugendgruppe hatte, erfuhr ich erst nachdem ich bereits 
einige Wochen am Geschehen teilgenommen hatte. Kern der Aktivitäten ist eigentlich 
das wöchentliche Fußballspiel und daneben eine einmal monatlich stattfindende Über
nachtung in der Moschee, die Freitagsabends im Anschluss an einen Vortrag stattfinden 
sollte, um die Bindung an die Gemeinde zu fördern. Aufgrund der geringen Teilnehmer
zahlen waren die Vorträge vorübergehend eigestellt worden und auch die Übernachtung 
hatte einige Monate nicht stattgefunden. Anfang 2019 organisierte der auch für die Ju
gendgruppe zuständige Salman wieder eine Übernachtung an der 22 Jungen teilnah
men. Es wurde Pizza bestellt, Tischtennis, Kicker und bis in die frühen Morgenstunden 
Playstation gespielt (Protokoll, 22.02.2019). Organisatorisch sind die Jugendgruppe und 
taʿlīm voneinander getrennt, u.a. weil sie von unterschiedlichen Personen verantwortet 
werden. 

In der Al-Taqwa Moschee ist der gesamte taʿlīm-Bereich von der klassischen Hierar
chie zwischen Lehrern und Schülern geprägt, die lediglich durch die gegenseitige infor
melle Ansprache als Brüder an Spannung verliert. Trotz der zusehends fortschreitenden 
Konsolidierung schulischer Strukturen und Hierarchien betonte Abdullah: »Ich möchte, 
dass Schüler hier in die Moschee kommen und sich hier wohl fühlen. Und das geht mei
nes Erachtens nur dadurch, dass ich dieses klassische Lehrer-Schüler-Verhältnis auf
breche.« (Abdullah, 14.12.2018). Bei der Lehrersitzung, die dieses Kapitel eröffnet hat
te, schlug Abdullah vor, taʿlīm und die Jugendgruppe zusammenzubringen. Dass diese 
Strategie prinzipiell erfolgreich sein kann, zeigt das Beispiel der Milli Görüş Jugend. 

5. Die Pfadabhängigkeit von Antworten 

Die Katastrophe 

Im Februar 2023, kurz nachdem das schwerste Erdbeben der jüngeren Geschichte weite 
Teile der östlichen Türkei und Syriens erschüttert und über 50.000 (Stand Anfang März 
2023) Todesopfer gefordert hatte, saß ich abermals in der Al-Taqwa Moschee und hörte 
wieder einem Vortrag des ›Doktors‹ Abdullah zu. Die Moschee war mit mehr als 150 Per
sonen aus drei Generationen gut gefüllt, denn nach dem Vortrag hatte man zur Mitglie
derversammlung und einem gemeinsamen Abendessen eingeladen. Abdullah hatte ei
ne Präsentation mit zahlreichen Fotos vorbereitet, die er zuvor im Internet recherchiert 
hatte. Das erste zeigte eine historische Moschee mit römischen Bauelementen, die bis 
dato das »Wahrzeichen« des Heimatortes seiner Eltern in der Türkei gewesen war. Im 
nächsten Bild lag diese Moschee in Trümmern; sie wurde von dem Erdbeben zerstört. 

Diese Moschee ist jetzt kaputt. Aber al-ḥamdu li-llāh, durch Menschen wie du und wie 
ich und vor allem wie die älteren Brüder, die diese Moschee hier [die Al-Taqwa Mo

schee] aufgebaut haben, wird dort in schāʾallāh in ein paar Jahren diese Moschee wie
der genauso sein, wie sie am Anfang war. Aber das braucht Menschen, die eine Bezie
hung, eine Bindung zu dieser Moschee haben, die diese Moschee lieben. Die jeden Tag 
in dieser Moschee gewesen sind. Die in dieser Moschee groß geworden sind (Protokoll, 
11.02.2023; Anm. d. Verf.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 101 

Das bereits in der Lehrersitzung vier Jahre zuvor von Abdullah thematisierte Problem 
der mangelnden Bindung an die Moschee und des fehlenden Engagements von Schwes
tern und Brüdern, die auch die Al-Taqwa Moschee aufbauen und mit Leben füllen könn
ten, bestand noch immer; vielmehr hatte sich das Problem in der Zwischenzeit durch die 
Maßnahmen zur Eindämmung der globalen Corona-Pandemie dramatisch verschärft. 
Den Einschnitt, welchen diese Jahre für jene Menschen bedeutete, deren Lebensmittel
punkt die Moschee darstellt, verglich er mit der jüngsten Katastrophe: 

Wir haben schon seit drei Jahren ein großes Erdbeben erlebt. Nicht eines, was hier die
sen Tisch erschüttern kann. Sondern guckt euch unsere Kaaba an. Vereinsamt! Wir ha
ben Corona hinter uns. Wir haben im Jahre 2020 hier die Moschee fast schließen müs

sen. Wir haben hier keine Gebete mehr machen können. Wir haben Ramadan ohne 
tarāwīḥ [Nachtgebet] erlebt. Wir haben Wochen ohne ǧumʿa [Freitagsgebet] gehabt. 
Wir haben Wochen gehabt, wo hier Brüder miteinander sich gestritten haben, wer 
jetzt in die Moschee reindarf. Diese Zeiten haben wir hinter uns. Eine Person, die rechts 
und links neben sich guckt und sich fragt, wo bin ich hier eigentlich? Wo sind die Mus

lime? Wo sind meine Brüder? Das waren schlimme Zeiten! Und wer zurückblickt und 
sagt: ›Naja, das war eben so, wir haben eine Auszeit genommen. Ist okay, kann passie
ren.‹ …der muss sich, seinen Glauben und seine Beziehung zur Moschee hinterfragen! 
Das ist eine Katastrophe! (Ebd.; Anm. d. Verf.). 

Durch die Maßnahmen zur Eindämmung der Corona-Pandemie – so die Analogie des 
Doktors, habe auch die eigene Moschee eine Katastrophe – ihr eigenes Erdbeben – er
lebt und diese betraf nicht nur die einzelne lokale Gemeinde, sondern die gesamte Um
ma, ja den Islam an sich. Denn, so hatte Abdullah mir zu anderer Gelegenheit eindrück
lich erklärt, die Kaaba in Mekka, die ja den Prototyp des Gotteshauses darstelle, sei in ih
rer über 1.400-jährigen Geschichte nicht eine Minute lang ohne Muslim*innen gewesen. 
Die eigene Moschee brauche demgemäß Menschen, so nahm Abdullah alle Anwesen
den in die Verantwortung, welche auch diese wieder aufbauen, nachdem sie zeitweise 
fast menschenleer war. Die Moschee stellt für ihn den Mittelpunkt des Glaubens dar. Sie 
ist der Ort der Gemeinschaft, der durch diese aufrechterhalten wird und der diese auf
rechterhält und letztlich den Islam als lebendige Religion in der unislamischen Umge
bung fortbestehen lässt. Die kommenden Generationen zur kollektiven Religionspraxis 
zu animieren, steht demgemäß im Mittelpunkt der Bemühungen, islamische Bildungs
räume in Deutschland zu etablieren. Da weder die deutsche Schule noch die berufstä
tigen Eltern über die Möglichkeiten verfügen, den Kindern in der unislamischen Um
welt dieses Bewusstsein zu vermitteln, sehe man es als Aufgabe, sich insbesondere für 
die Kinder und Jugendlichen einzusetzen und Ihnen Angebote zu machen. Wenn man 
wolle, dass diese sich für die Moschee engagieren, so müsse die Moschee auch etwas für 
sie tun. Diese Aufgabe ist eine der drängendsten Themen der Moscheegemeinden in der 
nicht-muslimischen Umgebung der Bundesrepublik und stellte sich umso mehr, als im 
Zuge der Coronapandemie die Unterrichtsräume leer geblieben waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Wider das Integrationsparadigma 

Dieses Kapitel ging der Frage nach, wie Moscheen der Problemstellung begegnen, in der 
nicht-muslimischen Gesellschaft die Jugend nicht zu ›verlieren‹ und ihnen stattdessen 
die Religion zu vermitteln und sie für ein Engagement in der Moschee zu gewinnen, um 
letztlich das Fortbestehen des Islam in Deutschland zu sichern. Aus der für alle Moscheen 
prinzipiell gleichen Problemstellung, die sich ja aufgrund der gleichen Kontextfaktoren 
für eine religiöse Minderheit in der Bundesrepublik ergeben, müsste sich nach Logik 
der in der zu Beginn des Kapitels erläuterten organisationssoziologischen Perspektive 
des sog. Neo-Institutionalismus nun eine Angleichung der Strukturen ergeben und sich 
also eine institutionelle Isomorphie der Bildungsräume vollziehen (DiMaggio & Powell, 
1991; vgl. auch Rückamp, 2021: 44–46; Schiffauer, 2010: 249). Die Fallbeispiele haben zwar 
gezeigt, dass Moscheen im Allgemeinen bestrebt sind, den Kindern der Mitglieder Is
lamunterricht anzubieten. Anders als der Neo-Institutionalismus impliziert, tun sie dies 
aber mit spezifischen Ansätzen und Organisationsformaten, die sich stark voneinander 
unterscheiden können und unterschiedliche integrative und kohäsive Potenziale für das 
Bestehen von Moscheen ausbilden. Wie der obige Vergleich der Bildungsangebote in den 
zwei Moscheen illustriert, ist das jeweilige Format von einer Vielzahl interdependenter 
Größen abhängig, die über ethnische und kulturelle Faktoren, Sprachlichkeit, die Bezü
ge zum Herkunftsland wie die Anbindung oder Lossagung von Organisationsstruktu
ren, die politische Agend und auch die spezifische islamische Diskurstradition reichen. 
So macht es für die Moscheen einen erheblichen Unterschied, ob sie etwa in Verbands
netzwerke wie das der IGMG eingebunden sind, deren politisch-religiöse Ideologie ge
predigt oder deren Strukturen implementiert werden, oder ob sie sich, wie die Al-Taqwa 
Moschee, vom Einfluss und den hegemonialen Dogmen des Herkunftslandes losgesagt 
haben und sich unabhängig weiterentwickeln. 

Auch können die Aktionsformate etwa mit der spezifischen islamischen Diskurstra
dition in Zusammenhang stehen, die etwa bei Milli Görüş als explizit politisch und gesell
schaftlich engagiert beschrieben werden kann und einen öffentlichen und missionarischen Ak
tivismus verfolgt. Zugleich hat die Milli Görüş Bewegung, deren Gründer Necmettin Er
bakan seine religiöse Bildung in der Nakşibendi-Bruderschaft erhielt, traditionelle For
men der religiösen Wissensvermittlung wie das sohbet, den religiösen Gesprächskreis, 
als pädagogisches Kernelement der Jugendbildung institutionalisiert.25 Die Synergien 
dieser und weiterer Aspekte haben zu einem Bildungsprofil geführt, das vor Ort von ab
geflachten Hierarchien, der aktiven Selbstorganisation in Peer Groups und einem hohen 
Grad der Identifikation mit der Bewegung geprägt ist. Die IGMG hat diese Strukturen 
überall in ähnlicher Form implementiert. Der Verband fördert sowohl die religiöse wie 
auch die weltliche Bildung und betreibt etwa auch Wohnheime in Universitäts-Städten, 
um jungen Muslim*innen ein islamisches Leben während des Studiums zu ermöglichen, 

25 Die Anfänge der Nakşibendiyya werden auf das 12. Jahrhundert datiert. Die sufistische Bruder
schaft kultivierte eine disziplinierte und introvertierte Form der Spiritualität. Sie war wiederholt 
in islamische Reformbewegungen involviert, die seit dem 19. Jahrhundert dem Einfluss des Wes

tens entgegentreten wollten. Aus ihr nährte sich maßgeblich der Widerstand gegen die laizisti
sche Türkische Republik (Schiffauer, 2010: 67–68). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 103 

das insbesondere vielen unverheirateten jungen Frauen ansonsten verwehrt bliebe. Die 
IGMG, versteht sich, wie Schiffauer betont, als »›Ermöglichungsinstitution‹ […] – als ei
ne Organisation, die die Bedingung der Möglichkeit der religiösen Praxis sicherstellt.« 
(Schiffauer, 2010: 251). Sie schafft durch ihre vernetzten Strukturen und Räume, einen 
hohen Grad an Identifikation mit der Bewegung und translokale soziale Kohäsion, wo
durch das entsteht, was ich, Zeyneps obenstehender Beschreibung (vgl. Kap. I.2) folgend 
und in Abgrenzung zum negativ konnotierten Begriff der Parallelgesellschaft als gesell
schaftliche Parallelität bezeichne, in welcher die legitime Möglichkeit des konsequenten 
islamischen Lebens innerhalb der Gegebenheiten der deutschen Gesellschaft angestrebt 
wird. Die IGMG vermarktet einen für viele türkeistämmige Jugendliche positiv konno
tierten, attraktiven islamischen Lifestyle und bietet ihnen verschiedene Möglichkeiten, 
sich für ihre teşkilat (Abteilung) zu engagieren und sich mit ihr zu identifizieren. Dies be
deutet indes nicht, dass es in den Ortsgemeinden keine Nachwuchsprobleme gäbe. Auch 
hier sehen sich die Hodschas – wie das Beispiel Engins gezeigt hat – mit der Herausfor
derung konfrontiert, engagierte Unterstützung wie beispielsweise geeignete Hilfslehrer, 
zu finden. 

Für die Al-Taqwa Moschee stellt sich die Situation in vielerlei Hinsicht anders dar. 
Die Unabhängigkeit der Moschee, auf die man nicht ohne Stolz verweist, resultiert aus 
der frühen Lossagung von der Beeinflussung durch den marokkanischen Staat und da
mit auch von den Möglichkeiten finanzieller Unterstützung. Historisch spielen ethni
sche, ökonomische wie auch religionspolitische Faktoren eine Rolle für die Entwicklung 
der Gemeinde, da man sich bereits früh gegen den Kulturislam, wie er vom marokkani
schen Staat vertreten wird, sowie Nationalismus im Allgemeinen positioniert hatte. Das 
Islamverständnis der Gemeinde kann somit als puristisch-quietistisch bezeichnet werden, 
da es für ein islamisches Leben keines weiteren politischen Engagements bedürfe. Wäh
rend die Milli Görüş-Moscheen ein homogenes, national-ethnisches Selbstverständnis 
als Türkisch vertreten, spielt Ethnizität in der Al-Taqwa Gemeinde insofern eine andere 
Rolle, als dort jegliche Verquickung mit der Religion zu überwinden gesucht wird. Ethni
zität manifestiert sich dort zuvorderst in der Mehrsprachigkeit von Tamazight, Arabisch 
und Deutsch, sowie nachranging auch weiteren Sprachen. Da die berberischen Kinder 
in Deutschland kein Arabisch mehr lernen, wie etwa im marokkanischen Schulsystem, 
ist die Moschee gezwungen, einen Unterricht auf Deutsch anzubieten. Und da dieser 
Bedarf zuvorderst von den religiösen Eltern selbst identifiziert wurde, übernahmen sie 
auch die Rolle der Hilfslehrer*innen. Es mangelte in der Al-Taqwa Moschee demgemäß 
nicht an engagierten (männlichen) Lehrern.26 Da sie aber nicht über ein institutiona
lisiertes translokales Netzwerk verfügt, wie die IGMG, löst sich die Bindung der Reli
gionsschüler*innen an die Moschee zumeist mit Beendigung des letzten Islamkurses. 
Der Unterricht muss daher auf die Verinnerlichung eines muslimischen Bewusstseins 
und einer islamischen Moral abzielen, die sich auf die oben genannte islamische Päd
agogik stützt. Die Umsetzung dieser in ein standardisiertes Curriculum soll in Zukunft 

26 Lehrerinnen, so wurde mir oftmals bestätigt, finden sich indes weniger leicht, da sich die Schwes
tern oftmals das Unterrichten nicht zutrauten. Abdullah heiratete 2022 schließlich eine religiös 
motivierte, etwa gleichaltrige türkeistämmigen Frau, die sich seither für den Unterricht der Mäd

chen einsetzt und eine neue Dynamik eingebracht hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

den Unterricht in der Al-Taqwa Moschee professionalisieren, und beispielsweise einheit
liche Bewertungskriterien für die Zeugnisvergabe einführen. Die Islamische Gemeinde 
setzt also auf eine »Verschulung« (Popp, 2010) des Unterrichts, indem sie zentrale Aspek
te des Unterrichtskonzepts der öffentlichen Schule als best-practice übernimmt und somit 
eine mimetische Isomorphie vollzieht (vgl. DiMaggio & Powell, 1991: 150–156). Diese ze
mentiert allerdings auch die Hierarchie zwischen Schüler*innen und Lehrer*innen, die 
nach Abdullah überwunden werden sollte. Zwar hat die Al-Taqwa Moschee ausreichend 
Lehrer*innen um alle Kinder und Jugendlichen zu unterrichten, diesen aber nach Been
digung des letzten Kurses Rollen und Möglichketen anzubieten, durch welche sie einge
bunden würden, stellt eine kaum lösbare Herausforderung dar. 

Für die einleitende Charakterisierung einer »typischen Moschee« hatte ich die »or
ganisationale Verfasstheit auf der Mesoebene« (Rückamp, 2021: 29) in den Blick genom
men, die maßgeblich organisationssoziologisch informiert war. Verschiedene Autor*in
nen verweisen darauf, dass Moscheen unter gleichen kontextuellen Bedingungen die 
gleichen Strukturmerkmale ausbilden (Schiffauer, 2010: 249; Rückamp, 2021), eine sog. 
»institutionelle Isomorphie« (DiMaggio & Powell, 1991). Schiffauer erkennt diese etwa 
in der Entwicklung des IGMG-Dachverbandes, da die Organisation »immer mehr einer 
katholischen Diözese zu ähneln begann« (Schiffauer, 2010: 249). Rückamp diagnostiziert 
in ihrer Studie Alltag in der Moschee. Eine Feldforschung jenseits von Integrationsfragen, dass 
Moscheen in Österreich und der Schweiz im Allgemeinen eine Angleichung vollziehen, 
da sie den gleichen Bedarfen und Herausforderungen begegnen müssen. Da der Fokus 
auf die Mesoebene der Organisation aber den Akteur*innen selbst lediglich eine schwa
che Stellung einräumt, tendiert der organisationssoziologische Blick – so meine ich – 
zur Vernachlässigung relevanter Begründungszusammenhänge und Referenzrahmen. 
Insbesondere die geringe Beachtung der Religion als Rechtfertigungsordnung in it’s own 
right führt in Alltag in der Moschee zu einer Überbetonung von Kultur und Ethnizität, etwa 
der dichotomen Einteilung in ethnische und multiethnische Moscheen, die letztlich als Orte 
der Konservierung einer wie auch immer gearteten religiösen Kultur der Herkunftslän
der stilisiert werden. Als solche trügen sie letztlich dazu bei, sprachliche und kulturelle 
Diversität in Österreich und der Schweiz (den Ländern der Feldforschung) aufrechtzu
erhalten (Rückamp, 2021: 353–354). Die Autorin schließt daraus, dass »der Islam nicht in 
der Aufnahmegesellschaft angekommen und integriert ist« (ebd.: 355), solange sich kein 
österreichischer oder Schweizer Islam herausgebildet habe. Dieser könne jedoch nur 
entstehen, »[…] wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen Ländern 
stattfindet« (ebd.). Die Lösung des von ihr identifizierten Problems sieht die Autorin 
– der organisationssoziologischen Perspektive entsprechend – in einer normativen 
Isomorphie, also der »Vereinheitlichung von Inhalten und Standards einer Profession« 
nach nationalen Maßstäben, wodurch »Moscheen ähnlich werden und ein lokal geprägter 
Islam« (ebd.) entstehen könne. Die inhaltliche Normierung des Moscheeunterrichts und 
das Ablegen von Herkunftssprache und -kultur als einzig gangbaren Weg zur Integra
tion des Islams in die europäischen Gesellschaften zu postulieren, erscheint jedoch 
angesichts der empirischen Realitäten eines zunehmend pluralistischen Europas als 
Aufruf nach Assimilation in eine als homogen imaginierte nationale Kultur. Entgegen 
derartiger Homogenisierungs- und Domestizierungsentwürfe wurde in diesem Kapitel 
gezeigt, dass Moscheen ihre Angebote mit überaus unterschiedlichen Ansätzen weiter

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 105 

entwickeln, und ihr Verständnis von Islam lehren, welches, auch wenn es auf Deutsch 
vermittelt und curricular arrangiert wird, nicht in einem politisch erwünschten libera
len Islam resultieren muss. Vielmehr zeigt sich, dass es ein Zusammenspiel spezifischer 
historischer Pfade, rezenter Entwicklungen und aktueller Möglichkeiten ist, das die 
jeweiligen Antworten der Moscheen auf die aktuellen Probleme der Zukunftsgestaltung 
maßgeblich prägt. Wenn in Alltag in der Moschee zuletzt gar suggeriert wird, dass es keine 
theologischen und religionsrechtlichen Debatten über die Situation von Muslim*innen 
in nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaften gebe (Rückamp, 2021: 355), erscheint 
mir das angesichts einschlägiger ethnologischer Studien auf einen bemerkenswerten 
weißen Fleck der organisationssoziologischen Perspektive hinzuweisen. Nicht nur wur
de bereits in den Darstellungen dieses Kapitels deutlich, dass das Islamverständnis eines 
Verbands oder einer Moscheegemeinde zumindest implizit auch ihr Handeln, wie bei
spielsweise die Organisation des Bildungswesens oder das Ob und Wie des öffentlichen 
Engagements beeinflusst. Derartige Auseinandersetzungen um eine »Neuinterpreta
tion des Islams« (Rückamp, 2021: 356) in Europa finden längst statt, wie etwa Werner 
Schiffauer (2010) aus der Binnenperspektive der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş, 
John Bowen (2010) für maghrebinische Muslim*innen in Frankreich oder Ayşe Almıla 
Akca (2020) für den türkisch geprägten Mainstream Islam in Deutschland aufgezeigt 
haben (vgl. Klapp, 2022). Wie aber verschiedene divergierende Islamverständnisse auf 
lokaler Ebene ausgehandelt und in Beziehung gesetzt werden und wie sich ihre jeweiligen 
Vertreter*innen gegenüber konkurrierenden Autoritäten positionieren, steht indes 
noch aus. Der Untersuchung dieser Positionierungen, die dich in Praktiken der Kritik 
und des Kompromisses manifestieren, widme ich mich dementsprechend im folgenden 
Kapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 

1. Diskurstraditionen und Autorität 

…ich komme aus einer religiösen Familie. Ich war sowohl in Diyanet-Moscheen, die zur 
türkischen Regierung gehören, Milli Görüş und auch bei den Süleymancıs. Ich habe von 
allen eigentlich immer etwas mitgenommen und kenne auch die Unterschiede in den 
Gemeinden und wie die Leute ticken. Und später bin ich dann bei ʿ Ilm e.V. gelandet, 
bei den Salafisten. […] Ich war überall so ein bisschen unterwegs und weiß, was die 
Leute von den anderen denken. Das ist interessant, wenn ich auf die Leute treffe und 
mir denke: Ja, du sagst grade, ›Wir sind die richtigen.‹ Wenn ich aber in einer anderen 
Gemeinde unterwegs bin, dann sind das die richtigen, ne!? Und irgendwie sehen die 
sich untereinander dann auch nicht so wirklich als richtige Muslime, ne, die anderen 
sind immer irgendwie auf dem falschen Weg (Melek, 30.04.2019). 

Melek ist eine türkeistämmige Frau Ende zwanzig, die als Sozialpädagogin in einem 
Jugendzentrum arbeitete und die ich über ihren Arbeitskollegen Adam, den Sohn von 
Onkel Ismail aus der Al-Taqwa Moschee, kennenlernte. Sie hatte selbst in der Diyanet- 
Moschee, welche ihre Eltern besuchen, Unterricht für die Mädchen erteilt und zugleich 
als Schülerin die Vorträge in einem salafistischen Verein besucht. Sie trug ihre langen 
schwarzen Haare offen und legte das Tuch nur innerhalb religiöser Kontexte an. Melek 
beschrieb, was in den oben dargelegten Entwicklungen der Milli Görüş-Moscheen und 
der Al-Taqwa Moschee bereits anklang: Akteur*innen im islamischen Feld setzen sich 
auf eine spezifische Art und Weise zu den Islamverständnissen und Traditionen anderer 
Akteur*innen in Beziehung und legitimieren oder delegitimieren diese. Derartige Posi
tionierungen sind maßgeblich von Deutungskämpfen um einen vermeintlich ›wahren‹ 
oder ›richtigen‹ Islam charakterisiert und können sich an glaubenspraktischen Aspek
ten wie der Ausübung des Gebets oder der Legitimität religiöser Feste entzünden. Sie 
betreffen gleichwohl immer die theologischen und islamrechtlichen Grundlagen reli
giösen Handelns wie den Stellenwert und den Umgang mit den Quellentexten, Aspekte 
der Glaubenspraxis (ʿibāda, türk. ibadet) oder der Glaubenslehre (ʿaqīda, türk. itikat), den 
Stellenwert von Vernunft und Wissen oder die Bindung an die Traditionen der vier gro
ßen Rechtsschulen (madhab, Pl. madāhib). Fragen nach dem ›wahren‹ Islam äußern sich 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

in den Moscheen, in Schulen oder im Internet zuvorderst als Fragen nach der korrekten 
Praxis, die sich maßgeblich an Geboten und Verboten orientiert. Daraus resultiert die 
individuelle Verantwortung jedes muslimischen Subjekts, sich Wissen über diese Regu
lierungen anzueignen und dieses reflektiert und kontrolliert im Alltag umzusetzen. Die 
Mehrheit der in Deutschland tätigen religiösen Autoritäten erhielt ihre Ausbildung in 
den muslimischen Herkunftsländern, wo die Religion durch die kollektive Praxis weit
aus mehr in das Gemeinwesen oder einzelne Gesellschaftsbereiche eingebettet und so
zial institutionalisiert ist als in Nordwesteuropa. Dort liegt die Verantwortung der Au
toritäten, Imame und Lehrenden nun darin, die im Heimatland erlernte Sprache reli
giöser Normen, Praktiken und der islamischen Ethik in neue Kontexte zu übertragen. 
Während konservative Prediger mit Nachdruck die Segregation der Geschlechter im All
tag einfordern, gehen Muslim*innen tagtäglich in gender-gemischten gesellschaftlichen 
Öffentlichkeiten ihrer Arbeit nach. Ebenso mag die islamische Rechtsliteratur mit detail
lierten Regeln zum islamischen Finanzwesen aufwarten, in Deutschland das islamische 
Zinsverbot einzuhalten ist, wie mir verschiedene Gesprächspartner versicherten, jedoch 
nahezu unmöglich. Lehrer*innen, Gelehrte, Imame, ablas und abis sowie die unzählige 
Menge sich im Netz äußernder Stimmen bieten eine kaum zu überblickende Vielzahl 
von Antworten, die sich jeweils in spezifischer Weise auf die Quellen des Islam bezie
hen: Koran und Sunna, d.h. die Tradition des Propheten und daraus abgeleiteten Gebote 
und Verbote. Die Prophetentradition ist in der Textgattung des Hadith festgehalten, die 
neben dem Koran die zweite Quelle der islamischen Normenlehre (fiqh, türk. fıkıh) dar
stellt (Pavlovitch, 2018).1 Die Prophetentradition (sunna, türk. sünnet) hat für sunnitische 
Muslim*innen normativen Charakter, denn dem Glauben nach hat Allah selbst im Koran 
gesagt: »Ihr habt ja im Gesandten Allahs ein schönes Vorbild (und zwar) für einen jeden, 
der auf Allah und den Jüngsten Tag hofft und Allahs viel gedenkt« (33/21). So ist zum Bei
spiel der konkrete Ablauf des Gebets nicht im Koran beschrieben und muss entsprechend 
dem Hadith, den Überlieferungen der Prophetentradition entnommen werden. Aus der 
großen Relevanz des Prinzips der imitatio prophetae (Chodkiewicz, 2019) resultiert für vie
le Muslim*innen das Bemühen um die Feststellung der Authentizität eines überlieferten 
Hadith, die nach unterschiedlichen Kriterien hinsichtlich seiner Verlässlichkeit bewer
tet wird.2 »Das Festhalten an der Offenbarung bedeutet«, so Werner Schiffauer, »weni

1 In den 6236 Versen des Koran sind lediglich 245 Verse enthalten, die rechtlichen Charakter auf
weisen (Mumisa, 2002: 159) und meist konkrete Fälle behandeln, die sich im Zeitraum der Offen
barung zugetragen haben (Kamali, 2008: 19). 

2 Zu diesem Zweck geht dem eigentlichen Inhalt der Überlieferung (matn) in dem jeweils entwe
der ein Ausspruch oder eine Tat des Propheten, oder seine Billigung oder Verwerfung der Taten 
Dritter dargestellt wird, immer die Kette seiner Überlieferer (isnād) voraus. Diese führt bis zu ei
nem der Gefährten (ṣaḥāba) des Propheten zurück, der Zeugenschaft über die jeweilige Handlung 
oder Aussage Muhammads ablegt, und dient der Hadithwissenschaft als ein Kriterium zur Beur
teilung eines Hadith. So kann ein isnād ›lückenlos‹ (musnad) auf den Propheten zurückgeführt wer
den, oder ist ›unvollständig‹ (mursal), ›unterbrochen‹ (munqaṭiʿ) oder ›rätselhaft‹ (muʿḍil) (Aerts, 
2018). Diese Kategorien können unter anderen wiederum den Stellenwert eines Hadith hinsicht
lich seiner Authentizität beeinflussen die in den drei zentralen Kategorien ṣaḥīḥ (glaubwürdig), 
ḥasan (gut) und ḍaʿīf (schwach), sowie zahlreichen weiteren Unterkategorien wiedergegeben wer
den. (Motzki, 2013: 7). Die zwei wichtigsten im 9. Jahrhundert n. Chr. kompilierten Hadithsamm

lungen werden nach ihrem Status und ihren Urhebern entsprechend Sahīh al-Buchārī (nach Mu

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 109 

ger die Übereinstimmung hinsichtlich einer bestimmten Wahrheit, als vielmehr die Ei
nigung auf einen bestimmten Weg der Wahrheitsfindung« (Schiffauer, 2010: 252). Man 
tastet sich an die Wahrheit über die Einholung von »potentiell fehlbaren und deshalb 
nicht bindenden Rechtsgutachten« (ebd.), den Fatwas, heran, die umgesetzt oder ver
worfen werden können. Da diese Praxis sowohl individuell als auch kollektiv angewandt 
wird, kommt es innerhalb der islamischen Gemeinschaft immer zur Bildung von Un
tergruppen, die bestimmte islamrechtliche Autoritäten respektieren und zu Rate ziehen 
und andere delegitimieren (ebd.). 

Die überwiegende Mehrheit der Muslim*innen weltweit orientiert sich an einer der 
zwei dominanten theologischen Schulen, der aschʿarītischen oder der māturīdischen, so
wie einer der vier sunnitischen Rechtsschulen (madhāhib, Sg. maḏhab).3 die Konventio
nen für umstrittene Details des rituellen und religiösen Lebens auf, indem sie sich auf 
Korpora kanonisierter Rechtsgutachten (fatāwā. Sg. fatwā) respektierter Rechtsgelehr
ter (fuqahāʾ, Sg. faqīh) der islamischen Jurisprudenz stützen (Cook, 2007). Autoritäten 
in Nordafrika (und dem historischen Andalusien) folgen überwiegend der malikitischen 
Rechtsschule, die nach dem Gelehrten Malik ibn Anas (gest. 795) benannt ist. Jene Mus
lim*innen die in den Territorien des ehemaligen Osmanischen Reiches leben, oder ih
re Herkunft dort verorten, folgen ebenso wie Gläubige in Indien der hanafitischen Tra
dition nach Abu Hanifa (gest. 767). Der Gründer der hanbalitischen Tradition, welche 
in Saudi-Arabien und Katar dominiert, ist Ahmad ibn Hanbal (gest. 855). Muhammad 
asch-Schafiʿi (gest. 829) schließlich, gab dem schafiitischen maḏhab, der in Zentral und 
Südostasien sowie in Teilen Ägyptens verbreitet ist, seinen Namen (Bowen, 2010: 64). 
Das Schema wird der empirischen Realität jedoch allenfalls ansatzweise gerecht, denn 
es existieren zahlreiche weitere Schulen sowohl innerhalb der sunnitischen als auch in 
der schiitischen Tradition. Der Ansatz dieser »hegemonialen Lehrtradition« (Akca, 2020: 
40) impliziert einen Sinn von Regelpluralismus, nach der Logik »wir machen das so, an
ders ist auch in Ordnung« (ebd.), und stellt gleichsam klare Regeln für spezifische De
tails auf, ohne die Rechtfertigung gleich mitzuliefern. Sie stellt quantitativ sowohl glo
bal als auch in der Bundesrepublik den »sunnitischen Mainstream« (ebd.), dar der in 
Deutschland wiederum von türkisch-hanafitischen Gläubigen dominiert wird. Zugleich 
sieht sich dieser Mainstream von verschiedenen Seiten der Kritik ausgesetzt. So werden 

hammad ibn Ismāʿil al-Buchari, gest. 870; ṣaḥīḥ, arab: authentisch) und Sahīh Muslim (nach Mus

lim ibn al-Haddschadsch, gest. ca. 875 n. Chr.). Koran und Sunna sind nun die zwei Quellen der 
Scharia auf deren Basis die islamische Jurisprudenz (uṣūl al-fiqh) religionsrechtliche Bestimmun

gen (aḥkām) ableitet und in Form von Gutachten (fatwā) zur Anwendung ausformuliert (ausführ
lich dazu Krawietz 2002). Während die gottesdienstlichen Handlungen (ʿibādāt), welche die Re
gelungen zwischen Allah und den Menschen betreffen, als festgelegt und unveränderlich gelten, 
sind die muʿāmalāt, welche den weitaus größeren Teil der Regularien umfassen und die Beziehun
gen des Menschen zu seinen Mitmenschen regulieren, prinzipiell flexibel. 

3 Die theologischen Schulen des sunnitischen Islam entstanden zwischen dem 9. Und 11. Jahrhun
dert n. Chr. und waren stark von der griechischen Philosophie beeinflusst. Sie wandten sich gegen 
einen strikten Literalismus wie ihn beispielsweise die hanbalitische Rechtsschule vertrat und ori
entierten sich in variierender Intensität am kalām (Rede, Gespräch, Debatte), der Begründung der 
eigenen Glaubenslehren mit rationalen Argumenten. Eine Debatte zwischen den Schulen bezieht 
sich beispielsweise auf die Attribute Gottes und ihr Verständnis als metaphorisch oder materiell 
(vgl. Cook, 2007b; Gharaibeh, 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Stimmen lauter, die neue und angemessenere Ansätze für ein Leben in der Minderhei
tenposition in Nordwesteuropa fordern wie zum Beispiel mehr Flexibilität im Umgang 
mit den Rechtsschulen (Bowen, 2010; Mahmood, 2004) oder die alleinige Orientierung 
an den ersten drei Generationen der Muslim*innen, den frommen Altvorderen (as-salaf 
aṣ-ṣāliḥ). 

»All diese Kritiken und Kämpfe können in die Narrative der Reinheit, Wahrheit, 
Monopolisierung von Lehrmeinungen und Aufklärung, welche die Moderne auszeich
nen, eingereiht werden, […]« (Akca, 2020: 253) und berühren insofern immer auch 
die Auseinandersetzung mit den theologischen Grundlagen, den Rang verschiedener 
Quellentexte und der Methodik, mit welcher Exegetinnen diese erschließen (ebd.). 
Dem folgend nimmt dieses Kapitel Talal Asads (1986) Konzept der discursive tradition als 
Ausgangspunkt, das die religiös motivierte Praxis mit dem textbasierten Theologischen 
Diskurs verschränkt und die spezifische Art und Weise der Bezugnahme auf die Quellen 
in den Fokus stellt: 

»…one should begin, as Muslims do, from the concept of a discursive tradition that in
cludes and relates itself to the founding texts of the Qur’an and the Hadith. Islam is nei
ther a distinctive social structure nor a heterogeneous collection of beliefs, artefacts, 
customs and morals. It’s a tradition« (Asad, 1986: 20).4 

Asad rückt also nicht nur den textbasierten Diskurs in den Fokus, sondern insbesonde
re dessen Aneignung und (Re-)Interpretation wodurch sich unweigerlich auch die ein
gangs von Melek implizierte Frage nach Deutungshoheit und islamischer Autorität stellt. 
Da Autorität grundsätzlich in ihrer Prozesshaftigkeit verstanden werden muss, spre
chen Sunier und Buskens (2022:2) in Anlehnung an Asad von Praktiken des authority- 
making. Autorität ist demnach »…a process of authentication, of attributing truth to re
ligious sources, persons and things by human beings in relation to the legitimacy of Is
lamic sources and rituals, triggered by societal, political and other circumstances and 
developments« (Sunier & Buskens, 2022: 2). Dieses authority-making drückt sich auf Sei
ten der Akteur*innen in argumentativen Praktiken der Kritik anderer und der Rechtfer
tigung eigener Positionen aus, für die sie auf unterschiedliche kommunikative Reper
toires zurückgreifen, die eigenen inhärenten Logiken folgen wie jene der mediatisierten 
öffentlichen Meinung, der Staatsbürgerlichkeit oder der Religion (vgl. Einleitung 2.2.). 
In Situationen des Konflikts oder der Infragestellung kann eine vorherrschende Recht
fertigungsordnung entweder bestätigt werden, beispielsweise wenn eine Praxis als ›is

4 Asad versteht Tradition nicht als stagnierendes Element, das eine rein konservierende und repe
titive Funktion hat, sondern als prozessuale Dynamik. Tradition besteht in diesem Sinne aus un
terschiedlichen Diskursen, welche die Gläubigen bezüglich korrekter Form und Sinn einer Praxis 
instruieren, die genau, weil sie sich etabliert haben, eine historische Dimension aufweisen. Neben 
diesem Bezug zur Vergangenheit, von der aus das jeweilige Wissen vermittelt wurde, bezieht sich 
ein Diskurs auch auf die Zukunft, wenn z.B. über die Bewahrung der Praxis nachgedacht wird. Aus
gangspunkt dafür ist die gegenwärtige Einbettung in weitere Praktiken, Institutionen und sozia
le Konditionen. Durch die Betonung dieser historischen Pfadabhängigkeit und der permanenten 
Neukonstruktion anhand diskursiver Auseinandersetzung liefert Asad einen wertvollen Beitrag 
zur Erklärung regionalspezifischer Diversität (Asad, 1986: 20). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 111 

lamisch‹ anerkannt wird. Oder eine Ordnung wird durch das Einbringen von Größen 
anderer Ordnungen in Frage gestellt, d.h. es wird Kritik geübt. Auch der Kompromiss 
zwischen den Ordnungen, also ein Zustand, in dem Größen verschiedener dieser Re
gimes synchron Geltung beanspruchen können, ist möglich (ebd.). Ich stelle im Folgen
den die jeweilige diskursive Tradition der von mir untersuchten Moscheen und des loka
len salafistischen Netzwerks dar und analysiere die Praktiken des authority-making der 
jeweiligen Akteure mit Fokus auf die argumentativen Positionierungen, d.h. die Kritik 
gegenüber anderen Autoritäten und Traditionen sowie die Rechtfertigung der eigenen 
Position. Da diese Dynamiken maßgeblich vor dem Hintergrund gesellschaftlicher und 
politischer Entwicklungen und technologischer Innovationen stattfinden, diskutiere ich 
abschließend die jeweiligen Positionierungen mit Hinblick auf die Orientierung an und 
Verortung in der postmigrantischen Gesellschaft. 

2. Auf den Schultern Abu Hanifas 

Mustafa Hodscha: Post-klassische Normfindung 

Nach dem Koran kommt die Sunna. Vor dem Analogieschluss der Gelehrtenkonsens. 
Das alles schauen wir uns an. Wenn dabei nichts herauskommt, kann man keine The
sen aus Koran und Sunna ableiten… sagt der Prophet. Jetzt gehst Du an einen Ort, wo 
keine anderen Muslime sind und es taucht ein Problem auf, dann sagt er auch: Schau 
in Allahs Buch! Wenn du die Antwort dort nicht findest, schaue die Sunna unseres Pro
pheten an. Wenn du die Antwort dort nicht findest, benutzt Du die eigene Meinung. 
Dort ist der Geburtsort der Rechtsschule […] Wir erfinden nichts! Der Islam ist sehr alt 
und wir haben Gelehrte, die wir fragen können, was wir nicht zu lösen imstande sind 
(Mustafa, 21.10.2019). 

Mustafa ist der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee, in deren Kontext wir auch die 
Gymnasiast*innen Zeynep und den Engin, Mustafas Hilfslehrer, kennengelernt hatten. 
Wenn der Imam beurteilen soll, ob eine Handlung islamisch legitim ist oder nicht, dann 
stützt er sich auf die oben beschriebene, überlieferte Methodik der Gelehrten, die im Fal
le der türkischen Imame in der Tradition Abu Hanifas und dessen hanafitischer Rechts
schule stehen. Mustafa ist demgemäß ein Beispiel für den oben beschriebenen sunniti
schen Mainstream. Er stellt sich mit seiner Referenz an das Alter des Islams und den gro
ßen Gelehrten, welche die Geschichte hervorgebracht habe – mit dem Motto Bernhard 
von Chartres – auf die »Schultern von Riesen […], um mehr und Entfernteres als diese 
sehen zu können – freilich nicht dank eigener scharfer Sehkraft oder Körpergröße, son
dern weil die Größe der Riesen uns emporhebt.« (Johannes von Salisbury, 1991[1159]).5 
Dies gebe auch dort, wo »keine anderen Muslime sind« ein hohes Maß an Sicherheit. 

Ein Beispiel, wie man nach dieser Gelehrtentradition im Hier und Jetzt verfährt, gab 
Mustafa, als wir eines Tages gemeinsam mit dem 18-jährigen Hilfslehrer Engin auf ein 

5 »Dicebat Bernardus Carnotensis nos esse quasi nanos gigantum umeris insidentes, ut possimus 
plura eis et remotiora videre, non utique proprii visus acumine, aut eminentia corporis, sed quia 
in altum subvehimur et extollimur magnitudine gigantea.« (Johannes von Salisbury, 1159: 46–50). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Gespräch im Café der Moschee saßen. Engin fragte seinen Hodscha, wie es sich denn mit 
der Organspende im Islam verhalte und ob diese erlaubt sei. Er hatte einige Tage zuvor 
einen Brief von der Krankenkasse erhalten, in dem er aufgefordert wurde, durch Mitfüh
ren eines Organspendeausweises seine Bereitschaft zu erklären, was ihn verunsichert 
hatte. Im Falle eines solchen Problems, das sich zur Zeit des Propheten nicht gestellt hät
te, gelte es also ein Urteil zu finden, wozu Mustafa vorgeht, wie oben erläutert: Als Erstes 
sind also Koran und Sunna, die ersten beiden Quellen islamischer Rechtsprechung zu 
konsultieren. Herrscht weiterhin Unklarheit über den Umgang mit einem spezifischen 
Problem, gilt es die Werke der Gelehrten der Rechtsschule hinzuzuziehen und nach et
waigen Abhandlungen zum Thema zu befragen. Wurde das Problem bereits ausreichend 
behandelt und durch einen Konsens (iǧmāʿ) der hanafitischen Gelehrten als Norm eta
bliert, kann er sich auf die Rechtsprechung berufen und diese übertragen (taqlīd, türk. 
taklit). Dies ist nach Mustafa für die Organspende der Fall, da es klar sei, dass man den 
lebendigen Körper nicht versehren und entsprechend auch etwa einem hirntoten Men
schen kein Organ entnehmen dürfe. Ist die Antwort für den konkreten Fall jedoch wei
terhin unbefriedigend, muss der Hodscha einen Analogieschluss (qiyās) vollziehen, d.h. 
die Logik der Rechtsprechung zum Thema auf die aktuelle Problemstellung übertragen. 
Hierzu, so Mustafa, ist auch die rationale eigene Meinung (raʾy) nötig. 

Wenn ein ›Reagenzglas-Baby‹ ausgetragen wird… das sind die neuen Probleme … und 
man muss dann sehen, warum die Religion dagegen ist. Wie kann das gelöst werden, 
wenn die Hadithe keine Lösung anbieten? Hypothetisch nach Abu Hanifa, … Zum Bei
spiel, wenn ein Mann auf natürliche Weise keine Kinder bekommt. Aber er geht zum 
›Kinderwunsch-Arzt‹ und der nimmt dir durch einen Eingriff das Sperma ab und kann 
es der Mutter einsetzen. Bis hierhin sagt der Islam nicht, dass das harām ist. Wenn der 
Arzt aber das Sperma des Mannes aufbewahrt, es ohne Eizelle an verschiedene Frau
en gibt und die Kinder dieser Frauen haben denselben Vater, dann besteht die Gefahr, 
dass die Kinder nach zwanzig Jahren heiraten. Hier greift die Religion ein. Wenn wir 
darüber keine Antwort geben können, gibt es einen Fatwa-Rat sowohl bei Milli Görüş 
wie auch bei Diyanet. Dort wird eine definitive Lösung gegeben. Man kann per E-Mail 
fragen und erhält die Antwort. (Mustafa, 21.10.2019). 

Mustafa Hodscha erläuterte hier die Systematik einer Rechtsfindung nach Logik der 
Rechtsschul-Tradition. Als klassisches Charakteristikum der Vorgehensweise galt 
jahrhundertelang die strikte Nachahmung (taqlīd, türk. taklit) und Übertragung von 
Gelehrtenmeinungen. Indes stellen die starke Rolle des Verstandes bei der selbstständi
gen Urteilsfindung sowie die Möglichkeit, als letzte Option einen Fatwa-Rat anzurufen, 
bereits einen innovativen Umgang mit der Tradition dar. Beiden Optionen liegt ein 
Verständnis zugrunde, demzufolge die ›Tore des iǧtihād‹ geöffnet sind. Iǧtihād (türk. 
ictihad) ist ein terminus technicus der islamischen Jurisprudenz und bedeutet in etwa 
›Anstrengung‹, ein eigenes Urteil in relativer Unabhängigkeit von der Tradition zu 
finden.6 

6 Der Begriff ist die Verkürzung von iǧtihād ar-raʾy (›Bemühung um ein eigenes Urteil‹; Hallaq, 1997: 
15) und meint eine von der Tradition relativ unabhängige und entsprechend flexiblere Auslegung 
von Koran und Hadith. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 113 

Noch Anfang der 1980er Jahre hielten die Rechtsgelehrten der IGMG an der Position 
fest, die ›Tore des iǧtihād‹ seien geschlossen und fixierten durch das Befolgen eines stren
gen taqlīd die Autorität der orthodoxen Gelehrtenschaft gegenüber den Gläubigen (De
bus 1984, zit. in Schiffauer, 2010: 231–232). Da sich diese Haltung jedoch für die produkti
ve Bewältigung von Problemstellungen in der europäischen Diaspora als wenig hilfreich 
erwiesen hatte, begab sich die in Deutschland geborene Führungsspitze der IGMG bald 
auf die Suche nach zufriedenstellenden Ansätzen.7 Hierzu befragte der Verband über 
die Jahre wechselnde Autoritäten: zumeist jene aus Ankara, die als die liberalsten gelten, 
mal jene der al-Azhar Universität in Kairo, die in der Mitte verortet werden, konservative 
Gelehrte aus Saudi Arabien spielten hingegen keine Rolle in der IGMG (Schiffauer, 2010: 
236). Zeitweilig orientierte man sich auch am European Council for Fatwa and Research 
(ECFR), der 1997 unter Vorsitz von al-Qaradawi in Dublin gegründet wurde, um Antwor
ten auf die Herausforderungen geben zu können, mit denen sich Muslim*innen in Eu
ropa konfrontiert sehen (Schiffauer, 2010: 233).8 Da Fatwas nach Zeit und Ort variieren 
und ein grundlegender Unterschied zwischen mehrheitlich muslimischen und anderen 
Ländern bestehe, sei ein fiqh al-aqalliyyāt (›Rechtsprechung der Minderheiten‹) nötig, der 
neue Lösungen für Probleme in modernen Gesellschaften suche, und also iǧtihād betrei
ben müsse (El-Wereny, 2016: 5–7). Das Unterfangen des Rates stieß allerdings innerhalb 
der traditionellen islamischen Gelehrtenschaft auf heftige Kritik, da mancher einen Plot 
zur Spaltung des Islam witterte (Bowen, 2010: 146).9 Die IGMG-Führung übernahm bald 

7 Die Auffassung, dass die kreative und adaptive Rechtsentwicklung ihr Ziel erreicht habe, setzte 
sich im zehnten Jahrhundert durch, da man aufgrund zunehmender Ausdifferenzierung um die 
Einheit des Islam fürchtete. Die Akteure der orthodoxen Position in der IGMG nahmen zwar wahr, 
dass sich insbesondere mit der Migration die Situation für Muslim*innen grundlegend verändert 
hatte, standen Änderungen (insbesondere Familie, Alltagsethik und politische Ordnung betref
fend) aber kämpferisch ablehnend gegenüber (Schiffauer, 2010: 232). Demgegenüber hatte sich 
unter zahlreichen muslimischen Akteur*innen aber bereits die neoorthodoxe Auffassung, man 
brauche einen iǧtihād für Europa, durchgesetzt. 

8 Yusuf Abdalluh al-Qaradawi wurde 1926 in Saft Turab, Ägypten geboren. Er studierte Koran- und 
Hadithwissenschaften, islamische Theologie und Philosophie an der Uṣūl ad-Dīn-Fakultät der 
al-Azhar Universität in Kairo. Die ersten Berührungspunkte zur Ideologie der Muslimbruderschaft 
hatte er bereits in der Schulzeit und 1942/43 trat er der Bewegung offiziell bei. Er begann früh da
mit, aktiv daʿwa (›Aufruf zum Islam‹) zu betreiben und übernahm im Alter von 14 Jahren erstmals 
die Rolle des Predigers. Als Mitglied der Muslimbruderschaft bereiste er später verschiedene Län
der der arabischen Welt. Im Auftrag der al-Azhar verfasste al-Qaradawi schließlich sein erstes und 
zugleich berühmtestes Buch Erlaubtes und Verbotenes im Islam (al-ḥalāl wa-l-ḥarām fī al-islām), das 
erstmals 1960 publiziert wurde und in 30 Auflagen und zahlreichen Sprachen erschien (Die deut
sche Übertragung stammt von Ahmad von Denffer) (vgl. Qaraḍāwī, 1989). Seit er 1961 in Katar die 
Leitung des Instituts für Islamische Studien (al-maʿhad ad-dīnī aṯ-ṯānawī) übernahm, baute er sei
nen Einfluss insbesondere durch Fernsehauftritte bei Qatar TV und Al-Jazeera zunehmend aus (El- 
Wereny, 2016: 4–5). 

9 Während beispielsweise die Islamwissenschaftlerin Rita Breuer den Rat als Propagandaorgan der 
Muslimbruderschaft zur »gezielten Beeinflussung in Deutschland und Europa lebender Muslime« 
(Breuer, 02.05.2019) skizziert, schreiben andere ihm eine wichtige Rolle in der Förderung der Ver
einbarkeit von europäischen Rechtsordnungen mit islamischem Recht zu (Bowen, 2010: 143–149) 
und sehen eine Tendenz zu Gunsten größerer Geschlechtergleichheit sowie grundsätzlich größe
rer Nachgiebigkeit in Rechtsfragen. Während orthodoxe Geistliche noch eine Rückkehr aus der 
Fremde forderten (ebd.), orientiert sich der ECFR am dauerhaften Verbleib von Muslim*innen in 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

das Prinzip des Fatwa-Rates, den Imame wie Mustafa zwecks Ersuchen eines Rechtsgut
achtens per E-Mail konsultieren können und deren Methode Muhammed Suiçmez (2017: 
Abs. 4) als »kollektiven Idschtihad« bezeichnet. Der Rat orientiert sich derweil wieder an 
den Autoritäten der Ankaraner Schule und bleibt somit letztlich der türkisch-hanafiti
schen Tradition treu. 

Akzeptanz und Abgrenzung 

Die Hodschas der von mir besuchten türkischen Moscheen wurden ausnahmslos an den 
staatlichen İmam-Hatip-Schulen in der Türkei ausgebildet. Sofern sie sich selbst um ein 
Urteil bemühen, tun sie dies zwar exklusiv nach der Methodik der hanafitischen Rechts
schule, grenzen sich gleichwohl nicht von den anderen Schulen ab, sondern betonen, 
wie Mustafa, die prinzipielle Einheit der Gelehrtentradition: »Der Unterschied zwischen 
den Konfessionen ist nicht wie bei den Christen, wo die katholische Frau bis vor kurzem 
nicht den evangelischen Mann heiraten konnte. Es gibt keine Kluft zwischen den Schu
len« (Mustafa, 21.10.2019). Lediglich von einer Gruppe im Feldforschungsort distanziert 
der türkische Imam sich explizit: den Salafis. 

Oh ja, sie kamen und haben sich in der Nähe getroffen. Aber sie sind uninteressant, 
überhaupt kein gutes Beispiel. Das ist kein Islam… also ihre Fehler werden nicht vom Is
lam verursacht. Sie warten etwas länger im Gebet… aber die Religion befiehlt das nicht. 
Ihr Lebensstil ist definitiv nichts, was der Islam vorschreibt. Ein Beispiel: Natürlich kann 
ich den Bart lang wachsen lassen, aber das ist nicht die Sunna des Propheten. Sie drän
gen es auf. Aber guck Dir unseren Propheten an! Er ist auf einem Kamel geritten! Die 
reiten nicht auf einem Kamel. Sie sind arbeitslos und fahren trotzdem ein super Auto 
(ebd.). 

Mustafa distanziert sich scharf von den Salafis, denen er erstens ungerechtfertigte Über
treibung in der Religion vorwirft, da sie etwas zur Sunna des Propheten erklären, was 
nicht vorgeschrieben sei. Darüber hinaus kritisiert er implizit, dass jene den deutschen 
Sozialstaat ausnutzen würden, wenn sie sich etwa vom Arbeitslosengeld einen PKW fi
nanzieren. 

So wie Mustafa zählen auch die Imame der anderen IGMG-Moscheen zu den Ver
tretern der historisch wie quantitativ hegemonialen Rechtstradition und halten an jener 
Systematik fest, die sie in der Türkei erlernt haben. Diese Hodschas sind türkisch so
zialisiert und politisiert und vermitteln ihren Islam in Deutschland an ein nahezu aus
schließlich türkischsprachiges Publikum, in welchem – zumindest unter den Jüngeren – 
die Sprachkompetenzen allmählich zu schwinden beginnen. Zugleich bleibt das Islam
verständnis maßgeblich türkisch-nationalistisch eingefärbt, indem die Glorifizierung 
des Osmanischen Reiches und die Größe der Türkischen Republik in den IGMG-Mo
scheen in bildlichen Darstellungen, Flaggen und Musik beschworen wird. Gleichwohl 
stehen diese Hodschas anderen Rechtsschulen offen und wohlwollend gegenüber und 

Europa und argumentiert in einer Resolution, dass die nationale Gesetzgebung respektiert wer
den müsse (Caeiro, 2003: 436). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 115 

betonen, dass es keine Unterschiede zwischen den Traditionen gebe. Lediglich die Sa
lafis, denen sie die Übertreibung islamischer Normen vorwerfen, stellen hier eine Aus
nahme dar und werden von meinem Gesprächspartner scharf kritisiert. Während auch 
die marokkanischen Muslim*innen in der Regel einer Rechtsschule – in diesem Falle der 
malikitischen – folgen, pflegen die Autoritäten der Al-Taqwa Moschee eine andere Dis
kurstradition, die ich in ihren Abgrenzungen und integrativen Potentialen im Folgenden 
analysieren werde. 

3. Ein Baum mit vielen Ästen – normative Offenheit in der Al-Taqwa Moschee 

Scheikh Abdellatif: Jenseits der Rechtsschulen 

Im Vergleich zur theologisch-normativen Verortung der Autorität der Sultan Mehmet 
Moschee stellte es mich vor eine deutlich größere Herausforderung, die Diskurstradition 
der Al-Taqwa Moschee zu skizzieren. Dies insbesondere, da über den Ansatz des Scheikh 
Abdellatif hinaus auch weitere Autoritäten Positionen vertreten, deren Koexistenz inner
halb derselben Gemeinschaft manchen Autoren als eher unwahrscheinlich gilt, wie etwa 
prinzipienorientierte Ansätze oder die Orientierung an salafistischen Scheikhs (vgl. Bo
wen, 2010: 66). Ein zentrales Motiv der Selbstverortung der Gemeinde, das bereits in Ka
pitel II. 4 benannt wurde, ist die Unterscheidung in einen Islam Allahs, den man selbst 
zu praktizieren beansprucht, und einen abzulehnenden Kultur-Islam der anderen. Die
se Differenzierung ist bereits im Gründungsnarrativ der Moschee angelegt. Sie äußert 
sich in der Absage an marokkanische Nationalsymbole wie Flaggen und Bilder des Kö
nigs ebenso wie in der Ablehnung der mystischen Traditionen des Sufismus. Diese anti- 
nationalistischen und dekulturierenden Tendenzen gehen mit einer spezifischen Hand
habung der traditionellen Gelehrsamkeit einher, wie Scheikh Abdellatif mir erklärte: 

Wenn du nach Verschiedenheiten [unter den vier Rechtsschulen] suchst, findest du 
nichts. Also man kann sagen, mach das oder das. […] Die Rechtsschulen sagen nicht 
das ist falsch und das ist falsch. Es ist ok. Wenn du den Stamm kaputt machst, existiert 
der Baum nicht mehr. Dann kommen die Zweige, dann kommen die Blätter. Das sind 
die Feinheiten, in denen es Streit gibt. Ich kann also von jedem Gelehrten akzeptieren, 
weil es keinen Streit gibt, der den Stamm betrifft. Das, was damals funktioniert hat, 
kannst du heute nicht abschaffen. (Abdellatif, 27.01.2019; Anm. d. Verf.). 

Grundsätzlich gilt für den Islam in Marokko, dem Maghreb wie im gesamten Westafri
kanischen Raum die Dominanz der malikitischen Rechtsschule, die auf den um 710 in 
Medina geborenen Rechtsgelehrten Abu Abdallah Malik ibn Anas al-Asbahi (gest. 795 
ebenda) zurückgeht.Die malikitische Schule billigt der freien Meinungsfindung mehr 
Spielraum zu als andere Rechtsschulen (Goldziher, 1890: 216), und gilt als integraler 
Bestandteil der islamischen Tradition Marokkos, von welcher sich die Gemeinde ab
grenzt. Anstatt sich nun wie die türkischen oder traditionellen marokkanischen Imame 
auf die Schultern eines Riesen zu setzen, d.h. einer Schule zu folgen, stellt Abdellatif 
sich auf ein Fundament, das alle vier Schulen gleichermaßen integriert. Saba Mahmood 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

hatte diesen Ansatz bereits Mitte der 1990er in Ägypten beobachtet: »This doctrinal 
pluralism illustrates the ›post madhhab‹ character of modern religiosity that has been 
glossed as talfīq, namely an increasing flexibility displayed towards one’s fidelity to a 
maddhab in twentieth-century Islam.« (Mahmood, 2004: 81).10 Dass die Moschee nicht 
nur für die Mehrheit malikitisch geprägter Gläubiger aus dem Maghreb, sondern auch 
für türkeistämmige Hanafiten und vereinzelt auch der Salafiyya Nahestehende attraktiv 
ist, führt Abdellatif – neben der Verwendung der deutschen Sprache – auf diese dog
matische Offenheit zurück. Zu deren methodischer Umsetzung seien Gelehrte, die in 
einer einzigen Rechtstradition ausgebildet wurden, in der Regel aber kaum befähigt, 
wie Ahmad Lahbabi, der Direktor des Religionsunterrichts, erläutert. 

Ahmad Lahbabi: Schaden abwenden 

Es gibt Imame, die den Koran auswendig gelernt haben und sich ein bisschen mit Ha
dithen und Sunna auskennen. Das Nötigste haben. Da kommen viele aus der Türkei 
etc., die predigen und ein paar Fragen beantworten können. Aber es gibt auch Ima

me, die kennen sich aus. Zum Beispiel sagt er, die Rechtsschule von ibn Hanbal sagt 
das, Ibn Malik das und Schafiʿi das. Der kann das, er hat das gelernt. Andere wissen 
nur was Maliki sagt, weil er aus Marokko kommt. […]. Es gibt eine islamische Wissen

schaft, die heißt ʿ ilm al-maqāṣid. Das sind die Ziele der Scharia. Maqāṣid sagt, wenn das 
Ziel des Menschen Zufriedenheit ist, aber diese eine Sache zu dieser Zeit und an die
sem Ort zu Schaden führt, dann soll das nicht erlaubt werden, denn es stimmt dann 
nicht mehr mit dem Ziel überein. Es gibt auch eine Wissenschaft, die heißt fiqh al-mu
qāran. Vergleichende Rechtswissenschaft. Das heißt, du kannst vergleichen (Ahmad 
Lahbabi, 26.03.2019). 

Neben der vergleichenden Jurisprudenz spricht Lahbabi der zeitgenössischen Adaption 
des klassischen rechtstheoretischen Paradigmas der maqāṣid aš-šarīʿa (›Zwecke der Scha
ria‹) eine besondere Bedeutung für die Aushandlung und Anwendung religionsrechtli
cher Normen im nicht-muslimischen gesellschaftlichen Alltag zu. Dieses Konzept fragt 
nach den intendierten Zwecken hinter den offenbarten religiösen Normen und trans
feriert deren autoritativen Charakter dadurch auf eine abstraktere Ebene, die zugleich 
kontextabhängig eine größere Flexibilität zulässt. Der übergeordnete Sinn des maqāṣid 
aš-šarīʿa-Ansatzes besteht im Allgemeinen darin, »…den Menschen Nutzen zu bringen 
(ǧalb al-maṣāliḥ) und Schaden von ihnen abzuwenden (darʿ al-mafāsid)« (Bassiouni, 2014: 
146).11 Ahmad Lahbabi, der als Schulsozialarbeiter an einem Berufskolleg arbeitet, ar

10 Talfīq bedeutet in etwa ›zusammensetzen‹ und wurde als methodischer Ansatz in der Moderne 
insbesondere von Muhammad Abduh (gest. 1905) und Rashid Rida (gest. 1935) vertreten, um das 
islamische Recht zu reformieren. Iḫtilāf (Meinungsverschiedenheit) galt in diesem Zusammen

hang als Quelle intellektuellen Reichtums und die zum Wohle der Gemeinschaft nutzbar gemacht 
werden sollte. (Esposito, 2003). 

11 Die Suche nach einer rationalen Begründung islamischer Offenbarungsnormen und ihrer Inten
tionen treibt islamische Gelehrte bereits seit dem frühen Mittelalter um. Während die erstmalige 
Verwendung des Begriffs maqāṣid at-Tirmidhi zugeschrieben (gest. 908) wird, schickte al-Dschu
wayni (gest. 1085) sich an, die den Normen zugrunde liegenden Zwecke (maqāṣid) erstmals zu ka
tegorisieren, um zu einer Systematisierung zu gelangen, denn es seien die Zwecke, denen autori

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 117 

gumentierte demgemäß, dass er nichts davon halte, wenn etwa Frauen mit Verweis auf 
das islamische Recht die Berufstätigkeit verweigert werde, wie der ein oder andere in 
der Moschee es vertrete. Diese Norm, die dort dem Schutz der Frauen diene, wo »sys
temische Unsicherheitsbedingungen« (Bassiouni, 2014: 178) selbigen nicht garantieren 
könne, sei da obsolet, wo der Zweck der Sicherheit auch auf dem Arbeitsweg und am 
Arbeitsplatz garantiert sei. Darüber hinaus gereiche die gesellschaftliche Exklusion ei
nerseits den Muslim*innen zum Nachteil und andererseits verschaffe sie dem Islam ein 
negatives Image.12 

Das bereits im Mittelalter unter Gelehrten diskutierte Prinzip wurde Mitte des 20. 
Jahrhunderts insbesondere von Yusuf al-Qaradawi wieder aufgegriffen, kritisiert und 
erweitert. Al-Qaradawi betonte die Dringlichkeit, solche maqāṣid einzubeziehen, die sich 
nicht allein auf das Individuum beziehen, sondern auch auf die gesellschaftliche Ebe
ne des Gemeinwohls (al-maṣlaḥa al-ʿāmma) (Bowen, 2010: 83).13 Mit diesem Konzept tre

tativer Charakter zukomme und nicht die Normen selbst (Bassiouni, 2014: 146–147). In Anlehnung 
an die Systematik al-Dschuwaynis erarbeitete dessen berühmter Schüler Abu Hamid al-Ghazali 
(gest. 1111) seine Rechtstheorie aus und unterschied in jenseitige Zwecke und diesseitige Zwecke. 
Für das Diesseits entwickelte al-Ghazali gewissermaßen eine Strukturtheorie des universalen Ge
meinwohls deren Verwirklichung der weltliche Zweck der Scharia ist (ebd.: 150–161). Al-Ghazalis 
Modell der maqāṣid aš-šarīʿa ist bis heute bedeutsam und wurde im vierzehnten Jahrhundert von 
den im andalusischen Granada wirkenden Gelehrten Abu Ishaq Ibrahim Ibn Musa asch-Schatibi 
(gest. 1388/790) auf ein methodisches Fundament gestellt (ebd.: 162). Zwar übernahm asch-Scha
tibi die zentralen Gedanken über den universalen und empirisch nachweisbaren Charakter und 
die hierarchische Kategorisierung in notwendige (ḍarūriyāt), erforderliche (ḥāǧiyāt) und verbes
sernde (taḥsīniyāt) Güter von al-Ghazali, ging aber nicht von der Trennung der zu schützenden und 
der Schutz gewährenden Güter aus, sondern integriert die Kategorien. Ferner definiert er den Be
griff des Guts (maṣlaḥa) als Universalie, die durch seine Objektivität zu einem rational erkennbaren 
Konzept werde (Kamali, 2008: 34). Die Berücksichtigung der maqāṣid implizierte, dass die Normen 
der zwischenmenschlichen Beziehungen weder zum Selbstzweck noch um des reinen Gehorsams 
willen erlassen wurden, sondern zur Verwirklichung konkreter Zwecke (Bassiouni, 2014: 146). Der 
Zweck beantwortet letztlich die Frage, warum eine Norm überhaupt existiert und »symbolisiert 
also die ratio legis, ihren Existenzgrund. […] Es geht somit nicht primär darum, dem Wortlaut einer 
Norm zu folgen, sondern diesen im Rahmen der dahinter liegenden Absicht zu verstehen. Dies be
deutet anders ausgedrückt, dass eine Norm nur so lange Legitimität bzw. normative Geltungskraft 
besitzt, wie sie ihren Zweck erfüllt.« (Ebd.: 175). 

12 Bassiouni zieht zur Veranschaulichung jene Norm aus der Sunna heran, die es Frauen untersagt, 
längere Reisen ohne die Begleitung eines maḥram zu unternehmen (Bassiouni, 2014, 177–179). Die
ser Begriff bezeichnet einen näheren männlichen Verwandten, dem es aufgrund seines Verwandt
schaftsverhältnisses (Vater, Bruder, Onkel) zu der betreffenden Frau verboten (ḥarām) ist, eine Hei
ratsbeziehung zu dieser einzugehen. Als Zweck identifiziert Abu Bakr Ibn al-ʿArabi (gest. 1148) den 
Schutz der Frau vor sexueller Belästigung und allen Formen von Angriffen (ebd.: 177). Als Beweis 
zieht er einen Ausspruch des Propheten heran, der besagt, dass eine Zeit kommen werde, in der 
Muslim*innen so sicher seien, dass es einer Frau möglich sein werde, furchtlos von Irak bis Mekka 
zu reisen (ebd.). Bassiouni (2014: 178) schließt daraus, dass der Anwendungsbereich der Norm sich 
auf ein systemisches Sicherheitsrisiko für Frauen bezieht und ergo bei einem Wegfall des Risikos – 
beispielsweise durch moderne Reisebedingungen mit Bus, Bahn und Flugzeug – die Legitimation 
verliere (ebd.: 178). 

13 Bowen (2010: 83) übersetzt den Begriff als öffentliches Interesse (public interest), Zillinger (2017: 
42) als Gemeinwohl (common good). Beide betonen die Bedeutung des Konzepts in der Imagination 
einer transnationalen islamischen Öffentlichkeit. Zu den maqāṣid des öffentlchen Gemeinwohls 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ten die Dimensionen der Öffentlichkeit und der geteilten Verantwortung in den Vor
dergrund, die insbesondere im Kontext der Minderheitensituation, in welcher der Is
lam umkämpfter Gegenstand des öffentlichen Interesses ist, von Bedeutung sind. Bowen 
(2010: 13) sieht die zweckorientierte Rechtstheorie als »…particularly useful to Muslims 
caught in the twin dilemmas of religious accountability and secularist acceptability«, also 
zur Herstellung von Kompromissen zwischen den Rechtfertigungsordnungen der Reli
gion und der säkularen Bürgergesellschaft. Während Bowen dem maqāṣid-Ansatz in sei
ner Forschung in islamischen Bildungsräumen in Frankreich eine überaus große Bedeu
tung zumisst, wurde er im Rahmen meiner Forschung neben Ahmad Lahbabi lediglich 
noch von Mohammed Mutlu, dem Religionslehrer des Gymnasiums und dem Konverti
ten und Salafi Abdurrashid als richtungsweisend betont. 

Dr. Abdullah: So, wie es im Koran steht! 

Neben dem Scheikh war insbesondere Dr. Abdullah als eine weitere religiöse Autorität 
in der Moschee wahrzunehmen. Der Sohn türkischer Eltern war in der benachbarten 
DİTİB-Moschee aufgewachsen und setzte sich bereits im Jugendalter intensiv mit theo
logischer Literatur auseinander, woraus eine zunehmend kritische Reflexion der dort 
gepflegten Ritualpraxis resultierte. Den wichtigsten Anstoß hierzu leistete das Buch Das 
Gebet des Propheten14 des Hadithgelehrten Muhammad Nasir ad-Din al-Albani, der als 
eine zentrale Orientierungsfigur des zeitgenössischen quietistischen Salafismus gilt. 
Al-Albanis Werk konkretisierte die lange Zeit wahrgenommene diffuse Unzufriedenheit 
gegenüber der spezifischen Art des Gebets in türkischen Moscheen, die er als hektisch 
und wenig spirituell wahrnahm. Er kehrte also den türkeistämmigen Moscheegemein
den den Rücken, fand aber 2002 den Weg zu Abdellatif in die Al-Taqwa Moschee, wo 
er die nächsten fünf Jahre passiver Gast war. Dort erlangte er neben seiner Frömmig
keit auch aufgrund seiner Ambitionen als angehender Mediziner bald den Respekt 
der Honoratioren. Derweil sei er aufgrund der Hinwendung zum arabisch geprägten 
Islam seitens der türkischen Community auch mit Vorwürfen des Extremismus oder 
Salafismus konfrontiert gewesen. Beide Begriffe lehnt er strikt ab und erklärt sich 
diesbezüglich: 

Früher konnte ich sagen, ja, ich bin ein Fundamentalist. Aber im wahrsten Sinne des 
Wortes. Ich glaube an die Fundamente meiner Religion und versuche, sie so zu verste
hen und zu leben. Ich mache jetzt keine Religion so nach Kultur, so wie meine Eltern 

gehören al-Qaradawi zufolge »…vor allem Gerechtigkeit (ʿadl) bzw. Fairness (qisṭ), Brüderlichkeit 
(iḫā‹), gesellschaftliche Solidarität (takāful), Freiheit (ḥuriyya) und Würde (karāma).« (Bassiouni, 
2014: 217). 

14 Al-Albanis Werk Das Gebet des Propheten, beschrieben vom Anfang (Takbiir) bis zum Ende (Tasliim) 
(2010), als ob du es sehen würdest. wurde mehrfach neu aufgelegt und ist in deutscher Sprache in 
mindestens zwei Ausgaben erschienen. Eine davon wurde vom Verlag Einladung zum Paradies 
(EZP) herausgegeben, dem Publikationsorgan des gleichnamigen salafistischen Vereins, dessen 
Vorstandsvorsitzende unter anderem Sven Lau und der in Braunschweig ansässige Muhammad 
Çiftçi auch bekannt als Abu Anas waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 119 

das hatten. Nein! So wie es im Koran steht und wie es der Prophet vorgelebt hat. Ich bin 
ein Fundamentalist, dazu stehe ich. Aber ich bin kein Fanatiker! (Abdullah, 09.12.2018). 

Die Abwendung vom Kulturislam der Eltern und der Wunsch nach einem reflektierten, 
bewussten Zugang zur Religion ist charakteristisch für eine Suchbewegung der zwei
ten, in Deutschland geborenen Generation von Muslim*innen, in deren Zusammenhang 
auch das Aufblühen des zeitgenössischen Salafismus steht. Dr. Abdullahs Berührungs
punkte mit der Bewegung gingen maßgeblich auf den Kontakt zu einem Studienfreund 
Marcel Krass zurück,15 einen deutschen Konvertiten, der um die Jahrtausendwende im 
salafistischen Islamischen Zentrum Münster aktiv war und später als Internet-Prediger mit 
intellektuellem Gestus Bekanntheit erlangen sollte.16 Abdullah war etwa involviert als ei
nige junge Brüder in der Al-Taqwa Moschee 2008 einen Raum für ein deutschsprachiges 
Unterrichtsprogramm anmieteten. Dieser Raum wurde schnell von den Salafis in der 
Gruppe vereinnahmt und durch die Gründung eines eigenen Vereins von der Moschee 
abgespalten. Abdullah jedoch blieb der Moschee treu. Auf seine Initiative hin hatte man 
im Jahr 2014 wiederum die Prediger Marcel Krass und den damals noch der Salafiyya 
zugerechneten Abduladhim Kamouss eigeladen, woraufhin die Moschee einer Überprü
fung durch den Verfassungsschutz unterzogen wurde. Die lokalen Madkhali-Salafis er
hielten aufgrund ihres provokativen Auftretens in der Moschee im selben Jahr Hausver
bot. Dr. Abdullahs Beziehung zur Salafiyya war also wechselhaft, da er sich vom Großteil 
der Szene distanzierte, vielen Positionen des salafistischen Mainstreams aber weiter
hin nahestand. Seine Beziehung zum Rechtsschul-Islam war nicht von einer Opposition 
gekennzeichnet, wie sie bisweilen als Charakteristikum der Salafiyya aufgeführt wird 
(Dziri, 2014: 132; Roy, 2006: 254–255), sondern von rationaler Abwägung. Er gestand et
wa, dass er in vielen kleinen Dingen die Prägung durch die hanafitische Schule nicht 

15 Der etwa Mitte Vierzig jährige Marcel Krass ist nach eigenen Aussagen etwa 1995 zum Islam kon
vertiert (Klevesath et al. 2021: 45). Seine Mutter sei praktizierende Katholikin gewesen, über seine 
eigene Überzeugung vor der Konversion ist jedoch wenig bekannt. Nach dem Gymnasium habe er 
einen Abschluss als Diplom-Ingenieur gemacht und anschließend am Berthold-Brecht Berufskol
leg in Duisburg gearbeitet, diese Beschäftigung jedoch wegen seiner Kontakte zur islamistischen 
Szene verloren (ebd.). Der bisweilen als »Top-Salafist« (Mahrholz, 07.01.2018) gehandelte Krass 
bietet seit einigen Jahren unter dem Label »IME-Reisen« Pilgerreisen nach Mekka und Medina an. 
Für die Durchführung der Reisen zeichnet sich, wie Klevesath et al. (2021: 46) betonen, dasselbe 
Unternehmen (LAME gUG), das auch hinter den Reiseangeboten Pierre Vogels steht. Seit dem Um

zug nach Hannover im Jahr 2017 ist er als Vorstandsmitglied der »Föderal Islamischen Union« (FIU) 
aktiv. Die möchte laut Charta »gegenüber dem Staat, aber auch gegenüber anderen Teilen der Ge
sellschaft – als Sprachrohr für die Muslime fungieren und dafür Sorge tragen, dass ihre staatlich 
garantierten Rechte auch in Zukunft erhalten bleiben« (Föderal Islamische Union, o.J.). Klevesath 
et al. nehmen an, dass die Umsetzung dieses Ziels zuvorderst durch »verwaltungs- und verfas
sungsrechtlichen Verfahren angestrebt« (2021: 46) wird, weshalb Arndt Emmerich (2023) ihn auch 
als Wegbereiter eines ›legalistischen Salafismus‹ versteht. Krass gilt mit seinen über 100 Videobei
trägen auf YouTube als ›Internet-Prediger‹, der sich insbesondere durch das Auftreten in Hemd und 
Jackett und seine ruhige sachliche Art den Anschein akademischer Seriosität gibt und sich somit 
von anderen salafistischen Internet-Predigern unterscheidet (Klevesath et al. 2021: 47–48). 

16 Das Islamische Zentrum Münster wurde Ende der 1990er vom Ägyptischen Dschihad-Ideologen 
Usama Ayoub gegründet und wegen Verbindungen zu einem der Attentäter des 11. September im 
Jahr 2004 geschlossen. (Vgl. FN 22). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

mehr werde ablegen können. So esse er beispielsweise keine Meeresfrüchte, die bei den 
Malikis erlaubt, bei den Hanafis aber verboten sind. Eine weitere Praxis, die ich ledig
lich bei älteren türkeistämmigen Herren in der Milli Görüş Moschee beobachten konnte, 
ist das Tragen von undurchlässigen Ledersocken, die es erlauben, den durch die rituelle 
Waschung vor dem Gebet hergestellten Reinheitszustand zu bewahren bzw. durch ein 
Streichen mit der Hand über die Fußbekleidung gewissermaßen zu reaktivieren. 

Die anderen Rechtsschulen sagen, dass normale Socken reichen. Der Beweis der Ge
lehrten ist eine Überlieferung von den ṣaḥāba. Die ṣaḥāba hatten nach langen Reisen 
wunde Füße und haben sie umwickelt und darüber die Waschung gemacht. Und dann 
sagen die Gelehrten, also wenn die das damals so gemacht haben, da sind Socken von 
heute super. Die hanafitische Rechtsschule akzeptiert das nicht. Ich akzeptiere es. Es 
ist gültig. Aber ich würde Ledersocken bevorzugen (Abdullah, 09.12.2018). 

Abdullah sah das strikte Befolgen einer Schule aber, wie auch der Scheikh und Direktor 
Lahbabi als nicht mehr zeitgemäß an. Insbesondere wenn man die Beweisführung der 
Gelehrten nicht nachvollziehen könne, sei diese Identifikation weitestgehend sinnlos, es 
sei denn, man eigne sich durch Eigenstudium den Argumentationsgang eines jeweiligen 
Gelehrten an. Dieses Prinzip sei jedoch im Alltag kaum praktikabel, weshalb es verläss
liche und ansprechbare Autoritäten brauche. 

Ich gehöre der Rechtsschule an, deren entsprechenden Sheikh ich befrage. Das heißt 
ich komme hier hin [in die Al-Taqwa Moschee]. Ich stelle Abdellatif eine Frage. Er 
antwortet mir. Er bringt mir die Beweisführung. Das ist meine Rechtsschule im Alltag. 
Was nutzt es mir, wenn ich sage, ich bin klassischerweise türkisch-hanafitisch. Im 
Grunde genommen geht es ja da um Details. Und deshalb haben wir die Bücher auch 
nicht im Unterricht. […] Ich gehöre nicht zu denjenigen, die sagen, ich brauche keine 
Rechtsschule, der Prophet hatte das auch nicht. Das ist Schwachsinn! Natürlich ist 
diese Religion einfach, aber eine Systematik ist da drin. Und wir sprechen hier von 
großen Rechtsgelehrten. Wir können nicht mal deren Fingernagel sein. So viel Wissen 
hatten diese Leute. Und Allah s.w.t. hat diese Religion systematisiert. Aber ich gehöre 
nicht zu den Fanatikern, die sagen das ist der Islam (Abdullah, 09.12.2018; Anm. d. 
Verf.). 

Auch Abdullahs Islamverständnis war von einer normativen Flexibilität gekennzeichnet. 
Er nannte einen Gelehrten der Salafiyya als seinen wichtigsten Einfluss, und richtet vie
le Alltagspraktiken nach wie vor an der hanafitischen Rechtsschule aus. Letztlich folgte 
Abdullah aber seinem Scheikh und dessen post-Rechtsschul-Ansatz, da dieser für die 
Lösung von Problemstellungen, die sich im Kontext der pluralen postmigrantischen Ge
sellschaft für Muslim*innen ergeben, deutlich sinnvoller sei. Er sprach sich also implizit 
gegen eine Enthierarchisierung der traditionellen Gelehrsamkeit aus. Zugleich verkör
perte er aber auf lokaler Ebene als angesehener Moscheelehrer und Oberarzt selbst ei
ne neue Form von Autorität, die auf seiner sichtbar vollzogenen Frömmigkeit, seinem 
für einen Laien und Autodidakten relativ umfassenden Wissen und nicht zuletzt seiner 
weltlichen Autorität als Arzt basierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 121 

Das Profil der diskursiven Tradition der Al-Taqwa Moschee entzieht sich, wie die vor
ausgehenden Ausführungen gezeigt haben, einer leichten Kategorisierung, da die prin
zipielle Offenheit der Gemeinde es erlaubt, verschiedene Positionen unter einem Dach 
zu vereinen, die bisweilen als widersprüchlich gelten. Grundsätzlich herrscht – wie bei 
den Türkeistämmigen auch – unter den Marokkostämmigen in Europa eine starke Bin
dung ans Heimatland, denn 

they look to Morocco for religious guidance, as the Islamic madhab or school to which 
they adhere is the Malekite one, which is mainly practiced in Northern Africa. While 
some Muslim migrants in Europe adopt Saudi Arabia as their main religious reference, 
the Wahhabite Islam which is practiced by the Saudis is considered as too rigid and too 
extremist by most Moroccans, even if they do respect Saudi Arabia, the beholder of the 
holy city of Mecca, as a center of religious importance (Sunier, van der Linden & van de 
Bovenkamp, 2016: 414). 

Die Al-Taqwa Moschee ist zuvorderst von einer Distanzierung vom sogenannten Kultur- 
Islam und somit auch von der traditionellen singulären Bindung an die malikitische 
Rechtsschule geprägt. Ihre Autoritäten zählen zu jenen some die im obigen Zitat als 
zweite Gruppe aufgeführt werden und die durchaus offen für salafistische und wahha
bitische Positionen sind. Auf der anderen Seite gilt beispielsweise der zweckorientierte 
Ansatz maqāṣid aš-šarīʿa für den Direktor Ahmad Lahbabi oder auch den Religionsleh
rer des Gymnasiums Mohammed Mutlu als vielversprechender Weg einer flexibleren 
Normfindung für die Muslim*innen in Europa. Dieser biete, so ist auch John Bowen 
(2010: 13) überzeugt, ein größeres Potential für die Bildung von Kompromissen zwi
schen den Rechtfertigungsordnungen des Islam und der bürgerlichen Zivilgesellschaft. 
Es sind insbesondere in Europa geborene, junge muslimische Akademiker*innen, die im 
Sinne einer normativen Bricolage mit größerer Flexibilität Ansätze für Europa geltend 
zu machen suchen, als es für die Gelehrtentradition üblich ist. Bowens Beobachtung, 
dass die Unterscheidung von Ansätzen der Normvermittlung mit der Soziologie mus
limischer Gruppen übereinstimmt – der Regelbuch Ansatz als jener der Salafist*innen, 
der Rechtschul-Islam als Mainstream der Marokkaner*innen und Türk*innen oder die 
Prinzipienorientierung als Projekt europäischer muslimsicher Akademiker*innen –, 
wird vom Beispiel der Al-Taqwa Moschee jedoch massiv irritiert. Zwar mag die norma
tive Offenheit des Scheikh, ein wichtiges Kriterium dafür sein, dass die Gemeinde eine 
multikulturelle Besucherschaft aufweist, die Gläubige aller Traditionen umfasst. Auch 
kann sie als eine bemerkenswerte Anpassung an die sich diversifizierende muslimische 
Demographie in der postmigrantischen Bundesrepublik anerkannt werden.Gleichwohl 
kann der normative Pluralismus, wie das folgende kurze Beispiel illustriert, für die 
Schüler*innen auch eine Herausforderung darstellen: Der 15-jährige Hauptschüler 
Matteo, dessen Großeltern aus Albanien immigriert waren, besuchte im Alter von 11–12 
Jahren den Unterricht in dem salafistischen Verein ʿIlm e.V. (vgl. Kap. III.4). Da der 
Junge weder Arabisch noch Türkisch sprach, war die einzige Möglichkeit, weiterhin 
Islamunterricht zu erhalten, der Besuch der Al-Taqwa Moschee. Während er bei den 
Salafis zuvor gelernt hatte, dass der Islam klare und eindeutige Antworten gibt, war er 
nun mit den Ambivalenzen konfrontiert, die sich aus verschiedenen Positionen ergaben: 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

»Die Lehrer haben von unterschiedlichen Büchern Wissen genommen. Zum Beispiel bei 
einem wird das eine so beschrieben, bei dem wird das andere so beschrieben. Und dann 
hat man von denen das gelernt und von dem das und man wusste nicht, was richtig 
ist, was man glauben soll.« (Matteo, 21.02.2019). Angesichts dieser Beobachtungen ist 
anzunehmen, dass die Deutschsprachlichkeit das wichtigste Kriterium für die gro
ßen Schülerzahlen des Unterrichts und die sich internationalisierende Besucherschaft 
darstellt. 

Trotz der Kritik am und der theoretischen Distanzierung vom Kulturislam, den tür
kischen Gemeinden und der normativen Ausrichtung ihrer Autoritäten, ist die Bezie
hung dern benachbarten Moscheen untereinander schwesterlich bzw. brüderlich. So fei
ern etwa bei Hochzeiten die Männer der Al-Taqwa Gemeinde in den eigenen Räumlich
keiten und die Frauen in einer der nahegelegenen türkischen Moscheen, die von der je
weiligen Gemeinde zur Verfügung gestellt werden. Interessant scheint mir zuletzt eine 
Entwicklung, die ich erst Ende des Jahres 2022 beobachten konnte. Mustafa Hodscha 
aus der Sultan Mehmet Moschee hatte Abdullah, der in den benachbarten türkischen 
Gemeinden durchaus bekannt ist, eingeladen, einen deutschsprachigen Vortrag in sei
ner Gemeinde zu halten. Die Jugendlichen, von denen mancher – wie wir oben gesehen 
haben – den auf Türkisch vorgetragenen religiösen Gleichungen Mustafas nicht mehr 
folgen konnte, reagierten begeistert auf die Art des eloquenten und charismatischen Ab
dullah, so dass aus der ersten Kooperation eine monatliche Vortragsreihe entstand. Auch 
in der Al-Taqwa Moschee sah man sich lediglich gegenüber jenen Brüdern, die sich im 
Feldforschungsort seit Ende der 2010er Jahre explizit als Salafis zu erkennen gaben, zur 
Abgrenzung bewogen. Die Stoßrichtungen der Kritik und die daraus resultierenden so
zialen Dynamiken des kleinen salafistischen Netzwerks sind Gegenstand des nächsten 
Absatzes. 

4. Erneuerung führt ins Höllenfeuer – die Salafis 

Glaubenslehre, Genese, Kategorien 

Meine erste Begegnung mit dem Phänomen Salafismus im Feldforschungsort war ein 
Plakat von Wegweiser, dem Präventionsprogramm gegen ›islamistischen Extremismus‹ 
des nordrheinwestfälischen Innenministeriums, welches seit 2014 flächendeckend in 
den Kommunen des Bundeslandes implementiert wurde. Die Kampagne warb lange 
mit dem Claim »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus«, so auch auf dieser 
Reklametafel, die prominent am Hauptbahnhof meines Forschungsortes positioniert 
war (vgl. Abb. 10). Dass ich auf dem Weg in die Stadtteile, in welchen ich die Forschung 
durchführte, jedes Mal das Plakat passieren musste, bot mir einen Anlass, das Thema 
in Gesprächen aufzugreifen. Viele meiner Gesprächspartner*innen berichteten mir 
daraufhin, dass es nahe der Al-Taqwa Moschee vor einigen Jahren einen salafistischen 
Verein gegeben habe. Ob es noch eine aktive salafistische Szene gab, wusste indes kaum 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 123 

jemand.17 Erst als ich im April 2019, als sich die Forschung bereits dem Ende neigte, 
die türkeistämmige Sozialarbeiterin Melek kennenlernte, berichtete diese, dass sie eine 
Weile den salafistischen Verein ʿ Ilm e.V. besucht hatte, da ihr angeheirateter Schwager 
dort Vorsitzender gewesen sei. Sie vermittelte mir den Kontakt zu Abu Samira, der sich 
überzeugt als Salafi bezeichnete und mich zum Gespräch zu sich nach Hause einlud, 
um mir sein religiöses Selbstverständnis zu erläutern: 

Wir sind diejenigen, die den Islam so verstehen, wie die ersten drei Generationen. Erst 
die sahaba, dann nennt man die zweite Generation die tābi‘īn und die dritte Generati
on nennt man tabi‘ū al-tabi’īn. Warum ist das so wichtig, an diesen drei Generationen 
festzuhalten? Weil der Prophet, Friede und Segen auf ihm, gesagt hat, die beste Gene
ration ist meine Generation, dann die Generation danach und dann die Generation da
nach. Und danach haben die Verfälschungen des Islam angefangen, in dem man etwas 
in den Islam eingeführt hat, was nicht dauzgehört. Der Islam ist begründet auf Koran 
und Sunna, d.h. alles wofür es dort Beweise gibt, ist Teil des Islam und alles wofür es 
keine Beweise gibt, gehört nicht zum Islam bzw. ist anzuzweifeln. Und weil die Religi
on das Wichtigste ist, was wir haben, sollten wir natürlich nur das nehmen, wovon wir 
hundert Prozent sicher sind. Deshalb sagen wir, dass wir unsere Religion so gestalten, 
wie die ersten drei Generationen der Salaf… Das heißt Altvordere und aṣ-ṣāliḥ heißt die 
rechtschaffenen. Die rechtschaffenen Altvorderen (Abu Samira, 02.05.2019). 

Die Salafiyya geht aus einer sunnitischen Reformbewegung im osmanisch, bald britisch 
beherrschten Ägypten hervor, die mit den islamischen Reformtheologen al-Din al-Af
ghani (1838–1897) and Muhammad ʿ Abduh (1849–1905) assoziiert wird.18 In ihrer zeit
genössischen regressiven Ausprägung bezieht sie ihre zentralen Positionen von Gelehr
ten verschiedener Epochen wie Ahmad Ibn Hanbal (780–855),19 den Begründer der han

17 Dieses Unterkapitel erschien bereits als Projektabschlussbericht des vom MKW-NRW geförder
ten Projekts »Salafiyya leben« und wurde publiziert von der Koordinierungsstelle des CoRE-NRW 
Netzwerks: Klapp, Marcel. 2024a. Salafiyya leben. Religiöse Ideale und muslimische Praxis in der post
migrantischen Gesellschaft. Abschlussbericht. CoRE NRW Forschungspapier 11. Bonn: BICC. 

18 Während die zeitgenössischen Salafis eine Purifikation der Religion anstreben, ging es den da
maligen Reformern um eine Modernisierung des Islam, dessen Zustand sie in Konfrontation mit 
den kulturellen und politischen Herausforderungen des westlichen Kolonialismus als rückwärts
gewandt und rigide identifizierten. Das Salafi-Ideengebäude bot in den Umbrüchen der einset
zenden Dekolonisierung das autoritative und authentische Mittel zur politischen und morali

schen Mobilisierung der Muslim*innen. Die sich bis ins zwanzigste Jahrhundert entwickelten un
terschiedlichen Trends – antimodernistisch-regressiv wie modernistisch-progressiv – hatten eine 
Gemeinsamkeit im Feindbild der Fremdherrschaft des westlichen Kolonialismus, die sie zu über
kommen suchten, was die Differenzen lange verwischte (Wagemakers, 2020: 29). Mit Erlangung 
der Unabhängigkeit traten die ideologischen Trennlinien stärker denn je hervor und es entwickel
ten sich verschiedene zunehmend homogene Trends, von denen sich letztendlich die regressiv- 
puristische Salafiyya als dominant durchsetzte (Lauziere, 2015: 163–165.). 

19 Ibn Hanbal lehnte Spekulationen über die Einheit Gottes rundum ab, weshalb er zentraler Bezugs
punkt vieler Salafis in der sich Diskussion über Gottes Namen und Attribute (al-asmāʾ wa-ṣ-ṣifāt) 
ist. Mohammad Gharaibeh expliziert: »Konkret ist dies eine Absage an alle Versuche, die Verse, die 
über ein Gesicht, eine Hand, ein Auge Gottes etc. sprechen, metaphorisch zu deuten. Jede allegori
sche Deutung entspreche aus Sicht der Salafisten einer Entstellung der Offenbarungstexte (taḥrīf ), 
die gleichzeitig Gott von den Eigenschaften freispricht (taʿṭīl), welche er sich selbst in der Offenba

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

balitischen Rechtsschule, oder den spätmittelalterlichen Gelehrten Taqi ad-Din Ahmad 
Ibn Taimiyya (gest. 1328), welcher neben einem literalistischen Textverständnis maßgeb
lich das Konzept des militanten Dschihad prägte (Krawietz, 2014: 70).20 Im 18. Jahrhun
dert trat dann auf der arabischen Halbinsel eine reformistische Bewegung auf den Plan, 
welche die Perspektiven Ibn Taimiyyas und seiner Schüler zur Grundlage ihrer Ideolo
gie machen sollte: der Wahhabismus. Der aus einer hanbalitischen Gelehrtenfamilie in 
Zentralarabien stammende Muhammad ibn ʿ Abd al-Wahhab (1703–1792) sah den Islam 
der arabischen Halbinsel als korrumpiert, forderte die Rückkehr zum strikten Monothe
ismus (tauḥīd)21 und vertrat eine fideistische Theologie ebenso wie die Ablehnung von 
Praktiken des Sufismus und des Volksislam, die als ›Beigesellung‹ (širk) zur Sünde erklärt 
wurden.22 Historische Durchschlagskraft erlangte seine Lehre schließlich durch die Alli
anz mit Muhammad Bin Saʿud (1710–1765), dem Stammvater der saudischen Herrscher
familie, der sein Machtstreben von Ibn ʿ Abd al-Wahhab religiös legitimieren lies und 
es zugleich zur dominanten Ideologie des saudischen Gemeinwesens erhob (Steinberg, 
2014: 267). Im Wahhabismus, der begrifflich eine pejorative Fremdbezeichnung für die 
Anhänger ibn ʿAbd al-Wahhabs als Sekte darstellt, sind die theologischen und normati
ven Positionen der zeitgenössischen Salafiyya angelegt. Die Verbreitung eines sog. »glo
bal Salafism« (Meijer, 2009) wurde seit den 1970ern durch die Finanzierung von Mo
scheebauten, Akademien oder die Verbreitung von Literatur massiv von Saudi-Arabien 
gefördert (Pall & de Koning, 2017: 79).23 

rung zugesprochen habe. Stattdessen verstehen Salafisten die entsprechenden Stellen wörtlich« 
(Gharaibeh, 2014: 113). 

20 In seinen Schriften geht Ibn Taimiyya »mit äußerster Härte gegen innere und äußere Feinde« (Kra
wietz, 2014: 70) vor und unterscheidet rigoros Glauben (īmān) von Unglauben (kufr). Er forderte ein 
islamisches Staatsverständnis, wonach Regenten, die nicht konsequent nach islamischem Recht 
herrschen, als Abtrünnige zu bekämpfen seien, propagierte mit Nachdruck den Heiligen Krieg ge
gen die Mongolen und prägte so die Doktrin des militanten Dschihad (ebd.). Sein Skeptizismus 
dem Sufismus gegenüber bezog sich zuvorderst auf bestimmte Aspekte wie der höheren Positio
nierung von Meistern in einer spirituellen Hierarchie (Wagemakers, 2020: 27), die nach Bacem 
Dziri auch auf die Gründungsautoritäten einer jeden Rechtsschule angewandt worden seien (Dzi
ri, 2014: 135). Ibn Taimiyya aber als »Vater des islamischen Fundamentalismus« (Krawietz, 2014: 
76) zu bezeichnen, müsse, so Birgit Krawietz, kritisch überprüft werden, denn »man könnte mei

nen, die westliche Wissenschaft habe sich auf bestimmte Themen ›eingeschossen‹ – etwas, das 
sie doch eigentlich Ibn Taimiyya vorhält.« (Ebd.). Darüber hinaus ist der Begriff Fundamentalis

mus nicht unproblematisch übertragbar, »bezieht er sich doch auf die abwehrende Reaktion be
stimmter amerikanischer Protestanten im letzten Viertel des 19. und zunehmend zu Beginn des 
20. Jahrhunderts gegen den Ansturm der Moderne.« (Ebd.). 

21 Dieser umfasste nicht nur den Glauben an die Existenz eines einzigen Gottes (tauḥīd ar-rubūbiyya, 
die Einheit der Herrschaft), sondern auch die Doktrin, dass Gott die einzig verehrenswerte Entität 
darstellt und entsprechend andere Objekte der Verehrung wie Heilige, deren Gräber, Statuen etc. 
rundum abgelehnt werden (tauḥīd al-ulūhiyya, die Einheit der Göttlichkeit) (vgl. Gharaibeh, 2014: 
110). 

22 Fideismus (lat. fides, Glaube) bezeichnet eine erkenntnistheoretische Haltung, die den Glauben als 
einzige Erkenntnisgrundlage betrachtet und ihn über die Vernunft setzt (Duden, 2023). 

23 Der auf saudische Disseminationsbemühungen zurückgeführte Konnex von Wahhabismus und 
Salafismus wird in der jüngeren Literatur jedoch in Frage gestellt und neben einer Vielzahl trans
nationaler theologischer, sozio-ökonomischer und kultureller Faktoren geht man mittlerweile 
eher von verschiedenen parallelen, doch durchaus in Verbindung stehenden Entwicklungspfaden 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 125 

Abbildung 10: Plakat der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle (eigene Aufnahme). 

Die heutige Salafiyya stellt eine Bewegung innerhalb des sunnitischen Islam dar, die 
einerseits hochgradig exklusivistisch agiert, andererseits aber stark intern ausdifferen
ziert und fraktioniert ist.24 Salafis teilen mit anderen Muslimen die Anerkennung des 
Koran als göttliche Offenbarung und Muhammads als letzten Gesandten Gottes, lehnen 
darüber hinaus aber Veränderungen – seien sie theologischer, institutioneller, lehrmä
ßiger oder ritueller Art – als unerlaubte Neuerungen (bidʿa) ab, die innerhalb der islami
schen Diskurstradition nach den ersten drei Generationen von Muslimen stattgefunden 
haben. Die ideologische Konstruktion dieser ersten drei Generationen von Muslim*in
nen, salaf aṣ-ṣāliḥ (die rechtschaffenen oder frommen Altvorderen) genannt, ist der, von 
Abu Samira oben illustrierte, konstitutive Aspekt salafistischer Bewegungen und als zen
traler Bezugspunkt nach Allah und Koran zugleich namensgebend (Thurston, 2016: 6).25 

sowie einem Polyzentrismus aus, welcher heterodoxe lokale Variationen des Salafismus hervor
bringt (Bruckmayr & Hartung, 2020: 139-ff.; Emmerich, 2023: 4). Emmerich bezeichnet die Fokus
verschiebung von transnationalen Bezügen hin zu lokalen Möglichkeitsstrukturen als »local turn« 
in der Salafismusforschung (ebd.). 

24 Ich unterscheide den Begriff des ›Salafismus‹ bzw. ›Salafist‹ als politisch hervorgebrachte, etische 
Kategorie, die maßgeblich mit dem Sicherheitsdispositiv verknüpft ist, das auch die Forschung 
zum Phänomenbereich durchdringt. Diesen Begriff verwende ich, wenn ich mich auf Literatur 
oder gesellschaftliche Zusammenhänge beziehe. Demgegenüber verwende ich zur Bezeichnung 
der sunnitischen Strömung den Terminus Salafiyya und die Eigenbezeichnung Salafi. Zur grund
sätzlichen Problematik der Labelling-Praxis im hochgradig politisierten und kriminalisierten For
schungsbereich Salafismus siehe Damir-Geilsdorf & Menzfeld (2020). 

25 Michael Freeden bezeichnet Ideologien als »Systeme politischen Denkens« durch welche Ak
teur*innen die Welt politisch verstehen und ordnen und dementsprechend handeln (Freeden, 
1996: 3). Hier sei darauf verwiesen, dass die Bezeichnung der Salafiyya als Ideologie nicht einzig 
eine Entscheidung des Autors ist, sondern auch Abu Samira die Salafiyya als solche bezeichnete: 
»Also wir haben hier keine Möglichkeit, den Kindern irgendwo die Ideologie der Salaf weiterzuge
ben.« (Abu Samira, 02.05.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Daraus ergibt sich als zentrales Ziel die Wiederherstellung dessen, was sie für den rei
nen und authentischen Islam halten. Die verschiedenen salafistischen Strömungen un
terscheiden sich jedoch erheblich in den Methoden, die sie zur Erreichung dieses Ziels 
einsetzen und zu denen private Bildung, öffentliche Missionierung, politische Aktionen 
und auch Gewalt gehören. 

Hieran schließt die kontrovers geführte und bis heute anhaltende akademische De
batte zur Kategorisierung zeitgenössischer salafistischer Bewegungen an, die maßgeb
lich auf den frühen Beitrag des amerikanischen Politikwissenschaftlers Quintan Wik
torowicz (2006) zurückgeht, der eine Dreiteilung in Puristen, Politicos und Dschihadis
ten vorschlägt. Diese Dreiteilung wurde mittlerweile verschiedentlich kritisiert und wei
ter ausdifferenziert (Nedza, 2014; Wiedl, 2014; Wagemakers, 2020).26 Laurent Bonnefoy 
skizziert die Beziehung der Spektren untereinander: »All three share the same reformist 
ambition and a certain literalism towards the founding texts of Islam as well as an em
phasis on the issue of creed (ʿaqīda), however all tend to stigmatise and criticise one an
other in very direct ways, often focusing on apparently minor details« (2012: 44). Die
se Details haben dennoch oftmals tiefgreifende sozialpolitische Implikationen, da vie
le Salafis dem Prinzip al-walāʾ wa-l-barāʾ folgen, das sich mit Loyalität und Lossagung 
übersetzen lässt (Damir-Geilsdorf, Menzfeld & Hedider, 2019;Jaraba, 2020; Wagemakers 
2014). Dieses Konzept kann als Instruktion an Muslim*innen beschrieben werden, einer
seits ihre Hingabe zu Gott durch gegenseitige Loyalität zu stärken und sich andererseits 
von Unglauben (kufr) und Ungläubigen (kuffār) ebenso zu distanzieren, wie von Perso
nen und Handlungen, die dem Islam schaden (Damir-Geilsdorf, Menzfeld & Hedider, 

26 So hat Wagemakers (2020) die Konzeptualisierungen verschiedener von Hegghammer (2009), 
Pall (2018) und Brachmann (2009) kritisch geprüft und synthetisiert und sieht das Beibehalten 
von Wiktorowicz Dreiteilung als Grundlage für weitere Differenzierungen als sinnvoll an. Wage

makers weist weiter darauf hin, dass alle drei Wiktorowicz’schen Strömungen für sich in Anspruch 
nehmen, auf ihre Art Puristen zu sein, weshalb er Wiktorowicz’ Kategorie der Puristen durch Quie
tisten ersetzt. Salafis aller drei Fraktionen streben grundsätzlich das gleiche Ziel an – die Wieder

herstellung dessen, was sie als reinen, authentischen Islam betrachten – verfolgen dieses aber mit 
unterschiedlichen Methoden. Puristen oder Quietisten, zu denen sich auch meine Gesprächspart
ner zählen lassen, können in ihrem Selbstverständnis als a-politisch beschrieben werden, da sie je
de Art von Parteibildung (ḥizbiyya) ablehnen und sich in der Theorie den amtierenden politischen 
Autoritäten unterstellen (Wagemakers, 2020: 35; Wiktorowicz, 2006: 222–225). Der politische Sa
lafismus ist zuvorderst durch seine Toleranz gegenüber der Parteipolitik geprägt. Er umfasst politi
sche Parteien, die sich nach den Motiven der Betätigung, in politisch und missionarisch unterteilen 
lassen, ebenso wie den außerparteilichen Aktivismus. Anhänger dieses Spektrums werden bei
spielsweise von den quietistischen Madkhalis pejorativ auch Salafi-Ikhwanis (oder Ikhwani-Sala
fis), also von der Muslimbruderschaft beeinflusste Salafis genannt (vgl. Meijer, 2011: 387–392) oder 
nach dem Urheber Muhammad Surur Zayn al-ʿAbdin (*1938) dieses Brückenschlags auch als Suru
ris bezeichnet (vgl. Brachman, 2009: 26). Dschihadismus bezeichnet indes das Spektrum, das den 
Einsatz von Gewalt befürwortet, dazu aufruft oder aktiv verfolgt. Der Dschihadismus lässt sich wie
derum differenzieren in revolutionäre, globale und Kalifats-Dschihadisten (Wagemakers, 2020: 
32). Revolutionäre, wie z.B. der palästinensisch-jordanische Gelehrte Abu Muhammad al-Maqdisi, 
rufen zum Sturz von als Apostaten identifizierten Führern islamischer Nationalstaaten auf. Globa
le Dschihadisten wie Al-Qaida, fordern, fördern und vollziehen Angriffe auf westliche Ziele, wäh
rend Kalifats-Dschihadisten wie der sog. Islamische Staat (IS) aktiv militärisch die Re-etablierung 
eines zumeist regional gedachten Kalifats anstreben. (Ebd.: 36). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 127 

2019: 2). Während Mahmoud Jaraba (2020: 102) in al-walāʾ wa-l-barāʾ zuvorderst die Di
stanzierung von Juden, Christen und Polytheisten begründet sieht, betonen Sabine Da
mir-Geilsdorf, Mira Menzfeld und Yasmina Hedider die inner-salafistische Dimension: 
»On the contrary, it is more or less strongly negotiated in the keeping of distance from 
fellow Muslims and fellow Salafis, namely from those who are conceived as misguided« 
(2019: 4). 

Im Folgenden rekonstruiere ich die Entwicklung der lokalen salafistischen Szene im 
Feldforschungsort, die vorübergehend in zwei Vereinen organisiert war und stelle auf 
die dogmatischen Positionen und die daraus resultierenden sozialen Dynamiken wäh
rend der Hochphase des deutschen Salafismus von Ende der 2000er bis Mitte der 2010er 
Jahre ab. Daraufhin widme ich mich zwei Akteuren und ihren unterschiedlichen Ent
wicklungen und Autoritätsansprüchen: dem ehemaligen Vorstandsvorsitzenden des von 
sog. Madkhali-Salafis gegründeten Vereins ʿ Ilm e.V., Abu Samira und dem selbsterklär
ten Salafi-Influencer Abdurrashid, der während der Corona-Pandemie 2020 begonnen 
hatte, eine digitale Präsenz auf den videobasierten online Plattformen YouTube und Tik
Tok aufzubauen. Während der Aktivismus Abu Samiras in die Hochphase der deutschen 
salafistischen Bewegung fällt, steht das Beispiel Abdurrashids für eine Entwicklung, wel
che die daʿwa-orientierte, d.h. missionarische Salafiyya erst in den letzten Jahren vollzo
gen hat. 

Fraktionierung in der Frühphase des deutschen Salafismus – Hijra e.V. (2008–2010) 

Die Konstitution des ersten salafistischen Vereins Hijra e.V. geht auf das Jahr 2008 zurück 
und fällt somit in die frühe Wachstumsphase des einheimischen Salafismus (Emmerich, 
2023: 6).27 Dr. Abdullah, hatte seinerzeit während des Studiums Kontakte zum später 
prominenten salafistischen Prediger Marcel Krass und gewann zugleich in der Al-Ta
qwa Moschee an Bedeutung als Ansprechpartner für die wenigen jungen deutschspra
chigen Brüder; der weiter unten im Fokus stehende Abdurrashid beispielsweise hatte, 
von Abdullah bezeugt, erstmals sein Glaubensbekenntnis ausgesprochen. Da man in der 
Moschee beanspruchte, Islam frei von kulturellen und nationalen Einflüssen zu prakti
zieren, war man grundsätzlich offen für die jungen und motivierten deutschsprachigen 
Brüder. Ihrem Engagement war aber, wie Abdurrashid berichtete, 

27 Verglichen mit anderen nordwesteuropäischen Staaten wie Frankreich, England oder den Nie
derlanden, wo sich eine salafistische Szene bereits in den 1990ern konsolidiert hatte, entstanden 
in Deutschland erst vereinzelte lokale Netzwerke von Predigern mit Migrationshintergrund aus 
dem Nahen Osten, dem Maghreb oder Ägypten (Wiedl & Becker, 2014: 187). Während bekanntere 
Persönlichkeiten wie der deutsch-syrische Imam Hassan Dabbagh, der einen missionarisch-politi

schen Salafismus vertritt, erst Anfang der 2000ern größeren Einfluss gewannen (ebd.: 188), kommt 
insbesondere dem ägyptischen Dschihad-Ideologen Usama Ayoub und dem Mitte der 1990er von 
ihm gegründeten Islamischen Zentrum Münster eine wichtige und bislang kaum beleuchtete Rol
le für die Gründungsphase in Deutschland zu. Ein Mitglied des damaligen Zirkels um den Scheikh 
berichtete mir im November 2022, dass nicht nur Muhammad Atta, einer der späteren Attentäter 
des 11. September, gelegentlicher Besucher war; auch der heute überaus präsente und intellektu
ell auftretende Marcel Hussein Krass war Schüler von Ayoub. Die Rolle des Zentrums als »Wiege 
des deutschen Salafismus«, so wie die Rolle von Krass als zentraler Einflussfaktor für die Szene sei, 
so mein Gesprächspartner, kaum zu überschätzen. (IZM-Besucher, 22.11.2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

immer Grenzen gesetzt; wie weit man Unterricht geben konnte, etwas starten konn
te. Dort gibt es eine alte Moscheegemeinde, meist Rentner, Bergleute. Nicht offen für 
Neues. Und dort kann nur jemand wie Abdullah überhaupt etwas machen, weil er Arzt 
ist. Er wird respektiert. […] Die gucken, dann sagen sie: ›Oh, Salafisten! Vielleicht brin
gen die unsere Moschee in Verruf.‹ Dann haben wir gesagt: ›Wir machen einen Verein, 
wo die Grenzen nicht mehr so eng sind.‹ Aber sofort gab es unter den 7 Leuten Spal
tungen in 4 Parteien (Abdurrashid, 07.05.2019). 

Noortje Marres weist in ihrem Artikel Issues spark a public into being (2005) darauf hin, dass 
es gemeinsame Belange oder Probleme sind, welche Öffentlichkeiten ins Leben rufen. 
Während der Konsolidierungsphase des deutschen Salafismus Ende der 2010er entstan
den auch in anderen deutschen Städten erste salafistische Gemeinschaften und trans
lokale Netzwerke, die gewissermaßen eine Gegenöffentlichkeit zu den etablierten Mo
scheen konstituierten. Auch der neue Verein im Forschungsort war in diese salafistische 
öffentliche Sphäre eingebunden und stellte im Lokalen einen alternativen Raum zur Mo
schee dar. In diesem konnte man, außerhalb der Kontrolle der Autoritäten der Al-Taq
wa Gemeinde nun offen seine salafistischen Überzeugungen vertreten. Die Positionen 
divergierten indes derart, dass sich nun sukzessive verschiedene Kleingruppen abspal
teten. So zogen sich die nicht-salafistischen marokkanischen Brüder bereits zurück, als 
sich die Dominanz der Salafis in dem Verein abzeichnete. Die Mehrheit der Salafis folg
te Pierre Vogel und Sven Lau (Abdullah, 07.04.2019), welche die missionarische Salafiy
ya mit politischer Orientierung vertraten, die in Deutschland den salafistischen Main
stream darstellte (Wiedl & Becker, 2014: 189). Da man in der Al-Taqwa Moschee grund
sätzlich offen für Vogels Positionen war und mit Dr. Abdullah noch immer eine Verbin
dung zwischen Hijra e.V. und Moschee bestand, lud man den Prediger bald gemeinsam 
zu einem Vortrag ein. Dies veranlasste abermals einige Brüder, die Dr. Abdullah der sog. 
Madkhali-Salafiyya zurechnete, den Verein zu verlassen.28 Der Grund für die Distanzie
rung der Madkhalis von Vogel war dessen unklare Haltung zum takfīr, der Exkommuni
kation von Muslim*innen, insbesondere islamischer Herrscher (takfīr al-ḥākim). Die ih
rem Selbstverständnis nach quietistischen, also a-politischen Madkhalis verurteilen an
dere Strömungen und Parteien als sektiererisch und moralisch verkommen, da Spaltung 
und Parteibildung unausweichlich zu Fanatismus und Extremismus führen (vgl. Meijer, 
2011: 382). Wenngleich diese Kritik zuvorderst auf Takfiris und Dschihadisten abzielt, 
standen die lokalen Madkhalis, wie Dr. Abdullah sich erinnerte, auch anderen Strömun
gen nicht versöhnlicher gegenüber und lehnten auch die Kooperation von Hijra e.V. mit 

28 Quietistisch-salafistische Strömung benannt nach dem saudischen Gelehrten Rabiʿ bin Hadi ʿU
mair al-Madkhali (*1931), der lange prominentes Mitglied der Universität Medina war (Bonnefoy, 
2012: 54). Roel Meijer (2011) hat die Rolle al-Madkhalis darauf, wie im quietistisch-salafistischen 
Diskurs zu Beginn der 2010er Jahre Autorität hergestellt, angegriffen und verteidigt wurde, illus
triert. Al-Madkhali greift dazu auf al-ǧarḥ wa-t-taʿdīl (Verunglimpfung und Lobpreis) zurück, ei
ne klassische Methode der Hadithwissenschaft, mit der überprüft wird, ob ein Hadith stark oder 
schwach ist. Das Konzept zielt auf die Beurteilung des Überlieferers, dessen Glaubwürdigkeit an
hand verschiedener Faktoren in Zweifel gezogen werden kann. Im zeitgenössischen Salafismus 
wird die Technik erweitert und angewandt, um die Autorität eines Gelehrten dahingehend zu 
überprüfen, ob er der richtigen Doktrin folgt und die korrekte Glaubenspraxis ausübt (Meijer, 2011: 
375). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 129 

der Al-Taqwa Moschee vehement ab. (Abdullah 07.04.2019). Nach dem Rückzug der ma
rokkanischen Brüder blieben nun auch die Madkhalis dem Verein fern und es verblieben 
lediglich die Anhänger Pierre Vogels. Als nun der Vorsitzende des Vereins in einem Vor
trag den großen Theologen und Mystiker Abu Hamid al-Ghazali (1055–1111) als Lügner 
diffamierte, kehrte zuletzt auch Dr. Abdullah den verbliebenen Salafis den Rücken (Ab
dullah, 07.04.2019). Scheikh Abdellatif, der das Geschehen mit Argwohn aus der Distanz 
beobachtet hatte, erinnerte sich: »Zuletzt haben die noch zu dritt da gebetet und waren 
bald weg« (Abdellatif, 27.01.2019). Der Anspruch der Parteien, den richtigen Islam zu ver
treten, die Zuschreibung von Autorität an einen oder wenige Gelehrte und das Prinzip 
der Lossagung von anderen Muslim*innen aufgrund abweichender dogmatischer Posi
tionen hatten noch während des ersten Aufblühens der einheimischen deutschen Sala
fi-Szene die Institutionalisierung der Salafiyya im Feldforschungsort unterminiert und 
zum Zerfall von Hijra e.V. geführt. 

Abu Samira und die Madkhalis – ʿIlm e.V. (2012–2014) 

Während die Vogel-Anhänger sich zerstreuten, blieben die Madkhalis, in losem Kontakt, 
versuchten aber bald die bis dato gelegentlich privat organisierten Treffen wieder in ei
nen repräsentativen Rahmen zu stellen und gründeten 2012 den Verein ʿ Ilm e.V. Die zen
tralen Akteure des Vereins waren der Konvertit Abu Samira, der den Vorstandsvorsitz in
nehatte und ein Mann, den meine Gesprächspartner mir gegenüber nur als den ›Bosni
er‹ bezeichneten. Während der ›Bosnier‹ das Gespräch mit mir ablehnte, lud Abu Samira 
mich zu sich nach Hause ein, um mir die Geschichte des Vereins und seine eigene Bio
grafie zu erzählen. Er stellte mir auch den bereits erwähnten Konvertiten Abdurrashid 
vor, der in beiden Vereinen zuvorderst passiver Besucher gewesen war. 

Abu Samira wurde in einer Nachbarstadt des Forschungsortes geboren und wuchs 
in einer Bergarbeiter-Familie auf. Er nahm 1994 im Alter von 20 Jahren in einer Moschee 
der Milli Görüş den Islam und damit auch den muslimischen Namen Harun an (erst mit 
der Geburt seiner Tochter nannte Harun sich Abu Samira – ›Vater von Samira‹ – wie un
ter Salafis üblich). Eine Zeit lang besuchte er die tekke (Ordenshaus) eines Sufi-Ordens, 
wandte sich aber Ende der 1990er der Salafiyya zu. Über einen Freund lernte er bald die 
aufkeimende Salafi-Szene in der englischen Hochburg Birmingham kennen und nahm 
bald ein Stipendium für ein Studium der Arabischen Sprache und der islamischen Re
ligion im Jemen an, wohin die Szene der englischen Stadt gute Kontakte pflegte (Abu 
Samira, 02.05.2019). Er reiste schließlich nach Dammaj, einen Vorort der nordjemeniti
schen Stadt Saʿda, wo sich bis zur Zerstörung durch schiitische Houthi-Rebellen im Jahr 
2014 (The Daily Star, 05.01.2014) die Medresse Dar ul-Hadith des Scheikh Muqbil bin Ha
di al-Wadiʿi (ca. 1930–2001) befand. Dort konnte man, anders als in Medina, auch oh
ne Abitur studieren (Abu Samira, 02.05.2019).29 Scheikh Muqbil, der als Begründer der 

29 Muqbil bin Hadi al-Wadiʿi (ca. 1930–2001) gilt als Begründer der salafistischen Bewegung im Je
men. Er stammt aus einer zaiditischen tribal organisierten Gesellschaftsschicht, studierte in Sau
di-Arabien in Mekka und Medina bei al-Albani und Ibn Baz und pflegte eine Verbindung Rabiʿ 
al-Madkhali (Bonnefoy, 2011: 56). Aufgrund der verbalen Gewalt einiger theologischer Debatten 
und des Einflusses auf einen Monarchie-kritischen Schüler wurde Scheikh Muqbil 1979 aus Sau
di-Arabien abgeschoben. In den frühen 1980ern gründete er dann das Dar ul-Hadith in Dammaj, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Salafiyya im Jemen gilt (Bonnefoy, 2012: 59), war eng mit Scheikh Rabiʿ al-Madkhali in 
Saudi-Arabien verbunden (ebd.: 56), welcher großen Einfluss auf die quietistische Sze
ne in Deutschland hatte(Meijer, 2011: 391–392). Abu Samira jedenfalls kehrte nach einem 
Kulturschock und einer Lebensmittelvergiftung bereits nach vier Wochen von seiner ers
ten Fernreise zurück. Nach seiner Heimkehr verlor er aber weder den Glauben noch die 
Motivation und gründete gemeinsam mit dem ›Bosnier‹ ʿ Ilm e.V. 

In diesem zweiten salafistischen Verein richteten die Brüder ihre Aktivitäten zuvor
derst auf die Missionierung (daʿwa), zielten jedoch weniger auf die Konversion von nicht- 
Muslim*innen, sondern vielmehr darauf, geborenen Muslim*innen im sozialen Nahbe
reich von Familie, Freundeskreis und benachbarten Moscheen ihr Islambild näher zu 
bringen. So konnte eine kleine Besucherschaft aus Verwandten und Bekannten akqui
riert werden, die regelmäßig zu Vorträgen und Unterricht erschienen. Über den Zeit
raum von ca. einem Jahr hielt der ›Bosnier‹ jeden Freitag in kleiner Runde Vorträge, die 
von allgemeinen Themen wie den Säulen des Gebets oder die islamische Eschatologie, 
über die Werke des mittelalterlichen Gelehrten Ibn Taimiyya, bis hin zu detaillierten Ab
handlungen der Jurisprudenz reichten.30 Am Wochenende boten Abu Samira und seine 
Frau Unterricht für Kinder an, den selten mehr als zehn Teilnehmende pro Gruppe be
suchten. 

Anders als im ersten salafistischen Verein, in dem bei der Gründung verschiedene 
Strömungen vertreten waren, war ʿ Ilm e.V., von Beginn an von den Madkhalis dominiert, 
die sich zwar als quietistisch verstehen, doch durchaus expressiv ihre Kritik an ande
ren Muslim*innen zu äußern pflegten. In diesem Wissen hielt etwa Abdurrashid sich 
in seiner Orientierung an dem saudisch-deutschen Prediger Neil bin Radhan bedeckt; 
die Madkhalis ›warnen‹ vor diesem, da er den mauretanischen Gelehrten und Aktivisten 
ash-Shinqiti (1905–1973) übersetzt und empfohlen hatte, welcher sich selbst der Mus
limbruderschaft zurechnet (Abdurrashid, 08.06.2022).31 Auch Dr. Abdullah, der bis heu

einem Vorort der Stadt Saʿda. Durch sein Charisma, seinen eigenwilligen Redestil so wie seine 
kompromisslose Doktrin wurde er zu einer wichtigen Referenz des quietistischen Salafismus im 
Jemen und darüber hinaus (Bonnefoy, 2011: 54–61). 

30 Die Audioaufnahmen der Predigten sind online archiviert. Auch an dieser Stelle muss jedoch um 
den Schutz meiner Gesprächspartner*innen Willen auf die Offenlegung der Quelle verzichtet wer
den. 

31 Neil bin Radhan wurde 1982 als Sohn einer Deutschen und eines Saudi-Arabers geboren und wuchs 
überwiegend in Dschidda, Saudi-Arabien auf (durus.de). Seit der ersten Hälfte der 2000er Jah
re ist bin Radhan in Deutschland als Prediger und Islamlehrer aktiv (Verfassungsschutz Baden- 
Württemberg, 27.11.2020). Er verfügt über die Lehrerlaubnis (iğaza) unterschiedlicher Gelehrter 
in verschiedenen islamischen Disziplinen wie der Wissenschaft des Tadschwid (Koranrezitation), 
der Lesarten des Koran und ihrer Überlieferung, Hadithwissenschaften oder Grundlagen des isla
mischen Rechts (durus.de). Das Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg sieht bin 
Radhan als salafistischen Multifunktionär der nicht nur Leiter und Dozent der online Plattform 
Islam-Akademie ist, sondern auch als Verleger, Autor, Übersetzer und Geschäftsführer des Darulki
tab Verlagshauses fungiert. Er zielt darauf, »die Schriften von wahhabitischen Gelehrten und ihre 
Lehren für deutschsprachige Muslime zugänglich zu machen und damit die salafistische Lesart 
des Islam unter deutschen Muslimen zu verbreiten und zu verankern« (Verfassungsschutz Baden- 
Württemberg, 27.11.2020). Neben zahlreichen weiteren religiösen Angeboten und Aktivitäten be
treibt bin Radhan auch einen Lebensmittelvertrieb. Mangels alternativer Informationsquellen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 131 

te Salafi-Scheikh al-Albani als Inspiration nennt, wurde, wie Abdurrashid erklärte, von 
den Madkhalis aus der Salafiyya ausgeschlossen und »als ikhwāni [Kurzform von iḫwān 
al-muslimīn, Muslimbrüder] bezeichnet. Er gehört nicht zur Muslimbruderschaft, son
dern es geht um ein Prinzip, dass die vertreten. Sie sagen dort, wo wir uns uneinig sind, 
da machen wir die Augen zu, sehen darüber hinweg und vereinen uns« (Abdurrashid, 
07.05.2019). Aus demselben Grund wurde schließlich auch die Al-Taqwa Moschee von 
den Madkhalis abgelehnt.32 

Neben diesen dogmatisch-argumentativen Positionierungen beschreiben verschie
dene Gesprächspartner*innen das Auftreten der Madkhalis gegenüber anderen, insbe
sondere nicht-salafistischen Muslim*innen als hochgradig provokative Überlegenheitsde
monstration. Für diese nutzten sie nicht selten die öffentliche Bühne des freitäglichen 
Gemeinschaftsgebets. Mit der Vielfalt islamischer Traditionen geht oftmals eine nur in 
kleinen Praktiken variierende Ritualpraxis einher. So unterscheidet sich beispielswei
se das Gebet der türkischen Süleymancıs von jenen der DİTİB-Anhänger geringfügig in 
der Haltung der Hände in der stehenden Gebetsposition (qiyām). Größere Unterschie
de existieren wiederum zwischen der Gebetspraxis der Türkischen Tradition und jener 
der arabisch beeinflussten Muslim*innen wie der Al-Taqwa Gemeinde oder der Salafis 
(Abdullah, 09.12.2018). In Ablehnung eines vermeintlichen Kultur-Islam und unter Beto
nung des Quellenbezugs reklamieren diese die Authentizität ihrer Gebetspraxis als der 
Sunna, d.h. der Prophetentradition entsprechend. Dies gilt beispielsweise für das Ge
bet zum Betreten des Gotteshauses (taḥiyya al-masǧid), das unter den arabisch geprägten 
Gläubigen der Al-Taqwa Gemeinde grundsätzlich Usus ist, in Moscheen der Türkischen 
Tradition indes eher die Seltenheit darstellt. Auch die Aufstellung der Gläubigen im Ge
meinschaftsgebet variiert zwischen den Traditionen. So verfolgen die Brüder der Al-Ta
qwa Gemeinde ebenso wie die Salafis konsequent die Schließung der Reihen und stehen 
›Schulter an Schulter und Fuß an Fuß‹, d.h. die kleinen Zehen und – wenn die körperliche 
Konstitution es erlaubt auch die Schultern – berühren jene des Nachbarn.33 In türkischen 
Moscheen ist der Körperkontakt zu den Platznachbarn eher unüblich. Dessen ungeach
tet praktizierten die Madkhali-Salafis auch in diesen Moscheen das taḥiyya al-masǧid und 
stellten sich Schulter an Schulter und Fuß an Fuß. Überdies positionierten sich die Sala
fis regelmäßig in der ersten Reihe der türkeistämmigen Brüder, eigneten sich also Plät
ze an, welche den Ältesten und Honoratioren vorbehalten waren. Man vergegenwärtige 
sich die Tragweite dieser situierten Handlung: Die Gläubigen treten vor Gott und werfen 
sich vor ihm nieder, um ihre Hingabe an ihn zu bekunden. Sie vollziehen die wichtigste 
Praxis zur Stärkung der Beziehung mit dem Allerhöchsten in der festen Absicht und der 

bin Radhan stütze ich mich hier auf die biographischen Angaben seiner eigenen Homepage du
rus.de sowie des Verfassungsschutzes Baden-Württemberg. 

32 Die Madkhali-Strömung ist der zentrale Gegenspieler des politischen Islam und der Muslimbru

derschaft, was auch auf die saudischen Bestrebungen zurückzuführen ist, Katars regionalen Ein
fluss zu begrenzen, das die Bruderschaft fördert (Collombier, 2020: 9). 

33 Der Prophetengefährte Anas ibn Mālik habe folgendes berichtet: »…jeder von uns ließ seine Schul
ter mit der seines Gefährten (der neben ihm stand) aneinandergrenzen und seinen Fuß mit dem 
seines Gefährten« (zit. in Kul, 2019: 181; Einschub in Orig.). Der Prophet, so heißt es, habe auf die 
geschlossene Formation der Reihen geachtet, »damit der Satan keinen Platz zwischen den Beten
den finden möge« (ebd.: 182). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Annahme, dass diese Handlung von Gott gesehen und anerkannt wird. Diese Überzeu
gung bildet den kollektiven Erfahrungsraum der Gemeinde auf Basis der Jahrhunderte 
alten hanafitisch-türkischen Tradition. Nun kommt eine Handvoll ›neu-Muslime‹ in die 
Moschee und stellt durch die demonstrative Performanz des vermeintlichen Gebets des 
Propheten in Frage, dass das Gebet der türkeistämmigen Brüder ›richtig‹ und gültig ist. 
Die Salafis rüttelten somit am Fundament der Religionspraxis, der Mitbetenden. Es ist 
nicht verwunderlich, dass ihnen bald mit offener Feindseligkeit begegnet wurde, wie Ab
durrashid sich erinnert: »Da haben die uns direkt nach dem Gebet gewünscht, dass wir 
in der Hölle brennen und so. […] Warum hassen sie uns so? Ganz einfach, weil wir gegen 
eine Erneuerung in der Religion sind. Und viele, besonders bei den türkischen Gemein
den, praktizieren sehr viele Erneuerungen in der Religion.« (Abdurrashid, 07.05.2019). 
Das Gebet, wie es von den Salafis in den Moscheen der Türkischen Tradition vollzogen 
wurde, konnte nur in dieser spezifischen Situiertheit in den türkischen Gemeinden seine 
Wirkung als provokative Überlegenheitsdemonstration entfalten. Mit den Worten von 
Boltanski & Thévenot: 

Die Infragestellung einer Situation beginnt zunächst damit, dass Disharmonien zwi
schen den Größen der in der Situation beteiligten Personen und Objekte aufgezeigt 
und als Schwächen beziehungsweise Defekte hingestellt werden. Die Szenerie der 
Streitigkeit schließt sich an, wenn eine fehlerhafte Größe, also eine Ungerechtigkeit 
oder eine Unrichtigkeit in einem Arrangement aufgezeigt wird (Boltanski & Thévenot, 
1991: 188). 

Die spezifische Form der Performanz, die von jener der türkischen Gläubigen abwich, 
kommunizierte situativ den Anspruch auf die Authentizität des eigenen Islamverständ
nisses, d.h. des exklusiven Handelns in der wahren islamischen Ordnung und disquali
fizierte somit die Praxis der türkischen Muslim*innen als durch Tradition und Kultur – 
Größen der häuslichen Ordnung (Boltanski & Thévenot, 1991: 228–245) – verfälscht. In der 
Al-Taqwa Moschee, in der sich die Gebetspraxis nicht von jener der Salafis unterscheidet, 
mussten die Brüder auf andere Maßnahmen zurückgreifen, um sich abzusetzen. Ne
ben dem missbilligend beobachteten Versuch, einen eigenen Gesprächszirkel innerhalb 
der Moschee zu etablieren, wagten sie schließlich einen Grenzübertritt, der eine konse
quente Reaktion von Onkel Yusuf, dem Vorsitzenden des Moscheevereins, nach sich zog. 
Hischam, der Schwiegersohn von Scheikh Abdellatif erinnerte sich: 

Als Zeit zum Gebet war, ist einer von denen einfach aufgestanden und wollte den Ge
betsruf machen. Eigentlich ist das intern geregelt, ein ungeschriebenes Gesetz, dass 
die Moschee einen Gebetsrufer hat und nur er dazu befugt ist. Onkel Yusuf war so sau
er, der hat ihn einfach mittendrin unterbrochen, hat gesagt, du hast nicht das Recht, 
hier den Gebetsruf zu machen, auch mit dem Hintergrund, dass sie ein bisschen radi
kaler sind. […] Dann sind die nicht mal zum Gebet geblieben. Das war das letzte Mal, 
dass ich die hier gesehen habe (Hischam, 27.03.2019). 

Diese Provokation führte zum einzigen Hausverbot in der Geschichte der Moschee. Ne
ben diesen Überlegenheitsdemonstrationen den Moscheen gegenüber wurde auch im 
Innern des Vereins, in Kursen und Unterricht schrittweise die soziale Kontrolle intensi

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 133 

viert. Melek – die Moscheelehrerin und Sozialarbeiterin, die in der Einleitung des Kapi
tels vorgestellt wurde – beschrieb, dass zunehmend strenger gemaßregelt und sogar der 
takfir ausgesprochen wurde. Während zu Beginn zwar Verschleierung erwartet, Hosen 
aber akzeptiert worden waren, habe es später geheißen: »Egal ob du was Langes drüber 
hast oder nicht, darfst du nicht, bist du ungläubig.« (Melek, 30.04.2019). Zu den Provoka
tionen nach außen und dem Rigorismus nach innen trat die negative öffentlich-media
le Aufmerksamkeit, so dass die Besucherzahlen und somit auch Spenden und Beiträge 
rückläufig wurden. So fehlte dem salafistischen Verein bald die Finanzierung. Zuletzt 
erfüllte es Abu Samira zusehends mit Unmut, dass die Vereinsorganisation allein in sei
nen Händen lag, so dass er bald sein Amt niederlegte. Da sich kein Nachfolger fand, um 
die profane und der Logik der staatsbürgerlichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991: 153–167) 
entsprechende Rolle des Vereinsvorsitzenden zu übernehmen, war 2014 auch das Ende 
des zweiten salafistischen Vereins ʿ Ilm e.V. besiegelt. 

Obgleich Abu Samira zur Zeit der Forschung 2019 sein autoritäres Sendungsbe
wusstsein als öffentlich agierender Salafi bereits abgelegt hatte, war die Rhetorik, mit 
der er mir seine ›Ideologie‹ erläuterte, kaum von jener des Vortrags aus der oben zitier
ten Reportage über ʿ Ilm e.V. zu unterscheiden. Während er mit derselben Überzeugung 
sprach, wie damals und sich weiterhin als authentischer Salafi von Kulturmuslim*in
nen, Ikhwanis oder Takfiris abgrenzte, war ich von seinem äußeren Erscheinungsbild 
überrascht: Trendfrisur mit Undercut, kurz frisierter Bart und Designer-Jeans ließen in 
keiner Weise auf seine Ideologie schließen. 

Hier bin ich gezwungen Kompromisse einzugehen, wenn ich Teil dieser Gesellschaft 
sein möchte. Wenn ich hier weiterhin diesen Stil gemacht hätte, wäre ich wahrschein
lich arbeitslos, hätte wenig Geld, meine Kinder würden nie eine Ausbildung bekom

men mit Niqab. Meine Frau sowieso nicht. Wir würden am Existenzminimum leben 
und wären am Rande der Gesellschaft. (Abu Smaira, 02.05.2019). 

War Abu Samira 2019 noch in der Modebranche tätig, so hatte er sich schließlich im 
Zuge der Corona-Pandemie dem Aufbau einer Karriere als selbstständiger Coach mit 
den Schwerpunkten »Persönlichkeitsentwicklung, Finanzen und Trading« gewidmet. 
Auf seinem Instagram-Kanal präsentierte er sich im Herbst 2022 als modischer Ge
schäftsmann im Businessdress oder in sportlichen Outfits. Abu Samira war weiterhin 
überzeugter Salafi. Anstatt seine Ideologie aber sendungsbewusst nach außen zu tragen, 
hatte er sie stark internalisiert und verzichtete gänzlich auf expressive Praktiken und 
Überlegenheitsdemonstrationen. Zum Wohl seiner Kinder hatte er eine kompromiss
bereite Haltung entwickelt, die es ihm erlaubte, per Selbstdefinition Salafi und zugleich 
aktiver Teil der Gesellschaft zu sein. Mittlerweile betet Abu Samira in einer Milli Görüş 
Moschee und war bald nach dem Eklat aufgrund mangelnder Alternativen bald auch 
wieder in der Al-Taqwa Moschee vorstellig geworden, um seine Tochter zum deutsch
sprachigen Islamunterricht anzumelden. Dort standen ihm aufgrund jener Haltung 
normativer Offenheit, welche er an den Autoritäten der Moschee seinerzeit so harsch 
kritisiert hatte, die Türen offen. Während Abu Samira also die provokativen Maßnahmen 
zur Demonstration seines Autoritätsanspruchs zugunsten einer Privatisierung seiner 
Ideologie eingestellt hatte, begann Abdurrashid erst während der Corona-Pandemie, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ein Sendungsbewusstsein zu entwickeln und eine eigene Strategie des authority-making 
als salafistischer online Influencer zu verfolgen, welche ich im Folgenden analysieren 
werde. 

Abdurrashid: Vom Autodidakten zum Salafi-Influencer 

Abdurrashid hatte als Student im Alter von 24 Jahren in der Al-Taqwa Moschee den Islam 
angenommen und zählte zur Zeit von Hijra e.V. (2008–2010) ebenfalls zur Anhänger
schaft Pierre Vogels.34 Als wichtigste Quelle zum Stillen seines ›Wissensdurstes‹ nennt 
der kräftige Mittvierziger, der einen brustlangen Bart, Kopf wie Oberlippe aber kurz
rasiert trägt, indes den deutsch-saudischen Prediger Neil bin Radhan: »Den habe ich 
mit E-Mails zugebombt, viele Fragen mit ihm geklärt und mir seine Unterrichte ange
hört. Und später lernt man auch als Autodidaktik, von welchen Büchern kann ich was 
rausziehen, wo kann ich welchen Gelehrten anhören.« (Abdurrashid, 07.05.2019). In den 
Vereinen hielt Abdurrashid sich, was diese Orientierung anbelangt, aus oben genannten 
Gründen zurück und scheute nach der Auflösung von ʿ Ilm e.V. fortan Kontakte zu ande
ren Salafis. Bereits 2019 war er für die Buchhaltung eines Handwerksbetriebs zuständig 
gewesen und hatte ausschließlich aus dem Home-Office gearbeitet. Als ich ihn 2022 im 
Rahmen einer Folgestudie für einige Monate wieder begleitete, hatten die mittlerweile 
eingetretene Arbeitslosigkeit sowie die Maßnahmen zur Bekämpfung der Corona-Pan
demie seine soziale Isolation weiter verschärft. Abgesehen von einem wöchentlichen Be
such bei der Mutter, den Gängen auf den Spielplatz mit einem seiner Kinder und in die 
nahegelegene Moschee, wobei er Kontakt zu anderen weitestgehend mied, verbrachte 
er die meiste Zeit zuhause. Bei unserem Kennenlernen 2019 – vor der Pandemie – hatte 
Abdurrashid sich noch bescheiden als beständig Lernenden porträtiert, der weder über 
umfassende Kenntnisse in theologischen und religionsrechtlichen Fragen verfügte noch 
die arabische Sprache beherrschte. 

Als ich ihn im Sommer 2022 wieder besuchte, übersetzte er selbstständig Ausschnitte 
von Reden salafistischer Gelehrter aus dem Arabischen ins Deutsche, produzierte dazu 
kurze Videos und lud diese auf seinem YouTube-Kanal hoch, den er seit 2020 sukzessive 
zu einem Archiv ausgewählter salafistischer Positionen ausbaut.35 Hier sammelt er Ge

34 Der Inhalt dieses Abschnitts wird ausführlicher dargelegt in Klapp, Marcel (2024b) »›That’s where 
I get reach!‹ Marketing Strategies of a Salafi Influencer on YouTube and TikTok.« Journal of Muslims 
in Europe 13 (1). 3–25. 

35 Dem Video-Sharing Dienst YouTube kommt eine allgemein große Bedeutung als »Wissensplatt

form« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 20) zu und ist auch für den salafistisch-missionarischen 
Aktivismus seit langem die zentrale Anwendung (vgl. Holtmann, 2014). In den englischsprachigen 
Suchergebnissen islambezogener Anfragen haben salafistisch inspirierte Gruppen mittlerweile 
das Monopol inne und dominieren das Ökosystem religiöser Videos auf der Plattform (Comerford, 
Ayad & Guhl, 2019). Dort hat sich auch eine deutschsprachige islamistisch-salafistische Informa

tionsblase außerhalb des dschihadistischen Bereichs etabliert, zu welcher der Zugang über stark 
frequentierte Gateway Kanäle stattfindet, die nicht als islamistisch/salafistisch eingestuft werden 
können (z.B. Botschaft des Islam). Einfache »erlaubt oder verboten« oder »how to« Fragen oder In
formationsgesuche nach dem Weltgeschehen (Corona, Ukrainekrieg) können User*innen daher 
schnell in diesen salafistisch-islamistischen Mikrokosmos führen (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 135 

lehrtenaussagen, die seine eigenen Positionen stützen (Abdurrashid, 26.07.2022).36 Vie
le der Videos warnen vor dem ṭāġūt, d.h. nicht-muslimischen Göttern, Idolen und nach 
salafistischem Verständnis insbesondere menschengemachten Gesetzen und Systemen 
wie der Demokratie. Bemerkenswert ist der hohe Stellenwert der Frage, wann jemand 
als ungläubig gelten kann und die Exkommunikation (takfīr) gerechtfertigt sei. Die zu
nehmende Beschäftigung mit dem Thema solle allerdings der voreiligen Aussprache des 
Takfir vorbeugen, wie er mir versicherte. Abdurrashid war sich bewusst, dass er in ver
schiedenen Videos verfassungsfeindliche Positionen transportiert, zeigte sich aber über
zeugt, im Rahmen der Meinungsfreiheit zu handeln. Gleichwohl beendet er viele Vide
os mit einem ›Haftungsausschluss‹ der die dokumentarische Natur seiner Arbeit betont 
und eine volksverhetzende Absicht ausschließt. Anfang Dezember 2022 umfasste sein 
Kanal 118 Videos, die insgesamt ca. 29.600-mal aufgerufen wurden und hatte 564 Abon
nent*innen. 

Simon Sorgenfrei zeigt in seinem Artikel Branding Salafism (2022) auf, dass Salafis 
sich bewusst Strategien des Influencer-Marketings aneignen, um sich selbst als unver
wechselbare Marke zu profilieren. Das sog. branding, das Erschaffen einer Marke, ba
siert dabei oftmals auf unverwechselbaren visuellen Markenelementen (Miles, 2014; zit. 
in Sorgenfrei, 2022: 220). Auch Abdurrashid hat einige Zeit investiert, um einen digital 
animierten Vorspann zu gestalten, der ausnahmslos alle Videos eröffnet und erklärte: 
»Von Anfang bis Ende habe ich jetzt ein Design, das bleibt auch so. Das hat einen hohen 
Wiedererkennungswert. Das ist, als ob man so eine Marke designt hat wie Mercedes« 
(Abdurrashid, 26.09.2022). Die Plattform soll als Edelmarke ein »in Deutschland einma
liges« Archiv für theologisches Expertenwissen darstellen, das durch ein unverkennba
res Design besticht, für den Alltag von »Durchschnittsmuslimen« aber unerheblich sei 
(ebd.). Abdurrashid selbst taucht an keiner Stelle persönlich auf und stellt seine Marke 
somit konsequent in den Vordergrund. 

Im Sommer 2021 begann er indes auch mit dem Betrieb eines TikTok Profils, auf dem 
er selbst vor die Kamera tritt.37 Anfang Dezember 2022 umfasste das Profil 152 Videos 

8). Überdies trägt der YouTube Empfehlungsalgorithmus entscheidend dazu bei, dass Nutzer*in
nen in dieser Informationsblase bleiben (ibid.). 

36 Unter den ausgewählten Gelehrten finden sich so bekannte Namen wie die saudischen Großge
lehrten Ibn Bāz oder Ibn ʿUthaymin, sowie eine Reihe weiterer saudischer Gelehrter, die aufgrund 
ihrer kritischen Positionen zum saudischen Herrscherhaus zu längeren Gefängnisstrafen verurteilt 
wurden, wie Sulayman al-ʿAlwan oder ʿAli al-Khudayr. Die mit Abstand meisten Videos entfal
len auf den saudischen Salafi ʿAbdullah al-Ghunayman sowie den einflussreichen Gelehrten Sa
lih al-Fawzan, dessen Positionen sich in saudischen Schulbüchern wiederfinden. Letzterer hat der 
Doktrin von Loyalität und Lossagung ein Buch gewidmet, in welchem er explizit dazu aufruft, Mus

lim*innen zu lieben und nicht-Muslim*innen zu hassen. 
37 TikTok ist ein Video-Sharing Dienst und Soziales Netzwerk, das seit 2016 von der chinesischen Fir

ma ByteDance unterhalten wird und das in den letzten Jahren in Deutschland enorm an Bedeu
tung gewonnen hat. Die Nutzer*innenzahl hat sich von 2020 bis 2021 von 5,5 auf 20 Millionen fast 
vervierfacht hat (Mediabynature). Auch TikTok fokussiert auf das Teilen von Videos, die zwischen 
15 Sekunden (für mit der App erstellte Videos) bis zu maximal 10 Minuten dauern können. Laut 
Hartwig und Hänig (2022: 13) wird der Erfolg der Anwendung insbesondere auf die technischen 
Charakteristika der App wie den hochentwickelten Algorithmus zurückgeführt. Plattformneulin

ge können dadurch deutlich schneller eine große Reichweite generieren und die geposteten Vi

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

im für Smartphone Apps üblichen Hochformat-Stil. Von diesen entsprachen 26 Vide
os Spiegelungen seines YouTube Kanals, 45 Videos beinhalteten einen von Abdurrashid 
selbst gesprochenen Kurzvortrag, der zumeist statisch bebildert ist, z.B. mit Motiven 
aus der Natur (Mond, Baum, Wasser) oder einer Kalligrafie des Glaubensbekenntnisses. 
Die Mehrheit der Videos (86) ist von einem Vortragsstil und der direkten Ansprache des 
Publikums – d.h. mit Blick in die Kamera – gekennzeichnet. In diesen Videos strebt er 
danach, auf spezifische Weise Authentizität zu generieren; anders als YouTube nutzt er 
TikTok aber als interaktives Medium und lässt auch Kommentare zu. 

Dann meinte gestern einer…wollte mich dissen… Meinte so: ›Liest du ab?‹ Der wollte ir
gendwie haten. Ich lese nirgendswo ab! […] Nein, aktuell klapp ich den Laptop auf, den
ke kurz nach über welches Thema. Und wenn du das jeden Tag deines Lebens machst 
über viele Jahre hinweg, du brauchst da kein Skript oder so. Du hast die Sachen im Kopf 
und dann redest du drauf los und nach drei Minuten endest du das Thema (Abdurras
hid, 26.09.2022). 

Frei aus seinem Wissensrepertoire zu schöpfen und sich thematisch an seiner Fol
lower*innenschaft zu orientieren ist eine Methode der selbsterklärten Strategie, ein 
authentisches Bild von sich als »Prediger« (ebd.) zu vermitteln. Die Inhalte auf Ab
durrashid’s TikTok-Profil sind entsprechend seiner Strategie tagesaktuell, spontan 
produziert und thematisch deutlich breiter als jene des YouTube-Kanals. Neben den 
oben genannten Fragen der salafistischen Glaubenslehre wie der Einheit Gottes (tauhid), 
Unglauben (kufr), Beigesellung (shirk) oder zur Attributenlehre Gottes, äußert Abdur
rashid sich auch zu Ereignissen im muslimischen Ausland (z.B. zu Halloween in Saudi- 
Arabien oder der Fußball Weltmeisterschaft in Katar) und zu verschiedenen Themen im 
Inland. In der Mehrheit der Beiträge erteilt er einfache Ratschläge darüber, was nach 
seinem Dafürhalten islamisch legitim ist und was nicht – ohne jedoch die arabischen 
Begriffe halal und haram für Erlaubtes und Verbotenes zu benutzen – und kommentiert 
soziale Bewegungen wie Veganismus oder LGBTQ. Unter den jüngeren Videos von 2022 
findet sich eine für die Content-Produktion von Adburrashid neue Kategorie audiovisu
eller Beiträge, die Teil einer aktiven outreach-Strategie des Influencers sind: Reaktions- 
bzw. Kommentarvideos zu reichweitenstarken Debattenbeiträgen. Die Funktionsweise 
erläuterte Abdurrashid an folgendem Beispiel. 

Am 08.09.2022 wurde auf dem YouTube-Kanal des öffentlich-rechtlich finanzierten 
Gesprächsformats Das Treffen mit Leeroy der Beitrag MUSLIM trifft Ex-MUSLIMA veröf
fentlicht. In der Folge begegnen sich der erfolgreiche muslimische Influencer Issam Ba
yan und eine junge Frau namens Zeinab, die nach einer streng religiösen Erziehung die 
Religion verlassen hat und deshalb von ihrem eigenen Vater mit dem Tod bedroht wurde. 
Das Gespräch ist von der Dynamik geprägt, dass der bekannte Influencer die persönli
chen biografischen Unterdrückungserfahrungen der Frau fortwährend als Angriff auf 
seine Religion wertet und sie regelmäßig unterbricht, um ihr den Islam zu erklären. In 
den Kommentaren zum Video wird Bayan als arrogant und überheblich kritisiert und, 

deos werden potenziell weiter außerhalb der eigenen Blase gestreut. Außerdem erleichtern die 
Funktionen der Videobearbeitung das Kreieren von Content direkt in der App (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 137 

die Courage der jungen Frau wird lobenswert hervorheben. Abdurrashid kommentiert 
diesen breit rezipierten Beitrag in einem Video. 

Viele von Euch haben bestimmt gesehen, dass, [der prominente muslimische Influen
cer] Issam Bayan vor Kurzem bei Leeroy war, zusammen mit einer Ex-Muslima. Das ist 
genau der Augenblick, wo jemand wie Issam, der ja als recht liberal gilt, im Gegensatz 
zu der Ex-Muslima für das Publikum als orthodox oder streng erscheint. Sie ist also 
aus dem Islam ausgetreten, weil sie mit irgendeinem Kafir, den sie auf Tinder geda
tet hat, gerne eine uneheliche Beziehung führen möchte und weil sie sich ja so sehr 
für die Rechte von Homosexuellen einsetzt. […] Gut, dann kann sie halt nicht ins Para
dies! Das ist die Folge den Islam zu verlassen. […] Issam… ja, wenn man in so ein Format 
geht, dann muss einem von vornherein klar sein, dass man so dargestellt wird, [dass 
es] zumindest für die Mehrheit der Zuschauer so wirkt, als wäre man der Extremist; 
selbst wenn man lediglich sagt, dass fünfmal am Tag beten Pflicht ist, dass der Hijab 
Pflicht ist und dass man kein Demokrat ist, sondern dass Allahs Wort das Höchste ist. 
(Abdurrashid, Paraphrase aus TikTok-Video, 09.2022; Anm. d. Verf.). 

Diese Paraphrase basiert auf dem mit mehr als zwanzigtausend Zugriffen meistgeklick
ten Video auf Abdurrashids TikTok-Profil. In dem etwa sechsminütigen Beitrag kom
mentiert er nun einerseits mit inkriminierendem Unterton das Austreten der jungen 
Frau aus dem Islam und betont, dass Ungläubige wie sie am Tag des Jüngsten Gerichts 
zu den »Verlierern« gehören werden (ebd.). Andererseits kritisiert er angesichts der ne
gativen Publicity nicht den »liberalen« Muslim, der diese hätte erwarten müssen (ebd.). 
Stattdessen holt er zu einer Kritik an den öffentlich-rechtlichen Medien aus, denen er ei
ne grundsätzliche islamfeindliche Haltung attestiert. Er stellt hier auf die Diskriminie
rungserfahrungen ab, die Muslim*innen alltäglich erleben, kolportiert ein Opfernarra
tiv, dem viele vermutlich leicht zustimmen können und macht sich so anschlussfähig für 
die muslimische Mehrheit. Diese populistische Methode divergiert enorm vom Ansatz 
der Archivierung von Expert*innenwissen auf YouTube und dient einer simplen Stra
tegie: »Ich reagiere auf diese Leute, weil ich einfach meine Reichweite erhöhen möchte, 
weil ich genau weiß, das kriegt Klicks!« (Abdurrashid, 26.09.2022). Mit Hilfe dieser ›stra
tegischen Aneignung von Mainstream Diskursen‹ (strategic discourse appropriation; Klapp, 
2024b: 18) will Abdurrashid Follower für seinen TikTok-Kanal akquirieren. Da er dort au
ßerdem Inhalte seines YouTube-Kanals verlinkt und sich somit als Urheber des letzteren 
zu erkennen gibt, stellt TikTok einen potentiellen Gateway dar, um Publikum über unver
fängliche Inhalte hin zu seinem explizit salafistischen Wissensarchiv zu lenken. Mit die
ser Strategie nutzt er geschickt die potenziellen Synergien der beiden Plattformen zur 
Follower*innen-Akquise. 

Neben der Aneignung von Mainstream Diskursen nutzt Abdurrashid Kommentarvi
deos auch, um sich in der salafistischen online Bubble (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019) 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

zu profilieren.38 So kritisiert er andere salafistische Influencer zumeist indirekt und oh
ne Namen zu nennen: 

Es gibt Prediger, die den Anschein erwecken, als wollten sie ihr Publikum so gut es geht 
zum Lachen bringen. Ständig bauen sie zwischendurch irgendwelche Witze ein. Sie 
reden über Allah, sie reden über den Koran, sie reden über den Gesandten Allahs und 
machen dazwischen Witze, sodass man den Eindruck bekommt – man merkt es auch 
am Lachen im Publikum – als wäre man bei einer Stand-up Comedy. […] Wenn Ihr wollt, 
dass die Leute über Eure Sachen lachen, könnt ihr ja Stand-up Comedians werden und 
da Eure Witze machen! […] Die Religion ist eine ernste Sache […] also trenne den Un
terricht über die Religion von deiner Comedy-Einlage. (Abdurrashid, Paraphrase aus 
TikTok-Video). 

Anders als im Falle des ›liberalen‹ Issam Bayan, den Abdurrashid in weiteren Videos auch 
namentlich für seine Positionen kritisiert, nennt er in dem gerade paraphrasierten Video 
keinen Adressaten, sondern bezieht sich auf dessen Stil. Dennoch ist einigen Followern 
sofort klar, auf welchen Prediger die Kritik abzielt: 

TikToker1: Da kenne ich so einen 😄 
TikToker2: Abul baraa😂😂😂😂😂 (Abdurrashid, TikTok-Kommentarspalte). 

Ahmad Armih, besser bekannt als Ahmad ›Abul Baraa‹ (etwa ›Vater der Lossagung‹) ist 
derzeit der wohl bekannteste salafistische Prediger und gehört zu einem informellen 
Kollektiv von Salafis (darunter Ibrahim El-Azzazi und Pierre Vogel), die sich selbst Die 
anerkannten Gelehrten nennen.39 Abdurrashid ist sich sicher, dass diese ihn als Takfiri ab

38 Der Begriff der ›Filterblase‹ (engl. filter bubble)beschreibt ein Phänomen, bei dem Personen in ih
rer digitalen Informationsumgebung hauptsächlich mit Inhalten konfrontiert werden, die ihre be
stehenden Überzeugungen und Interessen bestätigen, während abweichende Meinungen oder 
kritische Perspektiven ausgeblendet werden (Pariser, 2011: 9). Dies geschieht durch personalisierte 
Algorithmen in sozialen Medien, Suchmaschinen und anderen Plattformen, die Inhalte basierend 
auf dem Nutzerverhalten auswählen (ebd.). Der Begriff wurde von dem amerikanischen Politolo
gen und Aktivisten Eli Pariser geprägt, der in seinem Buch The Filter Bubble (2011) die Auswirkungen 
dieses Phänomens auf die Meinungsvielfalt und demokratische Diskurse diskutiert. Während das 
beschriebene Phänomen auch mit anderen Begriffen, wie etwa »echo chamber« (Sunstein, 2011) 
benannt wurde ist Filterblase oder schlicht Bubble, in den allgemeinen Sprachgebrauch eingegan
gen. Gleichwohl wird in den letzten Jahren zunehmend Kritik laut, die Vertreter*innen besagter 
Konzepte seien »cyber-pessimists« (Löblich & Venema, 2021: 177), fokussieren sie doch zuvorderst 
die Fragmentierung und Segregation von Öffentlichkeiten, über die hinaus kein gesellschaftlicher 
Dialog mehr stattfinde (Trenz, 2016: 10, zit. in ebd.). Dahlgren (2021) räumt ein, dass Filterbla
sen zwar auf der technologischen und individuellen Ebene wie angenommen operieren mögen und 
User*innen etwa personalisierter Content vorgeschlagen wird. Die Übertragung des Konzepts auf 
die gesellschaftliche Ebene und damit einhergehende Annahmen, (1) dass Menschen kontroverse 
Informationen ausblenden und (2) die gesellschaftliche Polarisation zunehme, wie von Pariser dar
gestellt, sei jedoch nicht ausreichend begründet (ebd.: 16). Dahlgren verweist auf zahlreiche Stu
dien, die das Gegenteil implizieren (z.B. Bruns, 2019; Davies, 2018; Möller et al. 2018). 

39 Ahmad ›Abul Baraa‹ wurde 1973 als Kind palästinensischer Eltern geboren und lebte mit seiner Fa
milie einige Zeit unter ärmlichen Bedingungen im Libanon. Heute lebt Abul Baraa in Berlin, nahm 
2002 seinen da’wa-Aktivismus auf und war seit der Eröffnung im Jahr 2010 bis zur angeordneten 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 139 

lehnen und versucht, sich gegen diese zu profilieren. Viele der Videos von Abul Baraa 
sind Auszüge seiner Vorträge in Moscheen, in denen er auch Fragen seiner Zuhörer und 
Follower beantwortet. In seinen Vorträgen interagiert Abul Baraa mit seinem Publikum, 
stellt rhetorische Fragen oft humoristisch vorgetragen, worauf er selbst teils herzhaft la
chen muss.40 Obgleich Abdurrashid im Gespräch die theologischen und religionsrechtli
chen Divergenzen zu den Anerkannten Gelehrten als Hauptmotiv seiner Bezugnahmen 
betont, lässt sich auch hier eine Outreach-Strategie ausmachen, nimmt er sich doch ge
rade jener Salafi-Influencer an, welchen die meisten Menschen folgen und die den sa
lafistischen Mainstream in Deutschland dominieren. Durch Diskreditierung ihrer Auf
tritte bringt er sich letztlich selbst als glaubwürdigere Alternative innerhalb der salafis
tischen Informationsblase ins Spiel. 

Während unserer Gespräche im Spätsommer 2022 griff Abdurrashid wiederholt zu 
seinem Smartphone und öffnete die TikTok-App, um sich zu versichern, dass sein letzter 
Beitrag wahrgenommen wurde. 

Mal gucken, was wir heute für Kommentare haben. Habe ich heute Morgen aufgenom

men. Siehst Du am Pullover, den ich trage. 541 Aufrufe. [liest Kommentare vor] ›Sehr 
schön erklärt‹, ›vielen Dank‹, ›Danke Bruder‹, ›Mubarak Allahu feek‹, ›Bruder, gut er
klärt‹, ›Haqq.‹…heißt Wahrheit. Also alles rein positiv (Abdurrashid, 26.09.2022; Anm. 
d. Verf.). 

Die Reaktionen und Kommentare auf das zuletzt hochgeladene Video zu checken, war 
eine Praxis, die fest zu seinem Alltag gehörte. Er verbrachte den Großteil seines Tages 
damit, zuhause Content für seine Online-Präsenzen zu produzieren. Das Vokabular, mit 
dem er seine Tätigkeit beschrieb, war jenes von online Influencer*innen: Klicks, Reich
weite, Content, Comments und Hate. Zwar sei die Bekanntheit das Übel, das mit der 
Aufgabe Wissen zu verbreiten einhergehe, doch schien er diese Aufmerksamkeit gera
dezu zu genießen und sich ihrer fortwährend zu vergewissern. Der Zurückhaltung und 

Zwangsschließung 2020 Imam der As-Sahaba Moschee im Wedding. Ein Mitglied des Trägerver
eins der Moschee war der ägyptische Dschihadist Reda Seyam, der an der Finanzierung des Ter
roranschlags 2002 auf Bali mutmaßlich beteiligt war, 2012 nach Syrien ausreiste und zwei Jahre 
später Bildungsminister des sog. Islamischen Staates wurde. (Klevesath et al. 2021: 74f.). 

40 Ein Beispiel ist das YouTube-Videos mit dem Titel EINHORNTAPETE FÜR KINDERZIMMER ERLAUBT? 
mit A. Abul Baraa in Braunschweig: »Schaut mal, generell sollte man solche Sachen unterlassen. Die 
Gelehrten unterscheiden zwischen Tieren die reell existieren und Tiere die nicht reell existieren. 
Es gibt zum Beispiel ein Nashorn. Gibt es ein Nashorn…? Gibt’s! Gibt es einen Affen…? Gibt’s! Gibt 
es einen Elefanten…? Mashallah wollen wir alle Tiere durchgegen? Diese Tiere gibt es. Aber jetzt 
zum Beispiel… wie heißen diese… die haben auch so Ninjakämpfe gemacht. Ninja… [Gelächter aus 
dem Publikum, Abul Baraa erteilt Zuhörer mit Finger Antworterlaubnis. Dieser antwortet »Turt
les«]. Heißen die Ninja was…? Diese Turtles diese Schildkröten… Gibt es solche Ninja-Dings…? [lau
tes Gelächter im Publikum, auch Abul Baraa lacht herzhaft]. Also manche glauben wirklich daran! 
[Gelächter] Gibt’s nicht! Deswegen, das ist nicht reell existierend. Brauchst du dir keine Sorgen zu 
machen! So jetzt Einhorn, gibt es Einhörner? [Pause, Publikum bricht in Gelächter aus und ebenso 
Abul Baraa. Dieser wird plötzlich wieder ernst]. Ja, aber wenn das Pferd im Allgemeinen wie ein 
Pferd aussieht sollte man das Unterlassen! Wa’lahu ta’ala ala« (Deutsche Muslimische Gemein

schaft, 04.11.2021; Anm. d.Verf.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Bescheidenheit hinsichtlich seines theologischen Wissensstandes, die seine Selbstdar
stellung 2019 noch charakterisiert hatte, war eine neue Facette hinzugetreten. Abdur
rashid wollte wahrgenommen werden, er hatte etwas zu sagen und verfolgte eine Stra
tegie des authority-making (Sunier & Buskens, 2022:2) mit aktiven Outreach-Methoden 
die User*innen in die Bubble des online Salafismus lenken sollen. Seine Aktivitäten in 
den sozialen Medien – ein Kompromiss mit der Welt der öffentlichen Meinung – er
möglicht es ihm, eine grundlegende Herausforderung zu meistern: Er verfügt als Kon
vertit über keinerlei formale islamische Ausbildung und kann demgemäß nicht als Ge
lehrter oder Scheikh gelten. Gleichwohl beansprucht er online religiöse Autorität, in
dem er nicht sein Wissen über islamische Quellen, sondern sein Wissen der Gelehrten
meinungen demonstriert, die er ebenfalls online recherchiert hat. Es sind die Autori
tät der zitierten Gelehrten einerseits und die in Klicks und Follower*innen gemessene 
Reichweite andererseits auf die er seinen eigenen Anspruch, sein authority-making stützt. 
Darüber hinaus gehe ich davon aus, dass seine Online-Aktivitäten auch ein Substitut 
für seine soziale Isolation darstellen – d.h. zuvorderst den Verlust der sozialen Einbin
dung in tatsächliche salafistische Netzwerke – und einen Versuch, durch die intensive 
digitale Demonstration der Zugehörigkeit (belonging) zu einer transnationalen salafis
tischen Diskursgemeinschaft, die durch digitale soziale Medien verbunden ist, soziale 
Anerkennung zurückzugewinnen. Abdurrashids digitale TikTok-Bubble kann mitnich
ten als losgelöst von den lokalen Gegebenheiten betrachtet werden, denn auch Jugendli
che aus dem Feldforschungsort, darunter Freundinnen seiner ältesten Tochter und auch 
der mittlerweile 18-jährige Younes, den wir in Kapitel I.2 (als Fünfzehnjährigen) kennen
gelernt hatten, zählten zu Abdurrashids Follower*innen. 

Während seine online vertretenen theologischen Positionen im Sinne einer indivi
duellen Ideologisierung gelesen werden könnten, verlangte seine Rolle als Vater dreier 
Kinder Abdurrashid regelmäßig pragmatische Kompromisse ab. Zur Erziehung in sala
fistischen Familien sind indes keine wissenschaftlichen Beiträge zu verzeichnen, womit 
das Thema bislang eine Black Box darstellt.41 Als sich zu einem Gesprächstermin Abdur
rashids zwölfjährige Tochter Asmaa neugierig zu uns gesellte, lernte ich ein selbstbe
wusstes Mädchen kennen, das zum Hidschab modische weit geschnittene Jeans und ein 
Marken-Sweatshirt trug. »Theologisch«, so der Vater, sei die Sache aber klar, und »Ho
sen nicht erlaubt« (Abdurrashid, 26.07.2022). Auch durfte Asmaa schon seit etwa zwei 
Jahren – früher als die meisten Mitschüler*innen – allein mit dem Bus in die Innenstadt 
fahren und beispielsweise am Taekwondo-Training teilnehmen. Letzteres jedoch nur, 
nachdem Abdurrashid mit dem Trainer vereinbart hatte, dass die Tochter sich vor jenem 
nicht verneigen müsse, wie in dem Sport üblich, da die Niederwerfung nur Allah gebüh
re. Bestimmte negative Erfahrungen wolle man den Kindern schlicht ersparen (ebd.). In 

41 NGOs aus dem Bereich der Extremismusprävention, wie beispielsweise Camino und modus|zad 
in ihrer Evaluation der Beratungsleistungen gegen extremistischen Salafismus (Karliczek et al., 2021: 16) 
gehen mit Bezug auf Informationen des Landesamtes für Verfassungsschutzes Nordrhein-West

falen davon aus, dass Kinder schon früh in die salafistische Ideologie hineinwachsen. Derartige 
Informationen sind hinsichtlich ihrer Erhebung weitestgehend intransparent und beziehen sich 
zuvorderst auf Dschihadismus. Die synonyme Verwendung mit Salafismus wird indes kritisch in 
Frage gestellt (z.B. Hummel & Logvinov, 2014: 12). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 141 

Deutschland, so erklärte Abdurrashid die Kompromisse, die er seinen Kindern zuliebe 
eingeht, könne man ohnehin nicht einhundert Prozent muslimisch leben und sich allen
falls bemühen. Dass seine Kompromissbereitschaft im Privaten auch nach islamischen 
Maßstäben nicht problematisch sei, lasse sich auch mit einem wichtigen Rechtsprin
zip im Umgang mit den islamischen Normen rechtfertigen, das in nicht-muslimischen 
Ländern eine gewisse Flexibilität erlaube: maqāṣid aš-šarīʿa. In seiner Studie Can Islam 
be French? (2010) stellt John Bowen eine tendenzielle Übereinstimmung bestimmter nor
mativer Prinzipien und ihren Vermittlungsformen mit der Soziologie der Muslim*in
nen in Frankreich fest. Demzufolge pflegen Salafis einen Hang zum Regelbuch-Ansatz, 
während der prinzipienorientierte maqāṣid-Ansatz eher von Intellektuellen mit Nähe zur 
Muslimbruderschaft aufgegriffen werde. Abdurrashid sah das anders: »Das ist doch ein 
absolutes Fundament! Jeder, der auch nur ein bisschen Wissen hat, wird die Bedeutung 
von maqāṣid aš-šarīʿa nicht leugnen, die Zielsetzung. Natürlich gibt’s jetzt keinen Hadith 
dazu, sondern die Gelehrten haben darüber nachgedacht und haben dann daraus gefil
tert, es geht immer um bestimmte Zielsetzungen« (ebd.). Für den Salafi Abdurrashid, 
der der sich online kompromisslos als salafistische Autorität geriert, ist dieses Prinzip 
also ein wichtiges Werkzeug, um im gesellschaftlichen Alltag der Bundesrepublik Hand
lungsspielräume und Kompromisse für sich und seine Familie theologisch zu rechtferti
gen. Diese Haltung widerspricht auch jener seiner persönlich wichtigsten Autorität Neil 
bin Radhan, der, wie ich mich bei einem schlecht besuchten Vortrag des Scheikh in einer 
Moschee im Ruhrgebiet im Februar 2023 überzeugen konnte, einen rigorosen Literalis
mus predigt.42 Auch Abdurrashid lehnt nicht aus ideologischen Gründen rundum die 
Rechtsschulen ab, wie es in der Literatur bisweilen als typisches Charakteristikum der 
Salafiyya dargestellt wird (Dziri, 2014: 132; Özyürek, 2015: 117), stattdessen gebe es ledig
lich ein Problem »…in der praktischen Umsetzung, einer Rechtsschule folgen zu wollen. 
Entweder hast du einen Lehrer, der es dir erklärt. Den kenne ich in Deutschland nicht. 
Oder du hast Zugang zu Büchern, die sind dann aber auf Arabisch oder bei der hanafiti
schen Rechtsschule auf Türkisch« (ebd.). Anders als sein rigoros salafistischer Internet- 
Auftritt vermuten ließe, geht Abdurrashid im Alltag eine Reihe pragmatischer Kompro
misse ein. 

42 »Es heißt immer, arabische Wörter haben viele Bedeutungen. Das ist im Deutschen ja nicht anders 
liebe Brüder. Und trotzdem haben wir ja alle, wenn ein gewisses Wort fällt, in der Regel eine be
stimmte Bedeutung zuerst im Kopf. Das ist die primäre Bedeutung für den allgemeinen Gebrauch 
dieses Wortes. Kennt jemand ein Beispiel?« Ein Zuhörer nennt »Zug«. Bin Radhan antwortet: »Ein 
gutes Beispiel! Was fällt uns dazu zuerst ein? Das Fortbewegungsmittel das auf Schienen fährt. 
Was gibt es noch für Bedeutungen?« Ein Zuhörer antwortet: »Der Luftzug!«. Bin Radhan: »Genau 
liebe Brüder. Und doch verbindet man mit Zug in der Regel zuerst das Fortbewegungsmittel. Es 
gibt immer eine primäre Bedeutung mit einem Begriff. So ist es auch mit im Arabischen. Allah 
sagt, ›Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung…‹ Wenn es also ein primäres Ver
ständnis eines Wortes gibt, eine Bedeutung, die jeder sofort mit einem Begriff assoziiert, dann hat 
Allah es auch so gemeint. Da bedarf es keiner fantasievollen Interpretationen.« (Beobachtungs
protokoll, 18.02.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

5. Welcher Islam für die postmigrantische Gesellschaft? 

In diesem Kapitel habe ich anhand dreier Fallbeispiele – (1) Mustafa Hodscha von der 
Sultan Mehmet Camii der IGMG, (2) den Autoritäten der unabhängigen Al-Taqwa Mo
schee, sowie (3) den zwei Salafis Abu Samira und Abdurrashid unterschiedliche islami
sche Diskurstraditionen (Asad, 1986) analysiert und untersucht, wie die jeweiligen Ak
teur*innen ihren eigenen normativen Ansatz zu jenen anderer Autoritäten und Prediger 
im lokalen Feld in Bezug setzen. Dabei wurde deutlich, dass aus den verschiedenen An
sätzen auch unterschiedliche zentrifugale oder zentripetale soziale Dynamiken resultie
ren. Wie Melek zu Beginn des Kapitels erläutert hatte, drehen sich die gegenseitigen in
nermuslimischen Bezugnahmen oftmals darum, wer die »richtigen« Muslim*innen sind 
und wer sich auf dem »falschen Weg« befindet (Melek, 30.04.2019); sie drehen sich um 
die Legitimierung eigener Positionen und die Diskreditierung anderer und somit letzt
lich um den Anspruch auf Deutungshoheit und Autorität in der Diskursarena des Islam. 
Mit Thijl Sunier und Leon Buskens (2022: 2) habe ich die Herstellung von islamischer Au
torität durch Praktiken des authority-making erschlossen, als einen Prozess der Authen
tifizierung, der Zuschreibung von Wahrheit an religiöse Quellen, Personen und Dinge 
durch Menschen. Diese Zuschreibung wird immer in Bezug auf die Legitimität islami
scher Quellen und Rituale vollzogen und steht in Zusammenhang mit gesellschaftlichen, 
politischen und historischen Umständen und Entwicklungen (ebd.). Dabei stellt sich für 
alle hier zu Wort gekommenen Akteur*innen die Frage, welche normativen Positionen 
für die potenziellen muslimischen Publika in der postmigrantischen deutschen Gesell
schaft überzeugend sein können. Ich skizziere im Folgenden noch einmal überblickar
tig die von meinen Gesprächspartner*innen aufgerufenen Diskurspositionen, identifi
ziere die zentralen Linien der Kritik und diskutiere sie abschließend mit Hinblick auf 
die jeweiligen integrativen Potentiale und die aus ihnen hervorgehende gesellschaftli
che Selbstverortung. 

Hodschas der (1) Milli Görüş Moscheen wie Mustafa vertreten überwiegend ein Is
lamverständnis das als orthodoxer Diaspora-Islam beschrieben werden kann, und zwar aus 
folgenden Gründen: Als Diaspora-Islam bezeichne ich ihn, weil der transnationale Bezug 
zum Herkunftsland ein zentrales bindendes Element darstellt, das sich etwa in der Spra
che, in der Symbolik und in der Vermittlung des mit der Türkischen Nationalidentität 
synthetisierten Islamverständnisses äußert und durch diese zugleich reproduziert wird. 
In seiner Bezugnahme auf das ethnische, respektive nationale Kollektiv und nicht zuletzt 
durch die Einbettung der Moscheen in Nachbarschaftsnetzwerke ist dieses Islamver
ständnis maßgeblich kommunal organisiert. Die Einbindung in derartige Gemeinden 
geht, wie Schiffauer betont, mit der Akzeptanz einer einheitlichen Gesetzlichkeit, von 
»Orthodoxie und zwar im genauen im Sinn von Recht-Gläubigkeit« (Schiffauer, 2004: 
360) einher. Das Befolgen einer Rechtsschule stellt historisch wie quantitativ die hege
moniale Tradition dar und schafft durch die enge Orientierung an etablierten Korpora 
von Rechtsurteilen, die ihre Autorität durch die historische Folge der Gelehrten erhal
ten, Verbindlichkeit. Das Islamverständnis der IGMG-Moscheen betont die Differenz 
von der Mehrheitsgesellschaft (vgl. Zeynep, Kap. I.2) und gibt sich nicht mit einem in
dividuierten Privat-Islam zufrieden. Daher ist es, so Schiffauer, »notwendig, dem Is
lam in der Öffentlichkeit einen Platz zu erkämpfen. Es müssen islamische Räume ge

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 143 

schaffen werden. Der Islam muss akzeptierter way of life in der europäischen Gesellschaft 
werden.« (Schiffauer 2004: 359). Dafür setzt die IGMG nicht nur auf die Ausschöpfung 
des Rechtsweges, sondern – wie die Kampagne Gestatten, Muslim! (Kap. II.3) gezeigt hat, 
auch auf öffentlichkeitswirksamen Aktivismus. Insofern die Gemeinden der IGMG is
lamische Räume in einer legitimen gesellschaftlichen Parallelität zu etablieren suchen, ist 
er maßgeblich auch politisch engagiert. Dieser orthodoxe Diaspora-Islam mag für ei
nen großen Teil der türkeistämmigen Muslim*innen in Deutschland Stabilität und Si
cherheit gewährleisten. Die überlieferten Selbstverständlichkeiten sind jedoch für viele 
Muslim*innen der zweiten und dritten Generation, die auf der Suche nach einem reflek
tierten Religionsverständnis sind und Antworten für das Leben in Deutschland suchen, 
nicht mehr nachvollziehbar (Abdullah, 09.12.2018). Für die dritte Generation der heuti
gen Schüler*innen kommt hinzu, dass manchen mittlerweile schlicht die sprachlichen 
Kompetenzen fehlen, um dem Unterricht auf Türkisch folgen zu können (vgl. Kap. II.3). 

An diesen Punkten setzt die zentrale Kritik modernistischer Ansätze wie jenem der 
Salafis oder der Autoritäten der Al-Taqwa Moschee an, die sich in Abgrenzung von ei
nem ›Islam nach Tradition‹ oder einem ›Kultur-Islam‹ positionieren. Traditionen, Bräu
che, Gewohnheiten, Konventionen, Autorität, Grundsätze und so fort sind Kategorien, 
die Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991: 228–245) in ihrem Modell der Rechtfer
tigungsordnungen der sog. häuslichen Welt zuordnen.43 Die hegemoniale Lehrtradition 
ist insbesondere in ihrer Verquickung mit nationalen Ideologien und Volksglauben aus 
Perspektive ihrer Kritiker*innen folglich einen Kompromiss zwischen der authentischen 
islamisch Rechtfertigungsordnung und der häuslichen Welt eingegangen, welcher der 
Logik modernistisch-puristischer Ansätze zufolge die Reinheit der Religion kompromit
tiert. 

In der Al-Taqwa Moschee (2) ist die Abgrenzung vom ›Kultur-Islam‹ marokkanischer, 
bosnischer oder türkischer Provenienz – also das Streben nach Reinheit durch »Dekul
turation« (Roy, 2006: 254–255) des Islam – die zentrale Demarkationslinie des eigenen 
Islamverständnisses und bereits in Gründungsnarrativ der Moschee angelegt. Dort ver
folgt man einen Ansatz des Normenpluralismus, der maßgeblich auf dem post-Rechts
schul Verständnis von Scheikh Abdellatif basiert und den etwa Saba Mahmood (2004: 81) 
als charakteristisch für die moderne islamische Religiosität beschreibt. Hier lehnt man 
nicht die Gelehrtentradition ab, sondern sieht lediglich die Orientierung an einer einzi
gen Schule als nicht mehr zeitgemäß an, um angesichts der Vielfalt der Muslim*innen in 
Europa angemessenen Rat erteilen zu können. Neben dem Scheikh erläuterten weitere 
Autoritäten ihre persönlichen theologisch-normativen Orientierungsrahmen und zeig
ten auf, dass im gottesdienstlichen Bereich des Gebets die Orientierung an einem Salafi 

43 »Die Einzelperson lässt sich in diesem Modell nicht losgelöst von ihrer Zugehörigkeit zu einem 
Körper, der wiederum als eine durch ihren Rang charakterisierte Person gedacht ist, betrachten. 
Des Weiteren ist sie durch die Zugehörigkeit zu einem Geschlecht definiert, das mit einer eigenen 
Identität ausgestattet ist, die auf einer höheren Ebene steht als die Identität der Individuen […] In 
diesem häuslichen Gemeinwesen ist das Band zwischen den Wesen dem die Generationen einer 
Familie einigenden Band nachempfunden […] Doch die Familienanalogie bezieht sich hier weniger 
auf die Blutsbande als auf die Zugehörigkeit zu ein und demselben Haus als eines Territorium, in 
dem die Beziehung häuslicher Abhängigkeit verankert ist.« (Boltanski & Thévenot, 1991: 130–31). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Scheikh dem prinzipienorientierten Ansatz maqāṣid aš-šarīʿa für die zwischenmensch
lichen Angelegenheiten nicht widersprechen. Ansätze also, die nach John Bowen eher 
Antipoden darstellen (2010: 63–64). Der Anspruch der Dekulturation geht in der Al-Ta
qwa Moschee Hand in Hand mit einem normativen Ansatz, der nicht anti-traditiona
listisch sondern traditionsübergreifend ist und eine relative Offenheit und Flexibilität 
erlaubt, welche die Moschee für Muslim*innen aller sunnitischen Traditionen – ausge
nommen dem Sufismus – öffnet. Diese Haltung stellt – neben der Verwendung der deut
schen Sprache – auch theologisch bzw. islamrechtlich eine zunehmende Orientierung an 
der Vielfalt der Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft der Bundesrepublik 
dar. Zugleich kann die Gemeinde hinsichtlich der soziopolitischen Agenda insofern als 
quietistisch verstanden werden, als sie – abgesehen von der Teilnahme des Direktors am 
Integrationsrat der Stadt – gesellschaftlich zurückgezogen ist und keinerlei öffentliches 
oder politisches Engagement verfolgt. Zusammenfassend lässt sich dieses Verständnis 
als traditionsübergreifender postmigrantischer Islam bezeichnen. 

Auch die Salafis (3) lehnen den Kulturislam der Türk*innen und Marokkaner*innen 
ab, verbinden diese Position aber mit einem normativen Rigorismus der nicht nur im
plizit den Anspruch erhebt, den wahren Islam zu vertreten, wie in der Al-Taqwa Mo
schee. Die Salafis übersetzten diese Überzeugung auch in eine explizite Überlegenheits
haltung, um sich in Überbietungskämpfen im lokalen Feld zu profilieren (vgl. Dennaoui, 
2023: 2–6). Der Anspruch auf »Reinheit«, d.h. darauf, exklusiv in der religiösen Ord
nung zu handeln, ist jedoch von einem unauflösbaren Paradoxon begleitet, das auch der 
Verstetigung der salafistischen Vergemeinschaftung im lokalen Feld im Wege stand. Luc 
Boltanski und Laurent Thévenot (1991: 318) betonen die Besonderheit der Welt der Inspi
ration, die, wie ich meine, ebenso für die religiöse Rechtfertigung gilt: Um soziale Gel
tung zu erlangen, muss sie 

notwendigerweise Kompromisse mit anderen Welten eingehen […]. Solche Kompro

misse können unterschiedliche Formen annehmen, je nachdem, ob es sich […] um ei
ne pädagogische Situation handelt, wo man eine [sic!] Person, die man als Schüler an
genommenh hat, zu neuem Leben verhilft (häuslicher Kompromiss), oder eine politi
sche, wenn man in prophetischem Elan einen Aufruf i an das Volk richtet, um es zu 
mobilisiereno (staatsbürgerlicher Kompromiss), oder auch eine mediale, wenn der in
spiriertei Akt, als ein Spektakel o für die Massen aufgeführt wird, um sie zu verführen und 
ihre Loyalität zu erlangen. (Boltanski & Thévenot, 1991: 318; Hervorh. im Orig.).44 

Alle hier zu Wort gekommenen Autoritäten – mit Ausnahme der Salafis – verfolgten ei
nen way of being, in welchem das Engagement für die Gemeinschaft im Zentrum steht 
und islamisches Wissen und die Fähigkeit, dieses zu vermitteln ein wichtiges symbo
lisches Kapital darstellen. Peggy Levitt und Nina Glick Schiller (2004: 101) bezeichnen 

44 Die in diesem Zitat kursiv gesetzten Begriffe und hochgestellten Buchstaben sind dem Original
text entnommen und stellen Codes dar, anhand derer Boltanski & Thévenot ihr Modell entwickelt 
haben. Sie sind Eigenschaften, Größen und Objekte einer spezifischen Welt, die jeweils von den 
hochgestellten Nummern angezeigt wird: i steht für inspiriert, h für häuslich, o für Meinung, s für 
staatsbürgerlich, m für Markt und u für industriell. (Boltanski & Thévenot, 1991: Fußnote, S. 318). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Welcher Islam…? 145 

mit ways of being tatsächliche soziale Beziehungen und Praktiken, in welche Individu
en investieren und unterscheiden diese von ways of belonging, die durch Praktiken ge
kennzeichnet sind, die eine Identität darstellen und somit bewusste Zugehörigkeit zu 
einer bestimmten Gruppe signalisieren.45 Der zeitgenössische Salafismus ist, so schrei
ben Behnam Said und Hazim Fouad (2014: 38), ein »Ausdruck des Individualismus der 
Moderne« (ebd.) und kann demgemäß als individualistisch ultraorthodoxer Islam verstan
den werden. In der Tat waren bereits die Zugänge der Konvertiten Abu Samira (Birming
ham, Yemen) und Abdurrashid (online, Neil bin Radhan) zu salafistischen Wissensbe
ständen und Autoritäten überaus individuell. Sie polemisierten auch gegen jene Tradi
tionen, die Islam als unbedingt kollektive Angelegenheit verstehen. Die eigenen Verge
meinschaftungsversuche der lokalen Salafis als way of being wurden durch die Art des 
authority-making, die provokativen Überlegenheitsdemonstrationen gegenüber den Mo
scheegemeinden sowie den inner-salafistischen Überbietungsdynamiken unterminiert. 
Nach dem Zerfall des lokalen Netzwerks versuchten die Salafis, ihre persönlichen ideolo
gischen Überzeugungen und dogmatischen Ansprüche auf individuelle Weise mit dem 
gesellschaftlichen Alltagsleben zu vereinbaren. So haben sie entweder unter Verzicht auf 
Zugehörigkeitsdemonstrationen ihre Ideologie internalisiert um ungestört in der Mo
schee beten und in der Gesellschaft leben zu können, wie Abu Samira; oder versuchen 
wie Abdurrashid, den Verlust des ways of being durch die intensive digitale Demonstrati
on des belonging zu substituieren, also der Zugehörigkeit zu einer transnationalen sala
fistischen Diskursgemeinschaft, mit der er sich durch die »gestaffelten Öffentlichkeiten« 
(Zillinger, 2017) der digitalen sozialen Medien in Verbindung setzt. Als zentrale Achsen 
der Kritik zwischen den drei beschriebenen Diskurstraditionen lassen sich die Aspek
te der Reinheit der Religion durch Dekulturation auf der einen und der Pluralitätstole
ranz, die kollektivistische von individualistischen Ansätzen scheidet, auf der andere Seite 
identifizieren. 

In seiner Analyse des islamischen Fundamentalismus als Produkt der Moderne 
spricht Olivier Roy von der »Dekulturation« als »dem großen salafistischen Projekt und 
Anspruch an sich selbst.« (Roy, 2006: 254). Das Streben nach einer Dekulturation des 
Islam mag ein zentrales Charakteristikum der zeitgenössischen Salafiyya sein; es ist 
indes nicht hinreichend um Muslim*innen oder Moscheegemeinden als salafistisch zu 
deklarieren. Wie wir gesehen haben, kann das salafistische Dekulturationsbestreben in 
Verbindung mit dem eigenen Überlegenheitsanspruch und dem Prinzip der Lossagung 
eine zentrifugale Sozialdynamik hervorbringen und desintegrative Potenziale freiset
zen. Demgegenüber zeigt sich in der Al-Taqwa Moschee, dass in Synthese mit der dort 
praktizierten normativen Offenheit ein dekulturiertes Islamverständnis auch zentripe
tale und integrative Kräfte entfalten kann. Traditionen, Nationalitäten und Bräuche sind 
hier insofern irrelevant, als sie weder Bedeutung als Heilsgüter haben noch bedeutsame 
Kriterien für die soziale Organisation von Muslim*innen darstellen (abgesehen vom 
Aspekt der Sprachlichkeit, der wie in Kapitel II.4 dargelegt, pragmatisch gehandhabt 
wird). Wenngleich manche die Dekulturation des Islam als Gefahr betrachten (Roy, 
2006, 254–255; Mohr, 2009: 69), hat die Analyse gezeigt, dass sich ein normativ offener, 

45 Die Unterscheidung wurde von Zoltan Pall und Martijn De Koning (2017) überzeugend auf salafis
tische Praktiken des authority-making angewandt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

dekulturierter Islam, auf lokaler Ebene in weit höheren Maßen an den Realitäten der 
postmigrantischen Gesellschaften Nordwesteuropas orientiert, als etwa der orthodoxe 
Diaspora-Islam oder die individualistisch ultraorthodoxe Salafiyya – freilich ohne den 
Anspruch auf Wahrhaftigkeit und Authentizität aufzugeben. Entsprechend bleibt er für 
den nach wie vor relevanten Einfluss bekannter salafistischer Prediger empfänglich und 
grenzt sich von diesen weitaus weniger ab, als von den lokalen salafistischen Akteuren. 
Folglich entspricht dieser Islam bei weitem nicht dem, was in der islamkritischen Pu
blizistik oder der vom Sicherheitsblick geprägten Politik als, liberaler, säkularer oder 
Reformislam gefordert wird (vgl. Şahin, 2012: 623). Auch Begriffe eines »deutschen 
Islam« (Serap Güler, ehemalige Staatssekretärin für Integration des Landes Nordrhein- 
Westfalen, evangelisch.de, 19.07.2018) oder eines »Euro-Islam« (Tibi, 2002,2009) lehn
ten meine Gesprächspartner*innen in der al-Taqwa Moschee rundum ab. Dennoch lässt 
sich festhalten, dass, trotz der fortwährenden Bezüge zu Autoritäten in den muslimi
schen (Herkunfts-)Ländern der Islam in Deutschland und Nordwesteuropa hinsichtlich 
seiner Diskurstraditionen und normativen Ordnungen in Bewegung ist. Er wird mitt
lerweile in der deutschen Sprache und nach institutionalisierten Maßstäben vermittelt 
und orientiert sich zunehmend an den Rahmenbedingungen der postmigrantischen 
deutschen Gesellschaft, etwa in der normativen Offenheit, die der Vielfalt von Mus
lim*innen gerecht werden soll, hinsichtlich der gesellschaftlichen Teilhabe von Frauen 
(Ahmad Lahbabi, 26.03.2019), oder der Akzeptanz der islamisch eigentlich verbotenen 
Aufnahme von verzinsten Darlehen zum Hausbau (Rashid, 11.02.2023). An dem grund
sätzlichen Blick auf Muslim*innen ändert diese banale Beobachtung indes wenig: sie 
werden weiterhin als tendenziell bedrohlich für den Wertekanon der Freiheitlich Demo
kratischen Grundordnung wahrgenommen, sofern sie sich nicht, so Rauf Ceylan, »in 
reformierte Strukturen eingegliedert werden« (2015: 175). Diese Möglichkeit hat sich seit 
einigen Jahren der Staat zur Aufgabe gemacht, und flächendeckend den Islamischen 
Religionsunterricht (IRU) an öffentlichen Schulen eingeführt. Nachdem bis hierher 
ein Blick auf die Dynamiken innerhalb muslimischer Selbstorganisationen geworfen 
wurde, steht im Folgenden der staatlich verantwortete Bildungsraum des Islamischen 
Religionsunterrichts im Fokus. Welche Funktion dieser noch jungen Form islamischer 
Bildung gesellschaftlich zukommen kann, welche Bedeutung etwa die Lehrer*innen 
dem IRU zusprechen, und wie sie sich selbst als neue Autoritäten im lokalen Feld des 
Islam positionieren, ist Gegenstand des folgenden Kapitels. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 

1. Ein neues Fach – der Islamische Religionsunterricht (IRU) 

Es ist Elternsprechtag in der Al-Taqwa Moschee. Scheikh Abdellatif und Dr. Abdullah sitzen ei
nem besorgten marokkanischen Vater gegenüber, der berichtet, dass sein Sohn seit Beginn des 
laufenden Schuljahres den am Gymnasium neu eingeführten Islamunterricht besuche. 
Der Mann schaut die Moscheelehrer fragend an und erklärt: »Der Lehrer sagt immer wieder, 
dies ist nicht so schlimm und das ist nicht so schlimm und sagt so Sachen…«. 
Sheikh Abdellatif unterbricht den Vater: »Das ist so eine Sache. Es kommt auf seine Über
zeugung an. Ich weiß nicht, ob er dort wirklich Islam unterrichtet. Aber ich kenne ihn 
nicht!« 
Vater: »Dieser Lehrer ist neu hier, der ist erst seit einem Jahr hier [an der Schule].« 
Sheikh Abdellatif : »Weißt Du Bruder, das ist auch ein bisschen Sache der Eltern, da drauf 
zu achten. Wir haben einen sehr klaren Text und vor dem Hintergrund müssen wir sei
ne Ideologie kennen lernen.« 
Vater: »Ich habe meinem Sohn schon gesagt, wenn er Fragen zur Religion hat, soll er lie
ber Abdellatif oder den Doktor fragen und nicht in der Schule« (Protokoll, 17.03.2019; 
Anm. d. Verf.). 

Welches Islamverständnis wird unseren Kindern im neuen Unterricht vermittelt? Was 
für eine ›Ideologie‹ vertritt der Islamlehrer und welche Absichten verfolgt er? Die Fra
ge danach, ›Welcher Islam?‹ (Kapitel III) vermittelt wird, beschäftigt die Eltern und isla
mischen Autoritäten auch in Zusammenhang mit dem Islamischen Religionsunterricht, 
der im Jahr der Feldforschung am lokalen Gymnasium als ordentliches Lehrfach einge
führt wurde. Dieser kurze Gesprächsausschnitt vom Elternsprechtag in der Al-Taqwa 
Moschee illustriert Skepsis und Verunsicherung seitens der Akteure in der Moschee und 
weist bereits darauf hin, dass den islamischen Religionslehrkräften des neuen Faches 
IRU eine zentrale Rolle dabei zukommt, wie dieses in Zukunft ausgestaltet wird, was es 
leisten und welche gesellschaftliche Rolle ihm in Deutschland zukommen kann. 

Die Einführung des Islamischen Religionsunterrichts als ordentliches Lehrfach an 
öffentlichen Schulen in Deutschland wurde und wird in Politik, Medien und Wissen
schaft kontrovers diskutiert. Einerseits wurden seitens der bundesdeutschen Politik die 
Lehraktivitäten in den Moscheegemeinden und ›Koranschulen‹ lange mit großer Skep

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

sis beobachtet und als Integrationshindernis gesehen (Ceylan, 2015: 179), was mangels 
empirischer Belege heute eher als politisch-ideologisch motivierte Position verstanden 
werden muss (Stein, Ceylan & Zimmer, 2017: 49).1 Anderseits galt die Organisations
struktur der sunnitischen Verbände lange als inkompatibel für die Kooperation mit dem 
Staat, da sie im Gegensatz zur Katholischen und Evangelischen Kirche, der Jüdischen 
und Alevitischen Gemeinde Deutschland sowie der Ahmadiyya Muslim Jamaat Deutsch
land nicht als Körperschaften Öffentlichen Rechts anerkannt werden. Dieser Status, der 
sich maßgeblich am Ideal der Kirchen orientiert, gilt aber als rechtliche Voraussetzung 
zur Mitwirkung am bekenntnisgebundenen Religionsunterricht nach Art.7, Abs. 3 GG. 
(Vgl. Spielhaus, 2018: 95).2 Schon Ende der 1970er Jahre beantragte der Verband Islami
scher Kulturzentren (VIKZ) in einzelnen Ländern den Körperschaftsstatus mit dem Ziel, 
islamischem Religionsunterricht zu etablieren (Akca, 2020: 121).Die Bemühungen schei
terten aber an der Einschätzung des Deutschen Gewerkschaftsbundes, dass es sich bei 
den Antragstellenden um »Sympathisanten eines islamischen Staates handele« (ebd.). 
Erst unter dem Eindruck zweier Wegweisender Ereignisse im Jahr 2001 – der offiziel
len politischen Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland und des Terroran
schlags von 9/11 – vollzog sich in der Bundesrepublik schließlich ein integrationspoliti
scher Paradigmenwechsel. Dieser manifestierte sich etwa in der Gründung der ersten 
Deutschen Islamkonferenz (DIK) im Jahr 2006 durch den damaligen Bundesinnenmi
nister Wolfgang Schäuble (CDU). Die DIK stellte einerseits ein starkes politisches Signal 
der Anerkennung der Muslim*innen als gleichberechtigte Kommunikationspartner*in
nen dar (Busch & Goltz, 2011: 44). Andererseits schuf der Staat mit damit zugleich einen 
subtilen sicherheitspolitischen Mechanismus zur »Sicherstellung der Berechenbarkeit, 
der Kompatibilität einer Bevölkerungsgruppe und ihrer Wertorientierungen« (Tezcan, 
2012: 165). Die von der Konferenz beauftragte Studie Muslimisches Leben in Deutschland 
(Haug, Müssig & Stichs, 2009) belegte schließlich empirisch den hohen Bedarf nach ei
nem konfessionsgebundenen Unterrichtsangebot für die rund 700.000 muslimischen 
Schüler*innen, die 2009 deutsche Schulen besuchten (Spielhaus, 2018: 96). Als Ergebnis 
der Konferenz und auf Empfehlung des Wissenschaftsrates vollzogen die Bundesländer 
– auf deren Ebene die Kompetenzen zu Bildungsfragen im föderalen System der Bun
desrepublik angesiedelt sind – sukzessive eine »pragmatische Wende« (Malik, 2009: 8) 
und brachten unterschiedliche, teils sich widersprechende Schulversuche auf den Weg. 

1 Siehe etwa die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacıoğlu (1999) der die Inhalte, Metho

den und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DİTİB und der IGMG, so wie der Nurcu-Be
wegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus pädagogischer Perspektive untersucht 
hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst aus Fron
talunterricht und Auswendiglernen bestünden. Eine starre Orientierung an der Scharia oder gar 
verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien kann er nicht identifizieren, wohl aber 
eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine. 

2 Art. 7, Abs. 3 GG lautet: »Der Religionsunterricht ist in den öffentlichen Schulen mit Ausnahme 
der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehrfach. Unbeschadet des staatlichen Aufsichtsrech
tes wird der Religionsunterricht in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemein

schaften erteilt. Kein Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religionsunterricht zu 
erteilen.« (Bundesministerium der Justiz, o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 149 

Im Jahr 2023 gab es laut Mediendienst Integration (2023: 3) in elf der sechzehn Bun
desländer (Ausnahme waren die neuen Bundesländer Brandenburg, Mecklenburg-Vor
pommern, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thüringen) Angebote für muslimische Schü
ler*innen (vgl. Abb. 11), die auf jeweils unterschiedlichen Konzepten der Kooperation 
mit muslimischen Verbänden basierten.3 Die Gesamtzahl der Kinder und Jugendlichen, 
die in der Bundesrepublik eine Form des IRU besuchten, stieg von ca. 54.000 im Jahr 
2017/18 auf 69.000 im Jahr 2022/23 an (ebd.). Gleichwohl stellt dies nur einen geringen 
Anteil an der Gesamtzahl aller muslimischen Schüler*innen dar; in Nordrhein-Westfa
len, das 2023 bundesweit die größte Anzahl von Schüler*innen islamischen Glaubens 
(470.403) verzeichnete, besuchten nur etwa 5,5 % (26.020) den IRU (Mediendienst Inte
gration, 2023: 8). Dass auch in den von mir untersuchten Schulen nur ein geringer Teil 
der Muslim*innen daran teilnahm, war dort schlicht dem Mangel an Religionslehrkräf
ten geschuldet (ebd.). Um den Bedarf nach an deutschen Universitäten und Pädagogi
schen Hochschulen grundständig ausgebildeten Lehrer*innen zu decken, beschloss das 
Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF) im Jahr 2010 die Einrichtung 
von fünf Zentren für Islamische Theologie bzw. Islamische Studien an verschiedenen 
Universitäten in Deutschland.4 

3 Für eine Übersicht dieser Konzepte und aktueller Zahlen siehe Mediendienst Integration (2023). 
4 Die erste Professur für islamische Religionspädagogik wurde 2004 an der Universität Erlangen- 

Nürnberg ins Leben gerufen (Ulfat, 2022: 1). Seit 2011 wurden für die grundständige Ausbildung 
der Lehrkräfte Institute für islamische Theologie und Religionspädagogik eingerichtet. Diese sind 
die Zentren für Islamische Theologie in Münster (ZIT) und Tübingen (ZITH), das Institut für Isla
mische Theologie in Osnabrück (IIT), das Zentrum für Islamische Studien in Frankfurt/Gießen und 
das Department für Islamisch-Religiöse Studien (DIRS) in Erlangen/Nürnberg. Seit 2019 wird die
ses Angebot durch das Berliner Institut für Islamische Theologie (BIT) und das Seminar für Islami

sche Theologie Paderborn erweitert (Bundesministerium für Bildung und Forschung, 02.03.2023). 
Laut BMBF bilden die Zentren »…inzwischen international anerkannte Orte islamisch-theologi

scher Forschung und fördern den wissenschaftlichen Nachwuchs in Islamischer Theologie – für 
die Schulen und die Hochschulen. Das Ziel ist es, islamische Religionslehrerinnen und -lehrer für 
den bekenntnisorientierten Schulunterricht auszubilden und ein wissenschaftlich fundiertes Stu
dium von Religionsgelehrten im staatlichen Hochschulsystem in deutscher Sprache zu ermögli

chen.« (Ebd.). Nach der ersten Förderphase wurden die Projekte positiv evaluiert und um eine 
weitere Förderphase mit einem Volumen von 44 Millionen Euro bis 2021 verlängert. Zur Vernet
zung der Theologischen Institute wurde darüber hinaus die Akademie für Islam in Wissenschaft 
und Gesellschaft (AIWG) gegründet, die als Kommunikationsplattform und Transferstelle in die 
Gesellschaft dienen soll und welche an die Goethe-Universität in Frankfurt angegliedert ist. An 
fünf Standorten beziehen die Institute bei der Erstellung von Curricula und Prüfungsordnungen 
ebenso wie bei der Besetzung von Professuren Beiräte mit Vertreter*innen islamischer Verbän
de mit ein. Gleichwohl führten die jeweiligen Kooperationsformate, insbesondere die Besetzung 
der Beiräte, an mehreren Standorten zu teils heftigen Kontroversen. Während die Verbände einer
seits die Gleichbehandlung mit den Kirchen hinsichtlich der Mitsprecherechte in der universitä
ren Theologie anstrebten, setzten die interne Konkurrenz der Gemeinschaften und die öffentliche 
Debatte um ihre Verfassungskonformität die Universitäten bei der Zusammenstellung der Beirä
te unter Druck. Am Münsteraner Zentrum für Islamische Theologie resultierte diese Lage in einer 
mehrere Jahre andauernden Arbeitsunfähigkeit, die beispielsweise die Besetzung von Professuren 
verzögerte (Spielhaus, 2018: 100, vgl. auch Hafez, 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Abbildung 11: Islamischer Religionsunterricht in Deutschland 2022/2023 
(Mediendienst Integration). 

Wie dieser kurze Blick auf die Einführung des IRU in Deutschland illustriert, voll
zieht sich der Prozess im Spannungsfeld der Religionspolitik, welche wiederum die 
»Bereiche der Sozialpolitik, der Schul- und Kultuspolitik wie auch der Sicherheits- und 
Integrationspolitik« berührt und »strukturell sowohl auf der Bundes- als auch der Lan
des- und Kommunalebene verortet« (Stein & Zimmer, 2022: 38) ist. Angesichts dieser 
komplexen Voraussetzungen beziehen sich zahlreiche frühe Publikationen auf politi
sche und juristische Aspekte der Einführung ins Schulsystem (Gottwald, 2008; Badawia, 
2012; Shakir und Hafez, 2012; Tillmanns, 2012). Verschiedene Studien untersuchen die 
Modelle des staatlich finanzierten Islamunterrichts in öffentlichen Schulen in Deutsch
land untersuchen (Kiefer & Mohr, 2009; Spielhaus, 2018; Işık, 2018; Sarikaya & Öger- 
Tunc, 2018), Italien (Coglievina, 2018) oder Finnland (Rissanen, 2018). Andere fokus
sieren staatlich geförderte, konfessionsgebundene muslimische Schulen etwa in Irland 
(Sai, 2018), den Niederlanden (Budak, Bakker & ter Avest, 2018), Frankreich (Bowen, 
2010) oder Schweden (Berglund, 2019) oder vergleichen die schulpolitischen Konzepte 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 151 

in unterschiedlichen nord- und nordwesteuropäischen Nationalstaaten (Berglund, 
2010, 2018, 2019). Darüber hinaus ist mittlerweile ein wachsender Output innerhalb der 
sich etablierenden universitären islamischen Religionsdidaktik zu verorten (Sarıkaya, 
Ermert & Öger-Tunç, 2019; Isik & Kamcili-Yildiz, 2022; Schweitzer & Ulfat, 2022; Ba
dawia & Topalovic, 2023). Diese beschäftigt sich aus überwiegend innermuslimischer 
Perspektive mit Fragen nach den zu vermittelnden religiösen Inhalten oder wie islami
sche Quellentexte kindgerecht didaktisch zugänglich gemacht werden können. Auch 
die Debatte über die Funktion und den Aufgabenbereich des IRU ist bis dato nicht 
abgeschlossen und überdies hochgradig mit politischen Erwartungshaltungen aufge
laden. Der Unterricht wird, wie die Islamwissenschaftlerin Riem Spielhaus (2018) es 
formuliert, vielfach »…als Ort der Aushandlung von Identifikationen und persönlicher 
Positionierung junger Menschen verstanden, in dem die Zugehörigkeit zur islamischen 
Religion im Kontext der häufig negativ konnotierten Islamdebatten thematisiert werden 
kann.« (Ebd.: 104). Wie Margit Stein, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer (2017) betonen, 
ist eine Vielzahl von Akteur*innen in das Projekt Islamischer Religionsunterricht invol
viert: »die Öffentlichkeit, die Medien, die Politik, die Schulbehörden, die muslimischen 
Verbände, die Schulen, die KollegInnen und schließlich die muslimischen Eltern selbst. 
Diese Akteure projizieren dann auch formelle und informelle Erwartungen an die Rolle 
des islamischen Religionslehrers« (ebd.: 52–53) bzw. der Religionslehrerin, in deren 
Verantwortung die praktische Ausgestaltung des Unterrichts liegt. In den öffentlichen 
Diskussionen der letzten Jahre sei, so die Autor*innen weiter, »zu verzeichnen, dass 
vor allem integrations- und sicherheitspolitische Aspekte von den ReligionslehrerInnen 
erwartet werden« (ebd.: 53). 

Aus Perspektive der islamischen Religionspädagogin Fahima Ulfat (2022), stellt der 
bekenntnisgebundene Religionsunterricht – verglichen mit anderen Fächern – aber ins
besondere auf der persönlichen Ebene eine besondere Herausforderung für die Lehr
kräfte dar, denn er ist 

einerseits ein Fach wie jedes andere, Religionslehrkräfte müssen die allgemeinen Pro
fessionalitätsansprüche […] erfüllen können, wie Lehrkräfte für andere Fächer auch. 
Der Religionsunterricht ist andererseits ein Fach wie kein anderes: Religionslehrkräfte 
sind aufgefordert, ihre ureigensten Überzeugungen, ihren Glauben, ihre ethischen 
Einstellungen und ihre religiösen Positionierungen […] einzubeziehen, zu reflektieren 
und ihr eigenes Verhältnis zu existenziellen Herausforderungen zu klären (Ulfat, 2022: 
2; Hervorh. im Orig.). 

Die überschaubare Anzahl von Studien zu Lehramtsstudierenden der Religionslehre 
und bereits im Schulbetrieb tätigen Islamlehrer*innen beziehen daher als professionelle 
Kompetenzen in unterschiedlichem Maße auch deren Werthaltungen und Überzeugun
gen mit ein (Kamcili-Yildiz, 2021; Khorchide, 2009; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017; Tuna, 
2019). In der frühen quantitativen Studie von Mouhanad Khorchide (2009) zu ange
henden Religionslehrkräften in Österreich werden explizit auch Einstellungen etwa zu 
Demokratie und Menschenrechten (ebd.: 99–106) oder der Identifikation mit Österreich 
(ebd.: 141–147) erhoben, was im Ergebnis zu hitzigen gesellschaftlichen Debatten führte, 
da ein Teil der Lehrer*innen Abgrenzungstendenzen gegenüber der demokratischen 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Ordnung und anderen Religionen einräumte (Zimmer, Celyan & Stein, 2017: 348). Ve
ronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) haben auf Basis einer qualitativen 
Interviewstudie die religiöse Selbstverortung von angehenden Religionslehrkräften 
erhoben und betonen, die »enorme Bedeutung des Studiums [der islamischen Theologie 
bzw. Religionspädagogik] für die Reflexion und Auseinandersetzung mit der Religion 
in deutscher Sprache.« (Ebd.: 362; Anm. d. Verf.). Abgesehen von diesen quantitativen 
Befragungen und qualitativen Interviewstudien existieren keinerlei Arbeiten, welche 
die konkreten Selbstpositionierungen islamischer Religionslehrer*innen gegenüber den 
Erwartungshaltungen, die in ihrem Arbeitsalltag in der Schule an sie gestellt werden, in 
actu untersuchen. 

In diesem Kapitel richte ich den Blick entsprechend auf die islamischen Religions
lehrer*innen, die – wie der einleitende Gesprächsausschnitt nahegelegt hat – auch als 
neue Autoritäten im lokalen islamischen Feld wahrgenommen werden. Im folgenden 
Abschnitt stehen zuerst die Erwartungen der Eltern im Vordergrund, die im Rahmen 
des Elternsprechtags am Goethe-Gymnasium an den Religionslehrer gerichtet wurden 
und zwei Schwerpunkte aufweisen: die Verhältnisbestimmung von Moschee und schuli
schem IRU und – damit einhergehend – die prekäre Rolle der islamischen Religionsleh
rer*innen im Kontext Schule. Nachdem mit dem Lehrer des Gymnasiums dieses Verhält
nis skizziert wurde, argumentiere ich auf Basis des Vergleichs des Goethe Gymnasiums 
und der Hauptschule Nord, dass die Schulen die politische Kultur auch je spezifische 
Weise umsetzen und spezifische Schulkulturen institutionalisiert haben, in welchen Eth
nizität, Religion, und kulturelle Differenz ein unterschiedlicher Stellenwert zugemessen 
wird. Wie sich in den darauffolgenden Selbstdarstellungen der islamischen Religions
lehrer – Mohammed Mutlu vom Goethe Gymnasium und Emre Demir von der Haupt
schule Nord – zeigt, schreiben diese dem islamischen Religionsunterricht und den Islam 
selbst je nach Schulform und Schülerschaft argumentativ praktische soziale Relevanz 
zu. Sie müssen argumentieren, wie ihr Religionsverständnis im Dienst einer jeweiligen 
Schulkultur und somit letztlich der Gesellschaft steht, müssen Islam im Kontext Schu
le alltagsorientiert und sinnhaft vermitteln und ihre Positionierung zugleich islamisch 
legitim begründen. Dabei – so die zentrale Beobachtung – kreieren die Lehrer eine be
merkenswerte Passung ihres Islamverständnisses mit der jeweiligen politischen Schul
kultur. Wie sie dies tun und ihren eigenen Ansatz rechtfertigen ist das zentrale Interesse 
dieses Kapitels. 

2. Keine Ersatzmoschee – zur Rolle des IRU 

Das Goethe Gymnasium hatte Stadtweit den Ruf als ›Türkenschule‹, da es unter allen 
Gymnasien der Stadt den höchsten Anteil türkeistämmiger Schüler*innen aufwies. Erst 
im Schuljahr 2018/19, welches in etwa dem Jahr der Feldforschung entspricht, wurde 
hier der Islamische Religionsunterricht eingeführt. Mohammed Mutlu war seinerzeit 
der einzige Islamlehrer des Kollegiums und wurde zuvorderst als Pädagogiklehrer einge
stellt. Entsprechend erlaubten es seine Lehrkapazitäten nicht, IRU für die gesamte mus
limische Schülerschaft anzubieten. Vorerst wurden nur die Jahrgänge sechs, sieben und 
zehn in islamischer Religion unterrichtet. Nachdem ich Mohammeds Unterricht bereits 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 153 

einige Wochen begleitet hatte, konnte ich im November 2018 als Beobachter auch am El
ternsprechtag teilnehmen, zu dem sich sieben Eltern angemeldet hatten. Der Schulleiter 
knüpfte sein Einverständnis allerdings an die Voraussetzung, dass die Eltern frühzeitig 
durch einen Elternbrief über meine Anwesenheit informiert würden und ich mir vor Ort 
die Einwilligung nochmals schriftlich bestätigen ließe. Islamlehrer Mohammed Mutlu 
hatte vor dem Pult vier Stühle zueinander ausgerichtet und erklärte, dass oftmals nicht 
nur Eltern die Gelegenheit des Gesprächs ergriffen, sondern etwa auch Großeltern oder 
die Kinder selbst erschienen. Alle Besucher*innen, die das Angebot für den IRU wahr
nahmen, waren türkeistämmig. Um die Gespräche zu beobachten, platzierte ich mich et
wa zwei Meter entfernt in der ersten Reihe der Schüler*innentische. Das Beobachtungs
protokoll illustriert die unterschiedlichen Erwartungshaltungen der muslimischen El
tern dem Islamischen Religionsunterricht gegenüber, welche den Lehrer wiederum da
zu veranlassten, die potenziellen Aufgaben des IRU sowie seine Position als Lehrer zu 
explizieren. 

Frau Çelik – Einfach anders aufgeklärt 

Die erste Besucherin ist Frau Çelik, die in Begleitung ihrer Tochter Sümeyye zum Gespräch 
kommt, welche die sechste Klasse besucht. Die offene und quirlige junge Mutter hat offenbar 
den Elternbrief gelesen, denn als ich mich vorstelle, weiß sie mich und mein Vorhaben gleich 
einzuordnen und sagt der Beobachtung, ohne zu zögern, zu. Nachdem alle ihre Plätze einge
nommen haben, ergreift sie umgehend das Wort und wendet sich an den Lehrer. 
Frau Çelik: »Also meine Tochter geht ja total gerne bei Ihnen in den Unterricht! Da 
kann sie endlich mal Fragen stellen, die in der Moschee nicht beantwortet werden!« 
Mohammed Mutlu: »Ja, ich versuche immer auch auf die Fragen der Schülerinnen und 
Schüler einzugehen und nicht nur frontal zu unterrichten. Ich liebe das als Lehrer, 
wenn sie Fragen mitbringen. Manchmal muss ich aber aufpassen, dass ich auch mei

nen Unterricht mache. [Wendet sich der beschämt schauenden Tochter zu] Hast Du denn 
eine Frage an mich?« 
Sümeyye: »Können Sie mir meine Note sagen?« 
Mohammed Mutlu: »Zwischen 1 und 2. Du bist eine gute Schülerin. Du meldest Dich 
fast immer und schreibst auch immer gut mit.« 
Frau Çelik: »Also ich find das ja gut, weil… die Kinder werden hier einfach anders 
aufgeklärt als in der Moschee. Da weiß man ja nicht, was da gelehrt wird und welche 
Moschee das wie macht.« 
Mohammed Mutlu: »Ja, jede Moschee hat natürlich ihren eigenen Schwerpunkt. Aber 
Schule ist natürlich auch keine Ersatzmoschee. Wir können hier kein Arabisch lernen 
und Koranrezitation üben. Und wir benoten natürlich nicht die individuelle Religio
sität der einzelnen Schüler. Auf jeden Fall ist Sümeyye eine gute Schülerin und ich 
mache mir da gar keine Sorgen.« 
Die Mutter ist sichtlich zufriedengestellt und verabschiedet sich überfreundlich (Protokoll, 
29.11.2018). 

Frau Çelik äußerte ein tiefes Misstrauengegenüber der Unterweisung in der Moschee 
und den dort vermittelten Inhalten und formulierte dementsprechend ihre Hoffnung, 
dass der IRU am Gymnasium auch im nächsten Schuljahr fortgeführt werde, damit ih
re Tochter dort den Islam auf transparente und nachvollziehbare Weise kennenlerne. In 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der Schule werde – so die Überzeugung der Mutter – ein aufgeklärtes Islambild vermit
telt, welches in der Moschee nicht gelehrt werde. Auch kritische Fragen, so suggerierte 
Frau Çelik, seien ja im Unterricht möglich, was der Lehrer mit der Erläuterung seines di
daktischen Ansatzes bestätigte. Angesichts der Zuschreibungen der Mutter sah sich Mo
hammed Mutlu ferner bewogen, die Beziehung von Moscheeunterricht und schulischem 
IRU zu spezifizieren und hob hervor, dass Schule »keine Ersatzmoschee« darstellen kön
ne, da dort weder dieselben Inhalte vermittelt würden noch die individuelle Religiosität 
Gegenstand der schulischen Bildung und Evaluation sein könne. 

Herr Özsoy – Moscheeunterricht für gute Noten und gute Taten 

Auch das zweite Gespräch illustrierte unterschiedliche Erwartungen und Zuschreibun
gen an den schulischen IRU auf der einen und den Moscheeunterricht auf der anderen 
Seite. Herr Özsoy, der nächste Besucher des Elternsprechtages, formulierte nicht nur 
gänzlich andere Erwartungen an das Verhältnis von Moscheeunterricht und schulischem 
IRU als Frau Çelik, er gab dem Gespräch auch eine unerwartete Dynamik, indem er sich 
zeitweise direkt an den teilnehmenden Beobachter wandte, um seine Meinung mitzu
teilen. Überdies illustriert der folgende Ausschnitt auch die prekäre Positionierung des 
islamischen Religionslehrers als Vertreter des staatlichen Bildungsauftrags. 

Herr Özsoy kommt gemeinsam mit seinem Sohn Fatih zur Sprechstunde und begrüßt Herrn 
Mutlu und mich auf Türkisch. Ich stelle mich ebenfalls auf Türkisch vor, kläre ihn aber auf, dass 
ich Deutscher bin, woraufhin er ins Deutsche mit ausgeprägtem Ruhrpott-Dialekt wechselt. 
Auch er hat keine Einwände, gegen meine Begleitung. 
Mohammed Mutlu: »Haben Sie zuerst mal irgendwelche Fragen?« 
Herr Özsoy: »Wie macht er sich? Was lernt ihr so?« 
Mohammed Mutlu: »Also im Moment machen wir die Geschichte des Propheten Yusuf 
a.s. Auf jeden Fall hat er sich schon mal mehr gemeldet. Was er sagt, bringt den Un
terricht aber voran, also alles in allem bin ich zufrieden. Die Note ist eine zwei [wendet 
den Blick zu Fatih], weil deine Beiträge gut sind!« 
Herr Özsoy: »[zu Fatih] Haste gehört! [zum Lehrer] Zur Moschee geht er auf jeden Fall 
auch noch, er hat auf jeden Fall Grundkenntnisse, auch wenn er nicht immer hinge
hen möchte. Der Hodscha kümmert sich schon gut. Vielleicht erwartet er manchmal 
etwas zu viel, der schickt den Kindern z.B. per WhatsApp, was die lernen sollen. Aber 
das müssen die ja auch nicht beantworten.« 
Mohammed Mutlu: »Lernen die denn dort nur Koranlesen oder auch etwas darüber hin
aus?« 
Herr Özsoy: »Natürlich lernen die auch was darüber hinaus. Das ist so wichtig heutzuta
ge [der Vater wendet sich vom Lehrer ab und mir zu), diese Grundbausteine zu lernen, dass 
allein ein Lächeln schon was Gutes ist. Ja, das ist heute wichtig! Bei all dem, was in den 
Medien steht und was alles geschrieben wird. (Guckt mich wieder eindringlich an, um der 
folgenden Aussage Nachdruck zu verleihen) Und ich mein ganz klar die deutschen Medi

en! Wenn man schonmal die Gelegenheit hat, das hier jemandem sagen zu können. 
[Mohammed wirkt verunsichert, da sich der Vater jetzt überwiegend an mich wendet]. Also 
echt jetzt, der Islam wird so schlecht dargestellt und gerade für die Kinder… ich weiß 
nicht, wo das Ganze noch hinführen soll! Dabei hat der Prophet, als einem kleinen Jun
gen sein Vogel gestorben ist, sogar dem Jungen dafür sein Beileid ausgesprochen. Er 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 155 

hat ihn angelächelt und das Lächeln ist schon ein Segen. So ist das eigentlich im Islam. 
Guck mal, die ganzen Kinder und Jugendlichen, die so aus der Bahn sind, deren Leben 
hat doch mit Islam gar nix zu tun! Sonst würden die sowas ja nicht machen! [Ich nicke 
und signalisiere Verständnis] Ja, das musste ich jetzt mal sagen, wo ich die Gelegenheit 
ihnen gegenüber habe.« 
Mohammed Mutlu schaltet sich wieder ein: »Es gibt ja auch Studien, da hat ein Polizei
chef gesagt, dass niemand von diesen Extremisten aus einer Moschee gekommen ist. 
Da leisten die Moscheen auch eine gewisse Arbeit dagegen. Ich glaube das ist auf je
den Fall eine gesamtgesellschaftliche Aufgabe, sich diesen Bildern zu stellen und wir 
müssen daran gemeinsam arbeiten. Da muss auch ganz viel von unten kommen.« 
Ein kurzer Moment der Stille tritt ein, in welchem Lehrer, Vater und Beobachter flüchtige und 
irritierte Blicke wechseln. Um die Stille zu durchbrechen, wechselt der Vater zu Smalltalk und 
die beiden türkeistämmigen Männer tauschen sich über die Herkunftsorte ihrer Familien aus. 
Herr Mutlu erkundigt sich abschließend nochmal nach dem Namen des Mannes und verab
schiedet sich freundlich von Herrn Özsoy mit der Anrede »Bekir Abi« (etwa ›großer Bruder 
Bekir‹). Kaum haben der Vater und sein Sohn den Raum verlassen, tauschen wir uns über den 
Gesprächsverlauf aus und Mohammed kommentiert selbstkritisch: »Vielleicht habe ich da 
gerade einen Fehler gemacht… ihn Bekir Abi zu nennen! Als jüngerer ist das eigent
lich normal, aber ich bin der Lehrer seines Sohnes. Ich sollte da meinen Stand wahren« 
(Protokoll, 29.11.2018; Anm. d. Verf.). 

In diesem zweiten Elterngespräch drückte Herr Özsoy eine grundlegend andere Haltung 
gegenüber dem Moscheeunterricht aus als Frau Çelik. Die guten Leistungen des Soh
nes im schulischen IRU interpretierte der Vater als Resultat der regelmäßigen, wenn
gleich oft widerwilligen Teilnahme seines Sohnes Fatih am Moscheeunterricht. In die
sem würden die Kinder und Jugendlichen die »Grundbausteine« der Religion lernen, die 
zugleich auch die Basis für tugendhaftes und freundliches Verhalten in der Gesellschaft 
seien, was im Angesicht des islamfeindlichen Mediendiskurses in Deutschland immer 
wichtiger werde. Mit diesem Stichwort wechselte Herr Özsoy den Adressaten und rich
tete das Wort schließlich explizit an mich. Offenbar positionierte er mich als Vertreter 
der Mehrheitsgesellschaft und Rezipienten der »Deutschen Medien« und zugleich als 
wissenschaftlichen Beobachter, den seine Meinung unbedingt interessierte und holte 
zu einer Kritik des Islambildes der öffentlichen Meinung (Boltanski & Thévenot, 1991) aus. 
Diesem stellte er eine Prophetengeschichte gegenüber, mit welcher er die Gutmütigkeit 
des Islam zu belegen und das verzerrte Bild der Medien zu korrigieren beabsichtigte. 
Die islamische Bildung in der Moschee sei demgemäß zentral, um die Kinder zu gu
ten Bürgern zu erziehen, die durch ihr vorbildliches Verhalten den öffentlichen Diskurs 
korrigieren könnten. Auch der Lehrer bekräftigte die Rolle von Moscheen in der Präven
tion vor Extremismus und lenkte mit seinem Kommentar die Aufmerksamkeit des Va
ters wieder auf sich. Die Ansprache des Mannes mit »Bekir Abi«, stellte einen flüchtigen 
Moment der Ehrerbietung des Älteren durch den jüngeren Lehrer dar, in welchem jener 
seine professionelle staatsbürgerliche Rolle verlassen hatte und in einen Sprachcode der 
türkischen Kultur gewechselt war. Was in der Moschee oder im Privaten üblich gewesen 
wäre, reflektierte Mohammed Mutlu als unangebrachten Ausrutscher, durch welchen er 
seine eigene Autorität als Lehrer, als Vertreter der staatsbürgerlichen Ordnung, kompro
mittiert habe. Diese Situation greife ich im folgenden Absatz noch einmal auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Die Einführung des Islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen wird 
– wie das Beispiel illustriert – von vielgestaltigen Unsicherheiten und Konfliktpoten
tialen begleitet, die aus den individuellen und oft gegenläufigen Erwartungshaltungen 
und Vorerfahrungen der Eltern oder der persönlichen und professionellen Haltung der 
Lehrkräfte resultieren. Im Zentrum der Debatten steht das Verhältnis von Moscheeun
terricht und IRU sowie die Funktionen, die dem Unterricht in einem jeweiligen Kon
text zugeschrieben werden. Diese Verhältnisbestimmung war zentraler Bestandteil der 
Gespräche zwischen Eltern und Islamlehrer und letzterer sah sich auch in weiteren El
terngesprächen angehalten, sie immer wieder zu erörtern. Die Zuschreibungen an die 
Moschee reichten dabei von den Positionen Herrn Özsoys, der annahm, der Besuch des 
Moscheeunterrichts würde sich seitens seines Sohnes in guten Noten und guten Taten 
niederschlagen, bis zur Position von Frau Çelik, die der Rolle der Moscheen mit großem 
Misstrauen gegenüberstand, da die Lerninhalte nicht transparent seien und die entspre
chend erwartete, dass ihre Tochter in der Schule ›den Islam‹ kennenlernen könne. 

Islamunterricht und politische Schulkultur 

Aus den unterschiedlichen und gegenläufigen Erfahrungen mit und Zuschreibungen an 
den Moscheeunterricht seitens der Eltern resultieren offenkundig auch verschiedene Er
wartungen an den schulischen IRU. Diese Erwartungen versuchte Mohammed Mutlu 
schließlich einer weiteren Mutter gegenüber einzuordnen und seinen professionellen 
Auftrag als Lehrer zu erläutern. Er betonte abermals, dass man in der Schule weder Ko
ranlesen noch Arabisch lernen und auch die individuelle Religiosität der Schüler*innen 
nicht in die Evaluation mit einbezogen werden könne. Wer regelmäßig in die Moschee 
gehe und Vorkenntnisse in den Unterricht mitbringe, so erläuterte Mohammed Mutlu, 
könne schließlich 

nicht unbedingt erklären und beurteilen. Das sind Kernkompetenzen im Unterricht. 
Wir wollen die Bildung einer eigenen Meinung und der Auseinandersetzung mit dem 
Unterrichtsthema fördern. Für eine eigene Meinung bedarf es nicht unbedingt Vorwis
sen in Koran und Hadithen. Wir dürfen natürlich auch kein Vorwissen erwarten. Wis

sen Sie es gibt die Anforderungsbereiche 1 – Wissen, 2 – Vergleichen und Analysieren 
und 3 – Beurteilung und Stellungnahme. Erst, wenn die Kinder gut in allen drei Berei
chen sind, können sie eine 1 bekommen. Wissen Sie, ich habe Schüler, die seit Jahren 
zur Moschee gehen und deren Leistung wird immer schlechter (Protokoll, 29.11.2018). 

Da die Unterschiede zwischen kompetenzorientiertem Religionsunterricht und dogma
tischer Unterweisung in der Moschee den wenigsten Eltern bewusst sind, sah sich Mo
hammed Mutlu in oben zitiertem Gespräch angehalten, die Prinzipien des schulischen 
Unterrichts zu erläutern. Dabei orientierte er sich in seiner Betonung der Kernkom
petenzen offensichtlich an den zentralen Vorgaben zur Ausgestaltung des Unterrichts, 
die im Kernlehrplan für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsun
terricht (Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen, 
2014) formuliert sind. Die sog. Kernlehrpläne »bieten allen an Schule Beteiligten eine 
Orientierung darüber, welche Kompetenzen zu bestimmten Zeitpunkten im Bildungs

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 157 

gang verbindlich erreicht werden sollen, und bilden darüber hinaus einen Rahmen für 
die Reflexion und Beurteilung der erreichten Ergebnisse« (ebd.: 7). Die spezifische Form 
islamisch-religiöser Bildung im schulischen Islamunterricht erfolgt laut Kernlehrplan 
»durch die Vermittlung grundlegender Kompetenzen die den vier untereinander ver
netzten Kompetenzbereichen Sach-, Methoden-, Urteils- und Handlungskompetenz zu
geordnet werden können« (ebd.: 14–15). Diese Kompetenzen sollen in engem Bezug auf 
folgende sieben Inhaltsfelder entwickelt werden: (1) Islamische Glaubenslehre, (2) die Ge
meinschaft der Propheten, (3) die Entwicklungsgeschichte des Islam, (4) Koran und Sun
na, (5) Islamische Religionspraxis, (6) Verantwortliches Handeln und (7) andere Religio
nen und Weltanschauungen (ebd.: 15–18). Aus der Verbindung von Kompetenzbereich 
und inhaltlichem Schwerpunkt werden sodann konkrete Kompetenzerwartungen for
muliert (ebd.: 18–36), deren Erreichen jedoch eine große Herausforderung darstellt. Es 
stehen, so Mutlu, schlicht zu wenig geeignete Lehrmaterialien zur Verfügung, weshalb 
die Lehrer*innen Unterrichtsmodule und Lehrmaterialien oft selbst konzipieren müs
sen (Protokoll, 27.11.2018). Zwar fokussiert der Kernlehrplan erklärtermaßen auf »rein 
fachliche und überprüfbare Kompetenzen« (ebd.: 8), führt aber als Aufgaben und Ziele 
des IRU explizit auch die Förderung persönlicher und sozialer Fähigkeiten auf, die weit 
darüber hainausgehen. So soll der IRU 

zur kritischen Reflexion geschlechter- und kulturstereotyper Zuordnungen, zur Wer

tereflexion, zur Empathie und Solidarität, zum Aufbau sozialer Verantwortung, zur 
Gestaltung einer demokratischen Gesellschaft, zur Sicherung der natürlichen Le
bensgrundlagen, auch für kommende Generationen im Sinne einer nachhaltigen 
Entwicklung, und zur kulturellen Mitgestaltung (ebd.: 9) 

beitragen. Hier manifestiert sich unmissverständlich der politische Auftrag des schuli
schen IRU eine Religion zu vermitteln, die in den Diensten des zivilgesellschaftlichen 
Staates steht und zur Vermittlung der nationalen »politischen Kultur« beiträgt. Der Be
griff der politischen Kultur umfasst nach Werner Schiffauer drei eng miteinander ver
zahnte Elemente: 

[D]ie Kompetenz – d.h. Wissen und praktische Handlungsfähigkeit – hinsichtlich des 
Funktionierens der Zivilgesellschaft eines jeweiligen Landes […]; das Beherrschen der 
nationalspezifischen staatsbürgerlichen Kultur, also des Umgangs mit politischen Insti
tutionen; schließlich die Vertrautheit mit dem vorherrschenden nationalen Selbstver
ständnis (Schiffauer, 2002: 3–4; Hervorh. im Orig.). 

Die politische Kultur stellt letztlich die Basis der an die Bürger*innen gestellten Pflich
ten, Rechte und Erwartungen dar; so bestimmt etwa das nationale Selbstbild den Ort, der 
den Fremden, als welche Muslim*innen in Europa markiert werden, in einer Gesellschaft 
zugewiesen wird. Die politische Kultur determiniert somit auch die Möglichkeiten und 
Beschränkungen der Partizipation an gesellschaftlichen und politischen Prozessen. Das 
Selbstverständnis als zivile Bürgergesellschaften, welches die Staaten Nordwesteuropas 
in unterschiedlicher Ausprägung teilen, hat seinen Ausgang in der Französischen Re

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

volution (Boltanski & Thévenot, 1991: 156).5 Fortan galt es zur Errichtung des Gemein
wohls die Orientierung am individuellen Vorteil als gesellschaftliches Gestaltungsprin
zip zu überwinden (ebd.). Zur Schaffung gerechter Beziehungen zwischen Personen war 
nun die Vermittlung auf einer höheren Ebene zwingend erforderlich: die Bezugnahme 
auf die abstrakte Totalität des staatlichen Souveräns (ebd.).6 Um die Solidarität und die 
Identifikation mit dem abstrakten Prinzip der Nation auszubauen und die zivile Bür
gergesellschaft zu etablieren war schließlich ein ebenso effektiver wie prekärer Sozia
lisationsprozess vonnöten, dessen Erfordernisse Schiffauer (2002: 11) als »wohl größte 
Zumutung der Moderne« bezeichnet, denn er 

muss sich gegen die ansonsten universale Vorstellung richten, dass Primärbeziehun

gen – wie Familie, Freundschaft, Patronage oder möglicherweise Ethnizität – der Vor
rang einzuräumen sei. Das ehemals universal geltende Modell primärer Austauschbe
ziehungen implizierte eine konzentrische Konstruktion der sozialen Welt. Man fühlte 
sich am meisten den Nächsten und Liebsten zu Loyalität verpflichtet. Je größer und ein
schließlicher die soziale Einheit ist, desto geringer die Loyalitätsverpflichtung. (Schiff
auer, 2002: 11).7 

5 Die Staaten Nordwesteuropas haben »eine Gemeinsamkeit darin, dass sie einen öffentlichen 
Raum einzurichten suchen, in dem alle Individuen unter Autorität und Kontrolle des National
staats in einen freien Austausch mit allen anderen treten können und sollen.« (Schiffauer, 2002: 
10). Dieser Austausch umfasst etwa Waren Ideen und Arbeitskraft (ebd.). Seine zentralen Institu
tionen, die Schiffauer als Markt, Forum und Bühne bezeichnet (ebd.), korrespondieren mit den Wel

ten Boltanskis & Thévenots (1991), in denen die Rechtfertigungsordnungen des Marktes, des staats
bürgerlichen Gemeinwesens und der öffentlichen Meinung Geltung beanspruchen und in denen je
weils eigene Äquivalenzprinzipien der Schaffung von Gemeinwohl dienen. Die nahezu vollständi
ge Integration der drei Institutionen des Austauschs in der bürgerlichen Zivilgesellschaft in ihre 
politische Kultur ist sowohl historisch als auch geografisch eine Besonderheit der Staaten Nord
westeuropas. 

6 Dieses Prinzip, das Jean Jaques Rousseau (1762) in seinem zu Lebzeiten kaum rezipierten ›Ge
sellschaftsvertrag‹ dargelegt hatte, erhielt erst mit der Französischen Revolution seine politische 
Durchschlagskraft. Im ›Gesellschaftsvertrag‹ können sich legitime politische Beziehungen nie di
rekt auf der Grundlage konkreter Interaktionen zwischen Personen, die durch ihre Zugehörigkei
ten und Interessen charakterisiert sind, entwickeln. Auf dieser ausschließlich von Kräfteverhältnis
sen bestimmten Ebene bleibt nämlich keinerlei Raum für Aushandlungs- und Schlichtungsprozes
se. Damit sich gerechte Verhältnisse zwischen den Personen etablieren, müssen ihre Interaktionen 
durch die Bezugnahme auf eine auf höherer Ebene angesiedelte Totalität vermittelt werden. Al
lein über diesen Umweg und die hierzu erforderlichen Opfer kann sozialer Friede gewahrt bleiben, 
ohne dass eine Partei die andere dominiert. Im ›Gesellschaftsvertrag‹ geht es im Wesentlichen um 
die vernünftige Begründung dieser auf einer höheren Ebene angesiedelten Totalität. (Boltanski & 
Thévenot, 1991: 156). 

7 Der Begriff der ›politischen Kultur‹ hat nach Schiffauer (2002: 4) zwei Vorteile: »Zum einen betont 
er das Wie und nicht das Was. Es geht nicht um die Anpassung an eine deutsche […] ›Leitkultur‹, 
sondern vielmehr um die Kompetenz, sich in den politischen Prozess einzubringen. […] Der Begriff 
bezieht sich auf die Art und Weise, seinen eigenen Standpunkt zu vertreten, und nicht auf den In
halt des einzelnen Arguments. Politische Kultur bedeutet gerade auch die Befähigung zu Oppo
sition und Widerstand. Eine gekonnte Beherrschung von Regeln ist die Grundlage von Souveräni
tät und Distanz ihnen gegenüber; sie beinhaltet auch die Fähigkeit zum kalkulierten Regelbruch 
und zum spielerischen Umgang mit den Regeln. Dies betrifft sowohl zivilbürgerliche Konventio
nen als auch den Widerstand gegen staatliche Institutionen und die kritische Haltung gegenüber 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 159 

Die Ordnungsprinzipien der häuslichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991), die auf Tra
dition, Hierarchie und Abstammung beruhen und deren Kohäsionspotential in den 
interpersonalen Beziehungen liegt, werden demnach seitens der staatsbürgerlichen Welt 
zu überwinden gesucht. Dass Herr Mutlu sich in der oben zitierten Anrede Herrn Öz
soys als ›Bekir Abi‹ darüber ärgerte, ›aus der Rolle gefallen‹ zu sein, liegt in eben diesem 
Anspruch an die Vertreter der staatsbürgerlichen Ordnung begründet. Jenseits der 
Vermittlung kognitiver Kompetenzen ist die öffentliche Schule also das zentrale Instru
ment, um eine Zivilgesellschaft von Staatsbürger*innen hervor- und in Gleichklang mit 
der imagined community (Anderson, 1983), dem abstrakten Prinzip der Nation zu bringen. 
Wenngleich der pathetische Nationalismus seit Naziherrschaft und Zweitem Weltkrieg 
im Grundsatz abgelehnt wurde, blieb der Nationalstaat der »entscheidende politische 
Referenzrahmen. In dieser Situation ist ein sublimierter Nationalismus entstanden«, 
der so, wie er in den Schulen vertreten wird, einen »stark zivilgesellschaftlichen Ak
zent« (Schiffauer, 2002: 2) innehat. In dieser Form der politischen Kultur kommt es, 
so Schiffauer, nicht mehr darauf an, wer man ist, sondern »wie man es macht« (ebd.: 
3), d.h. ob man etwa seine Anliegen in einem gesellschaftlich konventionalisierten Stil 
äußert und zur Geltung bringt.Der öffentlichen Schule kommt dabei die Rolle als So
zialisationsinstanz zu, in der die Enkulturation in die politische Kultur eines Staates 
maßgeblich stattfinden und Zivilität eingeübt werden soll (ebd.: 5).8 Da ihr jedoch nur 
ein begrenztes Zeitfenster – zwischen neun und dreizehn Jahren – zur Verfügung steht, 
um junge Menschen auf die Teilnahme an der Zivilgesellschaft vorzubereiten, kann das 
vermittelte Bild der Gesellschaft lediglich eine widerspruchsarme, hochstilisierte und 
idealisierte Reduktion der Realität darstellen (ebd.). 

nationalen Selbstbildern. »Der zweite Vorteil ist, dass der Begriff unabhängig vom Kriterium der 
Staatsangehörigkeit ist: An politischer Kultur partizipiert auch, wer kein Staatsangehöriger ist und 
deshalb nur begrenzte formale Rechte staatsbürgerlicher Mitwirkung hat« (Schiffauer, 2002: 4). 
Hieraus folgt die Betonung des zivilgesellschaftlichen Engagements, das als Gestaltungsmöglich

keit auch Menschen ohne deutsche Staatsangehörigkeit offensteht. 
8 Gleichwohl variiert zwischen den Staaten Nordwesteuropas die konkrete Ausgestaltung von po

litischer Kultur insbesondere hinsichtlich des Verhältnisses zwischen privat und öffentlich, par
tikular und allgemein, Individuum und Gesellschaft oder auch fremd und eigen in erheblichem 
Maße, basierend auf der je spezifischen Genese des Verständnisses von Zivilität. Während bei
spielsweise in Frankreich der ordre public jegliche ethnische, religiöse und kulturelle Äußerungen 
und Bekenntnisse zum Wohle von Freiheit und Gleichheit aller aus der Öffentlichkeit verbannt 
und somit den oben beschriebenen Prozess mit rigoroser Konsequenz umzusetzen versucht (vgl. 
Bowen, 2010; Fernando, 2014; Mannitz, 2002b), ist in England, das sich explizit als multikulturel

les Einwanderungsland versteht, die Demonstration der Zugehörigkeit zu einer ethnischen oder 
religiösen community geradezu erwünscht (vgl. Baumann, 1996; Baumann und Sunier, 2002). In ih
rer vergleichenden Studie zur Enkulturation von Kindern türkeistämmiger Eltern in einer deut
schen, einer englischen, einer französischen und einer niederländischen Schule konstatieren Wer

ner Schiffauer, Gerd Baumann und Kolleg*innen (2002) Deutschland gegenüber der Realität ein 
Einwanderungsland zu sein, einen enormen Rückstand. Basierend auf der einjährigen Feldfor
schung an einer Berliner Gesamtschule und der Analyse von dort eingesetzten Geschichts- und 
Geographiebüchern, stellt Mannitz für das nationale Selbstverständnis in Deutschland fest, dass 
der christliche Glaube grundsätzlich als »selbstverständlicher Traditionsbestand der eigenen Kul
tur gehandhabt« werde (Mannitz, 2002b: 111). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Vor dem Hintergrund dieses beschriebenen schulischen Bildungsauftrags widmet 
sich Sabine Mannitz (2002b) der besonderen Rolle, die dem konfessionsgebundenen Re
ligionsunterricht (im Vergleich zu den Niederlanden, Frankreich und England) in der 
Bundesrepublik zukommt: 

Religiöse Erziehung wird gutgeheißen, wenn nicht gar für notwendig erachtet, um 
ethische Grundwerte und einen wesentlichen Bestandteil kultureller Identität zu 
vermitteln. Andererseits wird die Religion aber gewissermaßen domestiziert, insofern 
der Unterricht staatlicher Kontrolle unterworfen ist. Ziel ist eine Balance in der Ge
stalt eines durch die Religion gebändigten Staates sowie einer staatlich gebändigten 
Religion (Mannitz, 2002b: 113). 

Das in diesem Modell enthaltene Bekenntnis zur freiheitlich demokratischen Grund
ordnung ist die Bedingung der vom Staat gewährten Privilegien, welche Körperschaf
ten öffentlichen Rechts und insbesondere die christlichen Kirchen hinsichtlich ihrer in
stitutionellen Etablierung im öffentlichen Schulsystem genießen. Während das Chris
tentum im deutschen Bildungssystem durchaus als »selbstverständlicher Traditionsbe
stand« (ebd.: 111) der zu vermittelnden kulturellen Identität gilt, wird der Islam zuvor
derst als fremdkulturelle Religion gerahmt und eher als Bedrohung wahrgenommen. 
Dies umso mehr, da die Dominanz des Radikalisierungsparadigmas (Juschkat & Leim
bach, 2017) in den islambezogenen öffentlichen Debatten mit der Infragestellung der 
Verfassungstreue von Muslim*innen einhergeht, was etwa zur zunehmenden Einfluss
nahme der Sicherheitsbehörden auf den Bildungssektor führt (Hafez, 2014; Juschkat & 
Leimbach, 2017; Schiffauer, 2015b). Angesichts dieser Exklusions- und Verdachtslogiken 
lässt sich anstatt der oben von Mannitz beschriebenen Balance eine deutliche Schlag
seite der angestrebten Reziprozität in Richtung der Domestizierung von Muslim*innen 
konstatieren. 

Die einleitende Vignette – es ging beim Elternsprechtag in der Al-Taqwa Moschee 
tatsächlich um den Religionslehrer Mohammed Mutlu – hatte bereits illustriert, dass die 
islamischen Religionslehrkräfte etwa seitens der klassischen Autoritäten in der Moschee 
und insbesondere der muslimischen Eltern mit Skepsis und verschiedenen Erwartungs
haltungen konfrontiert werden. Insbesondere hinsichtlich des Verhältnisses von Unter
weisung in der Moschee und schulischem Religionsunterricht herrschen bei vielen El
tern große Verunsicherung einerseits und gefestigte Vorstellungen andererseits. Anders 
als in der Moschee müssen die Lehrkräfte in der Schule eine Form religiöser Bildung leh
ren, die an den staatlich verantworteten kompetenzorientierten Kernelehrplan gebun
den ist und maßgeblich in den Diensten der politischen Kultur der Bundesrepublik steht. 
Diese wird allerdings – wie der folgende Vergleich der Hauptschule Nord und des Goe
the Gymnasiums zeigt – nicht in jeder Schule auf die gleiche Weise vermittelt, sondern 
nimmt jeweils unterschiedliche Ausprägungen an, die ich in Anlehnung an Schiffauer’s 
politische Kultur (politische) Schulkulturen nenne. Mit diesem Begriff bezeichne ich die 
Umsetzung der bundesrepublikanischen politischen Kultur in den Rahmenbedingungen 
der jeweiligen Schule bzw. Schulform, die von einer Vielzahl von Faktoren bestimmt wer
den, wie der Demographie der Schülerschaft, Herkunftsmilieu, Bildungsstand, natio
nalen, religiösen und ethnischen Faktoren und letztlich den Erziehungsmethoden und 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 161 

Bildungszielen einer Schule. Nicht zuletzt versuchen auch die mit Deutungshoheit und 
Gestaltungsmacht ausgestatteten Akteur*innen, insbesondere die Schulleiter, ihre Vor
stellung dieser politischen Schulkultur etwa gegenüber Eltern oder Kollegium geltend 
zu machen. Diese Faktoren bedingen, wie ich im Folgenden zeigen werde, das Idealbild, 
welches den Schüler*innen in einer Schule als gesellschaftliche Norm vermittelt wird. 
Auf der Basis von teilnehmender Beobachtung sowie von Gesprächen und Interviews 
mit den Schulleitern, Schulsozialarbeiter*innen und insbesondere den islamischen Re
ligionslehrern skizziere ich im Folgenden diese Schulkulturen und analysiere, wie die 
Religionslehrer der beiden Schulen ihr Islamverständnis in Beziehung zu diesen setzen. 

3. Islam in der öffentlichen Schule 

3.1 Ziviler Islam am Goethe Gymnasium 

Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil 
der seitens der Lokalpolitik als Quartier im Niedergang begriffen wird.9 Von den 
insgesamt sechs Gymnasien der Stadt verzeichnet das Goethe seit zehn Jahren die 
größten Schüler*innenzahlen, wenngleich diese von ca. 1.300 im Schuljahr 2010/11 
auf 915 im Schuljahr 2018/19 gesunken sind (wie auch die stadtweite Gesamtzahl der 
Gymnasialschüler*innen in denselben Jahrgängen). Auch hinsichtlich des Anteils an 
ausländischen Schüler*innen und der Lernenden mit Zuwanderungsgeschichte weist 
das Goethe Gymnasium jeweils den höchsten Wert unter den öffentlichen Gymnasien 
der Stadt auf.10 Letzteres traf 2019 auf ca. 590 Schüler*innen zu, was einem Anteil von 
64,5 % entspricht.11 Die Schulsozialarbeiterin ging aber davon aus, dass in den unteren 
Klassen der Anteil mittlerweile bei ca. 90 % liegen dürfte (Frau Frank, 17.07.2018). Über 
ein Drittel der Schülerinnen und Schüler des Goethe-Gymnasiums sind Muslim*innen 
und diese überwiegend die Kinder türkeistämmiger Eltern. Das macht die Schule auch 
für türkeistämmige Familien aus anderen Stadtteilen attraktiv und manche Kinder und 
Jugendliche nehmen täglich eine Busfahrt von bis zu einer Stunde auf sich, um das 
Goethe Gymnasium zu besuchen (ebd.). Zugleich verzeichnete die Sozialarbeiterin eine 

9 Der Westen ist vom Wohnbereich Stadtmitte, welcher dem gewerblich geprägten Innenstadtbe
reich entspricht, nicht nur durch eine mehrspurige Bahntrasse räumlich getrennt; auch demogra

phisch ergeben sich laut Bevölkerungsbericht 2017 deutliche Divergenzen beispielsweise hinsicht
lich des geringeren Durchschnittsalters der Wohnbevölkerung oder eines höheren Ausländeran
teils (Bevölkerungsbericht Feldforschungsort 2017). 

10 Laut Schulstatistik verfügen Schüler*innen über eine Zuwanderungsgeschichte, wenn mindestens 
eines der folgenden Merkmale zutrifft: »(1) die Person ist im Ausland geboren und nach Deutsch
land zugewandert, (2) mindestens ein Elternteil ist im Ausland geboren und nach Deutschland 
zugewandert oder (3) die Verkehrssprache in der Familie ist nicht Deutsch«. (Stadt […, Feldfor
schungsort], 2019).  

11 Der Durchschnitt des Anteils von Schüler*innen mit Zuwanderungsgeschichte liegt an der Ge
samtschülerzahl aller sechs Gymnasien liegt bei 41,1 % (zum Vergleich: an den Hauptschulen be
trägt er 58.7 %). Der Anteil Lernender mit ausländischer Staatsbürgerschaft liegt am Goethe Gym

nasium mit 7,5 % – entsprechend 69 Schüler*innen – ebenfalls über dem durchschnittlichen Wert 
von 5,0 % (Hauptschulen: 32,7 %). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

»Abnahme des Anteils von Akademikerkindern« (ebd.) an der Schülerschaft, womit sie 
implizierte, dass Türkeistämmige eher dem Arbeitermilieu entstammen. Aus diesen 
parallel verlaufenden Entwicklungen resultierte ein sich selbst verstärkender Prozess 
der zur Konsolidierung eines »Türkischen Blocks« (Herr Müller, 06.07.2018) am Goethe 
Gymnasium führte. Wie oben erwähnt hatte sich über die Jahre folglich der Ruf als 
»Türkenschule« oder »Türkisches Gymnasium« (ebd.) durchgesetzt, an dem jeder das 
Abitur schaffe. Auch Dr. Abdullah aus der Al-Taqwa Moschee und Zekeriya, der ehemali
ge IGMG-Funktionär hatten hier ihre Allgemeine Hochschulreife erworben. Neben den 
türkeistämmigen Schüler*innen besuchten auch kleinere Gruppen mit marokkanischer, 
polnischer, russischer und tamilischer familiärer Migrationserfahrung die Schule und 
viele nahmen nachmittags am Muttersprachlichen Unterricht teil. Abgesehen von der 
großen Anzahl an Muslim*innen gehörten viele Schüler*innen dem Christentum an 
und es gab kleine Gruppen von Baptist*innen und Hindus. 

Das Goethe-Gymnasium wurde in den 1870er Jahren als Rektoratsschule der Fran
ziskaner gegründet und ist somit exemplarisch für die historische Rolle der Kirchen in 
der Etablierung des öffentlichen Bildungssystems.12 Das heutige Gebäude wurde in den 
1970er Jahren errichtet und 2003 durch einen Erweiterungsbau vergrößert. Die Archi
tektur ist typisch für viele ›Bildungsfabriken‹ der 1970er Jahre, die unter der Prämisse 
errichtet wurden, durch Systembauweise, minderwertige Materialien und zweitrangige 
Architekturleistungen die Kosten gering zu halten. »Die angeblich so funktionstüchti
gen Grundrisse der […] Schulen sind das Zeugnis einer Gesellschaft, für die Bildung eher 
Last als Lust ist, und die gut und gerne als Mahnmale einer kinderfeindlichen Politik be
zeichnet werden können.« (Lederer, 2010: 20). 

Am Goethe Gymnasium besuchte ich den Islamunterricht in den Jahrgängen sechs 
und sieben gelegentlich und begleitete die beiden Kurse des zehnten Jahrgangs konti
nuierlich und intensiv. Hier lernte ich auch den Moschee-Hilfslehrer Engin und die jun
gen Frauen um Zeynep von der oben beschriebenen Milli-Görüş Mädchengruppe kennen 
(Kap. I.2 & Kap. II.3), die fortan den Raum Schule nutzten, um regelmäßig mit mir ins 
Gespräch zu kommen. Neben der teilnehmenden Beobachtung des Unterrichts, in der 
Mensa und auf dem Schulhof führte ich Interviews mit zahlreichen Schüler*innen, der 
Schulsozialarbeiterin, dem Schulleiter und dem Religionslehrer Mohammed Mutlu. 

Herr Müller – Demokratische Spielregeln lernen 
Parallelgesellschaften existieren! Wenn auch sehr friedlich nebeneinander! Aber das 
Eis der Demokratie ist dünn (Herr Müller, 06.07.2018). 

Auf meine erste Anfrage an die Schulleitung, am Islamischen Religionsunterricht teil
nehmen zu dürfen, erhielt ich eine knappe Absage. Ich bat den Schulleiter noch ein

12 Historisch liegt die starke Rolle der Kirchen im deutschen Bildungssystem darin begründet, »…dass 
religiöse und politische Macht hier nicht so früh voneinander getrennt wurden als anderswo, so 
dass die christlichen Kirchen und spezielle die Protestanten noch lange Zeit eine Mitsprache in 
öffentlichen Angelegenheiten – sich also auch in Fragen positionierten und profilierten, die et
wa in Frankreich schon länger als exklusiv staatliche Sache aufgefasst wurden. Die Kirchen waren 
während des 19. Jahrhunderts insbesondere auch in den Aufbau eines überregionalen deutschen 
Bildungswesens involviert.« (Mannitz, 2002:112). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 163 

mal um einen Interviewtermin in der Hoffnung, ihn im persönlichen Gespräch umstim
men zu können und letztlich schien meine Assoziierung mit einem »so renommierten 
Haus« (Herr Müller, 06.07.2018) wie dem Zentrum für Islamische Theologie Münster 
(dessen Leiter Mouhanad Khorchide oft medienwirksam seinen ›Islam der Barmherzig
keit‹ vertritt) ihn zur Meinungsänderung bewogen zu haben. Der Schulleiter erhoffte 
sich von meiner Unterrichtsbegleitung nicht zuletzt auch handlungsleitendes Wissen 
für den Umgang mit den Problemstellungen und Herausforderungen, die er gesamt
gesellschaftlich, lokal und ebenso im Schulalltag hinsichtlich des Zusammenlebens mit 
Muslim*innen identifizierte: 

Mich würde interessieren, welche Verhaltensweisen man für sich ableiten kann, um 
eine stärkere Einbindung in die Spielregeln der Schule zu ermöglichen. Das Ganze mit 
dem Ziel, Konfrontation rauszunehmen, Toleranz zu leben und die gegenseitigen Be
findlichkeiten zu verstehen (Herr Müller, 06.07.2018).  

Der Ruf des ›Türkengymnasiums‹ sei zwar ein ungewolltes Stigma, es gebe aber keine 
Bestrebungen dem aktiv entgegenzuwirken, denn der Grund liege in den soziodemo
graphischen Entwicklungen des Stadtteils, die der Schulleiter mit einer Anekdote zu er
läutern suchte:  

Ich sag mal hier war der Bergbau lange polnisch-russisch geprägt. Seit den 1990ern 
kann man dann einen Strukturwandel feststellen. Gutes Beispiel ist ein polnischer 
Buchhändler, den ich lange kenne und der mir auch mal gute Bücher besorgt hat. 
Ich sag mal mit den Polen und Russen gab es wenig Reibung, weil die Religion ja die 
gleiche war. Er sagt aber irgendwann zu mir, ›Ich bin umzingelt!‹ Tatsächlich ist das 
Viertel mittlerweile fest in der Hand der Moscheen (Herr Müller, 06.07.2018).  

Herr Müller beschrieb in sachlichem Grundton eine in den letzten Jahren »zunehmende 
Anspannung« (ebd.) vor Ort, verfiel aber angesichts der gesteigerten öffentlichen Prä
senz von Muslim*innen gelegentlich in eine Rhetorik von Belagerung und Machtüber
nahme. Die grundsätzliche gesellschaftliche Polarisierung werde, wie er gleichwohl kri
tisch anmerkte, von Zeitung und Rundfunk gefördert und führe vor Ort, zu einer »Verin
selung zwar friedlich nebeneinander existierender Inseln, aber eben doch nebeneinan
der« (ebd.). Das Lernklima sei an der Schule zwar grundsätzlich freundlich, er relativier
te aber: »Unter dieser Decke gibt’s schon enorme Ressentiments und großen Druck. Die 
Jugendlichen kommen halt historisch woanders her und das führt dazu, dass sie natür
lich auf einer Identitätssuche sind, auf der Suche nach Geborgenheit und das führt na
türlich zu diesen gruppendynamischen Prozessen« (Herr Müller 06.07.2018). Als solcher 
wurde analog zur »Verinselung« der Stadtgesellschaft in der Schule beispielsweise die 
»kulturelle Cliquenbildung« (ebd.) identifiziert, in der viele Lehrer*innen ein Hindernis 
für die Herausbildung eines funktionierenden Klassenverbandes sahen. Nicht zuletzt 
beobachtete der Schulleiter Richtung Oberstufe eine »zunehmende Verschleierungsten
denz« (ebd.), die auch von anderen Lehrkräften als problematisch wahrgenommen wur
de. Auch, wenn beispielsweise die baptistischen Schüler*innen ebenfalls eine überaus 
konsequente Religionspraxis verfolgten und – wie viele muslimische Jugendliche auch 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

– einen Großteil der Freizeit in ihrer Gemeinde verbrachten, sah Herr Müller das Gros 
der des religionsbezogenen Konfliktpotentials in Auseinandersetzung mit den Letzte
ren. Bemerkenswert ist an dieser Stelle, dass der diversen Schülerschaft eine äußerst 
homogene Lehrerschaft gegenüberstand; unter den über 70 Kolleginnen und Kollegen 
waren Anfang 2020 lediglich sechs Namen mit offensichtlich nicht herkunftsdeutscher 
Familiengeschichte zu finden. Der Religionslehrer Herr Mutlu bringe aber, so der Schul
leiter, ein Moment der Identifikation für die muslimischen Schüler*innen mit, das un
bedingt häufiger vertreten sein müsse. Gleichwohl räumte er ein, dass die Beschäfti
gung Hidschab tragender Lehrerinnen auf enormen Widerstand stoße: »Wir hatten auch 
mal eine Vertretungskraft mit Kopftuch im Gespräch, da ging das Kollegium aber direkt 
hoch! Ich sag mal an der Stelle ist noch einiges zu tun« (ebd.). Hinsichtlich der Einbin
dung der muslimischen Eltern beklagte der Schulleiter: 

Das ist ziemlich schwer, die Eltern zur Beteiligung zu bewegen. Ich sehe auch nicht ein, 
dass ich groß Kontakte mit den Gemeinden oder Vereinen pflege. Dass die hier versu
chen, Einfluss zu nehmen, sehe ich nicht ein. Aber ich bin der Meinung, das schulin
ternes Wissen über die Prozesse hier auch aus der Schule herauskommen muss. Das 
Wissen über demokratische Prozesse ist einfach in vielen muslimischen Gruppen so 
nicht vorhanden. Da gibt es einfach andere Hierarchien (Herr Müller, 06.07.2018). 

Herr Müller betonte wiederholt die Rolle der Schule als Vermittlungsinstanz für Demo
kratieverständnis und zivilgesellschaftlichen Bürgersinn, die mitzuteilen eine zentrale 
Aufgabe der Schule sei. Während die Dissemination des in der Schule gelehrten de
mokratischen Wissens nach außen zwar wünschenswert sei, sah der Schulleiter die 
Aufgabe der Schule aber auf die Vermittlung an die Schüler*innen beschränkt. Zugleich 
wurden für die zwar als notwendig erachtete und gewünschte, letztlich jedoch ausblei
bende Kooperation mit den muslimischen Eltern eben jene verantwortlich gemacht. 
Den lokalen Moscheegemeinden gegenüber herrschte großes Misstrauen und Kontakte 
oder gar Kooperationen wurden aufgrund der Befürchtung politischer Einflussnahme 
ausgeschlossen. Diese klar formulierte Haltung gegenüber muslimischen Eltern und 
Moscheegemeinden steht in scharfem Gegensatz zu der mehrfach geäußerten Frage an 
die Forschung, »wie man agieren kann, um die Gemeinschaften mehr ins Schulproze
dere zu integrieren« (ebd.). Anders als beispielsweise in England, wo die Partizipation 
sich sichtbar identifizierender kultureller und religiöser communities am Schulalltag 
erwünscht ist (Baumann und Sunier, 2002: 26–28), trifft dies auf das Goethe-Gym
nasium, wie für das Schulsystem in Deutschland im Allgemeinen, nicht zu. Lediglich 
zu repräsentativen Veranstaltungen wie beispielsweise der Schulabschlussfeier wurde 
»schonmal ein Imam« eingeladen (Herr Müller, 06.07.2018). Auch die Verwendung der 
Muttersprachen der Schüler*innen, sei es im muttersprachlichen Unterricht, auf dem 
Schulhof oder in Formularen für die Eltern, wie vom Schulamt einmal vorgeschla
gen, stößt seitens des Schulleiters auf Skepsis, schließlich müsse man in dem Land, 
in dem man wohne, auch die entsprechende Sprache sprechen (ebd.). Wer dies nach 
Jahrzehnten nicht geschafft habe, »kann doch wieder gehen« (ebd.) 

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums sah die Schule als die zentrale Institution 
um ›demokratische Spielregeln‹ zu erlernen und vertrat somit idealtypisch ein Verständ

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 165 

nis der öffentlichen Schule als Instanz der Sozialisation in die nationale politische Kultur, 
wie oben mit Schiffauer (2002: 1–15) erläutert. Zur Erziehung freier und individueller 
Staatsbürger*innen sieht der Schulleiter das Festhalten an den Muttersprachen der Mi
grant*innenkinder und -enkelkinder, als fremdkulturell kategorisierte Bezüge und Sym
boliken oder etwa die Kooperation mit Moscheegemeinden entsprechend als hinderlich 
an. Obgleich Moscheevereine durch ihre teils umfassenden weltlichen Bildungsangebo
te auch zivilgesellschaftliche Partizipation fördern können, stand für Müller die Vermei
dung politischer Einflussnahme durch potenziell undemokratische Organisationen im 
Vordergrund. Zwar halten auch die von Müller erwähnten Pol*innen und Russ*innen an 
ihren muttersprachlichen transnationalen Netzwerken fest; gleichwohl sah Müller – der 
zeitweise auch katholische Religion unterrichtete – mit diesen im Alltag weniger Kon
fliktpotential, da sie der gleichen Religion wie die deutsche Mehrheitsgesellschaft an
gehören. Demgegenüber kommentierte er – wenngleich durch die Anekdote des polni
schen Buchhändlers indirekt und distanzierend – die zunehmende Präsenz von Mus
lim*innen im öffentlichen Raum in einer Rhetorik von Bedrohung und Belagerung. 

Offenbar aus einem Verständnis des christlichen Glaubens als traditionellem Be
standteil der eigenen Kultur verwendete der Schulleiter eine gestaffelte »Taxonomie von 
kultureller Differenz« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 67–100), durch die das Fremde in 
den Muslim*innen ›verdichtet‹ wird (vgl. Schiffauer, 2015a: 24–25). Die Verbindung, wel
che die Welt des Hauses mit der religiösen Ordnung eingeht, oder mit anderen Worten der 
Nexus von Tradition bzw. Kultur und Religion, scheint aus dieser Perspektive also erst 
dann problematisches Potential zu entwickeln, wenn diese Religion der ›fremdkultu
relle‹ Islam ist. Der Schulleiter entscheidet zwar nicht autonom darüber, welche Fächer 
in der Schule angeboten werden – er kann weder den muttersprachlichen Unterricht 
abschaffen noch das Tragen religiöser Kleidung oder die Verwendung anderer Sprachen 
als Deutsch in der Schule unterbinden; gleichwohl prägt er durch seine Weisungsmacht 
und als letzte Instanz des Konfliktmanagements maßgeblich die politische Schulkultur. 
Ein Beispiel stellt die Forderung an den Islamischen Religionslehrer dar, er möge auf die 
Schüler*innen der Mittelstufe einwirken, das Fasten im Monat Ramadan einzustellen 
(was dieser ablehnte). Der Schulleiter erläuterte mir gegenüber explizit die Erwartun
gen an den Islamlehrer dessen Religionsverständnis in den Diensten dieser Schulkultur 
stehe und die von Herrn Müller identifizierten Konfliktpotenziale zu entschärfen helfe. 

Der Islam muss sich in Deutschland anpassen… nein, nicht anpassen… weiterentwi
ckeln. Die Aufklärung, wenn die nicht weltpolitisch sowieso gekippt wird… und be
stimmte philosophische Einflüsse sind nun mal am Islam vorbeimarschiert. Und da 
kommen Leute wie Herr Mutlu genau richtig, die sagen, ›Die und die Suren spiegeln 
sich eigentlich genau in der deutschen Verfassung.‹ Eine Theokratie in einer Demo

kratie kann einfach nicht existieren! Da muss eben die Orthografie, wie wir dann im 
christlichen Kontext sagen […] angepasst werden (Herr Müller, 06.07.2018). 

Mit anderen Worten, der Islam habe die Aufklärung verpasst und müsse sich von seinem 
vormodernen vermeintlich universalen Anspruch auf eine politische Umsetzung seiner 
Ideale in die theokratische Herrschaftsform des Kalifats verabschieden, um sich in die 
zivilen Bürgergesellschaften Europas einfügen zu können. Die Schule müsse dabei ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Beitrag zur Domestizierung des Islam leisten und gewissermaßen ein Gegengewicht zu 
den Moscheen darstellen. Das Potential einer solchen ›aufgeklärten‹ Auslegung sei dem 
Koran zwar inhärent, es bedürfe aber Menschen wie dem Islamlehrer Herrn Mutlu, um 
dies erst herauszustellen und die notwendige Weiterentwicklung des Islam anzustoßen 
vermag.  

Ich schätze daher Herrn Mutlu sehr, der sich selbst als Vertreter eines sozialen Islam, 
gibt es den Begriff? … eines sozialen oder reformerischen Islam versteht. Sie haben ja 
unter den Muslimen eine sehr starke Binnendifferenzierung, die lokal sehr kleintei
lig ist. Herr Mutlu hat für sich deshalb klar, er bleibt aus […; Feldforschungsort] raus, 
also ist hier nicht wohnhaft. Das vor allem, um einer Vereinnahmung durch die eine 
oder andere Gemeinde zu vermeiden. Er hat zwar gute Kontakte hier vor Ort, aber bleib 
sonst aus […; Feldforschungsort] raus (ebd., Anm. d. Verf.). 

Herr Mutlu wurde also seitens des Schulleiters aufgrund seines vermeintlich reformeri
schen Ansatzes geschätzt und galt als unparteiisch, da er nicht in der Stadt wohnhaft und 
folglich mit keiner der Gemeinden assoziiert war. Im Jahr 2019 kaufte Mutlu schließlich 
ein Haus im Feldforschungsort, um den Weg zum Arbeitsort zu verkürzen und fortan 
traf ich ihn in verschiedenen Moscheen zum Freitagsgebet. 

Während die konkrete Form der politischen Schulkultur erst im Vergleich mit der 
Hauptschule deutlich wird, zeigt sich hier, inwiefern der Schulleiter konkrete Ansprü
che an die Rolle des Islamischen Religionslehrers formuliert und ihn gelegentlich auch 
durch konkrete Forderungen an den Lehrer heranträgt. Das von Mohammed Mutlu ver
mittelte Islambild und letztlich sein religiöses Selbstverständnis wird somit potenziell 
in Frage gestellt. Im Angesicht dieser bis hierher beschriebenen Erwartungshaltungen 
seitens der Eltern, der staatlichen Richtlinien des Lehrplans und der konkreten Erwar
tungen des Vorgesetzen soll nun ein kurzer Blick auf die religiöse Sozialisierung und das 
professionelle Selbstverständnis des Religionslehrers und seine Antwort auf die Projek
tionen des Schulleiters geworfen werden. 

Mohammed Mutlu – im Dienst für Gott und die Gesellschaft 
Der Religionslehrer Mohammed Mutlu, der zur Zeit der Feldforschung Anfang Dreißig 
war, erzählte die Geschichte seiner religiösen Entwicklung als Transformationsprozess. 
Seine Familie gehört dem Milli Görüş-Milieu an, das er als konservativ und politisiert be
schrieb. Sein Großvater väterlicherseits gründete in der süddeutschen Stadt in der Mo
hammed geboren wurde die erste Moschee und erhielt persönlich Besuch von Necmett
in Erbakan (siehe Kap. II.3., Abs. 2), der ihn zum Beitritt der Gemeinde zur Milli Görüş- 
Bewegung überzeugen wollte. Gegen den Widerstand des Großvaters entschied sich die 
Gemeinde schließlich dafür. Mütterlicherseits ist die Familie außerdem von einer weni
ger politischen als vielmehr von Volksfrömmigkeit geprägten Religiosität beeinflusst, die 
er auf die Zugehörigkeit zur İsmail Ağa Cemaat zurückführte, einem dem Nakşibendi- 
Sufismus zugerechneten Orden. Mohammed Mutlu beschrieb die Moschee des Großva
ters als einen unbeschwerten Ort, in dem die Kinder spielen und Zeichentrickfilme im 
Fernsehen anschauen konnten. Zuhause und auf Autofahrten hörten die Eltern eher Kas
setten mit Predigten berühmter, teils islamistischer Redner wie Timurtaş Uçar, Cübbeli 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 167 

Ahmet Hodscha oder auch Fethullah Gülen.13 Seine Sozialisation war, so erklärte Mo
hammed, von einem »religiösen schwarz-weiß Denken« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018) 
geprägt. Schließlich fand er den Weg zur Hizmet-Bewegung, die auf den in den USA le
benden türkischen Prediger Fethullah Gülen zurückgeht. Im dortigen Unterricht lernte 
er die Werke des Nakşibendi-Scheikh Said Nursi (1876–1960), auf den sich Gülen stützt, 
kennen, was seine Beziehung zur Religion maßgeblich veränderte: 

Es war so bewegend, weil das freundlich war! Weil das herzergreifend war, weil es 
barmherzig war. Hört sich jetzt vielleicht ein bisschen kitschig an, aber das war es 
wirklich. […] Das war kein polarisierendes Verständnis, es war kein ausgrenzendes 
Verständnis, sondern ganz im Gegenteil, ein einnehmendes Verständnis, dass man 
versucht hat, sozusagen die Menschen für den Glauben zu gewinnen (Mohammed 
Mutlu, 29.11.2018). 

Said Nursi wie auch Gülen sehen den Islam von der Moderne herausgefordert und man
gels Antworten auf neue Fragen, die Muslime Gefahr laufen, ihren individuellen Glauben 
zu verlieren. Dem setzte Nursi »die Stärkung des Glaubens im Privaten und die gleich
zeitige Partizipation an der Gesellschaft« entgegen, Prinzipien, die bald zu den zentralen 
Aspekten der Hizmet-Bewegung wurden (Agai, 2010: 15).14 Neben den etablierten Ver
bänden ist auch die Hizmet- oder Gülen-Bewegung in Deutschland überaus aktiv, im 
Vergleich zu ersteren aber wenig sichtbar. Sie tritt vornehmlich als »transnationales Bil
dungsnetzwerk« (Geier und Frank, 2016: 103) in Erscheinung, dessen Aktivitäten »das 
Resultat der zutiefst islamischen Ideen Fethullah Gülens sind und […] deshalb so erfolg
reich sind, weil sie […] in vielen Fällen keinen religiösen Charakter haben« (Agai, 2010: 
10). In einem Image-Video der der Hizmet-Bewegung zugehörigen Stiftung Dialog und 
Bildung heißt es entsprechend: »Hizmet steht für Bildung, Dialog, Menschenrechte, ein 
zeitgemäßes Islamverständnis und noch vieles mehr.« (eingeblendet wird weiter »hu
manitäre Hilfe«) (Stiftung Dialog und Bildung, 25.02.2020). Neben privatwirtschaftli
chen Firmengründungen und sozialpolitischem Engagement steht aber die weltweite 
Bildungsarbeit im Vordergrund, die sich in der Gründung von Nachhilfezentren, Kin
dergärten, allgemeinbildenden Schulen in privater Trägerschaft oder den bundesweit 
operierenden Dialogvereinen niederschlägt. In der öffentlichen Diskussion stößt die im
plizite religiöse Motivation des Engagements der Bewegung auf zwiegespaltenes Echo, 
das sich zwischen dem Verdacht islamistischer Unterwanderung und der Verklärung 

13 Nach Yilmaz (2014: 375) bedienen online Angebote wie die weiterhin verfügbaren YouTube Videos 
des im Jahr 2000 verstorbenen Predigers Timurtaş Uçar den Bedarf nach türkischsprachiger isla
mistischer Propaganda, was salafistischen Predigern den Nährboden entziehe und ihre Argumen

tationsräume besetze. Ahmet Mahmut Ünlü alias Cübbeli Ahmet Hodscha (›Lehrer Ahmet mit der 
Robe‹) ist einer der bekanntesten Prediger der Türkei und bietet seinen Zuschauer*innen in zahl
reichen Internetvideos und Fernsehauftritten Antworten auf ihre Fragen zu Islam (ebd.: 373). Er 
ist Mitglied der Istanbuler İsmail Ağa Cemaati, die dem sufischen Orden der Nakşibendiyya zuge
rechnet wird. Mutlu benennt die Ebene seiner Predigten als »Volksniveau« und »nicht für jeman

den, der sich wirklich vertiefen möchte« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018).  
14 Zur Stärkung des Glaubens gelte es nach Nursi, die drei Übel (1.) Unwissenheit und Ignoranz, (2.) 

Armut und (3.) Zwietracht zu bekämpfen, was letztlich in der Konzeption eines aus religiöser Mo

tivation geleisteten Dienstes (hizmet) am Menschen mündete (Agai, 2010: 15). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

als interkultureller Brückenbauer bewegt.15 Für Mohammed Mutlu jedenfalls führte die 
Teilnahme an den Aktivitäten von Hizmet zu einem grundlegenden Wandel in Richtung 
eines offenen und inklusiven Islamverständnisses, das er heute durch die Leitung eige
ner Gesprächskreise weitergibt. Während des Studiums der Islamischen Theologie und 
der dortigen Auseinandersetzung mit Kommiliton*innen verschiedenster islamischer 
Konfessionen lernte er außerdem die innerislamische Pluralität kennen. Pluralitätsto
leranz bzw. Ambiguitätstoleranz stellten auch zentrale Lernziele in seinem Unterricht 
dar, denn im Islam gebe es nicht nur richtig und falsch, sondern auch Grautöne. Die
se Einstellung, so hob er hervor, habe er zuvorderst »durch die Gülen-Bewegung ken
nengelernt, dass man sagt alle Menschen sind Menschen und müssen akzeptiert und re
spektiert werden« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mohammed war von Gülens Position 
überzeugt, dass diese Haltung zutiefst islamisch ist und, da sie mit dem Grundgesetz 
der Bundesrepublik übereinstimme, auch dieses als islamisch gelesen werden kann. In 
der Tradition von Hizmet sprach Mutlu sich für ein islamisch motiviertes gesellschaftli
ches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unvereinbarkeit von 
Islam und demokratischen, westlichen Systemen: 

Viele sagen, Deutschland ist dār al-ḥarb [Haus des Krieges] und das finde ich so schade, 
diese Meinung z.B. und mich würde es freuen, wenn man es eben nicht so sieht. Wenn 
man nicht sagt, das ist dār al-ḥarb, sondern dass man sagt, ja, hier ist eigentlich dār 
as-salām [Haus des Friedens], also hier ist eigentlich das Land des Friedens letztend
lich. Man kann hier seine Religion ausleben, manchmal sogar mehr als in vielen ande
ren muslimischen Ländern (Mohammed Mutlu, 29.11.2018; Anm. d. Verf.). 

Die Aufteilung der Welt in Territorien oder ›Häuser‹ wie dār al-Islām, das ›Haus des Is
lam‹, dār al-ḥarb, das ›Haus des Krieges‹ und verwandten Konzepten wie dār al-ʿahd, das 
›Haus des Vertrags‹ wurde bereits in den ersten Jahrhunderten des Islam von Rechts
gelehrten eingeführt (Albrecht, 2016, Abs.1). Die genaue Definition dieser Kategorien 
wurde in der islamischen Geschichte auf vielfältige Weise interpretiert und spielt ei
ne Schlüsselrolle in islamischen Rechtsdebatten über die Beziehungen von Muslim*in
nen und nicht-Muslim*innen etwa in Europa (ebd.).16 Dass Deutschland für Muham

15 Während die von vielen Akteuren geübte Zurückhaltung hinsichtlich der Zugehörigkeit in der Be
wegung ihr den Vorwurf der Intransparenz und Konspiration einbringt (Rüssmann, 2013) und die 
umstrittene Islamkritikerin Necla Kelek die Bewegung als »Sekte mit Konzernstruktur« (2008) be
zeichnet, sehen andere in ihr das Potential, eine »Brücke zwischen den Kulturen« (Karakoyun, et 
al. 2010) bauen zu können. Das Kategorisierungsproblem, das zu diesen Widersprüchen und Un
sicherheiten führt, resultiert aus dem Hinwegsetzen über die weitgehend sedimentierte Dichoto
mie von ›islamisch‹ und ›säkular‹ bzw. ›westlich-modern‹. 

16 Die Interpretation des Salafi Abu Samira beispielsweise lautet anders als jene des Religionslehrers 
Mohammed Mutlu: »Es gibt drei Situationen: dār al-kufr, dār al-Islām und dār al-ḥarb. dār al-ḥarb 
gibt es nicht im Moment. Das gibt es nur, wenn der Krieg ausgerufen wird. Entweder vom Kalifat 
oder von den Gelehrten. Wenn wir in dār al-ḥarb sind, dann ist die einzige Möglichkeit wie man 
miteinander in Ruhe leben kann, dass die kuffar akzeptieren, dass die Muslime die Demokratie 
nicht als das Nonplusultra ansehen, aber sich demokratiefreundlich verhalten. Also sprich, nicht 
gegen die Demokratie ankämpfen und nicht die Gesetze der Demokratie verletzen. Und auf der 
anderen Seite haben wir dār al-Islām und da gibt es klare Grenzen und Regeln, wie die Muslime sich 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 169 

med Mutlu ein Haus des Friedens darstellt, wird nachvollziehbar, betrachtet man den 
Status der Gülen- bzw. Hizmet-Bewegung in der Türkei. Seit dem Putschversuch vom 
15. Juli 2016, für welchen das Erdoğan-Regime Fetullah Gülen persönlich verantwortlich 
macht, wird die Bewegung dort als Terrororganisation eingestuft (vgl. İnat u.a. 2019) 
und ihre Anhänger sind Repressionen und Verfolgung ausgesetzt. Seither wagte Mo
hammed Mutlu es entsprechend nicht mehr, zum Familienbesuch in das Land zu reisen. 
Während die meisten türkeistämmigen Muslim*innen in Deutschland und insbesondere 
auch Verbände wie die IGMG, mit der Mohammed ja sozialisiert wurde, die Identifika
tion und emotionale Verbundenheit mit der Türkei pflegen und transnationale Mobili
tät, etwa durch regelmäßige Besuche in den Ferien, den dominanten way of being (Levitt 
& Glick-Schiller, 2004: 101; vgl. Kap.III4., Abdurrashid) darstellt, wurde dieser Lebens- 
und Selbstentwurf für Mohammed vorübergehend verunmöglicht. Esist für ihn daher 
auch von persönlicher Bedeutung, Konvergenzen zwischen der islamischen Lebenswei
se und der normativen Ordnung der deutschen Zivilgesellschaft zu schaffen, die sowohl 
in den deutschen Islamdebatten wie auch in islamischen bzw. islamistischen Diskur
sen als Antipoden dargestellt werden. Über die Erwartungen an die professionelle Rolle 
des Staatsbediensteten hinaus ist Mohammeds Argumentation also auch von einer in
trinsischen Motivation getrieben, als in Deutschland geborener Muslim Kompromisse 
zwischen den Ordnungen seiner Religion mit jenen der Bundesrepublik herauszustellen 
und die Beziehung zu normalisieren. Dieses Bemühen kann als eine diskursive Praxis 
des home-making oder homing (vgl. Boccagni, 2017; Andersen & Pedersen, 2018) gelesen 
werden, d.h. eine Praxis, durch welche die Unsicherheiten dessen, was Rebecca Saun
ders »belonging trouble« (Saunders, 2003: 25) nennt, zu bewältigen gesucht wird. Homing 
»may in other words work as a concept that de-naturalises taken for granted processes 
of belonging and opens for an understanding of performances […] to adapt tension and 
even respond to conflicts.« (Andersen & Pedersen, 2018: 83). In diesem spannungsvollen 
»ontological struggle« (ebd.) werden Gewissheiten und Zugehörigkeiten ausgehandelt 
und etwa der diskursive Antagonismus Islam – Europa neu ausgerichtet. Um dies isla
misch-theologisch zu begründen, hob Mohammed – wie auch Ahmad Lahbabi aus der 
Al-Taqwa Moschee und der Salafi-Influencer Abdurrashid – das Konzept der ›Zwecke der 
Scharia‹ (maqāṣid aš-šarīʿa) als hilfreich hervor (vgl. Kap. III.1.2), da sich hiermit flexibel 
und zugleich islamisch legitim argumentieren lasse. Da das Konzept in seiner theologi
schen Tiefe nicht für den Unterricht geeignet ist, versucht Mohammed, wie wir im Fol
genden Kapitel noch sehen werden, es im Unterricht zumindest implizit zu vermitteln. 

gegenüber den Minderheiten zu verhalten haben, dass sie ihre Religion ausüben können, aber z.B. 
dass, wenn eine Kirche kaputt geht, dass sie die nicht neu aufbauen dürfen. Aber sie dürfen ihre 
Religion praktizieren, dürfen aber nicht dazu aufrufen. Dann gibt es noch das Nonplusultra, dass 
die ganze Welt dār al-Islām ist. und dann müssen sich die nicht-Muslime, die kuffar natürlich den 
Muslimen unterordnen unter der Scharia. Genauso wie wir jetzt unter dem Demokratie-Mantel 
leben, unter der Scharia leben. Was aber nicht heißt, dass es ihnen dadurch schlecht geht. Weil 
in Spanien damals ging es den kuffar ja nicht schlecht.« (Abu Samira, 02.05.2019). Während die 
genannten geo-religiösen Kategorien nicht Koran und Sunna entspringen, sondern Produkte von 
Gelehrten der islamischen Frühzeit sind, weist der Koran durchaus Konzepte in Verbindung mit 
dem Begriff dār auf, die indes zuvorderst eschatologischer Natur sind, wie dār al-ākhira, das ›ewige 
Haus‹ oder dār as-salām, das ›Haus des Friedens‹ (Albrecht, 2016: Abs. 2) 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Da sowohl der Islam als auch die Bundesrepublik alle Möglichkeiten der freien und rei
bungsarmen Religionsausübung böten und Konvergenzen somit leicht herzustellen sei
en, gebe es insbesondere unter den Muslim*innen Nachholbedarf dies zu erkennen und 
zu akzeptieren: »Da liegt der Ball im Feld der Muslime!« (Ebd.). 

Während der Schulleiter Mohammed als Vertreter eines ›sozialen Islam‹ bezeichnete, 
betonte der Lehrer, sich selbst nie so kategorisiert zu haben und sich vielmehr mit dem 
Begriff des »zivilen Islam« (Kardaş, 2017) zu identifizieren, mit dem er sich von Spielar
ten eines politischen Islam wie ihn die Milli-Görüş Bewegung vertritt, distanzierte. Mut
lu bezog sich explizit auf den türkischen Rechtswissenschaftler und Philosophen Arhan 
Kardaş, der die Wendung als Gegenbegriff zu ›Staatsislam‹ und ›politischem Islam‹ ver
steht. 

In Abhebung von diesen Begriffen meint ›ziviler Islam‹ (arab. el-islam el-medenī, [sic!]) 
eine werte- und vertragsbasierte Erscheinungsform der islamischen Religion, deren 
Prinzipien und Zielsetzungen historisch zuerst in Medina zwischen 622 und 661 ge
sellschaftlich vertreten wurden. […] Der Islam von Medina, mit anderen Worten: der 
zivile Islam, legte großen Wert darauf, Entscheidungsprozesse durch Demokratie-ähn

liche Partizipation zu gestalten. Dabei bediente er sich gewisser koranischer Prinzipien 
wie Treueidverträge (beyʿa) und Beratschlagung (schūrā) und versuchte, einen Konsen
sus der Bevölkerung bei der Bildung der Regierung herzustellen (Kardas, 25.02.2018). 

Dieses Islamverständnis schafft eine Konvergenz zur politischen Kultur der Bundesre
publik, da beide auf die Kultivierung von zivilgesellschaftlichem Bürgersinn abstellen. 
Gleichwohl betonte Mohammed Mutlu, angesichts des von ihm favorisierten zivilen Is
lamverständnisses: »Ich muss aufpassen, dass ich nicht als Reformer gesehen werde!« 
(Mohammed Mutlu, 04.10.2018). Dies würde seine Glaubwürdigkeit bei den Eltern und 
vermutlich auch bei den Autoritäten in den Moscheen beschädigen. Viele der jugendli
chen Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer indes als ›Gelehrten‹ mit entsprechender 
Autorität. Dass er überdies Kolleg*innen und der Schulleitung gegenüber auch für das 
Recht auf freie Religionsausübung in der Schule – insbesondere das Fasten im Ramadan 
– eintrat, festigte sein Standing unter den muslimischen Schüler*innen, die ihn als ei
nen der Ihren ansahen. Hier sei nochmal an das oben erwähnte Beispiel erinnert, als der 
Schulleiter Herrn Mutlu nicht lange nach dessen Einstellung bat, einen Schüler vom Fas
ten abzuhalten, da dieser am Tag zuvor fast kollabiert sei. Der Lehrer lehnte dies mit dem 
Verweis ab, dass er als muslimischer Religionslehrer nicht die religiösen Gebote in Frage 
stellen werde.17 Obgleich Mohammed Mutlu hin und wieder das Gefühl hatte ›aus der 
Rolle zu fallen‹ (wie am Elternsprechtag, als er in den Sprachcode der türkisch-kulturel
len (häuslichen) Rechtfertigungsordnung ›gerutscht‹ war), betonte er, dass die anfänglich 
große Unsicherheit hinsichtlich der eigenen Position gegenüber dem Schulleiter, dem 
Kollegium, den Eltern und der Schülerschaft mittlerweile einem zunehmenden Selbst
bewusstsein gewichen sei. 

17 Mohammed Mutlu hatte Herrn Müller in dieser Angelegenheit einen gut durchdachten Brief ge
schrieben, in dem er seine Position erläuterte. Zwar war er bereit, mit den Brief zu übergeben, nicht 
aber ohne die Zusage seines Vorgesetzten. Herr Müller lehnte jedoch ab, so dass mir der Text nicht 
zu Verfügung gestellt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 171 

3.2 ihād an-nafs – Selbstkultivierung an der Hauptschule Nord 

Der Stadtteil Norden ist historisch durch die frühere Lage außerhalb der Stadtmauer, so 
wie durch einen Kanal und einen Fluss vom Zentrum separiert. Zahlreiche Bahntrassen, 
die sich vom Hauptbahnhof aus verzweigen, führen auf hohen Dämmen und über Brü
cken hindurch, trennten Siedlungen baulich voneinander, aber bieten an keiner Stelle 
Zugang und Anbindung an den Fernverkehr, was die periphere Lage des Quartiers un
terstreicht. Der Norden ist durch ein Konglomerat sozioökonomischer Problemlagen ge
prägt, die neben hoher Arbeitslosigkeit und Jugendkriminalität auch durch die Konzen
tration von Bewohner*innen verschiedener Herkunft und Sprache auf sehr engem Raum 
umfasst.18 

Im ganzen Stadtgebiet existierten fünf Hauptschulen. Davon liefen vier im Ganz
tagsbetrieb, so auch die Hauptschule-Nord (HSN). Mit ihren knapp 350 Schüler*innen 
in 15 Klassen (Schuljahr 2018/19) war die Hauptschule-Nord die zweitgrößte dieser 
Schulform und wies mit ca. 45 % den höchsten Anteil an Lernenden mit ausländischer 
Staatsbürgerschaft auf, der deutlich über dem Durchschnitt von 32,7 % lag. Der Anteil 
von Schüler*innen mit Zuwanderungsgeschichte lag bei 72,3 % womit die Haupt
schule-Nord auch hier deutlich über dem Durchschnitt der Hauptschulen von 58,7 % 
changierte und den zweiten Rang innehatte. Während am Goethe-Gymnasium der 
Anteil der Schüler*innen mit Zuwanderungsgeschichte bzw. muslimischem Famili
enhintergrund türkisch dominiert war, umfasste die Schülerschaft der Hauptschule- 
Nord Kinder und Jugendliche aus etwa 25 Vaterländern mit über 30 Muttersprachen 
(Homepage HSN, 2019). Für das Schuljahr 2018/2019, das dem Jahr der Forschung ent
spricht, bedeutet das laut interner Erhebung der Hauptschule-Nord, dass von knapp 
350 Schüler*innen ca. 250 eine ›Zuwanderungsgeschichte‹ aufwiesen, 248 mindestens 
einen nicht in Deutschland geborenen Elternteil hatten und 203 als Verkehrssprache 
zuhause nicht Deutsch sprachen. Unter den Religionsgemeinschaften stellte der Islam 
mit 125 muslimischen Schüler*innen den größten Anteil, gefolgt vom Katholizismus 
mit 67 Schüler*innen. Vierzig Kinder und Jugendliche fielen in die Kategorie Andere«, 
darunter auch eine Gruppe jesidischer Schüler*innen.19 Angesichts dieser ethnischen 
und kulturellen ›Hyper-Diversität‹ der Schülerschaft aus überwiegend sozial und öko
nomisch benachteiligten wie auch bildungsfernen Milieus ist das Konzept der Schule 
hochgradig differenziert und auf die individuellen Bedarfe der Kinder und Jugendlichen 
zugeschnitten. Zahlreichen Schüler*innen mangelte es beispielsweise an grundle
genden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um 

18 Der Norden ist bis heute Heimat verschiedener sozial und ökonomisch benachteiligter Gruppen 
und weist im Vergleich zu anderen Stadtteilen des Feldforschungsortes 2017 beispielsweise den 
höchsten Anteil der Ausländer*innen (21 % und mehr/höher) an der Stadtteilbevölkerung oder 
die jüngste Wohnbevölkerung auf (38,6 bis unter 40,3). In vier der vom Geschossbau geprägten 
Wohnquartiere lag im Jahr 2000 die Sozialhilfequote bei 14 -18 % und nahezu jedes fünfte Kind 
lebte von der Sozialhilfe (Armutsbericht Stadt […, Feldforschungsort] 2000, pseudonymisiert).  

19 Folgende Religionszugehörigkeiten wurden für das Schuljahr 2018/19 seitens der Schule erhoben: 
Evangelisch: 50 Schüler*innen, Katholisch: 67, Jüdisch: 0, Orthodox: 5, Syrisch Orthodox: 0, Isla
misch: 125, Alevitisch: 0, Mennonitische-Brüdergemeinde NRW: 0, Andere: 40, Ohne: 60 (Interne 
Erhebung der HSN). 

ǧ

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

überhaupt beschult werden zu können. Der Schulleiter erläuterte, was das für die Schule 
bedeutet: 

Schwerpunkt unserer Arbeit ist ganz klar die Sprachförderung, wir haben einen hohen 
Anteil an Seiteneinsteigern, die ohne jegliche Vorbildung, zum Teil aus dem Ausland 
kommen, und wir haben eine hohe Anzahl von Schulabbrecher*innen, die in anderen 
Systemen gescheitert sind. Wir haben in manchen Jahren 60 bis 70 Seiteneinsteiger 
gehabt, die aus anderen Systemen kamen. In den Spitzenjahren wurden bis zu 100 
Flüchtlinge in die Sprachförderung aufgenommen, und das bei 350 Schülern… kann 
man sich ungefähr vorstellen, worum es hier geht. Also Schule ganz anders als das, 
was wir sonst kennen (Herr Althoff, 17.07.2018). 

Entsprechend bot die Hauptschule DAZ (Deutsch als Zweitsprache)-Kurse an, die auf 
einem vierstufigen Konzept basierten, welches den Schüler*innen ermöglichen sollte, 
»dem Unterricht in den Regelklassen in sprachlicher und methodischer Hinsicht zu fol
gen« (Homepage HSN, 2019). Da die Schülerschaft überwiegend aus bildungsfernen El
ternhäusern stammte und das Ziel für viele war, überhaupt einen Schulabschluss zu er
langen, um Zugang zum Arbeitsmarkt zu erhalten, setzte die Schule neben den traditio
nellen ›harten‹ Unterrichtsfächern auch auf berufsvorbereitendes praktisches Lernen, 
beispielsweise in den Holz-, Metall- und Fahrradwerkstätten.20 

Gleich bei meinem ersten Besuch war ich von der Höflichkeit überrascht, welche 
die Hauptschüler*innen dem fremden Besucher auf dem Schulhof entgegenbrachten; 
so wurde mir einladend die Tür geöffnet und der Vortritt gewährt. Hier standen neben 
dem Aspekt der leistungsorientierten Bildung »solche Normen des zivilen Umgangs auf 
der schulischen Agenda, die zur Ausbildung einer produktiven Lebens- und Arbeitshal
tung befähigen sollen. Dazu gehören Pünktlichkeit, Zuverlässigkeit bei der Ausführung 
von Aufgaben oder Leistungsbereitschaft, aber auch Fairness, Solidarität und das Einhal
ten bestimmter Regeln in der Beilegung von Interessen- und anderen Konflikten« (Man
nitz, 2002a: 161). Letztgenannte Aspekte der Erziehung und Vermittlung grundlegender 
Spielregeln des sozialen Miteinanders spielten an der Hauptschule-Nord eine ungleich 
größere Rolle als am Gymnasium. Sie stellten nicht nur auf das »Ideal von Zivilität als der 
sozialen Kohäsionsformel der Bürgergesellschaft« (ebd.) ab, sondern sind hier Voraus
setzung, um angesichts von Schulverweigerung, Delinquenz und überforderten Eltern 
den Schulbetrieb und mithin Bildung überhaupt erst zu ermöglichen. Die Selbstdarstel
lung der HSN benannte den Erziehungsstil als »autoritativ«, was sich in einem diszipli
narischen Ordnungskonzept ausdrückte, das mit aller Konsequenz die drei Hauptregeln 
der Schule durchzusetzen sucht und im Trainingsraum aushing: (1) Alle Schüler*innen 

20 Ferner lud man auch Handwerksmeister*innen aus der Region ein, um Werkunterricht zu erteilen 
oder ermöglichte über die Beschäftigung der Schüler*innen im Schulkiosk Einblicke in den Einzel
handel. Für die Jahrgänge neun und zehn wurden außerdem intensiv betreute Profilklassen einge
richtet, die einen erhöhten Praxisanteil anboten, indem ein Schultag durch einen Praktikumstag 
außer Haus ersetzt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 173 

haben das Recht zu lernen; (2) Alle Lehrer*innen haben das Recht zu unterrichten; (3) Alle 
müssen die Rechte der anderen respektieren.21 

Die Sanktionen gegen Verstöße wurden in der Schulkonferenz jeweils individuell 
festgelegt. Zugleich wurde den ›Delinquent*innen‹ das Recht auf Wiedergutmachung 
garantiert. Für die Integration von Neuzugängen, in der Regel Schüler*innen mit Dis
ziplinarverweisen anderer Schulen, sowie für die Reintegration von Mobber*innen und 
Mobbing-Opfern, Schulmüden und Schulverweigernden in den Regelbetrieb wurde an 
der Schule eine eigene Institution geschaffen. Die sog. Schulstation war Drehscheibe für 
die Entwicklung und Bündelung »passgenauer sozialpädagogischer Hilfen mit dem Ziel, 
Schüler*innen mit schwierigen Schullaufbahnerfahrungen einen Schulabschluss zu er
möglichen« (Homepage HSN, 2019). In der Schulstation wurde eine niedrigschwellige 
Beschulung in Form des sog. ›Kernunterrichts‹ angeboten, in dem Schüler*innen ver
schiedener Jahrgangsstufen in einer kleinen Gruppe intensiv und individuell gefördert 
wurden. Das Büro des Schulsozialarbeiters Herr Borchert schloss direkt an den Raum an 
und wer es betreten wollte, musste durch die Schulstation. Borchert nahm im Schulbe
trieb eine zentrale Position ein, von der aus er ›in alle Richtungen‹ mit Akteur*innen an 
der Schule und im Viertel vernetzt war. Die Kooperation mit den Eltern stellte – anders 
als am Gymnasium – eine wichtige Maßnahme für die Erziehungsarbeit in Schule und 
Schulstation dar. 

Während in der Schulstation Wertschätzung und individuelle Förderung im Vorder
grund standen, beinhaltete das disziplinarische Ordnungskonzept der Schule auch re
pressive Maßnahmen. Die wichtigste war der Verweis von regelbrechenden Schüler*in
nen in den sogenannten Trainingsraum, der gewissermaßen die Antithese zur Schulsta
tion darstellte. Dieser kleine Raum, an dessen grauen Wänden lediglich laminierte A4- 
Blätter mit den Schulregeln hingen und dessen Fensterzeile in ca. 2 Meter Höhe keinen 
Blick hinaus gewährte, hatte die Atmosphäre einer Zelle und sollte, wie der Schulsozi
alarbeiter mir erklärte, das dringende Bedürfnis erzeugen, »schnell wieder hier raus zu 
wollen« (Herr Borchert, 08.05.2019).22 

21 Die drei Hauptregeln werden mit weiteren 15 Regeln expliziert: (1) Ich passe im Unterricht auf und 
beteilige mich; (2) Ich höre zu, wenn andere sprechen. (3) Ich melde mich, wenn ich etwas sagen 
möchte; (4) Ich warte, bis ich aufgerufen werde; (5) Ich bleibe während des Unterrichts auf meinem 
Platz sitzen; (6) Ich spreche höflich; (7) Ich gehe rücksichtsvoll mit anderen um; (8) Ich befolge die 
Anweisungen der Lehrpersonen (9) Ich halte meine Unterrichtsmaterialien bereit; (10) Ich packe 
die Dinge, die nicht zum jeweiligen Unterricht gehören, in meine Tasche bzw. in mein Fach; (11) Ich 
darf Wasser trinken, aber ich esse nur in den Pausen; (12) Ich erscheine pünktlich zum Unterricht; 
(13) Ich nehme mein Käppi oder meine Mütze ab und ziehe meine Jacke aus. (informell ergänzt 
durch das Verbot, Jogginghose in der Schule zu tragen.); (14) Ich achte das Eigentum anderer; (15) 
Ich lache niemanden aus. (Aushang im Trainingsraum der HSN). 

22 Im Trainingsraum herrschte absolutes Redeverbot und für jede Handlung, die von der Bearbei
tung der von den Fachlehrer*innen gestellten Aufgaben abwich, z.B. aufstehen, um etwas in den 
Mülleimer zu werfen, musste die Aufsichtsperson gefragt werden. Der Weg aus dem Trainings
raum zurück in den Regelunterricht führte über gewissenhaftes Arbeiten, gutes Betragen und die 
schriftliche Reflexion des eigenen Verhaltens, welches die Schülerin oder den Schüler in die Maß

nahme hineingeführt hatte. Um Verbindlichkeit zu schaffen, wurde ein Schüler*in-Lehrer*in Ver
trag aufgesetzt, in dem erstere sich auf die Einhaltung der Regeln verpflichteten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Der Islamische Religionsunterricht wurde an der Hauptschule-Nord erst seit zwei 
Jahren von Herrn Emre Demir in den Jahrgängen 7–10 unterrichtet und fand parallel 
zum Unterricht der anderen Religionen und dem Ethikunterricht statt. Meine For
schungsanfrage an die Hauptschule-Nord wurde vom Schulleiter Herrn Althoff wie 
auch vom Religionslehrer Emre Demir umgehend positiv beantwortet und nachdem 
nach den Sommerferien 2018 ein Elternbrief mit Hinweis auf meine Anwesenheit ver
sandt wurde, standen mir alle Bereiche der Schule offen. Ich führte zahlreiche Gespräche 
mit dem Schulleiter, dem Islamlehrer Herrn Demir, dem Schulsozialarbeiter Herrn Bor
chert, der Berufseinstiegsbegleiterin und zahlreichen Schüler*innen. Hier lernte ich 
etwa Younes kennen, der in Kapitel I.2 vorgestellt wurde. Anderen Schülern begegnete 
ich in den Moscheen oder etwa bei dem in Kapitel II.3 beschriebenen Wettbewerb in Ko
ranrezitation der IGMG in Dortmund wieder. Ich führte teilnehmende Beobachtung im 
islamischen Religionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum, 
der Schulstation, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Ganz im Gegenteil zu den 
Schüler*innen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschüler*innen recht leicht, mich zu 
duzen und sprachen mich bald mit abi (türk. großer Bruder) oder abicim (mein Bruder) 
an. Meine grundlegenden Kenntnisse über den Islam und mein Bart ließen viele mus
limische Schüler*innen daran zweifeln, dass ich kein Muslim bin und darüber hinaus 
auch noch ein echter Alman, eine ›Kartoffel‹, wie Herkunftsdeutsche halb pejorativ, halb 
zum Spaß oft genannt werden. Younes nahm mich indes nicht als typischen Deutschen 
wahr: »Nein Marcel, du bist keine Kartoffel! Wenn dann bist Du eine Süßkartoffel!« 
(Younes, 26.03.2019). 

Herr Althoff – Religion spielt keine Rolle 
Einige Monate vor dem ersten Unterrichtsbesuch lud der Schulleiter Herr Althoff mich 
zum Gespräch in sein Büro ein. Althoff war Ende vierzig, in Jeans und Hemd mit hoch
gekrempelten Ärmeln leger gekleidet und auch in seinem Umgangston direkt, offen und 
wenig förmlich. »Von der Mentalität her« (Herr Althoff, 17.07.2018) sei er einfach Haupt
schullehrer, was er mit seiner Jugend in Recklinghausen erklärte, denn bereits in seiner 
Schulzeit seien die Klassen dort aufgrund des hohen Anteils an Kindern von Gastarbei
ter*innen überdurchschnittlich multikulturell gewesen, was sich in seiner Wohngegend 
in einer anderen Großstadt im Ruhrgebiet schließlich fortgesetzt habe. Für Althoff ist 
das Leben in einem multikulturellen und religiös diversen Umfeld nicht ungewöhnlich, 
sondern mithin wünschenswert: »Nur da, wo man mit vielen Dingen konfrontiert wird, 
ist auch die Chance, andere Dinge auch mal kennenzulernen« (ebd.). 

Seine persönliche Beziehung zu Religion war von einem tiefgreifenden Bruch ge
prägt. Althoff wurde als Kind katholisch erzogen und war in der Kirche aktiv und be
schrieb auch die Wahl des Berufs vom christlichen Ideal der Hilfsbereitschaft motiviert. 
Das Engagement für die Kirche endete aber mit seinem Einsatz als Sanitäter im Jugo
slawienkrieg 1991/92, wo »Kirche polarisiert hat. Auf der einen Seite die [orthodoxen] 
Serben, auf der anderen Seite die katholischen Kroaten. […] Ich habe Abstand genom
men von der Institution Kirche, bin aber trotzdem kirchlich gläubig, katholisch geprägt 
und in den letzten Jahren durch meine Frau doch wieder verstärkt aktiv in der kirchli
chen Gemeinde« (ebd., Anm.d.Verf.). Die persönliche Religiosität des Schulleiters war 
folglich von der Distanzierung von und einer Rückkehr zur Kirche charakterisiert. Nach 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 175 

Konfliktpotentialen gefragt, welche die ethnische, nationale und religiöse Heterogenität 
im Stadtteil Nord und entsprechend auch in der Schule mit sich brächten, sah er – anders 
als der Leiter des Gymnasiums – Religion allerdings als nahezu irrelevant an: »Es wird nie 
an der Religion fest gemacht. Es sind immer andere Dinge das Problem« (ebd). Althoffs 
Darstellungen des Schulalltags waren maßgeblich von einer bottom-up Perspektive ge
prägt, in der die interpersonalen Begegnungen den Referenzrahmen stellen und die im 
öffentlich-medialen Diskurs dominanten Positionen eher marginal sind. An der Haupt
schule-Nord war die plurale Einwanderungsgesellschaft der alltägliche Normalzustand 
und nicht etwas, das eine Bedrohung darstellte oder noch anerkannt werden müsste. 
Diese Hyper-Diversität der Bevölkerung im Ruhrgebiet sowie an der Hauptschule-Nord 
weicht die allgegenwärtigen diskursiv gesetzten Dichotomien wie Deutsche – Auslän
der*innen, Mehrheitsgesellschaft – Minderheit oder Demokratie – Islam in gewissem 
Maße auf. Dem Ansatz der in den Stadtteil vernetzten Schule entsprechend, sah Alt
hoff auch die Einbindung lokaler muslimischer Akteur*innen als wünschenswert an, 
z.B. auch »bei Feierlichkeiten, dass auch dieser Glauben entsprechend vertreten ist, ohne 
dazu große Gruppen auszugrenzen, und das ist das, was es uns schwierig macht« (ebd.). 
Ähnlich wie Herr Müller am Gymnasium sah aber auch Herr Althoff – »die Gefahr, dass 
man vielleicht jemanden einlädt, der vielleicht eine extreme Position vertritt, die man 
auf keinen Fall in der Schule haben will« (ebd.). Über die Herausforderung, potenzielle 
Kooperationspartner*innen ideologisch einzuschätzen hinaus bestehe auch die Schwie
rigkeit, dass sich andere Gruppen ausgeschlossen fühlen. Die Frage legitimer Repräsen
tation der Muslim*innen stellte sich entsprechend nicht nur hinsichtlich der staatlichen 
Kooperationspartner*innen für die Ausgestaltung des Islamischen Religionsunterrichts 
(vgl. Kap. IV.1), sondern auch auf der Mikroebene lokaler Schulpolitik. Althoff sah ein 
großes Versäumnis darin, dass der Islamische Religionsunterricht erst seit einigen Jah
ren verstärkt eingeführt wurde, denn man hätte mit den Familiennachzügen der 1970er 
und 80er Jahre realisieren müssen, dass die Präsenz eines relevanten Bevölkerungsteils 
muslimischen Glaubens dauerhaft sein würde: 

Ich glaube, der Staat hätte viel früher darauf reagieren sollen, weil natürlich eine gan
ze Generation mit islamischem Hintergrund durch die Schule gegangen ist, ohne eine 
Chance zu haben, in ihrer Religion unterwiesen zu werden, und natürlich auch eine 
ganze Generation mehr oder minder durch Hinterhofmoscheen geprügelt wurde. Und 
ich glaube, die Auswüchse merkt man jetzt. Ich glaube in dem Moment, wo sich eine 
Gemeinde darstellen kann, z.B. auch mit Minarett ganz klar, weiß jeder, wo die Ge
meinde steht und das ist natürlich auch vielleicht im eigenen Interesse. Dass sie trans
parenter damit umgeht, fände ich wünschenswert, und dass man wegkommt von die
sen vielen kleinen wie auch immer gearteten Hinterhofmoscheen. Es kommt meiner 
Meinung viel zu spät (Herr Althoff, 17.07.2018). 

Während der Schulleiter in Darstellungen zu Alltag und Beruf grundsätzlich Religion im 
Allgemeinen und Islam im Besonderen kaum thematisierte, hielt er die derzeitige Si
tuation insbesondere hinsichtlich gesellschaftlicher Partizipation und Sichtbarkeit für 
problematisch. Selbstredend wurde und wird nicht in jeder Moschee die Prügelstrafe 
angewandt, ob sie in einem Hinterhof liegt oder nicht, doch dass der hierin formulierte 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Missstand mangelnder Sichtbarkeit auch die Transparenz und somit die offene Ausein
andersetzung einschränkt, ist kaum von der Hand zu weisen. Althoff identifizierte das 
Versäumnis auf integrationspolitischer Ebene, forderte die längst überfällige Anerken
nung islamischer Symbolik und Repräsentanz im öffentlichen Raum und implizierte so 
eine Interdependenz von Öffentlichkeit und Offenheit. Abschließend hob der Schulleiter 
noch einmal die Relevanz der Forschung zum Thema hervor, die ihn auch zur Zustim
mung auf meine Anfrage bewegt hatte:  

Ich glaube, es wird endlich mal Zeit, dass da genau hingeguckt wird, weil uns Außen
stehenden fehlt ganz viel Verständnis dafür, einmal für die Biographien, und ich glau
be auch für diese Zerrissenheit, die es zwangsläufig geben muss, zwischen Religiosität 
und Staatsbürgerpflichten auf der einen Seite, und ich glaube, es wird endlich mal Zeit, 
dass man ein bisschen genau hinguckt und wegkommt von dieser plakativen Diskus
sion, oder ob der Islam zu Deutschland gehört oder nicht, und dass man wirklich auf 
die Einzelfälle schaut, und auch mal genau hinguckt, was macht das Leben so schwer? 
Warum gelingt das nur so schwer, zu integrieren mit islamischem Glauben? Ich glau
be, in der Vergangenheit hat man den Fehler gemacht, dass immer zurückzuführen auf 
den islamischen Glauben (Herr Althoff, 17.07.2018). 

Der Schulleiter ist sich bewusst, dass es sich, bei Religion mit ihrem letztgültigen Wahr
heitsanspruch auf der einen und den Erfordernissen staatsbürgerlicher Verpflichtun
gen auf der anderen Seite um zwei Ordnungen grundsätzlich unterschiedlicher Begrün
dungsbasis handelt, wie auch John Bowen betont (2010: 6). Diese Dichotomie wird in den 
öffentlichen Islamdebatten in Deutschland wie auch in anderen europäischen Staaten 
reproduziert und zugespitzt. Althoff äußerte klare Kritik an dieser »plakativen Diskus
sion« (Herr Althoff, 17.07.2018), die in der Frage, ob der Islam zu Deutschland gehöre, 
kulminiere und forderte, den Blick auf die individuellen Biografien und Lebenssitua
tionen und die Zerrissenheit zu richten, die mithin aus dem Spannungsfeld Religion – 
staatsbürgerliche Welt für Jugendliche resultieren müsse (ebd.). Die Perspektive auf die 
Ebene der Alltagswelten sei unabdingbar, denn sie könne den zumeist ahnungslosen Au
ßenstehenden der deutschen Mehrheitsgesellschaft Anhaltspunkte darüber geben, was 
Zugewanderte und Ausländer*innen bereits leisten und wo tatsächliche Problemlagen 
zu verorten sind, anstatt diese exklusiv auf den Islam zurückzuführen. Althoff negierte 
nicht, dass es Konfliktpotential zwischen frommer muslimischer Religiosität und staats
bürgerlichen Anforderungen gebe. Er benannte aber einerseits massive Versäumnisse 
auf staatlicher Seite und betonte andererseits die für die deutsche Mehrheitsgesellschaft 
kaum gesehenen Leistungen ausländischer Mitbürger*innen oder jener mit Zuwande
rungsgeschichte, so dass er, um mit dem Bild Mohammed Mutlus zu sprechen, den »Ball 
nicht im Feld der Muslim*innen«, sondern »im Feld der Mehrheitsgesellschaft« sah. 

Emre Demir – Der Sog des Politischen 
Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Feldforschung Ende dreißig. Sein kur
zer Bart und die gestylte Kurzhaarfrisur waren leicht angegraut und er strahlte in der 
Kombination aus Hemd und Leinenhose trotz der schweißtreibenden Temperaturen des 
Hochsommertages, an dem unsere erste Begegnung stattfand, eine stilbewusste Ele

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 177 

ganz aus. Herr Demir war bereits seit sieben Jahren an der Hauptschule-Nord, wo er 
Geschichte, Englisch und Islamischen Religionsunterricht lehrte. Wir führten über die 
Monate hinweg mehrere Gespräche in verschiedenen Klassenräumen, in denen er jeweils 
am Lehrerpult Platz nahm und ich mich gewissermaßen in der Schülerrolle vor dem Pult 
platzierte. Emre wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens geboren und wuchs in 
der Region nördlich von Diyarbakır auf.  

Als Kurden in den 90er Jahren in der Türkei… natürlich war das kein schönes Leben. 
Auch Leute, denen es eigentlich wirtschaftlich gut ging… Der Krieg … […] man kann das 
einfach nicht mehr kontrollieren. Das, was man hat, nach einer Zeit wird das auch wirt
schaftlich knapper. Aber auch politisch… man ist einfach in seiner eigenen Stadt nicht 
gewollt. Man will natürlich eine bessere Zukunft für die eigenen Kinder und dann ha
ben meine Eltern sich dafür entschieden umzuziehen, denn die haben einfach keine 
Perspektive mehr gesehen (Emre Demir, 08.10.2018). 

Da seine Heimatstadt derart turkisiert war, dass man dort kaum mehr Kurdisch spre
chen konnte und der Krieg sich bald ausweitete, ging die Familie mit dem 11-jährigen 
Emre dann 1997 nach Deutschland, wo der Großvater bereits in den 70er Jahren als Fa
brikarbeiter gearbeitet hatte. Während die Familie sich sowohl in der Türkei als auch 
über ganz Europa zerstreute, verschlug es seine Eltern ins Ruhrgebiet. Dort erlangte Em
re erfolgreich die allgemeine Hochschulreife, die ihm das Lehramtsstudium der Fächer 
Englisch und Geschichte ermöglichte. Er berichtete mit Bedauern, dass er nicht bereits 
an der Universität das Studium der Islamischen Religionslehre begonnen hatte, schätzte 
sich aber umso glücklicher, dass die ehemalige Schulleitung ihm den von der Bezirksre
gierung angebotenen Zertifikatskurs zum Islamischen Religionslehrer vorschlug. Wäh
rend er sein Leben Revue passieren ließ, war ihm die Frustration darüber, dass sich die 
Geschichte der Kurden in der Türkei in den letzten Jahren gewissermaßen wiederhole 
und Straßenzüge in Sırnak oder Diyarbakır in ihren Verheerungen kaum von denen sy
rischer Städte zu unterscheiden seien, deutlich anzumerken. Er äußerte harsche Kritik 
an den Medien, denen die Situation in den kurdischen Städten keine Meldung wert sei. 
Das Thema, welches viele seiner Äußerungen durchzog und mit dem er sichtbar haderte, 
ist die erlebte Politisierung seiner ethnischen Identität als Kurde: 

Man kann nichts voneinander trennen. Also das gehört alles zu meiner Person, ob ich 
will oder nicht, ich bin auch politisch. Mein ganzes Leben ist politisiert. Wenn ich sage 
– egal wo ich gefragt werde ›welche Herkunft hast du?‹ – ja kurdisch. Dann spricht man 
sofort über Politik (Emre Demir, 08.10.2018). 

Da kurdische Namen in der Türkei in den 1930ern turkisiert wurden, ist es für nieman
den offensichtlich, dass er kein ethnischer Türke ist. »Ich sage manchmal demir heißt 
Eisen, ich könnte genauso Herr Eisen heißen, also hat mit mir nichts zu tun.« (Ebd.). Bis 
jetzt habe er keine Probleme mit den Türken in Deutschland aufgrund seines Kurdisch- 
Seins gehabt. In fünf Jahren Schule in der Türkei habe er sich ausreichend Kenntnisse der 
türkischen Sprache und Kultur aneignen können, um nicht als Kurde aufzufallen, denn 
»… da sind die Türken dann beruhigt, wenn man die Sprache beherrscht« (ebd.). Im Un

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terricht verzichtete Emre Demir auf Türkisch, um niemanden zu benachteiligen, doch 
auch er musste gelegentlich religiöse Begriffe ins Deutsche zu übersetzen oder die tür
kische Entsprechung eines deutschen Begriffs nennen. 

Emre Demir sparte im Gespräch über seine Religiosität etwaige Assoziationen zu 
Verbänden, spezifischen Islamverständnissen oder Gelehrten gänzlich aus und berich
tete lediglich, dass er in Moscheen aller türkischsprachigen Verbände das Gebet verrich
tete. Während der Gymnasiallehrer Herr Mutlu seine religiöse Entwicklung im Lichte ei
ner intensiven intellektuellen Auseinandersetzung beschrieb und er seinen persönlichen 
Wandel von einem konservativen, regelgeleiteten Islamverständnis der Milli Görüş-Be
wegung hin zu einer ›weltoffenen‹ und ›freundlichen‹ Religiosität detailliert reflektier
te, erzählte Emre Demir seine religiöse Sozialisation als linearen und kontinuierlichen 
Prozess in welchem er nicht die theologische Auseinandersetzung, sondern die religiöse 
Praxis für sich und seine Schüler*innen als ausschlaggebend erachtete: 

Ich denke, wenn man die Religion praktiziert, dann sieht man die Früchte. Wenn man 
nur die Theorie kennt, kriegt man sogar oft auch eine Abneigung. Also das habe ich 
nicht selber erlebt, weil ich schon immer praktizierender Mensch war. Mein Opa hat 
mich eigentlich immer mit in die Moschee genommen, also es war selbstverständlich 
(Emre Demir, 08.10.2018). 

Für Emre war die konsequente Religionspraxis der Schlüssel zur Kultivierung des so
zialen menschlichen Charakters, zu dessen Herausbildung man zuallererst sein eigenes 
Verhalten anderen Menschen gegenüber reflektieren müsse. Der Islam biete hierfür ein 
überzeugendes Konzept, das sich aus dem Vorbild der Propheten ableiten lasse: 

So wie du zu den Menschen bist, so wird Gott auch zu dir sein. Wenn du barmherzig 
zu den Menschen gewesen bist, dann wird auch Gott zu dir barmherzig sein, wenn du 
aber hart bist zu den Menschen, wird Gott bei der Abrechnung auch hart sein. Nicht 
ungerecht! Gott sagt selber, ich bin der Gerechte. Das ist gar nicht kompliziert. Nur 
will ich das umsetzen oder nicht?!… Da ist eine sehr schöne Karikatur, da fragt einer: 
›Wollt ihr Veränderung?‹ Alle melden sich, alle wollen Revolution. Dann stellt er die 
zweite Frage: ›Wer will sich denn verändern?‹ – Keiner! Alle gucken nach unten. Aber 
genau das ist die Religion, dass du bei dir anfängst! Alle Propheten haben eigentlich 
das Gleiche gemacht. Die haben erstmal mit sich selbst gekämpft, die hatten nafs [et
wa Ego, Triebseele; auch Atem], gegen dich musst du kämpfen erstmal, dass du erstmal 
ein besserer Mensch bist, und dann sollst du mit deiner Familie anfangen, und an dei
ner Umgebung musst du arbeiten. Du sollst keine Revolution machen. Ich sage auch 
manchmal den Schülern, du bist heute zu spät gekommen. Beim nächsten Mal musst 
du mehr kämpfen… gegen dein Ego. Ğihad an-nafs ist also, gegen dich selber zu kämp

fen, gegen deine inneren Triebe, gegen dein Ego, gegen deinen Hochmut zu kämpfen, 
wenn du das schaffst, wirst du zum besseren Menschen (Emre Demir, 08.10.2018; Anm. 
d. Verf.). 

Menschlichkeit, Barmherzigkeit und Eigenverantwortung seien die zentralen Eigen
schaften, die ein Mensch brauche, um die Religion wirklich zu begreifen. Zu einem 
guten Muslim werde man entsprechend nicht durch Eifer und strengen Literalismus, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 179 

sondern durch Menschlichkeit und eine gute Absicht im Handeln. Muslim*in sein be
deute zuerst Selbstkultivierung und die Bildung des Charakters durch die Aneignung 
von Tugenden wie Fleiß und Höflichkeit. Die größte Herausforderung sei folglich der 
vom Propheten gebotene ǧihad an-nafs, der Kampf gegen das eigene Ego, die Triebe 
und den Hochmut (ebd.). Ein Mensch werde letztlich an seinen Taten gemessen, nicht 
an dem Wissen, welches er sich angeeignet hat, da dieses nicht handlungsleitend für 
die Menschen sei und genau dies sei auch der Unterschied zwischen Islamkunde, die 
lediglich auf Wissensvermittlung ziele, und seinem Islamunterricht, bei dem es um 
Erziehung und Charakterbildung des Individuums gehe (ebd.). Dieses Verständnis von 
Islam und Islamischem Religionsunterricht steht in bemerkenswertem Einklang mit 
dem erzieherisch-pädagogischen Konzept der Hauptschule. 

Ähnlich wie der Schulleiter kritisierte auch der Islamlehrer die späte Einführung des 
Islamischen Religionsunterrichts in Deutschland. Seine Erklärung war, dass Muslim*in
nen bewusst von Allgemeinbildung ferngehalten werden würden, um eine Zunahme 
muslimischer Religiosität zu verhindern (ebd.). Dieser These liegt die Annahme einer 
grundsätzlichen Korrelation von weltlicher und religiöser Bildung zugrunde, wie sie 
jedenfalls durch die Beobachtungen am Goethe Gymnasium bestätigt wurde. In den 
dortigen 10er Kursen des IRU fanden sich deutlich mehr religiöse und konsequent 
praktizierende Schüler*innen, als im selben Jahrgang an der Hauptschule. Emre belegte 
seine These mit Bezug auf die in Kapitel I. genannte, breit rezipierte Studie von Doris 
Weichselbaumer (2016), der zufolge Frauen mit türkischem Namen und Kopftuch 4,5- 
mal so viele Bewerbungen verschicken mussten, um genauso oft zum Bewerbungsge
spräch eingeladen zu werden wie dieselbe Frau ohne Tuch und mit deutschem Namen. 
Entsprechend müsse, so fuhr Emre leidenschaftlich fort, das landläufige Bild von den 
›bildungsfernen Kopftuchmädchen‹ dekonstruiert werden, denn wenn man erwarte, 
dass eine kopftuchtragende Frau nicht ›im Mittelalter‹ leben solle, müsse der Staat 
seine Aufgaben übernehmen und Partizipation ermöglichen. Einerseits gebe es auch 
für studierte muslimische Frauen mit Kopftuch geringe Chancen auf dem Arbeitsmarkt 
und »auf der anderen Seite kritisiert man, dass die Frau mit Kopftuch zuhause sitzt und 
Kinder macht, ja da läuft irgendwas falsch und das ist auch wirtschaftlich ein Nachteil 
für den Staat…«. (Emre Demir, 18.10.2018). In Emres Diagnose spiegelt sich das, was 
Werner Schiffauer die »gestresste Gesellschaft« (2015a: 15–25) nennt. Gesellschaftli
cher Stress entsteht demzufolge dann, wenn eine Gesellschaft auf Problemlagen mit 
Mechanismen antwortet, aus denen Folgeprobleme resultieren, für deren Bearbeitung 
das gesellschaftliche System enorme zusätzliche Kräfte und Ressourcen aufbieten muss 
oder konkret, dass »die Gesellschaft im Umgang mit Muslimen selbst den Stress erzeugt, 
den sie beklagt.« (Schiffauer, 2015a: 21). Die daraus resultierenden Effekte werden dann 
als problematisch den anderen zugeschoben, Möglichkeiten zur Lösung der Probleme 
ignoriert oder abgeblockt oder aus vermeintlicher Prinzipientreue praktische Lösungs
ansätze verbaut (ebd.). Dieselbe Kritik vertrat, wie wir oben gesehen haben, auch der 
Schulleiter. 

Der Islamlehrer der Hauptschule beschrieb sich selbst als durch und durch politisier
te Person wider Willen. Dies sei seiner Identität als Kurde eingeschrieben und Bestand
teil jedes Gesprächs über Herkunft und Selbstverortung. Mit der Religionszugehörigkeit 
zum Islam verhalte es sich nicht anders und so kritisierte er deutlich die strukturelle Dis

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

kriminierung von Muslim*innen in Deutschland. Er betonte die Korrelation zwischen 
allgemeinem Bildungsstand und religiösem Wissen bzw. religiöser Erziehung und dia
gnostizierte, dass die gesellschaftliche Angst vor religiösen Muslim*innen zur Exklusion 
dieser aus dem Bildungssektor führe. Seine Darstellungen liefen immer wieder auf die 
Kritik der Politisierung von Ethnizität und Religiosität hinaus, etwa wenn er gegen die 
Türkisch-Islamische Synthese oder Islamismus auf der einen oder Muslim*innenfeind
lichkeit auf der anderen Seite Stellung bezog. Zu seiner eigenen Religiosität und ihrem 
Einfluss auf den Islamischen Religionsunterricht betonte er die Praxis vor der Theorie; 
nicht theologische Expertise sei es, die den Charakter forme und den Gläubigen zu ei
nem besseren Menschen mache, sondern das gewissenhafte Praktizieren der religiösen 
Gebote. Diese Schwerpunktsetzung mag einerseits daraus resultieren, dass Emre Demir 
die Ausbildung zum Islamischen Religionslehrer als berufsbegleitenden Zertifikatskurs 
absolviert hatte, der in theologischer Tiefe und thematischer Breite kaum mit dem Stu
dium an der Universität oder aber auch der Hizmet-Bewegung vergleichbar sein dürfte. 
Andererseits korrespondiert der Fokus auf die individuelle moralische Bildung des Cha
rakters in bemerkenswerter Weise mit den Zielen und der erzieherischen Strategie der 
Schule. Islam kann nach Emres Lesart die Entwicklung des Individuums zur sozialen 
und gesellschaftsfähigen Person fördern und, so ließe sich schließen, kann der Islami
sche Religionsunterricht die zivilgesellschaftlich orientierten Erziehungsziele der Schu
le religiös legitimieren. 

An der Hauptschule-Nord waren die Größen der häuslichen Welt (Boltanksi & Thé

venot, 1991: 130–141) in Form ethnischer und nationaler Heterogenität allgegenwärtig 
und stellten für die Schule insbesondere bezüglich der zahlreichen verschiedenen Mut
tersprachen bei gleichzeitig geringen Deutschkenntnissen eine große Herausforderung 
dar. Man versuchte differenziert auf die Partikularismen und individuellen Bedarfe, die 
sich auch Lebenssituationen und Problemlagen der Schülerschaft wie auch der Eltern er
gaben, passgenaue Angebote zu entwerfen und oszillierte dabei zwischen persönlicher 
Nähe und Vertrauen auf der einen, und einem autoritären Erziehungsstil auf der ande
ren Seite. Der Schulleiter maß der religiösen Rechtfertigungsordnung für Konflikte im 
Schulalltag keine Relevanz bei, stattdessen ging seine Kritik in Richtung der mediati
sierten öffentlichen Meinung als jener Arena, welche die Unvereinbarkeit des Islam mit 
der staatsbürgerlichen Ordnung reproduziere. Dass muslimische Schüler*innen bislang 
nicht erlernen konnten, ihrer Religion auf Deutsch Ausdruck zu verleihen, sieht er in 
diesem Lichte als gravierendes Versäumnis des Gleichheitsversprechens, dem die Zivil
gesellschaft verpflichtet ist. Dies verhindere Partizipation ebenso, wie die Hürden, wel
che öffentlicher muslimischer Repräsentanz auferlegt werden. Der Religionslehrer Em
re Demir erklärte die gut belegte Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssektor 
und auf dem Arbeitsmarkt damit, dass mit zunehmendem Bildungsniveau auch ein hö
herer Grad religiöser Bildung einhergehe. Für den Feldforschungsort bestätigt sich diese 
These für jene Schüler*innen, die sich in den Moscheen der IGMG engagieren, werden 
sie dort doch vielseitig unterstützt und erhalten beispielsweise auch Hausaufgabenhil
fe. Demgegenüber fehlen muslimischen Jugendlichen auf der Hauptschule in der Regel 
schon basale Kenntnisse der Religion. Da dem Phänomen bildungserfolgreicher Religiö
ser im gesellschaftlichen Diskurs mit Angst begegnet werde, reagiere die Gesellschaft 
mit der Marginalisierung von Muslim*innen und mit strukturellen Zugangsbarrieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 181 

Dem hielt der Lehrer den Beitrag entgegen, den Islam für das staatsbürgerliche Mitein
ander leisten könne. Insbesondere die Disziplinierung des Selbst durch regelmäßige ge
wissenhafte Glaubenspraxis förderedie Kultivierung islamischer Tugenden, die gleich
sam positive Eigenschaften von Bürger*innen in der Zivilgesellschaft seien. In diesem 
Zusammenhang sprach der Lehrer vom ǧihad an-nafs, dem Ringen mit dem eigenen Ego 
mit dem Ziel der Selbstbeherrschung, das auch als die große Bemühung (ǧihad al-ʾak
bar) gilt. Die auf die Verantwortung des eigenen Handelns abzielende Argumentation 
der Sinnhaftmachung von Islam, wie Demir sie vorschlägt, korrespondiert mit dem er
zieherischen Auftrag der Hauptschule, basale soziale Kompetenzen zu vermitteln. 

4. Wider die Politisierung von Islam 

Die Einführung des neuen Faches Islamischer Religionsunterricht (IRU) an öffentlichen 
Schulen steht in einem gesellschaftspolitischen Spannungsfeld verschiedener Erwar
tungshaltungen, die etwa von Seiten der Integrations-, der Kultus- und Schulpolitik 
wie auch der Sicherheitspolitik formuliert werden (Stein & Zimmer, 2022: 38). Auch auf 
der lokalen Ebene meines urbanen Forschungsfeldes drückten zahlreiche Akteur*innen 
verschiedene, teils divergierende Hoffnungen an den IRU und insbesondere an die 
Islamischen Religionslehrer*innen aus, wobei sich zwei zentrale Aushandlungsgegen
stände identifizieren ließen: (1) die Verhältnisbestimmung von Moscheeunterricht und 
schulischem Religionsunterricht und, damit in engem Zusammenhang stehend, (2) die 
prekäre Rolle der islamischen Religionslehrkräfte. 

Wie der erste Teil des Kapitels gezeigt hat, herrscht insbesondere seitens der Eltern 
Unklarheit hinsichtlich der Verhältnisbestimmung von Moschee und Schule, die sich in 
der Formulierung überaus widersprüchlicher Zuschreibungen an den Bildungsauftrag 
der beiden Institutionen manifestierte. Die Lehrkräfte stehen entsprechend in der Ver
antwortung die Aufgabenbereiche zu differenzieren und zu erläutern. So kann weder 
das Memorieren des Koran oder die Vermittlung des Arabischen – wie es in Moscheen 
angeboten wird – in der Schule geleistet werden, noch darf dort die individuelle Reli
giosität der Schüler*innen Gegenstand der Benotung sein. Die Ausgestaltung des IRU 
ist an den staatlich verantworteten Kernlehrplan gebunden, der die Lehrkräfte beauf
tragt, oben genannte Kompetenzen zu vermitteln. Die curricularen Vorgaben stellen den 
Unterricht darüber hinaus maßgeblich in den Dienst der bundesrepublikanischen poli
tischen Kultur und prägen somit das zu vermittelnde Religionsverständnis ebenso, wie 
die Rolle der Lehrkräfte. Diese sind, wie andere Lehrer*innen auch, an die Professionali
tätsstandards des Berufs gebunden und müssen das Ideal der zivilen Bürgergesellschaft 
auch als muslimische Religionslehrer*innen vertreten. Ein versehentliches situations
bedingtes Aus-der-Rolle-fallen, ein Wechsel in Codes, die etwa der Herkunftskultur und 
also der häuslichen Rechtfertigungsordnung zugerechnet werden, kann – wie das Beispiel 
Mohammed Mutlus beim Elternsprechtag illustriert hat – auch auf Seiten der Religions
lehrkräfte durchaus zu massiven Verunsicherungen führen. 

Der Auftrag der öffentlichen Schule, die nationale politische Kultur zu vermitteln, 
kann, wie Schiffauer (2002: 5) beschreibt, indes nur in Form eines verkürzten Idealbil
des der Gesellschaft stattfinden. Der Vergleich von Goethe Gymnasium und Hauptschu

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

le-Nord im zweiten Teil des Kapitels hat indes illustriert, dass dies nicht an allen Schulen 
in gleicher Form stattfindet, sondern sich je spezifische Formen der Schulkultur identifi
zieren lassen, die sich etwa hinsichtlich des Umgangs mit religiöser und kultureller Dif
ferenz, der Bedeutung kollektiver oder individueller Referenzrahmen oder der Bildungs
ziele unterscheiden lassen. Diesbezüglich – so die zentrale Beobachtung – variiert auch 
die Rolle welche dem Islamischen Religionsunterricht im Rahmen dieser unterschiedli
chen Schulkulturen seitens der verantwortlichen Akteur*innen zugesprochen wird. 

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums skizzierte die Rolle der öffentlichen Schu
le als Vermittlungsinstanz der politischen Kultur der Bundesrepublik sowie ihrer ›de
mokratischen Spielregeln‹ und problematisierte das Fortbestehen fremder Hierarchien, 
Traditionen und Sprachen auf deren Basis sich in der Schule eine ›kulturelle Cliquenbil
dung‹ vollziehe. Während das Zusammenleben mit Pol*innen und Russ*innen aufgrund 
derselben Religion reibungsarm sei, bestehe hinsichtlich muslimischer Migrant*innen 
ein größeres Konfliktpotential. Diese gestaffelte Taxonomie kultureller Differenz (vgl. 
Mannitz & Schiffauer, 2002: 67–100), verschiedener Kollektive weist durchaus eine Nä
he zur Logik des öffentlichen Diskurses auf, in welchem die »Verdichtung des Fremden 
im Muslim« (Schiffauer, 2015a: 24–25) und die Veranderung vermeintlich fremdkulturel
ler Gruppen virulent sind. Mit der normativen Feststellung, dass eine Theokratie in ei
ner Demokratie nicht existieren könne, und daher die Orthografie des Islam angepasst 
werden müsse, essenzialisierte und verallgemeinerte der Schulleiter den vermeintlich 
universalen Herrschaftsanspruch des Islam. Entsprechend setzte er seine Hoffnungen 
in den Islamlehrer Herrn Mutlu, der die Islamizität des Grundgesetzes betone und po
litischen Formen des Islam sein eigenes Religionsverständnis entgegenhalten würde. In 
der Tat sah Herr Mutlu Deutschland als ›Haus des Friedens‹, in welchem Muslim*innen 
grundsätzlich ihre Religion frei ausüben können, und rechtfertigte seine Position mit 
theologischen Argumenten der Gelehrten Said Nursi oder Fetullah Gülen oder dem is
lamrechtlichen Konzept maqāṣid aš-šarīʿa. Gegen Herrschaftsansprüche verschiedener 
Formen des politischen Islam stellte Mutlu sein Verständnis eines ›zivilen Islam‹ der sich 
zur Organisation des Gemeinwohls Prinzipien wie der Beratschlagung, Konsensfindung 
und des Vertrags bediene, die als demokratienah gelten. Der Religionslehrer des Gymna
siums verteidigte die Islamischen Gebote auch gegen seinen Vorgesetzten, schaffte aber 
zugleich Konvergenzen zwischen islamischen Normen und der bundesrepublikanischen 
Rechtsordnung, ohne den Boden der islamischen Gelehrsamkeit zu verlassen. 

An der Hauptschule-Nord war seltener die Rede von ethnischen oder religiösen 
Kollektiven, denn hier wurde der Fokus zuvorderst auf die individuellen Bedarfe der 
Schüler*innen als Personen gelegt. Mit der Betonung gleicher Chancen und gleicher 
Pflichten aller und des Bemühens um die Einzelnen als Handlungsgrundlage schient 
die Hauptschule dem staatsbürgerlichen Ideal der Gleichheit somit näher als die um 
eine Vermittlung demokratischer Spielregeln an ›fremde Kollektive‹ bemühte Argu
mentation des Schulleiters am Goethe Gymnasium. Der pädagogische Schwerpunkt der 
Erziehung zu gesellschaftsfähigem Sozialverhalten und der Fähigkeit am Schulalltag 
teilzunehmen, führte an der Hauptschule maßgeblich über interpersonale Beziehungs
arbeit; kollektive Zuschreibungen und Veranderungstendenzen wie sie insbesondere in 
den öffentlichen Islamdebatten gang und gebe sind, spielten eine geringere Rolle im 
Schulalltag und wurden vom Schulleiter und dem Schulsozialarbeiter als hinderlich für 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Islam macht Schule 183 

das gesellschaftliche Miteinander kritisiert (was nicht heißt, dass einzelne Lehrer*in
nen diese nicht reproduzieren würden, vgl. Kap. V.1.2). Anders als der bei Hizmet und 
an der Universität ausgebildete Islamlehrer des Gymnasiums Mohammed Mutlu, der 
entsprechend einen theologisch-intellektuellen Ansatz verfolgte, hatte Emre Demir, der 
Islamlehrer der Hauptschule lediglich einen berufsbegleitenden Zertifikatskurs absol
viert. Auch war er nie an einen Verband gebunden und dort konsequent theologisch 
geschult worden. Er betonte vor dem Hintergrund seines Erfahrungshorizonts auf der 
einen und dem praxisorientierten Ansatz der Schule auf der anderen Seite die religiöse 
Praxis vor der theologischen Theorie. Für Demir war Islam der Weg der Selbstkulti
vierung, d.h. der Überwindung von Hochmut und Egozentrismus durch ǧihād an-nafs, 
wodurch man vorbildliches Mitglied der Gesellschaft werde. Insofern als Emre sich 
vehement gegen die Politisierung seiner kurdischen Ethnizität wie auch seiner mus
limischen Religion positionierte, ist auch sein Ansatz als Variante eines zivilen Islam 
zu verstehen. Beide Lehrer entwickelten spezifische Argumentationen, ihr Islamver
ständnis mit den Anforderungen der jeweiligen Schulkultur in Einklang zu bringen und 
schufen eine Passung, die sie mit grundlegenden theologischen Konzepten (maqāṣid 
aš-šarīʿa; ǧihād an-nafs) islamisch begründeten. Über die extrinsischen Anforderungen 
von Akteur*innen, Richtlinien und konventionalisierter Schulkultur hinaus haben die 
Beispiele gezeigt, dass auch intrinsische Motivationen eine große Bedeutung in der 
Selbstpositionierung der Lehrer im Spannungsfeld des IRU zukommt. Beide Lehrer 
standen in einem belasteten Verhältnis zur national-religiösen Türkei; Emre Demir als 
geflüchteter Anhänger der marginalisierten kurdischen Minderheit, Mohammed Mutlu 
als Anhänger der in der Türkei als Terrororganisation verfolgten islamischen Gülen- 
Bewegung. Die Distanzierung von dieser Nationalreligiosität ist ein zentrales Motiv der 
Inanspruchnahme der Universalität des Islam und zur Schaffung eines Kompromisses 
von staatsbürgerlicher Ordnung und religiösen Normen. Insofern als die Lehrer Islam 
auf je unterschiedliche Weise zivilgesellschaftlich in Sinn setzen und so Konfliktpoten
tiale zwischen den Rechtfertigungsordnungen entschärfen, fördern sie nicht nur die 
eigene Identifikation mit der Bundesrepublik, sondern eröffnen auch den Schüler*in
nen eine islamisch legitime Möglichkeit, sich emotional ein Stück mehr zuhause zu 
fühlen. Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen untersuche ich im Folgenden, wie 
diese Sinnhaftmachung in den Praxisgemeinschaften des Unterrichts vollzogen wird 
und welche Übersetzungsleistungen und kritischen Bezugnahmen insbesondere die 
Schüler*innen leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 

Wie in der Einleitung des vorausgehenden Kapitels festgestellt wurde, gilt der Islami
sche Religionsunterricht an öffentlichen Schulen vielfach als »Ort der Aushandlungen« 
(Spielhaus, 2018: 104), an dem junge Muslim*innen vor dem Hintergrund des in der Bun
desrepublik negativ konnotierten Islamdiskurses lernen, sich reflexiv mit ihrer Religion 
auseinanderzusetzen und sich bewusst selbst zu positionieren. Angesichts der Band
breite von Erwartungen und zugeschriebenen Funktionen, die in Deutschland an den 
IRU gestellt werden, ist es bemerkenswert, dass dem Unterrichtsgeschehen in situ sowie 
den Schüler*innen als Zielgruppe pädagogischen Handelns in praxi – von wenigen Aus
nahmen (Kellermann & Lorenz, 2016; Klapp, 2023; Ulfat, 2017, 2019) abgesehen – seitens 
der qualitativ-empirischen Forschung bislang kaum Aufmerksamkeit geschenkt wurde. 
Sowohl in der Fachliteratur als auch von Repräsentant*innen der Religion selbst wird, 
wie die schwedische Religionswissenschaftlerin Jenny Berglund konstatiert, das Lehren 
von Islam oft mit Begrifflichkeiten »of Islam being ›transmitted‹« (2016: 113) beschrieben, 
also mit einem Vokabular der »Weitergabe« oder »Übertragung« von einer auf die ande
re Generation.1 Da eine derartige Konzeptualisierung islamischer Bildung eine Statik 
der weiterzugebenden religiösen Lehre impliziert, führt sie, so Berglund weiter, leicht 
zu Vorannahmen darüber, wie Menschen, die einer Religion angehören, denken, fühlen 
oder in der Gesellschaft handeln: »It brings about stereotypes that risk adding to exis
ting xenophobic ideas of how people from various religions are, just because of their reli
gious belonging, not taking into account other significant factors of identity such as gen
der, social class, education and ethnicity« (ebd.: 117). Daher schlägt Berglund, sofern es 
nicht um das Memorieren des Koran, das Auswendiglernen von Vokabeln oder der basa
len Glaubenssätze wie den fünf Säulen geht, in Anlehnung an Homi Bhabha (1997, 2000) 
vor, anstatt von der »Weitergabe« (transmission) des Islam vielmehr von dessen »Überset
zung« (translation) zu sprechen. Bhabhas Übersetzungsbegriff (cultural translation) stellt 
nicht wie in linguistischem Sinne darauf ab, die ursprüngliche Bedeutung möglichst 
präzise wiederzugeben, sondern impliziert eine Wandlungsfähigkeit der betreffenden 

1 Berglund illustriert dies anhand von The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social His
tory of Islamic Education (1992) des Historikers Jonathan P. Berkey (vgl. auch Sayeed, 2013; Muzakki, 
2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Phänomene. Auch Werner Schiffauer greift Bhabhas Übersetzungsbegriff auf und be
tont, dass sobald man sich von dem klassischen Übersetzungsbegriff verabschiede, 

die Übersetzung einen schöpferischen Akt sui generis darstellt, der unumgänglich ist, 
wenn das Original nicht stumm bleiben soll. Der Urtext wird nur lebendig, wenn er in 
einen neuen Kontext (was bedeutet das Ur-Wort hier und jetzt), in eine neue Sprache 
(was bedeutet der offenbarte Text im Gegenwartsarabisch, im Türkischen, im Deut
schen) und in einen neuen Diskurs übersetzt wird. Wenn man diesen Gedanken ak
zeptiert, dann bekommt die Übersetzung einen neuen Wert – nämlich als kreative An
eignung: Jede gute Übersetzung gewinnt dem Urgedanken neue Aspekte ab – und be
reitet damit einem tieferen, reicheren und komplexeren Verständnis den Weg (Schiff
auer, 2010: 371–372). 

Dieser Übersetzungsbegriff bezieht den Kontext ebenso mit ein wie die Verantwortung 
und die Macht der Lehrenden und ist daher, so Berglund, deutlich besser geeignet als ei
ne Terminologie der transmission oder der ›Weitergabe‹ um zu untersuchen, wie die Lehr
kräfte durch ihre pädagogischen Wahlmöglichkeiten Islam an den schulischen wie auch 
den gesellschaftlichen Kontext anpassen (2016: 118). Während auch Berglund in ihrem 
Beitrag exklusiv auf das Handeln der islamischen Religionslehrer*innen – genauer, auf 
die Auswahl von Lehrmaterialien für den Unterricht (ebd.: 115–116) – fokussiert, konsta
tiert Schiffauer, dass auch der der Akt des Verstehens ein Übersetzungsmoment ist und 
lenkt den Blick somit auch auf die aktiven Rezipient*innen (ebd.). Für die Untersuchung 
der Aneignung und Übersetzung von Islam in islamischen Bildungsräumen gilt es her
nach, auch die Schüler*innen des Moscheeunterrichts und des schulischen Religions
unterrichts als Zielgruppe pädagogischen Handelns mit einzubeziehen, sind sie doch 
maßgeblich am Prozess der Übersetzung beteiligt. Das Lehren von Islam wird hier al
so nicht exklusiv als Vermittlungsaufgabe individueller Lehrkräfte verstanden, sondern 
vielmehr als kollektiver Übersetzungsprozess, in dem die Lehrenden zwar über Autori
tät und Deutungshoheit verfügen, das Ergebnis der Übersetzung indes nicht zur Gänze 
vorausbestimmen. 

Mit dem Blick auf konkrete Unterrichtssituationen treten nun jene Kritiken und 
Kompromisse in den Blick, die seitens der bislang eher am Rande betrachteten Schü
ler*innen in Situationen des – im Unterricht oftmals simulierten bzw. stimulierten 
– Konflikts oder Dilemmas zwischen den normativen Ordnungen geltend gemacht 
werden. Diese werden anhand dreier thematisch gegliederter Fallbeispiele analysiert, 
die in den verschiedenen Unterrichtssituationen auf spezifische Weise verhandelt 
wurden: (1) dem Verhältnis zwischen Islam und vermeintlich rationaler Naturwissen
schaft; (2) der exklusiven Verheißung des Paradieses (ǧanna) für Muslim*innen und 
(3) dem pauschalen Vorwurf eines dem Islam inhärenten Gewaltpotenzials. Alle drei 
Themenkomplexe bergen ein zumindest latentes Konfliktpotenzial zwischen der staats
bürgerlichen Rechtfertigungsordnung, die gleiche Rechte und Pflichten und den freien 
Austausch von Ideen zu garantieren beansprucht, und der Rechtfertigungsordnung des 
Islam andererseits. In den folgenden Fallbeispielen manifestiert sich die Wirkmacht 
der Dichotomien, die im Antagonismus Islam – Europa eingeschrieben sind (Irratio
nalität – Rationalität, Auserwähltheit – Gleichheit, Gewaltpotenzial – Friedfertigkeit). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 187 

Sie illustrieren, wie die Akteur*innen, Schüler*innen wie Lehrkräfte gleichermaßen, 
geschickt zwischen ihnen navigieren, um Dilemmata abzuschwächen, Kompromisse 
hervorzubringen und die moralischen Handlungsanleitungen der Religion pragmatisch 
in die alltägliche Lebenswelt zu übersetzen. 

Während diejenigen der von mir begleiteten Jugendlichen, welche regelmäßig am 
Unterricht in der Moschee teilnahmen, dies in der Regel schon seit der Kindheit taten, 
besuchten nahezu alle Schüler*innen am Gymnasium im Schuljahr 2018/19 erstmals den 
Islamunterricht in der Schule. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln über ihre Re
ligion in einer muslimischen Praxisgemeinschaft im Klassenraum stellte für die meisten 
Schüler*innen daher ein Novum dar. Die Unterrichtsbesuche eigneten sich folglich ide
al, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext 
Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft übersetzt wurde. 

1. Islam und die Naturwissenschaften 

1.1 Das Goldene Zeitalter – Gewissheiten irritieren 

Ich wusste gar nicht, dass wir die Kamera erfunden haben. Ich dachte [das waren] Pro
fessoren oder so (Protokoll, 20.03.2019; Anm.d.Verf.) 

Dieser Ausspruch stammt aus einer Unterrichtsstunde des Islamischen Religionsunter
richts in der zehnten Klasse an der Hauptschule-Nord, in welcher das Thema Wissenschaft 
im Islam behandelt wurde. Als Stimulus schrieb der Lehrer Emre Demir den Begriff ›Mit
telalter‹ an die Tafel und sammelte im Unterrichtsgespräch die Assoziationen der Schü
ler*innen. Das Resultat war eine Sammlung ausschließlich negativer Begriffe wie bei
spielsweise ›brutal‹, ›schwer‹, ›Gewalt‹ oder ›Krieg‹. Im nächsten Schritt teilte Emre ein 
Arbeitsblatt aus, das vier Textpakete zu den Themen Wissenschaft im Islam, Kunst im Islam, 
Dar al-Hikma (Haus der Weisheit) und Erfindung der Kamera enthielt, zu denen sodann 
vier Arbeitsgruppen eingeteilt wurden. Nachdem sich die Schüler*innen einen kurzen 
Überblick über das Blatt verschafft hatten, kommentierte der Lehrer, dass diese Themen 
oder Ereignisse historisch im Mittelalter zu verorten seien und in eine Epoche fielen, die 
in der islamischen Welt das ›Goldene Zeitalter‹ genannt werde (Protokoll, 20.03.2019). 

Seit dem 8. Jahrhundert brachte die islamische Welt eine Blüte der Wissenschaften, 
der Technologie und der Kultur hervor, die mit der Herrschaft der Abbasiden in Bagdad 
begann (Hans, 2023: 218).2 Eine besondere Rolle kam dabei dem auf dem Arbeitsblatt be

2 Diese Blüte ging nicht allein aus der arabischen Kultur hervor. Sie entstand, wie Linden (2017: 33) 
betont, maßgeblich aus der Beeinflussung durch die persische Zivilisation und ihre administrati

ven Institutionen, von denen das Kalifat mit dem Sieg über das Sassanidenreich im Jahr 750 pro
fitieren sollte. Mit der Herrschaft von Al-Mansur (›Der Siegreiche‹, 754–775), und der Errichtung 
der neuen Hauptstadt Bagdad sowie der damit verbundenen Abkehr von Damaskus, dem Macht

zentrum der Umayyaden, vollzog sich eine generelle Verschiebung der Macht von den Arabern 
zu den Persern. Al-Mansurs Sohn Mahdi (775–786) förderte nach sassanidischem Vorbild Kunst, 
Kultur und rationalistisches intellektuelles Leben. Die Herrschaft Mahdis und seines Nachfolgers 
Harun Raschid bilden die Grundlage für die Geschichten aus 1001 Nacht (Linden, 2017: 33). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

handelten Dar al-Hikma, dem Haus der Weisheit zu, das im Jahr 825 n. Chr. in der neuen 
Hauptstadt gegründet wurde. Hier übersetzte man neben persischen und chinesischen 
Schriften auch die großen Denker der griechischen Antike, was neben Philosophie und 
Theologie auch zu einer dynamischen Entfaltung von Mathematik und Medizin führte 
(Linden, 2017: 34–35). Diese Hochphase der Wissenschaft sollte im andalusischen Kali
fat von Cordoba, in dem auch die Chirurgie, die Pharmakologie, die Optik und die Agro
nomie ungekannte Fortschritte verzeichneten, ihre Fortsetzung finden und bis ins 14. 
Jahrhundert anhalten (Arnaldez, 2012).3 

Diese Errungenschaften waren den meisten Schüler*innen bislang unbekannt und 
so zeigten sich viele ähnlich überrascht wie der 15-jährige junge Mann im einleitenden 
Zitat, angesichts der Entdeckungen des Kairoer Gelehrten Ibn al-Haitham (gest. 1040), 
welcher seinerzeit erstmals die Funktionsweise der Linse beschrieb und daher als »Be
gründer der modernen Optik« gilt (Unal & Elcioglu, 2009: 323). Dieses Erstaunen dar
über, dass ein Muslim – einer ›von uns‹ – die Kamera ›erfunden‹ habe, lässt auf eine 
starke Internalisierung des gesellschaftlich weit verbreiteten Bildes von Muslim*innen 
als rückständig und bildungsfern schließen. Diese Vorstellung der intellektuellen Rück
ständigkeit von Muslim*innen ist in der öffentlichen Meinung der bundesdeutschen Is
lamdebatten virulent und wurde am durchschlagendsten und prominentesten von Thi

lo Sarrazin in seinem islamfeindlichen Buch Deutschland schafft sich ab (2010) kolportiert 
(vgl. Kap. I.3). Sarrazin unterstellt Muslim*innen eine genetische Disposition zu man
gelnder Intelligenz und wich trotz vehementer Kritik und empirischer Widerlegung (vgl. 
Foroutan, 2010) nicht von seinen Behauptungen ab.Demgegenüber konnte ich im Feld
forschungsort insofern eine Korrelation von religiöser und weltlicher Bildung beobach
ten, als die Jugendlichen, die ich im IRU des Gymnasiums kennenlernte, im Vergleich 
zu jenen an der Hauptschule deutlich mehr Zeit in der Moschee verbrachten, die Bil
dungsangebote der Gemeinden nutzten und eine konsequentere Glaubenspraxis ver
folgten (Tragen des Kopftuchs, Auswendiglernen des Koran). Gerade die religiösen Schü
ler*innen waren also tendenziell eher bildungserfolgreich. Historisch kann die Tatsa
che, dass die islamischen Gesellschaften Ende des 19. Jahrhunderts gegenüber den wis
senschaftlichen und technologischen Entwicklungen Europas ins Hintertreffen geraten 
waren, kaum geleugnet werden. Dass der technologische Fortschritt indes im Gewande 
von Überlegenheitsgebaren und Kolonialisierung über die Muslim*innen hereinbrach, 
ist einer der Gründe für die Internalisierung von Minderwertigkeitsgefühlen des musli
mischen ›Wir‹ (Stutz, 2013: 69), das, wie der oben zitierte Schüler annahm, nicht Profes
sor*in sein könne. 

Indem der Lehrer die negativen und letztlich eurozentrischen Assoziationen der 
Schüler*innen zum Begriff ›Mittelalter‹ mit den Errungenschaften des Goldenen Zeital
ters des Islam kontrastierte, stimulierte er eine Irritation der bisherigen Gewissheiten 

3 Zu den wohl berühmtesten Persönlichkeiten des Goldenen Zeitalters gehören der hanafitische 
Rechtsgelehrte, Arzt, Mathematiker und Politiker Ibn Sina (gest. 1037) – latinisiert Avicenna –, der 
die Geschichte der Medizin maßgeblich prägte (Goichon, 2012), der im Westen als Averroes be
kannte Korangelehrte, Physiker, Mediziner und Philosoph Ibn Ruschd (gest. 1198), welcher in Cor
doba wirkte (Arnaldez, 2012), und der bekannte, in Kairo tätige Mathematiker, Optiker und Astro
nom Ibn al-Haitham (gest. 1040) (Unal & Elcioglu, 2009: 323). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 189 

der Hauptschüler*innen wie z.B. der vermeintlichen intellektuellen Rückständigkeit 
und provozierte eine kognitive Öffnung für die Reflexion von Selbst- und Fremdzu
schreibungen. Er reagierte somit auf die Leerstelle in der modernen Geschichtsschrei
bung, in welcher der Beitrag, der islamischen Akademien jener Epoche zu den heutigen, 
vermeintlich ›westlichen‹ Wissenschaften, weitestgehend ausgeblendet wird (Hans, 
2023: 218). Das Bestreben, diese Geschichtsschreibung zu korrigieren wendet sich, wie 
etwa die Historikerin Sonja Brentjes (2013: 119–120) konstatiert, unter Muslim*innen 
bisweilen aber in eine Glorifizierung des Goldenen Zeitalters und eine Überhöhung des 
Beitrags der muslimischen Gelehrten als unabdingbare Voraussetzung heutiger Wissen
schaft.4 In dem Unterrichtsmodul Wissenschaft im Islam beabsichtigte Emre Demir nun 
mithilfe der didaktisch basalen schüler*innenseitigen Reproduktion von Kurztexten, 
den Jugendlichen eine Argumentationsbasis gegen essenzialisierende Rückständig
keitsthesen wie jene Sarrazins an die Hand zu geben. Die Reaktionen der Schüler*innen 
legen nahe, dass die Unterrichtseinheit das internalisierte bildungsbezogene Minder
wertigkeitsgefühl zumindest für den Moment produktiv irritieren konnte. Aufgrund 
der Zeitknappheit – die Einheit umfasste lediglich zwei Unterrichtsstunden – konnten 
die Inhalte allerdings kaum ausführlich reflektiert und eingeordnet werden, so dass 
auch hier die Möglichkeit einer a-historischen, glorifizierenden Rezeption durchaus 
gegeben war. 

Als deutlich schwieriger vereinbar mit der Religion – nicht nur mit dem Islam – als 
etwa die Beschreibung der Linse sollte sich jene bahnbrechende naturwissenschaftliche 
Idee darstellen, die im 19. Jahrhundert, das Goldene Zeitalter der islamischen Zivilisatio
nen war lange Geschichte, der britische Geologe und Zoologe Charles Darwin verbreite
te: die Evolutionstheorie. 

1.2 Islam und die Evolutionstheorie 

Frau Bruns – Evolutionstheorie als pädagogische Herausforderung 
Der 15-jährige marokkostämmige Younes, der bereits in Kapitel I. und IV. zu Wort kam, 
hatte mich nach dem Religionsunterricht bei Emre Demir eingeladen, mit ihm die Bio
logiestunde des zehnten Jahrgangs bei Frau Bruns zu besuchen, die sich gleich mit der 
Beobachtung einverstanden erklärte. Acht der zwölf Teilnehmenden waren türkei- oder 
marokkostämmig und wurden von der Lehrerin als Muslim*innen gelesen. Vom Hang 
der Lehrerin zu despektierlichen bis islamfeindlichen Äußerungen hatten mir zuvor be
reits verschiedene Gesprächspartner*innen an der Schule berichtet und ich sollte, wie 
folgender Protokollausschnitt zeigt, gleich zu Beginn der Stunde einen ersten Eindruck 
erhalten: 

4 Brentjes (2013) illustriert diese Überhöhung, die sie mit Abdelhamid Sabra als »Muslim precurso
ritis« (zit. ebd.: 120) bezeichnet, anhand eines Beispiels. Sie analysiert das Buch 1001 Inventions: The 
Enduring Legacy of Muslim Civilization (Al-Hassani, 2012), das den Begleitband zur Ausstellung 1001 
Inventions: Discover the Golden Age of Muslim Civilization darstellt, die 2012/23 unter der Schirmherr

schaft der National Geographic Society, Washington DC, stattfand. Die Historikerin schließt, dass 
»1001 Inventions contains on almost every page substantial errors, misrepresentations, or, sadly, 
sheer inventions of its own« (S. 121), die sie hernach detailliert herausarbeitet und auflistet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Frau Bruns geht die Anwesenheitsliste durch und stellt fest, dass eine von ihr als muslimisch 
gelesene Schülerin heute fehlt. Die Lehrerin ist sich sicher, den Grund zu kennen – es ist Fas
tenzeit: »Was hat die denn? Die Ramadan-Magengrippe?« Während der Religionslehrer 
Emre Demir den Schüler*innen gegenüber wiederholt betonte, dass ich »auf ihrer Seite ste
he«, stellt Frau Bruns mich über meinen Kopf hinweg als ihren Kollegen vor, und weist die Schü
ler*innen mit bestimmtem Ton an, mit mir zu kooperieren. Sie bietet mir einen Platz neben sich 
am Pult an, doch ich bestehe darauf, mich in der hinteren Ecke des Raumes zu Younes zu set
zen. Frau Bruns macht es sich demonstrativ in ihrem Kinosessel bequem, der auf ein Rollbrett 
montiert ist, und fährt mit ihrem ›Thron‹ ans Pult. Die Schüler*innen sitzen auf ungepolster
ten Holzstühlen. Die Lehrerin nimmt das Heft einer Schülerin vom Tisch auf, greift nach ei
ner Sprühflasche mit Desinfektionsmittel und benetzt das Deckblatt mit drei kräftigen Stößen 
(Protokoll, 21.05.2019). 

Die Mutmaßung, der Abwesenheitsgrund einer muslimischen Schülerin im Fastenmo
nat müsse die ›Ramadan-Magengrippe‹ – vermutlich eine Metapher für Schwäche auf
grund des Fastens – sein, der versuchte, doch fehlgeschlagene Schulterschluss mit dem 
wissenschaftlichen Besucher, das Besteigen ihres ›Throns‹ und die Desinfektion eines 
Schüler*innenheftes ereigneten sich in wenigen Minuten und sind Beispiele für zahl
reiche despektierliche Praktiken den Schüler*innen, insbesondere den Muslim*innen 
gegenüber, die ich in der Unterrichtsstunde beobachten konnte. Nach seiner Wahrneh
mung der Lehrerin gefragt, erklärte Younes, der selbst nicht religiös war und auch nicht 
fastete: »Das ist ihre Art, da haben wir uns dran gewöhnt« (ebd.). 

Zwar stellt der Biologieunterricht nicht, wie der Unterricht in den Moscheen oder der 
IRU an den Schulen, einen islamischen Bildungsraum in dem Sinne dar, dass hier reli
giöses Wissen durch Muslim*innen an Muslim*innen vermittelt würde. Da die Lehre
rin die Schüler*innen aber einerseits immer wieder auf das ihnen zugeschriebene Mus
lim*insein reduzierte und demgemäß auch das Thema der Unterrichtsstunde maßgeb
lich in Beziehung zur (islamischen) Religion verhandelte, leistet die beobachtete Stunde 
einen wichtigen Beitrag zu der Frage, wie in einer überwiegend als muslimisch gelese
nen Praxisgemeinschaft – bisweilen eher noch für diese – zwischen den Rechtfertigungs
ordnungen übersetzt wird. Nachdem Frau Bruns die Anwesenheit der Schüler*innen 
kontrolliert und ihre Lehrmaterialien sortiert hatte, stand sie auf, gab ein Arbeitsblatt 
aus und kommentierte: 

In Amerika und vielen muslimischen Staaten wie Saudi-Arabien, Malaysia darf das hier 
nicht gelehrt werden! Mir ist wichtig, dass ihr das versteht! Das ist keine Kritik an ir
gendeiner Religion, aber ich diskutiere darüber auch nicht mit Leuten, die kein Wissen 
haben, die sagen, ich bin Muslim, interessiert mich nicht (Protokoll, 21.05.2019). 

Das Thema des neuen Unterrichtmoduls lautete Evolutionstheorie. Bereits in diesem ers
ten Kommentar erklärte Frau Bruns ihre Autorität als Wissende und diskreditierte re
ligiös bedingte Abwehrhaltungen dem Thema gegenüber, die sie unverkennbar zuvor
derst Muslim*innen zuschrieb. Anstatt nun inhaltlich in das Arbeitsblatt einzusteigen, 
referierte die Lehrerin ausgiebig zu der von ihr betonten Dichotomie von Wissen und 
Glauben. Und nachdem sich alle Lernenden ein Arbeitsblatt genommen hatten, fuhr sie 
fort: 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 191 

Frau Bruns: »Was ist das Problem [mit der Evolution]? Es hat oft mit Religion zu tun!« 
Younes: »Die [Religiösen] meinen meistens, dass der Mensch nicht vom Affen ab
stammt, sondern von Adam und Eva!« 
Frau Bruns: »Genau. Aber die Geschichte von Adam und Eva, das muss man wissen, 
entstammt der jüdischen Tradition und ist erst um 600 v. Chr. entstanden. Die Juden 
hatten damals in der Stadt Babylon den Glauben verloren und die Rabbiner brauchten 
etwas, mit dem sie die Leute zurückgewinnen konnten. Ich will hier nicht an den 
Offenbarungsgeschichten rütteln, aber Mohammed hatte damals auch Freunde jüdi
schen und christlichen Glaubens, ja, wirklich! Durch den Handel mit anderen Ländern 
kannte Mohammed Christen und Juden! Auch viele Christen haben mit dem Thema 
Evolution aber Probleme! Wie können wir uns also im Bio-Unterricht das Thema 
anschauen? (Protokoll, 21.05.2019; Anm. d. Verf.).5 

In diesem kurzen Gesprächsausschnitt wird dreierlei deutlich. Zuerst benannte Younes 
mit den Bildern Adams und Evas auf der einen und der Abstammung vom Affen auf der 
anderen Seite – die grundlegende Differenz zwischen Kreationismus und der Evoluti
onstheorie. Anstatt nun etwa den Topos der Abstammung des Menschen vom Affen evo
lutionshistorisch einzuordnen und zu korrigieren, war die Lehrerin bemüht, den Mythos 
von Adam und Eva religionsgeschichtlich zu verorten, wodurch sie sich zweitens als legiti
me Sprecherin auch zum Thema Religion positionierte. Zuletzt versuchte sie, die von ihr 
selbst in den Fokus gerückte Frontstellung zwischen Evolutionstheorie und Islam wie
der aufzuweichen, indem sie auch Christen eine Opposition zur Evolutionstheorie dia
gnostizierte. Die Lehrerin empfand die Vermittlung der Evolutionstheorie an einen Kurs 
der überwiegend von muslimisch gelesenen Schüler*innen besucht wurde, offenkundig 
als große Herausforderung, der sie mit einer Strategie begegnete, die nach einem kur
zen Exkurs zur Evolutionstheorie und ihrer Rezeption in der islamischen Welt analysiert 
werden soll. 

Charles Darwin hatte seine Ansichten erstmals 1859 in seinem Werk The Origin of Spe
cies vorgelegt. Die Artenvielfalt und die Veränderbarkeit einzelner Arten gingen demzu
folge auf den Prozess der Evolution zurück, in dem Darwin die Faktoren der Variation, 
Selektion und Adaption als ausschlaggebend identifizierte. Hieraus leitete sich schließ
lich das prominente Axiom des survival of the fittest ab. Darwins Überlegungen konfligie
ren in zwei zentralen Punkten mit der koranischen Offenbarung. Den ersten und zen
tralen Reibungspunkt stellt die Annahme dar, dass jegliche biologische Entitäten, ein
schließlich der Menschen, durch in Verbindung stehende Lineages historisch mitein
ander verwandt sind (Malik, 2021a: 1). Der islamische Theologe und Chemiker Shoaib 
Ahmed Malik folgert: 

5 Jüngeren Erkenntnissen zufolge ist der Ursprung des Mythos deutlich älter. So haben die die Alt
testamentlerin Marjo Korpel und der Altorientalist Johannes de Moor von der Protestantischen 
Theologischen Universität Amsterdam Texte von Steintafeln, die in den Ruinen der im 12. Jh. v. Chr. 
vernichteten nordsyrischen Hafenstadt Ugarit gefunden wurden, neu übersetzt. Darunter fanden 
sie einen Text in semitischer Sprache, in welchem die Forscher*innen den Vorläufer der biblischen 
Schöpfung von Adam und Eva erkennen und den Ursprung des Mythos somit auf das 13. vorchrist
liche Jahrhundert datieren (vgl. Korpel & de Moor, 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Humans, then, are descendants of an earlier species and were not simply created into 
existence instantaneously. This entails that Adam and Eve, who are generally and tradi
tionally considered to be the first parentless couple of humankind in Islam, must have 
had a mother and a father. Here, tension starts to brew, and it is the conceptual starting 
point for the entire discourse of Islam and evolution (Malik, 2021a: 1). 

Neben der gemeinsamen (1) Abstammung der Arten steht ferner der Aspekt der (2) deep time, 
der geologische Begriff für die Erkenntnis, dass die Erde sich über Millionen bzw. Milli
arden von Jahren entwickelt hat (Malik, 2021a: 28), in Konflikt mit dem Glauben an die 
Schöpfung in ›sechs Tagen‹. In der Geschichte haben jüdische, christliche und islamische 
Theologen das Alter der Erde in Jahrtausenden konzipiert. So ging etwa das biblische 
Narrativ lange von einem Erdalter von 6.000 Jahren aus (Rogers, 2011: 71 zit. in Malik, 
2021a: 28). Diese Annahmen mussten durch Fortschritte in der Geologie gänzlich revi
diert werden, wonach die Erde heute als etwa 4,5 Milliarden Jahre alt gilt (ebd.). Wie 
diese Divergenzen interpretiert und abgemildert werden, analysiere ich im Folgenden 
sowohl am Fallbeispiel des Biologieunterrichts an der Hauptschule wie auch anhand des 
Islamunterrichts in der Al-Taqwa Moschee. 

Die Evolution gilt heute als durch verschiedene Beweisführungen gesichert, von de
nen die aussagekräftigsten die Funde von Fossilien, die Homologie und insbesondere die 
Genetik sind, und die in Summe kaum Zweifel zulassen (Malik, 2021a: 38).6 Während die 
Lehre der Evolution mithin selbstverständlicher Bestandteil der Curricula in den Län
dern Nordwesteuropas ist, sieht der Parlamentarische Ausschuss des Europäischen Ra
tes bereits im Jahr 2007 den Kreationismus auf dem Vormarsch (vgl. Bönisch, 2010).7 
Neben der Unterminierung der Evolutionstheorie durch christliche Kreationist*innen, 
darunter in Italien oder Polen zeitweise hochrangige politische Offizielle, hat auch der 
islamische Kreationismus einen wachsenden Einfluss auf die Muslim*innen Nordwest
europas, das laut Salman Hameed, der zur Wissenschaftsrezeption in muslimischen Ge
sellschaften forscht, mittlerweile gar dessen Hochburg ist (Hameed, 2015: 391). Das Er
starken des islamischen Kreationismus in Europa ist maßgeblich dem türkischen Publi
zisten und Fernsehprediger Adnan Oktar zu verdanken, der mit seinem schillernden alter 

6 Fossilien, d.h. in Sedimentgestein konservierte Überreste von Lebewesen werden durch die Wis

senschaft der Paläontologie (altgriech. Palaiós ›alt‹, óntos ›seiend‹) klassifiziert und chronologisch 
eingeordnet. Sie kann anhand verschiedener Methoden wie z.B. geochemischer Analysen auf die 
Lebensumstände der jeweiligen Lebewesen, bzw. Organismen schließen wie etwa das Klima. Bio
logische Homologie bezeichnet schlicht das Vorkommen eines gleichen Merkmals in verschiede
nen Spezies aufgrund eines gemeinsamen Vorfahren. Den verlässlichsten Beleg für die Evoluti
on liefert aber die Genetik, welche die DNA, den ›Bauplan‹ einer Spezies entschlüsseln kann und 
entsprechend Unterschieden und Gemeinsamkeiten erkennen und somit Verwandtschaft belegen 
kann (Malik, 2021a: 32–38). 

7 Der Biologiedidaktiker Dittmar Graf hat die Einstellungen von angehenden Lehrer*innen erfragt 
und für 2010 festgestellt: »Lehramtsstudenten, die einen Biologie-Leistungskurs in der Oberstufe 
besucht hatten, lehnten zu fast acht Prozent die Evolution ab. Von denjenigen, die einen Grund
kurs absolviert hatten, waren es 17 Prozent, von denjenigen ohne Biologieunterricht sogar über 
20 Prozent.« (Bönisch 2010, Abs. 4). Mittlerweile gebe es in Deutschland immer mehr Lehrkräf
te, die offen dazu stehen, im Unterricht Kreationismus zu vermitteln. Darunter jene der über 100 
Einrichtungen, die dem Verband evangelischer Bekenntnisschulen angehören (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 193 

ego Harun Yahya und dem 1990 veröffentlichten Buch Evolution Deceit: The Collapse of Dar
winism and its Ideological Background ein breites Publikum erreichte.8 Während Oktar bei
spielsweise in der Zeitung Welt als ungefährlich eingestuft wird (Biermann, 04.02.2013), 
betont Hameed (2015: 391) den Einfluss Yahyas als einen nicht zu unterschätzenden Fak
tor im Erstarken kreationistischer Tendenzen. Oktars Lehre, welche auch die Evoluti
on einzelner Arten ablehnt, stelle mittlerweile gar die dominante Form des islamischen 
Kreationismus in Europa dar (ebd.). Demgegenüber ist die Evolutionstheorie in zahlrei
chen muslimischen Ländern zwar geächtet und das Unterrichten etwa in Saudi-Arabi
en, Oman und Algerien gänzlich verboten (Alassiri, 2019: 122), »the reception of biological 
evolution« so betont Hameed, ist aber »far more mixed in the larger Muslim world« (2015: 
391).9 Shoaib Ahmed Malik (2021b) identifiziert neben den Kreationist*innen, welche die 
Evolutionstheorie gänzlich ablehnen, verschiedene Typen anhand ihrer Bezugnahme auf 
islamische Quellen und Evolutionstheorie. So gebe es ferner die committed evolutionists, 

8 Yahyas Organisation erreichte von der Türkei aus über Websites in verschiedenen Sprachen Mus

lim*innen außerhalb der Türkei und verbreitete zahlreiche Pamphlete und Bücher. Die heftigen 
Reaktionen der westlichen Presse auf die Zusendung seines 800-seitigen Werkes Atlas of Creation 
an Schulen in verschiedenen Ländern Nordwesteuropas und das Darwin-Jahr 2009 boten Yahya die 
mediale Öffentlichkeit, sich als Verteidiger gegen die materialistischen Ideologien des Westens zu 
gerieren (Hameed, 2015: 390–392). Auch seine bizarren Auftritte, bei welchen er sich mit jungen 
wasserstoffblonden Frauen umgibt, die oftmals lediglich Bikini tragen und die er seine ›Kätzchen‹ 
nennt, sorgten für Publicity (Biermann, 04.02.2013). 

9 Christiane Paulus und Mahmoud Abushair (2018) geben einen historischen Überblick über her
meneutische Positionen im Zusammenhang der Evolutionstheorie. So kritisierte beispielsweise 
Dschamal ad-Din al-Afghani (gest. 1897) Darwin dahingehend, dass er den Beweis für die Verän
derung der Arten schuldig geblieben sei, sah aber die Selektion an den Beispielen der Wahl von 
Ehefrauen in der beduinischen Kultur sowie in der Pferdezucht bestätigt. Eine am europäischen 
Mainstream Darwinismus orientierte religionskritische Auffassung vertrat der Libanese Schibli 
Schumaiyil (gest. 1917), für den Religion ein Hindernis in der Entwicklung und des Fortschritts der 
Menschheit darstellte und entsprechend überkommen werden müsse. Ein Kompromiss zwischen 
beiden Positionen geht auf den von Schumaiyil beeinflussten Ägypter Ismail Mazhar (gest. 1963) 
zurück, der einerseits den »extremen Materialismus« der säkularen Kritik à la Schumaiyil ablehn
te und andererseits al-Afghani Naivität und Unverständnis attestierte. »[E]s gehe nicht um die Er
schaffung des Elefanten aus einer Ameise oder des Menschen aus einem Affen.« (Paulus & Abus
huair, 2018: 45). Ein weiterer Ägypter, Amin al-Khuli, der von der islamischen Renaissance Anfang 
des 20. Jahrhunderts beflügelt Europa besucht hatte, setzte sich intensiv mit der Evolutionstheo
rie auseinander und erschuf gemeinsam mit seiner Frau Aischa bt. asch-Schatiʾ einen Ansatz der 
reformierten, literarischen Koranhermeneutik. Er war als islamischer Theologe vom Nutzen der 
Evolutionstheorie überzeugt, weltliche Entwicklungsprozesse zu erklären, sei sie doch als Natur
wissenschaft am Leben der Menschen und an der Entwicklung aller Wesen interessiert. Im Westen 
habe der Klerus Darwins Lehre lediglich als problematisch aufgefasst, weil sie diese in Gegensatz 
zum jüdischen Schöpfungsmythos sahen. Darwin habe aber, wie al-Khuli betont, die Existenz des 
Göttlichen niemals bezweifelt: »Es gebe keinen Grund zu bestreiten, dass Gott aus einem Ursprung 
Stämme mit der Anlage zur Entwicklung geschaffen habe. Im Koran werde die Erschaffung des 
Menschen aus Erde in Phasen beschrieben, jedoch sei die Erforschung der Details seiner Genese 
dem menschlichen Verstand bzw. der Wissenschaft überlassen worden. Daher entspräche der An
satz der Religion auch dem Konzept der Evolution.« (Paulus & Abushuair 2018, 46). Amin al-Khuli 
hat somit einen Weg aufgezeigt, durch welchen der koranische Diskurs nicht normativ verengt 
wird, sondern unter der Akzeptanz empirischer Wirklichkeiten als »kognitive Kommunikation mit 
den Hörern« (ebd.: 67) verstanden werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

welche die Evolutionstheorie akzeptieren und eine Neuinterpretation der Schriften auf 
Basis aktueller empirischer Erkenntnisse fordern, oder die human exceptionalists die an
nehmen, dass alles Leben Produkt der Evolution sei, ausgenommen die Menschen (Ma
lik, 2021b).10 

Für die pädagogische Praxis stellt die im islamischen Mainstream virulente episte
mologische Frontstellung von islamischem Kreationismus und Evolutionstheorie zwei
felsohne eine Herausforderung dar (vgl. Alassiri, 2019: 122). Um diese Verhältnisbestim
mung zu verstehen und ihr pädagogisch begegnen zu können, sollte ihre Reproduktion 
indes vermieden und, so Hameed, die moralische Selbstpositionierung von Muslim*in
nen in einem säkularen Staat ebenso mit einbezogen werden, wie die Vielfalt von Pro
zessen der Adaption und Konvergenz (2015: 396). 

Auch die Akteur*innen im Feldforschungsort versuchten auf unterschiedliche Weise, 
Konvergenzen zwischen Evolutionstheorie und Religion herzustellen. In der beobachte
ten Biologiestunde fuhr Frau Bruns mit ihren Erläuterungen zum Spannungsverhältnis 
zwischen Wissen und Glaube fort und beantwortete schließlich die von ihr gestellte Fra
ge, wie das Thema im Bio-Unterricht behandelt werden könne: 

Das ist gar nicht so schwierig, denn es gibt immer eine Variable, die man nicht erklären 
kann. Kennt ihr Stephen Hawking, diesen kleinen Mann im Rollstuhl? Der hat die Welt

formel gesucht, eine Formel, mit der man alles erklären kann, eine Universalformel. 
Der wurde gefragt: ›Wie kannst Du gegen Gott vorgehen!?‹ Da hat er gesagt: ›Das tue 
ich nicht. Ich glaube an die eine Variable!‹ Also egal wie weit die Naturwissenschaft
ler kommen, es bleibt immer eine Variable, die sie nicht erklären können (Protokoll, 
21.05.2019). 

Um eine Möglichkeit der Konvergenz von (islamischem) Schöpfungsmythos und Evolu
tionstheorie aufzuzeigen, verwies die Biologielehrerin auf den prominenten britischen 
Astrophysiker Stephen Hawking, der Ende der 1980er die (später wieder revidierte) Mög
lichkeit göttlicher Existenz einräumte (Hawking, 1988), da auch die Naturwissenschaf
ten nicht alles erklären und letztbegründen könnten.11 Trotz dass die Evolution durch 

10 Eine Ausnahmeerscheinung ist nach Malik (2021b) David Solomon Jalajel (2009, 2018), der auf 
Grundlage ash’aritischer, maturidischer und salafistischer Quellen einen inhärenten Konflikt zwi
schen Islam und Evolution negiert und argumentiert, dass lediglich Adam und Eva auf wundersa
me Weise geschaffen worden seien. Wenn die elternlose Inkarnation Adams aber ein unbezweifel
barer islamischer Glaubenssatz ist, so fragt Jalajel, wie kann dieser mit der Evolution ausgesöhnt 
werden? Hier bringt er das theologische Prinzip des tawaqquf ins Spiel, das als sein eigener innova
tiver Beitrag ist. Der Begriff bedeutet etwa Aussetzung des Glaubens und bezieht sich auf Situatio
nen, in denen auf eine Frage verschiedene, gleichermaßen plausible Antworten existieren. Wenn 
man sich nun entschließt, abzuwarten, bis weitere Evidenz für oder gegen eine Position hervor
gebracht wird, praktiziert man tawaqquf. Jalajel scheidet außerdem die Verbindung der Schöpfung 
Adams von der Schöpfung der Menschheit, da auch der Koran sich nicht dazu äußert, ob es zur Zeit 
der Schöpfung Adams vielleicht bereits Menschen auf der Erde gegeben habe. Malik (2021b) nennt 
diese Position Adamic exceptionalism. (Ebd.). 

11 Hawking ging in den 1980er Jahren in seinem Essay A Brief History of Time (1988, mit J.L. Anderson) 
noch von einer ultimativen Theorie hinter der Schöpfung aus, welche auf die Existenz Gottes hin
weisen könne. Er revidierte dies 2010 in The Grand Design (2010, mit L. Mlodinow) und sei ferner 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 195 

oben genannte Evidenzen in der Biologie als gesichert gilt, sah sich die Lehrerin bewo
gen, fortwährend auf die Legitimität des Zweifels an diesen empirischen Evidenzen hin
zuweisen, um die Möglichkeit der Vereinbarkeit mit dem Glauben an eine übernatürliche 
Schöpfung zu eröffnen: 

Frau Bruns: »Also Leute, das hier [tippt auf das Arbeitsblatt] sind alles nur Vermutun

gen, die aber hoch wahrscheinlich sind. Woher kommt nochmal das Leben auf der Er
de?« 
Schülerin A: »Meteorit!« 
Schüler B: »Trümmerteile von Planeten.« 
Frau Bruns: »Genau! Da sind Metalle drin, die verändern sich im Feuer, also wenn er in 
die Erdatmosphäre eintritt. Durch die Reaktion von Metall und H2O kann Leben ent
stehen, geht man heute von aus. Leute, euer Problem ist ja, dass ihr denken könnt bis 
zu Euren Großeltern. Im Text hier geht es aber um einen Zeitraum von 3,7 Milliarden 
Jahren!« 
Frau Bruns greift nach einem von einem Schüler/einer Schülerin gestalteten Plakat mit einer 
Uhr, auf der die jeweiligen Erdzeitalter farblich eingezeichnet sind und erklärt, dass der Mensch 
im Vergleich zur Geschichte der Erde erst »in der letzten Minute die Bildfläche betreten« 
habe (Protokoll, 21.05.2019). 

Auf dem Arbeitsblatt zur Abstammung der Arten war ein Stammbaum der Evolution der 
Wirbeltiere abgebildet, in welchem der Mensch nicht vorkam. Allein diese Beobachtung 
ließe sich als Vermeidungsstrategie interpretieren, bezieht sich der größte Reibungs
punkt zwischen religiösen und naturwissenschaftlichen Überzeugungen doch auf die 
Abstammung des Menschen. Indem die Lehrerin wiederholt die Legitimität des Zwei
fels an den evolutionären Prozessen betonte und durch Hawkings Variable Gott einen 
vagen Platz in der Entwicklung einräumte, schuf sie einen Kompromiss zwischen den 
Ordnungen, gleichwohl auf Kosten der Glaubwürdigkeit der Naturwissenschaften. Mit 
dem Verweis auf die im Vergleich zur Erdgeschichte verschwindend geringe Dauer der 
menschlichen Existenz griff Frau Bruns hernach auch den zweiten potenziell konflikt
iven Aspekt der deep time auf. Anstatt aber die Erkenntnisse über das Alter des Univer
sums und der Erde ebenfalls in Zweifel zu ziehen, präsentierte sie dieses als gut belegt 
und präsentierte den Urknall als »ein Ereignis, das man heute noch messen« (ebd.) kön
ne. Als die Schüler*innen sich von ihren Ausführungen zunehmend überfordert und ge
langweilt zeigten, betonte die Lehrerin die Intention ihres Exkurses. 

Ich wollte Euch verdeutlichen, dass das Anschauen des großen Ganzen demütig macht! 
Wer Glauben hat, kann solche Sachen besser verstehen. Ich stelle mir vor, dass, wer un
gläubig ist, dem fehlt die andere Schale der Waage. Jeder Mensch, der Glauben hat, 
egal ob diesen oder jenen, hat vor Gott die Fähigkeit zu sagen, ich bin wertvoll (Proto
koll, 21.05.2019). 

der Meinung, dass für die Entstehung des Universums keine göttliche Macht notwendig gewesen 
sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Indem die Lehrerin die in Relation zur Entstehung des Universums verschwindend kur
ze Existenz des Menschen aufzeigte, um »Demut« in den Schüler*innen zu evozieren, 
argumentierte sie nicht mehr in der Logik der Empirie basierten Naturwissenschaft (als 
Institution der staatsbürgerlichen Welt), sondern adaptierte den Modus religiöser Argu
mentation. Dieser Modus drückte sich nicht nur in der Aneignung religiöser Termino
logie (»ungläubig«), sondern auch von Positionen wie der Darstellung von Atheist*innen 
als defizitär (»dem fehlt die andere Schale der Waage«) aus. Frau Bruns war überaus be
müht, den muslimischen Jugendlichen einen Zugang zur Evolutionstheorie zu eröffnen, 
der potenzielle Konfliktpotenziale entschärfte, verhinderte somit aber zugleich kontro
verse Debatten und deklassierte vermutlich unbeabsichtigt nicht nur die Überzeugung 
von Atheist*innen, sondern auch den Status von Grundannahmen ihres Faches. Eine 
Diskussion akzeptiere sie, wie sie eingangs klarstellte, jedoch nur auf der Basis von Wis
sen und nicht allein auf Basis religiöser Überzeugungen. 

Ob der von der Lehrerin reproduzierte und ihren Einlassungen zugrunde gelegte 
Antagonismus von Islam und Evolutionstheorie für die Jugendlichen indes überhaupt 
relevant war, versicherte sich die Lehrerin zu keinem Zeitpunkt und muss hier in Fra
ge gestellt werden. Viele der von Frau Bruns als muslimisch markierten Schüler*innen 
lebten in wenig religiösen Elternhäusern und handhabten den Bezug zur Religion über
aus situativ und flexibel. Ich schließe daher, dass die Grundlage für die Argumentation 
der Lehrerin weniger die Orientierungen der Schülerschaft waren, als vielmehr ihr eige
ner Vorstellungshorizont, in welchem die Frontstellung Islam – Evolutionstheorie einen 
gesetzten Wissensbestand darstellte. Diesen projizierte sie fortwährend unhinterfragt 
auf die Schüler*innen. Der Versuch die vermeintliche islamische Position mit der Natur
wissenschaft zu versöhnen, mag an anderer Stelle, wenn fachlich fundiert, löblich sein. 
Im Falle der beobachteten Unterrichtsstunde wirkte er jedoch oktroyiert und unange
messen. Das Beispiel illustriert ein zentrales Problem des Blicks der gesellschaftlichen 
Majorität auf Muslim*innen, der die religiöse Identität als ›Primäridentität‹ voraussetzt 
und somit vermeintlich islamische Überzeugungen auf alle muslimisch gelesenen Men
schen projiziert. Die potenziellen Kompetenzen der Schüler*innen, als eben solche zu 
kritisch zu handeln und sich eigene Urteile zu bilden, wurden in der beobachteten Un
terrichtsstunde durch othering und eine bevormundende Haltung der Lehrerin massiv 
eingeschränkt. Es ist offenkundig, dass die Vereinbarung von Evolutionstheorie und re
ligiösen Schöpfungsmythen eine große pädagogische Herausforderung für die Lehrerin 
darstellte. Diese Herausforderung resultierte jedoch weniger aus den tatsächlichen re
ligiösen Überzeugungen der Schüler*innen, als vielmehr aus der Ignoranz der Lehrerin 
diesen gegenüber. 

Auch im Unterricht in der Al-Taqwa Moschee konnten Argumentationsstrategien be
obachtet werden, welche die Annäherung von Naturwissenschaften und Islam zum Ziel 
hatten. Wie der folgende Absatz illustriert, wurden auch hier die Aspekte der gemeinsa
men Abstammung der Arten und der deep time aufgegriffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 197 

Abdullah – Wissenschaftliche Koranexegese 
Ein Schüler liest Sure 10/5: »Er ist es, Der die Sonne zu einer Leuchte und den Mond zu 
einem Licht gemacht und ihm Himmelspunkte zugemessen hat, damit ihr die Zahl der 
Jahre und die Zeitrechnung wisst. Allah hat dies ja nur in Wahrheit erschaffen. Er legt 
die Zeichen ausführlich dar, für Leute, die Bescheid wissen.« 
Abdullah: »Koran ist das offenbarte Wort Allahs, das unerschaffene Wort Allahs. Das 
größte Wunder, was den Menschen zu Teil wurde. Dieses Buch mit all den sprachli
chen Feinheiten und Einzelheiten […] kann niemals von einem Menschen geschrieben 
worden sein. Auf der einen Seite haben wir Sonne, ḍiyāʾ, und auf der anderen Seite ha
ben wir Mond, nūr. Leuchte und Licht. Ja, für uns, die wir keine Ahnung haben, wenn 
wir lesen, denken wir, Licht gibt Helligkeit. Was ist aber der Unterschied?« 
Schüler: »Die Sonne ist ja nicht vom Mond abhängig. Also die Sonne strahlt einfach. Der 
Mond strahlt das Licht von der Sonne, abhängig von der…« 
Abdullah: »Sehr gut! Stopp! Das reicht! Der Mond leuchtet gar nicht! Der Mond sendet 
keine Strahlen aus. Der Mond ist wie die Erde ein Planet. Die Sonne allein leuchtet die 
Strahlen ab. Und der Mond ist wie ein Spiegel. Die Strahlen fallen darauf und dann 
wird das reflektiert und dann sehen wir erst den Mond. Aber der Mond selber, der hat 
keine Energie zum Leuchten. Hätte der Prophet vor 1400 Jahren wissen können, dass 
der Mond nicht leuchtet? Niemals!« (Protokoll, 18.11.2018) 

Dieser kurze Protokollausschnitt stammt aus dem Unterricht in der Al-Taqwa Moschee, 
wo Dr. Abdullah jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr gemeinsam mit zehn bis fünfzehn Schü
lern im Alter von 13 bis etwa 20 Jahren Koranexegese (tafsīr) betrieb. Jeder Schüler hatte 
eine Übertragung des Koran in deutscher Sprache vor sich liegen – in Ausnahmefällen 
erlaubte Dr. Abdullah auch jene Version in der App Muslim Pro – und in der Regel er
hielten die Schüler der Reihe nach dem Auftrag, einige Verse vorzutragen. Dr. Abdul
lah stellte im Anschluss Fragen nach dem Bedeutungsgehalt der Verse und diskutierte 
diese, wie der obige Protokollausschnitt einer Stunde zum Thema Zeit illustriert, mit 
dem Kurs. Ich konnte in verschiedenen Unterrichtsstunden beobachten, wie der Leh
rer die göttliche Urheberschaft des Korans mit dem oben genannten Argument belegte, 
dass der Prophet Muhammad spezifische in dem Buch beschriebene Logiken, Prozesse 
oder Mechanismen der belebten und unbelebten Umwelt als Analphabet seinerzeit un
möglich habe wissen können. Dies ist das zentrale Argument einer wissenschaftlichen 
Lesart des Koran, die sich zum Ende des 19. Jahrhunderts entwickelt hatte und deren 
Vertreter der Überzeugung waren, dass man politische Unabhängigkeit und Macht nur 
erlangen könne, wenn man sich weniger mit der islamischen Rechtsprechung und mehr 
mit der modernen Wissenschaft befasse. Die Islamwissenschaftlerin Rotraud Wieland 
(2002) beschreibt in ihrem Beitrag Exegisis of the Qur’ān: Early, Modern and Contemporary 
diesen Trend als wissenschaftliche Koranexegese oder tafsīr ʿ ilmī: 

Scientific exegesis (tafsīr ʿ ilmī) of the Qur’ān is to be understood in light of the assump

tion that all sorts of findings of the modern natural sciences have been anticipated in 
the Qur’ān and that many unambiguous references to them can be discovered in its 
verses […]. The scientific findings already confirmed in the Qur’ān range from Coperni
can Cosmology […] to the properties of electricity, from the regularities of chemical re
actions to the agents of infectious diseases. The whole method amounts to reading into 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

the text what normally would not ordinarily be seen there. Often trained in medicine, 
pharmacy or other natural sciences, even agricultural sciences, exegetes are, for the 
most part, not professional theologians (Wieland, 2002: 129). 

Zwar beziehen sich die Ausführungen Wielands zuvorderst auf die gelehrten Urheber 
entsprechender exegetischer Werke. Die hier beschriebenen Charakteristika des tafsīr 
ʿilmī lassen sich, wie die folgenden Beispiele zeigen, jedoch auch auf eine zentrale Stra
tegie des Doktors zur Schaffung von Konvergenzen im Unterricht übertragen. Auch die 
Beschreibung der ›typischen‹ Exegeten eines tafsīr ʿ ilmī trifft auf den Islamlehrer zu, der 
ja Mediziner und als praktizierender Oberarzt in einem großen Krankenhaus tätig war. 
Rückblickend, beschrieb Dr. Abdullah, sei es während der Vorbereitung auf das Abitur 
gerade die Biologie gewesen, welche ihn begeistert und durch deren Erkenntnisse sich 
sein Glaube gefestigt habe. Hinsichtlich der Abstammung der Arten, die in vorausgehenden 
Absatz als erster und zentraler Reibungspunkt des Verhältnisses von Islam und Evoluti
onstheorie identifiziert wurde, führte er aus: 

Was völlig falsch verstanden wird und was die Muslime ja auch nicht wissen, der Islam 
spricht von einer Mikroevolution, die da ist – tagtäglich – und das ist das Wirken Got
tes. Dass auf einmal ein Bakterium resistent wird, dass Selektion da ist. Aber was für 
den Islam nicht da ist, ist eine Makroevolution, das heißt, dass aus einer Art eine ande
re wird. Wir sprechen von einer Schöpfung und wir sprechen davon, dass Tiere durch 
eine Mikroevolution innerhalb der Art, aufgrund von Veränderungen, durch Selektion 
beispielsweise… Jetzt sind die Wände alle Ruß geschwärzt, im Zeitalter der Industriali
sierung. Und jetzt werden die weißen Motten erkennbar, die schwarzen nicht. Was pas
siert? Die weißen werden gefressen. Selektionsvorteil! Die schwarzen überleben. Jetzt 
gibt es aber in der schwarzen Mottenart vielleicht einen Gendefekt und die meisten 
Gendefekte sind nicht überlebensfähig. Bei manchen kommt es zu einem Überleben 
dieser Art und dann kommt es zu einer Selektion und siehe da, die einen werden ver
drängt, die anderen bleiben. Aber wer ist derjenige, der diesen Gendefekt herbeiruft? 
(Abdullah, 09.12.2018). 

Laut Abdullah gilt es also, die durch Selektion und Adaption resultierenden Variationen 
innerhalb einer Art als Mikroevolution zu akzeptieren. Die Ausdifferenzierung von Li
neages, welche auf einen gemeinsamen Vorfahren zurückgehen, lehnte er hingegen ab 
und somit das zentrale Theorem Darwins, welches, wie oben bereits erwähnt wurde, 
durch die drei Belegstränge der Fossilenfunde, der Homologie und der Genetik empi
risch nahezu außer Zweifel steht. Die Differenzierung in eine mit der Schöpfung verein
bare Mikroevolution und eine abzulehnende Makroevolution eröffnet Abdullah letztlich 
das Festhalten am koranischen Schöpfungsakt der Menschheit durch die wundersame 
Erschaffung Adams, verbleibt aber in Widerspruch zum wissenschaftlichen state of the 
art. 

Auch die Erschaffung der Welt in sechs Tagen steht, wie ebenfalls in vorausgehendem 
Absatz als zweiter Konfliktpunkt benannt wurde, in Widerspruch mit dem kosmologi
schen Entstehen der Erde vor etwa 4,5 Milliarden Jahren (Malik 2021, 21; vgl. Dalrymple, 
1994). Zur Auflösung dieses Konflikts bietet, wie Abdullah im Unterricht erläuterte, der 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 199 

Koran selbst einen Ausweg, denn an verschiedenen Stellen wird auf die Relativität von 
Zeit hingewiesen: 

Abdullah: »Allah subḥānahu wa-taʿālā hat die Himmel und die Erde in sechs Tagen er
schaffen. Was bedeutet sechs Tage?« 
Schüler A: »Nicht die Tage, die wir kennen. Das sind sechs Zeitabschnitte.« 
Abdullah: »Sechs Zeitabschnitte! Nicht Tage wie wir sie kennen. Ich habe gerade noch 
ein bisschen was anderes nachgeguckt. Zum Beispiel auf einem Planeten, ich glaube 
Merkur war das, dauert ein Sommer 42 Jahre. Wie lange dauert ein Sommer in Deutsch
land?« 
Schüler A: »Drei Tage« (Gelächter im Raum). 
Abdullah: »Also zumindest kalendarisch gesehen drei Monate. Okay, es regnet und so 
weiter. Aber Allah hat die Erde und die Himmel und die Hölle in sechs Tagen erschaf
fen. Sechs Abschnitte! Nicht sechsmal 24 Stunden! Und was haben wir zu – das ist jetzt 
ganz wichtig – was haben wir zur Zeit gesagt? Zeit…?« 
Schüler B: »…ist relativ.« 
Abdullah: »Ist relativ! Es gibt zwei Verse im Koran. Wer erinnert sich an diese zwei Ver
se? Die hatte ich euch mitgeteilt. Zwei Zahlen. Ich schreibe die jetzt mal auf (schreibt 
an die Tafel) 1.000 und 50.000. Was hat das auf sich?« 
Schüler C: »Ein Tag für uns ist, also tausend Jahre…« 
Abdullah: »1.000 Jahre nach unserer Rechnung. Und an einer anderen Stelle sagt Al
lah subḥānahu wa-taʿālā, dass die Engel und Dschibril ʿalayhi s-salām zu Allah subḥānahu 
wa-taʿālā hinaufsteigen. In welcher Art und Weise wissen wir nicht. Und dieses Hinauf
steigen dauert wie lange? 50.000 Jahre! Überleg mal, ein Tag so wie 50.000 Jahre. Ein 
Tag so wie 1.000 Jahre. Das heißt, Zeit ist, wie er gesagt hat, was?« 
Schüler C: »Relativ« (Prot. 18.11.2018; Anm. d. Verf.). 

Die hier von Abdullah angeführten Verse des Koran sind 22/47: »Und sie wünschen von 
Dir, die Strafe zu beschleunigen. Allah wird sein Versprechen nicht brechen. Und gewiss, 
ein Tag bei deinem Herrn ist wie tausend Jahre eurer Berechnung«. Die gleiche Einheit 
von eins zu 1.000 wird in Sure 32/5 wiederholt: »Er regelt die Angelegenheit vom Him
mel bis zur Erde. Hierauf steigt sie zu Ihm auf an einem Tag, dessen Maß tausend Jahre 
nach eurer Berechnung sind.« Sure 70/4 führt schließlich an: »Es steigen die Engel und 
der Geist zu Ihm auf an einem Tag dessen (Aus)maß fünfzigtausend Jahre ist.« Die kos
mologische Entstehung der Erde kann mit diesen Gleichungen zwar nicht rechnerisch 
überzeugend mit der koranischen Schöpfungsgeschichte abgeglichen werden. Es bleibt 
aber die Einsicht, dass die Zeit relativ ist und die sechs Tage der Schöpfungszeit nicht 
zwingend den diesseitigen Erdentagen entsprechen müssen, was vor dem Hintergrund 
der Zeitlosigkeit oder Außerzeitlichkeit des Schöpfers letztlich irrelevant wird. Abdul
lahs Absicht ist, seinen Schülern die begrenzte Zeit der dunya, der diesseitigen Welt, im 
Vergleich mit der Ewigkeit des Jenseits aufzuzeigen, um Demut zu evozieren. Die Bio
logie-Lehrerin hatte mit demselben Ziel die Existenz der Menschheit ins Verhältnis zur 
Existenz der Erde gesetzt. Der Islamlehrer Abdullah hingegen misst die Größen der Na
turwissenschaft an der Letztgültigkeit der Offenbarung, dem Koran. Abdullah ist kein 
studierter Theologe und entspricht somit Wielands oben angeführter Charakterisierung 
der Exegeten des tafsīr ʿ ilmī. Seine Inspiration zu dieser Lesart führt er selbst auf keinen 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der wenigen renommierten Exegeten des Ansatzes zurück, sondern hebt den Einfluss 
hervor, welchen der französische Mediziner und Physiker Maurice Bucaille (1920–1998) 
auf ihn hatte. 

Bucaille ist Urheber eines der meistrezipierten Beiträge zur Debatte um die Harmo
nisierung von Islam und Wissenschaft: La Bible, le Coran et la Science (1976).12 Er war ka
tholisch aufgewachsen, hatte aber als Oberarzt einer chirurgischen Klinik an der Uni
versität von Paris mit zahlreichen muslimischen Patient*innen Gespräche über den Is
lam geführt, was ihn schließlich dazu veranlasste, die arabische Sprache und den Koran 
zu studieren (Bigliardi, 2012: 249).13In Folge entwickelte Bucaille die Überzeugung von 
der Göttlichkeit des Koran, die fortan den Kern seiner Theorien bildete (ebd.). Seine zen
trale Position zur Evolutionstheorie ging dezidiert von einer göttlichen Intervention in 
die Entwicklung der Natur aus und entsprechend nannte er sie creative evolutionism (ebd.: 
256). Diese Intervention bestand zuvorderst in der Anreicherung existenter Lebewesen 
mit neu erschaffenem genetischem Material (vgl. Bucaille, 1984: 79–80). Sie sind mit an
deren Worten »genetic modifications arising from God’s creative genius« (ebd.: 200). Da 
Abdullahs Position sich maßgeblich aus jener Bucailles zu speisen scheint, kann sie eben
falls als creative evolutionism bezeichnet werden.14 

12 1978 erschien die englische Ausgabe als The Bible, the Qur’an and Science. 
13 Als schließlich die Ehefrau des ägyptischen Präsidenten Anwar Sadat (reg. 1970–1981) seine Pati

entin wurde, etablierte sich ein informeller und direkter Zugang zu diesem und Bucaille konnte ihn 
überzeugen, für ein Forschungsprojekt Zugang zu den Mumien der Pharaonen des 13. vorchristli
chen Jahrhunderts zu gewähren, die im Ägyptischen Museum von Kairo aufbewahrt wurden. Als 
die Sadats Bucaille dem saudischen König Faisal vorstellten, entstand auch zu diesem eine Bezie
hung mit zahlreichen Möglichkeiten, den Koran zu diskutieren (Bigliardi, 2012: 249). 

14 Die Person Bucaille stellt insofern einen strange case (Bigliardi, 2012: 262) dar, als er klar als Mus

lim wahrgenommen und oft als Konvertit dargestellt wird, was als Grund seines Erfolgs gewertet 
werden muss. Er hat freilich nie öffentlich klar bestätigt, den Islam angenommen zu haben (ebd.: 
259.). Auch die Antwort auf die direkte Frage »Have you embraced Islam?«, die ihm in einem In
terview mit The Islamic Bulletin gestellt wurde, beantwortete er nicht eindeutig: »I wanted to make 
it quite clear in the very beginning that even before I learnt the first letter of Bismillah, I was con
vinced that God was unique and all-powerful and when God guided me to undertake a study of 
the Quran, my inner soul cried out that Al-Quran was the Word of God revealed to his Last Prophet 
Mohammed (S.A.W.). In my book ›Quran, Bible and Science,‹ I have mentioned these facts and the 
book has met with instant success in the entire Christian world. In this book I have devoted myself 
to discuss all problems from purely academic angle, rather than that of faith or belief which would 
have revealed only my personal convictions. This was because I desired to be treated by the world 
as an academician rather than a theologian. About my faith and belief, God knows what is in one’s 
heart. I am convinced that if I identify myself with any creed, people will invariably dub me as one 
belonging to such and such group and feel that whatever I say or do, I do so from only the angle 
of such and such creed group. I know my fellow beings very well and understand their mentality 
only too well. I wanted to assure them that all my pronouncements are based on scientific knowl
edge and not on any religious dogmas« (Islamic Bulletin Inc., o.D.). Bigliardi (2012: 259) schlägt vor, 
die Art der Bestattung Bucailles in den Blick zu nehmen, da der Ritus Aufschluss über diese Frage 
geben könne. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 201 

1.3 Glauben und Zweifeln 

Zwischen Evolutionstheorie und Kreationismus besteht, wie wir gesehen haben, ein 
Spannungsverhältnis, das abzuschwächen zweifelsohne eine pädagogische Heraus
forderung darstellt. Beide Überzeugungen erheben einen Anspruch auf Gültigkeit der 
eigenen Glaubenssätze, und es scheint, als müsse für einen Kompromiss entweder die 
Religion oder die Naturwissenschaft diesen Anspruch ein Stück weit aufgeben. Sowohl 
die Biologie-Lehrerin als auch der Mediziner und Islamlehrer öffnen sich zur Findung 
von Kompromissen in ihrer Argumentation so weit wie möglich der jeweils anderen 
Logik, ohne jedoch ihre zentralen Glaubenssätze gänzlich ad acta zu legen. So gesteht 
Frau Bruns der Religion eine zentrale Rolle für das Selbstwertgefühl und die Verortung 
in der Welt zu und erkannte durch die Akzeptanz der verbleibenden ›unbekannten 
Variable‹ die Grenzen der Wissenschaft an. Diese aber allein aus religiöser Überzeugung 
in Frage zu stellen, ohne Wissen über den Gegenstand zu haben, ist für sie inakzeptabel. 
Abdullah hingegen akzeptiert naturwissenschaftliche Erkenntnisse bis zu dem Punkt, 
an dem sie seinem Glauben in seinen Grundfesten – wie etwa dem Schöpfungsmythos 
– in Frage stellen. Zwar gehen die Ordnungen nicht ineinander auf, doch schaffen die 
Akteur*innen derartige Konvergenzen, dass der Widerspruch verringert und der Kon
flikt zumindest eingehegt wird. Die Positionen der Akteur*innen im Feldforschungsort 
scheinen sich auf das Motto des US-amerikanischen Physikers und Nobelpreisträgers 
Richard Feynman (1918–1988) herunterbrechen zu lassen, mit dem er für eine Koexistenz 
zweier sich ergänzender, doch unterschiedlicher Hoheitsbereiche plädiert: »Religion is 
a culture of faith, science is a culture of doubt« (Richard Feynman o.J. zit. in Alassiri, 
2019: 122). 

Im Zusammenhang mit den Debatten um einen vermeintlichen Antagonismus zwi
schen Glauben und vermeintlich rationaler Wissenschaft muss nicht zuletzt auch kri
tisch auf den Überlegenheitsanspruch westlicher Gesellschaften verwiesen werden, die 
sich gegenüber Muslim*innen, religiösen Menschen oder den ›Anderen‹ (d.h. den Ver
anderten) des globalen Südens gern im Alleinbesitz der Ratio wähnen. Wie begrenzt der 
Einfluss dieser Ratio in den sogenannten aufgeklärten Gesellschaften ist, hat nicht zu
letzt die Virulenz von Verschwörungstheorien im Zuge der Corona-Pandemie gezeigt. 
Eine sich zunehmend radikalisierende Szene von sog. ›Querdenker*innen‹ griff auf kru
de Thesen zurück, die antisemitische Narrative kindermordender Eliten reproduzier
ten oder eine Corona-Diktatur propagierten, in welcher wahlweise das Virus oder die 
Impfung dagegen als Mittel eingesetzt würde, um den great reset (etwa ›Der Große Neu
start‹) umzusetzen, den »Masterplan globaler Eliten zur Unterjochung der Welt« (Weiß, 
2021: 187).15 Derweil wurde der türkeistämmige und muslimische Immunologe Uğur Şa
hin, Entwickler des wichtigsten Impfstoffs gegen SARS-Cov-2 und Geschäftsführer des 
Mainzer Pharmaunternehmens BioNTech vom jordanischen The Royal Islamic Strategic 

15 Das oben aufgeführte Verständnis des great reset ist die verschwörungsideologische Umdeutung 
einer Initiative, die auf den Direktor des Weltwirtschaftsforums Klaus Schwab zurückgeht. Schwab 
schlägt vor, nach der COVID-19-Pandemie die Weltgesellschaft und -wirtschaft gerechter und 
nachhaltiger zu gestalten. 2020 veröffentlichte er seine Ideen gemeinsam mit Thierry Malleret 
in dem Buch Covid-19: Der große Umbruch (Malleret & Schwab, 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Studies Center zum Man of the Year der 500 einflussreichsten muslimischen Persönlich
keiten gekürt (Schleifer et al., 2021). In weiten Teilen jener Gesellschaften, die sich in ih
rem politischen Selbstverständnis als modern und also rational und aufgeklärt wähnen, 
ist in gravierendem Ausmaß eine Ignoranz gegenüber der empirischen Wissenschaft zu 
beobachten, so dass wir mit Latour (1993) fragen müssen, ob wir jemals modern waren. 

2. Zwischen Himmel und Hölle 

Der Tod eines Mitschülers 

Die Aushandlungen des Verhältnisses von islamischem Schöpfungsmythos und Evoluti
on bieten, wie die Beispiele aus dem Biologieunterricht an der Hauptschule-Nord und 
dem Islamunterricht der Al-Taqwa Moschee gezeigt haben, die Möglichkeit des Kom
promisses, in welchem auch die Biologie der religiösen Überzeugung ein Schlupfloch 
eröffnet und die Religion der Naturwissenschaft selektiv akzeptiert und teilweise sogar 
in die Offenbarung integriert. Zwar fordert der Diskurs grundsätzliche Prinzipien des 
Glaubens heraus, konnte aber die Hauptschüler*innen, die überwiegend wenig religi
ös waren, in ihren Überzeugungen nicht tiefgreifend erschüttern. Eine schwerwiegende 
Prüfung der grundlegenden Glaubenssätze, wie der Dichotomie Glaube – Unglaube sowie 
der eschatologischen Vorstellungen, stellte sich jedoch am Goethe Gymnasium ein, als 
ein 16-jähriger Mitschüler im Dezember 2018 bei einem Verkehrsunfall ums Leben kam. 
Die Stimmung an der Schule war bedrückend und man hatte einen Raum der Trauer 
eingerichtet, in dem ein Tisch mit einem Foto des Jungen stand und eine Kerze brann
te. Auch ein Kondolenzbuch lag in dem Raum aus und zahlreiche Schüler*innen verlie
hen ihrem Schock und ihrer Trauer Ausdruck. Der Religionslehrer Mohammed Mutlu, 
der selbst den Verstorbenen nicht kannte, bot im Unterricht die Gelegenheit des offenen 
Gesprächs, was die Schüler*innen dankend annahmen. Wie sich im Verlauf der Unter
richtsstunde herausstellen sollte, waren viele der jungen Kursteilnehmer*innen erstmals 
mit dem Tod eines Bekannten in der eigenen Peer-Group konfrontiert, der kein Muslim 
war. 

Mohammed Mutlu tastete sich sorgsam an die Stimmung der Klasse heran und ver
suchte mit vorsichtigen Nachfragen die Beziehung der Schüler*innen zu dem zwei Jahre 
älteren verstorbenen Jungen in Erfahrung zu bringen. Die Schüler*innen zeichneten das 
Bild eines netten und durchschnittlichen Schülers, den man zwar namentlich kannte, 
mit dem aber niemand eine engere Freundschaft gepflegt hatte. Nachdem gemeinsam 
festgestellt wurde, dass er vermutlich christlich sozialisiert gewesen sei, interessierten 
sich einige Schüler*innen für die Unterschiede zwischen den Beerdigungsriten in Islam 
und Christentum, stellten also erst einmal auf Sachfragen ab. Im Nachgang der Frage ei
nes Schülers, ob man, obwohl der verstorbene Mitschüler kein Muslim war, ein Bittgebet 
(duʿāʾ) für ihn sprechen dürfe, entwickelte sich schließlich eine moralisch-theologische 
Diskussion um das Schicksal von Nicht-Muslim*innen im Jenseits. 

Schüler A: »Dürfen wir zum Beispiel duʿāʾ machen, weil er ist ja kein Muslim? Darf man 
das? Er ist auch nur ein Mensch.« 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 203 

Herr Mutlu: »Was denken die anderen dazu? Also man geht davon aus, dass er kein Mus

lim war, dass er wahrscheinlich Christ war, aber das ist auch nicht ganz sicher. Vielleicht 
war er auch Atheist oder vielleicht was ganz anderes, kann auch sein. Aber gehen wir 
mal davon aus, dass er ein Christ war […]« 
Schüler B: »Ich find schon, dass man für ihn duʿāʾ machen darf, weil das ist ja ein Mensch, 
so wie wir alle so eigentlich und ich glaube, das war auch eine sehr nette Person so, des
wegen. Natürlich kann man für den duʿāʾ machen. Das ist meine Meinung.« 
Schüler C: »Ja, also…also jetzt er war ja ein Christ, und wenn wir jetzt davon ausgehen, 
dass er schon in der Pubertät und so war, dann wissen wir ja eh schon, dass er in die 
Hölle kommt. Aber vielleicht war er ja noch gar nicht in der Pubertät, das ist ja un
terschiedlich, er war ja noch ein Kind eigentlich. Und man könnte ja auch für ihn dann 
einfach duʿāʾ machen und wenn Allah möchte, dann wird er die duʿāʾ annehmen, wenn 
nicht, dann nicht. Trotzdem kann man ja einfach zur Sicherheit duʿāʾ machen« (Proto
koll, 04.12.2018). 

In diesem kurzen Ausschnitt des Unterrichtsgesprächs manifestierte sich seitens der 
Schüler*innen ein latentes Ungerechtigkeitsempfinden hinsichtlich der Exklusivität der 
islamischen Religionsgemeinschaft als ›auserwählte Gruppe‹, der allein nach dem Tag 
des Jüngsten Gerichts das Paradies offenstehe. Mag dieses Dogma im Alltag akzeptabel 
erscheinen, führte es im Angesicht des Todes eines nicht-muslimischen Mitschülers zu 
einem moralischen Dilemma. Die zwei letzten Wortmeldungen zeigen, dass die Schü
ler*innen überaus pragmatisch mit der hegemonialen Position verfuhren, der zufolge 
ein Bittgebet für ›Ungläubige‹ nicht zulässig ist und Menschen, die nicht das islami
sche Glaubensbekenntnis gesprochen haben, nach dem Tode in die Hölle kommen. Beide 
Schüler, so wie auch die Mehrheit des Kurses waren der Meinung, dass man ein Bittge
bet für den verstorbenen Mitschüler sprechen könne und dürfe, da er »auch ein Mensch, 
so wie wir alle« war. Mit dieser im Unterrichtsverlauf mehrfach wiederholten Position 
drückten die Schüler*innen eine Hoffnung auf die Gleichheit der Menschen aus, hinter 
welche sie einen Glaubenssatz ihrer Religion letztlich zurückstellten. Auch wenn Gott 
selbst entscheidet, ob er Gebete für Nicht-Muslim*innen annimmt, so könne es nicht 
schaden, zumindest den Versuch zu unternehmen, so die Logik. Vor dem Hintergrund 
der relativen Sicherheit, dass Christen in die Hölle fahren, äußerte Schüler C hier die 
Hoffnung, dass der Verstorbene noch nicht in der Pubertät war, denn erst mit Eintritt 
in diese, wird man im Islam religionsmündig. Bis dahin ist auch die Atheistin oder der 
Christ dem Allmächtigen gegenüber noch nicht rechenschaftspflichtig, was den sech
zehnjährigen verstorbenen Mitschüler vor dem negativen Urteil für den Nicht-Muslim 
am Tag des Gerichts bewahrt hätte. Im Kurs herrschte das Bedürfnis, sich dessen zu ver
gewissern: 

Schüler A: »Kurze Frage. Kommt der in die Hölle oder nicht?« 
Herr Mutlu: »Was wisst ihr denn darüber? Was habt ihr da schon mal gehört, gelesen? 
Wie ist es mit Nicht-Muslimen? Was passiert mit denen nach dem Tod?« 
Schüler B: »Also ich weiß nur, dass wir das nicht beurteilen können, weil das nur Allahs 
Entscheidung ist, ob er in die Hölle kommt. Das entscheidet ja nur Allah.« 
Schüler A: »Also, wenn man stirbt, dann wird man…kommt ja erstmal der Todesengel 
und dann wird der dann gefragt: Also wer ist dein Gott, wer ist dein Gesandter, Prophe

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ten dann … und was ist deine Religion, ne. Und man kann ja nicht einfach so sagen, wie 
stark der Glaube war, so kannst du es dir dann beantworten und er wird das ja dann 
nicht können. Und er hat auch noch nie die Schahada [das Glaubensbekenntnis] oder 
so gesagt« (Protokoll, 04.12.2018; Anm. d. Verf.). 

Diesseits und Jenseits stehen im Islam wie auch in anderen monotheistischen Religionen 
in einem spezifischen Verhältnis zueinander. Das Leben in der gegenwärtigen Welt wird 
als Bewährungsprüfung für die jenseitige Welt konzipiert und der Jüngste Tag als die 
entscheidende zeiträumliche Passage, an dem lediglich gläubigen Muslim*innen Ret
tung vor dem Höllenfeuer gewährt wird, hat einen kaum zu überschätzenden Einfluss 
auf die islamische Pädagogik und das religiöse Handeln im Allgemeinen. Im Folgenden 
widme ich mich den für die Internalisierung dieses Verhältnisses zentralen eschatolo
gischen Narrativen und frage danach, wie diese für einzelne Gesprächspartner*innen 
zum Tragen kommen. Abschließend diskutiere ich das Gesagte vor dem Hintergrund 
des Konzepts der Angstpädagogik und zeige mit Mohammed Mutlu einen Ausweg aus 
dem eingangs beschriebenen Dilemma auf. 

2.1 Islamische Eschatologie 

In den im Folgenden aufgeführten Vermittlungssituationen beziehen sich Lehrende wie 
Lernende auf grundlegende Narrative der (sunnitisch-)islamischen Eschatologie. Die
se wurde in einigen wenigen eschatologischen Werken (ʿulūm al-āḫira) von klassischen 
Gelehrten systematisiert und decken verschiedene Themenbereiche ab, wie (1) den Tod 
und das Grab, (2) die Apokalypse, (3) die Geschehnisse der Auferstehung und des letzten 
Gerichts sowie (4) das Paradies und die Hölle (Lange 2020, Abs. 1).16 Der Islamwissen
schaftler Christian Lange bemerkt zur Differenzierung der Themen, dass lediglich der 
letzte Themenbereich Objekt der Eschatologie in engerem Sinne sei, d.h. das »Wissen 
um die letzten Dinge« (aus dem Griechischen ἔσχατος, letzt) (ebd.) betreffend. 

This is because paradise and hell, in both spatial and temporal terms, belong to the 
timeless otherworld, while the cataclysmic battles and natural disasters at the end of 
time, the events in the grave, or even the gathering and judgment of humankind on 
the Day of Resurrection, all remain connected to human history (Lange 2020: Abs. 1). 

Die 15-jährige Zeynep aus der Jugendgruppe der Sultan Mehmet-Moschee (vgl. Kap. I.2. 
& II.3.) besuchte den zehnten Jahrgang am Goethe Gymnasium und erklärte, dass die 
Vorstellungen von der Hölle und dem Weltuntergang bereits im Kindesalter vermittelt 
und durchaus auch genutzt worden seien, um eine Drohkulisse aufzubauen und die Kin
der zu moralischem Verhalten anzuleiten. Sie beschrieb die erste Stufe der möglichen 
Geschehnisse nach dem Tod eines Menschen, wie sie ihr vermittelt worden waren: 

16 Unter den Urhebern eschatologischer Werke sind beispielsweise Ibn Abi l-Dunya (gest. 281/894), 
Abu l-Layth as-Samarqandi (gest. zwischen 373/983 und 393/1002), al-Ghazali (gest. 505/1111), 
al-Qurthubi (gest. 671/1272), oder as-Suyuthi (d. 911/1505) (Lange, 2020). Ich habe Langes Reihen
folge von Punkt 1 und Punkt 2 verkehrt und den Tod und das Grab vorangestellt, da dieses Thema 
die Menschen bereits betrifft, noch bevor die Apokalypse eintritt (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 205 

Also, wenn man stirbt, wird man ja begraben. Und wir glauben daran, dass in der ers
ten Nacht dann zwei Engel kommen, die aufschreiben, was für Taten du machst. Die 
[sitzen im Leben] rechts und links [auf den Schultern einer jeden Muslimin und jedes 
Muslims] und schreiben nur die Taten auf. Und die heißen Munkar und Nakīr. Die sind 
immer nur dafür zuständig. Die fragen im Grab: ›Wer ist dein Gott? Was hast du ge
macht? Wie hast du deine Zeit verbracht auf der Welt? Wer ist dein Prophet?‹ Und sol
che Fragen. Und das ist halt die Befragung. Und wenn man antworten kann, wird dein 
Grab – also so glaubt man’s – ein Teil vom Paradies, also sehr schön. Und wenn du das 
nicht beantworten kannst, weil du ein schlechter Mensch warst, dann wird das halt ein 
Ort der Hölle, sagt man. Und dann gibt’s dieses Totenleben, bis der Weltuntergang 
stattfindet. Und danach fängt das alles erst an (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). 

Mit dem Tod tritt der Mensch in einen zeitlich begrenzten Zustand zwischen diesseiti
ger Welt (al-dunyā) und dem Jenseits (al-āḫira), den Zwischenraum des barzaḫ ein, den er 
im Grab verbringt (vgl. Lange, 2011). Dort wird der Mensch nach seiner Religion und sei
nem Glauben befragt und, wie die Schüler der achten Klasse in vorausgehendem Absatz 
bereits festgestellt hatten, ein entsprechender Aufenthalt bereitet. Die frommen Mus
lim*innen erhalten einen Vorgeschmack auf das Paradies (arab. ǧanna, Garten oder ʿadn, 
Eden, auch ǧannat ʿ adn, Garten Eden; firdaus, Paradies), die Ungläubigen und schweren 
Sünder eine Vorschau der Hölle (arab. ǧahannam, im Koran auch nār, Feuer) sowie die 
dortigen Torturen. Dieser Zustand endet erst mit dem Vollzug der Apokalypse, dem En
de der diesseitigen Welt. Während ich kaum detaillierte Darstellungen der im engeren 
Sinne eschatologischen Sphären von Paradies oder Hölle dokumentieren konnte, führ
ten verschiedene Akteur*innen jene erste Station nach dem Tod genauer aus. Es ist an
zunehmen, dass das Ereignis von großer persönlicher Relevanz ist, da es einerseits jenen 
Zustand darstellt, dem man als Lebende*r am nächsten ist, andererseits erhält man hier 
zugleich einen direkten Eindruck des göttlichen Urteils und seiner Konsequenzen, denn 
im barzaḫ wird gewissermaßen eine Brücke ins Paradies respektive der Hölle geschlagen. 
Nach der emotionalen Einstellung gegenüber diesem Narrativ gefragt, gab Zeynep sich 
gelassen, denn sie war sich sicher, eine gute Muslimin zu sein und vertraute hinsichtlich 
ihrer kleinen Sünden auf die Barmherzigkeit Allahs, über diese hinwegzusehen. 

Auch in den Vorträgen, die im Jahr 2012 im salafistischen Verein ʿ Ilm e.V. gehalten 
wurden und deren Aufzeichnungen die Salafis online archiviert hatten, wurde das Leben 
nach dem Tod thematisiert. So widmete der ›Bosnier‹, die theologische Autorität des Ver
eins, drei von insgesamt 39 Vorträgen der apokalyptischen Kreatur des Daddschal, zwei 
dem Tag des Gerichts und einen der Welt nach dem Tod. In letztgenanntem vermittelte der 
Prediger plastisch die Geschehnisse, welche sich vom Zeitpunkt des Todes an vollziehen 
und die sich für Gläubige und Ungläubige bzw. schwere Sünder*innen gravierend un
terscheiden. 

Das Grab ist die erste Station. Hier sieht man schon, wie dein letztendlicher Ausgang 
sein wird. […] Was sagt Allah in Sure al-Muʾminun in Vers 99 und 100? ›Wenn dann 
der Tod zu einem von ihnen kommt, was dann?‹ Dann sagt der Sterbende: ›Mein Herr, 
bringt mich zurück, auf dass ich rechtschaffen handele in dem, was ich hinterlassen 
habe.‹ Und was sagt Allah? ›Keineswegs!‹ Deswegen müssen wir oft an die ʾ āḫira [das 
Jenseits] und den Tod denken, weil das auch eine Tat von den Salaf war, dass sie oft an 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

den Tod gedacht haben. Und dann wirst du nur mit deinen Taten im Grab allein sein 
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.). 

Wie der Prediger hier ausführt, vergeht mit dem Tod alles Weltliche und die Verstorbe
nen werden ausschließlich an ihren Taten im Diesseits gemessen. Die Praxis des Todes
gedenkens und die Vergegenwärtigung der eschatologischen Narrative hat, wie der Pre
diger betont, in der Salafi-Glaubenslehre eine besondere Bedeutung für die Motivation 
konsequenten religiösen Handelns. 

Die Seele fängt an, in das Jenseits überzugehen. Dann kommen bei den muʾminun 
[Gläubigen] Engel mit weißen Gesichtern aus dem Himmel, welche so aussehen wie 
die Sonne, und bringen ihm die kafan [Leichentücher] und einige der ḥunūds [Düfte] 
des Paradieses. Sie setzen sich vor seine Augen und dann kommt der Engel des Todes 
und sagt: ›Oh, gute Seele, komm für die Vergebung und das Wohlgefallen Allahs her
aus!‹ Und stell dir vor, du bist am Sterben und hörst das. Das ist die beste Nachricht, 
die du kriegen kannst, weil du weißt, alles, was du gemacht hast, war ḥaqq [Wahrheit]. 
Sein Grab wird ausgeweitet, so weit sein Auge reicht. So weit du gucken kannst, wirst 
du Platz haben. Und so wirst du bleiben bis zum Tag des Gerichts. Und er ʿalayhi 
ṣ-ṣalātu wa-s-salām sagte: ›So wird ein Mann mit schönem Gesicht, guter Kleidung 
und angenehmen Geruch zu ihm kommen, welcher sagen wird: »Freue dich über 
die Botschaft. Freue dich über das Wohlgefallen Allahs und über Gärten, in denen es 
ewigen Segen gibt.«‹ […] du wirst trotzdem sagen: ›Wer bist du?‹ Und dieser Mann wird 
sagen: ›Ich bin deine guten Taten!‹ Deswegen, wenn ihr wollt, dass dies auf euch und 
auf mich und auf uns alle zutrifft, dann müssen wir auch dementsprechend handeln 
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.). 

Der Prediger stellt wiederholt eine direkte Verbindung zwischen den Taten seiner Zuhö
rer*innen und den beschriebenen Geschehnissen her, und argumentiert implizit, dass, 
solle die dargestellte positive Aussicht nicht genug Handlungsmotivation darstellen, die 
Vermeidung des im Folgenden Geschilderten es sicher sein werde, denn auch Muslim*in
nen seien hiervor nicht gefeit. 

In einer Überlieferung sagt der Prophet ṣallā Llāhu ʿalayhi wa-sallam: ›Was den kāfir an
geht...‹ Und in einer: ›Was den fāǧir [der Schamlose], das heißt den übertretenden Sün
der, angeht, so ist es wie folgt: Wenn er diese Welt verlässt und das Jenseits betritt, so 
kommen finstere und harte Engel aus dem Himmel zu ihm herab. Sie bringen ein Trau
ertuch aus der Hölle mit. Sie setzen sich, soweit das Auge reicht, um ihn herum und 
dann kommt der Engel des Todes und setzt sich neben seinem Kopf. Und er wird ihm 
sagen: »Oh, böse Seele, komm für die Wut und den Zorn Allahs heraus. […]«‹. Und er 
ʿalayhi ṣ-ṣalātu wa-s-salām sagte: ›Die Seele wird mit solch einer Schwierigkeit aus sei
nem Körper gezogen, wie man mit einer Heugabel durch nasse Wolle kämmt. Und die 
ganzen Venen und Sehnen werden mit rausgerissen. Es wird so stinken wie der fauligs
te Kadaver. […] Sie werden die Seele emporheben, bis sie den ersten Himmel erreicht 
haben. Sie werden darum bitten, dass er geöffnet wird. Und er wird nicht geöffnet. […] 
Und es öffnet sich ein Tor der Hölle‹. Und der Prophet ṣallā Llāhu ʿalayhi wa-sallam sagte: 
›Also wird einiges ihrer Hitze und ihres Giftes und ihres Gestanks ihn erreichen. Und 
sein Grab wird zusammengedrückt, bis seine Rippen zusammengequetscht sind […]. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 207 

Dann wird zu ihm ein Mann mit hässlichem Gesicht, schlechter Kleidung und fauligem 
Geruch kommen. Er wird sprechen: »Ich bringe dir schlechte Nachrichten. Dies ist dein 
Tag, der dir versprochen wurde.«‹ Die Seele des Verstorbenen wird sagen: ›Wer bist du?‹ 
Er wird sagen: ›Ich bin deine schlechten Taten. Möge Allah es dir mit Bösem vergel
ten.‹ Dann kommt jemand und man weiß nicht, ob das ein Engel, ein Mensch oder ein 
Tier ist… wird zu ihm geschickt, der ist blind, taub und stumm. Er sieht nichts, er hört 
nichts, er kann nicht reden. Man kann nichts mit ihm kommunizieren. Und in seiner 
Hand trägt er einen Eisenstab. […] Er wird den Verstorbenen so lange damit schlagen, 
bis er zu Staub zerfällt. Dann wird Allah ihn wiederherstellen und er wird ihn wieder 
schlagen. Und dieser Ḥadīṯ ist ṣaḥīḥ [authentisch] und er ist einer, der die ʿaqābu l-qabr, 
der die Strafen im Grab am besten beschreibt. […]. Und diese Dinge werden real sein. 
Und das wird vorbereitet sowohl für die Juden, die Christen, die Hindus und alle ande
ren Nicht-Muslime (Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.). 

Der Vortrag des Salafi, der durch den Verweis auf einen authentischen Hadith die Au
thentizität des Erzählten betont, ist gespickt mit explizit ausformulierten Grausamkei
ten. Er vermittelt die unzweifelhafte Gewissheit, dass allen Nicht-Muslim*innen dieses 
Schicksal garantiert ist, doch auch kein*e Muslim*in dürfe sich lediglich aufgrund der 
formellen Religionszugehörigkeit sicher wähnen, denn die Rettung finde man nur auf 
dem Wege der frommen Altvorderen: 

Und ich denke, wir, die wir hier sitzen, sind schon diejenigen, die sich dazu zählen kön
nen, dass sie viele Sachen begreifen. Das heißt, dass es eine āḫira gibt, dass wir dafür 
arbeiten. Aber trotzdem sehe ich bei uns und bei mir selber auch, dass wir doch es ir
gendwie nicht begriffen haben. Weil wir die Taten letztendlich nicht umsetzen, wie 
wir sie kennen von den Salaf. Hattet ihr denn nicht begriffen? Das ist die Hölle, die 
euch stets angedroht wurde. Ihr sollt ihr heute ausgesetzt sein dafür, dass ihr ungläubig 
wart. Und dann wird Allah Menschen voneinander trennen und sie klar in jene Gruppe 
unterscheiden (Transkript, 27.01.2012). 

Diese Passage zeigt ein gängiges Motiv des salafistischen Überlegenheitsanspruches: 
die Überzeugung, die »errettete Gruppe« (al-firqa an-nāğiya) zu sein. Sie geht auf einen 
Hadith zurück, der sich beispielsweise bei at-Tirmidhi (Nr. 2641) findet und nach dem 
der Prophet sagte, dass sich die Umma in 73 Gruppen spalten wird (vgl. Jaraba, 2020: 
46). Die Gefährten fragten daraufhin, welche Gruppe die errettete sein werde. Der Pro
phet wiederum antwortete, es sei jene, die ihm und den Sahaba folgen würden (ebd.). 
Während dieser Hadith durchaus unterschiedlich rezipiert wird, interpretieren die 
Salafis ihn überwiegend exklusivistisch und wenden ihn auch gegen andere salafistische 
Strömungen – bekannt ist er indes den meisten Muslim*innen.17 Im Vergleich zum Un

17 Ein Beleg hierfür findet sich im Vergleich zweier Fatwas deutschsprachiger islamistischer Web

sites. Auf der explizit salafistischen Website islamfatwa.de betont der saudische Großgelehrte 
Schaykh Sālih al-Fawzān (geb. 1935): »Salafiyyah ist die gerettete Gruppe, und sie ist ›Ahlus-Sun
nah wal-Jama´ah‹. Sie ist keine Gruppe wie die anderen ›Partei-Gruppen‹, die sich einer ›Partei‹ 
zuschreiben. Es ist die Jama´ah, die auf der Sunnah und der Diin [Religion] ist« (al-Fawzān, Salfi
yya – Eine Gruppe wie die anderen Gruppen? o.D.; Anm. d. Verf.). Wie in einer Fußnote erläutert 
wird, meint der Scheikh mit ›Partei-Gruppen‹ die klassischen theologischen Strömungen der »Mu

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terricht in der Al-Taqwa Moschee unterscheiden sich die Vorträge der Salafis zuvorderst 
durch den konsequenten Bezug auf Quellen, wie Koranverse oder Hadithe, jedoch kaum 
im Hinblick auf die explizite furchterregende Bildsprache, wie das folgende Beispiel 
zeigt. 

In der Al-Taqwa Moschee besuchte ich den Unterricht einer gemischtgeschlecht
lichen Gruppe Zehn- bis Vierzehnjähriger bei Raschid, einem jener jungen Akade
miker*innen, die zur Jahrtausendwende aus Marokko nach Deutschland gekommen 
waren. Raschid hatte in der Heimat die Koranschule besucht und war weder Theologe 
noch Lehrer. Er gestaltete seinen Unterricht, in dem auch seine 12-jährige Tochter 
und die Kinder zweier weiterer Hilfslehrer saßen, in der Regel wenig strukturiert und 
bediente sich nur selten medialer Hilfsmittel wie Arbeitsblättern, Büchern oder Präsen
tationen. Stattdessen trug er zumeist frei die von ihm memorierten Geschichten vor, 
wie etwa jene der Befreiung von Yadschusch und Madschusch, die zu den großen Zei
chen der Apokalypse gezählt wird, derart katastrophalen Ereignissen, die zu ignorieren 
unmöglich seien (Cook, 2013).18 Die mythischen Gestalten Yadschusch und Madschusch 
wurden laut Koran von einer königlichen Gestalt namens Dhu l-Qarnain (»der mit 
den zwei Hörnern«) hinter einer metallischen Mauer eingesperrt (Cook, 2013).19 Ein 

tazila, Asch´ari´s, Murjiah usw. als auch die der heutigen Zeit wie: Ikwan al-Muslimun, Jama´at 
ul-Tabligh, Hizbut-Tahrir, Jama´atul-Jihad, al-Qutubiyyah, al-Sururiyyah usw« (al-Fawzān, o.J.). Er 
schließt also nicht nur die Muslimbruderschaft, die Tablighi Jamaat oder die Hizb ut-Tahrir aus, 
sondern auch andere salafistische Gruppen wie die politisch-salafistischen Sururis oder die Dschi
hadisten, (vgl. Kapitel IV.2). Scheikh al-Fawzān vertritt folglich ein extrem exklusivistisches Ver
ständnis des Hadith. Als Vergleich kann eine ebenfalls islamistische Website der in Deutschland 
verbotenen islamistischen Partei Hizb ut-Tahrir herangezogen werden, auf welcher der oberste 
Führer der Bewegung, der palästinensische Islamgelehrte Ata bin Khalil Abu al-Raschtah (geb. 
1943) den Hadith auf eine andere Weise erläutert: »Die islamischen Gruppierungen und Bewe
gungen, die in unserer heutigen Zeit tätig sind, wie Hizb-ut-Tahrir, die Muslimbrüder, die ğamāʿat 
at-tablīġ, die dschihadistischen und salafistischen Gruppierungen und andere, sie alle gehören mit 
der Erlaubnis Allahs ebenso zur geretteten Gruppe, da sie zu den Anhängern des Propheten Mu

hammad(s) zählen, die sich zum islamischen Überzeugungsfundament sowie zu den definitiven 
Inhalten und Evidenzen des Islam bekennen… Die vorhandenen Meinungsunterschiede zwischen 
ihnen schließen sie ebenso wenig aus dem Islam aus. Daher ist es unzulässig, wenn irgendeine 
Gruppierung aus der islamischen Umma aufgrund dieses ehrwürdigen Hadithes behauptet, dass 
sie die gerettete Gruppe und Gemeinschaft sei« (Abu al-Raschtah, 29.01.2021). Der Führer der Be
wegung, welche die Errichtung eine weltweiten Kalifats anstrebt, richtet sich mit einem inklusi
vistischen Verständnis des Hadith also explizit gegen das salafistische Verständnis der erretteten 
Gruppe. 

18 Hinsichtlich der Chronologie des Untergangs (2) lassen die islamischen Quellen keinen verläss
lichen Schluss zu, verweisen aber auf große und kleine Zeichen der Apokalypse. Zu den kleinen 
Zeichen zählen moralische, soziale, politische oder die Umwelt betreffende Ereignisse ebenso wie 
kosmische Phänomene, die dramatisch und katastrophal genug sind, um irreversibel den Weg in 
den Weltuntergang zu bereiten (Cook 2007a: Abs. 2). Klassische Gelehrte sehen viele von ihnen 
bereits eingetreten und beanspruchen Glaubwürdigkeit durch ihre Beweisführung, der Prophet 
habe ex ante bereits von betreffenden Geschehnissen gewusst (ebd.). Die Anzahl der kleinen Zei
chen wird von manchen Autoritäten mit bis zu 150 angegeben, während andere deutlich kleinere 
Zahlen nennen (ebd.). 

19 Historisch wird jener Dhu l-Qarnain von manchen mit Alexander dem Großen (Cook 2012b) iden
tifiziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 209 

fremdes Volk hatte diesen um Hilfe gebeten: »Sie sagten: ›Oh Du’l-Qarnain, Ya’gug und 
Ma’gug stiften Unheil auf der Erde. Sollen wir dir eine Gebühr dafür aussetzen, dass 
du zwischen uns und ihnen eine Sperrmauer errichtest?‹« (18/94). Über die Natur von 
Yadschusch und Madschusch herrscht Uneinigkeit; sie werden mal als Menschen, mal 
als monströse Kreaturen beschrieben.20 Letztere Darstellung begegnete mir auch im 
Feldforschungsort: 

Raschid: »Allah s.w.t. sagt im Koran, bevor die Welt zu Ende geht, kommt ein Paar Krea
turen, die haben lange Schwänze, sind stark, die haben Zähne, sind hässlich. Und über
all, wenn die z.B. an einem Wald vorbeigehen, fressen sie alles, und wenn die an einem 
See vorbeigehen, trinken sie den aus. Der Mensch wird dagegen machtlos sein, ne!? Die 
werden Riesenchaos auf der Welt anrichten, bis die Menschen zur āḫira d.h. zu Allah 
gehen. Die Menschen werden Mangel an Essen, an Wasser haben, alle Infrastruktur 
wird kaputtgehen und so. Die bitten nur Allah, ›Oh Allah… rette uns vor diesen Kreatu
ren. Allah s.w.t. was wird der machen? Der wird die töten…« 
Schülerin: »Der schickt kleine Würmer so…« 
Raschid: »Genau! Das ist Allah s.w.t. der wird Würmer in ihre Ohren machen und die 
verursachen so Schmerzen, dass die durch diese Würmer…« 
Schülerin: »Platzen!« 
Raschid: »Platzen! Das heißt, wo die sterben. Jetzt haben die Menschen ein Problem. 
Verwesung überall. Wie wird das entsorgt? Was macht Allah s.w.t.? Der schickt so vie
le Vögel, die nehmen diese Kreaturen und schmeißen die weg. Die Kreaturen wurden 
entsorgt, aber deren Blut und diese Maden und die ganze Dings wird immer noch… d.h. 
die Welt wird stinken bis zum geht nicht mehr. Was schickt Allah s.w.t.? Starken Regen! 
Der wird die ganze Welt nochmal waschen, bis die Menschen wieder rein sind« (Prot. 
13.01.2019). 

Raschid erzählte Geschichten in der Regel aus dem Stegreif und überaus ausdrucks
stark. Er rahmte seine Darstellung des Erscheinens der beiden apokalyptischen Figuren 
zwar als Zeichen des Weltuntergangs, stellte diesen aber weder als kurz bevorstehend 
dar, noch zog er eine Verbindung zu zeitnahen Ereignissen, baute also den Kindern ge
genüber keine direkte Drohkulisse auf. Zwar lassen sich diese Geschehnisse nicht durch 
die eigenen Taten im Diesseits beeinflussen, doch müssen derartige Erzählungen im
mer auch als Demonstration der Größe Allahs verstanden werden, der gegenüber doch 
die guten Taten als zentraler Gradmesser in den Blick geraten. Raschid nimmt diesem 
Bedrohungsszenario jedoch die Unmittelbarkeit und mildert es insofern ab, als er eine 
chronologisch distanzierte bzw. unbestimmte Erzählerperspektive einnimmt, da er kei
ne Nahbezüge zu aktuellen apokalyptischen Zeichen herstellt. Raschid schien sich im 

20 Yadschusch und Madschusch gelten als islamische Entsprechungen der apokalyptischen Figuren 
Gog und Magog in der hebräischen Bibel und dem Neuen Testament, die am Jüngsten Tage ge
meinsam mit dem Satan in den Kampf ziehen werden (Of. 20, 8). Während sie in der Encyclopedia 
of Islam als »two subhuman peoples« (Cook, 2012) bezeichnet werden, verweist beispielsweise is
lamweb.net auf einen Hadith bei Buchārī und Muslim, demzufolge es sich um zwei »populated 
nations« handele, die von der Nachkommenschaft Adams, also Menschen seien (islamweb.net, 
Fatwa 81773, 2000). Auch ein anderer Blog betont, dass es sich nicht um Monster oder Dinosaurier 
handele (Quran Academy, 2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Glauben an die Zeichen des Jüngsten Tages und ihrer eines Science-Fiction Films würdi
gen Manifestationen selbst bestärken zu müssen, als er abschließend zögernd feststellte: 
»Aber jeder Muslim glaubt an sowas. Ende der Welt… wie das wird… wie das wird. Auf je
den Fall« (Prot. 13.01.2019). 

Am Ende einer Reihe weiterer apokalyptischer Geschehnisse erscheint schließlich 
die monströse Kreatur des Daddschal, der gewissermaßen den Antichristen des Islam 
darstellt und das Schicksal der Welt besiegelt.21 Eine begrenzte Anzahl von Muslim*in
nen tritt dem Daddschal in einer letzten Schlacht entgegen. Auf der Schwelle zur tota
len Vernichtung, wird ihnen himmlische Hilfe herabgesandt;ʿĪsā ibn Maryam (Jesus) er
scheint und besiegt den Dämon (Cook, 2012). Isrāfīl, der Engel des Todes, stößt in sein 
Horn und leitet so (3) den Tag des Gerichts (yaum al-qiyāma) ein. 

2.2 Eine Tür zum Paradies 

Der US-amerikanische Religionswissenschaftler David B. Cook betont, dass die Funk
tion aller apokalyptischen Motive sei, »…to influence a mass audience, driven by terror, 
to move towards significant spiritual change, lest the events described come to pass« 
(2007a: Abs.1). Insofern kann die Vermittlung der beobachteten und dokumentierten 
mythischen Erzählungen, soweit sie mit einem Appell nach gutem islamischen Verhal
ten einhergeht, auch mit dem Stichwort der Angstpädagogik verstanden werden. Diese 
ist ebenso wenig exklusives Merkmal der Erziehungsmethodik eines spezifischen isla
mistischen Spektrums wie des Islam an sich, sondern findet sich in allen religiösen wie 
auch in nicht religiösen Erziehungszusammenhängen (Nordbruch, 2020). Der Islam
wissenschaftler und pädagogische Praktiker Götz Nordbruch verweist beispielsweise 

21 Der Daddschal (Betrüger) ist nicht koranischen Ursprungs, wird aber in apokalyptischen Abhand
lungen und verschiedenen Hadithen erwähnt und ist eines der großen Zeichen der Apokalypse. 
Der Daddschal wird oft als jüdisch dargestellt und zwischen monströs und lächerlich changierend 
beschrieben, weiter sei er von übermenschlicher Statur und reite auf einem Esel von proportiona
ler Größe (Cook, 2012). Er wird als auf einem Auge blind oder einäugig porträtiert und auf seiner 
Stirn steht das Wort kāfir (Ungläubiger) geschrieben. Hinsichtlich seiner Menschlichkeit herrscht 
unter den Gelehrten Uneinigkeit. Es heißt er verführe seine Gefolgschaft durch Wundertaten ana
log zu denen Jesu (ʿIsa ibn Maryam) wie der Heilung Kranker, der Auferweckung der Toten, der Er
schaffung von Nahrung oder dem Anhalten der Sonne (ebd.). Heutzutage werden ihm bisweilen 
in verschwörungstheoretischer Manier technische und medizinische Fortschritte oder auch Maß

nahmen zur Eindämmung der Corona-Pandemie zugeschrieben, durch die er die Menschheit zu 
kontrollieren versuche. Ein Beispiel findet sich auf der Website tauhid.net: »Vor Jahren konnte man 
also bereits den Menschen mit Hilfe von Nanotechnologie beeinflussen. Und nun werden Impfun

gen verpflichtend während gleichzeitig weltweit der 5G-Ausbau vorangetrieben wird. Man sollte 
eins und eins zusammenzählen! Dajjal will uns in sein Internet of Things integrieren, um damit 
absolute Macht zu gewinnen. Wie genau er das technisch anstellt, wissen wir nicht, aber wir dür
fen annehmen, dass Impfungen, und wahrscheinlich auch Swab-Tests ein Mittel dazu sind. Auch 
wissen wir nicht, wie weit er uns dann an der Angel hat und beeinflussen kann, ob wir völlig wil
lenlose Cyborgs werden oder doch noch freien Willen ausüben können und vielleicht nur einen 
ID-Tag zur Ortung verpasst bekommen. Aber die Prophezeiungen lassen Schlimmes ahnen!« (Tau
hid.net, o.D.: Abs. 4). Die Website lässt sich nicht leicht verorten, doch scheint der deutsche und in 
Jordanien lebende Konvertit Abdullah Bubenheim maßgeblich für die inhaltliche Ausgestaltung 
verantwortlich zu sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 211 

auf die Rolle von Kindermärchen wie dem Struwwelpeter (Hoffmann, 1845) (ebd.). Die 
Angstpädagogik oder populärwissenschaftlich auch »Schwarze Pädagogik« (Ruthscky, 
1977) ist ein repressiver Erziehungsansatz, welcher dem »…modernen Erziehungsideal 
einer Erziehung zu Selbstständigkeit und Freiheit«, und insofern den Prinzipien staats
bürgerlicher Bildung (ebd.) diametral entgegensteht.22 Sie ist »darauf ausgerichtet […], 
den Willen eines Kindes zu brechen und es mit Hilfe offener oder verborgener Macht
ausübung, Manipulation und Erpressung zum gehorsamen Menschen zu machen« 
(Stangl, 2021: Abs. 2). Oder wie der evangelische Theologe Werner H. Ritter pointiert: 
»Drohbotschaft statt Frohbotschaft.« (Ritter, 2010: 315). Im islamischen Kontext steht 
häufig die Mahnung zur Einhaltung religiöser Praxis d.h. von Geboten wie dem Gebet, 
den Speisevorschriften oder der vorehelichen sexuellen Enthaltsamkeit im Zentrum. 

Zahlreiche Gesprächspartner*innen bestätigten mir, dass religiöse Erziehung sich 
nach wie vor der Angstpädagogik bediene. Bisweilen wird diese aber weniger durch die 
Eltern oder Imame, als vielmehr durch die Peer Group praktiziert, wie mir die fünfzehn
jährige Meryem aus dem Milli Görüş-Umfeld erzählte. Sie berichtete mir am Goethe- 
Gymnasium von dem Stress, den der Fokus auf das Jenseits verursachen könne. Mery
em hatte sich in der zehnten Klasse auf ihr hafızlık, das Auswendiglernen des Korans 
konzentriert und ihre schulischen Leistungen derart vernachlässigt, dass der Weg zum 
Abitur in Frage stand. Nach dem Grund für ihren zunehmend stärkeren Fokus auf die re
ligiöse Praxis gefragt antwortete Meryem: »Also durch mein Umfeld… ja und halt in der 
Moschee haben die so immer so Sachen geredet. Danach dachte ich mir so, ja ich muss 
auch so werden. Habe ich mich so selbst motiviert« (Meryem 19.03.2019). Das Umfeld war 
die Jugendgruppe einer Milli Görüş-Moschee, wie sie in Kapitel II.3 beschrieben wurde. 
Als die Mutter schließlich damit drohte, sie aus dem Koran-Kurs zu nehmen, bemühte 
Meryem sich auch um ihre schulischen Leistungen, was jedoch derartigen Stress verur
sacht habe, dass sie eine Gastritis entwickelte und ihr hafızlık beendete. Die Bemühungen 
für eine gute Existenz im Jenseits führten also zur Vernachlässigung der Schüler*innen
pflichten im Diesseits, und der Versuch, beiden Anforderungen gleichermaßen gerecht 
zu werden, letztlich zur stressbedingten Erkrankung. 

Während Zeynep in der Einleitung des Fallbeispiels sich in der Überzeugung, Gott 
vergebe ihr die kleinen Sünden und große vermeide sie, gelassen zeigte, illustriert das 
Beispiel Meryems das destruktive Potenzial, das aus der Besorgnis um das eigene jen
seitige Schicksal resultieren kann. Die Schüler*innen des oben zitierten IRU-Kurses am 
Goethe-Gymnasium sahen sich indessen erstmals mit dem Tod eines bekannten nicht- 
muslimischen Mitschülers konfrontiert und standen nun vor einem Dilemma, denn ob
gleich der Verstorbene als netter und guter Mensch erinnert wurde, sah die Glaubensleh
re für ihn, wie für alle Ungläubigen, d.h. nicht Muslim*innen das Höllenfeuer vor. Diese 

22 Der Begriff der ›Schwarzen Pädagogik‹ geht auf die Essayistin Katarina Rutschky zurück, die ihn 
mit ihrem 1977 veröffentlichten Buch Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerli
chen Erziehung prägte. Er wurde sukzessive im pädagogischen Diskurs des deutschen Sprachraums 
rezipiert. Indes wird zunehmend erkannt und kritisiert (vgl. Schwarze Schafe e.V., 2024), dass in 
der deutschen Alltagssprache die Farbe Schwarz mit vielfachen negativen Eigenschaften konno
tiert ist (z.B. ›Schwarzfahren‹, ›Schwarzes Schaf‹), was Rassismen produziert bzw. reproduziert. Ich 
verwende daher den Begriff der Angstpädagogik. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Überzeugung wurde in allen von mir beobachteten islamischen Bildungskontexten mehr 
oder weniger explizit vermittelt. Die gängige Meinung ist hernach, dass jedes moralische 
Verhalten, jede gute Tat nichtig sei, wenn das betreffende Individuum sich nicht Allah 
verschrieben, also den Islam angenommen habe. Der Islamlehrer Mohammed Mutlu, 
der sich als Vertreter eines zivilen Islam versteht und Verfechter des maqāṣid aš-šarīʿa- 
Ansatzes (Zwecke der Scharia) ist, versuchte den Schüler*innen eine islamisch fundier
te Argumentation aufzuzeigen, die dem verstorbenen nicht-muslimischen Schüler eine 
rettende Möglichkeit eröffnen sollte. Er stützte sich dazu auf einen der wohl größten Ge
lehrten der islamischen Geschichte: 

Manche Gelehrte, wie zum Beispiel Imam Ghazali, schon mal gehört? Imam Ghazali? 
(Gerede im Hintergrund) Nicht? Das ist ein ganz großer Gelehrter. Der ist um 1111 gestor
ben. […] also der hat vor knapp tausend Jahren gelebt. Er hat sich mit diesem Thema 
sehr intensiv beschäftigt. […] Was passiert mit den Menschen, zu denen nicht die Wahr

heit kommt? Und er hat gesagt, dass eben Menschen, zu denen nicht die Wahrheit ge
kommen ist, kein Prophet gekommen ist, dass die nicht diese Verantwortung haben. 
Und er hat auch gesagt, dass Christen und Juden, letztendlich ja an einen Gott glauben, 
auch wenn es vielleicht islamisch betrachtet die falsche Art ist zu glauben. Sie glauben 
vielleicht nicht auf die islamische Art an diesen einen Gott, dass man sagt, es gibt nur 
einen Gott, sondern im Christentum gibt’s ja die Trinität. Im Islam heißt es ja, dass die 
Trinität die falsche Art ist, an Gott zu glauben. Aber da ist ein Glaube vorhanden. Und 
dass es deswegen sein kann – nicht sein muss – dass Allah diesen Glauben auch ak
zeptiert. […] Man glaubt an einen Gott oder an die Trinität. Das ist ja auch verbunden 
mit einem Gott. Man sagt ja…man spricht ja von Monotheismus, Ein-Gott-Glauben. Der 
Glaube an das Jenseits ist da, Glaube an Propheten ist da, Glaube an die Engel ist da, 
Glaube an das Schicksal ist da und Glaube an die Bücher ist ja auch da. Also all das, wor
an die Muslime glauben bei diesen sechs Glaubensgrundlagen, daran glaubt eigent
lich auch ein Christ und auch ein Jude, nur auf eine etwas andere Art und Weise. Und 
deswegen sagen manche Gelehrte, dass eben auch dieser Glaube einen retten kann 
und dass man deswegen niemals sagen sollte: Ja, der ist in die Hölle gekommen, der 
ist ein Ungläubiger. Wir wissen jetzt zum Beispiel bei […, dem verstorbenen Schüler] 
nicht, woran er geglaubt hat und woran nicht. Und deswegen sollte man immer zumin

dest gedanklich die Möglichkeit offenhalten, dass letztendlich Allah über die Rettung 
bestimmen wird und eben die Herzen der Menschen kennt. Und ja, ist eine schwieri
ge Thematik. Wie gesagt, das ist die klassische Meinung, die werdet ihr zu 90 Prozent 
überall hören: Wer kein Muslim ist, der hat auch keine Chance zur Rettung. Aber das 
ist keine einfache Sache« (Protokoll, 04.12.2018, Anm. d. Verf.). 

Mit dem Verweis auf die theologische Auseinandersetzung des klassischen Großgelehr
ten Al-Ghazali mit dem Thema stellte sich der Religionslehrer wiederum auf die ›Schul
tern eines Riesen‹, wodurch seine Argumentation größtmögliches Gewicht beanspruch
te. Al-Ghazali hatte ausgehend von Sure 17/15, in der es heißt »Wir strafen nicht eher, 
bis Wir einen Gesandten geschickt haben«, die Position entwickelt, dass dieser Vers ers
tens Juden und Christen betreffe und zweitens, diese gerettet werden können, sofern sie 
nicht umfassend und authentisch über die Offenbarung des Propheten informiert wor
den seien. Der Religionshistoriker und Theologe Gabriel Said Reynolds sieht das Problem 
der hegemonialen Perspektive in ihrem eingeschränkten Blick auf die göttliche Souve

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 213 

ränität (Reynolds, 19.03.2020: Abs. 4). »It denies God’s ability to find goodness, even ho
liness, in those who do not practice Islam. The Qur’an, by contrast, gives God consider
able freedom to judge as He pleases. The Qur’an repeatedly insists that God has the right 
to punish, or forgive, whomever He wills« (ebd.). Hernach könne niemand für das, was 
Reynolds mit einem Begriff der katholischen Theologie als »invincible ignorance« (ebd.: 
Abs. 7) bezeichnet, bestraft werden. Im Fortgang seiner Argumentation formulierte der 
Religionslehrer Mohammed Mutlu vorsichtig genau diese Position: 

Das ist ja auch eine Aussage, Allah vorzusagen, was er zu tun hat. Wenn man sagt: ›Ja, 
jeder der als nicht-Muslim stirbt, kommt in die Hölle‹. Dann bestimmt man über Allah, 
was er machen soll. Aber das darf ein Muslim auch nicht machen. Deswegen lieber vor
sichtig sein und sagen: ›Allāhu ʾaʿlam‹. Also Allah weiß es am besten, und versuchen für 
sich selbst, seinen eigenen Glauben aufrecht zu erhalten, zu stärken. Wenn wir daran 
glauben, dass der Islam eine gute Religion, eine barmherzige Religion ist, dann muss 
ja auch Gott ein barmherziger sein. Und dazu müssen Optionen und Möglichkeiten 
offengehalten werden. Diese Optionen werden ja durch dieses klassische Verständnis 
geschlossen. Die einzige Option ist der Glaube, wie es der Islam vorschreibt. Aber wenn 
man sich die Meinungen mancher Gelehrter anschaut, dann sind mehrere Optionen 
da… ʾAllāhu ʾ aʿlam (ebd.). 

›Gott weiß es am besten!‹ Mit dieser Antwort des Islamlehrers auf die Frage der Schü
ler*innen, ob ihr verstorbener nicht-muslimischer Mitschüler in die Hölle komme, erhob 
er die göttliche Souveränität über die Mehrheitsmeinung der traditionellen Gelehrten
schaft und stützte sich dazu auf Al-Ghazali, eine der größten Autoritäten des sunniti
schen Islam. Diese Position steht laut Mutlu auf ebenso stabilem islamischem Funda
ment wie die Darstellungen der Hölle, gibt Gott sich doch selbst im Koran die Freiheit zu 
richten, zu strafen und zu vergeben, wie immer er es für richtig hält. So bezog sich der 
Lehrer etwa auf Sure 2/105: »Aber Allah zeichnet mit Seinem Erbarmen aus, wen er will, 
denn Allah besitzt große Huld«. Die Autorität Al-Ghazalis wird allerdings, wie wir oben 
gesehen haben (Kap. III.4), beispielsweise von vielen Salafis in Frage gestellt und entspre
chend weist Reynolds darauf hin, dass auch die von diesen breit rezipierten mittelalter
lichen Gelehrten Ibn Taimiyya und dessen Schüler Ibn Qayyim al-Dschauziyya nicht von 
einer ewigen Höllenstrafe ausgingen (19.03.2020: Abs. 8). Stattdessen war Ibn Taimiy
ya der Meinung, die Essenz der Hölle sei eine therapeutische Strafe, da die gnadenvolle 
Natur Gottes nicht mit ewiger Peinigung vereinbar sei (ebd.). Jeder – sowohl sündige 
Muslim*innen als auch ›Ungläubige‹ – würden demzufolge aus der Hölle entlassen wer
den, sobald sie die angemessene Strafe für ihre Sünden erhalten hätten. Dieser Punkt 
bleibt unter Salafis umstritten, insbesondere, da sich hierfür kein klarer Beleg im Ko
ran findet (ebd.). Das Fazit ʾAllāhu ʾaʿlam – ›Gott weiß es am besten‹ erhebt die göttliche 
Souveränität auch über koranische Darstellungen der Hölle und ihre von Menschen ver
antworteten Ausgestaltungen und Abhandlungen. Im Angesicht des Unbehagens über 
das drohende jenseitige Schicksal des verstorbenen nicht-muslimischen Mitschülers er
öffnet der Religionslehrer den Jugendlichen eine gewissermaßen unantastbare Option 
– welcher Gläubige würde schon die Größe Allahs in Frage stellen – und dem Verstor
benen somit gedanklich die Möglichkeit doch noch errettet zu werden. Die Situation 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der dargestellten Unterrichtsstunde am Gymnasium stellte eine essenzielle Konfronta
tion der religiösen und der staatsbürgerlichen Ordnungen dar, in welcher die muslimi
schen Schüler*innen aus der egalitären Logik letzterer Kritik an der exklusivistischen 
eschatologischen Tradition der im Islam hegemonialen Jenseitsvorstellungen formulier
ten. In dem von den Schüler*innen ausgedrückten Unbehagen und in der Hoffnung auf 
Rettung des Mitschülers manifestierte sich ein moralisches Unrechtsempfinden, dass 
sich, ausgehend vom Ideal der Gleichheit, gegen den Überlegenheitsanspruch des Islam 
als einzig errettete Gruppe auflehnte. Wenngleich viele der Schüler*innen der Überzeu
gung waren, dass der Zugang zum Paradies Muslim*innen vorbehalten ist, provozierte 
die spezifische Situation, in welcher viele von ihnen erstmals mit dem Tod eines nicht- 
muslimischen (entfernten) Bekannten konfrontiert waren, ein Unrechtsempfinden und 
ein Dilemma, aus welchem der Islamlehrer einen pragmatischen, doch islamisch legiti
mierten Ausweg aufzuzeigen wusste. 

3. Gewalt im Islam 

Während in den vorausgehenden Paragraphen ein komparativer Blick auf die Lehrin
halte, Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse und die Schaffung von Kompromissen 
in verschiedenen islamischen Bildungsräumen in der Stadt geworfen wurde, schließe 
ich dieses Kapitel mit einer Fallstudie, die explizit den Islamischen Religionsunterricht 
(IRU) am Goethe-Gymnasium fokussiert.23 Islamische Bildung an der öffentlichen 
Schule findet maßgeblich in Auseinandersetzung mit Paradigmen und Erwartungen 
der Mehrheitsgesellschaft statt, die durch ihre Präsenz in der Welt der öffentlichen Mei
nung alle gesellschaftlichen Bereiche und Institutionen hegemonial durchdringen. Dem 
Islambild in den Ländern Nordwesteuropas liegt, wie Kapitel I.1 beschrieben wurde, 
eine lange Tradition der diskursiven Veranderung (othering) von Muslim*innen, d.h. ihre 
Wahrnehmung, Darstellung und Markierung als ›die Anderen‹, und somit als nicht zu
gehörig zugrunde. Ein zentraler Topos, in dem diese Mechanismen kumulieren, ist der 
pauschale und medial reproduzierte Vorwurf, dem Islam sei per se ein Gewaltpotenzial 
inhärent. Zwar sind Verbrechen des sog. Islamischen Staates und der internationale 
dschihadistische Terrorismus schrecklich und nicht zu leugnen, gleichsam liegt es 
auf der Hand, dass die etwa fünf Millionen in Deutschland lebenden Muslim*innen 
Gewalt kaum als obligatorische und universale Handlungsanleitung der koranischen 
Botschaft auffassen. Entsprechend sieht sich auch Mohammed Mutlu, der Islamlehrer 
des Goethe-Gymnasiums angehalten, den Gewaltvorwurf als einen zentralen Topos 
der öffentlich-medialen Islamkritik im Unterricht zu behandeln. Ich untersuche im 
Folgenden die Auseinandersetzung mit dem pauschalen Gewaltvorwurf im Islamischen 
Religionsunterricht und fokussiere dazu auf Schüler*innen als Zielgruppe pädago
gischen Handelns. Auf Grundlage eines mehrstündigen Unterrichtsmoduls, dessen 

23 Dieser Paragraph ist die Ausarbeitung des kurzen Artikels Klapp, Marcel. 2023. »Handlungsord
nungen im Islamischen Religionsunterricht. Eine pragmatische Perspektive auf kritische Kompe

tenzen muslimischer Schüler*innen im Angesicht von Islamkritik.« In: Tarek Badawia & Said Topa
lovic (Hg.): Islamunterricht im Diskurs. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht. 303–318. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 215 

Durchführung ich von November 2018 bis Januar 2019 imIslamunterricht des zehnten 
Jahrgangs am Goethe-Gymnasium beobachten konnte, demonstriere ich die kritischen 
Handlungskompetenzen, die seitens der Schüler*innen eingebracht und pragmatisch 
geltend gemacht werden, um sich gegenüber dem islamkritischen Gewaltvorwurf und 
der Gewaltdarstellungen der islamischen Frühgeschichte sinnhaft zu positionieren. 

3.1 Die Praxisgemeinschaft des Religionsunterrichts 

Die Schüler*innen des von mir begleiteten IRU in der 10. Jahrgangsstufe des Goethe- 
Gymnasiums setzen sich fast ausschließlich aus Kindern türkeistämmiger Eltern zu
sammen, von denen der überwiegende Teil seit der Kindheit regelmäßig eine DİTİB oder 
Milli Görüş-Moschee besucht. Im Vergleich zu den Islamschüler*innen desselben Jahr
gangs an der Hauptschule-Nord fällt bei den Gymnasialschüler*innen auf, dass der reli
giösen Praxis im Alltag ein hoher Stellenwert zukommt und dass solide religiöse Grund
kenntnisse bestehen. Diese manifestieren sich gelegentlich in kontroversen theologi
schen Argumentationen und Abwägungen im Unterricht. Hinsichtlich frommer Körper
praktiken lässt sich ein hoher Anteil ›bedeckter‹, also kopftuchtragender junger Frauen 
ausmachen, während im Kurs an der Hauptschule-Nord niemand Hidschab trägt. Dem
gegenüber sitzen im begleiteten Kurs am Gymnasium die Hidschabis geschlossen an ei
ner Seite des Raumes.24 Einige von ihnen sind in ihrer Freizeit in der Jugendgruppe einer 
Milli Görüş-Moschee aktiv und zeigen sich sowohl im Unterricht als auch im Pausenge
spräch dem Ethnographen gegenüber besonders engagiert und diskussionsfreudig. Al
le Schüler*innen nehmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU in der Schule teil. Das 
Sprechen, Nachdenken und Verhandeln über ihre Religion in einer muslimischen Praxis
gemeinschaft im Kontext Schule stellt somit für alle Teilnehmenden ein Novum dar und 
folglich eignet sich der Kurs ideal, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee 
vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft 
übersetzt wird. Der Religionslehrer Herr Mutlu wurde oben bereits vorgestellt. An dieser 
Stelle sei lediglich noch einmal an die zentralen Aspekte seines Islamverständnisses er
innert, das seinen Unterricht motiviert. Nach einer Sozialisation im Milli Görüş-Milieu, 
das er als konservativ und politisiert beschrieb, hatte er bei der Hizmet-Bewegung Fe
thullah Gülens ein offenes und inklusives Verständnis kennengelernt und im Anschluss 
Islamische Theologie studiert. Er sah sich als Vertreter eines ›zivilen Islam‹, sprach sich 
für ein islamisch motiviertes gesellschaftliches Engagement aus und argumentierte ge
gen die vermeintliche Unvereinbarkeit von Islam und demokratischen, westlichen Sys
temen. 

3.2 Das Unterrichtsmodul Gewalt im Islam 

Das Unterrichtsmodul zum Thema Gewalt im Islam erstreckte sich über insgesamt sieben 
Sitzungen von November 2018 bis Januar 2019. Herr Mutlu eröffnete die Unterrichtsrei
he mit einem Arbeitsblatt zum Boykott der jungen muslimischen Gemeinde durch die 

24 Gelegentlich verwendete Selbstbezeichnung der kopftuchtragenden Schülerinnen, abgeleitet 
vom arabischen Begriff für das Kopftuch (ḥiǧāb). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Quraisch in Mekka (616–619), in dessen Zuge das muslimische Viertel abgeriegelt wurde. 
Es wird beschrieben, wie die Anhänger*innen des Propheten diesen Boykott drei Jah
re lang friedfertig und geduldig über sich ergehen ließen (Protokoll, 16.11.2018). Nach 
diesem Einstieg in das Thema zeige der Lehrer den Film Mohammed – Der Gesandte 
Gottes (Akkad, 1976), einen amerikanischen Monumentalfilm, in welchem die kriegeri
schen Auseinandersetzungen der frühen muslimischen Gemeinde im Fokus stehen.25 
Der Film vermittelt eine grobe Chronologie der epischen Schlachten in der frühen isla
mischen Historiographie und entsprechend schuf Herr Mutlu mit der Vorführung für 
alle Schüler*innen die gleiche Diskussionsgrundlage.f 

Unter dem Eindruck des Films projizierte der Lehrer nebenstehende Folie an die 
Wand (Abb. 12), auf welcher verschiedene Zitate abgebildet waren, die sich unter den 
Slogans Islam ist Frieden und Islam ist gewalttätig subsumieren lassen und die der Lehrer 
als Positionen einer im öffentlichen Diskurs ausgetragenen »Meinungsverschiedenheit« 
präsentierte (Protokoll, 30.11.2018). Die Schüler*innen wurden nun gebeten, zu beiden 
Positionen Belege aus dem Film zu sammeln, die anschließend im Unterrichtsgespräch 
zusammengetragen und durch den Lehrer an der Tafel festgehalten wurden: Das Tafel
bild zeigte ein Ergebnis von 11 zu 3 für die Friedfertigkeit des Islam. 

25 Akkad (1930–2005) war ein syrischer Filmproduzent sunnitisch-islamischen Glaubens, der seit sei
nem 19. Lebensjahr in den USA lebte. Akkad unternahm große Anstrengungen, einen islamisch 
legitimierten Spielfilm über das Leben des Propheten zu drehen, stieß aber auf erbitterten Wi

derstand der Konstituierenden Versammlung der Islamischen Weltliga (Rābiṭat al- ʿĀlam al-Islāmī), 
einer 1962 in Mekka gegründeten panislamischen Organisation, die stark unter saudi-arabischem 
Einfluss steht (Ende, 1981: 37). Gleichwohl konnte er durch die Unterstützung der Gesellschaft 
aš-Širka al-ʿArabiyya li-l-Intāğ die von den Regierungen Libyens, Kuwaits, Marokkos und Bahrains 
finanziert wurde, die Produktion eines Films mit dem Titel Muhammad, rasul Allah umsetzen (ebd.: 
39). Zwar erlangte Akkad auch die Unterstützung einiger großer Schriftsteller und Gelehrter, doch 
blieb auch die einflussreiche al-Azhar Universität in Kairo seinem Vorhaben gegenüber kritisch. 
Die Vorführungen in der islamischen Welt wurden von teils erheblichen Kontroversen begleitet 
(ebd.). Akkad starb 2005 bei einem Bombenanschlag in der jordanischen Hauptstadt Amman (The 
Associated Press, 2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 217 

Abbildung 12: Vom Lehrer projizierte Folie zu Positionen einer Mei
nungsverschiedenheit (Quelle: Islamlehrer des Gymnasiums). 

In einem Unterrichtsgespräch wurde nun gemeinsam die Leitfrage für das gesamte 
Modul entwickelt und von Herrn Mutlu an der Tafel festgehalten: ›Inwiefern ist der Islam 
gewalttätig?‹ Die Antwort sollte in den folgenden Stunden anhand konkreter Aspekte in 
Gruppen erarbeitet werden. Vier Gruppen erhielten jeweils den Auftrag, für die im Film 
dargestellten kriegerischen Ereignisse (1) die Schlacht von Badr (624 n.Chr), (2) die Gra
benschlacht und die ihr folgende Vernichtung der jüdischen Banu Quraiza (627 n.Chr), 
(3) den Friedensvertrag von Hudaybiya (628 n. Chr.) und (4) den Einzug in Mekka (630 
n. Chr.), die historische Situation zu rekonstruieren und in einer Präsentation die Be
weggründe des Handelns der Muslim*innen zu erörtern. Eine weitere Gruppe widme
te sich der Recherche sog. (5) ›Gewaltverse‹ im Koran und versuchte eine kontextuelle 
Einordnung. Zur Unterstützung erhielten die Gruppen Arbeitsblätter mit Texten zu den 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

jeweiligen Ereignissen.26 Nach der Aufgabenverteilung fragte Herr Mutlu den Kurs, war
um er die verschiedenen, an die Wand projizierten Positionen überhaupt gezeigt habe. 

Schüler A: »Vielleicht sollen wir lernen dagegen zu argumentieren?« 
Herr Mutlu: »OK, ja. Das ist immer so eine Sache. Inwieweit ist es richtig, dagegen zu 
argumentieren? Hat man es nötig, dagegen zu argumentieren oder nicht? Aber damit 
müssten wir uns auf jeden Fall beschäftigen. Genau. Danke.« 
Schülerin B: »Also ich wollt’ dazu was sagen. Weil wenn man z.B. ne Frage oder so was 
gestellt bekommt und da kann man ja meistens nicht drauf antworten, also ist ja im

mer unterschiedlich und damit wir halt auch ne Antwort haben« (Protokoll, 27.11.2018). 

Sprachlosigkeit manifestierte sich im Unterricht beispielsweise durch die Verwendung 
türkischer religiöser Termini, für die den Schüler*innen ein entsprechendes deutsches 
Vokabular fehlte. Aber auch die Erfahrung der Sprachlosigkeit angesichts pauschalisie
render Infragestellungen war der Schülerin offensichtlich vertraut und ebenso die Un
beholfenheit darin, eine Erklärung oder Gegenkritik zu formulieren. Wie Herr Mutlu 
den Schüler*innen gegenüber explizierte, ging er davon aus, dass jede und jeder seiner 
Kursteilnehmer*innen im Leben mit derartiger Kritik konfrontiert werden würde und 
es entsprechend für alle wichtig sei, sich mit der islamischen Frühgeschichte auseinan
derzusetzen, da diese den Kritiker*innen ihre Motive liefere. In diesem Zusammenhang 
sah sich Mohammed Mutlu dazu veranlasst, auf den Fokus des Films zu verweisen, der 
die Schlachten in den Mittelpunkt stelle. Demgegenüber habe das kriegerische Handeln 
Muhammads in Relation zu seinem 23-jährigen prophetischen Wirken nur etwa drei Mo
nate gedauert.27 Trotz dieser Einordnungshilfe durch den Lehrer ergab sich – um mit 
dem Vokabular der Rechtfertigungsordnungen zu sprechen – nun für die Schüler*innen 
eine Situation der Prüfung, ein Störfall, welcher durch die Inkongruenz zwischen dem 
Gewaltvorwurf in der Welt der öffentlichen Meinung, den Gewaltdarstellungen in den 
Quellen der islamischen Ordnung und dem eigenen Alltagserleben in der staatsbürger
lichen Welt entstanden war. Um diese Situation zu bewältigen, griffen die Jugendlichen, 
wie ich im Folgenden zeige, wiederum auf verschiedene Rechtfertigungsordnungen zu
rück, um Sinn herzustellen, Kritik zu üben oder Kompromisse zu erzielen. Die Auszüge 
stammen vorwiegend aus den beobachteten Unterrichtsgesprächen, in denen angeregt 

26 Die Texte stammen von Casım Avcı (2010), Prof. für Islamische Geschichte an der Marmara Univer
sität Istanbul, und wurden auf der Website derletzteprophet.info publiziert. 

27 Diese Überbetonung findet sich jedoch nicht nur in Akkads Film wieder, sondern auch in den frü
hen Quellen, wie der türkische Historiker Resit Hayalmaz betont: »95 Prozent der ersten Bücher 
über die Historie und Chronologie des Islam behandeln den Krieg. Die Kriege waren leider für die 
damalige Zeit die Meilensteine. Das gehört zur Erfolgsgeschichte in der Anfangszeit des Islam« 
(Hayalmaz zit. in Topel, 2015). Hayalmaz hatte über Jahre hinweg mit seinem Team das Leben des 
Propheten tageweise analysiert und kam zu dem Ergebnis, dass die aktiven Kampfhandlungen des 
Propheten nur etwa 13 Stunden andauerten. Die Schlacht von Badr habe beispielsweise nur etwa 
drei Stunden gedauert (ebd.). Halverson, Goodall & Corman (2011) betonen ferner den universel
len Charakter, welcher der Darstellung epischer Schlachten in der Mythologie antiker Zivilisatio
nen zukommt: »The stories and myths of ancient civilizations are rife with tales of great and epic 
battles […]. Islamic history also has its great battle stories and archetypical champions« (2011: 48). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 219 

und kontrovers diskutiert wurde. Der Lehrer fungierte als lenkende Instanz und mode
rierte die Unterrichtsgespräche, in welchen er den Schüler*innen viel Raum für Nach
fragen, Einschätzungen und Stellungnahmen gab. Die Diskussionen liefen grundsätz
lich auf die Ergebnissicherung an der Tafel hinaus und wurden vom Lehrer als Regisseur 
und Experte abschließend bilanziert. 

3.3 Kritik und Kompromiss 

Wer darf Kritik üben? 
In Anbetracht der oben genannten islamkritischen Zitate interessierte sich ein Schüler 
eingangs für die Namen der Sprecher*innen, die als nicht Deutsch identifiziert wurden. 
Der Kurs spekulierte über deren mögliche Zugehörigkeit zum Islam und eine entspre
chend vermutete Kenntnis der Religion. Daraus ergab sich für viele Schüler*innen die 
Legitimität der Kritik. Einige der Kursteilnehmer*innen kannten den Ägypten-stämmi
gen Publizisten Hamed Abdel-Samad bereits aus YouTube-Videos. Der Lehrer beschrieb 
diesen als ›Wissenden‹, der in der Organisation der Muslimbruderschaft in Ägypten auf
gewachsen sei und sich entsprechend mit Koran und Sīra (Prophetenbiographie) aus
kenne. Er verwies weiter auf die gemeinsamen Publikationen und die zahlreichen öf
fentlichen, als Streitgespräche inszenierten Diskussionen mit dem Münsteraner Profes
sor für Religionspädagogik Mouhanad Khorchide und sprach der Islamkritik Abdel-Sa
mads somit ein solides Fundament auf intellektuellem Niveau zu.28 Die Schüler*innen 
zeigten wenig Verständnis dafür, wie man in Anbetracht der islamischen Erziehung in 
einer muslimischen Organisation in einem mehrheitlich muslimischen Land eine solch 
kritische Position wie die Abdel-Samads vertreten könne. Die persönlichen Gewalterfah
rungen in diesen spezifischen Sozialisationskontexten, welche die Positionen James, Alis 
oder Abdel-Samads unter Umständen motivieren, blieben seitens des Lehrers allerdings 
unerwähnt.29 Ich gehe mithin davon aus, dass der Erfahrungshorizont der Jugendlichen 

28 Abdel-Samad & Khorchide, 2016, Zur Freiheit gehört, den Koran zu kritisieren; Dies. 2017, Ist der Is
lam noch zu retten? Ufuk Özbe sieht in dem Schulterschluss der beiden Akteure eine Strategie, die 
insbesondere dem Reformer in die Hände spiele (Özbe 2017, 142f.). 

29 Alle der drei Kritiker*innen haben in ihren Herkunftsländern oder den migrantischen Milieus in 
den Einwanderungsländern spezifische Gewalterfahrungen gemacht, die sie in Verbindung mit 
dem ›Islamischen‹ in ihrer Herkunftskultur erklären. Sabatina James wurde 1982 in Pakistan ge
boren und zog im Jugendalter mit ihrer Familie nach Österreich (James, 2006). Aufgrund ihrer An
passung an die dortige Gesellschaft geriet sie immer wieder in Konflikt mit ihren Eltern und wurde 
wiederholt von ihrer Mutter geschlagen. Die Familie brachte sie zurück nach Pakistan, wo sie ei
nen Cousin heiraten sollte und auf eine islamische Schule in Lahore geschickt wurde. Sie floh aus 
Pakistan zurück nach Österreich, konvertierte nach eigener Aussage zum Christentum und nann
te sich fortan Sabatina James (James, 03.05.2012). Ayaan Hirsi Ali wurde 1969 in Mogadischu, So
malia, geboren. Im Alter von fünf Jahren wurde Ali Opfer der weiblichen Genitalverstümmelung 
(Ali, 2008: 31–33). Aufgrund der politischen Aktivitäten des Vaters für die Somalische Demokrati

sche Einheitsfront musste die Familie nach Kenia fliehen und alsbald verließ der Vater die Familie 
(ebd.: 64–65). Die Mutter und der ältere Bruder schlugen Ali und ihre Schwestern regelmäßig. Ali 
und ihre Schwester wurden zuhause von einem muslimischen Lehrer unterrichtet, dessen Unter
richtsmethoden sie allerdings als langweilig und rückständig bezeichneten, weshalb der Lehrer – 
in Abwesenheit der Mutter – Ayaan die Augen verband und sie verprügelte (ebd.: 74–75). Als sie 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

eine islamische Erziehung in Deutschland und somit zuvorderst durch das Elternhaus 
und den Unterricht in den Moscheen geprägt ist. In letzteren wurden Schläge und Züch
tigungen, wie mir mehrere Jungen erklärten, mittlerweile aus dem Repertoire der Er
ziehungsmethoden verbannt. Derartige Erfahrungen der Islamkritiker*innen wurden 
demgemäß seitens der Schüler*innen nicht in Erwägung gezogen. Die Verortung der 
Kritiker*innen als mehr oder weniger innerhalb des Islam stehend schien ihre Kritik für 
die Schüler*innen in der religiösen Ordnung zu positionieren, und allenfalls nachrangig 
in der Welt der öffentlichen Meinung. Die Positionalität der Kritiker*innen normalisierte 
die Konfliktstellung, verlieh der Kritik somit für manche Schüler*innen erst Legitimität 
und machte sie so verhandelbar. Gleichwohl akzeptierten und formulierten die Schü
ler*innen selbst Kritik nicht ausschließlich im Modus der religiösen Ordnung, wie ich 
im Folgenden aufzeigen werde. 

Der Schüler*innenjob und seine Routinen 
Wie Breidenstein (2007; 2009) feststellt, ist das Handeln von Schüler*innen im Unter
richt in hohem Maße von Routinen geprägt. Sie sind weder Gefangene in der Zwangs
situation Unterricht noch ausschließlich von Neugier und Wissbegierde Getriebene 
(Heinze, 1980, zit. in Breidenstein, 2007: 263). »Sie sind schlicht Menschen, die ihren 
(Arbeits-)Alltag zu bewältigen haben« und vollziehen insofern pragmatisch tagtäglich 
ihren »Schüler*innenjob« (ebd.). Dieser Pragmatismus schulischen Handelns kann 
als Kompromiss von marktorientiertem und industriellem Handeln gelesen werden. 
Einerseits legt das Notensystem als solches eine »Ökonomisierung schulischen Arbei
tens« (ebd.: 253) nahe, insofern dort investiert wird, wo der größte Nutzen im Sinne 
der Verbesserung von Noten erwartet wird. An anderer Stelle zeigt Breidenstein (2009: 
210–215), wie auch industrielle, d.h. mechanisierte Routinen jenseits der didaktischen 
Intentionalität des Unterrichts greifen. Ein anschauliches Beispiel ist die Sicherung 
von Ergebnissen z.B. anhand eines Tafelbildes. Selbst wenn die Lehrkraft den Auftrag 
erteilt, lediglich Lücken in den eigenen Notizen zu füllen, tendieren Schüler*innen 
dazu, eher den Anschrieb des Lehrers in Gänze zu übertragen, da diese Routine kognitiv 
mit weniger Aufwand verbunden ist (ebd.). 

Ein weiterer Aspekt der Routiniertheit schulischen Handelns betrifft die Art, wie im 
Unterricht in communitas inhaltliche Positionen vorgebracht, in gegenseitiger Bezugnah
me bekräftigt und als ein ›starkes‹ Argument etabliert werden. Herr Mutlu nutzte zur Sti

sich wehren wollte, schlug er ihren Kopf gegen die Wand, was schwere Frakturen und Blutungen 
im Gehirn zur Folge hatte, wie sich später im Krankenhaus herausstellte (ebd.: 77). Hamed Abdel- 
Samad wurde 1972 in Gizeh, Ägypten geboren und wurde erstmals im Alter von vier Jahren von 
einem 15-jährigen sexuell misshandelt und ein weiteres Mal mit elf Jahren von einer Gruppe Ju
gendlicher. Auch zuhause sei Gewalt an der Tagesordnung gewesen, so habe der Vater regelmäßig 
Frau und Kinder verprügelt. Abdel-Samad engagierte sich in der Studienzeit in der Muslimbru

derschaft, kam 1995 mit 23 Jahren nach Deutschland und heiratete eine deutlich ältere Lehrerin 
(Akyol, 08.09.2009). Die Verarbeitung psychischer Probleme und die religiöse Sinnsuche resultier
ten in einer Position, die er zusammenfasst mit »Ich bin zum Wissen konvertiert« (ebd.). Die Pu
blikation seiner islamkritischen Bücher provozierte in Ägypten heftige Reaktionen seitens der Ge
lehrtenschaft und zu einem Mordaufruf durch eine Fatwa von Mahmood Shabaan, einem Professor 
der Al-Azhar Universität, die landesweit im Fernsehen ausgestrahlt wurde (MEMRI, 07.06.2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 221 

mulation kontroverser Auseinandersetzungen regelmäßig und ausgiebig die Sozialform 
des moderierten Unterrichtsgesprächs, in welchem er dem Austausch der Lernenden 
Raum ließ, aber moderierend eingriff. So stellte er fragwürdige oder moralisch proble
matische Beiträge zumeist umgehend und immer vorsichtig in Frage. Zugleich ermög
lichte er Spekulationen, Fehler und das gemeinsame Entwickeln von Positionen. Brach
te etwa ein*e Schüler*in eine Position hervor und stützte diese mit einem Argument, 
so nahmen andere Schüler*innen Bezug auf diese Position bzw. die Person, welche sie 
geäußert hatte, und äußerte oftmals weitere Argumente zu ihrer Stärkung. Diese ›affir
mative Bezugnahme‹ ist durch sprachliche Marker gekennzeichnet, die ein Anknüpfen 
an zuvor Gesagtes signalisieren. Typische Formulierungen sind ›Ich sehe das wie XY…‹, 
›Dafür spricht auch, dass…‹ oder ›Wollte ich auch sagen…‹. Auch in diesem Prozess der 
interaktiven Generierung und Etablierung von Positionen verfahren die einzelnen Schü
ler*innen insofern ökonomisch, als sie der zu verhandelnden Position oft kaum mehr als 
einen zusätzlichen Gedankensplitter oder ein Teilargument beifügen. Gleichwohl kon
solidiert die Gesamtheit der Argumente oder zustimmenden Kommentare die initiale 
Position in einer kontroversen Debatte. Abschließende Gültigkeit erlangt diese jedoch 
erst durch eine Praxis der Billigung seitens der Lehrkraft, beispielsweise durch die Auf
nahme in ein Tafelbild oder eine andere Form der Ergebnissicherung. 

In engem Zusammenhang mit dieser praktisch-kommunikativen Routiniertheit 
zeichnete sich im beobachteten Unterrichtsmodul eine Routine auch auf der religiös- 
argumentativen Ebene ab, die in ihrer Spezifität in der religiösen Sozialisation der 
Schüler*innen gründet. So lässt sich eine Reproduktion simplifizierter Topoi zur Recht
fertigung des Kriegshandelns in den filmischen Schlachtszenen beobachten, die als 
›narrative Routine‹ beschrieben werden kann. Zwar war es eingangs Aufgabe, glei
chermaßen Argumente für die Friedfertigkeit respektive die Gewaltverherrlichung des 
Islams mit Beispielen aus dem Film zu illustrieren, doch erweist sich der reduktionis
tische Topos ›Islam ist Frieden‹ auch schwachen Argumenten gegenüber als überaus 
stabil in den Äußerungen vieler Schüler*innen. 

Schüler A: »Nochmal zu dem Töten ohne Grund: Es wurde ja im Film die Offenbarung 
gegeben, ›kämpft gegen die, die gegen dich kämpfen‹. Also dass man nicht sozusagen 
unfair handelt, sondern wenn man selber angegriffen wird, sich verteidigt.« 
Herr Mutlu: »Ja. Danke. Weiter…« 
Schüler B: »Dafür spricht auch, dass der Islam friedfertig ist. Dass die Mekkaner zuerst 
dachten, dass sie angegriffen werden und halt in die Häuser gehen. Dadurch war ihnen 
dann später bewusst, dass die Muslime nicht solche Menschen sind, die jetzt anfangen 
mit Gewalt« (Protokoll, 30.11.2018). 

Das von den Jugendlichen wiederholt reproduzierte Narrativ besagt, dass sich Mus
lim*innen immer zuerst in Geduld (ṣabr) geübt haben und Gewalt ausschließlich zur 
Selbstverteidigung zum Einsatz gekommen sei. Während diese Haltung sich beispiels
weise für den Friedensschluss von Hudaybiya bestätigt, ist sie für die Schlacht von Badr 
nur bedingt gültig. Diese resultierte aus einem geplanten Überfall auf eine Karawane der 
Mekkaner, welche zuvor Hab und Gut der Muslim*innen in Mekka beschlagnahmt hat
ten. Derartige Überfälle standen gleichwohl nicht außerhalb der seinerzeit akzeptierten 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Normen, sondern waren fester Bestandteil der tribalen Ökonomien Arabiens (Halver
son, Corman & Goodall, 2011: 50). Weitere Argumente, die von den Schüler*innen für 
die Friedfertigkeit vorgebracht wurden, lassen eine starke Idealisierung des Handelns 
der frühen Muslim*innen erkennen. So nannten die Schüler*innen als einen Aspekt pro 
Friedfertigkeit beispielsweise »auch Tiere und Pflanzen bekommen Rechte« was damit 
zu erklären sein mag, dass jene aus ökonomischer Perspektive als Beute wertgeschätzt 
wurden. Ein weiterer Punkt lautete »alte Feinde werden akzeptiert«. Dieses Argument 
bezog sich auf eine Filmszene, in der Halid ibn al-Walid – ein erbitterter Widersacher 
des Propheten – freundlich in dessen Gemeinschaft aufgenommen wird. Dass dies erst 
geschieht, nachdem er jenem die Treue geschworen hatte, vernachlässigten die Schü
ler*innen. In zahlreichen weiteren Beiträgen reproduzierten sie die Topoi ›Islam ist 
Frieden‹ und ›Gewalt nur zur Selbstverteidigung‹ und lassen somit auf einen gewissen 
Grad der Internalisierung und der unreflektierten Reproduktion religiöser narrativer 
Routinen schließen. Diese Routinen manifestieren sich im Unterricht durch die ›Breite‹ 
des Konsens, mit dem sie seitens der Schüler*innenschaft bestätigt werden. Indem 
die Kursteilnehmer*innen vielfach eine idealisierte Gegenposition zum Gewaltvorwurf 
reproduzierten, handelten sie zuvorderst in der religiösen Rechtfertigungsordnung, die 
ja zu ihrer eigenen Aufrechterhaltung auf Repetitivität (wie z.B. im Gebet), Reproduk
tion und Routine angewiesen ist – Logiken, die mit Boltanski & Thévenot (1991) in der 
industriellen Welt zu verorten sind. Um die religiöse Ordnung jenseits dieser Routinen 
sinnhaft für das Leben in der pluralen Zivilgesellschaft zu machen wurden Motive der 
konstitutiven, mythologisch-religiösen Historiographie in den Lebensalltag übersetzt 
und, wie nachfolgend dargelegt, immer wieder auch in Frage gestellt. 

Übersetzung zwischen den Ordnungen – Sinnhaftmachung für den Alltag 
Bereits die Diskussion des ersten Krieges, der oben erwähnten Schlacht von Badr wur
de von Herrn Mutlu aufgegriffen, um eine kritische Diskussion zu stimulieren. Badr 
fand im Jahr 624 n. Chr. nahe einer Oase südwestlich von Medina statt. Hier führte der 
Prophet Muhammad eine kleine, schlecht ausgerüstete Armee von knapp dreihundert 
Gläubigen gegen eine Übermacht von eintausend animistischen Kriegern aus Mekka ins 
Feld. Mit Unterstützung des einen Gottes und seiner Engel konnte Muhammads Armee 
die Ungläubigen (und ihre falschen Götter) auf wundersame Weise besiegen (Halverson, 
Corman, und Goodall, 2011: 49). Insofern entspricht die Erzählform der Schlacht von 
Badr dem biblischen Narrativ von David gegen Goliath (ebd.). Die Initialzündung für 
diese erste kriegerische Auseinandersetzung nach der Hidschra, dem Auszug aus Mek
ka, der den Beginn der islamischen Zeitrechnung markiert, war allerdings ein Überfall 
der Muslim*innen auf eine mekkanische Karawane. Die Muhadschirun (die ›Ausgezo
genen‹) aus dem urbanen Mekka hatten ja in der Oase Yathrib, dem späteren Medina, 
weder Wohnstätten noch Arbeit und brachten auch nicht die Fähigkeiten mit, um sich 
in der dort dominanten Landwirtschaft zu verdingen. Als einzige traditionelle Einkom
mensquelle stand ihnen also die ghazwa (Pl. ghazawāt) offen, der Raubüberfäll auf Ka
rawanen, der – wie oben erwähnt – durchaus in Einklang mit den herrschenden kultu
rellen und moralischen Normen Arabiens stand (ebd.). Anstatt den Schüler*innen nun 
diese Einordnung an die Hand zu geben, schlüpfte der Lehrer in die Rolle des advocatus 
diaboli, um das Unterrichtsgespräch zu stimulieren: »Warum greifen die Muslime denn 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 223 

überhaupt diese Karawane an? Hallo!? Das ist doch ne Karawane aus Mekka, die einfach 
Handel treibt, um Geld zu gewinnen. Was fällt den Muslimen ein, diese Leute zu überfal
len und sie zu berauben?« (Protokoll, 06.12.2018). Eine historisch-kritische Einordnung 
dieser Handlung in den historischen soziokulturellen Kontext blieb der Lehrer vorerst 
schuldig. 

Ein Schüler erinnerte daran, dass die Muslim*innen in Mekka doch »selber ausge
raubt worden« (ebd.) waren, und der Überfall nun die gerechte Rache gewesen sei. Ob 
Rache per se islamisch legitim sei oder nicht, darüber herrschte kurz Uneinigkeit, wurde 
aber weder seitens der Schüler*innen noch seitens des Lehrers weiter ausgeführt. Statt
dessen machte eine Reihe von Wortbeiträgen nun das Argument stark, dass es gerecht
fertigt sei, entwendetes Hab und Gut zurückzuholen; »aber ohne halt Gewalt anzuwen
den« (ebd.), wie ein Schüler betonte. Meryem, die oben bereits als Milli Görüş-Anhän
gerin beschrieben wurde, leitete ihre Meldung mit einer für die affirmative Bezugnah
me auf die Vorredner typischen Formel ein: »Wollt ich auch sagen, dass das eigentlich 
menschlich ist. Weil wenn man z.B. von mir Geld klaut, würde ich auch zur Polizei ge
hen und alles, was ich kann, dafür tun, dass ich wieder mein Geld habe« (ebd.). Während 
das unreflektierte Festhalten am prophetischen Vorbild auch zur Selbstjustiz ermutigen 
könnte, übersetzte Meryem durch ihr hypothetisches aber selbstverständliches Einschal
ten der Polizei das in der Regel idealisierte und als normativ geltende Handeln des Pro
pheten und seiner Sahaba in die Logik des von Gewaltenteilung geprägten Rechtsstaates, 
in dem Gerechtigkeit in erster Instanz durch die Anrufung der Exekutive durchgesetzt 
wird. Meryem übersetzte durch einen historisch-kritischen Ansatz die Logik der islami
schen Mythologie in die Logik der staatsbürgerlichen Welt des Hier und Heute und un
termauert damit die an anderer Stelle von ihr betonte Notwendigkeit der Interpretation 
der Texte für ihre Anwendung im Alltag. 

Die Ordnung wechseln – Kritik üben 
Ein weiteres vielfach genanntes Motiv, das von den Schüler*innen als Beleg für die Fried
fertigkeit der Muslim*innen und gegen den Gewaltvorwurf geltend gemacht wurde, war 
der gewaltlose Einzug des Propheten und seiner Anhänger in Mekka neun Jahre nach 
der Hidschra (630 n. Chr.). In der Darstellung der Ereignisse fand sich indes auch ein 
Aspekt, der viele Schüler*innen dazu veranlasste, selbst Kritik am Handeln der frühen 
Muslim*innen zu üben. Eine der ersten Handlungen des Propheten nach der friedvol
len Übernahme Mekkas war der Besuch der Kaaba, welche bereits in vorislamischer Zeit 
als Heiligtum verehrt wurde und in welcher die arabischen Stämme Statuen ihrer Göt
ter aufzubewahren pflegten.30 Der Prophet zerstörte nun publikumswirksam die sich in 

30 Im vorislamischen Arabien wurde bereits ein Schöpfergott unter dem Namen Allah verehrt. Ne
ben diesem wurde eine Vielzahl verschiedener Gottheiten und ihrer Idole in Form von Statuen, 
Steinen oder anderen natürlichen Erscheinungen gehuldigt. Während die überwiegende Anzahl 
der Haushalte eine hölzerne Statuette zuhause aufbewahrte, wurden andere als Clan-Idole in der 
Kaaba aufbewahrt. Der in Mekka meistverehrte Gott war Hubal, dessen Kult zuvorderst durch die 
herrschenden Quraisch betrieben wurde und dessen Schrein die Kaaba war (Lecker, 2021). Weitere 
bekannte Gottheiten der vorislamischen Zeit sind Al-Lat, deren Schrein samt Schatzkammer sich 
in Al-Taʾif befand und deren Kult vom Stamm der Thaqif betrieben wurde. Jeder Clan, seine Sub
divisionen und auch einzelne Nobelmänner identifizierten sich mit spezifischen eigenen Idolen, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der Kaaba befindenden ›Götzen‹-Statuen, denn im Islam gilt die Anbetung und Vereh
rung anderer Entitäten als dem einen Gott als širk, als ›Beigesellung‹, was überwiegend 
als größte Sünde im Islam gilt. Für den Lehrer unerwartet, nahmen einige der Jugendli
chen Anstoß an dieser Handlung: 

Schüler A: »Also am Ende des Films gab es ja auch eine Szene, wo ein Muslim in die 
Kaaba gegangen ist und die ganzen Statuen da alle umgekippt und rausgeschmissen 
hat.« 
Herr Mutlu: »Das sollte der Prophet gewesen sein. Also so wie das im Film dargestellt 
wurde.« 
Schüler B: »Ich glaube, wenn das auch andere Leute gesehen hätten z.B. Kritiker oder 
so, hätten die auch das sehr stark kritisiert und z.B. in den Medien, denn das ist auch ein 
bisschen gewaltverherrlichend, wenn man die Sachen aus anderen Religionen einfach 
zerstört« (Protokoll, 30.11.2018). 

Dieser Akt wurde auch von anderen Schüler*innen als gewalttätige Handlung gegenüber 
Andersgläubigen und ihren Religionen wahrgenommen und seine Notwendigkeit in Fra
ge gestellt. Man wolle auch nicht, dass jemand das mit dem Koran mache. Diese Äquiva
lentsetzung der sakralen Artefakte – Götterstatuetten und Koran – durch die Schüler*in
nen findet einerseits im Rahmen eines religiösen Rechtfertigungsregimes statt. Der Per
spektivenwechsel wird jedoch erst durch die Selbstpositionierung in einem Nebeneinan
der verschiedener Weltanschauungen in der pluralen Gesellschaft sinnvoll möglich, d.h. 
die Schüler*innen übten in einem staatsbürgerlichen Modus gleichsam Kritik an nor
mativen religiösen Rechtfertigungen. Dass die Zerstörung der Statuen vom Propheten 
selbst vollzogen wurde, der ja als idealer Muslim gilt, hinderte die Schüler*innen nicht, 
dessen Taten kritisch zu hinterfragen. Das Handeln des idealen Muslims wurde somit 
auch hinsichtlich seiner Wirkung auf ›andere Leute‹ und ›Kritiker*innen‹ in der Welt 
der öffentlichen Meinung, in welcher religiöse Argumente kein Gewicht haben, kritisch 
reflektiert. Das Miteinander in der pluralen Gesellschaft und der gute Ruf der eigenen 
Religion bildeten für die Schüler*innen folglich wichtige Maßstäbe, um das Verhalten 
als Muslim*in kritisch zu prüfen und eine sinnhafte Übersetzung religiöser Normen in 
die eigene Lebenswelt zu bewerkstelligen. 

Aus der Beobachtung, dass die Zerstörung von Devotionalien einige Schüler*innen 
mehr zu bewegen schien als die Gewalt an Menschen, schließe ich nicht auf eine Em
pathielosigkeit der betreffenden Jugendlichen. Einerseits fand die Götzenzerstörung im 
Kontext des friedlichen Einmarsches in Mekka statt und erscheint vielen daher als un
nötige Machtdemonstration. Andererseits scheint die Auseinandersetzung mit Gewalt 
lediglich auf den für die Schüler*innen abstrakten mythologischen bzw. symbolischen 
Ebenen der islamischen Geschichtsschreibung zu liegen, aus der es für das Hier und 
Jetzt zwar moralische Schlüsse zu ziehen gelte doch nicht zwingend handlungsprakti
sche. Die tatsächliche Anwendung von Gewalt wird allenfalls historisch als legitim be

so dass man für das vorislamische Arabien von einer enormen Vielfalt von Gottheiten und Kulten 
ausgehen kann (vgl. Lecker, 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 225 

trachtet, doch als heute überkommen angesehen, wie auch Meryems Polizei-Beispiel il
lustriert hat. 

Lediglich die Hinrichtung der jüdischen Banu Quraiza im Zuge der Grabenschlacht 
(629 n. Chr.), die Mutlu als eine »Lieblingssache der Kritiker« bezeichnete, blieb eine Her
ausforderung für die Schüler*innen, auf welche sie keine Antwort fanden. Nach dem 
Auszug aus Mekka im Jahr 622 konnte Muhammad mit der sog. Gemeindeordnung von 
Medina eine Allianz der dort ansässigen Stämme schmieden und sich so als politische 
Führungspersönlichkeit etablieren. Unter den lokalen Clans waren neben den polythe
istischen Banu Aws und Banu Khazraj auch die wohlhabenden jüdischen Banu Nadir, 
Banu Qaynuqa und die Banu Quraiza.31 Nach Auseinandersetzungen und Komplotten 
zwischen den Muslimen und den Banu Qaynuqa und den Banu Nadir verbannte der Pro
phet die Stämme aus Medina. Die Banu Nadir, die sich nördlich von Medina in der Stadt 
Khaybar niederließen, verbündeten sich mit den Quraisch in Mekka und marschierten 
zusammen mit diesen auf Medina, was in die Grabenschlacht von 627 n. Chr. resultier
te. Die Quraisch überzeugten schließlich auch die Banu Quraiza, den Vertrag mit dem 
Propheten aufzukündigen und die Muslime mussten nicht nur die Grabenanlage gegen 
die Allianz unter Führung der Mekkaner verteidigen, sondern auch die Festung der Banu 
Quraiza in Medina in Schach halten. Die Schlacht entwickelte sich zu einem Stellungs
krieg, welcher die mekkanischen Belagerer bald zum Rückzug bewog. Nach fünfund
zwanzig Tagen des Einschlusses mussten auch die Banu Quraiza in Medina Verhandlun
gen zustimmen und sich schließlich ergeben. Ihr Schicksal wurde in die Hände der ur
sprünglich mit ihnen verbündeten arabischen Banu Aws gelegt, die unter Zustimmung 
der Banu Nadir Saʿd ibn Muʿadh als ihren Richter bestimmten. Der Richterspruch ist im 
Hadithwerk von Buchari überliefert: 

Narrated Abu Said Al-Khudri: Some people (i.e. the Jews of Bani bin Quraiza) agreed to 
accept the verdict of Sad bin Muadh so the Prophet sent for him (i.e. Sad bin Muadh). 
He came riding a donkey, and when he approached the Mosque, the Prophet said, ›Get 
up for the best amongst you.‹ or said, ›Get up for your chief.‹ Then the Prophet said, 
›O Sad! These people have agreed to accept your verdict.‹ Sad said, ›I judge that their 
warriors should be killed and their children and women should be taken as captives.‹ 
The Prophet said, ›You have given a judgment similar to Allah’s Judgment (or the King’s 
judgment)‹ (Sahih al-Buhari Vol. 5, Buch 58, Nummer 148, zit.n. Internationale Islamis

che Universität Malaysia, o.D.). 

Laut Halverson, Corman & Goodall, welche die Schlachten der frühen muslimischen His
toriographie aus narratologischer Perspektive als Mythen handhaben und als Master Nar
ratives of Islamist Extremism untersuchen, seien bei der Massenhinrichtung etwa 600–800 
Männer enthauptet worden (2011: 73).32 Nachdem die vertragsbrüchigen Banu Nadir ge

31 Im Gegensatz zu den Griechisch oder Aramäisch sprechenden Juden des Nahen Ostens spra
chen die Juden der Arabischen Halbinsel überwiegend Arabisch und trugen Arabische Namen. 
Es herrscht Uneinigkeit darüber, ob diese judaisierte Araber oder arabisierte Juden waren, die vor 
der Römischen Besatzung im Norden geflohen waren (Halverson, Goodall & Corman, 2011: 69). 

32 Halverson, Goodall & Corman (2011) erläutern, dass sie bewusst auf Elemente einer modernisti

schen Konzeption von Narrativ zurückgreifen, da gerade die islamistische Handhabung der My

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

gen die junge Umma ins Feld gezogen waren, so die Autoren, sei die Verbannung aus 
Medina keine Option mehr gewesen und so habe die Strafe Saʿds eine strategische Not
wendigkeit dargestellt. Sie fahren fort: 

The account of the mass execution of the men of the Bani Qurayza and enslavement 
of the women and children certainly offends our modern sensibilities, especially in a 
world, that has witnessed the horrors of the Holocaust. However, the Bani Qurayza 
incident should be understood within its seventh century tribal context, where such 
reprisals were normative. Furthermore, the punishment of the Bani Qurayza was more 
lenient than that decreed by Yahweh against the tribal foes of the prophet Moses and 
the Israelites in the Torah (ebd.: 73–74). 

Halverson, Goodall und Corman nehmen eine historisch-kritische Einordnung der 
Geschehnisse auf mehreren Ebenen vor. Sie betonen erstens die Bedeutung des lite
rarischen Genres mythologischer Texte, wie sie für große Zivilisationen grundsätzlich 
konstitutiv seien. Als historiographische Zeugnisse seien sie in den zeitgeschichtlichen 
Kontext einzuordnen, in welchem eine derartige Urteilsvollstreckung im Kriegszustand 
der Norm entsprochen habe. Dies belegen sie wiederum durch einen Vergleich mit dem 
göttlichen Urteil gegen die Feinde Moses in der jüdischen Tradition, welches sie dem 
vermeintlich muslimisch verantworteten Entscheid gegenüberstellen. Letztere Strate
gie lässt jedoch einen Aspekt vermissen, der von Muslim*innen hervorgehoben wird, so 
auch von Herrn Mutlu im Unterricht am Goethe Gymnasium: »Er [Saʿd ibn Muʿādh] hat 
[zu den Banu Quraiza] gesagt, alle Männer, die Waffen tragen, werden getötet und Frau
en und Kinder werden versklavt. Das ist euer eigenes Urteil aus der Thora, es ist auch in 
der heutigen Bibel vorhanden, im fünften Buch Mose […] und genau… das wurde dann 
vollzogen. also dieses Urteil« (Prot. 07.12.2018; Anm. d. Verf.). Mutlu bezieht sich hier 
auf dieselbe Thora bzw. Bibelstelle wie Halverson, Goodall und Corman, doch anstatt die 
Grausamkeit mit einem interreligiösen Vergleich zu relativieren, hebt er hervor, dass 
der Richter ein Urteil nach jüdischem Recht vollzogen habe, welches durch Muhammad 
lediglich gebilligt wurde. Die Kritik an der Grausamkeit der frühen Muslim*innen ge
gen die jüdischen Banu Quraiza läuft somit demgemäß ins Leere. Mutlu verweist zur 
Bekräftigung auf den Umgang der Muslim*innen mit ihren Kriegsgefangenen nach der 
Schlacht von Badr, wo jedem, der zehn Muslim*innen Lesen und Schreiben beigebracht 
hatte, die Freiheit zu Teil wurde. Angesichts der Sprachlosigkeit der Schüler*innen 
gegenüber der Exekution der Banu Quraiza, schlüpfte Mutlu in den ›Modus des Pre
digers‹, worüber er sich oft im Nachhinein ärgerte, da dieser autoritative Gestus nicht 

then als transzendente, ›große‹ Texte durch und durch modern, ihre ideologische Aneignung mo

dernistisch sei. »Therefore, on a pragmatic level, modernist conceptions of narrative offer im

portant opportunities to approach an understanding of how these master narratives achieve poli
tical and ideological ends for extremists.« (Ebd.: 23). Um diesen Narrativen etwas entgegenzustel
len, bedürfe es hingegen postmoderner Ansätze. Zwar haben postmoderne Ansätze modernisti

sche Kritik und Interpretationsansätze in der Wissenschaft verdrängt, dies heiße jedoch nicht, dass 
postmoderne Kulturen traditionelle ebenso verdrängt hätten. Stattdessen, so die Autoren, leben 
wir in einer Welt, in der zwei oder mehr Arten zu Wissen und in der Welt zu sein koexistieren 
(ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 227 

jenem eines Lehrers an der öffentlichen Schule entspreche. Gleichsam entlastete er so 
die Schüler*innen und legte den Fokus auf die Informationsvermittlung, die erst das 
moralische Werturteil ermögliche. 

Auf islamischem Fundament 
Im Unterricht wurde die Existenz zeitgenössischer islamistisch motivierter Gewalt
handlungen zu keinem Zeitpunkt geleugnet, und sowohl die Verbrechen des sog. Islami
schen Staates als auch terroristische Anschläge waren den Schüler*innen grundsätzlich 
bekannt. Die Möglichkeit der direkten Begründung von praktischer Gewaltausübung 
mit dem Koran, welche die im Unterricht verhandelten Islamkritiker*innen als logische 
Konsequenz der Offenbarung darstellen, war mithin gegeben und wurde nicht ange
zweifelt. Nachdem der Lehrer gemeinsam mit dem Kurs als grundlegende Quellen des 
Islam den Koran und die Prophetenbiographie (sīra) identifiziert hatte, versuchte er den 
Kurs zur Diskussion über den Umgang mit den Quellen zu provozieren: 

Wenn man sich auf den Koran stützt und auf das Prophetenleben, dann ist das doch gar 
keine Interpretation! Also das ist doch die Quelle selbst. Er [Abdel-Samad] sagt nicht, 
weil Muslime im Sudan irgendwelche Frauen entführen oder töten oder irgendwelche 
Christen töten… oder er sagt auch nicht, weil der IS das macht… also wenn er das sagen 
würde, dann könnte man sagen, es ist eine Auslegung menschlichen Produktes. Das, 
was Muslime gemacht haben aus dem Islam heraus. Aber er stützt sich ja direkt auf 
die Prophetenbiographie und den Koran. Das ist doch gar keine Interpretation, das ist 
doch der Islam selbst! (Protokoll, 30.11.2018). 

Mit diesem Stimulus bat Herr Mutlu jene Gruppe zur Präsentation nach vorne, welche 
zum Thema ›Gewaltverse‹ gearbeitet hatte. Die erste Vortragende ging gleich auf die Be
hauptung des Lehrers ein, indem sie betonte, dass der Koran nicht ohne Interpretation 
verstanden werden könne. Dies treffe umso mehr auf die sog. ›Gewaltverse‹ zu: 

Schülerin: »Also wir hatten die dritte Frage und das war, welche Gewaltverse gibt es und 
wie können sie richtig verstanden werden? Und es gibt im Koran rund 206 Verse über 
Krieg und Gewalt und jedes Individuum versteht diese Verse aber anders, weil es auf 
die eigene Einstellung und Perspektive ankommt, die man vom Islam hat. Grundsätz
lich kommt es zu Missverständnissen, wenn man einen Vers aus einem bestimmten 
Kontext reißt und nicht guckt, was vor und nach dem Vers passiert. Und dazu haben 
wir auch drei Beispiele: Das erste Beispiel ist in der 9. Sure in Vers 5 da berichtet Allah: 
›Sind die heiligen Monate abgelaufen, dann tötet die Beigeseller, also die Götzendie
ner, wo immer ihr sie findet, ergreift sie, belagert sie und lauert ihnen auf aus jedem 
Hinterhalt!‹. Also daraus lässt sich interpretieren, dass man die Götzendiener, wo im

mer man sie findet, töten und belagern soll, aber zwei Verse weiter wird dann erklärt, 
welche Götzen hier gemeint sind. So sollen diejenigen, die einen Vertrag mit den Mus

limen geschlossen hatten, sich aber nicht daran gehalten haben… Also das haben wir 
ja auch im Film gesehen…« (Protokoll, 07.12.2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Nachdem die Schülerinnen ihr Verständnis weiterer Verse erläutert hatten, meldete sich 
ein Schüler, welcher auf das zentrale Problem der Interpretationsoffenheit hinwies und 
wandte sich direkt an Herrn Mutlu: 

Schüler: »Sie haben das jetzt so interpretiert, wie sie das für richtig halten würden, also 
sie persönlich, aber was, wenn jemand anderes kommt und das dann einfach anders 
interpretiert? Und sagt, dass die Version richtig ist? Wie könnte man das dann so bele
gen, dass die eigene Interpretation richtig ist?« 
Herr Mutlu: »Frage an alle! Nimm einfach mal wen dran.« 
Meryem: »Als erstes guckt man natürlich im Koran nach, […] und danach guckt man halt 
in den Hadithen nach, ob da also gleich ist. Und danach kann man auch noch Geistliche 
fragen, die machen ja auch Fatwa oder so. Und dann kann man ja auch noch die Fatwa 
angucken.« 
Zeynep: »Also ich wollte sagen… ich bin mir nicht sicher, aber ist es nicht so, dass im

mer durch die Gelehrten die den Koran interpretieren und dass man als Mensch nicht 
einfach nen Vers liest und sagt, dass es so ist, sondern dass es für jeden Vers eine Inter
pretation gibt und dass man nicht einfach… also dass man schaut, an welchen Gelehr
ten man sich richtet und welche Interpretation man dann auf sein Leben überträgt« 
(Protokoll, 07.12.2018). 

Ausgehend vom zuvor festgehaltenen Konsens der Interpretationsoffenheit ging aus 
dem Vortrag zu den sog. Gewaltversen im Koran nun die Frage hervor, wie eine Inter
pretation der anderen gegenüber einen höheren Gültigkeitsgrad beanspruchen könne. 
Die bei Milli Görüş aktive Meryem erläuterte daraufhin die gängige Vorgehensweise 
aus persönlicher Perspektive: »Ich persönlich würde das so machen, dass ich mir halt 
den Koranvers angucke, die Hadithe angucke und danach halt viele höhere Personen 
mir angucke und mir danach das rausnehme, was ich für richtig halte« (ebd.). Neben 
dem Primat der Quellen hob sie auch die Notwendigkeit zur eigenverantwortlichen 
Entscheidungsfindung hervor. Vor diesem Hintergrund schlug ein Schüler den Bogen 
zurück zur Leitfrage, ob der Islam gewaltverherrlichend ist und deutete die Verbrechen 
des sog. Islamischen Staates als Fehlinterpretation der ›Gewaltverse‹. Hierdurch brachte 
er sein eigenes Islamverständnis auf Distanz zu dem der Terrormiliz: 

Schüler: »Dass Islam gewaltverherrlichend sein soll, also wie von diesen drei Leuten 
[Ali, Abdel-Samad & James] behauptet, hängt glaube ich damit zusammen, dass viele 
Leute [Muslim*innen] die Aussagen der Verfolgung und Kampf falsch interpretieren. 
Also die denken dann, dass das Töten von Ungläubigen als Dschihad betrachtet wird« 
(Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.). 

In der Aussage dieses Schülers hallt die (Selbst-)Positionierung muslimischer Jugendli
cher in Deutschland ›zwischen Extremen‹ (Kap. I.2), d.h. zwischen der populistischen Is
lamkritik auf der einen und extremistischen Islamverständnissen auf der anderen Seite 
wider. Gegen eine literalistische Auslegung selektitiv isolierter Koranverse, die durchaus 
in Gewalt münden könne, wurde im Islamischen Religionsunterricht am Goethe Gymna
sium ein Konsens über die Notwendigkeit der kritischen Interpretation von Koranversen 
hergestellt. Es war wiederum Meryem, die betonte, dass man die Anlässe einer jeweili

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 229 

gen Offenbarung (ʾasbāb an-nuzūl) bei der Interpretation mit einbeziehen müsse, um den 
Sinn der Verse, die vermeintlich Gewalt predigen, in ihrer historisch kontextualisierten 
Bedeutung zu erschließen und um sie für den gegenwärtigen Alltag sinnhaft verstehen 
zu können. Im Anschluss an Meryems Kommentar sieht sich Herr Mutlu angehalten, auf 
ein Paradigma des Quellenzugangs zu verweisen, das bereits erläutert wurde (Kap. III.3): 
»Eine Philosophische Gesamtbetrachtung […]. Das haben Wissenschaftler gemacht. Da
zu gibt es auch ein dickes Buch, maqāṣid aš-šarīʿa, was ist so das Ziel? maqāṣid ist so… 
maqṣād [Sg.] das Ziel, der Sinn des Korans, der Scharia im Sinne von alles was der Koran 
gebracht hat. Das ist aber ein zu großer Schritt« (Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.).33 
Ob der Komplexität des Ansatzes ging Herr Mutlu nicht über die bloße Erwähnung des
selben hinaus. Gleichwohl wurde hierin die Bedeutung offenbar, welche Mutlu dem ma
qāṣid-Ansatz beimisst. Im selben Moment beendete der Gong den Islamunterricht. 

4. Bedingungen der Übersetzung 

Die in diesem Kapitel angeführten Fallbeispiele nehmen drei Spannungsfelder in den 
Blick, in welchen sich potenziell Konflikte oder Dilemmata zwischen dem normativen 
Anspruch des Islam auf der einen und dem Alltag in der pluralen Gesellschaft der Bun
desrepublik und ihrer hegemonialen politischen Kultur auf der anderen Seite ergeben: (1) 
Das Verhältnis von ›rationaler‹ Naturwissenschaft und religiösem Glauben, das im Kon
flikt zwischen Kreationismus und Evolutionstheorie kulminiert; (2) die religiöse Über
zeugung, dass alle nicht-Muslim*innen in die Hölle kommen und (3) die in der Welt der 
öffentlichen Meinung virulente Zuschreibung eines dem Islam inhärenten Gewaltpoten
zials. In allen Beispielen zeigten sich die Akteur*innen bemüht, Kompromisse zwischen 
den strittigen Positionen herzustellen und Konflikte soweit wie möglich abzumildern. 
Sie taten dies indes mit überaus unterschiedlichen Strategien und Resultaten. 

In der Gesamtbetrachtung der Beispiele lässt sich zuerst die Wirkmacht des islamfeind
lichen öffentlichen Diskurses feststellen, die zutage tritt, wenn etwa die Biologielehrerin ih
re essentialistischen Überzeugungen (›alle Muslim*innen sind Kreationist*innen‹) auf 
ihre Schüler*innen projiziert, anstatt einen Diskursraum zu öffnen oder wenn der IRU- 
Lehrer sich bewogen sieht, einem prominenten Topos der öffentlichen Islamkritik (›Is
lam ist gewalttätig‹) ein siebenstündiges Unterrichtsmodul zu widmen, um die Schü
ler*innen ›sprechfähig‹ zu machen. Auch die Internalisierung der eigenen intellektu
ellen Rückschrittlichkeit, die neben den lebensweltlichen Erfahrungen im eigenen Le
bensumfeld auch durch den öffentlichen Diskurs (z.B. die Sarrazin-Debatte) reprodu
ziert und verstärkt wird, wurde im Unterricht aufgegriffen. 

Betrachten wir die Fallbeispiele unter Berücksichtigung des Eingangs skizzierten 
Verständnisses islamischer Bildung als Übersetzung, so treten die Praktiken der Anpas

33 In einem Gespräch erwähnt Mutlu als grundlegenden Autoren des maqāṣid-Paradigmas den mit

telalterlichen andalusischen Theologen und malikitischen Rechtsgelehrten Abu Ishaq Ibrahim ibn 
Musa asch-Schatibi (720 – 790 n.H./1320 – 1388 n. Chr.). Das »dicke Buch« von dem er spricht, ist da
her vermutlich asch-Schatibis Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl aš-Šarīʿa, das erst 1884 in Tunis publiziert wurde 
und als The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic Law (2014) auch auf Englisch erschienen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

sung, Aneignung und flexiblen Anwendung religiöser Normen und Glaubenssätze in den 
Blick, durch welche Kompromisse und Konvergenzen geschaffen werden. Für die Mehr
zahl der beobachteten Unterrichtssituationen bestätigte sich die von verschiedenen Au
tor*innen (Berglund, 2016; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017) hervorgehobene zentrale Rolle, 
welche den Lehrenden herbei zukommt, da sie zumeist als handelnde Übersetzer*innen 
islamischer Normen für die muslimischen Schüler*innen fungieren. In der Moschee ließ 
sich mit dem tafsīr ʿ ilmī ein innovativer exegetischer Ansatz beobachten, der davon aus
geht, naturwissenschaftliche Erkenntnisse würden bereits im Koran antizipiert; nach 
Wieland (2002: 129) werden sie jedoch vielmehr in den Text hineingelesen. Demgegen
über räumte die Biologielehrerin eine unbekannte Variable und somit die potenzielle 
Fehlbarkeit naturwissenschaftlicher Forschung ein, die ein Zutun Gottes denkbar ma
che und wechselte in die religiöse Rechtfertigungsordnung, um Demut zu evozieren. Sie 
versuchte naturwissenschaftliche Erkenntnisse gleichsam in ein religiöses Vokabular zu 
übersetzen und als religiöse Größe zu etablieren, wodurch sie zugleich den Geltungsbe
reich der eigenen Ordnung unterminierte. Die unterschiedliche Qualität der Ordnun
gen, der Religion als Sphäre des Glaubens und der Wissenschaft als jener des Zweifels 
und der freien Ideen, trat hier am deutlichsten zutage. 

Über diese Vermittlungsbemühungen der Lehrkräfte hinaus illustriert insbesonde
re das letzte Beispiel, dass auch die Schüler*innen maßgeblich am Prozess der Über
setzung beteiligt sind, sofern ihnen die Möglichkeit dazu eingeräumt wird. Der IRU an 
der Hauptschule umfasste lediglich eine (Zeit-)stunde in der Woche und wurde regelmä
ßig anderen Maßnahmen geopfert. Dass die Schüler*innen ferner über geringe religiö
se Vorbildung verfügten, lässt den basalen Ansatz des Lehrers, ausgewählte Informatio
nen zur Verfügung zu stellen, um potenziell verinnerlichte Gewissheiten zu irritieren, 
den Rahmenbedingungen angemessen erscheinen. Hier werden sowohl die strukturel
len Grenzen als auch die sozialen bzw. milieuspezifischen Bedingungen des IRU sicht
bar. Demgegenüber stand für den IRU am Gymnasium nicht nur mindestens eine Dop
pelstunde pro Woche zur Verfügung. Auch gab der Lehrer den Schüler*innen Raum, sich 
mit eigenen Anliegen und Gedanken einzubringen, das Bedürfnis nach Spielräumen zu 
äußern (Dilemma des verstorbenen, nicht-muslimischen Mitschülers), oder kreativ my
thologische Topoi auf Alltagssituationen zu übertragen (Unverständnis über Zerstörung 
der Statuen in der Kaaba; Polizei). Das Beispiel zeigt, wie Schüler*innen im IRU jenseits 
dualistischer Ordnungskonzepte auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer
tigungsordnungen zurückgreifen, um Kritik zu üben, Kompromisse zu erzielen und sich 
im Angesicht von Islamkritik und gewaltvoller Mythologie selbst sinnhaft als Muslim*in
nen in der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren. Indem die Außenwahrnehmung 
von Islam in der Welt der öffentlichen Meinung kritisch geprüft wurde, zogen die Schü
ler*innen staatsbürgerliche (Pluralismus) und öffentliche (der gute Ruf) Größen als Maßstab 
heran, um normative islamische Glaubenssätze auf den Sinngehalt für ihren Lebensall
tag zu befragen. Der Möglichkeitsraum, den der Lehrer am Gymnasium auf Basis sei
ner religiösen Überzeugung (Hizmet/Gülen-Bewegung) eröffnete, erlaubte die kreative 
und probeweise Aushandlung islamischer Normen im Rahmen der Schule, der Instituti
on der politischen Enkulturation in die staatsbürgerliche Ordnung. Wenn Schüler*innen 
die Achtung vor der gesellschaftlichen Pluralität gegen den Überlegenheitsanspruch der 
eigenen Religion verteidigen (Bsp.: nochmal die Zerstörung der Statuen in der Kaaba), 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 231 

eignen sie sich mehrheitsgesellschaftliche Argumentationslogiken an, deren selbstver
ständliche Aktivierung Sabine Mannitz als »diskursive Assimilation« (2002a) bezeichnet. 

Die beschriebenen Übersetzungsleistungen und kritischen Stellungnahmen wer
den, wie gezeigt wurde, nicht von einem IRU per se ermöglicht, sondern erfordern ein 
spezifisches Arrangement von strukturellen Rahmenbedingungen, Wissensbeständen 
und Motivationen auf Seiten Lernender und Lehrender. Zwar zeigte sich, dass musli
mische Schüler*innen in der Schule mit Herausforderungen konfrontiert werden (z.B. 
dem Tod eines nicht-muslimischen Mitschülers), welchen sie in der muslimischen peer- 
group der Milli Görüş-Jugendgruppe nicht zwingend begegnen würden. Theologisch 
kontroverse Diskussionen können indes nur dann geführt werden, wenn die Teilneh
menden über Vorwissen verfügen und darauf aufbauend Interesse für divergierende 
theologische Positionen entwickeln. Für das Wie der Aushandlungen und die Möglich
keitsräume des Unterrichts bleiben aber die Persönlichkeit, der professionelle Anspruch 
und die religiöse Motivation der Lehrkräfte zentral. Erst durch die vergleichende Un
tersuchung des Islamunterrichts in Moscheen und Schulen in situ werden letztlich die 
spezifischen Modifikationen (institutionelle Rahmenbedingungen, Ansprüche, Ausbil
dung und Überzeugungen des Lehrpersonals wie auch der Schüler*innen etc.) sichtbar, 
anhand derer sich die Rollen und Funktionen, die der IRU einnehmen kann, einschätzen 
lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 

Ausgangspunkt dieser Studie war die Frage danach, wie in der pluralen postmigranti
schen Gesellschaft der Bundesrepublik Deutschland ein deutscher Islam gelebt und prak
tiziert wird. Die von diesem Begriff implizierte Perspektive grenzt sich bewusst von nor
mativen Konzepten eines Deutschen oder eines Euro-Islam ab, wie sie von Seiten der Po
litik und der Meinungsführer*innen im öffentlichen Islamdiskurs als integrierbare Vari
anten des Islam gefordert werden. Als analytischer Begriff richtet die Wendung deutscher 
Islam indes den Blick auf einen in Deutschland gelebten und in der Alltagspraxis empi
risch beobachtbaren Islam, der oftmals auf Deutsch praktiziert und vermittelt wird. Um 
einen Einblick in das vielstimmige Diskursfeld des deutschen Islam zu gewinnen, stützt 
sich die Studie auf die Ethnographie islamischer Bildungsräume. Diese werden als Orte 
verstanden, in denen der Islam nicht nur an die nächste Generation weitergegeben, son
dern mit Hinblick auf die Zukunft in der mehrheitlich nicht-muslimischen Gesellschaft 
auch ausgehandelt und übersetzt wird. Sie stellen insofern Räume der aktiven Gestal
tung der Zukunft des Islam dar (vgl. Hefner, 2007: 4). Die integrierte Betrachtung der 
Unterweisung in der Moschee und des schulischen Islamunterrichts im vernetzten loka
len Feld ermöglicht die Untersuchung der gegenseitigen Bezugnahmen und Zuschrei
bungen der relevanten Akteur*innen im gelebten Alltagsvollzug. Insofern verschiebt die 
Studie die gängigen Perspektiven auf islamische Bildung in Deutschland, die zumeist 
die Moschee oder den IRU isoliert betrachten oder auf die Befragung von Lehrer*innen 
oder Imamen abstellen. Durch die Perspektive der anthropology of public reasoning (Bowen, 
2010), die den Blick auf die verschiedenen Rechtfertigungslogiken und die Pluralität der 
gestaffelten gesellschaftlichen Öffentlichkeiten richtet, sowie auf Basis einer ethnogra
phischen Langzeitforschung im urbanen Feld entsteht ein dynamisches und vielgestalti
ges Bild des lokal verhandelten Islam. Obgleich dieses Bild nur einen Ausschnitt aus der 
islamischen Landschaft des Forschungsfeldes darstellt, umfasst es ein breites Spektrum 
dogmatischer Positionen: vom Salafismus bis hin zu Entwürfen einer entpolitisierten zi
vilen Religion. In der folgenden Abschlussbetrachtung diskutiere ich den Ertrag dieser 
Perspektive und fasse die zentralen Erkenntnisse der Studie zusammen. 

Muslim*innen sind in Deutschland unausweichlich mit einem öffentlichen Diskurs 
konfrontiert, der von islamkritischen bis islamfeindlichen Positionen dominiert ist 
und in dem ihre legitime gesellschaftliche Partizipation kontinuierlich in Frage gestellt 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

wird. Der 11. September 2001 stellte diesbezüglich für die heutige Elterngeneration 
einen Wendepunkt dar. Der Blick auf Muslim*innen (Kap. I) war fortan von Angst und Ver
unsicherung geprägt. Heute sehen sich die muslimischen (oder als solche adressierten) 
Jugendlichen der Generation-Z in ihren mediatisierten, all-vernetzten Lebenswelten 
mit einer Meinungsflut konfrontiert, die für viele nur schwer zu bewältigen ist. Dies 
gilt umso mehr angesichts der reziproken Aufschaukelung- und Affizierungssprozesse 
(Groß & Yannikos, 2022: 38), die sich zwischen islamfeindlichen und islamistischen 
Positionen vollziehen. Sich in diesem Spannungsfeld sinnhaft in der eigenen Gesell
schaft zu verorten und eine eigene Story zu basteln (Kap. I.4) stellt für viele junge Menschen 
(z.B. Younes und Bassem) eine große Herausforderung dar. Diese zu bewältigen scheint 
überzeugt religiösen Jugendlichen (z.B. Zeynep oder Zekeriya) insofern leichter zu fal
len, als sie die ihnen zugeschriebene Differenz vice versa für sich beanspruchen und das 
Du Bois’sche doppelte Bewusstsein herausbilden, das die Übersetzung zwischen zwei 
Lebenswelten erleichtert. Es sind jene Jugendlichen mit einer engen Bindung an die 
(Milli Görüş-)Moscheegemeinde und einer gefestigten muslimischen Identität, die sich 
als Reaktion auf die gesellschaftliche Exklusion umso bewusster als Teil der deutschen 
Gesellschaft verstehen und als Muslim*innen selbstbewusst ihr Recht auf Differenz 
einfordern. 

Die Bindung des Nachwuchses stellt für die Moscheen indes eine der größten Her
ausforderungen dar. Zwar bilden Moscheegemeinden unter den in der Bundesrepublik 
grundsätzlich ähnlichen kontextuellen Bedingungen ähnliche organisationale Struktu
ren heraus (z.B. die Doppelspitze aus administrativer und religiöser Autorität; vgl. DiM
aggio & Powell, 1991; Rückamp, 2021: 44–46). Die Moscheen gleichen sich indes nicht voll
ends an, sondern geben mit der Herausbildung unterschiedlicher Bildungsstrukturen 
(Kap. II) je eigene Antworten auf die Frage der Mitgliederbindung. Der Vergleich der Sul
tan Mehmet Camii und der Al-Taqwa Moschee legt nahe, dass die Eingliederung in die 
Struktur eines Dachverbandes respektive die Unabhängigkeit von diesen einen entschei
denden Einflussfaktor darstellt. Die IGMG fördert durch die Integration der lokalen Pra
xisgemeinschaften in die gestaffelten Öffentlichkeiten der Bewegung sowie durch Par
tizipationsmöglichkeiten, eine überregionale Infrastruktur und eine Corporate Identity 
die Bindung ihrer Mitglieder. Die verbandsunabhängige Al-Taqwa Moschee verfügt über 
keine vergleichbaren Ressourcen und Reichweiten. Ihr deutlich umfassenderes Unter
richtsprogramm ist nach Vorbild der öffentlichen Schule in Klassen organisiert und die 
Möglichkeiten, junge Erwachsene aktiv einzubeziehen sind nach Ende des letzten Kurses 
begrenzt. Neben der Verbandsanbindung, der lokalen Einbettung (Nachbarschafts- oder 
Stadtmoschee), den Aspekten der Nationalität, Ethnizität und der Sprachlichkeit, spielt 
auch das aus dem religiösen Dogma abgeleitete soziopolitische Selbstverständnis eine 
Rolle für die Ausgestaltung der Bildungsformate: Während die Milli Görüş-Moschee ei
nen gesellschaftlich engagierten Aktivismus verfolgt, ist die Al-Taqwa Moschee eher verschult 
und quietistisch reserviert. Das Zusammenspiel dieser Faktoren lässt sich als historisch- 
kontextuelle Pfadabhängigkeit der Antworten bezeichnen, die Moscheen auf das Problem 
der Bindung des Nachwuchses geben. 

Im lokalen Diskursfeld der muslimischen Selbstorganisationen vertreten die Autori
täten der Moscheen und die Salafis ihr Verständnis davon, Welcher Islam…? der ›richtige‹ 
und ›authentische‹ ist (Kapitel III). Die Akteur*innen bringen ihren Islam mit Bezug auf 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 235 

andere Diskurstraditionen zur Geltung und suchen und verfolgen spezifische Praktiken 
der Kritik, um Autorität zu generieren. Im Fokus dieser stehen zuvorderst die Aspekte 
der Reinheit des Islam und der Pluralitätstoleranz. Der orthodoxe Diaspora-Islam (IGMG), 
der durch die Orientierung an einer der vier großen Rechtsschulen und die transnatio
nale Ausrichtung am Herkunftsland geprägt ist, wird etwa von modernistischen Ansät
zen (Al-Taqwa Moschee und Salafis) als Kultur-Islam kritisiert, da manche Praktiken eher 
Brauchtum seien als durch Quellen belegt. Die Vertreter*innen dieser modernistischen 
Kritik beanspruchen für sich einen reinen, dekulturierten Islam, frei von nationalistischen 
und ethnischen Identifikationen. Die zweite Dimension der Kritik betrifft jene der Plura
litätstoleranz. Während der orthodoxe Diaspora-Islam einer Diskurstradition folgt, ande
re aber akzeptiert, stützt der Scheikh der Al-Taqwa Moschee seine Normfindung auf alle 
vier Rechtsschulen und lässt einen Normenpluralismus zu, in welchem sich Muslim*in
nen unterschiedlicher Traditionen wiederfinden. Der Islam der Al-Taqwa Moschee ist 
traditionsübergreifend und insofern postmigrantisch, als er am ehesten der Diversität der 
Muslim*innen in der pluralen deutschen Gesellschaft entspricht. Diesen pluralitätstole
ranten und kollektivistischen Ansätzen der Moscheen, setzen die Salafis ihr individualis
tisches ultraorthodoxes Islamverständnis entgegen. Sie übersetzen ihre ideologischen Po
sitionen, die auf einer normativ verengten ›Spezialisierung‹ beruht, in eine Überlegen
heitshaltung, die in den Moscheen argumentativ und performativ expliziert wurde. Da 
diese mit Ächtung reagierten und die Salafis sich letztlich voneinander distanzierten, 
scheiterte die lokale Selbstorganisation am eigenen Authentizitätsanspruch. 

Mit der Einführung des staatlich verantworteten Islamischen Religionsunterrichts 
an der öffentlichen Schule (Kapitel IV) wurde ein neuer islamischer Bildungsraum eta
bliert und mit den Lehrkräften treten neue islamische Autoritäten in das lokale Feld ein. 
Das neue Schulfach und die ›Ideologie‹ der Lehrkräfte sind Sache von Belang in der loka
len muslimischen Öffentlichkeit, die in den Moscheen zur Sprache gebracht und seitens 
der muslimischen Eltern von vielfältigen und widersprüchlichen Erwartungen beglei
tet wird. Als Staatsbedienstete sind die Lehrkräfte des IRU außerdem angehalten, das 
von ihnen vermittelte Islamverständnis in den Dienst der bundesrepublikanischen poli
tischen Kultur zu stellen, die in den verschiedenen Schulformen als spezifische politische 
Schulkultur implementiert wird. Die Analyse hat gezeigt, dass die Religionslehrkräfte 
auf je eigene Weise ihren Islam in diese Schulkultur einpassen. An der Hauptschule soll 
die gewissenhafte Religionspraxis das respektvolle soziale Miteinander motivieren. Am 
Gymnasium zielt die Auseinandersetzung mit theologischen und normativen Argumen
tationen darauf, die Sprechfähigkeit und Übersetzungsleistung zu fördern. Die Lehr
kräfte an beiden Schulen argumentieren für ein entpolitisiertes ziviles Verständnis von 
Islam, das die Glaubenssätze nicht in Frage stellt, aber auf dem Boden islamischer Legi
timation Spielräume eröffnet. 

Die in der Studie untersuchten islamischen Bildungsräume erweisen sich als bedeu
tende Orte der Übersetzung zwischen der normativen Ordnung des Islam und dem All
tag in der deutschen Zivilgesellschaft. Die Analyse des Unterrichtsgeschehens (Kapitel 
V) verdeutlichte anhand von drei Fallbeispielen, wie potenzielle Dilemmata entschärft 
und Konvergenzen sowie Kompromisse hergestellt werden können. Hierbei wurde die 
islamische Bildung mit dem Konzept der Übersetzung betrachtet, welches den Fokus auf 
kreative Prozesse der Aneignung und Neubestimmung lenkt. Obwohl alle Religionslehr

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

kräfte bestrebt waren, kreative Kompromisse zwischen den Ordnungen zu finden, ge
schah dies immer unter der Bedingung, dass ihre eigenen Überzeugungen nicht grund
legend infrage gestellt wurden. Die Übersetzung ist jedoch nicht ausschließlich die Leis
tung der Lehrkräfte. Auch die Schüler*innen sind maßgeblich an dem Prozess beteiligt 
und greifen dazu auf verschiedene Rechtfertigungslogiken zurück. Sie berücksichtigen 
sowohl die öffentliche Meinung zum Islam als auch die Gerechtigkeitsprinzipien der 
staatsbürgerlichen Welt, um islamische Normen kritisch zu hinterfragen. Die Aushand
lungsprozesse, Kompromisse und Kritiken müssen demgemäß als kollektive Leistung 
der Praxisgemeinschaft des Islamischen Religionsunterrichts verstanden werden. Ne
ben den strukturellen Bedingungen und den Besonderheiten der Klassengemeinschaft, 
wie beispielsweise der religiösen Vorbildung der Schüler*innen, spielen die persönliche 
Motivation und das Islamverständnis der Lehrkräfte eine zentrale Rolle. Der IRU stellt 
potenziell einen geschützten Raum dar, in dem das in den Moscheen erworbene reli
giöse Wissen experimentell übersetzt und auf Alltagstauglichkeit geprüft werden kann. 
Zugleich wurde deutlich, dass diese Leistung durchaus voraussetzungsreich ist. 

Noch immer verharren vereinzelte rezente Studien im Modus des Integrationspa
radigmas, dessen inhärentes Forschungsinteresse Perspektiven derart vorstrukturiert, 
dass Moscheen leicht als Orte der Konservierung fremdkultureller und fundamentalis
tischer Religiosität sowie gesellschaftspolitischer Abkehr von der Mehrheitsgesellschaft 
erscheinen mögen. Dass der IRU unter diesen Vorzeichen als Institution der Aufklärung 
von Muslim*innen verklärt wird, ist nicht verwunderlich. Wenn aber suggeriert wird, es 
fänden in den Moscheen keinerlei Aushandlungsprozesse auf der religiös-theologischen 
Ebene statt, durch die sich der Islam in Deutschland weiterentwickeln würde, so ist dies 
entweder als bewusste populistische Verzerrung zu werten oder der zugrunde gelegten 
theoretischen Perspektive geschuldet (vgl. Klapp, 2022). Demgegenüber rückt die Per
spektive der anthropology of public reasoning jene Praktiken der Rechtfertigung, der Kritik 
und des Kompromisses in den Fokus, anhand derer die vielfältigen Entwicklungen und 
prozesshaften Dynamiken im lokalen islamischen Feld erst sichtbar werden. 

Das Interesse am Aspekt der public(s) hat illustriert, dass Muslim*innen eine Viel
zahl gestaffelter alternativer Öffentlichkeiten hervorbringen, in welchen parallel zum is
lamfeindlichen hegemonialen Diskurs muslimische Identität reproduziert, islamische 
Belange verhandelt und religiöse Gebote bestmöglich praktiziert werden können. Die
se Öffentlichkeiten operieren, unter anderem aus sprachlichen Gründen – Türkisch bei 
der IGMG, Deutsch bei den Salafis – weitestgehend nebeneinander, überschneiden sich 
jedoch in der muslimischen Öffentlichkeit des urbanen Feldes. Diese lokal begrenzte 
öffentliche Sphäre konstituiert sich einerseits durch persönliche Interaktion der Gläu
bigen. Darüber hinaus wird sie durch gemeinsame Belange hervorgebracht, wie etwa 
durch Fragen der symbolischen Anerkennung (kommt der Bürgermeister zum gemein
samen Fastenbrechen der Gemeinden?), der islamischen Bildung (Welche Ideologie ver
tritt die neue Religionslehrkraft in der Schule?) oder andere lokale Problemstellungen 
(Einschränkungen der COVID-19-Pandemie, Provokationen der Salafis). Auch mit der 
Herausforderung, der nächsten Generation die Religion näherzubringen, sehen sich al
le Gemeinden konfrontiert, so dass zur Bewältigung neue Kooperationen und Netzwerke 
entstehen (Dr. Abdullah hält seit 2022 regelmäßig deutschsprachige Vorträge in der Mo
schee von Mustafa Hodscha). Die lokale muslimische Öffentlichkeit rückt somit als ei

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 237 

ne wesentliche analytische Ebene innerislamischer Aushandlungsprozesse in den Blick. 
Hier vollziehen sich ›unter dem Radar‹ der hegemonialen mehrheitsgesellschaftlichen 
Debatten und der Ebene der Integrations- und Verbandspolitik wesentliche Prozesse der 
innerislamischen und der gesellschaftlichen Selbstverortung. 

Warum in diesen Prozessen der Aushandlung und Argumentation (reasoning) ein Is
lamverständnis dem anderen vorgezogen und für den Alltag in der BRD sinnhaft über
setzt wird, war das zentrale Interesse der Studie. Die Bandbreite der beschriebenen Dis
kurse und Traditionen erstreckt sich vom Salafismus bis zu Entwürfen eines zivilen Is
lam. Als erste Beobachtung lässt sich festhalten, dass viele Akteur*innen in den komple
xen Positionierungen gegenüber anderen Islamverständnissen und der Verortung im ge
sellschaftlichen Alltag zunehmend flexibel, bisweilen auch widersprüchlich auf unter
schiedliche normative Ansätze zurückgreifen. Der orthodoxe Diaspora-Islam, der sich 
an einer einzigen Rechtsschule orientiert und national-religiöse Identitäten reprodu
ziert, bietet tendenziell Sicherheit und Stabilität. Demgegenüber und oftmals in explizi
ter Abgrenzung von diesem praktizieren andere Akteur*innen eine zunehmende norma
tive Offenheit und Flexibilität (Al-Taqwa Moschee) um vielfältigere muslimische Publika 
jenseits nationaler und ethnsicher Identifikationen anzusprechen und zu integrieren. 
Bemerkenswert ist für die Selbstverortung in der deutschen Gesellschaft insbesondere 
die Nennung des prinzipienorientierten Ansatzes der Normfindung, maqāṣid aš-šarīʿa, 
der von ideologisch ganz unterschiedlich orientierten Autoritäten – Ahmad Lahbabi, 
dem Direktor der Al-Taqwa Moschee, Mohammed Mutlu, dem zur Hizmet-Bewegung 
gehörenden Religionslehrer und Abdurrashid, dem salafistischen Online-Prediger – als 
zukunftsweisendes Prinzip betont wurde. Dieses fragt nach den intendierten Zwecken 
hinter den religiösen Normen und verlagert deren autoritativen Charakter auf eine abs
traktere Ebene, die kontextabhängig eine größere Flexibilität erlaubt und Konfliktpoten
ziale zu entschärfen hilft. Insofern ist die Adaption durch den Salafi, aus dessen oppo
sitioneller Ideologie im Lokalen desintegrative und zentrifugale soziale Dynamiken re
sultierten, hier besonders hervorzuheben. Während John R. Bowen der Orientierung an 
den maqāṣid, den Zielsetzungen islamischer Normen für die Muslim*innen in Frankreich 
eine zukunftsweisende Rolle für die Schaffung von Konvergenzen zwischen laizistischer 
und islamischer Ordnung zuspricht (2010), ist deren Bedeutung für die Muslim*innen in 
Deutschland noch schwer einzuschätzen. Dass die Betonung des maqāṣid-Ansatzes aber 
bei Vertretern unterschiedlicher Strömungen beobachtet wurde, belegt seine Anschluss
fähigkeit an unterschiedliche Diskurstraditionen ebenso, wie den großen praktischen 
Nutzen für eine quellenbasierte islamische Begründung von Kompromissen und Konvergenzen 
zwischen Islam und staatsbürgerlicher Ordnung. 

Dass sowohl muslimisch selbstorganisierte Räume als auch der staatlich verant
wortete Religionsunterricht in die Studie einbezogen wurden, eröffnete Möglichkeiten, 
aus denen die zweite Beobachtung resultiert und die eine isolierte Betrachtung eines 
Bildungsortes nicht leisten kann. Sowohl in den gesellschaftlichen Debatten als auch 
in der Forschung zum Islamischen Religionsunterricht wird oftmals eine oppositio
nelle Beziehung von Moscheeunterricht und IRU suggeriert (Ceylan, 2015). Zugleich 
haben sich bislang kaum empirische Studien dieses Zusammenhangs angenommen. 
Mithin wird der IRU mit einer Vielzahl von Erwartungen überfrachtet, soll Integration, 
Sprechfähigkeit und Ambiguitätstoleranz fördern und Prävention gegen islamistische 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Radikalisierung leisten. Er soll Ort der Aushandlung sein, an dem islamische Nor
men für den Alltag in der deutschen Zivilgesellschaft angeeignet, übersetzt und »in 
Sinn gesetzt« werden. Obgleich die politische Dimension der Einführung des IRU als 
staatliche Domestizierungsmaßnahme des Islam und Gegengewicht zu den Moscheen 
offenkundig ist, stand kaum eine lokale islamische Autoritätsperson (mit Ausnahme der 
Salafis) dem Projekt grundsätzlich ablehnend gegenüber. Vielmehr changierten die Hal
tungen zwischen der Hoffnung auf eine pragmatische Komplementarität von Moschee 
als Vermittlungsinstanz von Praxiswissen und dem IRU als Ort der Theorie (Mustafa 
Hodscha) – bis hin zu einer moderaten Skepsis gegenüber der ›Ideologie‹ der Lehrkräfte 
(Sheikh Abdellatif). Der Vergleich des Religionsunterrichts an der Hauptschule und dem 
Gymnasium zeigt, dass die Frage nach den Funktionen und Leistungen des IRU kaum 
generalisierend beantwortet werden kann. Vielmehr hängt das Potenzial des Faches von 
verschiedenen Aspekten ab, die in einem spezifischen Unterrichtsarrangement zusam
menwirken. Dort wo die Schüler*innen über geringes religiöses Grundwissen verfügen, 
muss dieses zuerst vermittelt werden. Aus diesem lassen sich basale Normen mora
lischen und respektvollen Sozialverhaltens für das zivilgesellschaftliche Miteinander 
ableiten, die etwa an der Hauptschule Nord in bemerkenswertem Einklang mit dem er
zieherischen Leitbild stehen. Wo, wie am Gymnasium, ein großer Teil der Schüler*innen 
über gefestigtes religiöses Wissen verfügt, können komplexere ethische und theologi
sche Debatten geführt werden. Während die Konflikte zwischen den Ordnungen hier 
simuliert und Übersetzungsleistungen stimuliert werden können, werden die Schü
ler*innen bisweilen mit realen Dilemmata konfrontiert – wie beim Gewissenskonflikt 
um den Tod des nicht-muslimischen Mitschülers, der im weltanschaulich homogenen 
Bildungsraum Moschee nicht auftreten würde. In derartigen Situationen der Prüfung 
hat sich gezeigt, dass die in der aktuellen Literatur zum IRU bislang wenig beachteten 
Schüler*innen nicht lediglich passive Rezipienten der von den Lehrkräften angebotenen 
Strategien sind, sondern aktiv ihre kritischen Kompetenzen einbringen, um Kritik zu 
üben, Kompromisse zu schließen und Übersetzungsleistungen zu erbringen. Wenn die 
Schüler*innen dabei ihr Gerechtigkeitsempfinden äußern und das Ideal der Gleichheit 
für alle Mitschüler*innen einfordern (nochmal der Tod des Mitschülers; Zerstörung der 
Statuen in der Kaaba), handeln sie im Modus der staatsbürgerlichen Argumentation, 
also als sich selbstverständlich in der pluralen Gesellschaft verortete junge Menschen. 

Die bis hierher formulierten Erkenntnisse regen drittens und letztens zur Diskussi
on des Verhältnisses von islamisch-religiöser Sozialisation und schulischer Bildung im 
Allgemeinen an, das an unterschiedlichen Stellen des Buches und von verschiedenen Ak
teur*innen zur Sprache gebracht wurde. Diese legen eine Korrelation der religiösen Bil
dung und des schulischen Bildungserfolgs nahe, also die Annahme, dass sie sich gegen
seitig begünstigen. So waren die Schüler*innen der Hauptschule, die über einen gerin
gen allgemeinen Bildungsstand verfügten, in der Regel auch wenig religiös gebildet. Ein 
Grund dafür ist, dass die wenigsten Schüler*innen an der Hauptschule in stabilen Fa
milienverhältnissen lebten, die Bildung, ganz gleich ob religiös oder allgemein, garan
tieren und fördern konnten. Am Gymnasium waren gerade diejenigen Schüler*innen, 
die religiös sozialisiert waren und für welche die Aktivitäten in der Moscheegemein
de einen Lebensmittelpunkt darstellte, zugleich relativ bildungserfolgreich. Sie waren 
oft in familiären Netzwerken oder Peer-Groups an die Gemeinde gebunden und nutz

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 239 

ten auch die nicht-religiösen Angebote der Moschee, wie Hausaufgabenhilfe und Be
rufsvorbereitung. Mit Du Bois (1897) kann das Streben nach Bildungserfolg als Strategie 
gewertet werden, Exklusion und Stigmatisierung zu kompensieren. Nach den Regeln 
der Mehrheitsgesellschaft zu spielen und sie in ihren eigenen Disziplinen zu überbie
ten, soll Zugehörigkeit produzieren und ein Spiel auf Augenhöhe signalisieren (Du Bois, 
1897: 194). Die Differenz zur Mehrheitsgesellschaft bleibt aber gleichsam bestehen und 
wird als doppeltes Bewusstsein internalisiert, dass aus Versatzstücken beider Welten das 
Schreiben einer eigenen Story ermöglicht (Zeynep, Zekeriya). Der Zusammenhang von 
religiöser Sozialisation und allgemeinen Bildungserfolg wird unter Muslim*innen aber 
auch gewissermaßen in die entgegengesetzte Richtung interpretiert. So liege der Grund 
für die Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssystem und auf dem Arbeits
markt zuvorderst in der Angst vor religiösen Muslim*innen, wie der Religionslehrer der 
Hauptschule annahm. Islam würde durch mehr Partizipation salonfähig und Religio
sität an persönlicher und gesellschaftlicher Relevanz gewinnen, was die Exklusion aus 
vielen gesellschaftlichen Teilbereichen erkläre. Wie Zeynep es pointierte, war das Kopf
tuch kein Problem, solange die Frauen nur als Putzfrauen tätig waren; erst als sie sich 
weiterbildeten, wurde es zu einem (Zeynep, 19.02.2019). Die hier nahegelegte Korrelati
on von religiöser und allgemeiner schulischer Bildung ist mehr Desiderat als gesicherte 
Erkenntnis und insofern bieten sich weitere Studien zu dieser Beobachtung an. 

In diesem Buch kamen gerade jene Muslim*innen zur Sprache, deren Stimme in den 
Islamdebatten selten gehört, über die jedoch am meisten gesprochen und geschrieben 
wird. Jene, die islamischen Praktiken und Normen treu bleiben möchten, die hohen Wert 
auf traditionelle Lehrmeinungen legen, und die sich zumindest theoretisch als einzige 
errettete Gruppe verstehen und dennoch ein alltägliches Leben in Deutschland leben, oh
ne ihre Mitbürger*innen zu terrorisieren. Die Ethnographie islamischer Bildungsräume 
zeigt, dass der deutsche Islam nicht nur vielfältig ist, sondern auch, dass er in Aushand
lungsprozessen on the ground, in den lokalen islamischen Bildungsräumen, mit Hinblick 
auf die Zukunft in der deutschen Gesellschaft fortwährend ausgehandelt und neu justiert 
wird. Lehrende wie Lernende sind daran beteiligt, Kompromisse zu suchen, die sowohl 
islamisch wie auch im Sinne der Verfassung legitim sind, übersetzen aktiv zwischen den 
Ordnungen und sind bemüht Konfliktpotenziale zu entschärfen. Der deutsche Islam ist 
in Bewegung und die Etablierung neuer Bildungsräume und Vergemeinschaftungsfor
men ermöglicht innovative Übersetzungsleistungen, die kritische Aneignung von und 
kreative Kompromisse zwischen den Rechtfertigungsordnungen. Dabei soll nicht über 
die Existenz problematischer beispielsweise antisemitischer, homophober oder demo
kratiefeindlicher Einstellungen hinweggetäuscht werden. Diese sind mir zwar verein
zelt begegnet, werden aber einerseits bereits von der Wissenschaft adressiert und sind 
andererseits auch unter nicht-Muslimischen Bürger*innen virulent. Viele Muslim*in
nen betonen, dass Deutschland dem Ideal eines Dar al-Islam (Haus des Islam), einer is
lamischen Gesellschaft, in der die Religion idealtypisch umgesetzt wird, ebenso wenig 
entspricht, wie die meisten muslimischen Staaten. Vielmehr ist es ein Haus, in dem die 
Gepflogenheiten anderer ›ausgehalten‹ und ›ertragen‹ werden müssen. Dies gilt indes 
auch für nicht-muslimische Bürger*innen, die vermeintlichen primordialen Privilegien 
nachhängen, anstatt sich mit der Realität der Bundesrepublik als postmigrantische Ge
sellschaft zu arrangieren. So wäre es wünschenswert, auf breiter gesellschaftlicher Ebe

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ne einen pragmatischeren Ansatz in der Begegnung mit Muslim*innen und mit der post
migrantischen Pluralität insgesamt zu finden, der unter dem Gebot der Fairness steht 
und dem Versprechen der Gleichheit nachkommt, das in der deutschen Verfassung ver
ankert ist. So könnte Deutschland für alle Bürger*innen zu einem Dar al-Salam, einem 
Haus des Friedens werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnisse 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbildungen 

Abbildung 1: Schild auf Deutsch und Türkisch im Feldforschungsort (eigene Aufnahme). ....... 16 
Abbildung 2: Der Gebetsraum der al-Taqwa Moschee (eigene Aufnahme). ..................... 22 
Abbildung 3: Der Blick auf Muslim*innen. (Memedroid.com, ohne Urheber, abrufbar unter: http 

s://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad; letzter 
Zugriff: 31.01.2025; 16.05). ..................................................... 55 

Abbildung 4: Dekoration des Aktionsstands in der Fußgängerzone (eigene Aufnahme). ........ 74 
Abbildung 5: »Gestatten Muslim!« (eigene Aufnahme). ...................................... 74 
Abbildung 6: Struktur der IGMG-Jugendabteilungen basierend auf Zeyneps Skizze 

(eigene Darstellung). ...........................................................77 
Abbildung 7: Wettbewerb in der Disziplin Koranrezitation (eigene Aufnahme). .................. 81 
Abbildung 8: Buttons an Zeyneps Rucksack: »KGT Mekke’de« (Mädchenabteilung in Mekka) 

& »Love Mekka & Medina« (eigene Aufnahme). ................................. 86 
Abbildung 9: Das Blanko-Formular des Zeugnisses der Al-Taqwa Moschee. ................... 99 
Abbildung 10: Plakat der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle (eigene Aufnahme). .............. 125 
Abbildung 11: Islamischer Religionsunterricht in Deutschland 2022/2023 

(Mediendienst Integration). ................................................... 150 
Abbildung 12: Vom Lehrer projizierte Folie zu Positionen einer Meinungsverschiedenheit 

(Quelle: Islamlehrer des Gymnasiums). ......................................... 217 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Organisationen und Parteien 

(Auswahl in alphabetischer Reihenfolge) 

AKP (Adalet ve Kalkınma Partisi; Partei für Gerechtigkeit und Entwick
lung): Die 2001 gegründete türkische Regierungspartei lenkt seit 
2002 unter Reccep Tayyip Erdoğan die Geschicke des Landes und 
strebt den Abbau des Laizismus an. Sie spaltete sich von der Fazi
let Partisi der Milli Görüş Bewegung ab und bezeichnet sich selbst 
als konservativ-demokratische Volkspartei. 

DİTİB (Diyanet İşleri Türk İslam Birliği; Türkisch-Islamische Union der 
Anstalt für Religion): Größter muslimischer Verband in Deutsch
land, der 1984 in Köln gegründet wurde und formal an das 
türkische Religionsministerium angegliedert ist. Er vertritt nach 
eigenen Angaben etwa 880 Moscheegemeinden in Deutschland. 
Der staatliche Einfluss der Türkei äußert sich insbesondere dar
in, dass die Imame in der Türkei ausgebildet werden und das 
Religionsministerium über Predigtinhalte entscheidet. 

DWR (Die wahre Religion e.V.): Von dem salafistischen Prediger Ibra
him Abou Nagie gegründeter Verein, der durch öffentliche Mis
sionierungskampagnen den Islam zu verbreiten suchte. Der be
kannte Prediger Pierre Vogel galt als Aushängeschild der Gruppe. 
Auch die »Lies!«-Stiftung, bei der deutschlandweit Koranüberset
zungen in den Straßen verteilt wurden, war an DWR angebun
den. 2016 wurden sowohl die Organisation als auch die Stiftung 
wegen verfassungsfeindlicher Einstellungen verboten. 

ECFR (European Council for Fatwa and Research): 1997 unter Vorsitz von 
Yusuf al-Qaradawi in London gegründet, machte es sich der 
Rat zur Aufgabe, in Form von Fatwas (islamischen Rechtsgut
achten) Antworten auf die Herausforderungen zu geben, mit 
denen sich Muslim*innen in Europa konfrontiert sehen. Dabei 
orientiert sich der Rat traditionsübergreifend an den vier isla
mischen Rechtsschulen und vertritt eine Rechtsprechung für 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Minderheiten (fiqh al-aqalliyyāt). Ideologisch wird der Rat der 
Muslimbruderschaft zugerechnet. 

EZP (Einladung zum Paradies): Der salafistische Verein wurde 2006 
von dem türkeistämmigen Prediger Muhammad Çiftçi gegrün
det. Die Führung übernahm nach dessen Rücktritt der deutsche 
Konvertit Sven Lau. Neben der Missionierungsarbeit (daʿwa) ver
anstalteten die Mitglieder auch Islamseminare und öffentliche 
Vorträge. Der spätere Star-Prediger Pierre Vogel startete hier 
seine Karriere. Der Verein hat sich 2011 selbst aufgelöst.  

Generation Islam Islamistische Initiative mit Nähe zur in Deutschland verbo
tenen islamistischen Organisation Hizb ut-Tahrir. Durch die 
Online-Kampagne #nichtohnemeinkopftuch erreichte sie große 
Aufmerksamkeit unter jungen Muslim*innen in Deutschland.  
Hizb ut-Tahrir (Partei der Befreiung): Transnationale islamis
tische Bewegung, die 1953 von dem Palästinenser Taqi ad-Din 
an-Nabhani gegründet wurde und sich von der Muslimbru
derschaft abspaltete. Das Ziel, zunächst die Abschaffung der 
arabischen Regimes und später die Errichtung eines globalen Ka
lifats, soll vor allem durch einen militärischen Dschihad erreicht 
werden, der als verpflichtend für jeden Muslim betrachtet wird. 
Die Bewegung negiert mit antisemitischen Parolen die Existenz 
des Staates Israels, welcher neben den USA das zentrale Feindbild 
darstellt. In Deutschland wurde die Organisation 2003 verboten. 

Hizmet-Bewegung (auch: Gülen-Bewegung): Gründer der Bewegung ist der charis
matische türkische Prediger Fethullah Gülen (1941–2024), der 
nach seiner Versetzung als Imam nach Izmir 1966 ein Bildungs
netzwerk etablierte. Inspiriert von dem Gelehrten Said Nursi 
strebte Gülen mit an, islamische Werte mit der Moderne in Ein
klang zu bringen. Heute ist die Bewegung, in circa 160 Ländern 
aktiv. Im Gegensatz zu anderen türkeistämmigen Bewegungen 
tritt Hizmet nicht als Moscheebewegung in Erscheinung. 

IGMG (Islamische Gemeinschaft Milli Görüş e.V.; türk. İslâm Toplumu 
Millî Görüş): Islamische Gemeinschaft, die von dem türkischen 
islamischtischen Politiker Necmettin Erbakan gegründet wurde 
und seit 1995 in Deutschland als Verein eingetragen ist. Nach 
eigenen Angaben unterhält sie etwa 2500 Zweigstellen und zählt 
circa 170 000 Mitglieder. Die IGMG ist Teil der transnational or
ganisierten Milli Görüş-Bewegung, die in der Türkei als politische 
Partei (Saadet Partisi) organisiert ist in der türkischen Diaspora 
jedoch zuvorderst als Moscheebewegung in Erscheinung tritt. 

Muslimbruderschaft (arab.: ǧamāʿat iḫwān al-muslimīn): Die Organisation wurde 1928 
von dem Lehrer Hasan al-Banna gegründet, der eine Trennung 
von Staat und Religion strikt ablehnte. Die Bruderschaft setzt sich 
für eine islamische Ordnung ein, die über den von Menschen ge

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Organisationen und Parteien (Auswahl in alphabetischer Reihenfolge) 247 

machten Gesetzen steht. Sie gilt als Inspiration zahlreicher wei
terer islamistischer Bewegungen im 20. Jahrhundert. 

Naqschbandiyya Sufi-Orden der im 14. Jahrhundert in Zentralasien entstand. 
Gründer und Leitfigur ist Bahaʾu d-Din Naqschband-i Bukhari. 
Anders als andere Sufi-Orden wirkt die Naqschbandiyya eher 
orthodox. So kommt beispielsweise die Praxis des Gottesge
denkens ohne Musik und tanzähnliche Praktiken aus und wird 
entsprechend ›schweigender Dhikr‹ (Gedenken) genannt. 

Nurcu-Bewegung Die Bewegung ging aus dem Sufi-Orden der Naqschbandiyya her
vor. Gründer ist der islamische Gelehrte Said Nursi (1876–1960), 
der den Islam in der Gesellschaft wiederbeleben und in Einklang 
mit der Moderne bringen wollte. 1979 wurde der Dachverband Ja
ma’at-un Nur in Köln gegründet, in welchem die deutschen Nur
cu-Anhänger*innen organisiert sind. 

VIKZ (Verband Islamischer Kulturzentren e.V.): 1973 gegründeter, ers
ter Dachverband Deutschlands, mit Sitz in Köln. Der VIKZ ist 
die Institutionalisierung der türkischen Süleymancı-Bewegung, 
die nach ihrem Gründer, dem Religionsgelehrten Süleyman Hil
mi Tunahan (1888–1959) benannt ist und in den 1940er Jahren 
in Istanbul entstanden war. Sie strebt eine Islamisierung der 
Gesellschaft durch Bildung an. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 

Literatur [Print- und Online-Publikationen] 

Abdel-Samad, Hamed. 2014. Der islamische Faschismus. Eine Analyse. München: Droemer. 
Abdel-Samad, Hamed und Mouhanad Khorchide. 2016. Zur Freiheit gehört, den Koran zu 

kritisieren. Freiburg i.Br.: Herder.  
Abdel-Samad, Hamed und Mouhanad Khorchide. 2017. Ist der Islam noch zu retten? Eine 

Streitschrift in 95 Thesen. München: Droemer. 
Aerts, Stijn, Isnād. Encyclopaedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1 

163/1573-3912_ei3_COM_32616. Abgerufen am 19.03.2024. 
Agai, Bekim. 2008. Zwischen Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethullah Gü

len (geb. 1938): die flexible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts. Schenefeld: 
EB-Verlag. 

Agai, Bekim. 2010. Die Arbeit der Gülen Bewegung in Deutschland: Akteure, Rahmen
bedingungen, Motivation und Diskurse. In: Walter Homolka, Johann Hafner, Admiel 
Kosman und Ercan Karakoyun (Hg.): Muslime zwischen Tradition und Moderne. die Gü
len-Bewegung als Brücke zwischen den Kulturen. Freiburg i.Br.: Herder: 9–55. 

Akca, Ayse Almila. 2020. Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem Wis
sen, Tradition und religiöser Autorität. Bielefeld: transcript. 

Akşit, Bahattin. 2007. İmam Hatip schools. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: 
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32428. Abgerufen am 14.02.2024. 

Alacacıoğlu, Hasan. 1999. Außerschulischer Religionsunterricht für muslimische Kinder und Ju
gendliche türkischer Nationalität in NRW. Münster: LIT Verlag. 

Alassiri, Mohammed. 2020. Evolution is the disguised friend of Islam. Nature Human Be
ahiour, 4: 122. Abrufbar unter: https://www.nature.com/articles/s41562-019-0771-7. 
Abgerufen am 24.02.2024. 

Albrecht, Sarah. 2016. Dār al-Islām and dār al-ḥarb. In Encyclopedia of Islam, THREE. 
Abrufbar unter: https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-i 
slam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-isl 
am-3&s.q=hadith. Abgerufen am 24.02.2024. 

Ali, Ayaan Hirsi. 2008. Infidel. New York: Simon and Schuster. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32428
https://www.nature.com/articles/s41562-019-0771-7
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32428
https://www.nature.com/articles/s41562-019-0771-7
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith


250 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Al-Albaani, Muhammad Naasir-ud-Diin. 2010. Das Gebet des Propheten, beschrieben vom An
fang (Takbiir) bis zum Ende (Tasliim). Braunschweig: EZP-Verlag. 

Al-Hassani, Salim T. S. 2012. 1001 Inventions. The Enduring Legacy of Muslim Civilization. 
Washington, DC: National Geographic Books.  

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. 1989. Erlaubtes und Verbotenes im Islam. Übersetzt von Ahmad von 
Denffer. München: SKD Bavaria Verlag. 

Andersen, Dorte J., und René E. Pedersen. 2018. Practicing Home in the Foreign: The 
multiple homing practices of artisan journeymen on the tramp. Nordic Journal of Mi
gration Research, 8 (2): 82–90. 

Anderson, Benedict. 1983. Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Na
tionalism. London: Verso. 

Arnaldez, Roger. 2012. Ibn Rushd. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abrufbar unter: h 
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340. Abgerufen am 24.04.2024. 

Asad, Talal. 1986. The Idea of an Anthropology of Islam. Qui Parle, 17 (2): 1–30. 
Aš-Šhāṭibī, Ibrāhīm ibn. 2014. The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic Law. 

Berkshire: Garnet Pub Limited. 
Attia, Iman. 2009. Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orientalis

mus und antimuslimischen Rassismus. Bielefeld: transcript. 
Baaken, Till, Friedhelm Hartwig und Matthias Meyer. 2019. modus | insight. Die Peripherie 

des Extremismus auf YouTube. Berlin: modus | Zentrum für angewandte Deradikalisie
rungsforschung. Abrufbar unter: https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020 
/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf. Ab
gerufen am 06.10.2023. 

Badawia, Tarek und Said Topalovic. 2022. Islamunterricht im Diskurs. Religionspädagogische 
und fachdidaktische Ansätze. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.  

Badawia, Tarek. 2012. Anforderungen an den Religionsunterricht im säkularen Staat – 
eine islamisch-religionspädagogische Perspektive. In: Amena Shakir und Farid Ha
fez (Hg.). Religionsunterricht und säkularer Staat. Berlin: Frank & Timme. 205–228. 

Bade, Klaus J. 2013. Kritik und Gewalt. Sarrazin-Debatte, »Islamkritik« und Terror in der Ein
wanderungsgesellschaft. Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag. 

Bassiouni, Mahmoud. 2014. Menschenrechte zwischen Universalität und islamischer Legitimi
tät. Berlin: Suhrkamp. 

Baumann, Gerd. 1996. Contesting Culture. Cambridge: Cambridge University Press. 
Baumann, Gerd und Thijl Sunier. 1995. Post-Migration Ethnicity. De-Essentializing Cohesion, 

Commitments, and Comparison. Amsterdam: Het Spinhuis. 
Bayat, Asef. 2007. Making Islam Democratic. Social Movements and the Post-Islamist Turn. 

Stanford: Stanford University Press. 
Berglund, Jenny. 2010. Teaching Islam. Islamic Religious Education in Sweden. Münster: 

Waxmann Verlag. 
Berglund, Jenny (Hg.). 2018. European Perspectives on Islamic Education and Public Schooling. 

Equinox Publishing (UK). 
Berglund, Jenny. 2019. State-Funded Faith-Based Schooling for Muslims in the North. 

Religion and Education 46 (2): 1–24 
Berglund, Jenny. 2016. Islamic Religious Education in Muslim Schools: A Translation of 

Islam to the Swedish School System. In: Yafa Shanneik, Brian Bocking und Jenny 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf


Literatur 251 

Berglund (Hg.). Religious Education in a Global-Local World. o.O.: Springer Switzer
land. 109–122. 

Berkey, Jonathan P. 1992. The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social History of 
Islamic Education. Princeton University Press.  

Berriane, Mohamed. 1996. Die Provinz Nador. Eines Der Wichtigsten Herkunftsgebiete 
Marokkanischer Emigration. In: Andreas Kagermeier, Herbert Popp, Hans Höpfin
ger und Mohamed Berriane (Hg.). Remigration Nador I. Wiesbaden: Springer. 157–192. 

Bhabha, Homi K. 1997. Verortungen der Kultur. In: Benjamin Marius, Therese Frey Stef
fen, und Elisabeth Bronfen (Hg.). Hybride Kulturen. Tübingen: Stauffenburg. 123–148. 

Bhaba, Homi K. 2000. Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffenberg. 
Bielefeldt, Heiner. 2011. Entgleisende Islamkritik. Differenzierung als Fairnessangebot. 

In: Klaus Schubert und Hendrik Meyer (Hg.). Politik und Islam. Wiesbaden: Springer. 
135–144. 

Bigliardi, Stefano. 2012. The Strange Case of Dr. Bucaille: Notes for a Re-examination. The 
Muslim World, 102: 248–263. 

Bogusz, Tanja. 2010. Zur Aktualität von Luc Boltanski. Einleitung in sein Werk. Wiesbaden: 
Springer-Verlag. 

Boltanski, Luc und Laurent Thévenot. 1991. Über die Rechtfertigung. Eine Soziologie der kriti
schen Urteilskraft. Hamburg: Hamburger Edition HIS. 

Bonnefoy, Laurent. 2012. Salafism in Yemen. Transnationalism and Religious Identity. New 
York: Columbia University Press. 

Bourdieu, Pierre. 1992. Die verborgenen Mechanismen der Macht. Hamburg: VSA. 
Bourdieu, Pierre. 1997. Zur Genese der Begriffe Habitus und Feld. In: Pierre Bourdieu 

(Hg.). Der Tote packt den Lebenden. Hamburg: VSA. 59–78. 
Bourdieu, Pierre. 2000. Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens. Konstanz: 

UVK.  
Bourdieu, Pierre. 2001. Das politische Feld. Zur Kritik der politischen Vernunft. Konstanz: 

UVK. 
Bourdieu, Pierre. 2009. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der 

kabylischen Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp. 
Bousquet, Georges-Henri. 2012. ʿIbādāt. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abruf

bar unter: https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam- 
2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen am 18.08.2022. 

Bowen, John R. 2010. Can Islam Be French? Pluralism and Pragmatism in a Secularist State. 
Princeton: Princeton University Press. 

Bowie, Fiona. 2000a. The Anthropology of Religion. An Introduction. Hoboken: Wiley-Black
well.  

Bowie, Fiona. 2000b. Issues in the Study of Religion. In: Fiona Bowie (Hg.). The Anthro
pology of Religion. An Introduction. Hoboken: Wiley-Blackwell. 2–12. 

Breidenstein, Georg. 2007. Teilnahme am Unterricht. Ethnographische Studien zum Schüler
job. Wiesbaden: Springer. 

Breidenstein, Georg. 2009. Allgemeine Didaktik und praxeologische Unterrichtsfor
schung. In: Manfred Prenzel, Stephanie Hellekamps und Meinert A. Meyer (Hg.). 
Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, 9: 201–215. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen


252 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Breidenstein, Georg, Stefan Hirschauer, Herbert Kalthoff und Boris Nieswand. 
2013. Ethnografie: Die Praxis Der Feldforschung. Konstanz: UTB. 

Brentjes, Sonja. 2013. Buchbesprechung: al-Hassani, T.S. (Hg.): 1001 Inventions: The En
during Legacy of Muslim Civilizations. Washington DC: National Geographic Soci
ety. 2012. Aestimatio, 10: 119–153. 

Bruckmayr, Philipp und Jan-Peter Hartung. 2020. Introduction: Challenges from ›the 
Periphery‹? – Salafī Islam Outside the Arab World. Die Welt Des Islams 60. 137–169. 

Bruns, Axel. 2019. Are Filter Bubbles Real? Oxford: Polity Press 
Bucaille, Maurice. 1978. The Bible, the Qur’an and Science. Plainfield: North American Trust 

Publication.  
Bucaille, Maurice. 1984. What Is the Origin of Man? The Answers of Science and the Holy Scrip

tures. Paris: Seghers.  
Budak, Bahaeddin, Cok Bakker und Ina ter Avest. 2018. Identity Development of the Two 

First Islamic Primary Schools in the Netherlands. In: Jenny Berglund (Hg.). European 
Perspectives on Islamic Education and Public Schooling. Sheffield: Equinox Publishing. 
78–104. 

Busch, Reinhard und Gabriel Goltz. 2011. Die Deutsche Islam Konferenz – Ein Über
gangsformat für die Kommunikation zwischen Staat und Muslimen in Deutschland. 
In: Klaus Schubert und Hendrik Meyer (Hg.). Politik und Islam. Wiesbaden: Springer. 
29–46. 

Caeiro, Alexandre. 2010. The Power of European Fatwas: The Minority Fiqh Project and 
the making of an Islamic Counterpublic. International Journal of Middle East Studies, 42 
(3): 435–449. 

Ceylan, Rauf. 2008. Islamische Religionspädagogik in Moscheen und Schulen. Hamburg: Ver
lag Dr. Kovač. 

Ceylan, Rauf. 2010. Die Prediger des Islam. Imame – wer sie sind und was sie wirklich wollen. 
Freiburg i.Br.: Herder. 

Ceylan, Rauf. 2014. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und islamischer Religionsunterricht 
im Kontext von Säkularisierung. Wiesbaden: Springer-Verlag.  

Ceylan, Rauf. 2015. ›Raus aus den Koranschulen‹. Das Verhältnis von Moscheekateche
se und Islamischem Religionsunterricht. Zur Notwendigkeit einer öffentlichen und 
innerislamischen Debatte. Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik, 14: 169–183. 

Chodkiewicz, Michel. 2019. Das am Propheten orientierte Modell der Heiligkeit im Is
lam. Trivium, 29. Abrufbar utner: http://journals.openedition.org/trivium/6321. Ab
gerufen am 20.03.2014. 

Çimşit, Mustafa. 2012. Die Rolle und Person des Lehrers in der islamischen Bildungs- 
und Erziehungstradition. Journal of Religious Culture, 161: 1–20. 

Coglievina, Stella. 2018. Religious Education in Italian Public Schools: What Room for 
Islam? In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Islamic Education and Public 
Schooling. Sheffield: Equinox Publishing. 105–119. 

Cohen, Stanley. 1972. Folk Devils and Moral Panics. London: MacGibbon and Kee Ltd. 
Collins, Francis, und Brenda Yeoh (Hrsg). 2022. Handbook on Transnationalism. Chel

tenham: Edward Elgar Publishing. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://journals.openedition.org/trivium/6321
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/trivium/6321


Literatur 253 

Collombier, Virginie. 2020. Libyan Salafis and the struggle for the state. Third World The
matics, 5 (3–6): 296–313. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1080/23802014.2022.206 
2442. Abgerufen am 19.02.2024. 

Comerford, Milo, Moustafa Ayad, und Jakob Guhl. 2021. Gen-Z & The Digital Salafi Ecosys
tem: Executive Summary. London: ISD | Institute for Strategic Dialogue. Abrufbar 
unter: https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary 
.pdf. Abgerufen am 06.10.2023. 

Cook, David B. 2007a. Apocalypse. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://d 
x.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019. Abgerufen am 29.02.2024. 

Cook, David B. 2007b. Attributes of God. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: h 
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163; Abgerufen am 13.02.2024. 

Cook, David B. 2012. Dajjāl. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx.doi. 
org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826. Abgerufen am 29.04.2024. 

Cook, David B. 2013. Gog And Magog. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abrufbar un
ter: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27495. Abgerufen am 05.03.2014. 

Dahlgren, Peter M. 2021. A critical review of filter bubbles and a comparison with selec
tive exposure. Nordicom Review, 41 (1): 15–33. Abrufbar unter: https://doi.org/10.2478/ 
nor-2021-0002. Abgerufen am 20.02.2024. 

Dalrymple, G. Brent. 1994. The Age of the Earth. Stanford University Press. 
Damir-Geilsdorf, Sabine und Mira Menzfeld. 2017. Who are »the« Salafis? Insights 

into lifeworlds of persons connected to Salafis(m) in North Rhine-Westphalia, Ger
many. Journal of Muslims in Europe 6 (1): 22–51. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1163 
/22117954-12341337. Abgerufen am 02.03.2024. 

Damir-Geilsdorf, Sabine, Yasmina Hedider und Mira Menzfeld. 2018. Salafistische 
Kontroversen um die Auslegung des Glaubens und Alltagspraktiken: Pierre Vo
gel und andere Akteure in Deutschland. CORE-Report 2: 1–39. Abrufbar un
ter: https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf 
%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf. Abge
rufen am 02.03.2024. 

Damir-Geilsdorf, Sabine, Mira Manzfeld und Yasmina Hedider. 2019. Interpretations of 
al-wala’ wa-l-bara’ in Everyday Lives of Salafis in Germany. Religions 10: 1–18. Abrufbar 
unter: https://www.mdpi.com/2077-1444/10/2/124; Abgerufen am 02.09.2022. 

Damir-Geilsdorf, Sabine und Mira Menzfeld. 2020. Methodological and Ethical Chal
lenges in Empirical Approaches to Salafism. Journal of Muslims in Europe 9 (2): 135–149. 
Abrufbar unter: https://brill.com/view/journals/jome/9/2/article-p135_1.xml. Abge
rufen am 18.02.2022. 

Davies, Huw C. 2018. Redefining Filter Bubbles as (Escapable) Socio-Technical Recur
sion. Sociological Research Online, 23 (3): 637–654. Abrufbar unter: https://journals.sag 
epub.com/doi/10.1177/1360780418763824. Abgerufen am 20.02.2024. 

Debus, Esther. 1984. Die islamisch-rechtlichen Auskünfte der Millî Gazete im Rahmen des »Fet
wa-Wesen« der Türkischen Republik. Berlin: Klaus Schwarz. 

Decker, Oliver und Elmar Brähler (Hg.). 2020a. Autoritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – 
neue Radikalität. Gießen: Psychosozial-Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27495
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.mdpi.com/2077-1444/10/2/124
https://brill.com/view/journals/jome/9/2/article-p135_1.xml
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27495
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.mdpi.com/2077-1444/10/2/124
https://brill.com/view/journals/jome/9/2/article-p135_1.xml
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824


254 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Decker, Oliver und Elmar Brähler. 2020b. Autoritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – 
neue Radikalität. In: Oliver Decker und Elmar Brähler (Hg.). Autoritäre Dynamiken. 
Alte Ressentiments – neue Radikalität. Gießen: Psychosozial-Verlag. 15–26 

Decker, Oliver, Elmar Brähler, Johannes Kiess, Julia Schuler, Barbara Handke und Gert 
Pickel. 2020. Die Leipziger Autoritarismus Studie 2020: Methoden, Ergebnisse und 
Langzeitverlauf. In: Oliver Decker und Elmar Brähler (Hg.). Autoritäre Dynamiken. Alte 
Ressentiments – neue Radikalität. Gießen: Psychosozial-Verlag. 27–88.  

De Haas, Hein. 2007. Morocco’s Migration Experience: A Transitional Perspective. Inter
national Migration, 45 (4): 39–70. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-243 
5.2007.00419.x. Abgerufen am 14.02.2024. 

De Koning, Martijn. 2012. Styles of Salafi Activism: Escaping the Divide. Material Religi
on, 8 (3): 400–401. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209 
032. Abgerufen am 28.02.2024. 

De Koning, Martijn. 2018. Ethnographie und der Sicherheitsblick: Akademische For
schung mit ›salafistischen‹ Muslimen in den Niederlanden. In: Schirin Amir-Moaza
mi (Hg.). Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der Islamforschung in Europa. Bielefeld: 
transcript. 335–366. 

De Koning, Martijn, Carmen Becker und Ineke Roex. 2020. Islamic Militant Activism in 
Belgium, The Netherlands and Germany. Springer. 

Dennaoui, Youssef. 2023. Religiöse Überbietung. Elemente zur soziologischen Bestim
mung einer Sonderform religiöser Konkurrenzkämpfe im Feld des Islam. Polarisierte 
Welten, 41: 1–11. 

Deterding, Sebastian, Rilla Khaled, Lennard E. Nacke und Dan Dixon. 2011. Gamifica
tion: Toward a Definition. Gamification-Research.org. Abrufbar unter: http://gamifica 
tion-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixo 
n.pdf. Abgerufen am: 06.10.2023. 

Dickel, Sascha und Jan-Felix Schrape. 2015. Dezentralisierung, Demokratisierung, 
Emanzipation: Zur Architektur des digitalen Technikutopismus. Leviathan 43 (3): 
442–463. Abrufbar unter: https://www.jstor.org/stable/24886305. Abgerufen, am: 
22.03.2022. 

DiMaggio, Paul, und Walter W. Powell. 1991. The Iron Cage revisited Institutional Iso
morphism and Collective Rationality in Organizational Fields. In: Walter W. Powell 
und Paul DiMaggio (Hg.). The new Institutionalism in Organizational Analysis. Chicago: 
University of Chicago Press. 63–82. 

Döveling, Katrin, Anu A. Harju und Denise Sommer. 2018. From Mediatized Emotion to 
Digital Affect Cultures: New Technologies and Global Flows of Emotion. Social Media 
+ Society 4 (1). Abrufbar unter: https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/205630 
5117743141; Abgerufen am 31.03.2022. 

Du Bois, W.E.B. 1987. Strivings of the Negro People. The Atlantic, 194–198. Abruf
bar unter: https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.p 
df. Abgerufen am 14.01.2024. 

Dziri, Bacem. 2014. ›Das Gebet des Propheten, als ob Du es sehen würdest‹ – Der Salafis
mus als ›Rechtsschule‹ des Propheten? In: Hazim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). 
Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 132–159. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
https://www.jstor.org/stable/24886305
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
https://www.jstor.org/stable/24886305
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf


Literatur 255 

Ebner, Julia und Jacob Davey. 2017. The Fringe Insurgency. Connectivity, Convergence and 
Mainstreaming of the Extreme Right. London: Institute for Strategic Dialogue. Abrufbar 
unter: https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurge 
ncy-221017.pdf. Abgerufen am 22.03.2022. 

Eickelman, Dale F. 1976. Moroccan Islam. Tradition and Society in a Pilgrimage Center. Austin: 
University of Texas Press.  

El-Katiri, Mohammed. 2013. The Institutionalisation of Religious Affairs: Religious Re
form in Morocco. The Journal of North African Studies 18 (1): 53–69. Abrufbar unter: http 
://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886. Abgerufen am 20.03.2024. 

El-Wereny, Mahmud. 2016. Zum Umgang mit Nichtmuslimen aus schariarechtlicher 
Perspektive: Yūsuf al-Qaraḍāwīs Ansatz des Minderheiten-Fiqh als Fallstudie. Jour
nal of Religious Culture/Journal für Religionskultur, 218: 1–12. 

Emmerich, Arndt. 2023. Arrival of legal Salafism and struggle for recognition in Germany 
– reflection and adaptation processes within the German da’wa movement between 
2001 and 2022. Politics and Religion, 16: 416–434.  

Ende, Werner. 1981. Musṣṭafā ʿAqqāds ›Muḥammad‹-Film und seine Kritiker. In: Hans R. 
Roemer (Hg.). Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients: Festschrift für Bertold 
Spuler zum siebzigsten Geburtstag. Leiden: Brill. S. 32–52. 

Ernst, Julian und Josephine B. Schmitt. 2020. Politische Bildung für Jugendliche in oder 
mit digitalen Medien? Medienpädagogische Reflexionen der Strukturbedingungen 
von YouTube. MedienPädagogik, 38: 21–42. 

Esposito, John L., Hg. 2003. Talfiq. The Oxford Dictionary of Islam. Abrufbar un
ter: https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/ 
acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323. Letzter Zugriff: 19.02.2022. 

Felski, Rita. 1989. Beyond Feminist Aesthetics: Feminist Literature and Social Change. Cam
bridge: Harvard University Press. 

Färber, Alexa, Riem Spielhaus und Beate Binder. 2012. Von Präsenz zu Artikulation: Is
lamisches Gemeindeleben in Hamburg und Berlin aus der Perspektive der Stadtfor
schung. In: Jörg Pohlan, Herbert Glasauer, Christine Hannemann und Andreas Pott 
(Hg.). Jahrbuch StadtRegion 2011/2012. Schwerpunkt: Stadt und Religion. Leverkusen-Op
laden: Verlag Barbara Budrich. 61–79. 

Fernando, Mayanthi L. 2014. The Republic Unsettled. Muslim French and the Contradictions of 
Secularism. Duke University Press Books. 

Foroutan, Naika. 2010. Sarrazins Thesen auf dem Prüfstand. Ein empirischer Gegenentwurf zu 
Thilo Sarrazins Thesen zu Muslimen in Deutschland. Berlin: Humboldt-Universität zu 
Berlin. Abrufbar unter: https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarr 
arzins_thesen_1.pdf. Abgerufen am 19.02.2022. 

Foroutan, Naika. 2018. Die postmigrantische Perspektive: Aushandlungsprozesse in plu
ralen Gesellschaften. In: Marc Hill und Erol Yildiz (Hg.). Postmigrantische Visionen. Er
fahrungen – Ideen – Reflexionen. Bielefeld: transcript. 15–27. 

Foroutan, Naika. 2019. Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen Demo
kratie. Bielefeld: transcript.  

Foroutan, Naika, Juliane Karakayalı und Riem Spielhaus. 2018. Postmigrantische Perspekti
ven. Ordnungssysteme, Repräsentationen, Kritik. Frankfurt a.M.: Campus.  

Foucault, Michel. 1975. Survellier et Punir. Naissance de la Prison. Paris: Gallimard. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf


256 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Foucault, Michel. 1978. Dispositive der Macht. über Sexualität, Wissen und Wahrheit. Berlin: 
Merve. 

Foucault, Michel. 1994. Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Berlin: 
Suhrkamp.  

Freeden, Michael. 1996. Ideologies and Political Theory. Oxford: Oxford University Press on 
Demand. 

Fries, Stefan, Christine Hunner-Kreisel und Sabine Andresen (Hg.). Erziehung. Ein inter
disziplinäres Handbuch. Wiesbaden: Springer 

Geier, Thomas und Magnus Frank. 2016. Sozialisationsprozesse in studentischen soh
betler der ›Gülen-Bewegung‹. Zur sozialen Hervorbringung eines muslimischen Bil
dungssubjektes. In: Stefan Hößl und Gerald Blaschke-Nacak (Hrsg). Islam und Sozia
lisation. Aktuelle Studien. Wiesbaden: Springer. 101–124. 

Gharaibeh, Mohammad. 2014. Zur Glaubenslehre des Salafismus. In: Hazim Fouad und 
Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: 
Herder. 106–131. 

Goichon, A.M. 2012. Ibn Sīnā« In Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abrufbar unter: h 
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342. Abgerufen am 24.02.2024. 

Goldziher, Ignaz. 1890. Muhammedanische Studien. Halle (Saale). 
Gottwald, Eckart. 2008. Auf dem Weg zum islamischen Religionsunterricht. Münster: LIT. 
Groß, Eva und York Yannikos. 2022. (Teil-)automatisierte Gefährdungsbewertungen von 

Online-Diskursen auf Grundlage soziologischer Analysen zu Radikalisierungspro
zessen – Innovationen und Konfliktlinien am Beispiel X-SONAR. In: Kristin Pfeffer 
(Hg.). Algorithmic Policing – Chancen und regulative Herausforderungen. Göttingen: Cu
villier. 37–52. 

Habermas, Jürgen. 1962. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie 
der bürgerlichen Gesellschaft. München: Luchterhand. 

Haddad, Laura. 2017. Anerkennung und Widerstand. Lokale islamische Identitätspraxis in 
Hamburg. Bielefeld: transcript. 

Hafez, Kai. 1996. Das Islambild in der deutschen Öffentlichkeit. Neue Gesellschaft, Frank
furter Hefte/Deutsche Ausgabe, 43 (5): 426–432. 

Hafez, Farid. 2014. Disciplining the ›Muslim Subject‹: The Role of Security Agencies in 
Establishing Islamic Theology within the State’s Academia. Islamophobia Studies Jour
nal, 2 (2): 43–57. 

Hallaq, Wael B. 1997. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Halm, Dirk, Martina Sauer, Jana Schmidt und Anja Stichs. 2012. Islamisches Gemeindele
ben in Deutschland. Nürnberg: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge.  

Halverson, Jeffry R., Steven R. Corman und H. L. Goodall Jr. 2011. Master Narratives of Is
lamist Extremism. New York: Palgrave Macmillan. 

Hameed, Salman. 2015. Making sense of Islamic creationism in Europe. Public Under
standing of Science, 24 (4): 388–399. Abrufbar unter: https://journals.sagepub.com/d 
oi/pdf/10.1177/0963662514555055. Abgerufen an 24.04.2024. 

Hans, Derek. 2023. The Golden Age if Islam and Its Impact on European Tech
nology: A Historical Analysis. Endless: International Journal of Future Studies, 6 (3): 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055


Literatur 257 

218–227. Abrufbar unter: https://doi.org/10.54783/endlessjournal.v6i3.217. Abgeru
fen am 24.02.2024. 

Hartwig, Friedhelm und Albrecht Hänig. 2022. Monitoring der Peripherie des religiös begrün
deten Extremismus (PrE), Quartalsbericht 1/2022. Bonn: Bundeszentrale für politische 
Bildung/modus | zad. 

Haug, Sonja, Stephanie Müssig und Anja Stichs. 2009. Muslimisches Leben in Deutschland. 
Berlin: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. 

Hawking, Stephen W., und James L. Anderson. 1988. A Brief History of Time. Physics To
day, 41 (11): 115–117. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1063/1.2811637. Abgerufen 
am 24.02.2024. 

Hefner, Robert W. und Muhammad Qasim Zaman (Hg.) 2007. Schooling Islam. The Culture 
and Politics of modern Muslim Education. Princeton University Press. 

Hefner, Robert W. 2007. Introduction: The Culture, Politics and Future of Muslim Educa
tion. In: Robert W. Hefner und Muhammad Qasim Zaman (Hg.). Schooling Islam. The 
Culture and Politics of modern Muslim Education. Princeton: Princeton University Press. 
1–39. 

Hill, Marc und Erol Yildiz. 2018. Postmigrantische Visionen. Erfahrungen – Ideen – Reflexionen. 
Bielefeld: transcript.  

Hirschkind, Charles. 2006. The Ethical Soundscape. Cassette Sermons and Islamic Counter
publics. New York: Columbia University Press. 

Hofer, Helmut, Gerlinde Titelbach, Doris Weichselbaumer und Rudolf Winter-Eimer. 
2013. Diskriminierung von MigrantInnen am österreichischen Arbeitsmarkt. Wien: Institut 
für Höhere Studien. Abrufbar unter: https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pd 
f; letzter Zugriff: 06.10.2023. 

Hoffmann, Heinrich. 1845. Lustige Geschichten und drollige Bilder [Der Struwwelpeter]. 
Frankfurt a.M.: Literarische Anstalt von Rütten & Lönig.  

Holtmann, Philipp. 2014. Salafismus.de – Internetaktivitäten deutscher Salafisten. In: 
Thorsten Gerald Schneiders (Hg.). Salafismus in Deutschland. Ursprünge und Gefahren 
einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 251–276. 

Homolka, Walter, Johann Hafner, Admiel Kosman und Ercan Karakoyun (Hg.): Musli
me zwischen Tradition und Moderne. die Gülen-Bewegung als Brücke zwischen den Kulturen. 
Freiburg i.Br.: Herder. 

Honneth, Axel. 2010. Dissolutions of the Social: On the Social Theory of Luc Boltanski 
and Laurent Thévenot. Constellations, 17 (3): 376–389. Abrufbar unter: http://dx.doi.o 
rg/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x. Abgerufen am 20.03.2024. 

Hummel, Klaus und Michail Logvinov. 2014. Gefährliche Nähe. Salafismus und Dschihadis
mus in Deutschland. Stuttgart: Ibidem Press. 

Huntington, Samuel P. 1993. The Clash of Civilizations?. foreignaffairs.com. Abrufbar 
unter: https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civi 
lizations; letzter Zugriff: 23.04.2022. 

İnat, Kemal, Enes Bayraklı, Kazim Keskin, Ömer Yımaz, Halil İbrahim Doğan, Serra Can 
und Zeliha Eliaçık. 2019. Die Fetullahistische Terrororganisation (FETÖ) in Deutschland. 
Ankara: Stiftung für Kultur, Wirtschaft und Gesellschaftsforschungen (SETA; Siya
set, Ekonomi ve Toplum Araştırmaları Vakfı). Abrufbar unter: https://setav.org/de/a 
ssets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf. Abgerufen am 19.02.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.54783/endlessjournal.v6i3.217
http://dx.doi.org/10.1063/1.2811637
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.54783/endlessjournal.v6i3.217
http://dx.doi.org/10.1063/1.2811637
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf


258 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. 2022. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für 
Unterricht und Studium. Stuttgart: utb.  

Işık, Tuba. 2018. Islamic Education in Public Schools and Mosques in Germany. In: 
Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Islamic Education and Public Schooling. 
Sheffield: Equinox Publishing. 381–389. 

Islam, Inaash. 2020. Muslim American Double Consciousness. Du Bois Review: Social Sci
ence Research on Race, 17 (2): 4429–4448.  

Jäger, Siegfried. 2009. Pressefreiheit und Rassismus. Der Karikaturenstreit in der deut
schen Presse. In: Thorsten Gerald Schneiders (Hg.). Islamfeindlichkeit. Wenn Die Gren
zen Der Kritik Verschwimmen. Wiesbaden: Springer. 319–336. 

James, Sabatina. 2006. Sterben sollst du für dein Glück. Gefangen zwischen zwei Welten. Frei
burg i.Br.: Herder. 

Janning, Frank. 1991. Pierre Bourdieus Theorie der Praxis. Analyse und Kritik der konzeptionellen 
Grundlegung einer praxeologischen Soziologie. VS Verlag für Sozialwissenschaften.  

Jaraba, Mahmoud. 2020. Salafismus. Die Wurzeln des islamistischen Extremismus am Beispiel 
der Freitagspredigten in einer salafistischen Moschee in Deutschland. Stuttgart: utb.  

Juschkat, Nadine und Katharina Leimbach. 2019. Radikalisierung als hegemoniales Paradig
ma – Eine empiriebasierte kritische Bestandsaufnahme. BEHEMOTH A Journal on Civili
sation, 12 (2): 11–23. 

Kagermeier, Andreas, Herbert Popp, Hans Höpfinger und Mohamed Berriane (Hg.). Re
migration Nador I. Wiesbaden: Springer. 

Kamali, Mohammad Hashim. 2008. Shari’ah Law. Oxford: One World. 
Karakaşoğlu, Yasemin und Anna Aleksandra Wojciechowicz. 2017. Muslim_innen als Be

drohungsfigur für die Schule – Die Bedeutung des antimuslimischen Rassismus im 
pädagogischen Setting der Lehramtsausbildung. In: Meral El und Karim Fereidooni 
(Hg.). Rassismuskritik und Widerstandsformen. Wiesbaden: Springer. 507–528. 

Karakoç, Betül. 2019. Der eine kann es, der andere nicht. Islam lehren zwischen Moschee 
und Schule. In: Dorothea Ermert, Esma Öger-Tunç und Yaşar Sarıkaya (Hg.). Islami
sche Religionspädagogik: didaktische Ansätze für die Praxis. Münster: Waxmann Verlag. 
107–124. 

Karakoyun, Ercan, Admiel Kosman, Johann Hafner und Walter Homolka. 2010. Musli
me zwischen Tradition und Moderne. die Gülen-Bewegung als Brücke zwischen den Kulturen. 
Freiburg i.Br.: Herder. 

Karis, Tim. 2013. Mediendiskurs Islam. Narrative in der Berichterstattung der Tagesthemen 
1979–2010. Wiesbaden: Springer. 

Karliczek, Kari-Mario, Kreller, Franziska, Daniel Schnarr, Doerthe Engels und Dorte 
Schaffranke. 2021. Evaluation der Beratungsleistungen gegen extremistischen Salafismus. 
Berlin: Camino. Abrufbar unter: https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-E 
val-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf. Abgerufen am 20.02.2024. 

Kellermann, Ingrid und Ditte Lorenz. 2016. Islamischer Religionsunterricht an einer ur
banen Grundschule. In: Stefan Hößl und Gerald Blaschke-Nacak (Hg.). Islam und So
zialisation. Aktuelle Studien. Wiesbaden: Springer. 69–98. 

Khallouk, Mohammed. 2016. Islamischer Fundamentalismus vor den Toren Europas. Wiesba
den: Springer. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf
https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf
https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf


Literatur 259 

Khorchide, Mouhanad. 2009. Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und 
Parallelgesellschaft. Einstellungen der islamischen ReligionslehrerInnen an öffentlichen Schu
len. Wiesbaden: Springer-Verlag. 

Kiefer, Michael. 2005. Islamkunde in deutscher Sprache in Nordrhein-Westfalen. Kontext, Ge
schichte, Verlauf und Akzeptanz eines Schulversuchs. Münster: LIT Verlag. 

Klapp, Marcel. 2022. Buchbesprechung: Rückamp, Veronika: Alltag in der Moschee. Eine 
Feldforschung jenseits von Integrationsfragen. Zeitschrift für Ethnologie, 147: 223–226. 

Klapp, Marcel. 2023. Handlungsordnungen im Islamischen Religionsunterricht. Eine 
pragmatische Perspektive auf kritische Kompetenzen muslimischer Schüler*innen 
im Angesicht von Islamkritik. In: Tarek Badawia und Said Topalovic (Hg.). Islamun
terricht im Diskurs. Religionspädagogische und fachdidaktische Ansätze. Göttingen: Van
denhoek & Ruprecht. 303–318. 

Klapp, Marcel. 2024a. Salafiyya leben. Religiöse Ideale und muslimische Praxis in der 
postmigrantischen Gesellschaft. Abschlussbericht. CoRE NRW Forschungspapier 11. 
Bonn: BICC. Abrufbar unter: https://doi.org/10.60638/5eca-0s90. Abgerufen am: 
03.02.2025. 

Klapp, Marcel. 2024b. ›That’s where I get reach!‹ Marketing Strategies of a Salafi Influ
encer on YouTube and TikTok«. Journal of Muslims in Europe, 13 (1): 3–25. Abrufbar un
ter: https://doi.org/10.1163/22117954-bja10089. Abgerufen am: 19.02.2024. 

Klein, Dietrich und Birte Platow. 2008. Wahrnehmung des Islam zwischen Reformation und 
Aufklärung. München: Fink. 

Klevesath, Lino, Annemieke Munderloh, Joris Sprengeler, Florian Grahmann und Julia 
Reiter. 2021. Radikalislamische YouTube-Propaganda. Eine qualitative Rezeptionsstudie un
ter jungen Erwachsenen. Bielefeld: transcript. 

Klinkhammer, Gritt und Ayla Satılmış. 2007. Kriterien und Standards der interreligiösen und 
interkulturellen Kommunikation – eine Evaluation des Dialogs mit dem Islam. Bremen: Uni
versität Bremen. 

Korpel, Marjo C. A. und Johannes C. De Moor. 2015. Adam, Eve, and the Devil. A New Begin
ning. Sheffield: Sheffield Phoenix Press.  

Krawietz, Birgit. 2002. Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam. Berlin: 
Duncker & Humblot.  

Krawietz, Birgit. 2014. Ibn Taimiyya, Vater des islamischen Fundamentalismus? Zur 
westlichen Rezeption eines mittelalterlichen Schariatsgelehrten. In: Thorsten Gerald 
Schneiders (Hg.). Salafismus in Deutschland. Ursprünge und Gefahren einer islamisch-fun
damentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 89–102. 

Kul, Abdullah. 2019. Belebe dein Gebet! Gedenkanstöße zum rituellen Gebet des Islam. Wupper
tal: Rauda. 

Lang, Bodo, Rebecca Dolan, Joya Kemper und Gavin Northey. 2021. Prosumers in times 
of crisis: definition, archetypes and implications. Journal of Service Management, 32 
(2). Abrufbar unter: https://www.emerald.com/insight/1757-5818.htm. Abgerufen 
am 22.03.2022. 

Lange, Christian. 2011. Barzakh. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx. 
doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704. Abgerufen am 29.02.2024. 

Lange, Christian. 2020. Eschatology. Encyclopaedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http 
://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.60638/5eca-0s90
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10089
https://www.emerald.com/insight/1757-5818.htm
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.60638/5eca-0s90
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10089
https://www.emerald.com/insight/1757-5818.htm
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227


260 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Latour, Bruno. 1993. We Have Never Been Modern. Cambridge: Harvard University Press. 
Lauzière, Henri. 2015. The Making of Salafism. Islamic Reform in the Twentieth Century. 

Columbia University. 
Lave, Jean und Etienne Wenger. 1991. Situated Learning. Legitimate Peripheral Participation. 

Cambridge: Cambridge University Press. 
Lecker, Michael. 2021. Arab Deities. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http 

s://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-CO 
M_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave. 
Abgerufen am 14.02.2022. 

Lederer, Arno. 2010. Wir waren schonmal weiter. Betrachtungen zu sich wandelnden 
Prämissen im Schulbau. In: Oliver G. Hamm und Michael Braum (Hg.). Worauf baut 
die Bildung? Fakten, Positionen, Beispiele. Basel: Birkhäuser. 16–21. 

Levitt, Peggy, und Nina Glick Schiller. 2004. Conceptualizing Simultaneity: A Transna
tional Social Field Perspective on Society. The International Migration Review, 38 (3): 
1002–1039. 

Linden, Sebastian. 2017. Die Algebra des Omar Chayyam. Wiesbaden: Springer-Verlag. 
Löblich, Maria und Niklas Venema. 2021. Echo Chambers. In: Valérie Schafer, Christian 

Schwarzenegger, Nelson Ribeiro und Gabriele Balbi (Hg.). Digital Roots. Historicizing 
Media and Communication Concepts of the Digital Age. Berlin: de Gruyter. 177–191. 

Mahmood, Saba. 2004. Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. Prince
ton: Princeton University Press. 

Malik, Jamal. 2009. Vorwort. In: Irka-Christin Mohr und Michael Kiefer (Hg.). Islam
unterricht – Islamischer Religionsunterricht – Islamkunde. Viele Titel – ein Fach? Bielefeld: 
transcript. 7–8. 

Malik, Shoaib Ahmed. 2021a. Islam and Evolution. Al-Ghazālī And the Modern Evolutionary 
Paradigm. London: Routledge.  

Malik, Shoaib Ahmed. 2021b. Islam and Evolution: The Curious Case of David Solomon 
Jalajel. The Muslim 500. Abrufbar unter: https://themuslim500.com/guest-contribu 
tions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/. Abge
rufen am 24.02.2024. 

Malleret, Thierry, und Klaus Schwab. 2020. Covid-19. Der Große Umbruch. New York: Fo
rum Publishing.  

Mannitz, Sabine. 2002a. Auffassungen von kultureller Differenz: Identitätsmanagement 
und diskursive Assimilation. In: Werner Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano 
und Steven Vertovec (Hg.). Staat – Schule – Ethnizität. Politische Sozialisation von Immi
grantenkindern in vier europäischen Ländern. Münster: Waxmann. 255–322. 

Mannitz, Sabine. 2002b. Religion in vier politischen Kulturen. In: Werner Schiffauer, 
Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec (Hg.). Staat – Schule – Ethnizi
tät. Politische Sozialisation von Immigrantenkindern in vier europäischen Ländern. Münster: 
Waxmann Verlag. 101–138. 

Mannitz, Sabine und Werner Schiffauer, 2002, Taxonomien kultureller Differenz: Kon
struktionen der Fremdheit. In: Werner Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano 
und Steven Vertovec (Hg.). Staat – Schule – Ethnizität. Politische Sozialisation von Immi
grantenkindern in vier europäischen Ländern. Münster: Waxmann. 67–100. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/


Literatur 261 

Marcus, George E. 1995. Ethnography in/of the World System: The Emergence of Multi- 
Sited Ethnography. Annual Review of Anthropology, 24 (1): 95–117.  

Marres, Noortje. 2005. Issues Spark a Public into Being. A Key but Often Forgotten Point 
of the Lippman-Dewey Debate. In: Weibel und Bruno Latour (Hg.). Making Things 
Public. Cambridge: MIT Press. 208–217. 

Mecheril, Paul. 2014a. Was ist das X im Postmigrantischen? sub\urban. zeitschrift für kri
tische stadtforschung, 2 (3): 107–112. 

Mecheril, Paul (Hg.). 2014b. Subjektbildung. Interdisziplinäre Analysen der Migrations
gesellschaft. Bielefeld: transcript. 

Meer, Nasar. 2012. Overcoming the Injuries of Double Consciousness. In: Simon Thomp

son und Majid Yar (Hg.). The Politics of Misrecognition. London: Routledge. 45–65. 
Mediendienst Integration. 2023. Factsheet. Islamischer Religionsunterricht an Schulen in 

Deutschland. 
Meijer, Roel. 2009. Global Salafism. Islam’s New Religious Movement. New York: Columbia 

University Press.  
Meijer, Roel. 2011. Politicising Al-Jarḥ Wa-l-Taʿdīl: Rabīʿ b. Hādī Al-Madkhalī and the 

Transnational Battle for Religious Authority. In: Joas Wagemakers, Kees Versteegh, 
und Nicolet Boekhoff-van der Voort (Hg.). The Transmission and Dynamics of the Textual 
Sources of Islam. Leiden: Brill. 375–400. 

Meyer, Hendrik und Klaus Schubert (Hg.) 2011a. Politik und Islam. Wiesbaden: Springer. 
Meyer, Hendrik und Klaus Schubert 2011b. Politik und Islam in Deutschland: Aktuelle 

Fragen und Stand der Forschung. In: Klaus Schubert und Hendrik Meyer (Hg.). Poli
tik und Islam. Wiesbaden: Springer. 11–26. 

Middelbeck-Varwick, Anja. 2011. Der projektierte Prophet. Zur Wahrnehmung Mu
hammads im Kontext christlicher Theologie. Ethik und Gesellschaft, 2. Abrufbar 
unter: www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7 
/89. Abgerufen am 15.02.2022. 

Miles, Jason. 2014. Instagram Power: Build Your Brand and Reach More Customers with the 
Power of Pictures. New York: McGraw Hill Professional.  

Mlodinow, Leonard, und Stephen Hawking. 2010. The Grand Design. New York: Random 
House.  

Modood, Tariq. 2005. Multicultural Politics. Racism, Ethnicity and Muslims in Britain. Edin
burgh: Edinburgh University Press.  

Mohr, Irka-Christin. 2009. Zur Konstruktion von Unterrichtsgegenständen und Bil
dungszielen. Das Beispiel der niedersächsischen Rahmenrichtlinien für den Schul
versuch ›Islamischer Religionsunterricht‹. In: Irka-Christin Mohr und Michael Kie
fer (Hg.). Islamunterricht – Islamischer Religionsunterricht – Islamkunde. Viele Titel- ein 
Fach? Bielefeld: transcript. 59–70. 

Mohr, Irka-Christin und Michael Kiefer (Hg.). 2009. Islamunterricht – Islamischer Religi
onsunterricht – Islamkunde. Viele Titel – ein Fach? Bielefeld: transcript. 

Möller, Judith, Damian Trilling, Natali Helberger und Bram van Es. 2018. Do not blame 
it on the algorithm: an empirical assessment of multiple recommender systems 
and their impact on content diversity. Information, Communication & Society, 21 (7): 
959–977. 

Motzki, Harald. 2013. Wie glaubwürdig sind die Hadithe? Springer-Verlag.  

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89
http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89
http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89


262 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Mumisa, Michale. 2002. Islamic Law. Theories and Interpretations. Beltsville: Amina. 
Muzakki, Akh. 2017. Transmitting Islam through Stories: The Sociology of Produc

tion and Consumption of Islam in Novel Literature. Journal of Indonesian Islam, 11 (1): 
59–76.  

Nedza, Justyna. 2014. »Salafismus« – Überlegungen zur Schärfung einer Analysekate
gorie. In: Hazim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem 
wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 80–105. 

Nökel, Sigrid. 2002. Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam: zur Soziologie alltagsweltlicher 
Anerkennungspolitiken. eine Fallstudie. Bielefeld: transcript. 

Omi, Michael und Howard Winant. 1994. Racial Formation in the United States. Hove: Psy
chology Press.  

Opratko, Benjamin. 2019. Im Namen der Emanzipation. Antimuslimischer Rassismus in Öster
reich. Bielefeld: transcript.  

Oser, Fritz und Colin Cramer (Hg.). Ethos: interdisziplinäre Perspektiven auf den Lehrerinnen- 
und Lehrerberuf. In memoriam Martin Drahmann. Münster: Waxmann 

Özbe, Ufuk. 2017. Wo, wenn nicht in Europa? Für eine kritische Debattenkultur zum Is
lam. In: Ronald Grätz (Hg.). Schriftenreihe. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung, 
Institut für Auslandsbeziehungen. 141–154. 

Özyürek, Esra. 2014. Being German, Becoming Muslim. Race, Religion, and Conversion in the 
New Europe. Princeton University Press.  

Pall, Zoltan und Martijn de Koning. 2017. Being and Belonging in Transnational Salafism. 
Informality, Social Capital and Authority in European and Middle Eastern Salafi Net
works. Journal of Muslims in Europe, 6 (1): 76–103.  

Pariser, Eli. 2011. The Filter Bubble. What The Internet Is Hiding From You. Penguin UK.  
Paulus, Christiane und Mahmoud Abushuair. 2018. Koranhermeneutik im Kontext der 

Evolutionstheorie. Hikma, 9: 42–67. Abrufbar unter: https://hikma-online.com/wp- 
content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf. Abgerufen am 24.02.2024. 

Pavlovitch, Pavel. 2018. Ḥadīth. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx. 
doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163. Abgerufen am 20.03.2024. 

Pfeifer, Kristin. 2015. »Wir sind keine Araber!« Amazighische Identitätskonstruktion in Marok
ko. Bielefeld: transcript. 

Pfündel, Katrin, Anja Stichs und Kerstin Tanis. 2021. Muslimisches Leben in Deutsch
land 2020. Nürnberg: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. Abrufbar unter: 
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikati 
onen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9. Abgerufen am 
29.02.2024. 

Popp, Ulrike. 2010. Von der ›Verschulung der Jugend‹ zur ›jugendgerechten‹ Schule? In: 
Albert Scherr, Barbara Stauber und Christine Riegel (Hg.). Transdisziplinäre Jugendfor
schung. Wiesbaden: Springer. 327–343. 

Powell, Walter W. und Paul DiMaggio (Hg.). The new Institutionalism in Organizational Anal
ysis. Chicago: University of Chicago Press. 

Reckwitz, Andreas. 2003. Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken/Basic Ele
ments of a Theory of Social Practices. Zeitschrift für Soziologie, 32 (4): 282–301.Abrufbar 
unter: http://dx.doi.org/10.1515/zfsoz-2003-0401. Abgerufen am 05.03.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
http://dx.doi.org/10.1515/zfsoz-2003-0401
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
http://dx.doi.org/10.1515/zfsoz-2003-0401


Literatur 263 

Reckwitz, Andreas. 2004. Die Entwicklung des Vokabulars der Handlungstheorien: Von 
den zweck- und normorientierten Modellen zu den Kultur- und Praxistheorien. 
In: Manfred Gabriel (Hg.). Paradigmen der akteurszentrierten Soziologie. Wiesbaden. 
303–328 

Rissanen, Inkeri. 2018. Religious Education for Minorities: Perspectives from Islamic 
Education in Finnish Schools. In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Is
lamic Education and Public Schooling. Sheffield: Equinox Publishing. 157–170. 

Ritter, Werner H. 2010b. Religiöse Erziehung als schwarze Pädagogik. Beobachtun
gen und Überlegungen zum destruktiven Potenzial religiöser Erziehung. In: Paul- 
Gerhard Klumbies und Marianne Leuzinger-Bohleber (Hg.). Religion und Fanatis
mus. Psychoanalytische und theologische Zugänge. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 
308–324. 

Roesler, Alexander. 1997. Bequeme Einmischung: Internet und Öffentlichkeit. In: Alexan
der Roesler und Stephan Münker (Hg.). Mythos Internet. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
171–192. 

Roesler, Alexander und Stephan Münker. 1997. Mythos Internet. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp. 

Rogers, Alan R. 2011. The Evidence for Evolution. Chicago. University of Chicago Press.  
Rottenburg, Richard. 2013. Ethnologie und Kritik. In: Thomas Bierschenk, Matthias 

Krings und Carola Lentz (Hg.). Ethnologie im 21. Jahrhundert. Berlin: Reimer. 55–76. 
Rousseau, Jean-Jaques. [1762] 1986. Vom Gesellschaftsvertrag. Stuttgart: Reclam. 
Roy, Olivier. 2006. Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radi

kalisierung. München: Pantheon.  
Rückamp, Veronika. 2021. Alltag in der Moschee. Eine Feldforschung jenseits von Integrations

fragen. Bielefeld: transcript. 
Rutschky, Katharina. 1977. Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerlichen 

Erziehung. Berlin: Ullstein.  
Sai, Youcef. 2018. State-Funded Muslim Schools in Ireland: Insights and Perspectives. 

In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Islamic Education and Public Schooling. 
Sheffield: Equinox Publishing. 27–42. 

Said, Edward W. [1978] 2003. Orientalism. London: Penguin Books. 
Salisbury, Johannes von. 1991. Metalogicon. In: John B. Hall (Hg.). Corpus christianorum 

Continuatio mediaevalis. 98. Turnhout. 
Sarıkaya, Yaşar und Esma Öger-Tunc. 2018. The Denominational Model of Islamic Ed

ucation in Germany: The Case of Hessen. In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspec
tives on Islamic Education and Public Schooling. Sheffield: Equinox Publishing 171–186. 

Sarıkaya, Yaşar, Dorothea Ermert, und Esma Öger-Tunç. 2019. Islamische Religionspädago
gik: didaktische Ansätz für die Praxis. Münster: Waxmann.  

Sarrazin, Thilo. 2010. Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. Mün
chen: DVA 

Sarrazin, Thilo. 2018. Feindliche Übernahme. München: FinanzBuch. 
Saunders, Rebecca. 2003. The Concept of the Foreign. An Interdisciplinary Dialogue. Oxford: 

Lexington Books. 
Sayeed, Asma. 2013. Women and the Transmission of Religious Knowledge in Islam. Cam

bridge: Cambridge University Press.  

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Schafer, Valérie, Christian Schwarzenegger, Nelson Ribeiro und Gabriele Balbi (Hg.). 
2021. Digital Roots. Historicizing Media and Communication Concepts of the Digital Age. 
Berlin: de Gruyter.  

Schatzki, Theodore R. 1996. Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Human Activity 
and the Social. Cambridge University Press. 

Scherr, Albert. 2013a. Bildung, Erziehung, Sozialisation. In: Albert Scherr (Hg.) Soziolo
gische Basics. Wiesbaden: Springer. 33–40. 

Scherr, Albert (Hg.). 2013b. Soziologische Basics. Wiesbaden: Springer.  
Schiffauer, Werner. 2000. Die Gottesmänner. Türkische Islamisten in Deutschland. Eine Stu

die zur Herstellung religiöser Evidenz. Berlin: Suhrkamp. 
Schiffauer, Werner. 2002. Einleitung: Nationalstaat, Schule und politische Sozialisation. 

In: Werner Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano, und Steven Vertovec (Hg.). 
Staat – Schule – Ethnizität. Politische Sozialisation von Immigrantenkindern in vier europäi
schen Ländern. Münster: Waxmann. 1–22. 

Schiffauer, Werner. 2004. Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische Identitäten in 
Europa. Soziale Welt, 55: 347–368. 

Schiffauer, Werner. 2010. Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen Gemein
schaft Milli Görüs. Berlin: Suhrkamp 

Schiffauer, Werner. 2014. Vor dem Gesetz. Der staatliche Umgang mit ›legalistischen Is
lamismus‹. In: Paul Mecheril (Hg.). Subjektbildung. Interdisziplinäre Analysen der Migra
tionsgesellschaft. Bielefeld: transcript. 165–183. 

Schiffauer, Werner. 2015a. Schule, Moschee, Elternhaus. Eine ethnologische Intervention. Ber
lin: Suhrkamp. 

Schiffauer, Werner. 2015b. Sicherheitswissen Und Deradikalisierung. In: Dietmar Molt
hagen (Hg.). Handlungsempfehlungen Zur Auseinandersetzung Mit Islamistischem Extre
mismus Und Islamfeindlichkeit. Arbeitsergebnisse Eines Expertengremiums Der Friedrich- 
Ebert-Stiftung. Berlin: Friedrich Ebert Stiftung. 217–243. 

Schiffauer, Werner, Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec, Hg. 
2002. Staat – Schule – Ethnizität. Politische Sozialisation von Immigrantenkindern 
in vier europäischen Ländern. Münster: Waxmann. 

Schiffer, Sabine. 2015. Islam in deutschen Medien. In: Klaus Spenlen (Hg.). Gehört der 
Islam zu Deutschland? Fakten und Analysen zu einem Meinungsstreit. Düsseldorf: Düssel
dorf University Press.121-138. 

Schleifer, Abdallah, Tarek Elawhary und Aftab Ahmed. 2021. The Muslim 500. The World’s 
500 Most Influential Muslims. Amman: The Royal Islamic Strategic Studies Center.  

Schmid, Hansjörg. 2007. Das Rollenverständnis der Imame in Deutschland ändert sich. 
Auf dem Weg zum Integrationslotsen? Herder Korrespondenz, 61: 25–30. Abrufbar 
unter: https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-int 
egrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/. 
Letzter Zugriff: 22.02.2024. 

Schmid, Hansjörg, Ayşe Almıla Akca und Klaus Barwig. 2008. Gesellschaft gemeinsam ge
stalten. Islamische Vereinigungen als Partner in Baden-Württemberg. Baden Baden: No
mos. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/


Literatur 265 

Schmitt, Thomas und Jonas Klein. 2019. Moscheen – Islamische Sakralbauten in Deutschland. 
Leipzig: Leibniz Institut für Länderkunde. Abrufbar unter: https://aktuell.nationalat 
las.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf. Abgerufen am 13.03.2023. 

Schmitz, Dominic Musa. 2016. Ich war ein Salafist. Meine Zeit in der islamistischen Parallel
welt. Berlin: Ullstein.  

Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). 2009. Islamfeindlichkeit. Wenn Die Grenzen Der Kritik 
Verschwimmen. Wiesbaden: Springer. 

Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). 2014. Salafismus in Deutschland. Ursprünge und Gefahren 
einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 

Schneiders, Thorsten Gerald. 2015. Wegbereiter der modernen Islamfeindlichkeit. Eine Analyse 
der Argumentationen so genannter Islamkritiker. Wiesbaden: Springer. 

Schreiber, Constantin. 2017. Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. Ber
lin: Ullstein Buchverlage. 

Schüttler, Kirsten. 2007. The Moroccan Diaspora in Germany. Its Contribution to Development 
in Morocco. Eschborn: GTZ. 

Schweitzer, Friedrich und Fahimah Ulfat (Hg.). 2021. Dialogisch – kooperativ – elementari
siert. Interreligiöse Einführung in die Religionsdidaktik aus christlicher und islamischer Sicht. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Shakir, Amena und Farid Hafez (Hg.) 2012. Religionsunterricht und säkularer Staat. 
Berlin: Frank & Timme. 

Shanneik, Yafa, Brian Bocking und Jenny Berglund (Hg.). 2016. Religious Education in a 
Global-Local World. o.O.: Springer Switzerland.  

Shooman, Yasemin. 2014. »…weil ihre Kultur so ist« Narrative des antimuslimischen Rassismus. 
Bielefeld: transcript. 

Schooman, Yasemin und Riem Spielhaus. 2009. The Concept of the Muslim Enemy in the 
Public Discourse. In: Jocelyne Cesari. Muslims in the West after 9/11. London, New York: 
Routledge. 198–228.  

Sorgenfrei, Simon. 2021. Branding Salafism: Salafi Missionaries as Social Media Influ
encers. Method & Theory in the Study of Religion, 34 (3): 211–237.  

Spenlen, Klaus (Hg.). 2015. Gehört der Islam zu Deutschland? Fakten und Analysen zu einem 
Meinungsstreit. Düsseldorf : Düsseldorf University Press. 

Spielhaus, Riem. 2018. Der Umgang mit innerreligiöser Vielfalt im Islamischen Religi
onsunterricht in Deutschland un seinen Schulbüchern. In: Riem Spielhaus und Zrin
ka Štimac (Hg.). Schulbuch und religiöse Vielfalt. Interdisziplinäre Perspektiven. Göttin
gen: Vandenhoek & Ruprecht. 93–116. 

Stangl, Werner. 2021. Schwarze Pädagogik. Lexikon für Psychologie und Pädagogik. Ab
rufbar unter: https://lexikon.stangl.eu/16400/schwarze-paedagogik/. Abgerufen am 
19.02.2022. 

Stein, Margit und Veronika Zimmer. 2022. Die Rolle des islamischen Religionsunter
richts in der Prävention islamistischer Radikalisierung. ZepRa – Zeitschrift für ange
wandte (De-)Radikalisierungsforschung, 1: 36–73. Abrufbar unter: https://zepra-journa 
l.de/index.php/zepra/article/view/14/17. Abgerufen am 10.03.2024. 

Stein, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer. 2017. Einstellungen zum Islamischen 
Religionsunterricht von muslimischen ReligionslehrerInnen und Lehramtsanwär- 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://lexikon.stangl.eu/16400/schwarze-paedagogik/
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://lexikon.stangl.eu/16400/schwarze-paedagogik/
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17


266 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terInnen in Deutschland. Hikma, 8: 48–63. Abrufbar unter: http://hikma-online.co 
m/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf. Abgerufen am 19.02.2024. 

Steinberg, Guido. 2014. Saudi Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland. In: Ha
zim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. 
Freiburg i.Br.: Herder. 265–296. 

Stutz, Suzan. 2013. Islam und Moderne – Ein Abriss über die innermuslimische Diskussion im 
20. Jahrhundert. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing.  

Sunier, Thijl. 2005. Constructing Islam: Places of Worship and the Politics of Space in The 
Netherlands. Journal of Contemporary European Studies, 13 (3): 317–334. 

Sunier, Thijl. 2012. Domesticating Islam: Exploring academic knowledge production 
on Islam and Muslims in European societies. Ethnic and Racial Studies, 37 (6): 
1138–1155. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1080/01419870.2012.753151. Abgerufen 
am 10.03.2024. 

Sunier, Thijl. 2020. Diversity and Islam. The Case of the Netherlands. In: Abe W. Ata 
(Hg.). Muslim Minorities and Social Cohesion. Cultural Fragmentation in the West. London: 
Routledge. 125–135. 

Sunier, Thijl. 2021. Islam, locality and trust: making Muslim spaces in the Nether
lands. Ethnic and Racial Studies, 44 (10): 1734–1754. Abrufbar unter: https://doi.org/10. 
1080/01419870.2020.1851738. Abgerufen am 05.03.2024. 

Sunier, Thijl, Heleen van der Linden und Ellen van de Bovenkamp. 2016. The Long Arm 
of the State? Transna-tionalism, Islam, and Nation-Building: The Case of Turkey and 
Morocco. Contemporary Islam, 10 (3): 401–420. 

Sunier, Thijl und Leon Buskens. 2022. Authoritative Landscapes: The Making of Islamic 
Authority among Muslims in Europe. An Introduction. Journal of Muslims in Europe, 11 
(1): 1–19. 

Sunstein, Cass R. 2001. Republic.Com. Princeton: Princeton University Press. 
Şahin, Ertuğrul. 2012. Anspruch und Wirklichkeit. Was taugt die Forderung nach einem Euro- 

Islam? Herder Korrespondenz, 66 (12).: 622–626. https://www.herder.de/hk/hefte/a 
rchiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-ein 
em-euro-islam/. 

Tezcan, Levent. 2012. Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam Kon
ferenz. Konstanz: Konstanz. University Press. 

Thurston, Alexander. 2016. Salafism in Nigeria. Cambridge: Cambridge University Press. 
Tibi, Bassam. 2002. Muslim Migrants in Europe: Between Euro-Islam and Ghettoiza

tion. In: Manuel Castells und Nezar AlSayyad (Hg.). Muslim Europe or Euro-Islam. 
Politics, Culture, and Citizenship in the Age of Globalization. Berkeley: Lexington Books. 
31–52. 

Tibi, Bassam. 2009. Euro-Islam. Die Lösung eines Zivilisationskonfliktes. Darmstadt: Wissen
schaftliche Buchgesellschaft. 

Tillmanns, Reiner. 2012. Rechtliche Voraussetzungen für die Einführung des Islamischen 
Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen. In: Rauf Ceylan (Hg.). Islam und Diaspo
ra. Frankfurt: Peter Lang. 161–190. 

Trenz, Hans-Jörg. 2016. Public Sphere. The International Encyclopedia of Political Communi
cation. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1002/9781118541555.wbiepc212. Abgerufen 
am 10.03.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
https://doi.org/10.1080/01419870.2012.753151
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://doi.org/10.1002/9781118541555.wbiepc212
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
https://doi.org/10.1080/01419870.2012.753151
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://doi.org/10.1002/9781118541555.wbiepc212


Literatur 267 

Tuna, Mehmet H. 2019. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. 
Münster: Waxmann. 

Uçar, Bülent. 2013. Erziehung aus islamisch-religionspädagogischer Sicht. In: Stefan 
Fries, Christine Hunner-Kreisel und Sabine Andresen (Hg.). Erziehung. Ein interdis
ziplinäres Handbuch. Wiesbaden: Springer. 199–202. 

Ulfat, Fahimah. 2017. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott. Eine empirische 
Studie über die Gottesbeziehungen muslimischer Kinder als reflexiver Beitrag zur Didaktik des 
Islamischen Religionsunterrichts. Paderborn: Schöningh. 

Ulfat, Fahima. 2019. Werteorientierungen im beruflichen Handeln von muslimischen 
Lehrerinnen und Lehrern. In: Fritz Oser und Colin Cramer (Hg.). Ethos: interdiszipli
näre Perspektiven auf den Lehrerinnen- und Lehrerberuf. In memoriam Martin Drahmann. 
Münster: Waxmann. 117–126. 

Ulfat, Fahima. 2022. Einstellungen, muslimischer Religionslehrkräfte. Das wissen
schaftlich-religionspädagogische Lexikon im Internet, 16. Abrufbar unter: https://cms.i 
bep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a. 
Abgerufen am 10.03.2014. 

Unal, Nedim und Omur Elcioglu. 2009. Anatomy of the eye from the view of Ibn 
Al-Haitham (965–1039). The founder of modern optics. Saudi Medical Journal, 30 (3): 
323–328. 

Wäckerlig, Oliver. 2019. Vernetzte Islamfeindlichkeit. Die transatlantische Bewegung gegen »Is
lamisierung«. Events – Organisationen – Medien. Bielefeld: transcript. 

Wagemakers, Joas. 2014. Salafistische Strömungen und ihre Sicht auf al-walāʾ wa-l-barāʾ 
(Loyalität und Lossagung). In: Hazim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. 
Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 55–79. 

Wagemakers, Joas. 2020. Salafism: Generalisation, Conceptualization and Categorisa
tion. In: Magnus Ranstorp (Hg.). Contextualising Salafism and Salafi Jihadism. Copen
hagen: Nationalt Center for Forebyggelse af Ekstremisme. 21–36. 

Warner, Michael. 2002. Publics and Counterpublics. Public Culture, 14 (1): 49–90. 
Weichselbaumer, Doris. 2016. Discrimination against Female Migrants Wearing Headscarves. 

Bonn: Institute for the Study of Labor (IZA). Abrufbar unter: https://docs.iza.org/dp 
10217.pdf; letzter Zugriff: 06.10.2023. 

Wiedl, Nina und Carmen Becker. 2014. Populäre Prediger im deutschen Salafismus. 
Hassan Dabbagh, Pierre Vogel, Svan Lau und Ibrahim Abou Nagie. In: Thorsten Ge
rald Schneiders (Hg.). Salafismus in Deutschland. Ursprünge und Gefahren einer islamisch- 
fundamentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 187–215. 

Wiktorowicz, Quintan. 2006. Anatomy of the Salafi Movement. Studies in Conflict & Ter
rorism, 29 (3): 207–239. 

Weiß, Volker. 2021. Verschwörungsglaube in der Pandemie. Soziale Probleme, 32 (2): 
183–192. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1007/s41059-021-00090-5. Abgerufen 
am 24.02.2024. 

Wiedl, Nina. 2014. Geschichte des Salafismus in Deutschland. In: Hazim Fouad und 
Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: 
Herder. 411–441. 

Wieland, Rotraud. 2002. Exegesis of Qur’ān. Early, modern and contemporary. Encyclo
pedia of the Qur’ān, Vol. 2 E-I: 124–142. Abrufbar unter: https://archive.org/details/En 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
http://dx.doi.org/10.1007/s41059-021-00090-5
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
http://dx.doi.org/10.1007/s41059-021-00090-5
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater


268 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

cyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater. Abgerufen am 
24.04.2024. 

Yaşar, Aysun. 2012. Die DITIB zwischen Türkei und Deutschland. Untersuchungen zur Türkisch- 
islamischen Union der Anstalt für Religion e.V. Würzburg: Ergon. 

Yavuz, Hakan. 1997. Print-based Islamic Discourse in Modernity: The Nur Movement. 
In: Nesil Foundation (Hg.). Third International Symposium on Bediuzzaman Said Nursi. 
The Reconstruction of Islamic Thought in the Twentieth Century and Bediuzzaman Said Nursi. 
Istanbul: Nesil. 324–350. 

Yilmaz, Samet. 2014. Der Salafismus in der Türkei. In: Hazim Fouad und Behnam T. Said 
(Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 350–380. 

Zillinger, Martin. 2014. Die Trance, das Blut, die Kamera. Trance-Medien und Neue Medien im 
marokkanischen Sufismus. Bielefeld: transcript.  

Zillinger, Martin. 2017. Graduated Publics. Mediating Trance in the Age of Technical Re
production. Current Anthropology, 58 (S15): 41–55. 

Zimmer, Veronika, Rauf Ceylan und Margit Stein. 2017. Religiosität und religiöse Selbst
verortung muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwärter/innen in 
Deutschland. THEO-WEB Zeitschrift für Religionspädagogik, 16 (2): 347–367. 

Internet, Presse, Film 

Akkad, Moustapha. 1976. Mohammed – Der Gesandte Gottes. (Originaltitel: The Message). 
Drehbuch: H.A.L. Craig. Großbritannien: Filmco International. 

Akyol, Cigdem. 08.09.2009. Erster Muslim schreibt über Missbrauch: ›Ich bin zum Wissen kon
vertiert‹. taz.de. Abrufbar unter https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missb 
rauch/!5156578/. Abgerufen am 10.03.2024. 

Al-Buhari. Vol. 5, Buch 58, Nummer 148. Internationale Islamische Universität Malaysia, 
o.J. Abrufbar unter: https://www.iium.edu.my/deed/hadith/bukhari/058_sbt.html. 
Abgerufen am 10.03.2024. 

Al-Fawzān, Sālih. Salafiyyah – eine Gruppe wie die anderen Gruppen? islamfatwa.de. Abruf
bar unter: https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-sal 
afiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen. Abgerufen am 10.03.2024. 

Al-Rashtah, Ata Bin Khalil Abu. 29.01.2021. Die Erläuterung des Hadith: ›Und meine Umma 
wird sich in 73 Gruppen spalten‹. Kalifat.com. Abrufbar: https://kalifat.com/?p=10594. 
Abgerufen am 28.02.2014. 

Avcı, Casım. 2010. Sira (Biografie des Propheten). derletzteprophet.info. Abrufbar unter: ht 
tps://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten. Ab
gerufen am 10.03.2024. 

Bauer, Thomas. 20.09.2020. Anders als politisch kann dieses Buch gar nicht diskutiert wer
den. IslamiQ – Nachrichten- und Debattenmagazin. Abrufbar unter: https://www.i 
slamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutier 
t-werden/. Abgerufen am 07.03.2024. 

Bayerisches Staatsministerium des Innern, für Sport und Integration 2020. Verfassungs
schutzbericht 2020. Abrufbar unter: https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam 
/anlagen/vsb_2020_bf.pdf. Abgerufen am 06.10.2023. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://www.iium.edu.my/deed/hadith/bukhari/058_sbt.html
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://kalifat.com/?p=10594
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://www.iium.edu.my/deed/hadith/bukhari/058_sbt.html
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://kalifat.com/?p=10594
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf


Literatur 269 

Biermann, Til. 04.02.2013. Kreationisten-TV: Wenn Blondinen mit Dirndl-Figur den Koran zi
tieren. welt.de. Abrufbar unter: https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn- 
Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html. Abgerufen am 24.02.2024. 

Bolz, Norbert. 16.07.2006. Exhibitionismus – leichtgemacht. spiegel.de/DER SPIEGEL 
29/2006. Abrufbar unter: https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtge 
macht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988. Abgerufen am 22.03.2022. 

Bönisch, Julia. 17.05.2010. Kreationismus im Schulunterricht. Pädagogischer Sünden
fall. sueddeutsche.de. München: Süddeutsche.de. Abrufbar unter: https://www.sue 
ddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suende 
nfall-1.477324-0#seite-3. Abgerufen am 24.04.2024 

Bundesministerium der Justiz. o.J.a. Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, Art 3. 
gesetze-im-internet.de Abrufbar unter: https://www.gesetze-im-internet.de/gg/ar 
t_3.html. Abgerufen am 19.03.2024. 

Bundesministerium der Justiz. o.J.b. Gesetz zur Regelung des öffentlichen Vereinsrechts (Ver
einsgesetz.) gesetze-im-internet.de. Abrufbar unter: https://www.gesetze-im-intern 
et.de/vereinsg/BJNR005930964.html. Abgerufen am 19.03.2024. 

Bundesministerium des Innern. 15.11.2016. Organisationsverbot des Bundesministeriums 
des Innern gegen die Vereinigung ›Die wahre Religion‹ alias ›LIES! Stiftung‹/›Stiftung LIES‹. 
Abrufbar unter: https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentl 
ichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile 
&v=1. Abgerufen am 10.03.2024. 

Bundesministerium für Bildung und Forschung. 02.03.2023. Islamische Theologie. 
bmbf.de. Abrufbar unter: https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-so 
zialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html. Abgerufen am 
28.02.2024. 

Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend, #Saytheirnames, demo
kratie-leben.de. Abrufbar unter: https://www.demokratie-leben.de/magazin/maga 
zin-details/saytheirnames-1-36. Abgerufen am 11.02.2024. 

Breuer, Rita. 02.05.2019. Die Muslimbruderschaft in Deutschland. bpb.de. Brufbar un
ter: https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-musl 
imbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4. Abgerufen am 15.02.2024. 

DER SPIEGEL. 16.05.2019. Verurteilter Islamist. Ehemaliger Salafistenprediger Sven Lau 
kommt vorzeitig frei. spiegel.de. Abrufbar unter: https://www.spiegel.de/politik/deut 
schland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlasse 
n-a-1267716.html. Abgerufen am 18.02.2024. 

DER SPIEGEL. 27.05.2019. Islamisten in Wuppertal. Gericht spricht ›Scharia-Polizei‹ schul
dig. spiegel.de. Abrufbar unter: https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wu 
ppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html. Abgerufen am 
18.02.2024. 

Detsch, Claudia. 10.02.2020. Schrei nach Liebe Extremismusforscherin Julia Ebner im 
Gespräch über radikale Propaganda und das Internet als Katalysator des Hasses. IPG- 
Journal, Friedrich Ebert Stiftung. Abrufbar unter: https://www.ipg-journal.de/sc 
hwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/. Letzter Zugriff: 
18.02.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/


270 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Deutschsprachige Muslimische Gemeinschaft. 04.11.2021. Einhorntapete für Kinderzimmer 
erlaubt? mit A. Abul Baraa in Braunschweig. YouTube. Abrufbar unter: https://www.you 
tube.com/watch?v=R5x–yfpR8Jg. Abgerufen am 20.02.2024. 

DİTİB – Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion e.V. 22.06.2012. Freitags
predigt Aufrichtigkeit im Glauben – Ihsān. ditib.de. Abrufbar unter: https://www.dit 
ib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de. Abgerufen am 20.03.2024. 

Duden. 2023. Fideismus. Duden.de. Abrufbar unter: https://www.duden.de/rechtschrei 
bung/Fideismus; Letzter Zugriff: 27.02.2024. 

evangelisch.de. 19.07.2018. Güler: Forderung nach deutschem Islam berechtigter denn 
je. evangelisch.de. Abrufbar unter: https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-0 
7-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je. Abgerufen 
am: 22.02.2024. 

Föderale Islamische Union. o.J. Unser Charta. islamische-union.de. Abrufbar unter: https: 
//islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/.; Letzter Zugriff: 
26.02.2024. 

Hasene International e.V. Über uns. hasene.org. Abrufbar unter: https://www.hasene.or 
g/de/ueber-uns/; Letzter Zugriff: 10.03.2024. 

Initiative 19. Februar Hanau. 17.02.2021. Ein Jahr nach dem 19. Februar in Hanau. Die Kette 
behördlichen Versagens vor dem rassistischen Terroranschlag, in der Tatnacht und in den Mo
naten danach. 19feb-hanau.org. Abrufbar unter: https://19feb-hanau.org/wp-content 
/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf. Abgerufen am 12.03.2024. 

Islamic Bulletin Inc. o.J. Dr. Maurice Bucaille. islamicbulletin.org. Abrufbar unter: https:/ 
/islamicbulletin.org/?page_id=2299. Abgerufen am 24.02.2024. 

Islamische Gemeinschaft Milli Görüş. 18.06.2013. GEMEINSCHAFT. IGMG Hilfs- und 
Sozialverein Hasene hilft den Flutopfern. igmg.org. Anrufbar unter: https://www.ig 
mg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/; Letzter Zugriff: 
17.01.2024. 

Islamische Gemeinschaft Milli Görüş. 14.06.2015. İslam Toplumu Millî Görüş – IGMG Marşı. 
YouTube. Abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=16 
8s. Abgerufen am 19.02.2024. 

Islamische Gemeinschaft Milli Görüs.o.J. Selbstdarstellung. igmg.org. Abrufbar unter: ht 
tps://igmg.org/selbstdarstellung; Abgerufen am 12.03.2024. 

islamweb.net. 10.02.2000. Yajuj and Majuj (Gog and Magog). Fatwa-Nummer: 81773. Ab
rufbar unter: https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and- 
magog; Abgerufen am 02.02.2024. 

James, Sabatina. 03.05.2012. Sabatina James: Why My Mother Wants Me Dead. 
newsweek.com. Abrufbar unter: https://www.newsweek.com/sabatina-james- 
why-my-mother-wants-me-dead-63709. Abgerufen am 04.03.2024. 

jugendschutz.net. o.J. Praxisinfo: #NichtOhneMeinKopftuch. Hass im Netz. Abrufbar un
ter: https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz 
_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf. Abgerufen am 
12.03.2024. 

Karam, Souhail. 24.07.2020. Morocco Rolls Back Democracy Under Cover of 
Covid-19. Bloomberg.com. Abrufbar unter: https://www.bloomberg.com/news/a 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring


Literatur 271 

rticles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-sp 
ring. Abgerufen am: 20.03.2024. 

Kardas, Arhan. 2017. Ziviler Islam und politischer Islam – Ein Vergleich (12.April.2017). You
Tube. Abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v=es19BKNi7MI. Abgeru
fen am 12.03.2024. 

Kardas, Arhan. 25.02.2018. Ziviler Islam und Europa. Die Fontäne. Abrufbar unter: https:/ 
/diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/. Abgerufen am. 24.02.2024. 

Kırmızıgül, Mahsun. 2010. Fünf Minarette in New York. (Originaltitel: New York’ta Beş 
Minare). USA. 

Lamzouwaq, Saad Eddine. 13.10.2013. Morocco’s New Government: ›The Makhzen‹ is 
Running the Show. Morocco World News. Abrufbar unter: https://www.moroccoworl 
dnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running- 
the-show. Abgerufen am:20.03.2024. 

Leeroy. 08.09.2022. Das Treffen mit Leeroy. Muslim trifft Ex-Muslima. YouTube. Abruf
bar unter: https://www.youtube.com/watch?v=qQTry6cMdy8&t=2s. Abgerufen am 
12.03.2024. 

Malarich. 16.04.2013. Moslem in München: ›Ich bin bereit für Allah zu töten!‹ YouTube. Abruf
bar unter: https://www.youtube.com/watch?v=M__9baLBeps&t=3s. Letzter Zugriff: 
19.02.2024. 

Mahrholz, Britta. 07.01.2018. Islam-Prediger: Top-Salafist Marcel Krass zieht es nach Hanno
ver. Neue Presse. Abrufbar unter: https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top 
-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3 
E.html. Abgerufen am 12.03.2024. 

Mediabynature, o.D. TikTok-Zielgruppe: Marketing und Nutzer-Statistiken 2021. Mediaby
nature.de Abrufbar unter: https://www.mediabynature.de/blog/tiktok-zielgruppe/. 
Letzter Zugriff: 20.02.2024. 

Mediendienst Integration. 2023. Factsheet – Islamischer Religionsunterricht an Schulen in 
Deutschland. mediendienst-integration.de. Abrufbar unter https://mediendienst-in 
tegration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religio 
nsunterricht_2023.pdf. Abgerufen am 28.02.2024. 

MEMRI. 07.06.2013. Egyptian Cleric Mahmoud Shaaban Issues Fatwa: Egyptian-German 
Scholar Should Be Killed for Heresy. memri.org. Abrufbar unter: https://www.memri.o 
rg/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar- 
should-be-killed-heresy. Abgerufen am 04.03.2024. 

Ministerium des Innern des Landes Nordrhein-Westfalen. o.D. Wegweiser. Abrufbar un
ter: https://www.im.nrw/wegweiser. Abgerufen am 05.03.2024. 

Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein Westfalen. 2014. Kern
lehrplan für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht. 
Abrufbar unter: https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/ 
IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf. Abge
rufen am: 29.02.2024. 

Nordbruch, Götz. 09.07.2018. ›Generation Islam‹ und Online-Islamismus: Interview mit Pierre 
Asisi. ufuq.de. Abrufbar unter: https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online- 
islamismus-interview-mit-pierre-asisi/. Abgerufen am 12.03.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.youtube.com/watch?v=es19BKNi7MI
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.youtube.com/watch?v=qQTry6cMdy8&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=M__9baLBeps&t=3s
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.mediabynature.de/blog/tiktok-zielgruppe/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.im.nrw/wegweiser
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.youtube.com/watch?v=es19BKNi7MI
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.youtube.com/watch?v=qQTry6cMdy8&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=M__9baLBeps&t=3s
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.mediabynature.de/blog/tiktok-zielgruppe/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.im.nrw/wegweiser
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/


272 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Nordbruch, Götz. 2020. Angst vor der Strafe Gottes? Zum Umgang mit Bestrafungsängs
ten und religiöser Angstpädagogik in der Bildungsarbeit. rise-jugendkultur.de. Abrufbar 
unter: https://rise-jugendkultur.de/artikel/angst-vor-der-strafe-gottes/. Abgerufen 
am 12.03.2024. 

Quran Academy. 2017. Yajuj and Majuj (Gog and Magog). Quran Academy. Abrufbar unter: 
https://quranacademy.io/blog/yajuj-majuj-gog-magog/. Abgerufen am 29.02.2024. 

Reynolds, Gabriel Said. 19.03.2020. Heaven, Hell, and Non-Muslims in the Qur’an. Yale Uni
versity Press Blog. Abrufbar unter: https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven- 
hell-and-non-muslims-in-the-quran/. Abgerufen am 04.03.2024. 

Rüssmann, Ursula. 20.01.2019. Hardliner im Lichthaus. FR-online. Abrufbar unter: https 
://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html. Abge
rufen am 12.03.2024. 

Said, Behnam T. 28.04.2017. Rezension Inside Islam. Deutsche Nationalbibliothek. Abruf
bar unter: https://d-nb.info/1132201055/34. Abgerufen am 12.03.2024. 

Schielke, Samuli. 18.07.2018. Es geht nicht um Hass. Zenith. Abrufbar unter: https://maga 
zin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schröter-silvesternacht-äg 
ypten. Abgerufen am 12.03.2024. 

Schröter, Susanne, 12.06.2018. Das ist doch nur eine Frau‹. Zunahme von Gewalttaten. FAZ. 
Abrufbar unter: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kul 
turell-motivierten-gewalttaten-15634471.html. Abgerufen am 12.03.2024. 

Schwarze Schafe e.V. o.J. Schwarze Schafe | Empowerment und rassismuskritische Bildung. 
Schwarze-schafe-online.de. Abrufbar unter: https://www.schwarze-schafe-online.d 
e. Abgerufen am 01.03.2024. 

Sundermann, Tom. 27.06.2017. NSU-Ausschuss. Das Chaos beim Geheimdienst. ZEIT ON
LINE. Abrufbar unter: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu 
-auschuss-chaos-beim-geheimdienst? Abgerufen am 12.03.2024. 

Stiftung Dialog und Bildung. 25.02.2020. »Wie funktioniert Hizmet (die Gülen-Bewe
gung) in Deutschland?« YouTube. Abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch 
?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be. Abgerufen am 21.02.2022. 

Tauhid.net. o.D. Wer ist der Dajjal? Tauhid.net. Abrufbar unter: http://tauhid.net/wer-is 
t-dajjal.html. Abgerufen am 29.02.2024. 

The Associated Press. 12.11.2005. Moustapha Akkad, 75, Who Produced Religious and Horror 
Films, Is Dead. nytimes.com. Abrufbar unter: https://www.nytimes.com/2005/11/12/ 
obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.ht 
ml. Abgerufen am 04.03.2024. 

The Daily Star. 05.01.2014. Clashes kill at least 23 in north Yemen. The Daily Star Newspaper 
– Lebanon. Abrufbar unter: https://web.archive.org/web/20150211042847/www.dail 
ystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-no 
rth-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8. Letzter Zugriff: 19.02.2024. 

Topel, Hüseyin. 29.10.2015. Prophet als Gewalttäter? – Kriegsheld Mohammed: Vorbild für 
islamische Terroristen. deutschlandfunk.de. Abrufbar unter: https://www.deutschlan 
dfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.htm 
l. Abgerufen am 12.03.2024. 

Verfassungsschutz Baden-Württemberg. 27.11.2020. Serie ›Salafistische Netzwerke im 
Wandel‹ | Teil 3: Neil BIN RADHAN. Abrufbar unter: https://www.verfassungsschutz- 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://rise-jugendkultur.de/artikel/angst-vor-der-strafe-gottes/
https://quranacademy.io/blog/yajuj-majuj-gog-magog/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://d-nb.info/1132201055/34
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rise-jugendkultur.de/artikel/angst-vor-der-strafe-gottes/
https://quranacademy.io/blog/yajuj-majuj-gog-magog/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://d-nb.info/1132201055/34
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN


Literatur 273 

bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+R 
ADHAN. Abgerufen am 19.02.2024. 

ZEIT Online. 16.09.2020. Rechtsextreme Chatgruppe bei Essener Polizei entdeckt. zeit.de. 
Abrufbar unter: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtse 
xtremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten. Abgerufen am 
12.03.2024. 

ZEIT Online. 18.09.2020. Horst Seehofer lehnt Studie zu Rassismus in der Polizei weiter ab. 
zeit.de. Abrufbar unter: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/r 
echtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie. Abgerufen am 12.03.2024. 

ZEIT Online. 04.01.2024. Muslimische Gemeinden in Deutschland: Spahn regt Bundesstiftung 
zur Finanzierung von Moscheegemeinden an. ZEIT ONLINE. https://www.zeit.de/polit 
ik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden. 
Abgerufen am 12.03.2024. 

Zeppenfeld, Stefan. 2023. Gastarbeiter. Inventar der Migrationsbegriffe. Abrufbar unter: 
https://www.migrationsbegriffe.de/gastarbeiter. Abgerufen am 12.03.2024. 

Anonymisierte Dokumente in Zusammenhang mit dem Feldforschungsort 

Armutsbericht Feldforschungsort 2000 
Feldforschungsort. 2017. Bevölkerungsbericht 2017. 
Homepage der Hauptschule-Nord 
industriekultur.ruhr. Infotafel. 
Interne Erhebung zu Nationalitäten und Religion der Schüler*innen der Hauptschule- 

Nord 

https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.migrationsbegriffe.de/gastarbeiter
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.migrationsbegriffe.de/gastarbeiter


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040 - am 13.02.2026, 15:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Vorbemerkung
	Einleitung
	1. …normaler deutscher Muslim sein!?
	2. Das Feld und die Forschung
	2.1 Die Forschungsräume
	Die Moscheen der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş
	Die marokkanische Al‑Taqwa Moschee
	Das salafistische Netzwerk
	Das Goethe‐Gymnasium – Abi in der kulturellen Clique
	Die Hauptschule‐Nord – letzte Chance einer hyper‐diversen Schülerschaft

	2.2 In verschiedenen Welten leben
	2.3 Meine Positionierung im Feld

	3. Das Buch

	I. Der Blick auf Muslim*innen
	1. Der 11. September hat alles verändert
	2. Generation Z zwischen den Extremen
	Bassem und Younes – schwimmen in der Meinungsflut
	Zeynep – kein Problem solange wir nur putzen
	Aufschaukelungsprozesse

	3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses
	4. Die eigene Story basteln

	II. Islamische Bildungsräume schaffen
	1. Sie gehen uns verloren!
	2. Der Sozialraum Moschee
	3. Islamischer Aktivismus – Die Milli Görüş‑Jugend
	Gestatten, Muslim!
	Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüş
	Vermittlungsformate und Hierarchien im Lokalen
	So wetteifert nach den guten Dingen! (2: 148)
	Parallele Räume und islamischer Aktivismus

	4. Islamschule in der Al‑Taqwa Moschee
	Islam, »wie Allah ihn uns gesagt hat«
	Der lange Weg zum Moscheeunterricht
	Die Lehrerschaft
	Islamische Pädagogik
	Die Verschulung des Unterrichts

	5. Die Pfadabhängigkeit von Antworten
	Die Katastrophe
	Wider das Integrationsparadigma


	III. Welcher Islam…?
	1. Diskurstraditionen und Autorität
	2. Auf den Schultern Abu Hanifas
	Mustafa Hodscha: Post‐klassische Normfindung
	Akzeptanz und Abgrenzung

	3. Ein Baum mit vielen Ästen – normative Offenheit in der Al‑Taqwa Moschee
	Scheikh Abdellatif: Jenseits der Rechtsschulen
	Ahmad Lahbabi: Schaden abwenden
	Dr. Abdullah: So, wie es im Koran steht!

	4. Erneuerung führt ins Höllenfeuer – die Salafis
	Glaubenslehre, Genese, Kategorien
	Fraktionierung in der Frühphase des deutschen Salafismus – Hijra e.V. (2008–2010)
	Abu Samira und die Madkhalis – ʿIlm e.V. (2012–2014)
	Abdurrashid: Vom Autodidakten zum Salafi‐Influencer

	5. Welcher Islam für die postmigrantische Gesellschaft?

	IV. Islam macht Schule
	1. Ein neues Fach – der Islamische Religionsunterricht (IRU)
	2. Keine Ersatzmoschee – zur Rolle des IRU
	Frau Çelik – Einfach anders aufgeklärt
	Herr Özsoy – Moscheeunterricht für gute Noten und gute Taten
	Islamunterricht und politische Schulkultur

	3. Islam in der öffentlichen Schule
	3.1 Ziviler Islam am Goethe Gymnasium
	Herr Müller – Demokratische Spielregeln lernen
	Mohammed Mutlu – im Dienst für Gott und die Gesellschaft

	3.2 ǧihād an‑nafs – Selbstkultivierung an der Hauptschule Nord
	Herr Althoff – Religion spielt keine Rolle
	Emre Demir – Der Sog des Politischen


	4. Wider die Politisierung von Islam

	V. Islam übersetzen
	1. Islam und die Naturwissenschaften
	1.1 Das Goldene Zeitalter – Gewissheiten irritieren
	1.2 Islam und die Evolutionstheorie
	Frau Bruns – Evolutionstheorie als pädagogische Herausforderung
	Abdullah – Wissenschaftliche Koranexegese

	1.3 Glauben und Zweifeln

	2. Zwischen Himmel und Hölle
	Der Tod eines Mitschülers
	2.1 Islamische Eschatologie
	2.2 Eine Tür zum Paradies

	3. Gewalt im Islam
	3.1 Die Praxisgemeinschaft des Religionsunterrichts
	3.2 Das Unterrichtsmodul Gewalt im Islam
	3.3 Kritik und Kompromiss
	Wer darf Kritik üben?
	Der Schüler*innenjob und seine Routinen
	Übersetzung zwischen den Ordnungen – Sinnhaftmachung für den Alltag
	Die Ordnung wechseln – Kritik üben
	Auf islamischem Fundament


	4. Bedingungen der Übersetzung

	Schluss
	Verzeichnisse
	Abbildungen
	Organisationen und Parteien (Auswahl in alphabetischer Reihenfolge)
	Literatur
	Literatur [Print‐ und Online‐Publikationen]
	Internet, Presse, Film
	Anonymisierte Dokumente in Zusammenhang mit dem Feldforschungsort



