Marcel Klapp

MUSLIMISCHE
SELBSTVERORTUNG
IN DEUTSCHLAND

Eine Ethnographie islamischer Bildung
zwischen Salafismus und zivilem Islam

[transcript] global | local Islam



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp
Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Globaler lokaler Islam

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08.



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Editorial

Der lange Zeit angenommene Bedeutungsverlust des Islam als Folge gesellschaftlicher
Modernisierung ist in den vergangenen Jahren weltweit widerlegt worden. Die Ergeb-
nisse empirischer Forschung zeigen, dass der Islam in verschiedenen historischen Zeit-
abschnitten und lokalen Feldern jeweils neue kontextspezifische Aktualitit erfihrt. Die
Beitrige der interdisziplinir ausgerichteten Reihe Globaler lokaler Islam verfolgen das
Ziel, die vielfiltigen Situierungen des Islam zwischen Globalisierung und Lokalisierung
zu beleuchten.

Marcel Klapp, geb. 1980, ist Ethnologe und Religionswissenschaftler. Er forscht zu Prak-
tiken der Rechtfertigung und der innerislamischen Kritik in Deutschland. Seine The-
menschwerpunkte sind islamische Bildung in der Moschee, islamischer Religionsun-
terricht, online Islam sowie islamische Bewegungen wie die islamische Gemeinschaft
Milli Gériis oder die zeitgendssische Salafiyya.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp
Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Eine Ethnographie islamischer Bildung zwischen Salafismus und zivilem Islam

[transcript]

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Publikation ist zugleich die Dissertationsschrift des Autors mit dem Titel »Normaler
Deutscher Muslim sein. Eine Ethnographie zu Kritik und Kompromiss in islamischen
Bildungsraumenc, fiir die ihm die Philosophische Fakultit der Universitit zu Koln 2025
den Doktortitel verliehen hat. Die Arbeit wurde von Prof. Dr. Martin Zillinger (Institut
fir Ethnologie, Universtiit zu Koln) und Prof. Dr. Sabine Damir-Geilsdorf (Institut fir
Sprachen und Kulturen der islamisch gepragten Welt, Universitit zu Kéln) begutachtet.

Die Publikation wie auch die der Arbeit zugrundeliegenden Forschungsprojekte »Coun-
tering Digital Dominance. Islamdiskurse und Gegenerzihlungen in online und offline
Kontexten« (Zentrum fiir Islamische Theologie, Universitit Miinster) und »Salafiyya
leben. Religiose Ideale und muslimische Praxis in der postmigrantischen Gesellschaft«
wurden gefordert durch das Ministerium fiir Kultur und Wissenschaft des Landes
Nordrhein-Westfalen (MKW-NRW).

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber https://dnb.dn
b.de/ abrufbar.

(CMOM

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz
erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfalti-
gung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir beliebige Zwecke, auch
kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigun-
gen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

2025 © Marcel Klapp
transcript Verlag | Hermannstrafle 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus
Umschlagabbildung: Vector Tradition / Adobe Stock

Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen
https://doi.org/10.14361/9783839472040

Print-ISBN: 978-3-8376-7204-6 | PDF-ISBN: 978-3-8394-7204-0
Buchreihen-ISSN: 2364-656X | Buchreihen-eISSN: 2702-9352

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.14361/9783839472040

Inhalt

LT o G 1
VorbemerKung. ... ..o e 9
EiNleitUNg ... e n
1. ...normaler deutscher Muslim sein!? ... .o oiii e 1
2. DasFeld und die FOrSChUNG ... .. e e 15
3. DASBUCK L. 36
I Der Blick auf Muslim™innen................cooiiiiiiiii e 41
1. Der 1. September hat alles verdndert ...........cooeeiiiiiiiiiiii e 41
2. Generation Z zwischen den EXITEMeN.......ovuuiiiei e 4b
3. Die Radikalisierung des ISIamdiSKUISES . . ....onneeeee e 57
4. Die eigene Story Dasteln ... ...coenniiei e 61
Il. Islamische Bildungsraume schaffen ... 67
1. Sie gehen UNS VErIOrEN! ... .. e e 67
2. Der Sozialraum MOSCREE . ...ttt 69
3. Islamischer Aktivismus - Die Milli Goris-dugend ..........cooiiuieiiiiiiiiii i T4
4. Islamschule in der Al-Tagwa MOSChEE ......eenneeiii e 86
5. Die Pfadabhangigkeit von ANTWOItEN .....ooveeiiee i 100
. Welcher ISlam...?. . ... e 107
1. Diskurstraditionen und AUORIEAL ......eeeneeei e 107
2. Auf den Schultern Abu Hanifas . .......oe oo m
3. Ein Baum mit vielen Asten - normative Offenheit in der Al-Taqwa Moschee.................... 13
4. Erneuerung fiihrt ins Hollenfeuer - die Salafis .........ooveviiiii e 122
5. Welcher Islam fiir die postmigrantische Gesellschaft? ........ ..., 142

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Islammacht Schule ..... ... et 147

1. Ein neues Fach - der Islamische Religionsunterricht (IRU) .............cccoovviiniiinninnnn.. 147
2. Keine Ersatzmoschee - zur Rolle deS IRU ..vvvvvveeiieiiiee e 152
3. Islam in der offentlichen SChule.........oooveiiimi e, 161
4. Wider die Politisierung von ISIam. .......c.veerr e 181
V. ISlam iberSetZen . .. ..o s 185
1. Islam und die NaturwissensChaften .......c.c..vveeieeiiiiiiiiiiiiii et 187
2. Zwischen Himmel und Holle ......oove et 202
3. GeWalt imM ISIaM .. s 24
4. Bedingungen der UDErSetzung ..........ooueeneieieeee e 229
T 1 233
Verzeichnisse

ABDBIldUNGEN .. ... e 243

Organisationen und Parteien
(Auswahl in alphabetischer Reihenfolge)................ccooiiiiiiiii 245

-] 1T 249

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die vorliegende Studie ist das Ergebnis meiner Forschungen, die ich seit 2018 im Rah-
men zweier aufeinanderfolgender Forschungsprojekte durchfithren konnte, die durch
das Ministerium fiir Kultur und Wissenschaft (MKW) des Landes Nordrhein-Westfalen
geférdert wurden. Die initiale einjihrige Feldforschung, auf der die Studie basiert, wur-
de im Rahmen meiner Beschiftigung am Zentrum fiir Islamische Theologie (ZIT) der
Universitit Minster im Projekt Countering Digital Dominance. Islamdiskurse und Gegener-
zihlungen in online und offline Kontexten abgeschlossen. Daran anschlieRend konnte ich im
Projekt Salafiyya leben. Religivse Ideale und muslimische Praxis in der postmigrantischen Gesell-
schaft — eine Kooperation des Instituts fiir Ethnologie mit dem Institut fiir Sprachen und
Kulturen der islamisch geprigten Welt der Universitit zu Koln — vertiefende Studien zur
Salafiyya anstellen. Die Idee zu diesem Forschungsprojekt entstand wihrend meiner Ar-
beit am ZIT Miinster, bei der ich durch Studierende und Mitarbeitende ebenso wie durch
die Beteiligung an Projekten zur Extremismus-Privention mit der Vielstimmigkeit im
Diskursfeld Islam konfrontiert wurde. Diese Erfahrungen weckten das Interesse an den
Aushandlungsprozessen und Positionierungen auf der lokalen Ebene in situ und in pra-
xi, fir deren Erforschung die Ethnologie das ideale methodische Programm bereithilt.
Fiir die Moglichkeit und das Vertrauen in der Islamischen Theologie eine ethnographi-
sche Feldforschung durchfithren zu konnen, méchte ich mich bei Prof. Dr. Mouhanad
Khorchide herzlich bedanken. Prof. Dr. Martin Zillinger vom Institut fir Ethnologie der
Universitdt zu Koln bestirkte mich von Beginn an in der Idee, die lokalen Aushandlungen
im Feld des >deutschen Islam« ethnographisch zu untersuchen. Von ihm habe ich nicht
nur inhaltliche wie theoretische Anregungen und Kritiken erhalten, er gab mir zudem
gemeinsam mit Prof. Dr. Sabine Damir-Geilsdorf auch die Méglichkeit, als Mitarbeiter
der Universitit zu K6ln meine Arbeit fortzusetzen. Dafiir gebithrt beiden mein Dank.
Ohne die Unterstiitzung, die ich von vielen Seiten erfahren habe, wire die Arbeit in
dervorliegenden Form nicht zustande gekommen. Ich danke daher zuallererst den Men-
schen in meinem Forschungsfeld, die mir die Tiren zu ihren Gebetsriumen, ihren Ar-
beitsstitten, ihren Erfahrungsriumen und ihren Leben geéffnet haben. Auch bei meinen
Mitpromovierenden und Kolleg*innen maéchte ich mich fir die anregenden Diskussio-
nen und ihren Zuspruch bedanken, insbesondere bei Sindyan Qasem fiir die Brille, bei
Nina ter Laan und bei Christoph Lange. Mein besonderer Dank gebiihrt Laura Verweyen

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

fiir die Kommentierung des gesamten Manuskripts, ihre Gesellschaft und ihr immer of-
fenes Ohr. Bei Koray Erdogan, Ikram Affani und Paula Linstidter bedanke ich mich fir
die Transkriptionen und Korrekturen und besonders bei meiner Mitarbeiterin Lorraine
Stein fiir ihr unermiidliches Engagement.

Fiir ihren bedingungslosen Beistand und ihre von Herzen kommende Unterstiitzung
bedanke ich mich auch bei meiner Familie; bei meinen Schwiegereltern, die allzu oft erst
das Funktionieren des Alltags ermoglichen und bei meinen Eltern, die mich seit Kindes-
tagen bis heute bei jeder gewagten Idee unterstiitzen und immer mit Rat und Tat zu Seite
stehen. Kaum in Worte zu fassen ist der Dank, der meiner Frau Katharina fiir ihre Unter-
stittzung gebithrt. Ihr und unseren beiden Kindern Samuel und Mariam sei dieses Buch
gewidmet, dessen Entstehungsprozess sie wihrend ihrer Kindheit lange Zeit begleitet
hat.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

Da auch eine Forschung zu »deutschem Islam« nicht umhinkommt, die Mutterspra-
chen der Gesprichspartner*innen mit einzubeziehen, enthilt diese Studie zahlreiche
Verweise, Begriffe, Konzepte oder Namen aus den Sprachen Arabisch und Tiirkisch.
Zur besseren Lesbarkeit habe ich jedoch insbesondere bei arabischen Begriffen und
Personennamen sowie islamischen Gruppierungen eine >eingedeutschte« Variante ver-
wendet (z.B. asch-Schatibi statt as-Satibi oder die Murdschi’a statt Murgi'a). Worter,
die im Duden aufgefithrt sind, werden in der entsprechenden deutschen Schreibweise
wiedergegeben (z.B. Hadith, Hidschab, Umma). Da in der deutschen Schreibweise das
arabische §, das dem mit dem hinteren Zungenriicken gebildeten Reibelaut ch (wie in
Buch) entspricht, nicht orthographisch von einem ch wie in ich abgesetzt werden kann,
verwende ich fiir entsprechende Laute aus dem Arabischen ein kh (z.B. fir $aih also
Scheikh statt Scheich). Lediglich theologische und konzeptuelle Begriffe werden nach
den Regeln der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft (DMG) wiedergegeben. Fiir
das Tirkische wurde abgesehen von Begriffen mit Duden-Eintrag die Orthographie
beibehalten. Wenn es sich nicht um Eigennamen oder spezifische Termini handelt, sind
arabische, tirkische und ebenso englische oder lateinische fremdsprachliche Begriffe
klein geschrieben und kursiv gesetzt (z.B. in praxi, moral self). Letzteres gilt auch fur
Hervorhebungen im Text. Begriffe und Konzepte, die nicht meiner eigenen Verwendung
entspringen, sondern als Konzepte dem Feld entlehnt sind (z.B. >Kultur-Islam<) werden
mit » gekennzeichnet, ebenso wie Zitate im Zitat. Direkte Zitate im Text werden mit »«
kenntlich gemacht; dort wo sie durch Einriickung abgesetzt werden, wird hingegen auf
Anfithrungszeichen verzichtet. Im Falle von Feldprotokollen, die ebenfalls eingeriicke
werden, ist die direkte Rede wiederum mit »« kenntlich gemacht. Generell wurden in
Zitaten fur Auslassungen und Einfiigungen von mir eckige Klammern genutzt: [...].
Die Transkriptionen wurden zum Zwecke der besseren Lesbarkeit geglittet und iiber-
wiegend von Interjektionen, Wortabbriichen und Hisitationsphinomenen bereinigt.
Grundsitzlich verwende ich in der Arbeit genderinklusive Sprache und verwende das
* fiir Genera (z.B. Akteur*innen, Muslim*innen). Wenn ausschliefilich Frauen oder
Minner gemeint sind, verwende ich entsprechende Form (z.B. die Salafisten). Fiir Ko-
ranstellen verwende ich folgende Kiirzel: Nummer der Sure/Nummer des Verses bzw.
der Verse (z.B. 2/190-192). Die fiir Zitate verwendete Ubertragung des Koran ins Deut-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

sche ist jene, die mir in der Al-Taqgwa Moschee geschenkt wurde und welche auch in den
Moscheen der Islamischen Gemeinde Milli Goriig durchaus verbreitet ist: Der edle Quran
erschienen im Al-Bayinah Verlag. Wer den Koran aus dem Arabischen tibertragen hat,
wird hierin nicht aufgefithrt. Alle Namen von Personen, Institutionen und Orten wurden
zum Schutz meiner Gesprichspartner®innen durch Pseudonyme ersetzt. Auch einige
Dokumente konnten nicht als Quellen offengelegt werden, da anderenfalls der Feld-
forschungsort bekannt oder die Identitit einiger Gesprichspartner*innen 6ffentlich
werden wiirden. Ein Hinweis auf diese Verfahrensweise findet sich an entsprechender
Stelle (z.B. Armutsbericht Feldforschungsort, 2000).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

1. ...normaler deutscher Muslim sein!?

»..normaler deutscher Muslim seinl«, diesen Wunsch duferte mit resigniertem Un-
terton der 15-jahrige Gymnasiast Bilal mir gegeniiber bei einem Gesprich iiber die
Zukunft. Bilal wurde in Deutschland geboren. Er sprach weder Arabisch noch be-
herrschte er Tamazight, die Muttersprache seiner Eltern, die Berber sind und aus
Marokko stammen (Bilal, 10.03.2019). Sein Wunsch reflektiert die Erfahrung, dass
deutsch sein und muslimisch sein in der Gesellschaft der Bunderepublik als separate
Kategorien gehandhabt werden und deutsche Muslimin oder deutscher Muslim zu sein,
auferhalb der gesellschaftlichen Normalitit verortet wird.

Muslim“innen in Deutschland sehen sich mit ideologisch aufgeladenen und po-
larisierten Islam-Debatten konfrontiert, die in weiten Teilen von islamkritischen und
islamfeindlichen Positionen dominiert sind. Die gesellschaftlichen Paradigmen und
epistemischen Kategorien, auf welche sich das offentliche Sprechen und Schreiben
iber Islam stiitzt, folgen der Logik binidrer Oppositionen eines modernen, sikularen,
kritischen, aufgeklirten und also rationalen Westens auf der einen Seite und eines
vormodernen, religiésen, fundamentalistischen und irrationalen Islam auf der an-
deren. Durch diese dichotome Strukturierung des Denkens und Sprechens werden
Muslim*innen zu essenziell Anderen stilisiert, was der Literaturkritiker Edward Said
(1978) als othering bezeichnet. Das Feindbild Islam ist mittlerweile — entkoppelt von der
real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus - zu einem inte-
gralen Bestandteil der europiischen (Attia, 2009: 74) wie der deutschen (Hafez, 1996:
431f.; vgl. Schooman & Spielhaus, 2009) Identititskonstruktion avanciert. Muslim*in-
nen werden folglich als Gefahr wahrgenommen, sofern sie sich nicht in reformierte
Strukturen eingliedern (Ceylan, 2015: 175) und in Diskurse eintreten, deren normative
Zielsetzung wahlweise die Etablierung eines Euro-Islam, eines reformierten, sikularen
oder liberalen Islam oder eines >deutschen Islam«ist. Die Islamverstindnisse, welche in
der offentlichen Debatte hegemoniale Positionen einnehmen, werden zwar auch in der
muslimischen Alltagspraxis on the ground in Moscheegemeinden und Unterrichtsriumen
rezipiert. Zugleich werden dort aber islamische Glaubensauslegungen argumentativ
in Stellung zueinander gebracht, die entweder als Negativfolie des normativen Islam-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Diskurses dienen oder sich der Aufmerksamkeit der Mehrheitsgesellschaft ginzlich
entziehen. Diese Aushandlungsprozesse zwischen verschiedenen gesellschaftlichen
Rechtfertigungsordnungen und islamischen Traditionen on the ground stellen das zen-
trale Interesse dieses Buches dar.

Die empirische Islamforschung in Deutschland steht in enger Wechselwirkung
mit gesellschaftspolitischen Fragen und ist seit dem Ende des 20. Jahrhunderts von
einem Integrationsparadigma geprigt, dessen leitendes Interesse die Anpassung an
und die Identifikation von Migrant*innen mit der nicht-muslimischen Mehrheitsge-
sellschaft ist. Dieser Fokus auf Integration wurde spitestens seit dem 11. September
2001 sukzessive von einem Sicherheitsdispositiv (Foucault, 1975; 1978) und dem daraus
resultierenden Radikalisierungsparadigma (Juschkat & Leimbach, 2019) iiberlagert.!
Forschungen zu Muslim*innen in Deutschland stellen daher oftmals auf Einstellungs-
abfragen und Typologisierungen ab, welche die Nihe oder Ferne von Muslim*innen zum
europiischen respektive deutschen Wertekanon oder der freiheitlich demokratischen
Grundordnung >iiberpriifens, so dass Brigitte Schepelern Johansen und Riem Spielhaus
von einer »Vermessung der Muslime« (2018) sprechen. Weitere interdisziplinire For-
schungsstringe beschiftigen sich auf religionspolitischer Ebene mit der rechtlichen
Anerkennung des Islam (Busch & Goltz, 2011; Meyer & Schubert, 2011b; Schiffauer,
2014; Tezcan, 2012), den Institutionalisierungsprozessen und der Organisation von
Moscheen und Islamverbinden (Halm et al., 2012; Riickamp, 2021; Schiffauer, 2010)
oder der Einfithrung des Islamischen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen (im
Folgenden IRU genannt; Ceylan, 2014, 2015; Kiefer, 2005; Mohr & Kiefer, 2009; Shakir &
Hafez, 2012). Diese am gesamtgesellschaftlichen Interesse orientierten Diskurse greifen
jedoch kaum innerislamische Debatten auf. Vereinzelt erscheinen auch qualitative Stu-
dien (z.B. Riickamp, 2021),> die zwar die Bedeutung theologischer und islamrechtlicher
Auseinandersetzungen beispielsweise fiir die Binnendifferenzierung muslimischer
Gemeinschaften und die Selbstpositionierung von Akteur*innen im islamischen Feld
betonen, dieser Feststellung aber nicht analytisch Rechnung tragen. Demgegeniiber
hat sich in der internationalen anthropology of Islam spitestens seit Talal Asads (1986)
Konzept von Islam als discursive tradition die analytische Riickkopplung islamischer
Glaubenspraktiken an den normativen Diskurs der textbasierten Theologie etabliert. In

1 Foucaults Konzept des »Sicherheitsdispositivs« beschreibt Mechanismen und Praktiken, die dar-
aufabzielen, Sicherheit zu erzeugen und zu erhalten, indem sie Risiken kontrollieren und tiberwa-
chen. Dieser Begriff ist Teil seines umfassenderen Diskurses tiber Macht und Disziplin in moder-
nen Cesellschaften. Es bezieht sich darauf, wie Institutionen und Techniken der Sicherheit nicht
nur reaktiv auf Bedrohungen reagieren, sondern auch proaktiv Bedingungen schaffen, um poten-
zielle Gefahren zu minimieren. Foucault betont, dass Sicherheit nicht nur ein Zustand ist, sondern
ein kontinuierlicher Prozess der sozialen Kontrolle. Foucaults Ideen zu Sicherheit und Dispositi-
ven finden sich in verschiedenen Werken, darunter»Uberwachen und Strafen« (1994, Originaltitel:
Surveiller et punir, 1975) und »Dispositive der Macht« (1978:119-120).

2 Riickamp (2021) hat ethnographisch in deutschsprachigen Stidten Osterreichs und der Schweiz
geforscht. Zwar variiert die Situation von Muslim*innen in den jeweiligen nationalstaatlichen Kon-
texten durchaus, beispielsweise hinsichtlich der Formen staatlicher Anerkennung und der demo-
grafischen Zusammensetzung der muslimischen Bevolkerung. Gleichwohl existieren zahlreiche
Gemeinsamkeiten zwischen Deutschland, Osterreich und der Schweiz, etwa in der negativen Dar-
stellung von Muslim*innen im &ffentlichen Diskurs.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der auf den deutschsprachigen Raum bezogenen Islamforschung kommt dieser integra-
tive Ansatz zuvorderst in jenen Arbeiten zur Geltung, die sich mit einzelnen religiosen
und ideologischen Stromungen wie beispielsweise der Giilen-Bewegung (Agai, 2008,
2010), der Milli Goriig-Bewegung (Schiffauer, 2010) oder der Salafiyya (Damir-Geilsdorf,
Hedider & Menzfeld, 2018, 2019; Damir-Geilsdorf & Menzfeld, 2017; Jaraba, 2021; Jo-
kisch & Ceylan, 2014; Said & Fouad 2014; Schneiders, 2014) beschiftigen. Viele dieser
Arbeiten sind von der methodischen Integration und oftmals personellen Kooperation
zwischen Islamwissenschaft und Ethnologie geprigt und bieten wertvolle Einblicke in
die Aushandlungsprozesse, welche im Spannungsfeld zwischen dogmatischer Orien-
tierung und pragmatischer Alltagspraxis stattfinden.’ Bemerkenswert sind in diesem
Zusammenhang die Beitrige der Islamwissenschaftlerin Sabine Damir-Geilsdorf und
der Ethnologin Mira Menzfeld (2017, 2018 und 2019 mit Yasmina Hedider, 2020) zur
Salafiyya oder die rezente ethnographische Studie der Islamwissenschaftlerin Ayse
Almila Akca (2020) zur Aushandlung von religiésem Wissen und Autoritit im tiirkisch
gepragten Islam. Innerhalb der deutschen ethnologischen Islamforschung sind die
Arbeiten von Werner Schiffauer hervorzuheben, der umfassende Studien zu islami-
schen Organisationen wie dem Kalifatsstaat (2000) oder der Islamischen Gemeinde
Milli Gériis (2010) durchfiihrte.* Wihrend Akca, Damir-Geilsdorf und Schiffauer die
islamische Polyvokalitit innerhalb einzelner Bewegungen hervorheben, existiert bis-
lang keine Forschung, die die Positionierung der divergierenden Islamverstindnisse
und Glaubensauslegungen auf lokaler Ebene in bzw. zwischen verschiedenen islamischen
Bildungsriumen analysiert. Hier bringen alternative Denkweisen neue und innovative
Formen postmigrantischer muslimischer Vergemeinschaftung und Selbstpositionie-
rung hervor. Auch wird Islam mittlerweile bereits mit grofRer Selbstverstindlichkeit
auf Deutsch praktiziert und vermittelt. Das Buch richtet den Blick jenseits der nor-
mativen Setzungen des 6ffentlichen Islamdiskurses auf die Ebene lokaler Interaktion,
Kollaboration und Praxis. Es fragt danach, wie sich muslimische Akteur*innen auf
Islamverstindnisse und konkurrierende Rechtfertigungsordnungen beziehen, um sich
in den islamischen Bildungsriumen und Offentlichkeiten einer postmigrantischen
Grofstadt im Feld des deutschen Islam zu positionieren. Oder pointiert: Wie vermitteln
muslimische Akteur*innen zwischen der staatsbiirgerlichen Ordnung und dem nor-
mativen Anspruch der Religion? Wenn ich hier den Begriff sdeutscher Islam« verwende,

3 Dies trifft auch auf die Forschungsprojekte zu, aus denen die vorliegende Arbeit hervorging. So
habeich als Ethnologe die erste Forschungsphase 2018—2019 im Rahmen meiner Beschaftigungim
Zentrum fir Islamische Theologie Miinster durchgefiihrt. Die Gelegenheit zu vertiefenden Studien
zur Salafiyya im selben Forschungsort erhielt ich im Rahmen eines Projekts (Salafiyya leben.) das
als Kooperation des Instituts fiir Sprachen und Kulturen der islamisch gepriagten Welt und des
Instituts fiir Ethnologie an der Universitit zu Kéln angelegt war.

4 Zum Stand der ethnographischen Forschung zu Islam in anderen europdischen Landern sei hier
exemplarisch auf einige renommierte Vertreterinnen verwiesen. Fir Frankreich haben beispiels-
weise John Bowen (2010) und Mayanthi L. Fernando (2014) zum Verhaltnis von laizistischer Re-
publik und muslimischen Gemeinden gearbeitet. In den Niederlanden forscht Thijl Sunier (2005,
2012, 2020, 2021) zu den Bedingungen muslimischer Lebens- und Alltagspraxis und Martijn de Ko-
ning (2012, 2018, 2020 mit Carmen Becker & Ineke Roex) hat vielbeachtete Beitriage zur Salafiyya,
insbesondere zum dschihadistischen Spektrum, vorgelegt.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

13


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

rezipiert dieser nicht die hegemonialen Normen der populiren und populistischen
Islam-Debatten zu einem Deutschen Islam, sondern zielt als deskriptives Konzept auf
das, was deutscher Islam - d.h. ein zuvorderst auf Deutsch gelebter und vermittelter
Islam - auf der Ebene lokaler Alltagspraxis empirisch bereits ist.

Um die Forschungsfrage zu beantworten, stiitze ich mich auf Datenmaterial, das
ich wihrend einer ethnographischen Feldforschung in einer Grof3stadt in Nordrhein-
Westfalen (NRW) (co-)produziert habe. Von April 2018 bis Mai 2019 und in zahlreichen
Folgeaufenthalten im Jahr 2022 fithrte ich teilnehmende Beobachtung und zahlreiche
Interviews und Gespriche in den verschiedenen sislamischen Bildungsriumen« der
Stadt durch: in Moscheen, Jugendgruppen, Vereinen, dem Islamischen Religionsunter-
richt an 6ffentlichen Schulen und in digitalen Rdumen. Ich verstehe islamische Bildung
hier in Anlehnung an John Bowens Entwurf einer anthropology of public reasoning (2010)
im Bourdiewschen Sinne als >Felds, in dem religiose Wissensbestinde, vorhandene
Expertise und angefragte Kompetenzen die symbolischen Kapitalien der Akteur*innen
darstellen.” Da aber die Annahme von quantifizierbarem kulturellem Kapital und die
Unterscheidung religiés — sdkular von vielen Muslim*innen in Frage gestellt wird,
verwendet Bowen — und dem soll hier gefolgt werden — einen >weichen« Begriff von Feld
»as a set of repertoires and pedagogical possibilities, all having to do with >education,«
but with reference about various ideas about Islam and for advancement in [...] socie-
ty« (Bowen, 2010: 109). Die im Deutschen zumeist genutzten Begriffe Erziehung und
Bildung sind aus der Perspektive sozial- und erziehungswissenschaftlicher Theorien
tendenziell unterschiedlich konnotiert. »Dabei betont der Erziehungsbegriff stirker
die Notwendigkeit der sozialen Einflussnahme - etwa der Vermittlung von Werten
und Normen. Dagegen wird in Bildungstheorien stirker die umfassende Entfaltung
individueller Potentiale — einschlieflich der Fihigkeit zur kritischen Auseinanderset-
zung mit sozialen Erwartungen und Vorgaben — akzentuiert« (Scherr, 2013a: 35). Der
hier verwendete Begriff der islamischen Bildung als Feld ist derart weit gefasst, dass er
nichtlediglich die deutschsprachigen Dimensionen integriert, sondern auch die Vielfalt
der Begriffe in den gingigen Sprachen der Theologie und Islamwissenschaft in Europa
einschliefit. Cimsit (2012) betont die Ubersetzungsschwierigkeiten zwischen diesen:

Schliefdlich kommen im Bereich der Erziehung und Bildung im Tirkischen egitim, g-
retim, yetistirme, asilama, belletme, 6grenme; im Arabischen tarbiyya, ta’lim, tadris, ta'dib,
tahsil, talgin, tablig, tazkiya, irsad; im Englischen education, teaching, training, instruction,
nurturing, indoctrination, upbringing, catechism, evangelism, learning u.a. zur Anwendung.

5 Bourdieu hat seinem Feldbegriff in verschiedenen Arbeiten ausgefiihrt (1997, 2000, 2001). Er sieht
soziale Felderals Produkt kapitalistischer und arbeitsteiliger Gesellschaften, die sich beispielswei-
se in das politische Feld (2001) oder das religiose Feld (2000) etc. ausdifferenziert haben. Diese
Felder weisen je eigene Logiken auf, haben eine eigene historische Genese und folglich eigene Re-
geln, die ein Feld konstituieren und sein Funktionieren garantieren (vgl. Janning, 1991: 144). Diese
Regeln sind nicht als bewusst gesetzte und von den Teilnehmer*innen eines Feldes reflektiert be-
folgte Normen im Sinne explizierbarer Gesetze zu verstehen. Sie konstituieren vielmehr ein Sys-
tem impliziter Regelhaftigkeiten — Bourdieu nennt dies Habitus — die Akteur*innen durch ihr Han-
deln in Ubereinstimmung zu den Normen des Feldes produzieren bzw. reproduzieren.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Dass bei der Ubersetzung dieser Begriffe ins Deutsche nicht sattelfeste Begriffe her-
auskommen, dirfte auf der Hand liegen (Cimsit, 2012: 4; Hervorh. im Orig.).

Vor diesem Hintergrund haben Moscheen, schulischer Islamunterricht oder muslimi-
sche Bildungsvereine eine Gemeinsamkeit darin, dass sie Riume islamischer Bildung
konstituieren, in denen eine muslimische community of practice (Lave & Wenger, 1991) die
islamische Religion erlernt und einiibt. Sie stellen konkrete Handlungszusammenhin-
ge dar, die je spezifische Formen von Offentlichkeit hervorbringen, die wiederum im-
mer auch in Wechselwirkung mit weiteren gestaffelten Offentlichkeiten (Zillinger, 2017)
und ihren jeweiligen hegemonialen Rechtfertigungsordnungen (Boltanski & Thévenot,
1991) stehen. Insofern in diesen 6ffentlichen und halb-6ffentlichen Riumen ausgehan-
delt wird, wie im Kontext einer nicht-islamischen Mehrheitsgesellschaft ein islamisches
Leben gestaltet werden kann und wie normative Ordnungen und religiése Ideale in der
Praxis pragmatisch umgesetzt werden kénnen, lassen sie sich letztlich auch als Orte des
future making verstehen. Islamische Bildungsrdume, so der US-amerikanische Ethnologe
Robert W. Hefner, »...are not merely institutions for teaching and training young belie-
vers. They are the forges from which will flow the ideas and actors for the Muslim world’s
future« (Hefner, 2007: 4).

2. Das Feld und die Forschung

Das Ruhrgebiet: Land an Rhein und Ruhr, Emscher und Lippe, groftes Industriegebiet
Europas und Heimat fiir Generationen Zugewanderter. Hier ist der Fufiball zu Hause,
aberauch die Arbeit. Einst pragten Kohle, Stahl und Bier die Region — Forschung, Tech-
nologie und Dienstleistungen gehort die Zukunft (Infotafel industriekultur.ruhr).

Dieser Infotext steht am Rande einer Abraumhalde, einem in Bergbau-Tagen aufge-
schiitteten Hiigel, auf einer Tafel der Marketingkampagne industriekultur.ruhr. Vom
Aussichtsturm, der oben auf der Halde thront, wandert der Blick iiber eine Landschaft,
in deren Topographie sich die genannten Charakteristika eingeschrieben haben. Die
GrofRstadt dehnt sich vielgestaltig in die Fliche aus und ihre markantesten Blickfinge
sind die gen Himmel ragenden >Kathedralen der Arbeit, die stillgelegten Kraftwerke
und Fordertiirme des Bergbaus. Sie erinnern an eine Zeit, in der Kolonnen geschwirzter
Gesichter fern des Tageslichts aus der Erde holten, was fiir Jahrzehnte die Antriebsfe-
der der bundesrepublikanischen Industrialisierung war: Die Kohle. Das Stadtzentrum
pragen urbane Siedlungen mit hochaufragenden Mietshiusern, Gewerbegebiete mit
ihren zahlreichen Autohiusern und verschiedenen Dienstleistungsbetrieben; doch
schweift der Blick weiter, iiberrascht das Griin, die Bauernhofe, mit ihren Kuhweiden
und Feldern, die geblieben sind, als die Industrie kam und die riesigen Brachen, die
geblieben sind, als sie weder ging. Nach den Anwerbeabkommen mit Italien (1955) und
Griechenland (1960) gelangten mit den Gastarbeiter*innen aus der Tiirkei (ab 1961) und
Marokko (ab 1963) schlieRlich auch Menschen hierher, die nicht nur eine andere Sprache

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
und eine andere Nationalitit hatten, sondern auch einer anderen Religion angehérten

als die vormals angeheuerten und die Mehrheitsgesellschaft.

Abbildung 1: Schild auf Deutsch und Tiirkisch im Feldforschungsort (eigene Auf-
nahme).

ARG Aber so:
v Ama boyle.

Nicht weit entfernt vom Aussichtsturm auf der Halde, an der Stirnseite des grofRen
Zechenparks gelegen, ragen vier Nadelspitzen in den Himmel, die einen massiven qua-
dratischen Kuppelbau umgeben. Die im Bau befindliche reprisentative Moschee der lo-
kalen Gemeinde der DITIB (Diyanet Isleri Tiirk Islam Birligi; Tiirkisch-Islamische Union
der Anstalt fiir Religion e.V.) steht symbolisch fiir die Verheimatung der damaligen mus-
limischen Gastarbeiter*innen und insbesondere ihrer in Deutschland geborenen Kinder
und Enkelkinder sowie ihrer Religion, des Islam.

In Deutschland lebten laut einer von der Deutschen Islamkonferenz (DIK) in Auftrag
gegebenen Studie im Jahr 2019 ca. fiinfeinhalb Millionen Menschen, die als Muslim®in-
nen identifiziert werden und von welchen wiederum etwa ein Drittel im Bundesland
Nordrhein-Westfalen ansissig ist (Pfiindel, Stichs & Tanis, 2021)’. Die Stadt, in der von

6 Der Begriff der Gastarbeiter*innen ist aufgrund seiner Ambivalenz nicht unproblematisch. Stefan
Zeppenfeld der zur Migrationsgeschichte forscht fasst zusammen: »Eigentlich scheint sich der Be-
griff ganz eindeutig auf diejenigen Arbeitsmigrant:innen zu beziehen, die zwischen 1955 und 1973
ber die bilateralen Anwerbeabkommen aus den >Anwerbeldndern<in die Bundesrepublik mi-
grierten. Im Bild des>Gastes<war die Erwartungshaltung einer Rickkehr verankert, ein dauerhafter
Verbleib war politisch nicht vorgesehen. [..] In seinen Entwicklungslinien bewegt sich der Wort-
gebrauch zwischen beschénigender Adaption, rassistischer Projektionsflache und indifferentem
Sammelbegriff. Zur Uneindeutigkeit und Langlebigkeit des Begriffs trug mafigeblich seine alltiag-
liche gesellschaftliche Verwendung bei. Das Wort wurde svon unten< gepragt und erhielt erst da-
durch Einzug in den politischen Diskurs. Der>Gastarbeiterc<ist keinesfalls eine Wortschopfung der
politischen Amtssprache der Arbeitsmigration« (Zeppenfeld, 2023).

7 In der durch die Deutsche Islamkonferenz in Auftrag gegebenen Studie Muslimisches Leben in
Deutschland 2020 heifdt es: »Durch Zuwanderung hat die Zahl der muslimischen Religionsange-
hoérigen in Deutschland mit Migrationshintergrund in den letzten Jahren zugenommen. Die mus-

https:/dol. 13.02.2026, 15:37:08. - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

April 2018 bis Mai 2019 die Feldforschung durchgefithrt wurde, hat eine Einwohnerzahl
von ca. 200.000 und somit den Status einer GroRstadt. Die Siedlungsstruktur ist ge-
kennzeichnet von einem geschlossenen Stadtbereich, um den sich die eingemeindeten,
ehemals dorflichen Siedlungen teils iibergangslos, teils von agrarisch genutzten Flichen
aufgelockert, anschliefRen. Hinsichtlich ihrer soziodemographischen Zusammenset-
zung weisen die verschiedenen Stadtbezirke grofie Divergenzen auf. So sind in den von
Bergbau und Industrie geprigten nérdlichen und westlichen Stadtteilen beispielsweise
Bevolkerungsdichte oder Auslinderanteil deutlich hoher als in den biirgerlich-landwirt-
schaftlichen Bezirken.® Diese Divergenzen manifestieren sich im Innenstadtbereich
auch im Stadtbild. Die Wohnbezirke Westen und Norden, die seitens der Lokalpolitik
als Quartiere im Niedergang begriffen werden, sind vom Bezirk Stadtmitte, dem ge-
werblich geprigten Innenstadtbereich mit Fuflgingerzone und Einkaufszentren, durch
Bahntrassen, einen Kanal und einen Fluss auch riumlich klar voneinander separiert.

Auf dem heutigen Stadtgebiet entstanden im 19. Jahrhundert vier Bergwerke, die
sich teils iiber mehrere Stadtteile erstreckten. Im Zuge der Arbeitsmigration der 1960er
und -70er Jahre fanden hier zahlreiche Menschen aus mehrheitlich muslimischen Lin-
dern wie der Tiirkei oder Marokko, aber auch aus Polen und Russland ein Auskommen.
Der Niedergang des Bergbaus erreichte den Feldforschungsort ab 1977 und die wichtigs-
ten Industrien Bergbau und Metallverarbeitung wichen sukzessive anderen Branchen
wie chemischen Betrieben oder Autozulieferern. Ende der 2010er Jahre wurde der Be-
trieb des letzten Bergwerks der Stadt eingestellt, was die iiber 100-jihrige Geschichte
des Bergbaus in der Stadt beendete.

Das muslimische Leben im Feldforschungsort ist — wie insgesamt in Deutschland
— maf3geblich von Gliubigen der >Tirkischen Tradition« geprigt, der sich vierzehn von
den insgesamt sechzehn Moscheevereinen zuordnen lassen (auch die Bosniaken folgen
in Ritus und Rechtsschule der>Tiirkischen Tradition<).? Von den dreizehn Tiirkisch-spra-
chigen Moscheevereinen gehéren funf der Tiirkisch-Islamischen Union der Anstalt fir
Religion eV. (tiirk. Diyanet Igleri Tiirk Islam Birligi, abgekiirzt DITIB) an und jeweils vier
dem Verband Islamischer Kulturzentren e.V. (VIKZ, tiirkisch: Islam Kiiltiir Merkezleri Bir-
ligi) und der Islamischen Gemeinschaft Milli Gériis e.V. IGMG, Tiirkisch: Islam Toplumu

limische Bevolkerungsgruppe umfasst 2019 nunmehr zwischen 5,3 und 5,6 Millionen Personen. |hr
Anteil an der Gesamtbevélkerung liegt zwischen 6,4 % und 6,7 %. Gleichzeitig ist die Zusammen-
setzung in Bezug auf die Herkunftsldnder vielfaltiger geworden. Tiirkeistimmige Musliminnen
und Muslime bilden weiterhin die gréfite muslimische Herkunftsgruppe, stellen aber nicht mehr
die absolute Mehrheit« (Pfiindel, Stichs & Tanis, 2021: 10).

8 Durchschnittsalter nach Wohnbereichen im Jahr 2017: Wohnbezirk Westen-Nord und Wohnbe-
zirk Nord jeweils 38,6 bis unter 40,3. Dazu liegt im Vergleich in finf siid6stlichen Wohnbezirken
das Durchschnittsalter bei 45,5 und mehr Jahren. Der Anteil der Personen ohne deutsche Staats-
birgerschaft nach Wohnbereichen ist in den westlichen Innenstadtbereichen mit 21 % und mehr
am héchsten und liegt im Vergleich in vier der siidéstlichen Bereiche bei lediglich 2 bis 5% (Be-
volkerungsbericht Feldforschungsort, 2018).

9 Mit dem Begriff >Turkische Tradition< bezeichnen meine Gesprachspartner*innen die Summe der
Normen und Glaubenspraktiken (bspw. die Zugehérigkeit zur hanafitischen Rechtsschule), die un-
ter Muslim*innen und deren Nachfahren zu finden sind, die aus Territorien des ehemaligen Osma-
nischen Reiches stammen. Entsprechend ordnen meine Gesprichspartnerfinnen auch bosnische
und albanische Muslim*innen der>Tiirkischen Tradition<zu.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Milli Goriig). Die bosnische Moschee ist an die Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in
Deutschland e.V. (IGBD, bosn. Islamska zajednica Bosnjaka u Njemackoj) angebunden. Le-
diglich die vornehmlich von Marokkaner*innen geleiteten Moscheen Al-Taqwa und Ar-
Rahim haben keine Anbindung an einen Dachverband und sind selbstorganisiert. Die
wenigen Anhinger der Salafiyya waren voriibergehend in zwei Vereinen organisiert, bil-
deten zur Zeit der Forschung aber lediglich ein loses Netzwerk.™

Wihrend der einjihrigen Feldphase begleitete ich zahlreiche Akteur*innen in 6ffent-
lichen, halb-6ffentlichen und privaten Riumen. Ich fithrte teilnehmende Beobachtun-
gen in zwei Jugendzentren, in Moscheen der IGMG und zwei marokkanischen Moscheen
ohne Verbandsanbindung durch sowie an einem Gymnasium und einer Hauptschule. Ich
begleitete Gebete, Religionsunterricht, Elternsprechtage, Hochzeiten, Lehrersitzungen,
das Fastenbrechen im Ramadan (iffar), Jugendiibernachtungen und einen Koran-Rezita-
tionswettbewerb. Ich spielte im Gebetsraum mit Imamen und Religionsschiilern Fuf3ball
und stellte meine Fihigkeiten im tiirkischen Ringkampf unter Beweis, rauchte >mit den
Jungs«< Schischa im Park, hing mit ihnen auf Friedhofen, Schulhéfen und in Fastfood-
Restaurants rum und af mit Salafis zu Abend. Nicht zuletzt folgte ich auch den Insta-
gram-Kanilen verschiedener Jugendlicher, der WhatsApp-Gruppe einer Moschee und
den YouTube und TikTok Profilen eines Salafi-Predigers. Wihrend all dieser Situationen
begleitete mich mein Feldtagebuch, in dem ich in oder nach einer jeweiligen Situation
so umfangreich wie moglich meine Beobachtungen festhielt und unzihlige Protokolle
verfasste. Weiter fithrte ich neben zahlreichen informellen Gesprichen, die ebenfalls no-
tiert wurden, 60 leitfadengestiitzte qualitative Interviews mit 31 Lernenden, zuvorderst
mit Schiiler*innen im Alter von 14 bis 18 Jahren, aber auch mit einigen Bundesfreiwil-
ligendienstleistenden und Studierenden Anfang 20. Weitere Gesprichspartner*innen
waren Lehrende in Schulen und Moscheen, Imame, Sozialarbeiter*innen, Schulleitun-
gen, Gemeindemitglieder und verschiedene andere Akteur*innen der Stadtgesellschaft.
Die meisten Interviews umfassten eine Sitzung von ein bis zwei Stunden. Die zentralen
Protagonisten traf ich iiber die informellen Gespriche hinaus zwischen drei und sechs
Interview-Sitzungen, so dass in letztem Fall Gesprichsmaterial von nahezu zehn Stun-
den mit einem Protagonisten entstand. Einige meiner Gesprichspartner®*innen gewahr-
ten mir auch Einblicke in Aspekte ihres Alltags, die iiber die organisationalen Kontexte
der Moschee oder der Schule hinausgingen und luden mich beispielsweise zu sich nach
Hause ein.

10  Die zwei Alevitischen Vereine werden hier nicht berlicksichtigt, da der Fokus der Arbeit auf dem
sunnitischen Islam liegt. Aufgrund gravierender dogmatischer und ritueller Unterschiede hat sich
das Alevitentum heute als eigenstindige Religionsgemeinschaft konstituiert, die religionsge-
schichtlich aus dem Islam hervorgegangen ist.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung
2.1 Die Forschungsraume

Es gibt ein arabisches Sprichwort: Hor nicht darauf, was tiber mich geredet wird, son-
dern rede mit mir! (Sheikh Abdellatif, 27.01.2019).

Wie bereits deutlich wurde, ist das Skalierungsniveau der hier verfolgten ethnogra-
phischen Begleitung muslimischer Akteur*innen jenes der gelebten und éffentlich
vollzogenen Sozialitit im Lokalen (vgl. Breidenstein et al. 2013: 32). Als Ausgangspunkt
der Felderschlieffung, d.h. der aktiven Suche und Herstellung von Kontakten, diente
ein Jugend- und Stadtteilzentrum, dessen Leitung mich zum christlich-islamischen
Gesprichskreis der Stadt einlud. Dort konnte ich erste Kontakte zu Vertreter*innen
verschiedener Moscheen kniipfen. Sukzessive kristallisierten sich bald funf zentrale
Forschungsriume heraus, die sich in Moscheen und Vereine einerseits und 6ffentliche
Schulen andererseits differenzieren lassen. Wihrend die Moscheen Riume darstellen, in
welchen die religiés-normative Ordnung in praxi sozial institutionalisiert wird, gilt die
Schule als die Sozialisationsagentur der zivilgesellschaftlichen Nationalstaaten, in der
die jeweilige politische Kultur erlernt und praktisch vermittelt wird (Schiffauer, 2002:
1-15). Hier hat das Religidse seinen Platz, sofern es sich der staatsbiirgerlichen Ordnung
unterwirft (Mannitz, 2002b: 113). Entgegen dieser dominanten oppositionellen Veror-
tung nehmen manche muslimischen Stimmen eine komplementire Perspektive ein und
sehen die Moschee als Domine der religiosen Praxis und den IRU in der 6ffentlichen
Schule als Ort der Vermittlung religiosen Theoriewissens. Angesichts dieser Verhilt-
nisbestimmungen eréffnet die komparative Perspektive auf islamische Bildungsriume
interessante Moglichkeiten fir die Analyse.

Die von mir untersuchten islamischen Bildungsriume sind: (1) die tiirkischsprachi-
gen Moscheen der Milli Goriig-Bewegung, die u.a. von vereinheitlichten Verbandsstruk-
turen und dem Festhalten an der Muttersprache gepragt sind; (2) Die Al-Taqwa Moschee
eines unabhingigen, deutsch-arabischsprachigen Vereins, der von marokkanischen Mi-
grant*innen und ihren Nachfahr*innen getragen wird; (3) ein kleines Netzwerk von Sa-
lafis, die zwischen 2008 und 2014 in direkter Nachbarschaft zur Al-Taqwa Moschee zwei
Bildungsvereine betrieben hatten und nunmehr in losem Kontakt zueinander standen.
Einer von ihnen baut sich seit 2021 eine Prisenz als Onlineprediger im digitalen Raum
auf, den ich ebenfalls mit einbeziehe. Neben diesen selbstorganisierten muslimischen
Bildungsriumen bezog ich auch zwei staatlich verantwortete Riume islamischer Bil-
dung mitein: Das Goethe-Gymnasium (4) das aufgrund der hohen Zahl tiirkeistimmiger
Schiiler*innen, stadtweit den Ruf des >Tirken-Gymnasiums«< hatte; (5) sowie die von ei-
ner sprachlich, religiés und soziokulturell hyperdiversen Schiilerschaft besuchte Haupt-
schule Nord. Um die Forschung in den verschiedenen Riumen dieser stidtischen multi-
sited ethnography (Marcus, 1995) zu koordinieren, erstellte ich einen Stundenplan in wel-
chen ich die Unterrichtsbesuche an beiden Schulen, das Freitagsgebet in den Moscheen
und den sonntiglichen Unterricht eintrug und so eine Routine der Tagesabliufe entwi-
ckelte. Eine Woche bestand nun aus teilnehmender Beobachtung in insgesamt 11 Schul-
stunden schulischen Islamischen Religionsunterrichts, weiteren vier Stunden Islami-
scher Unterweisung in der Moschee sowie dem regelmifligen Besuch des Freitagsge-
bets. Interviewtermine vereinbarte ich zumeist in Anschluss an einen der Besuchster-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

mine. Neben den finf zentralen Settings konnte ich bei Folgebesuchen im Feld nach der
ersten einjihrigen Forschungsphase weitere Initiativen beobachten, die alternative We-
ge religioser Bildung auRerhalb der etablierten Moglichkeiten zu schaffen suchten.

Im Folgenden skizziere ich die Spezifika der jeweiligen Bildungsrdume in der ur-
banen (muslimischen) Offentlichkeit meines Feldes sowie die Modalititen der jeweili-
gen Praxisgemeinschaften. Dazu bietet sich eine Perspektive an, die Islam als Ausdruck
von Urbanitit, d.h. von stidtischer Lokalspezifik in den Blick nimmt. Alexa Firber, Riem
Spielhaus und Beate Binder (2012) nutzen das Konzept der Sichtbarkeit, um Unterschie-
de zu identifizieren, die sich aus der riumlichen Verteilung, den vorhandenen Lokalita-
ten der einzelnen Vereine und den eigenen symbolischen Verortungen (z.B. Namensge-
bung, Architektur) ergeben. Um die Komplexitit von Aushandlungsprozessen in Bezug
auf Planung, Realisierung und Gemeindealltag zu reflektieren, schlagen sie eine Kate-
gorisierung von Moscheen in Nachbarschaftsmoscheen, Stadtteilmoscheen und Stadt-
moscheen vor, die hier fiir eine erste Orientierung im Feld heranziehe und durch welche
auch die jeweiligen Praxisgemeinschaften, ihre Teilnehmenden und Autorititen in den
Blick geraten. Ferner skizziere ich auch den ethnographischen Zugang zu und meine
zentralen Gespriachspartner®innen in jedem jeden Forschungskontext.

Die Moscheen der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis

Die Emir Sultan Camii im sitdwestlichen Stadtteil A wurde Mitte der 1980er von tiirki-
schen Bergarbeitern gegriindet und gilt als erste der vier Moscheen der Stadt, die heute
der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriig e.V. angehéren.” Thr Einzugsgebiet erstreck-
te sich daher in den ersten Jahren tiber den Stadtteil hinaus auch auf die benachbarten
Stadtteile. Mit der Beschiftigung eines renommierten Hodscha (etwa Lehrer) aus der
Tiirkei erlangte die Emir Sultan Camii zeitweise auch tiberregionale Bekanntheit. Un-
ter jenen Einwanderern der ersten Generation, die nicht im Stadtteil lebten, wuchs mit
zunehmendem Alter und insbesondere mit Eintritt in den Ruhestand der Bedarf nach
einem Gebetsort, der mehrmals tiglich auch ohne Riickgriff auf OPNV oder Auto er-
reichbar war. Deshalb griindeten die Besucher aus dem etwa einen Kilometer entfern-
ten Stadtteil B Anfang der 1990er die Sultan Mehmet Camii in einem ehemaligen Super-
markt. Da sich das Einzugsgebiet »...auf ein kleinrdumiges Quartier mit hohem Anteil
an Zugewanderten aus mehrheitlich muslimischen Lindern und ihren Nachkommen«
(Farber, Spielhaus & Binder, 2012: 74) erstreckt und sie von der »Wohnbevélkerung in
der Nachbarschaft gegriindet« (ebd.) wurden, kénnen die IGMG-Moscheen als Nachbar-
schaftsmoscheen kategorisiert werden. Die Verteilung der Verbandsmoscheen im Stadt-
gebiet korrespondiert mit planerischen Uberlegungen des Dachverbands als Dienstleis-
ter, der eine moglichst hohe Abdeckung von Gebieten mit potenziellen Zielgruppen er-
reichen mochte und seine Angebote auf die sozialen, kulturellen und religiésen Bedar-
fe der Bergarbeiter-Nachbarschaften zuschneidet (ebd.). Die Islamische Gemeinschaft

11 Camii (arab.: gami) ist der Begriff fiir Moscheen, in welchen das Freitagsgebet mit Predigt verrich-
tet wird und die entsprechend (iber eine Kanzel (minbar) verfiigen. Kleinere Gebetsraume ohne
Kanzel werden auch als Masdschid bezeichnet. Der Begriff wird in Deutschland aber zumeist syn-
onym mit Moschee verwendet. Auch die Al-Tagwa Gemeinde, die (iber einen minbar verfiigt, nennt
die Moschee Masdschid.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Milli Gériig wurde als Verband tiirkischer Muslim*innen in Deutschland gegriindet und
hatihren Sitz in K6ln, gleichwohl gehéren ihr auch Moscheen in Australien, Kanada oder
Stidafrika an. Sie organisiert Pilgerreisen und weltweite Hilfsprogramme und agiert in-
sofern auch transnational.

Sowohl in der Emir Sultan Camii wie auch in der Sultan Mehmet Camii boten jeweils
der Hodscha und ein jugendlicher Hilfslehrer am Wochenende Unterricht fir Kinder
und Jugendliche bis ca. 14 Jahre an. Die Inhalte umfassten die Koranalphabetisierung
(ttirk. elif ciiz)'*, Koranrezitation (fagwid, tiirk. tecvid) und allgemeinen Religionsunter-
richt (tiirk. din dersi). Fiir dltere Jugendliche ab ca. 14 Jahren wurde kein Unterricht mehr
in der Moschee angeboten. Diese trafen sich in der Regel zu Gesprichskreisen (sohbetler,
Sg. sohbet) im privaten Rahmen oder besuchten samstags den weiterfithrenden dreijih-
rigen hilal kursu des IGMG-Regionalverbands in Dortmund.

Fiir junge Menschen scheint die IGMG insofern besonders ansprechend, als sie mit
ihren vielfiltigen Partizipationsmoglichkeiten und dem Einsatz popkultureller Elemen-
te (musikalische Hymnen, Fan-Artikel) ein breites Repertoire an Identifikationsmomen-
ten bereithilt. Zwar werden alle Dokumente und Darstellungen des Verbandes auch auf
Deutsch und in weiteren Sprachen verdffentlicht; auf Gemeindeebene wird aber nahe-
zu ausschlieflich Tiirkisch gesprochen. Uber die gemeinsame Sprache hinaus wird in
der symbolischen Gestaltung vieler IGMG-Moscheen - z.B. durch die Benennung nach
siegreichen Sultanen oder die Verzierung mit Wandbildern grofRer Schlachten wie der
Eroberung Konstantinopels — auch die Gréf3e des Osmanischen Reiches glorifiziert. Die
Innenriume der von mir besuchten IGMG-Moscheen waren aufwindig mit Kalligrafien
verziert und die Gebetsnische sowie die sie umgebende Wand zumeist mit blau-weifden
tirkischen Fliesen gekachelt. Da die Moscheegebaude urspriinglich zumeist fir ander-
weitige Nutzung vorgesehen waren, gingen die Gemeinden zur Herstellung von Repri-
sentativititim urbanen Raum bisweilen kreative Wege. So wurde die Fassade des Gebiu-
des der Emir Sultan Camii mit dem Graffito einer Moschee mit Kuppel und Minaretten
gestaltet. An jeder dem Verband zugehorigen Moschee prangte das Logo der IGMG auf
dem Eingangs- bzw. Namensschild.

Im Feldforschungsort erhielt ich durch unterschiedliche Gesprichspartner*innen
und verschiedene Zuginge Einblicke in diese Organisationsformen und -praktiken.
An einem Info-Stand in der Stadt lernte ich beispielsweise die jungen Frauen der
Midchenabteilung (tirk.: kadnlar genglik teskilatr) der Sultan Mehmet Camii kennen,
von welchen einige das Goethe-Gymnasium besuchten, wo sich fortan zahlreiche Ge-
sprachsmoglichkeiten ergaben. Die jungen Frauen trafen sich wochentlich zu religiésen
Gesprichskreisen (sohbetler, Sg. sohbet), dokumentierten diese online auf Instagram
und zeigten eine Begeisterung fiir die IGMG, die sie durch verschiedene >Fan-Artikel
wie z.B. Buttons am Schulrucksack auch 6ffentlich prisentierten. Am Gymnasium, an
dem ich den IRU begleitete, lernte ich die 18-jihrigen Schiiler Engin und Mert kennen,
die sich als Hilfslehrer in den Moscheen engagierten. Die Hodschas beider Moscheen
durchliefen denselben staatlichen Bildungsweg fiir Religionsbedienstete in der Tiirkei.

12 Elif ciiz oder elif be entspricht in etwa dem deutschen Begriff sFibel«. Elif und be sind die ersten
beiden Buchstaben des arabischen Alphabets (alif, ba) in tiirkischer Aussprache. Ciiz bezeichnet
im Tirkischen eine Lese- oder Lerneinheit des Koran (arab. guz’).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Wihrend der Vorbeter der Emir Sultan Moschee erst jiingst nach Deutschland gekom-
men war, wurde Mustafa, der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee Anfang der 2000er
vom Prisidium fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet Isleri Bagkanligr) nach Deutsch-
land entsandt. Er entschied sich nach sieben Jahren Dienst in DITiB-Moscheen, mit
der Familie in Deutschland zu bleiben und wechselte zur IGMG. Nicht zuletzt lernte
ich in der Emir Sultan Gemeinde in Stadtteil A auch einen ehemaligen Funktionir des
IGMG-Dachverbandes kennen. Zekeriya, der zur Zeit der Forschung Mitte Dreifdig war,
arbeitete einige Jahre als stellvertretender Vorsitzender der Studierendenabteilung auf
Bundesebene.

Die marokkanische Al-Taqgwa Moschee

Die al-Taqwa Moschee liegt nur rund 300 Meter von der Emir Sultan Moschee der IGMG
in Stadtteil A entfernt und ist in einem groflen vergrauten Wohnhaus mit angeschlos-
senem Flachdachbau untergebracht. An der Fassade weist lediglich ein Schild mit klei-
ner, schwarzer Schrift auf Deutsch und Arabisch auf die Nutzung hin. Die Moschee ist
unscheinbar, fast unsichtbar. Das dndert sich jedoch, wenn jeden Freitag zum Gemein-
schaftsgebet auf der Hauptstrafde kurzzeitig Verkehrschaos herrscht, in dem sich auch
Fahrzeuge aus benachbarten Kreisen finden. Neben dem Einzugsgebiet, das die ganze
Stadt und benachbarte Kommunen umfasst, weist die Al-Taqwa Moschee weitere Allein-
stellungsmerkmale auf, die sie als Stadtmoschee ausweisen (Firber, Spielhaus & Binder,
2012: 75-76), wie z.B. die religiose Autoritit des Imams, das spezifische Islamverstind-
nis oder der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. Auflerdem gehort die Al-Taqwa
Moschee nicht, wie die tiirkischen Moscheen, einem Verband an, in dessen Organisati-
onsstrukturen die Gemeinde eingebunden ist oder von dessen Ressourcen sie profitieren
konnte.

Abbildung 2: Der Gebetsraum der al-Taqwa Moschee (eigene Aufnahme).

https:/dol. 13.02.2026, 15:37:08. - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Obgleich die iiberwiegende Mehrzahl der Vereinsmitglieder marokkanischer Her-
kunft ist, lehnt die Gemeinde eine Identifikation mit den nationalen Traditionen des
Herkunftslandes als unislamisch ab und betont ihre Unabhingigkeit gegeniiber Forde-
rungen des marokkanischen Konsulats. Die Ablehnung kultureller Elemente spiegelt
sich in der puristischen architektonischen Gestaltung des Gebetsraumes wider, in dem
nichts vom Gebet ablenken soll (vgl. Abb. 2). Die Indifferenz gegeniiber ethnischen
und nationalen Kategorien manifestiert sich am deutlichsten in der Kongregation des
Freitagsgebets, die sich — wie die Alten nicht ohne Stolz erklirten — tiber die Jahre mehr
und mehr internationalisiert hatte. Neben Jungen und Minnern in Dschellaba, dem
bodenlangen marokkanischen Gewand mit Kapuze, das in der Regel auf die maghrebi-
nische Herkunft seiner Triger schliefden lisst, finden sich unter den Besuchern Minner
bosnischer und tiirkischer Abstammung, eine kleine Gruppe von Nigerianern und ei-
nige Tschetschenen mit langen Birten und dem Vorbild des Propheten entsprechend
bis iiber die Kndchel gekiirzten Hosen. Da viele dieser Mdnner ebenso wie zahlreiche
marokkostimmige Jugendliche nicht des Arabischen michtig sind, wird die arabische
Predigt (hutba) des Scheikh im Anschluss ins Deutsche iibertragen. Auch das samstags
und sonntags angebotene Unterrichtsprogramm, das als fa lim" bezeichnet wird, findet
auf Deutsch statt. Ahmad Lahbabi, der zur Zeit der Forschung fiir dieses Angebot zu-
stindig war und daher auch »der Direktor« genannt wurde, beschrieb die Entwicklung
seit Beginn der 2000er als stetige Expansion: »Wir hatten frither zwei Klassen, jetzt
haben wir neun Klassen. Uber 120 Schiiler an zwei Tagen!« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019).
In den Klassenriumen wurde ausschliefdlich Deutsch gesprochen. Neben dem ta Tim-
Bereich bot die Jugendabteilung gelegentlich Ubernachtungen in der Moschee oder
gemeinsames Fuflballspielen an.

Die iiber 40-jahrige Geschichte der Al-Tagwa Gemeinde ist vom anhaltenden Wachs-
tum der Besucherzahlen und der Suche nach diesen entsprechenden Riumlichkeiten
gepragt. In den 1990ern zog die Gemeinde von der Peripherie ins urbane Zentrum, wo
sie weiter anwuchs. Richtungsweisend fiir die weitere Entwicklung sollte vor allem die
Einstellung des Imams sein, der seit 1995 der Gemeinde in religiosen Belangen vorsteht.
Wihrend in den Moscheen der Tiirkischen Tradition der Hodscha alle vier bis fiinf Jahre
wechselt, war Abdellatif mit knapp 25 Jahren im Amt eine stadtbekannte Grofie. Er wur-
de von den Briidern respektvoll als sScheikh« (schaih, Pl. schuyih; Ehrentitel im Sinne von
»Geistiger Fithrer<) angesprochen und auch jenseits der Al-Tagwa Gemeinde als Autoritit
anerkannt. Abdellatif ist Berber aus dem Rif und durchlief eine ausschliefilich religiose
Bildungslaufbahn an verschiedenen Medressen in Marokko.

Anfang der Nullerjahre Jahre fanden dann einerseits tiirkische, bosnische und alba-
nische Jugendliche der zweiten Generation den Weg in die Al-Taqwa Gemeinde, die von
den titrkischen Hodschas keine befriedigenden Antworten fiir ihren Alltag in Deutsch-
land mehr bekamen. Andererseits stiefRen auch Studenten aus Marokko hinzu, die in
Deutschland eine Generation Jugendlicher ohne religioses Wissen vorfanden und mit
viel Engagement ein erstes deutschsprachiges Unterrichtsangebot ins Leben riefen. En-
de der 2000er spalteten sich einige Briider von der Gemeinde ab, die sich bald als Anhin-

13 Cimsit (ibersetzt ta‘lim mit Erziehung (2012: 4), wiahrend Biilent Ugarsdas Lehren<benutzt und die
koranische Herkunft belegt (Ugar, 2013: 200).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

23


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2%

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

ger der aufstrebenden Salafiyya zu erkennen gaben und den ersten salafistischen Verein
der Stadt griindeten. Als die Gemeinde 2014 aus dem Zentrum zuriick nach Stadtteil A
zog, konnten in neuen grofien Riumlichkeiten die Aktivititen im heutigen Umfang ent-
wickelt werden.

In der Al-Tagwa Moschee fithrte ich teilnehmende Beobachtung in zwei Klassen des
Islamunterrichts und zahlreichen Vortrigen durch. Ich fithrte Gespriche mit zahlrei-
chen Lernenden und Lehrenden wie dem Scheikh Abdellatif, dem Direktor Ahmad Lah-
babi oder Abdullah, dem Lehrer der dltesten Jungen, der gemifd seiner Profession als Arzt
zumeist als der Doktor< oder>Dr. Abdullah< bezeichnet wurde. Der Vorsitzende und sein
Stellvertreter, die beide vor vierzig Jahren die Moschee gegriindet hatten, rekonstruier-
ten fir mich ihre Geschichte. Ich war zu Hochzeitsfeiern und Lehrersitzungen eingela-
den, nahm am Elternsprechtag und an einer Jugendiibernachtung teil und af mit dem
Scheikh, der ein leidenschaftlicher Koch ist zu Abend. Zu den Freitagsgebeten nahm ich
bewusst exponiert an der Riickwand des Gebetsraumes Platz, die man beim Eintritt zu-
erst erblicke, so dass sich alsbald meine Sonderrolle als einziger offensichtlich nicht Be-
tender zunehmend normalisierte und ich trotz des Wissens, dass ich kein Muslim bin,
vereinzelt gar als >Bruder< angesprochen wurde.

Das salafistische Netzwerk

Wahrend der Feldforschung begegnete ich der Bewegung der Salafiyya lange nur indirekt
in Form von Plakaten der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle, die mit dem Slogan »Ge-
meinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« warb, oder in Form von einzelnen Werken
der wahhabitischen Grofigelehrten Ibn Baz und Ibn Uthaymin im Biicherregal der Al-Ta-
qwa Moschee.™ Je mehr Zeit ich dort verbrachte, desto mehr erfuhr ich von der wechsel-
haften Geschichte der Gemeinde mit den wenigen Salafis der Stadt. Diese waren zwei-
mal voriibergehend in Vereinen organisiert, welche sich in direkter Nachbarschaft zur
Moschee befanden. Beide Episoden waren von punktuell intensiven Aushandlungspro-
zessen zwischen Moschee und Salafis begleitet.

Die erste dieser Episoden fillt in die Jahre 2008 bis 2009 als die Al-Taqwa Moschee
nochin der Innenstadtlag und die Platzprobleme eine Ausweitung des Unterrichtsange-
bots unmoglich machten. Eine Gruppe junger Minner, darunter der Moscheelehrer Dr.
Abdullah, der Konvertit Abdulaziz und ein Mann, den sie den >Bosnier<nannten, mietete

14 Wegweiser ist ein Praventionsprogramm des nordrhein-westfilischen Innenministeriums, dessen
Slogan 2018 noch »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« lautete. Dieser wurde mittler-
weile durch die Wendung »Stark ohne islamistischen Extremismus!« ersetzt. Das Programm un-
terhalt flichendeckend Betreuungs- und Beratungsstellen in 24 Stadten und Regionen des Lan-
des. Essoll laut Selbstdarstellung»... mogliche Radikalisierungsprozesse beiJugendlichen und jun-
gen Heranwachsenden bereits in ihren Anfingen verhindern. Ein wesentliches Element des Pro-
gramms ist die konkrete Beratung vor Ort. Sie steht Angehdrigen und anderen Personen offen,
die Probleme erkennen und Verinderungen an jungen Menschen feststellen. Uber Gesprache mit
Personen aus dem direkten Umfeld besteht die Moglichkeit, die Betroffenen friihzeitig zu errei-
chen. Ergianzend zur Beratung und Begleitung betroffener junger Menschen bezieht Wegweiser
das soziale Umfeld in die Arbeit ein.« (Ministerium des Innern des Landes Nordrhein-Westfalen,
0.)).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

einen Raum fiir deutschsprachige Sitzungen und Unterricht direkt gegeniiber der Mo-
schee. Zwar betete die Gruppe weiterhin dort. Mit der Griindung von Al-Hijra e.V. be-
anspruchte sie aber eine formale Eigenstindigkeit dem Moscheeverein gegeniiber. Da
der Handlungsspielraum fiir die salafistisch orientierten Briider in der marokkanischen
Moschee stark eingeschrinkt war, schufen sie sich eine Gegenoéffentlichkeit aufderhalb
der Autoritit des Scheikh und der Alten der ersten Generation, in der die nunmehr offen
als Salafis auftretenden Akteure die Deutungshoheit beanspruchten. Die Pluralitit sala-
fistischer Positionen trat nun unverkennbar zu Tage, resultierte in weiteren Friktionen
und letztlich in der Auflésung des Vereins.

Der >Bosnier< und der Konvertit Abu Samira, die sich aufgrund der Assoziation von
Hijra eV. mit dem Verein Einladung zum Paradies (EZP) um Pierre Vogel und Sven Lau
frith von der Gruppe losgesagt hatten, hielten untereinander weiterhin losen Kontakt.”

15 Pierre Vogel alias Abu Hamza wurde 1978 in Frechen bei Kdln geboren, ist ehemaliger Profiboxer

und studierte, nachdem er den Islam angenommen hatte, voriibergehend an der Umm al-Qura
Universitdt in Mekka. 2005 lernte er den Paléstinenser Ibrahim Abou Nagie kennen und begann
in dessen Netzwerk Die Wahre Religion (DWR) eine Karriere als Prediger. Bereits 2008 kam es aber
zum Bruch mit Abou Nagie, nachdem dieser mehrfach den takfir al-hakim (einen muslimischen
Herrscher fiir unglaubig erkldren) befiirwortet hatte, was Vogel ablehnte. Die Vortrags- und Se-
minartatigkeiten von DWR gingen zunehmend in den 6ffentlichen Missionierungs-Kampagnen
der Lies! — Stiftung auf, so dass ab 2011 die Bezeichnungen synonym verwendet werden konnen
(Wiedl & Becker, 2014). Die Einschitzung des Bundesamtes fiir Verfassungsschutz fiihrte schlief3-
lich zum Verbot der Stiftung: »Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kimpfe-
risch-aggressive Grundhaltung bei den tiberwiegend jungen, zum Teil minderjdhrigen Anhiangern
geschaffen und geschiirt. Dies reicht bis zu einer Befiirwortung von und einem Aufruf zu Gewalt
und der Ausreise von bisher mindestens 140 Aktivisten und Unterstiitzern nach Syrien bzw. in den
Irak, um sich dort dem Kampf terroristischer Gruppierungen anzuschlieflen« (Bundesministeri-
um des Innern, 15.11.2016). Vogel orientierte sich unterdessen »..eng an der Doktrin saudischer
Staatsgelehrter wie Ibn Baz und Muhammad ibn al-Uthaymin [...] sowie an den Lehren al-Albanis.«
(Wiedl & Becker, 2014: 194). Er vertrat jedoch die Auffassung, »einige Rechtsurteile saudischer
Staatsgelehrter missten den Bedingungen muslimischen Lebens in der Diaspora angepasst wer-
den. So legitimierte er seine im Vergleich zu strikten Quietisten politischeren da‘wa-Methoden«
(ebd.) wie z.B. Protestkundgebungen gegen die Unterdriickung von Muslim*innen. Vogel pfleg-
te seit etwa 2010 Kontakt zum agyptischen Scheikh Abu Ishaq al-Huwayni (geb. 1956), dem wohl
wichtigsten Vertreter der Lehren al-Albanis in Agypten, wo der deutsche Starprediger auch eini-
ge Zeit mit seiner Familie lebte. Nach dem Sturz Mubaraks im Zuge des >Arabischen Frithlings«
politisierte sich Vogel und die distanzierte Haltung wandte sich in offene Unterstiitzung der op-
positionellen salafistischen An-Nur Partei (ebd.: 195). Wahrend manche Salafis ihn als Aufrithrer
schmihen, ist er fiir Dschihadisten vom Glauben abgefallen; so wird Vogel 2016 in der Friithjahrs-
ausgabe von Dabiq, dem englischsprachigen Propagandamagazin des IS in einer Reihe>abtriinni-
gerclmame genannt, die zu t6ten seien (Damir-Ceilsdorf, Hedider & Menzfeld, 2018: 6).
Sven Lau (*1980) ist ein Deutscher Konvertit und (ehemaliger) salafistischer Prediger und Akti-
vist aus Monchengladbach. Lau war Anhanger von Pierre Vogel und zwischenzeitlich Vorsitzender
des mittlerweile aufgeldsten Vereins Einladung zum Paradies e.V. Lau erregte Aufsehen, als die von
ihm gegriindete Schariah Police 2017 in Wuppertal auf der Strafle muslimisch gelesene junge Men-
schen ansprach und etwa von Spielhallen- und Bordellbesuchen oder Alkoholkonsum abzuhalten
versuchte (DER SPIEGEL, 27.05.2019). 2017 wurde Lau wegen Unterstiitzung einer auslandischen
terroristischen Vereinigung zu einer Freiheitsstrafe von fiinfeinhalb Jahren verurteilt, die er 2019
jedoch vorzeitig beenden konnte, da die Untersuchungshaft auf die Dauer der Strafe angerechnet
wurde (DER SPIEGEL, 16.05.2019).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

25


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Als Anfang der 2010er Jahre die salafistische Szene in Deutschland aufblithte, griinde-
ten sie 2012 den Verein ‘Ilm e.V. in Stadtteil A. Im Freundes- und Bekanntenkreis konnte
eine kleine Besucherschaft akquiriert werden, die regelmif3ig zu Vortrigen und Unter-
richt erschien. Der >Bosnier< hielt jeden Freitag in kleiner Runde Vortrige zur salafisti-
schen Glaubenslehre. Samstags bot Abu Samiras Frau Hatice Unterricht fiir Mddchen an
und sonntags verantworteten der >Bosnier< oder Abu Samira selbst den Unterricht, den
selten mehr als zehn Jungen besuchten. Im Zentrum der Sitzungen stand die Rezitation
des Koran sowie die Vermittlung von Grundlagenwissen. Insofern unterschied sich das
Angebot, wie Abu Samira einriumte, kaum vom Unterricht in den Moscheen.

Wihrend der >Bosnier« die theologische Fithrungsrolle einnahm, lag die Organisati-
on der Aktivititen allein in den Hinden des Vorstandsvorsitzenden Abu Samira. Dieser
war mit der Konstellation bald derart unzufrieden, dass er sein Amt niederlegte und, da
er keinen Nachfolger fand, war das Ende von ‘Ilm e.V. 2014 besiegelt. In diesem Jahr zog
die marokkanische Gemeinde aus dem Zentrum zuriick in den Stadtteil A. Der Scheikh
erinnerte sich: »Als wir kamen sind die gegangen.« (Abdellatif, 27.01.2019). Die erneute
Nachbarschaft von Al-Taqwa Gemeinde und Salafis kam, so sind sich alle Gesprachspart-
ner einig, rein zufillig zustande.

Die Darstellungen der salafistischen Vereine beruhen auf Rekonstruktionen zahlrei-
cher Gesprichspartner aus der Al-Taqwa Gemeinde, wie dem Scheikh, dessen Schwie-
gersohn, den alten Herren des Vorstands oder Dr. Abdullah, der den ersten Verein Hijra
eV. mitgegriindet hatte. Wihrend diese mir von jenem ersten Verein aus der Innenper-
spektive erzihlten, sind ihre Darstellungen des zweiten Vereins auf die Auflenperspek-
tive beschrankt. Als iiber einen weiteren Bruder aus der Moschee schlieSlich der Kon-
takt zu Melek, einer ehemaligen Besucherin von ‘Ilm e.V., entstand, in deren Familie
Abu Samira eingeheiratet hatte, erhielt ich erstmals auch Schilderungen aus der Innen-
perspektive des zweiten Vereins. Ebenso durch einen Hauptschiiler, der den Unterricht
dort besucht hatte. Abu Samira lud mich schlieflich zum Gesprich inklusive Abendessen
zu sich nach Hause ein und vermittelte mir auch den Kontakt zu Abdulaziz, der bei Dr.
Abdullah in der Al-Tagwa Gemeinde zum Islam konvertiert war. Dieser war in beiden
Vereinen eher passiver Besucher, entwickelte aber wihrend der COVID-19-Pandemie ein
Sendungsbewusstsein als salafistischer Prediger, dem er mit der Eréffnung eines You-
Tube-Kanals und eines TikTok Profils ab 2020 Rechnung trug. Angesichts der als falsch
wahrgenommenen Darstellung der Salafiyya in den Medien betonten beide Salafis die
Hoffnung, seitens der Wissenschaft »echtes Interesse« an ihren Absichten zu erfahren.

Das Goethe-Gymnasium - Abi in der kulturellen Clique
Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil, der
historisch von Industrie und Bergbau gepragt ist und der lokal als Quartier im Nieder-
gang begriffen wird. Von den tiber 900 Schiiler*innen im Schuljahr 2018/19 betragt der
Anteil auslindischer Lernender 7,5 Prozent wihrend ca. 64 Prozent als Schiiler*innen
mit Zuwanderungsgeschichte gefithrt werden. Uber ein Drittel der Lernenden sind Mus-
lim*innen und tiberwiegend Kinder tiirkeistimmiger Eltern, weshalb der Schule stadt-
weit der Ruf als »Tiirken-Gymnasium« anhaftet.

Der Schulleiter Herr Miiller lehrte Physik und unterrichtete frither auch katholische
Religion. Er betrachtete die Rolle des Islam im gesellschaftlichen Miteinander grund-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

sitzlich als Herausforderung. Wihrend das Zusammenleben mit polnischen und rus-
sischen Gastarbeiter*innen aufgrund der gleichen Religion vergleichsweise einfach ge-
wesen sei, konstatierte er in einer Rhetorik von Belagerung und Machtiibernahme, dass
sich das Viertel mittlerweile »fest in der Hand der Moscheen«befinde und man sich »um-
zingelt« fithle (Herr Miiller, 06.07.2018). Im Schulalltag beklagte er eine »zunehmende
Verschleierungstendenz« bei Oberstufenschiiler*innen und identifizierte in diesem Zu-
sammenhang die gesellschaftliche Entwicklung hin zur sozialen »Verinselung« als grofe
Herausforderung (ebd.).

Der Religionslehrer Mohammed Mutlu war zur Zeit der Feldforschung Anfang Drei-
Rig und wuchs im Milli Goriig-Milieu auf, das er als konservativ und politisiert beschrieb.
Entsprechend sei er in einem »religiésen schwarz-weif3-Denken« (Mohammed Mutlu,
29.11.2018) sozialisiert worden. In der Schulzeit fand er schlieflich den Weg zur Hizmet-
Bewegung des in den USA lebenden tiirkischen Predigers Fethullah Giilen (1941-2024).
Dort habe sich seine Beziehung zur Religion in Richtung eines offenen und inklusiven
Verstindnisses entwickelt. Das Studium der Islamischen Theologie habe dariiber hinaus
die intellektuelle Auseinandersetzung gefordert und ihm die innerislamische Pluralitit
aufgezeigt. In der Tradition von Hizmet sprach sich Mutlu fiir islamisch motiviertes ge-
sellschaftliches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unverein-
barkeit von Islam und demokratischen westlichen Systemen. Der Schulleiter bezeichne-
te Mutlu als Vertreter eines »sozialen Islam«. Er selbst sprach eher von einem »zivilen
Islam«, miisse aber aufpassen, von den Eltern seiner Schiiler*innen nicht als Reformer
gesehen zu werden. Viele der Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer als Gelehrten
mit entsprechender Autoritit.

Am Goethe-Gymnasium besuchte ich verschiedene Kurse des IRU von der achten bis
zur zehnten Jahrgangsstufe, fokussierte aber auf die kontinuierliche Begleitung letzte-
rer. Hier setzten sich die Schiiler*innen fast ausschlief8lich aus Kindern tiirkeistimmi-
ger Eltern zusammen, von denen der iberwiegende Teil seit der Kindheit regelmifRig
eine DITIB- oder Milli Gériis-Moschee besuchte. Im Vergleich zur ebenfalls von mir be-
forschten Hauptschule fiel bei den Gymnasialschiiler*innen auf, dass der religiésen Pra-
xis im Alltag ein hoher Stellenwert zukam und dass solide religiose Grundkenntnisse be-
standen. Diese manifestierten sich in kontroversen theologischen Argumentationen im
Unterricht. Hinsichtlich frommer Korperpraktiken beobachtete ich einen hohen Anteil
sbedeckter, d.h. kopftuchtragender junger Frauen, wihrend im Kurs an der Hauptschu-
le niemand Hidschab trug. Im Falle des beobachteten Kurses am Gymnasium safien die
>Hidschabis« geschlossen an einer Seite des Raumes." Einige Schiiler*innen waren in ih-
rer Freizeit in der Jugendgruppe einer Milli Gériis-Moschee aktiv und zeigten sich mir
gegeniiber sowohl im Unterricht als auch im Pausengesprich besonders engagiert und
diskussionsfreudig. Alle Schiller*innen nahmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU
inder Schule teil. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln tiber ihre Religion in einer
muslimischen Praxisgemeinschaft im Kontext Schule stellte somit fiir alle Teilnehmen-
den ein Novum dar. Der Kurs eignete sich folglich ideal, um zu beobachten, wie das in

16  Hidschabi vom Arabischen higab (Hiille, Vorhang, Schleier etc.) ist eine gelegentlich verwendete
Selbstbezeichnung der begleiteten kopftuchtragenden Schiilerinnen.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

27


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, aus-
gehandelt und sinnhaft itbersetzt wird.

Die Hauptschule-Nord - letzte Chance einer hyper-diversen Schiilerschaft

Die Hauptschule-Nord (HSN) liegt im Stadtteil Nord, einem Arbeiterviertel, das sukzes-
sive Zuzugsort fur Gefliichtete, Gastarbeiter*innen und (Spit-)Aussiedler*innen wurde
und bis heute Heimat verschiedener sozial und 6konomisch benachteiligter Gruppen ist.
Mit ihren ca. 350 Schiiler*innen in 15 Klassen (S] 2018/19) war die HSN die zweitgrofite
dieser Schulform und wies mit 44,8 Prozent den héchsten Anteil an Lernenden mit aus-
landischer Staatsbiirgerschaft und mit Zuwanderungsgeschichte auf. Unter den Religio-
nen stellte der Islam im Beobachtungszeitraum den gréften Anteil (125 Schiiler*innen),
gefolgt vom Katholizismus (67 S*.). Zahlreichen Schiiler*innen mangelte es an grund-
legenden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um
iberhaupt beschult werden zu konnen. Entsprechend war der Schwerpunkt der Arbeit
an der Schule die Sprachférderung. Angesichts von Schulverweigerung und tiberforder-
ten Eltern kam insbesondere der Vermittlung der basalen Spielregeln sozialen Miteinan-
ders eine zentrale Rolle zu, um tiberhaupt erst die Voraussetzung fiir den Schulbetrieb
zu schaffen. Der Erziehungsstil, der in der Selbstdarstellung der HSN als »autoritativ«
beschrieben wird, duflerte sich in einem rigorosen disziplinarischen Ordnungskonzept.

Der Schulleiter Herr Althoff, der sich selbst als Hauptschullehrer »von der Menta-
litit her« (ebd.) beschrieb, sah gesellschaftliche Pluralitit nicht als ungewohnlich oder
problematisch, sondern mithin als wiinschenswert an, da Perspektivwechsel und gegen-
seitiges Kennenlernen nur durch die Konfrontation mit dem Anderen moglich witrden.
Seine Darstellung der Rolle von Religion im (Schul-)Alltag war von einer bottom-up Per-
spektive geprigt, auf der interpersonale Begegnungen den Referenzrahmen fiir seine
Bewertung stellten, nicht kollektive Zuschreibungen.

Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Forschung Mitte Dreifdig und un-
terrichtete zuvorderst Geschichte und Englisch. Er qualifizierte sich, anders als Herr
Mutlu, iiber einen von der Landesregierung NRW angebotenen Zertifikatskurs zum Is-
lamischen Religionslehrer. Demir wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens ge-
boren, wo der der tiirkische Staat in den 1990er Jahren auf eigenem Boden Krieg gegen
die Arbeiterpartei Kurdistans (Partiya Karkerén Kurdistané; PKK) und ihre Sympathisan-
ten in der Zivilbevolkerung fithrte. Als die Familie Demirs nach Deutschland floh, war er
11 Jahre alt. Er teilt die Erfahrung der Flucht mit vielen seiner Schiiler*innen. Assoziatio-
nen zu Islamverbinden, spezifischen Bewegungen, Lesarten oder Gelehrten sparte erim
Gesprich ginzlich aus und erklirte, dass er in Moscheen aller tiirkischsprachigen Ver-
binde das Gebet verrichtet. Zu seiner eigenen Religiositit und ihrem Einfluss auf den
IRU betont er, stehe die Praxis vor der Theorie; nicht die theologische Expertise mache
die Glaubigen zu besseren Menschen, sondern das gewissenhafte Praktizieren der reli-
giosen Gebote.

Wie am Gymnasium begleitete ich auch an der HSN primir den Kurs der zehnten
Jahrgangsstufe. Ich fithrte zahlreiche Gespriche mit verschiedenen Schiller*innen wie
Selim, den ich bei einem Koran-Wettbewerb der IGMG wiedertraf, Younes, dessen Vater
Stammgast in der Al-Tagwa Moschee war oder Matteo, der als Kind den Unterricht der
Salafis bei Hijra e.V. besuchte. Ich fithrte teilnehmende Beobachtung im islamischen Re-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ligionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum, der Schulsta-
tion, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Neben dem Schulleiter und dem Islami-
schen Religionslehrer interviewte ich auch den Ethik- und Geschichtslehrer, den Schul-
sozialarbeiter und die Berufseinstiegsbegleiterin. Ganz im Gegenteil zu den Schiiler*in-
nen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschiiler*innen recht leicht, mich zu duzen und
so sprachen sie mich bald tiberwiegend als abicim (etwa >mein Bruder) an.

2.2 In verschiedenen Welten leben

In der Bundesrepublik vollzieht sich etwa seit der Jahrtausendwende ein Wandel von der
anerkannten Einwanderungsgesellschaft hin zu einer Gesellschaft, die in der neueren
Migrationssoziologie als postmigrantisch beschrieben wird (Foroutan, 2018, 2019; Forou-
tan, Karakayali & Spielhaus, 2018; Mecheril, 2014b; Yildiz & Hill, 2018) und der von kon-
fliktiven Aushandlungen und Neuverortungen begleitet wird.”” Der politische Akt der
Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland im Jahr 2001 stellte insofern eine
historische Zisur dar, als er neue politische Handlungsoptionen fiir migrantische Ak-
teur*innen und Kollektive eréffnete (Foroutan, 2019: 39). Er legte eine rechtliche Grund-
lage fiir die Infragestellung und Aushandlung etablierter Exklusionsmechanismen und
Machtstrukturen durch migrantische und marginalisierte Gruppen. Seitens der nicht-
muslimischen Mehrheitsgesellschaft fithrt dies aber auch zu Abwehrreaktionen und »er-
zeugt dabei steigende Rekurse auf Heimat und nationale Identitit — als Distinktion und
Zeichen eines kulturellen, symbolischen und primordialen Privilegs« (ebd.). Dass auch
der Anschlag von 9/11 in dasselbe Jahr fiel, verschirfte die Infragestellungen der legiti-
men gesellschaftlichen Teilhabe und 6ffentlichen Prisenz von Muslim*innen, denn seit-
her werden sie entscheidend unter dem Aspekt der Sicherheit gesehen. Dariiber hin-
aus sind Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft auch innerislamisch mit
einer Pluralitit von Deutungsangeboten und divergierenden islamischen Glaubensleh-
ren konfrontiert, die in globale, transnationale und lokale Offentlichkeiten eingebettet
sind und die auf dem lokalen Markt potenziell in Konkurrenz treten. Die islamischen

17 Dieses Konfliktpotenzial entsteht — wie die Berliner Migrationssoziologin Naika Foroutan (2019)
fur Deutschland eindriicklich beschreibt — zuvorderst durch die Kluft, zwischen dem Versprechen
der Gleichheit, das der pluralen Demokratie als Norm eingeschrieben ist, und dem empirisch viel-
fach belegten Ausbleiben der Einhaltung dieses Versprechens (ebd.: 39—42). Der bereits oben dar-
gestellte politische Akt der Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland stellte insofern
eine historische Zasur dar, als er eine neue Handlungsoptionen fir migrantische Akteur*innen
und Kollektive er6ffnete. Er legte eine neue rechtliche Grundlage fiir die Infragestellung und Aus-
handlung etablierter Positionen, symbolischer Reprasentationen sowie des verfassungsmafig ga-
rantierten Gleichheitsgebots (ebd.). Erol Yildiz betont, dass dem analytischen Begriff des »Post-
migrantischen« auch eine explizit politische Dimension inhidrent ist, denn er richtet sich gegen
den 6ffentlichen Diskurs, der Migrationsgeschichten als spezifische historische Ausnahmeerschei-
nung behandelt und in dem»zwischen einheimischer Normalitdt und eingewanderten Problemen
unterschieden wird« (Yildiz, 2014: 22). Das Postmigrantische, so Yildiz weiter, »prasentiert also die
Stimmen und Erfahrungen der Migration, greift marginalisierte Deutungen auf, wirkt irritierend
auf nationale Erzahlungen, stellt das giangige Differenzdenken in Frage. Es versteht sich als eine
politische Perspektive, die auch subversive, ironische Praktiken einschliefst und in ihrer Umkeh-
rung provokant auf hegemoniale Verhaltnisse« (ebd.: 23) wirkt.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

29


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Autorititen, die Moscheegemeinden und Religionslehrer*innen miissen sich in diesem
Diskursfeld als legitime Sprechende positionieren und Glaubwiirdigkeit gegeniiber den
Glaubigen behaupten.

Diese prozesshaften und grundsitzlich konfliktiven Dynamiken und Infragestellun-
gen erfordern von den Akteur*innen im lokalen Feld letztlich pragmatische Anpassun-
gen und Selbstverortungen, fiir deren Untersuchung sich eine praxistheoretisch infor-
mierte Perspektive anbietet. Eine solche stellt die Verkniipfung von Denken und Praxis
in das Zentrum des Interesses. Der deutsche Ethnologe Werner Schiffauer hebt hervor,
dass es ebenso wichtig ist, nachzuvollziehen, was kollektive oder individuelle Akteur*in-
nen denken, als auch zu verstehen, was sie tun (Schiffauer, 2010: 26). Ein »geistiger Pro-
zess«wird, so der Autor weiter, erst greifbar, s wenn man die Praxen versteht, die sich mit
ihm verbinden, die ihn reflektieren und auf ihn zuriickwirken. Es geht darum, wie der
Islam im Alltag gelebt wird, wie er seinen Niederschlag in ways of doing things findet, al-
so in Routinen und Techniken« (ebd.). Eine soziale Praktik kann mit Schatzki als »nexus
of doings and sayings« (1996: 89) verstanden werden, also Gesagtes und Getanes umfas-
send, und wird durch ein implizites »practical knowledge« zusammengehalten, dessen
inhirente Eigenlogiken wiederum auf das Denken zuriickwirken. Diese Dynamik ist an-
schlussfihig an Talal Asads Verstindnis von Islam als discursive tradition (Asad, 1986) mit
welchem er Islam als eine normative Ordnung beschreibt, auf deren Basis durch inter-
pretative Leistungen islamisch legitimes Handeln gerechtfertigt wird. Das hieraus resul-
tierende (religiose) Alltagshandeln wird aber gleichsam im Kontext verschiedener gesell-
schaftlicher Offentlichkeiten vollzogen und produziert in dessen Sinnzusammenhingen
situativ eigene Handlungslogiken, die wiederum auf die diskursive Tradition zuriick-
wirken und sie zu transformieren im Stande sind. Eine praxistheoretische Perspektive
verfolgt also weniger ein Durchdringen des »Weltbilds« von Akteur*innen und Gemein-
schaften als vielmehr eine »Anniherung an ihre >Welt« (Schiffauer, 2010: 27). Ich ver-
zichte an dieser Stelle darauf, einen umfassenden Uberblick iiber die Vielzahl praxis-
theoretischer Ansitze zugeben — dazu sei auf die Arbeiten von Andreas Reckwitz (2003,
2004) verwiesen, der die Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken (2003) vorstellt — und
expliziere lediglich die Ansitze, welche fiir meine Analyse der pragmatischen Selbstver-
ortungen muslimischer Akteur*innen fruchtbar erscheinen.

In Anlehnung an die Arbeit des US-amerikanischen Anthropologen John R. Bowen
verfolge ich hier eine anthropology of public reasoning (2010: 6) und fokussiere auf Basis ei-
nes ethnographischen Ansatzes zuvorderst auf soziale Interaktionen in situ in 6ffentli-
chen, halb-6ffentlichen und privaten islamischen Bildungsriumen: Moscheen, Klassen
des schulischen Islamunterrichts, Diskussionsgruppen, Social Media Plattformen usf.
Mit dem Begriff des publicreasoning wird die Aufmerksambkeit auf »the ways in which peo-
ple deliberate and debate in these public settings« (ebd.) gerichtet. Beide Aspekte dieser
anthropologischen Perspektive sollen — beginnend mit dem Begriff der Offentlichkeit -
kurz erliutert werden.

In Deutschland basierte das Idealmodell der 6ffentlichen Sphire lange auf dem von
Habermas beschriebenen Verstindnis von Offentlichkeit als neutralem sozialen Raum,
in den private Individuen losgeldst von Staat, Wirtschaft oder sozialen Bindungen in
einen rationalen Diskurs eintreten, um das Gemeinwohl auszuhandeln (Habermas,
1962). Dieses Konzept beinhaltet implizit die Annahme einer universell etablierten

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Staatsbiirgerschaft, so dass in der 6ffentlichen Sphire Statusungleichheiten ausge-
klammert wiirden und Diskutierende sich auf Augenhdhe begegnen kénnten (Fraser,
1990: 59). Demgegeniiber weisen verschiedene Theoretiker*innen (Fraser, 1990; Felski,
1989) auf die Zugangsvoraussetzungen hin. So ist der Eintritt in diese diskursive Arena
mafdgeblich von Statuspositionen abhingig und bleibt vielen Menschen durch formale
Exklusion basierend auf Gender-, race® oder Wohlstands-Attributen verwehrt (Fraser,
1990: 63). Obgleich Individuen in der Theorie gleiche Zugangsrechte garantiert wer-
den, so schrinket die Existenz tief verwurzelter Ungleichheiten in der Gesellschaft die
Partizipationsmoglichkeiten von Minderheiten und Migrant*innen stark ein. Anstatt
eine neutrale, sikulare offentlichen Sphire anzunehmen, identifizieren verschiedene
Autorinnen eine »plurality of public spheres« (Felski, 1989: 155; vgl. Zillinger, 2017) und
weisen darauf hin, dass marginalisierte soziale Gruppen in stratifizierten Gesellschaf-
ten alternative publics (Fraser, 1990: 67) oder counterpublics (Hirschkind, 2006; Warner,
2002) hervorbringen, die als separate diskursive Riume operieren. In diesen synchro-
nen und tberlappenden privaten, halb-6ffentlichen und offentlichen Riumen werden
unterschiedliche Normen etabliert und abweichende Werte und Verhaltensweisen
sanktioniert. Martin Zillinger beobachtet die Dynamiken des upscaling und downscaling
zwischen diesen graduated publics (Zillinger, 2017). So findet ein upscaling beispielsweise
dann statt, wenn individuelle Praktiken oder Bediirfnisse aus dem privaten Raum publi-
ziert, also auf die Ebene iiberregionaler, nationaler oder internationaler Offentlichkeit
hervorgehoben, in die Offentlichkeit gezerrt und auf den Priifstand gestellt werden
(wenn beispielsweise das Anlegen des Kopftuchs als Verweigerung der Integration in
die nationale Gemeinschaft gewertet wird). Ein downscaling findet etwa statt, wenn das
Bundesarbeitsgericht ein grundsitzliches Kopftuchverbot zugunsten der Einzelfall-
Entscheidung kassiert und somit die den Sachverhalt betreffende Offentlichkeit auf den
lokalen Kontext begrenzt. Wenn im Folgenden weiterhin die Rede von der 6ffentlichen
Sphire oder Meinung ist, dann eingedenk ihrer hegemonialen Dynamiken wie auch der
Pluralitit gestaffelter Offentlichkeiten.

Nach diesem kurzen Blick auf den Begriff public gilt es, auch den zweiten Aspekt
des reasoning genauer zu erliutern, also der Argumentation oder der Begriindung. Ein
zentraler Aspekt der Beschiftigung mit den oben beschriebenen gesellschaftlichen
Aushandlungsprozessen ist die Untersuchung von Praktiken der Rechtfertigung und die
Frage danach, auf welcher Basis die Sprechenden eine Position einer anderen vorziehen.
Im islamischen Kontext berithren derartige Fragen unmittelbar die Fundamente, auf
denen Autoritit aufbaut, d.h. zuvorderst die historischen Gelehrten und Quellentexte:
Wie wird die Moglichkeit bewertet, ein Leben als rechtgeleiteter Muslim in Deutschland
zu fithren und Spannungen zwischen Gottes Willen und den Normen und Gesetzen der
Bundesrepublik zu normalisieren oder zu problematisieren? Oder: Wie wird Islam fiir
das Leben in Deutschland sinnhaft gemacht?

18  Ich verwende hier den aus dem US-amerikanischen Diskurs entlehnten Begriff race, der nicht als
objektives Unterscheidungskriterium zu verstehen ist, sondern als Mechanismus der Veranderung
und Diskriminierung durch Rassismus. Der Begriff impliziert insofern, dass die Kategorisierung
der Spezies homo sapiens sapiens in Menschenrassen biologisch nicht haltbar ist.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

In Situationen der Uneinigkeit, des Konflikts und der Aushandlung, wie sie kenn-
zeichnend fir die postmigrantische Gesellschaft sind, greifen Menschen auf zahlreiche
unterschiedliche kommunikative Repertoires zuriick, um ihre Positionen zu rechtferti-
gen. Fiir Bowen, der unter anderem im Kontext der laizistischen Franzdsischen Republik
arbeitet, stellt sich das grundsitzliche Problem als eines der unterschiedlichen Qualitit
zweier zentraler GrofRen dar:

Muslims who are engaged about deliberating Islam in France must navigate between
two spatially distinct realms of justification: a transnational one, based on the norms
and traditions of Islam, and a national one, based on the civic values of France. The
repertoires of evaluation at use in these two realms are not differentially weighted
versions of each other but refer to entirely different foundations: God in the one case,
the Republic in the other. Each repertoire is a distinct assembly of norms and values
that delimits acceptable from unacceptable ways of explaining and justifying actions
(Bowen, 2010a: 6).

Wihrend Bowen den Blick auf die Dichotomie Islam — (laizistische) Zivilgesellschaft
richtet, schenkt er den weiteren Argumentationsrepertoires auf die Menschen in
Situationen Offentlicher Argumentation zuriickzugreifen im Stande sind wenig Auf-
merksamkeit. Um die Vielfalt dieser sichtbar zu machen, stellt die pragmatische Soziologie
der Kritik der franzésischen Soziologen Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991) ein
vielversprechendes analytisches Instrumentarium bereit. Die Autoren beschiftigen sich
mit der Frage, wie Menschen in konflikttrichtigen Situationen Widerspruch artikulieren
und ihr Handeln rechtfertigen, um mit ihrem Gegeniiber Einvernehmen oder zumindest
einen Kompromiss zu erzielen. Eine entscheidende Annahme ist, dass gesellschaftliche
Ordnung und Stabilitit nicht die Regel, sondern die unwahrscheinliche Ausnahme
darstellen. Boltanski und Thévenot grenzen die von ihnen proklamierte pragmatische
Soziologie der Kritik von der traditionellen kritischen Soziologie — insbesondere der
Praxistheorie Pierre Bourdieus (2009) — ab. Dieser fithre das Handeln von Individuen,
Gruppen und Klassen auf diesen verborgene Krifte zuriick und vernachlissige die
Optionen und Emanzipationspotentiale der Akteur*innen (vgl. Bogusz, 2010: 38; Rot-
tenburg, 2013: 70). Anstatt einem gefestigten Weltbild oder Habitus zu folgen, handele
der Mensch in seinen praktischen, kognitiven und sprachlichen Auflerungen grundsitz-
lich in mehreren >Welten«< (Boltanski & Thévenot, 1991: 206—221). Akteur*innen haben
folglich die Moglichkeit, auf verschiedene Rechtfertigungsprinzipien zuriickgreifen, die
als »Grammatiken des politischen Bandes« (Boltanski & Thévenot, 1991: 97) verstanden
werden konnen. Fiir die okzidentalischen Gesellschaften identifizieren Boltanski und
Thévenot sechs allgegenwirtige Ordnungen des Gemeinnwesens, die den Logiken des
Marktes, der dffentlichen Meinung, des Hauses, der Industrie, der staatsbiirgerlichen Welt oder
der Inspiration entsprechen.” Obgleich letztere in vielen Aspekten mit der Religion iiber-
einstimmt, sind die Ordnungen nicht deckungsgleich. Ich gehe daher von Religion als

19 Diese wurden ideengeschichtlich in Werken der politischen Philosophie von Adam Smith (Ce-
meinwesen des Marktes), Augustinus (Inspiration), Bossuet (hdusliches Gemeinwesen), Saint-Si-
mon (industrielle Ordnung), Rousseau (staatsbiirgerliche Ordnung) und Hobbes (Gemeinwesen
der offentlichen Meinung) formuliert (Boltanski & Thévenot, 2014: 120-175). Die Termini »Welt«

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

eigener normativer Ordnung aus, die im Islam eine spezifische Ausprigung findet. Die-
se Repertoires kommunikativer Ressourcen kdnnen anhand von Aquivalenzprinzipien,
Relationierungen und inhirenten Logiken verbindende und normalisierende Wirkun-
gen erzielen. Dafiir werden jeweils spezifische Aspekte, Verhaltensweisen, Wesenheiten
oder Objekte mobilisiert, die nur innerhalb einer jeweiligen Ordnung »GrofRe« besitzen.
So ldsst sich in Situationen der Priifung, des Streits oder Konflikts die vorherrschende
Rechtfertigungsordnung entweder bestitigen oder durch das Einbringen von GréfRen
anderer Ordnungen in Frage stellen, d.h. es wird Kritik geiibt (ebd.: 291). Eine beispiel-
hafte Situation stellt die 6ffentlich sichtbare Performanz islamischer Gebetspraxis auf
dem Schulgelinde dar. Dieses gilt als Bereich des staatsbiirgerlichen Gemeinwesens
und die der Welt der Inspiration bzw. Religion zugeordnete Praxis wird entsprechend
als stérend, nicht-hierher-gehérend oder gar als politisch subversiv wahrgenommen.
Durch sie wird (beabsichtigt oder unbeabsichtigt) Kritik an Inklusions- und Exklusi-
onsmechanismen der staatsbiirgerlichen Welt getibt. Es besteht aber immer auch die
Moglichkeit zum Kompromiss zwischen den Ordnungen, einem Zustand, in dem Gré-
Ren verschiedener Regimes synchron Geltung beanspruchen kénnen (ebd.: 394—447).
Der daraus resultierende Storfaktor wird gewissermafien als unvermeidbar hingenom-
men oder kann, wie am Beispiel der nordwesteuropdischen Zivilgesellschaften noch
gezeigt werden wird, auch eine konstitutive Rolle einnehmen. Obgleich dem Modell der
Rechtfertigungsordnungen in den folgenden Analysen eine prominente heuristische
Rolle zukommen wird, stellt es keine starre Schablone dar anhand derer Ordnungen
lediglich aufgespiirt und identifiziert werden sollen. So sei hier beispielsweise auch
auf die Axel Honneth (2010) verwiesen, welcher unter anderem die Ignoranz der Au-
toren gegeniiber jeglichen strukturellen Ansitzen und institutionalisierten normativen
Ordnungen kritisiert. Die Betonung von agency als universelle Entscheidungsfihigkeit
fithre bei Boltanski und Thévenot zu einem »strange voluntarism« (Honneth, 2010: 386)
der zeige, dass die Autoren jegliches Konzept normativ regulierter Handlungssphiren
missen lassen. Ich gehe davon aus, dass das Modell der Rechtfertigungsordnungen mit
dem Fokus auf Situationen der Aushandlung und des Konflikts in einer grundsitzlich
von Instabilitit und Transformation gekennzeichneten Gesellschaft ein geeignetes
Vokabular zur Untersuchung der Selbstverortungen von Muslim*innen in der postmi-
grantischen Gesellschaft darstellt. Eingedenk der Kritik Honneths nehme ich jedoch an,
dass spezifische Rechtfertigungsordnungen in gesellschaftlichen Riumen und Insti-
tutionen zur Konvention werden und also normative Geltung beanspruchen; so ist die
offentliche Schule jener Raum, in dem die staatsbiirgerliche Ordnung institutionalisiert
ist, die Moschee hingegen soll einen Rahmen bereitstellen, um durch soziales Handeln
die religiose Ordnung zu reproduzieren.

und >Gemeinwesen< werden in Zusammenhang mit dem Modell der Rechtfertigungsordnungen
im Folgenden synonym verwendet.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

33


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
2.3 Meine Positionierung im Feld

Meine eigene Rolle im Feld variierte enorm, je nach Kontext und Teilnehmenden einer
Situation. Ich war ein zur Zeit der Forschung Ende dreifligjihriger weifler Mann, der
zwar katholisch sozialisiert ist, jedoch keine Religion praktizierte. Insofern war mei-
ne Haltung gegeniiber dem Forschungsthema und meinen Gesprichspartner*innen
jene eines »methodologischen Agnostizismus« (Bowie, 2000b: 5). Zum Zeitpunkt der
Feldforschung war ich in einem Projekt am Zentrum fiir Islamische Theologie Miinster
angestellt, wo mehrere hundert Studierende zu islamischen Religionslehrkriften und
Theolog*innen ausgebildet werden. Der Leiter des Zentrums wie auch des Forschungs-
projekts, in dessen Rahmen die Feldforschung durchgefithrt wurde, war Mouhanad
Khorchide, der vielen konservativen Muslim*innen als unliebsamer Reformer gilt und
fiir sein Vorgehen auch seitens theologischer und islamwissenschaftlicher Autor*innen
teils scharf kritisiert wird (vgl. Bauer, 20.09.2020). Wihrend mir die Assoziation mit
Khorchide den Zugang zu den Schulen erleichterte, stellte ich iiberraschend fest, dass
mein Vorhaben auch seitens der Moscheegemeinden und auch der konservativen und
salafistischen Akteure nicht auf Ablehnung stief3. So war es in der Al-Tagwa Gemeinde
gerade ein Student des ZIT-Minster, der mir die Tiiren 6ffnete. Entgegen meinen
Befiirchtungen wurde der Wissenschaft als glaubwiirdiger Gegenspielerin des Journa-
lismus ein erhohtes Vertrauen entgegengebracht, dem die Erwartung der objektiven
Darstellung zugrunde lag; insbesondere die Salafis dufierten die Hoffnung, dass die
Wissenschaft als Korrektiv des 6ffentlich medialen Diskurses wirke. Lediglich vereinzelt
stief} die Kontaktaufnahme auf Widerstinde, so im Falle der zweiten marokkanischen
Moschee oder den ablas (Tiirk: iltere Schwester, sowohl in verwandtschaftlichem wie
auch in religiésem Sinne), welche die Gesprichskreise einer Milli Goriig-Gemeinde lei-
teten. Es liegt gewissermaflen in der Natur der Sache, dass die Arbeit eines mannlichen
Ethnographen zu hochgradig gender-segregierten islamischen Bildungsriumen einen
ausgeprigten male bias aufweist. Gleichwohl bot die Schule einen Raum, den eine Grup-
pe kopftuchtragender Mddchen derselben Milli Goriig-Moschee nutzte, um wiederholt
das Gespriach mit mir zu suchen. In den tirkischen Moscheen wurde mein Status als
externer Forscher aufrechterhalten. In der marokkanischen Al-Tagwa Moschee, wo
ich die umfassendsten Beobachtungen durchfithrte, wuchs demgegeniiber bei vielen
sBritdernc« die Idee, ich witrde vielleicht der Einladung zum Islam bald folgen, was mich
wiederholt zu einer Klirung meiner wissenschaftlichen Absichten bewog. Dies gelang
mir wohl weitestgehend, ohne Gesprichspartner*innen vor den Kopf zu stofRen. Man
werde mich dennoch nicht aufgeben und ich sei trotzdem immer herzlich willkommen,
lautete denn auch die Antwort, die sich im Fortgang bestitigen sollte.

Fiir Jugendliche schien die Arbeit des Ethnographen insbesondere aufgrund seiner
nur schwer einzuordnenden sozialen Rolle im Feld und dem Oszillieren zwischen Na-
he und Distanz eine grof3e Herausforderung zu sein. So wurde mir schnell klar, dass ich
mich, trotz Kenntnis der aktuellen Rap-Musik, up-to-date Sneakers und der Fihigkeit mir
in angemessenem Mafle Sprachcodes anzueignen, nicht derart in eine Gruppe musli-
mischer Jugendlicher einleben konnte, um die Distanz der Beobachtung abzubauen und
Teilnehmer der Gruppe zu werden. Schlieflich war ich mit Ende dreifdig so alt wie die El-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

tern der Jugendlichen, mit denen ich arbeitete, was viele kleine, teils lustige Situationen
uns wiederholt vergegenwirtigen. Ein Beispiel aus dem Protokoll:

Heute wird in der Neuen Moschee ein FufSballspiel gezeigt, das Mesut und Erkan sich mit mir
gemeinsam dort ansehen wollen. Erkan muss seinem Vater Bescheid sagen, also warten wir vor
dem Haus seiner Eltern auf dessen Riickkehr vom Supermarkt.

Mein Telefon klingelt und Mesut scherzt: »Marcel, Dein Vater ruft an! Geh schnell ran!«
Ich schaue auf mein Display und stelle klar: »Das ist nicht mein Vater, das ist mein Sohn!«
(der anruft, um mir Gute Nacht zu sagen) (Protokoll, 23.10.2018).

Dariiber hinaus fithrte in institutionellen Settings wie den Schulen der kollegiale Um-
gang der Erwachsenen und mit Autoritit ausgestatteten Akteuren mit mir dazu, dass
die Jugendlichen mich auf der >Seite< der Erwachsenen verorteten. Diese Dynamik lief3
sich sukzessive durchbrechen, in dem ich in Pausen und zu anderen Gelegenheiten in
den Riumen der Jugendlichen verblieb, anstatt beispielsweise die Lehrkrifte zu beglei-
ten. Wie Breidenstein schreibt, dient der Ethnograph im Feld bisweilen auch »der Ver-
treibung von Langeweile. Sein Beitrag zur Unterhaltung ist vermutlich der wichtigste
sTauschartikels, den er anzubieten hat (fiir die Befriedigung seiner Neugier)« (Breiden-
stein, 2007: 70). Diesen Aspekt ethnographischer Betitigung fithren mir ebenfalls Erkan
und Mesut vor Augen, die ich in der ErschlieBungsphase im Jugendzentrum des Stadt-
teils B kennenlernte und mit denen ich einige Zeit »durch die Strafien zog«. Sie stachel-
ten sich unter meiner Beobachtung gegenseitig zu immer weiteren Provokationen an,
bedringten und beschimpften jiingere Besucher des Jugendzentrums, fluchten unver-
haltnismiRig laut und erhielten letztendlich ein voritbergehendes Hausverbot, so dass
ich letztlich die Begleitung der beiden abbrach.

Die Forschungserfahrung ist angesichts dieser Herausforderungen eine Situation
andauernder Reflexion, des sorgsamen Abwigens und des Aus- und Durchhaltens. Die-
se fiir den Zugang, die Positionierung des Forschers im Feld und somit letztlich auch fir
die Qualitit der Daten ausschlaggebenden Kriterien sollen im Fortgang der Arbeitin den
Ausfihrungen zu den jeweiligen Settings und Situationen immer wieder beriicksichtigt
werden.

Zum Status des ethnographischen Materials und der ethnographischen Darstellung,
soll hier zur Férderung der intendierten Rezeption noch darauf hingewiesen werden,
dass die prisentierten Situationen und Konversationen selektiert und aus dem Zusam-
menhang gerissen sind, was fiir die Dargestellten weitreichende Konsequenzen haben
kann.

Eine verbale Sequenz, ob sie nun auf Gedachtnisprotokollen oder Tonbandmitschnit-
ten basiert, kann durch diese Reduktion etwas Blof3stellendes haben, einmal deshalb,
weil alle anderen Kommunikationsebenen wegfallen und damit Relativierungen durch
Tonfall, Gestik etc. nicht mitkommuniziert werden; dann aber auch deshalb, weil der
weitere Kontext dessen, was sich vorher und nachher abgespielt hat, wegen der Not-
wendigkeit zur Pointierung abgetrennt ist (Schiffauer, 2002:19).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

35


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Dem Moment der Macht, das mit diesem Vorgehen einhergeht, bin ich mir als Repri-
sentant der von mir beforschten Menschen bewusst und versuche, so sensibel wie mog-
lich damit umzugehen. Ferner moéchte ich auf die Gewichtung der Darstellung einzelner
Akteur*innen und Gemeinden im Text hinweisen, die verschiedenen Faktoren geschul-
detist, wie beispielsweise den sich teils zufillig ergebenden Zugingen zu einzelnen Set-
tings oder dem Forschungsinteresse fiir Islamverstindnisse, die in der deutschen Spra-
che verhandelt werden und riickblickend oft jenen entsprechen die oft als »islamistisch«
bezeichnet werden.?® Obgleich beispielsweise der grofie Raum, den etwa die Salafis hier
einnehmen, in Gegensatz zum tatsichlichen Personenpotential von Anhinger*innen der
Stromung im Feldforschungsort steht, kommt ihnen einerseits durch ihr provokatives
Auftreten und die starke mediale Prisenz eine grof3e Bedeutung fiir die 6ffentliche Mei-
nung iber Islam zu. Auf der anderen Seite stellen sie einen Grof3teil der islamischen
Ideengeschichte und Traditionen in Frage und somit gleichsam die Glaubensfundamen-
te der Mehrheit von Muslim*innen. Insofern reprasentiert der Text nicht die allgemeine
Situation der Muslim*innen im Feldforschungsort, sondern ist Resultat des Zugangs,
der Selektion und der Darstellung des Ethnographen.

3. Das Buch

In diesem Buch sollen gerade jene zur Sprache kommen, deren Stimme in der ideolo-
gisch polarisierten offentlichen Diskursarena zumeist nicht gehort wird, iiber die je-
doch am meisten gesprochen und geschrieben wird. Jene, die islamischen Praktiken und
Normen treu bleiben méchten, die hohen Wert auf traditionelle Lehrmeinungen legen,
und die sich zumindest theoretisch als einzige errettete Gruppe verstehen und dennoch
ein alltigliches Leben in Deutschland leben, ohne ihre Mitbiirger*innen zu terrorisie-
ren. Die islamischen Organisationen, die aus der Tiirkischen Tradition hervorgegangen
sind, die Nachfahren der marokkanischen Bergleute oder die Salafis mit ihrer dogmati-
schen Rigorositat — sie alle haben die konkreten Handlungszusammenhinge und Argu-
mentationspraktiken der Art, wie sie Religion organisieren, mafgeblich in Interaktion
mit den islamischen Quellen, den national-kulturellen Traditionen und im Kontext der
postmigrantischen Gesellschaft adaptiert und entwickelt. Diese Muslim*innen, die Ima-
me, Lehrkrifte in Moscheen und Schulen, die jungen Lernenden und ihre Eltern, Auszu-
bildende und Studierende, sie alle praktizieren auf je spezifische Art und Weise islami-
sche Lehren und Normen in der pluralen bundesrepublikanischen Gesellschaft und navi-
gieren pragmatisch zwischen verschiedenen Rechtfertigungsordnungen. Sie rufen un-
ter grofRen zeitlichen und finanziellen Investitionen Vereine und Institutionen ins Leben
und bringen im Moscheeunterricht, in Gesprachskreisen, Bildungsvereinen und im Isla-
mischen Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen unterschiedlichste Praxisgemein-

20  Sowohl der Salafismus als auch die Islamische Gemeinde Milli Géris werden regelmafiig in den
Verfassungsschutzberichten unter slslamismus< aufgefiihrt. Verschiedene Autor*innen (z.B. Da-
mir-Geilsdorf & Menzfeld, 2020:137-141; vgl. auch de Koning, 2018; Schiffauer, 2015b) hinterfragen
die sicherheitsbehordlichen Kategorisierungs- und Benennungspraktiken kritisch und verweisen
auf die moglichen negativen Konsequenzen fiir die so bezeichneten Personen.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

schaften hervor, in denen Islam an die nichste Generation junger deutscher Muslim*in-
nen vermittelt und fir die Zukunft in der vormaligen Fremde weitergegeben werden
soll. Diese Vermittlungsprozesse werden von vielfiltigen gesellschaftlichen Dynamiken
von Inklusion und Exklusion, Anerkennung und Widerstand (Haddad, 2017), Kritik und
Rechtfertigung (Boltanski & Thévenot, 1991) begleitet, in denen und durch die muslimi-
sche Religiositit und Subjektivitit ausgehandelt und transformiert wird. Islamische Bil-
dungsriume als Orte dieser Aushandlungsprozesse sind in Kontrast zum grofden 6ffent-
lichen Interesse daran wissenschaftlich noch immer eine Black Box. Den zentralen Ge-
genstand dieses Buches stellen dementsprechend die Praktiken islamischer Selbstveror-
tung angesichts divergierender Islamverstindnisse und dffentlicher Infragestellungen
dar, die in diesen Riumen von individuellen und kollektiven muslimischen Akteur*innen
situativ und dynamisch hervorgebracht werden. Dabei geht es mir nicht um die Beant-
wortung der Frage, ob Muslim*in sein in Deutschland >snormalcist oder nicht, oder ob es
dies in absehbarer Zeit sein wird. Es geht mir vielmehr darum, wie verschiedene musli-
mische Institutionen, Positionen und Subjektivititen angesichts divergierender Recht-
fertigungsordnungen unter den spezifischen Voraussetzungen der postmigrantischen
Gesellschaft hervorgebracht werden und wie Islam aus einer Binnenperspektive musli-
mischer Glaubiger fiir das alltigliche Leben in der Deutschen Zivilgesellschaft sinnhaft
gemacht wird. Wie haben sich beispielsweise Moscheegemeinden verschiedener Tra-
ditionen unter den Voraussetzungen der Bundesrepublik entwickelt und welche klas-
sischen oder modernen Institutionen haben sie iibernommen, transformiert oder her-
ausgebildet? Wie transformieren sich Formen der Autoritit und was bedeutet die Ein-
fithrung des Islamischen Religionsunterrichts und der neuen Autorititen Islamischer
Religionslehrer*innen fir Imame und Lehrende in den Moscheen? Wie werden theolo-
gische Positionen verhandelt, um Divergenzen aufrecht zu erhalten oder Kompromis-
se zwischen Rechtfertigungsordnungen zu schaffen und welche Prozesse von Offnung
und Schliefung vollziehen sich im Spannungsfeld von Islamfeindlichkeit und islamis-
tischen Dogmen? Diese Fragen legen den Fokus nicht auf das Ob, sondern vielmehr auf
das Wie der Aushandlungsprozesse von Islam im spezifischen Kontext der deutschen Ge-
sellschaft.

Dieses Buch mochte damit erstens einen Beitrag zur Ethnologie des Islam in Deutsch-
land respektive Europaleisten. Insofern ist seine Aufgabe, die Binnenperspektive der Ak-
teur*innen und die ihr zugrunde liegenden Erfahrungen zu rekonstruieren. Das Buch ist
somit auch als Kritik einer Tradition soziologischer und politikwissenschaftlicher Stu-
dien zu Migration im Allgemeinen und zu Islam und Muslim*innen im Besonderen zu
verstehen, in der unhinterfragt die Perspektive der Mehrheitsgesellschaft dominiert. Die
Frage nach Integration stellen sich die Beforschten selbst jedoch selten und wenn, dann
zuvorderst im Kontext anderer, fiir sie durchaus wichtigerer Fragestellungen: sWas ist
das Beste fiir meine Gemeinde?<, >Wie kann ich verhindern, dass meine Kinder die Reli-
gion vergessen?< oder >Wie ist ein gottgefilliges Leben unter Ungliubigen moglich?< Da-
bei ist nicht die Frage nach Integration an sich problematisch - sie erweist sich in ver-
schiedenen Kontexten durchaus als sinnvoll — sondern die Ausschliefllichkeit, mit der
sie die Beschiftigung mit Islam in Deutschland dominiert und zu einseitigen Ergebnis-
sen und Fehleinschitzungen fithrt. Zugleich werden Fragen tiber innerislamische Aus-
einandersetzungen oder zur politischen Partizipation in Politik und Wissenschaft noch

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

37


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

immer eher selten gestellt. Dariiber hinaus leistet das Buch zweitens einen Beitrag zur
jingeren Entwicklungsgeschichte des Islam, denn es beschreibt die Prozesse der Aus-
handlung und Positionierung verschiedener Islamverstindnisse und Bewegungen in ei-
nem — gemessen an der longue durée der islamischen Historiographie — noch immer jun-
gen Entwicklungskontext der nordwesteuropiischen Zivilgesellschaften. Wihrend isla-
mische Denkstrémungen wie der Postislamismus (vgl. Bayat, 2007; Schiffauer, 2010),
der revolutionire Islamismus, weltablehnende salafistische oder mystische Strémun-
gen oder die Varianten eines liberalen Reform-Islam grundsitzlich in Konkurrenz zu-
einander stehen, werden sie in praxi kontinuierlich auf Sinnhaftigkeit in einem spezifi-
schen Kontext gepriift und pragmatisch den institutionalisierten Logiken der pluralen
gesellschaftlichen Offentlichkeiten angepasst. Erst ein Verstindnis dieser Prozesse aus
der Binnenperspektive ermoglicht ein Abschitzen der Richtung, in welche sich islami-
sches Denken in Zukunft entwickeln wird. Dabei fiillt der vergleichende Blick auf einen
deutschen, d.h. zuvorderst einen deutschsprachigen Islam eine bislang nicht bearbeitete
Forschungsliicke.

Das Buch umfasst fiinf Kapitel, die insofern aufeinander aufbauen, als die an der ei-
nen Stelle vorgestellten Protagonist*innen an anderer Stelle wieder auftauchen und ihre
Geschichten fortfithren. Dariiber hinaus orientiert sich die inhaltliche Struktur (Kap. L.
ausgenommen) grob an der Chronologie der Etablierung islamsicher Bildungsraume in
Deutschland. Kapitel II und III untersuchen Prozesse innerhalb muslimischer Selbst-
organisationen, d.h. Moscheen und Vereinen. In den Kapiteln IV und V steht der neue
islamische Bildungsraum des schulischen IRU im Fokus, der in letzterem auch verglei-
chend mit dem Moscheeunterricht betrachtet wird.

Fur die analytische Beschiftigung mit Islam in der Bundesrepublik bedarf es der
Reflexion jener gesellschaftlichen Voraussetzungen, unter denen iiber Islam und Mus-
lim*innen gedacht, geschrieben und gesprochen wird und aus welchen spezifische Im-
plikationen fiir die epistemischen Grundlagen und die analytische Perspektive wissen-
schaftlicher Beschiftigung resultieren. Dieser Feststellung folgend widmet sich Kapitel I
dem gesellschaftlichen Blick auf Muslim*innen, wie er von meinen Gesprachspartner®in-
nen - der Elterngeneration wie auch den Jugendlichen - konkret erfahren wurde und
der, wie deutlich wird, ihre Selbstpositionierung in der deutschen Gesellschaft mageb-
lich beeinflusst.

Kapitel II widmet sich einer Herausforderung, mit der sich Moscheen angesichts des
fortschreitenden Generationenwechsels in der mehrheitlich nicht-muslimischen deut-
schen Gesellschaft konfrontiert sehen: der wahrgenommenen >Gefahrs, dass die Jugend-
lichen den Gemeinden verloren gehen. Unter der Uberschrift Islamische Bildungsriume
schaffen steht hier die Frage im Zentrum, wie die Moscheen auf dieses Problem reagieren
und welche spezifischen Organisationsformen islamischer Bildung sie als Antwort her-
vorgebracht haben. Ausgehend von einer organisationssoziologischen Perspektive wer-
den die Bildungsformate der Sultan Mehmet Camii (IGMG) und der marokkanischen
Al-Tagwa Gemeinde verglichen. Dabei wird aufgezeigt, dass sich diese nicht nur hin-
sichtlich ihrer Sozialformen, Hierarchien und Methoden deutlich unterscheiden, son-
dern auch inihrer historischen Genese, fiir die Faktoren wie Ethnizitit, Nationalitit und
die spezifische islamische Diskurstradition wichtige EinflussgrofRen darstellen.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Kapitel I11 stellt unter dem Titel Welcher Islam...? explizit die Polyvokalitit des lokalen
islamischen Diskursfeldes ins Zentrum des Interesses. Im lokalen Feld vertritt eine Viel-
zahl islamischer Autorititen das, was nach ihrem Dafiirhalten den >authentischen< oder
>wahren« Islam darstellt. Ausgehend von Talal Asads (1986) Konzept der discursive traditi-
on, das den Bezug der Alltagspraxis auf die Quellentexte betont, sowie einem Verstind-
nis von Autoritit als relational und prozesshaft (Sunier & Buskens, 2022), werden an-
hand akteur*innenzentrierter Fallbeispiele die Diskurstraditionen der Milli Goritg, der
Al-Tagwa Moschee und der Salafiyya rekonstruiert und die zentralen StofRrichtungen der
innerislamischen Kritik herausgearbeitet.

Kapitel IV Islam macht Schule richtet den Blick weg von den muslimisch selbstorgani-
sierten Bildungsriumen hin zur Einfithrung des staatlich verantworteten Islamischen
Religionsunterrichts an der 6ffentlichen Schule. Diese wird von vielfiltigen und teils wi-
derspriichlichen Erwartungen seitens der Eltern, Schulleiter*innen und Lehrer*innen
begleitet, die etwa das vermittelte Islamverstindnis oder die Verhiltnisbestimmung
zum Unterricht in den Moscheen betreffen. Die 6ffentliche Schule gilt in Nordwest-
europa gemeinhin als zentrale Instanz der Sozialisation in die politische Kultur der
nationalstaatlich verfassten Zivilgesellschaften. Dieser Auftrag wird, wie der Vergleich
der beiden Schulen illustriert, auf unterschiedliche Weise im Schulalltag implementiert,
woraus eine jeweils spezifische politische Schulkultur resultiert. Die islamischen Reli-
gionslehrer*innen miissen das von ihnen vermittelte Islamverstindnis in den Dienst
dieser politischen Schulkultur stellen. Dabei stellt sich die zentrale Frage, wie islamische
Normen und Praktiken als Beitrag zur zivilgesellschaftlichen Bildung geltend gemacht
werden.

Kapitel VI stellt schlieRlich auf das konkrete Unterrichtsgeschehen in situ ab und
analysiert die Ubersetzungen, die durch Praktiken der Kritik und des Kompromisses
zwischen den Rechtfertigungsordnungen hergestellt werden, anhand dreier im Unter-
richt verhandelter Themenbereiche: Islam und die Naturwissenschaften, Zwischen Himmel
und Holle und Gewalt im Islam. Die Themen Islam und die Naturwissenschaften und Zwi-
schen Himmel und Holle werden in vergleichender Perspektive analysiert und beziehen
Beobachtungen aus den Moscheen mit ein. Dabei lassen sich auch Ansitze der Angst-
pidagogik und vereinzelte exklusivistische Tendenzen beobachten. Immer wieder sind
die Lehrkrifte aber auch darum bemitht, Kompromisse zu schliefien, durch die sich
staatsbiirgerliche Erfordernisse islamisch legitimieren und begriinden lassen. Nach
diesem komparativen Blick auf die Vermittlungsansitze in den islamischen Bildungs-
raumen im Feldforschungsort schlief8t das Kapitel mit einer Fallstudie aus dem IRU des
Gymnasiums. Anhand eines mehrstiindigen Unterrichtsmoduls zur Frage »Inwiefern ist
der Islam gewalttitig?« wird demonstriert, dass Schiiler*innen im IRU jenseits dualis-
tischer Ordnungskonzepte (Sikularismus — Religion, Moderne — Tradition, christlich-
judische Werte — Islam etc.) auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer-
tigungsordnungen zuriickgreifen, um Kritik zu tiben, Kompromisse zu erzielen und
sich im Angesicht von Islamkritik und gewaltvoller Historiographie selbst sinnhaft als
Muslim*innen in der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren.

Abschliefiend fasse ich die Ergebnisse in einer Schlussbetrachtung zusammen. Ein
Uberblick iiber wichtige Organisationen, ein Abbildungsverzeichnis und das Literatur-
verzeichnis schliefRen das Buch ab.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

39


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

1. Der 11. September hat alles verandert

Jeder wird dir das gleiche sagen. Vor dem 11. September und nach dem 11 September,
da war eine Veranderung. [..] Die erste Generation waren die Gastarbeiter. Keine Bil-
dung, egal. Da ist also jemand aus der dritten Welt gekommen und ihm muss gehol-
fen werden. Danach die Kinder, die hier geboren und hier zur Schule gegangen sind.
Sind eigentlich keine Auslander, aber sind kulturell anders erzogen worden. Die erste
Ceneration wurde also vergessen, dann gucken die Leute zwei Generationen an. Jetzt
geht es nur noch um die Jugendlichen, mit denen die StraRen nicht gut funktionieren,
um Schiiler, die den Unterricht stéren. Griinde fiir diesen Wandel sind zum einen die
Generationen und der 11. September (Abdellatif, 27.01.2019).

Scheikh Abdellatif ist seit 1995 die religiose Autoritit der marokkanischen Al-Taqwa Mo-
schee und hatte die Entwicklung seiner Gemeinde — anders als die tiirkischen Hodschas,
diein der Regel alle fiinfJahre wechseln — seither begleitet und geprigt. Als wir im Januar
2019 im Anschluss an das Nachmittagsgebet zum Tee in der Moschee zusammensaflen,
erliuterte er mir die Entwicklung der Moschee und seine Perspektive auf die histori-
schen Fluchtlinien des gesellschaftlichen Blicks auf Muslim*innen.

Zwar hatten die >Gastarbeiter*innenc« in Deutschland bereits in den frithen 1980er
Jahren begonnen, sich selbst zu organisieren und fiir sich Gebetsriume zu erschlief3en,
fithrten aber bis Ende der 1990er Jahre ein politisches Schattendasein als >Auslinder*in-
nen«. Der Scheikh benannte klar den kolonialen Blick auf die Arbeitsmigration »aus der
dritten Welt« die — etwa in deutschen Schulbiichern fir den Geschichtsunterricht — noch
bis in die 2000er Jahre als »Armutswanderung« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 90-91) ge-
rahmt wurde. Diese Wahrnehmung der Immigrierten als ungebildete und riickstindige
Bediirftige unterschligt den Beitrag, welchen diese fiir den Wirtschaftsaufschwung der
Bundesrepublik geleistet hatten und dient gleichsam der Konstruktion eines deutschen
Selbstbildes als soziale Wohlstandsnation (ebd.). Onkel Ismail, der als Gastarbeiter mit
18 Jahren aus Marokko nach Deutschland gekommen war, um im Bergbau zu arbeiten

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

und der einer der Griinder der Al-Taqwa Moschee ist, sah die Verhiltnisse aus einer an-
deren Perspektive:'

Allah subhdna wa-ta‘ala, unser Herr, hat alles geplant. Guck mal, in Deutschland war
man damals arm, die hatten keine Leute mehr. Und in Marokko die hatten genug Leute
da, die keine Arbeit hatten. Und wer hat den richtigen Plan? Allah subhana wa-ta‘ala.
(Ismail, 12.05.2019).

Anders als die deutsche Geschichtsschreibung war Ismail sich des Beitrags, den die Gast-
arbeiter fiir die Wirtschaft der an menschlichen Ressourcen armen Bundesrepublik leis-
teten, sehr bewusst. Die politischen Handlungsbedarfe, welche sich aus ihrem Bleiben
ergaben, wurden von staatlicher Seite jedoch nur unzureichend wahrgenommen (Bade,
2013:19). Die erste Generation, die >Onkel«wie Ismael, Yusuf oder Osama, die den Grund-
stein fir die Moscheen in der Bundesrepublik gelegt hatten, wurde schlicht vergessen
und die aus dieser verschleppten Integrationspolitik resultierenden Probleme — so die
implizite Argumentation des Scheikh — werden heute den Jugendlichen angelastet, die
im 6ffentlichen Raum als Stérfaktor wahrgenommen wiirden. Dieser heute dominieren-
de Blick auf muslimische Jugendliche ist Abdellatif zufolge mafigebliches Resultat der
Anschlige auf das World Trade Center am 11. September 2001.

Auch der tiirkeistimmige Abdullah, Mittvierziger, Oberarzt und Lehrer des iltesten
Jungenkurses in der Al-Tagwa Moschee bestitigte die gravierenden Verinderungen nach
9/11 und hob insbesondere die Verschiebungen in der 6ffentlichen Themensetzung und
der Benennungspraxis von Muslim*innen hervor.

Der11.September hatalles verandert. Friiher ging es um Kopftuch und Schweinefleisch
essen, immer wieder, zum Beispiel im Philosophieunterricht. Und mitdem11. Septem-
ber hat das alles eine ganz andere Gewichtung angenommen. Da ging es auf einmal
um >Extremistcund >Terrorists, sIslamiste, sWahhabite, >Salafist« (Abdullah, 09.12.2018).

Sei es zuvor in Diskussionen noch um religiése Praktiken gegangen, wie das Verbot
des Verzehrs von Schweinefleisch oder das 6ffentlich sichtbare Symbol des islamischen
Kopftuchs, so sei das Sprechen iiber Islam seit 9/11 von den oben aufgelisteten Labels
dominiert. Wihrend Abdullahs Vater ein Leben im tiirkischen Diaspora Milieu gefiihrt
hatte, in welchem man bemiitht war, die eigene Religiositit von der Gesellschaft ab-
gewandt aufrecht zu erhalten, gehérte Abdullah selbst jener zweiten Generation an,
die ihre muslimische Identitit sichtbar in die Gesellschaft hineintrug. Wahrend des
Studiums stand er der salafistischen Szene nahe und betrieb Straflen-Missionierung
(street-da’'wa). Der gesellschaftliche Argwohn Muslim*innen gegeniiber wurde nach 9/11
indes behordlich in vielfiltige konkrete Mafinahmen iibersetzt. So schloss etwa die
Universitit, in der Abdullah seinerzeit sein Medizinstudium absolvierte, den bis dahin
von muslimischen Studierenden gerne genutzten Gebetsraum. Und auch der 6ffentliche

1 Die Honoratioren der ersten Generation werden von vielen jiingeren Briidern mit‘ammo angespro-
chen, was im Arabischen gleichermaRen die Bezeichnung fiir Onkel vaterlicherseits, wie auch eine
allgemeine Respektsbezeichnung fiir dltere Médnner ist. Viele Briider in der Moschee sprechen sie
auch auf Deutsch als Onkel an.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Aktivismus wurde schnell unterbunden, da es schlicht keine Informationsmaterialien
mehr gab.

Von jetzt auf gleich hatte weder die saudische Botschaft Koraniibersetzungen verteilt,
noch haben wir von den Moscheen Faltblatter bekommen. Wahrscheinlich gab es von
oben Druck: >Hier mit eurem Islam jetzt mal n bisschen Ruhe.< Und dann ist das alles
versandet [..]. Mein Papa hat gesagt, spatestens mit dem Studium musst du deinen
Bart abmachen. So wirst du keine Anstellung finden in irgendeinem Klinikum. Nach
dem 11. September — iiberleg mal — ich habe 2002 angefangen zu arbeiten. Ich hab’
gesagt, nein, das ist eine Prifung von Allah. Wenn ich jetzt so undankbar ware, dass
ich mich verstelle... mir geht es nicht um den Bart. Wo ich nicht gerne mit dem Bart
gesehen bin, da werden die mir auch nicht meine CGebete dulden! Und wo kein Gebet
fir mich ist, gibt es fir mich auch keine Arbeit (ebd.).

Nach Abschluss seines Medizinstudiums bewarb er sich in verschiedenen Krankenhiu-
sern. In den Vorstellungsgesprichen formulierte er klar seine religiésen Bediirfnisse und
erhielt schliefllich seine heutige Stelle. Er darf im Krankenhaus beten und auch mit Bart
operieren, sofern er diesen unter einer Sturmhaube verbirgt.

Abdelkarim, ein weiterer Lehrer der Al-Taqwa Moschee, berichtete, wie sich Kollegen
nach 9/11 plotzlich abwandten oder dass fremde Menschen ihn, der einen langen Bart
und hiufig den bodenlangen Qamis tragt, auf offener Strafle als Taliban oder Bin Laden
diffamierten. Es gebe zwar auch heute noch »diese Blicke«, doch sei es alles in Allem bes-
ser geworden. Dennoch forderte er: »Diese Angst muss weg, diese Angst... du hast sofort
Angst« (ebd.). Es ist Abdulkarims Sohn Bilal, der jenen Wunsch duflerte, der das Buch
einleitet: Er wollte »normaler deutscher Muslim« sein. Bilal war 2001 noch nicht auf der
Welt und doch sollte das Ereignis Einfluss darauf nehmen, wie er in seinem Geburtsland
Deutschland wahrgenommen wird.

Der 11. September riickte insbesondere jene Muslim*innen ins Rampenlicht, die
sich in der Offentlichkeit sichtbar als solche zu erkennen gaben, sei es durch das Kopf-
tuch, oder die, wie Adulkarim oder Abdullah, optisch in das medial vermittelte Bild
des Extremisten, Salafisten oder Terroristen passten. Hin und wieder vermutete auch
ein*e Gesprachspartnerin, der Anschlag auf das World Trade Center sei ein Inside Job
der USA gewesen, entweder zwecks Schaffung eines Vorwandes, in den Irak einzumar-
schieren, um sich Zugang zu den dortigen Olquellen zu verschaffen oder um im Sinne
des Huntington'schen Kulturkampfes die Muslim*innen als Feindbild aufzubauen.* Der

2 Das Narrativ des Inside-Jobs scheint sich unter Muslim*innen hartnickig zu halten, wurde mir ge-
genlber allerdings nur sehr vorsichtig gedufiert. Wahrend meiner jiingeren Forschung zur Salafi-
yya hingegen (2023), lernte ich (aufierhalb des Feldforschungsortes) einen Gesprachspartner ken-
nen, der dieses Narrativ glaubhaft abstritt. Er hatte Ende der1990er Jahre das Islamische Zentrum
Miinster besucht, wo er zum inneren Kreis um den dgyptischen Dschihad-ldeologen Usama Ay-
oub gehorte. Ayoub war enger Vertrauter des dschihadistischen Vordenkers Sayyed Imam al-Sha-
rif, auch bekannt als Dr. Fadl, und arbeitete in Pakistan zusammen mit dem spateren Al-Qaida
Griinder Aiman al-Zawahiri an der Organisation der arabischen Mujahedin fiir den afghanischen
Widerstand gegen die sowjetische Invasion. Ayoub war in den1990ern nach Deutschland geflohen
und hatte bald das Zentrum in der westfilischen Universititsstadt aufgebaut. Mein Gespréchs-
partner bestatigte Kontakte Ayoubs zu Muhammad Atta, einem der Attentiter des 11. Septem-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

43


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Argwohn und die Verdachtslogik, die seit dem 11. September den gesellschaftlichen und
politischen Blick auf Muslim*innen prigen, wirkt bis heute nach. Scheikh Abdellatif
kritisiert die in der Gesellschaft mittlerweile dominante Assoziation von Terrorismus
mit Muslim*innen, die mafgeblich durch die Medien konstruiert worden sei:

Wenn ich sage Banane, dann denkst du an etwas krummes Gelbes. Wenn ich sage Au-
to... Es kommen schnell Bilder in euren Kopf. Wenn ich sage Terrorismus, was kommt
schnell in die Gedanken? Muslime! Wer hat das gemacht? Wer hat das gebaut? Medi-
en! Das ist leider die Entwicklung. Menschen waren vorher gut, jetzt sind sie schlecht.
Warum? Weil sie Muslime sind. Warum? Wegen der Bilder! (Abdellatif, 27.01.2019).

Wenngleichder Blick auf Muslim®innen in Deutschland und Nordwesteuropa historisch
von verschiedenen dquivalenten Alterititsdiskursen geprigt ist — tiber den kolonialen
Blick des Orientalismus (Said, 1978), den von Huntington (1993) beschworenen Kultur-
kampf, oder die Integrationsdebatten und Anerkennungsdiskurse um die Jahrtausend-
wende (Haddad, 2017:19-36) — so war fiir meine Gesprichspartner*innen der11. Septem-
ber jener Punkt, der fiir das Alltagsleben und Erleben in der deutschen Gesellschaft eine
tiefgreifende Zasur bedeutete. Fiir die heutigen Eltern und Lehrer*innen der sogenann-
ten zweiten Generation hatte sich mit dem Anschlag und dem im Folgenden durch die
Bush Regierung ausgerufenen globalen War on Terror alles verindert: Arbeitskolleg*innen
wandten sich ab, Karrierewege wurden versperrt, Gebetsriume geschlossen. Wihrend
es in den Migrationsdebatten bis dato um die Parallelgesellschaften von >Asylant*innen«
und Auslinder*innen ging, lasst sich nun eine Interessenverschiebung in Richtung Re-
ligionszugehorigkeit verzeichnen und stellte fortan explizit die Muslim*innen ins Ram-
penlicht, so dass manche Autor*innen von einer »Islamisierung« der Integrationsdebat-
ten« (Schubert und Meyer, 2011: 15) sprechen. Die Bilder, die diesen Prozess begleiteten
und stimulierten, wurden seinerzeit noch weitestgehend durch das Fernsehen und die
Printmedien verbreitet.’ Die Versicherheitlichung des Blickes auf Muslim*innen hat sich
seither nicht nur in den Sicherheitsbehérden und der Politik etabliert, sondern ist suk-
zessive auch in das Bildungswesen, in die Wissenschaft und die pidagogische Praxis dif-
fundiert (vgl. Hafez, 2014; Schiffauer, 2015b). Juschkat und Leimbach sprechen von ei-
nem »hegemonialen Radikalisierungsparadigma« (2017), aus dessen Warte gerade jun-
ge Muslim*innen als fiir Radikalisierung gefihrdet und vice versa als gefihrlich gese-
hen werden (ebd.: 17). Fiir diese Assoziation von Terrorismus und Muslim*innen macht
Scheikh Abdellatif mafigeblich den »Mediendiskurs Islam« (Karis, 2013:14) verantwort-
lich.* Fiir jene muslimischen Jugendlichen, die nach dem 11. September geboren wur-

ber, und sei diesem auch personlich im Miinsteraner Zentrum begegnet. Atta war zweifelsohne
im dschihadistischen Milieu in Deutschland vernetzt, was einen Inside Job des CIA zwar nicht aus-
schlie’t, aber zumindest in Frage stellt.

3 Sabine Schiffer weist etwa auf die Verwendung des Bildes>Muslime im Gebet<hin und belegt, dass
dieses sowohl fiir die Bebilderung von Berichten iiber das Gemeindeleben verwendet wird alsauch
zur lllustration extremistischer Aktivitaten (Schiffer, 2005: 24).

4 Karis (2013) untersucht aus diskursanalytischer Perspektive das Islambild in der Berichterstattung
der tagesthemen 1979 bis 2010 und stellt fest, dass dies nicht stabil ist, sondern aus konkurrieren-
den Deutungsmustern besteht, die sich historisch wandeln. »Der Mediendiskurs Islam wird mithin

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

den und die heute als Generation-Z bezeichnet werden, findet dieser Mediendiskurs Is-
lam mafigeblich in digitalen Riumen und auf Social Media Plattformen im Internet statt
und ist iiber das Smartphone allzeit zuginglich und abrufbar. Wie aber rezipieren diese
jungen deutschen Muslim*innen den aktuellen Diskurs und wie positionieren sie sich
gegeniiber den kolportierten Bildern von Muslim*innen? Dieser Frage gehe ich nun an-
hand der Beispiele von Zeynep, Bassem und Younes, die alle zur Zeit der Forschung 15
Jahre alt waren und die zehnte Klasse besuchten, nach. Sie eréffnen gleichsam das so-
ziodemographische Feld zwischen religios distanzierten und religios konsequenten jun-
gen Muslim*innen sowie zwischen Tiirkei- und Marokkostimmigen, um welche sich die
Moscheen in meinem Feldforschungsort zuvorderst bemithen und die im Fokus dieser
Arbeit stehen.

2. Generation Z zwischen den Extremen
Bassem und Younes - schwimmen in der Meinungsflut

Im Mirz 2019 war ich der Einladung des 15-jihrigen Younes gefolgt, ihn zuhause zu besu-
chen. Ich hatte ihn wihrend der Begleitung des Islamischen Religionsunterrichts an der
Hauptschule Nord kennengelernt. Nun fand ich mich im Flur der Mietswohnung wieder
und wurde der Familie vorgestellt, die aus dem Rif im Nordosten Marokkos stammt und
sich als berberisch versteht. Younes hatte auch seinen Cousin Bassem >zur Verstirkung«
eingeladen und nachdem wir es uns zu dritt im Wohnzimmer bequem gemacht hatten,
entwickelte sich ein Gesprich, das schnell eine eigene Dynamik annahm. So gewahr-
ten die Jungen sich gegenseitig zwar nur begrenzt Raum fiir ausfithrliche Darstellungen
etwa zur Geschichte ihrer Eltern oder eigener Lebenserfahrungen. Der dialogische Cha-
rakter des Gesprichs, das gegenseitige Ankniipfen an die Gedanken des Anderen, die
Kommentare und Einwinde boten jedoch Aufschluss iiber die relevanten Themen und
ihre Positionen dazu und illustrierte, was die Jugendlichen bewegt. Von etwaigen Fra-
gen zu alltagsbezogenen Themen drifteten die Jungen immer wieder in Diskussionen
miteinander ab und schwenkten zu grofRen politischen und religiosen Fragen, zu denen
sie eifrig auf dem Smartphone nach YouTube-Videos recherchierten, um das Erzihlte zu
demonstrieren oder zu validieren. Wihrend Bassem oft die Agenda setzte und hitzkép-
fig verschiedene Belange zur Sprache brachte, kommentierte Younes meist besonnener
und relativierte bisweilen die Vorstf3e seines Cousins.

Younes und Bassem beschrieben sich selbst als wenig religios. Sie berichteten eher
beiliufig, dass sie zwar im Alter von 11 bis 13 den Unterricht in der Al-Tagwa Moschee

[..] als der Ort angesehen, an dem gesellschaftliches Wissen (iber den Islam diskursiv produziert
wird. Bei diesem Wissen handelt es sich [...] ausdriicklich nicht nur um jene Islam-Klischees und
Stereotype, deren Vorhandenseinin der Forschung oftmals beklagt wird, sondern auch um solche
Konstrukte,deren Vorhandensein die Forschung als Ausweis einer>ausgewogenen<Darstellung be-
grilt« (Karis, 2013:14). Der Mediendiskurs erschafft also nicht nur>Radikale<undSalafisten, son-
dern ebenso dieliberalen< oder sgemafiigten Muslim*innen, »die >Parallelgesellschaft< ebenso,
wie die>gelungene Integration« (ebd.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

45


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

besucht, aktuell aber die Religion, die ihre Eltern noch >streng«lebten, eher flexibel prak-
tizieren witrden. Man sei halt smoderner« geworden und Party gehore eben auch da-
zu, meinte Younes. Indes echauffierte sich Bassem leidenschaftlich etwa iiber Mitschii-
ler*innen, die im Hauswirtschaftsunterricht auf die Einhaltung islamischer Speisege-
bote bestiinden und das von der Lehrerin im Supermarkt gekaufte Fleisch ablehnten,
denn Deutschland sei »immer noch christliches Land.« (Bassem, 26.03.2019). Auch kri-
tisierte er den Unwillen oder die mangelnden Fihigkeiten tiirkischer Biirger*innen, die
Landessprache zu sprechen: »Ich gehe bei Erdemli [tiirkischer Supermarkt] rein und
nicht einer redet Deutsch. Was ist das?! Keiner kann Deutsch, obwohl du in Deutsch-
land bist!« (Ebd., Anm. d. Verf.). Die beiden marokkostimmigen Jungen sprachen, wie
auch der am Anfang des Buches genannte Bilal fast ausschlieflich Deutsch. Tamazight
(bzw. Tarifit, den Tamazight-Dialekt des Rif), die Muttersprache ihrer berberischen El-
tern oder das marokkanische Arabisch verstanden sie, sprachen diese hingegen allen-
falls rudimentir. Die deutsche Sprache war fiir sie somit ein zentrales Identifikations-
moment als marokkostimmige Deutsche und sie forderten die Beherrschung auch von
tiirkei- und marokkostimmigen Biirger*innen ein. Auch im Umgang mit der Religion
erwarteten die Jungen, die selbst nicht beteten oder im Ramadan fasteten eine Anpas-
sungsleistung von praktizierenden Muslim*innen. So miisse man in dem christlichen
Land flexibel mit der Einhaltung islamischer Normen umgehen. Mit diesem Argumen-
tationsgang reproduzierten sie jene Topoi der bundesrepublikanischen Integrationsde-
batten, in welchen Muslim*innen noch immer als Fremde von der Gesellschaft ausge-
schlossen werden und sich im Gastgeberland zu assimilieren hitten. Trotz dieser Di-
stanzierung von den religios und ethnisch geprigten migrantischen Milieus lisst sich
auch ihre Identitit als Muslim*innen mobilisieren, wie sich einige Minuten spiter zeig-
te. Das Gesprich kehrte wieder zum Moscheeunterricht in der Al-Taqgwa Moschee zu-
riick und Younes dachte laut dariiber nach, wie sein damaliger Lehrer hieR, als Bassem
das Wort ergriff, um das Gesprich in eine andere Richtung zu lenken:

Bassem: »Mich regt immer auf, wenn ich in den Medien hoére .. also immer, wenn
irgendwas passiert, die ziehen immer ber die Religion her. Wenn irgendein musli-
mischer Tater irgendwas gemacht hat: >Islamischer Mann!s, >islamischer Mann!. Und
das zieht einen so in den Dreck. Sie miissen doch nicht die Religion in eine Tat rein-
ziehen. Das war einfach ein Hund und fertig aus. Eine Frau abgestochen, einen Mann
abgestochen — war als Mensch ein Hund, aber das hat nichts mit seiner Religion zu
tun. Sowas gibt’s auch im Christentum. Sowas gibt’s auch im Judentum, sowas gibt’s
iberall. Und dann muss man in den Medien doch nicht so die Religion reinziehen.
Keine einzige Religion sagt:»Stich eine Person ab oder téte Unglaubige!<So ein Mann,
der auf die Strae geht und sagt: >Islam heif3t Unterdriickung und Unterwerfung...«.

Younes unterbricht Bassem: »Ah! Kennen Sie Michael Stiirzenberger?® (Beginnt auf dem
Smartphone zu suchen.). Ich gucke mal grad ein bekanntes Video von dem. Ich klicke
jetzt irgendwas an, okay? Vom Sehen her muss man den eigentlich kennen, weil...
(spielt ein Video ab, redet aber weiter, ohne dass wir dazu kommen, auf den Inhalt zu hiren).

5 Ich hatte Younes oft gebeten, mich zu duzen, was ihm in der Schule zumeist gelang. Auch Bassem
hatte ich es angeboten, doch da wir uns erst an jenem Tag kennengelernt hatte, gelang es ihm
nicht und auch Younes fiel wieder in die gewohnte Anrede Erwachsenen gegeniiber zuriick.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Der hetzt gegen den Islam. Also der will, dass der Islam aus Deutschland entfernt
wird«. (Protokoll, 26.03.2019).

Durch die wahrgenommene Fokussierung der Medien auf >den islamischen Mann,
der immer dann im Mittelpunkt stehe, wenn »irgendein Moslem irgendwas gemacht
hat« (Bassem, 26.03.2019), fithlen sich die Jungen, auch als Muslime angesprochen und
»in den Dreck« (ebd.) gezogen. Wenngleich etwa Bassem kurz zuvor harsche Kritik an
konsequent praktizierenden Mitschiiler*innen geiibt hatte, mobilisierte der Gedanke an
die mediale Reprisentation von Islam und Muslim*innen die Selbstpositionierung als
Muslim.® Thren Unmut dariiber, wie sie als muslimisch gelesene junge Manner etwa von
dem genannten islamfeindlichen Rechtspopulisten Michel Stiirzenberger portritiert
werden, brachten sie deutlich zum Ausdruck.” Auch von anderen Jugendlichen gleichen
Alters, wie etwa dem tiirkeistimmigen Samet, den ich kennenlernte, als ich die in der
Einleitung (Abs. 2.3) genannten Jungen Mesut und Erkan im Oktober 2018 zum Schischa
rauchen in den Park begleitete, wurde der Islamkritiker als Provokateur wahrgenommen
(Samet, 15.10.2018). »Der Typ steht in Fuflgingerzonen und schimpft auf Islam! Weil er
keine Muslime kennt und sie auch nicht kennenlernen willl« (ebd.), erklirte Samet. Um
mir Stiirzenbergers Rhetorik zu demonstrieren, rief auch er auf dem Smartphone ein
YouTube-Video auf, in welchem der Rechtspopulist an einer Straflenecke steht und in
ein Mikrofon skandiert:

... jeder Tiirke und jeder Moslem, der wirklich friedlich und integriert und moderatist,
misste sich dafiir einsetzen, dass die ganze Gewalt und das Téten und die Frauenun-

6 Als Beispiele sei etwa die Berichterstattung iiber verschiedene dschihadistisch motivierte Terror-
anschlige oder die sexuellen Ubergriffe der Silvesternacht 2015 iiberwiegend durch nordafrikani-
sche junge Manner in K6In genannt, an welche sich heftige Debatten (iber mannliche Gefliichtete
aus mehrheitlich islamischen Landern angeschlossen hatten. Innerhalb der Ethnologie kam es et-
wa zu einem kurzen Schlagabtausch zwischen Susanne Schréter und Samuli Schielke (18.07.2018).
Schroter ist eine der dominantesten Stimmen der deutschen Islamdebatte und fallt zuvorderst
durchislamkritische Beitrage in bevorzugt konservativen Medien auf, in denen sie Kopftuchzwang
und das »islamistische Patriarchat< anprangert. Schielke warf ihr in seiner Replik auf einen Arti-
kel zu Kélner Silvesternacht in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (Schroter, 12.06.2018) einen
kulturalisierenden Impetus vor und attestierte: lhre Thesen gelten in Fachkreisen als (ibertrieben
zugespitzt, analytisch schwach, und zum Teil als sachlich falsch.« (Schielke, 18.07.2018).

7 Michael Stiirzenberger (*1964) ist ein rechtspopulistischer Agitator und gilt dem Landesamt fir
Verfassungsschutz Bayern als die »zentrale Person der verfassungsschutzrelevanten islamfeindli-
chen Szene in Bayern« (Bayerisches Staatsministerium des Innern, fiir Sport und Integration 2020,
215). Er verbreitet seine Thesen iber den islamfeindlichen Blog Politically Incorrect oder die You-
Tube Kanile Michael Stiirzenberger oder EWO-Live (Europiischer Widerstand-Online), war Bundes-
vorsitzender der rechtspopulistischen Partei Die Freiheit und trat bei Veranstaltungen verschie-
dener PEGIDA Lokalgruppen auf (ebd. 215-216). Der Verfassungsschutz beurteilt Stiirzenbergers
Aktivitdten wie folgt: »Derartige kollektive Stigmatisierungen von Muslimen und ihres Glaubens
Uberschreiten die Grenzen einer sachlichen und auf eine geistig-kulturelle Auseinandersetzung
abzielenden Kritik am Islam. Aufgrund der darin zum Ausdruck kommenden pauschalen Diffa-
mierung einer bestimmten Bevélkerungsgruppe als aggressiv und gefahrlich richten sie sich ins-
besondere gegen die im Grundgesetz verbriefte Garantie der Menschenwiirde (Art. 1 GG) sowie
gegen das Grundrecht der Religionsfreiheit (Art. 4 GG).« (Ebd.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

47


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terdriickung und die Scharia gestrichen werden! Gestrichen werden aus dem Koran!
(Malarich, 16.04.2013, 0:21— 0:40) .8

Hier manifestiert sich die Klaviatur, auf welcher der Redner seine Polemik zum Klingen
bringt: Wer sich nicht proaktiv und lautstark von vermeintlich islamisch legitimierter
Gewalt distanziert, der steht unter Verdacht, derartiges schweigend gutzuheifRen oder
willentlich zu férdern. Stiirzenberger schiirt bewusst Angste vor einer Unterwanderung
und Islamisierung Deutschlands und inszeniert Muslim*innen pauschal als Gefahr fir
die Demokratie. Anders, als Samet hatten Bassem und Younes nicht die Zeit, das auf dem
Smartphone gefundene Video des Rechtspopulisten gemeinsam mit mir anzuschauen,
denn Bassem fand in seinen vom YouTube-Algorithmus vorgeschlagenen Videos gleich
ein anderes, das vorzuspielen ihm wichtiger erschien:

Guck mal! Das ist jetzt eine Szene aus einem Film. Das ist so ein Mann, der ist so IS,
..wie heifdt das? Islamist!

[Die Szene zeigt einen Mann mit Glatze und langem weifSen Bart, der in ein dunkelgraues Ge-
wand gekleidet auf der Bank in einer Gefangniszelle sitzt.] Und der Mann daneben, der hat
auch sowas an, da meinten sie [die Polizei im Film] auch direkt Moslem. Der wurde
auch so behandelt, als ware er ein Islamist. Deswegen wurde er auch gefangen genom-
men (Bassem, 26.03.2019; Anm. d. Verf.).

Wir schauten uns das Video an. Die nichste Einstellung zeigte einen Mann mit gestutz-
tem Oberlippenbart in khakifarbenem Hemd der ebenfalls allein in seiner Zelle auf einer
Pritsche sitzt. Drei Mdnner im Anzug betreten den Trakt und begeben sich in die Zelle
des Mannes, den Bassem als Islamisten bezeichnete. Auch ohne Kontext des Films wird
deutlich, dass es sich um Polizisten oder Agenten eines Geheimdienstes handelt. Einer
der Médnner wendet sich an den Islamisten und briillt.

Polizist: »Sag mir, fiir wen du arbeitest! Wer erteilt dir die Befehle, du skrupelloses
Scheusal?«

Der Islamist antwortet in ruhigem und bestimmtem Ton: »Allah ist mein Befehlsgeber. Ich
fithre einen heiligen Krieg.«

Der Polizist briillt: »Was genau soll an dem Entfithren und Ausrauben von Moslems,
sie lebendig zu begraben und ihre Kehle durchzuschneiden heiliger Krieg sein, ver-
dammt?! Mieses Stiick Dreck!«

Islamist: »Der Koran befiehlt uns, dass wir so lange unermidlich weiterkimpfen, bis
jeder ein Moslem ist. Der Prophet Muhammad bekiampfte die Feinde Allahs bis zum
Lebensende. Tapfer setzte er sein Schwert fiir Allah ein. Und wir tun es ihm gleich.«
Der Zellennachbar schaltet sich zur Verwunderung aller in das Cesprich ein und erwidert
dem Islamisten: »Muhammad war niemals Verursacher eines Krieges. Allah riet ihm
zur Weisheit in seinen Taten! Und er trug ihm auf, dies weiterzuverbreiten. Dschihad
bedeutet, man moge den Weg Allahs gehen, wiahrend man auf der Suche nach der
Wahrheit ist. Unser Prophet kimpfte nur, wenn er von Feinden angegriffen wurde, um

8 In dem Video tritt der Islamkritiker bei einer Kundgebung der rechtspopulistischen Partei Die Frei-
heit am 13.04.2013 in Miinchen auf und agitiert gegen die geplante Errichtung eines Islam-Zen-
trums (Malarich, 16.04.2013).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

zu Uberleben. Er verteidigte seine Ehre und seine Besitztiimer. In seinen gesamten 23
Jahren als Prophet kimpfte er nur fiir zwei Monate... Mége Allah uns unsere Siinden
vergeben.<

Das Video ist zu Ende und Bassem legt das Smartphone in den Schof3.

Bassem: »Hort sich viel weiser an als das, was der Islamist da sagt« (Protokoll,
26.03.2019).

Offensichtlich war Bassem beeindruckt von der Gegenrede des Zellennachbarn im Video,
welche dieser an den Islamisten und gegen dessen Verstindnis von Dschihad richtet.”®
Ich nutzte das Stichwort >Islamist« und fragte die Jungen, ob ihnen der Begriff >Salafis-
mus< geliufig sei. Nicht nur war der Begriff ihnen bekannt; Younes gestand auch sei-
ne Sympathien fiir den wohl prominentesten salafistischen Prediger Pierre Vogel, wor-
aufhin Bassem umgehend seine Abneigung diesem gegeniiber betonte. Auch die 2016
verbotene Lies!-Kampagne — in deren Rahmen Anhinger der Salafiyya Mitte der 2010er
Jahre vor Schulen und in Fufigingerzonen deutsche Ubertragungen des Koran verteilt
hatten — und ihr Griinder Ibrahim Abou-Nagie waren Younes bekannt, dieser sei aber
»..zu krass! Der sagt: Ja, du bist in der Holle, du bist in der Holle! Du, du, du unglaubig!
Alle in die Hélle!« (Younes, 26.03.2019). Younes hatte sich offensichtlich mit den Positio-
nen der beiden Salafisten beschiftigt, unterschied er doch zwischen dem eher politisch-
missionarischen Aktivismus des Pierre Vogel und dem Takfirismus (abgeleitet von takfir;
jdn. fiir unglaubig erklaren) von Abou-Nagie.

Es dauerte etwa eine halbe Stunde, bis Bassem und Younes ein Ereignis ins Gesprich
brachten, das zu damaligem Zeitpunkt wohl keine*n meiner Gesprachspartner*innen
unberiihrt gelassen hatte und dass, so nehme ich an, implizit die vorherigen Themen-
setzungen stimuliert hatte. Am 15. Mirz 2019 — elf Tage vor unserem Treffen bei Younes
zuhause — veriibte ein australischer Rechtsradikaler einen Anschlag auf zwei Moscheen
im neuseelindischen Christchurch und erschoss 51 Menschen, die sich zum Freitags-
gebet versammelt hatten. Er hatte sich wihrend der Tat per Helmkamera gefilmt und

9 Der oben aufgefiihrte transkribierte O-Ton des Videos entstammt der Audioaufzeichnung des Ge-
sprachs. Unter dem von den Jungen verwendeten Link war das Video nicht mehr vorhanden. Es
handelte sich um einen Ausschnitt aus dem tirkisch-amerikanischen Spielfilm Fiinf Minarette in
New York [Originaltitel: New York'ta 5 Minare], 2010, 1:26:02-1:27:25.

10 DerBegriff>sDschihad<stammtaus dem Arabischen und bedeutet>Bemithung<oder>Anstrengung«
(Damir-Ceilsdorf, 2023: 20). Im Koran hat der Begriff unterschiedliche Bedeutungen, die in der
klassischen Rechtswissenschaft in mit den Kategorien dessgrofRen<Dschihad (§ihad al-’akbar) und
des >kleinen< Dschihad (gihad al-’asgar) gefasst werden. Das Konzept des grofien Dschihad, das
auch als »Dschihad der Seele« (§ihad an-nafs) bezeichnet wird, zielt auf »das Bemiihen, den eige-
nen Glauben zu starken und gegen eigene unlautere Eigenschaften, Verhaltensweisen und Gefiih-
le anzugehen« (ebd.). Das Konzept des kleinen Dschihad (gihad as-sayf, physischer Kampf mit dem
Schwert) bezieht sich auf militarisches Vorgenhen etwa zur Verteidigung islamischen Territoriums
gegen Eroberung oder Besatzung oder auch zu dessen offensiver Erweiterung (ebd.). Das Gros der
zeitgendssischen islamischen Celehrten erachtet den militarischen Dschihad heute nur im Ver-
teidigungsfall als legitim (ebd.). Zentral fiir dieses Verstiandnis ist ein Koranvers, demzufolge es
keinen Zwang in der Religion gibt. Gruppierungen des dschihadistischen Spektrums stiitzen ihre
Ideologie indes nur auf Verse, die zum Kampfauffordern. Diese seien spater offenbart worden und
hatten somit frithere, die sich gegen den Kampf aussprechen, ungiiltig gemacht (ebd. 20—21).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

49


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

das 17 Minuten lange, von gamification-Asthetik und roher Brutalitit charakterisierte Vi-
deo, im Netz verdffentlicht, wo es sich unverziiglich viral verbreitete." Facebook gab an,
in den ersten 24 Stunden nach der Tat etwa 1,5 Millionen Kopien des Videos aus dem
Netzwerk geloscht zu haben (Hein, 18.03.2019). Bassem und Younes erkliren, dass das
Christchurch-Attentat sie in einer Annahme bestirke habe, von welcher sie angesichts
der politischen Verwerfungen der Welt zunehmend itberzeugt waren:

Younes: »Wir reden immer gerne ber Politik. Und wir haben uns gedacht, Erste Welt-
krieg gab’s schon, Zweite Weltkrieg gab’s schon. Und wir haben uns (iberlegt, wenn
man jetzt die Politik der anderen Lander sieht, wird’s auch den Dritten Weltkrieg ge-
ben.«

Bassem: »Merkt man doch. Guck mal, wie viel Krieg. Guck mal, was passiert. Die einen
gehen aufKirche drauf und zerstoren das Christus Dings, der andere geht mitvollauto-
matischen Waffen in eine Moschee und ballert die Leute da ab. Und das gehtimmer so
weiter. Wenn ich dich schlage, schldgst du zuriick. Das geht immer so weiter, bis einer
am Boden liegt. Und dann ist vorbei.«

Younes: »Ausgerechnet Neuseeland. Also ich personlich kannte Australien, aber Neu-
seeland habe ich mal so von gehért, aber..nee, und so ein unbekanntes Land wurde
angegriffen. Sowas... Das war ein Zeichen!«

Bassem: »Boah aber wie die reagiert haben, ne. So muss jeder Mensch reagieren. Die
[Premierministerin Jacinda Ardern] trug so Kopftuch...sogar die Polizisten. Vor sowas
habe ich richtig Respekt. Ich wiirde zu jedem einzelnen gehen und seine Hand kiis-
sen. Biker-Gangs gehen vor Moschee und sagen: >sWir passen auf, wihrend ihr betet.c
Ein Mann, der sah aus wie ein Christ, nimmt so ein Schild und schreibt drauf: Ihr seid
meine Briider, geht ihr beten, wiahrend ich Ausschau halte... Ich kriege wirklich Ganse-
haut.«

MK: »Was habt ihr denn gedacht, als ihr das erste Mal davon gehdrt habt?«

Bassem: »Also ehrlich gesagt, ich war mit meinem Vater im Auto. Und dann kam so eine
Nachricht von seinem Handy. Stand da so: 46 Menschen in Neuseeland erschossen, in
Moschee. Da dachte ich so: Boah, krass..da habe ich erstmal gefragt: Papa, ist Neusee-
land in Deutschland? (lacht) Hat der mich erstmal ausgelacht. Dann hat mich das nicht
mehr gejuckt, ganz ehrlich. Aber danach wurde mir so ein Video geschickt. Kennen Sie
das Video?« (Transkript, 26.03.2019; Anm. d. Verf.).

Ich hatte das Video des Attentiters bereits in den sozialen Medien angezeigt bekommen,
die ersten Sekunden angeschaut und abgeschaltet, nachdem ich realisiert hatte, dass es
wirklich die Ermordung von Menschen aus der Titerperspektive zeigt. Ich verneinte die
Frage entsprechend. Unter den Jugendlichen, mit denen ich im Frithjahr 2019 in Kontakt
stand, hatten viele das Video auf dem Smartphone gespeichert oder konnten es gleich
online aufrufen, manche hatten es sogar weiterverbreitet und die meisten hatten es an-
gesehen.

B8 Gamification bezeichnet die Verwendung von Design Elementen wie sie in Videospielen Verwen-
dung finden, in nicht-gaming Kontexten (Deterding et al. 2011). Im Falle des Christchurch Vide-
os, wie auch verschiedener dschihadistischer Anschlagsvideos verwenden die Produzierenden die
Optik sog. Ego Shooter-Videospiele.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Wihrend Bassem die vom Handy abgelesene Nachricht des Attentats nicht weiter in-
teressiert hatte, wurde erst durch die Konfrontation mit der audiovisuellen Dokumen-
tation des Totens die Aufmerksamkeit der Jungen fiir den Anschlag geweckt. Das Video
scheint mageblich die kognitive Offnung fiir die individuelle Betroffenheit als auch ein
Interesse an den gesellschaftlichen Reaktionen geférdert zu haben. So bewunderte Bas-
sem die Solidaritit der Neuseelinder*innen die sich etwa im Kopftuch der Prisidentin,
das sie zum Kondolenz-Besuch in der Moschee angelegt hatte, oder der Wache durch
Biker-Gangs vor den Moscheen ausdriickte. In der Hochachtung des Jungen fiir die 6f-
fentliche Solidarititsbekundung formulierte er, wie ich meine, auch den Wunsch nach
einem Miteinander von Muslim*innen und nicht-Muslim*innen fiir den eigenen Alltag
in der Bundesrepublik — und kritisierte letztlich das Fehlen desselben.

Das Gesprich mit Bassem und Younes illustriert die Komplexitit und Vielfalt der
Identifikationen und Selbstpositionierungen zweier finfzehnjihriger als muslimisch
gelesener Jungen in der deutschen mediatisierten Gesellschaft. Sie charakterisierten
sich selbst als wenig religios, da sie moderner seien als die Generationen vor ihnen. In
ihrer Kritik an den mangelnden Kompetenzen oder der Weigerung vieler Tiirkei- und
marokkostimmiger Migrant*innen, Deutsch zu sprechen, manifestiert sich die Rele-
vanz, welche die Sprache als identifikatorisches Moment fiir die Jungen hatte. Da sie die
Sprachen Marokkos — Tamazight und Arabisch — nur noch rudimentir beherrschten,
war ihre Muttersprache Deutsch. Durch die Ubernahme der Rahmung Deutschlands
als christliches Land, an welches sich Muslim*innen anzupassen hitten, reproduzierten
sie auch einen Alterititsdiskurs der Integrationsdebatten. Die mediale Verdichtung
dieser Debatten in der Fokussierung auf den islamischen Mann<empfanden die Jungen
indes als Demiitigung, was ihre Selbstpositionierung als Muslime erst mobilisierte. Da
diese mitnichten gefestigt war, griffen sie als Hilfestellung fiir die Meinungsbildung
auf die Videoplattform YouTube zuriick, die mittlerweile allgemein eine grofie Relevanz
als »Wissensplattform« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 4) erlangt hat. YouTube bietet
den User*innen allerdings keine rundum neutralen Ergebnisse an, sondern beeinflusst
das Nutzungserlebnis mit automatisierten Empfehlungsalgorithmen, die auf Grund-
lage von Schlagworten, bisherigem Nutzungsverhalten sowie den Standortdaten von
User*innen weitere potenziell interessante Inhalte vorschlagen (Ernst & Schmitt, 2020:
27). »Algorithmen konnen nicht nur die Art, Diversitit und Relevanz von Informationen
beeinflussen, sondern indirekt auch das gesellschaftliche Klima und die offentliche
Meinung« (ebd.). Wie etwa Baaken, Hartwig & Meyer (2019) in ihrer Untersuchung der
»Peripherie des religiés begriindeten Extremismus auf YouTube« aufzeigen, neigt der
Empfehlungsalgorithmus im Interessengebiet Islam dazu, extremistische Inhalte zu
beférdern, indem er auf unverfingliche Suchanfragen auch Content extremistischer
Urheber*innen vorschligt. Die Themensetzungen der Jungen — begonnen bei der Dar-
stellung des islamischen Mannes als gewaltaffin hin zum Islamkritiker Stiirzenberger
weiter zur argumentativen Auseinandersetzung mit einem Dschihadisten im Filmaus-
schnitt — fand maflgeblich in Interaktion mit YouTube statt. Die inhaltlichen Spriinge
des Gesprichsverlaufs weisen, so nehme ich an, auf die Polarisierung des 6ffentlichen
Informationsangebots zu Islam im Internet zwischen extremistisch-islamfeindlichen
und islamistischen Positionen hin. Diese Extrempositionen stehen in reziproker Be-
ziehung zueinander, begiinstigen und verstirken sich also gegenseitig. Angesichts der

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

kaum iiberschaubaren Meinungsvielfalt beschrieb Bassem mit resigniertem Unterton
die groRe Verunsicherung, mit der junge Menschen als User*innen der vielfiltigen
online verfiigbaren Medienformate konfrontiert sind: »Das ist so schwer, ne!? Diese
Politiksache! Ich bin mir auch nicht zu hundert Prozent sicher bei meinen Auflerungen.
Also zu hundert Prozent kann man sich nicht sicher sein, weil das sind einfach nur
Meinungen, Vermutungen, Theorien, Mythos, sowas« (Bassem, 26.03.2019).

Das hier dargelegte Gesprich mit Bassem und Younes demonstriert das Spannungs-
feld identifikatorischer Beziige, das sich zwischen ihrem Heimatland Deutschland, den
an den Herkunftslindern der Eltern orientierten migrantischen Milieus, der entspre-
chenden Sprachen und religiésen Orientierungen und dem islamfeindlichen 6ffentli-
chem Diskurs auftut und in dem die Jungen navigieren, sich positionieren und versu-
chen, eine Meinung zu bilden.

Zeynep - kein Problem solange wir nur putzen

Zeynep ist eine tiirkeistimmige, zur Zeit der Forschung 15-jihrige junge Frau, die ich
im Rahmen der Teilnahme am islamischen Religionsunterricht des zehnten Jahrgangs
am Goethe Gymnasium kennenlernte. Sie zeigte sich vom Interesse des nicht-musli-
mischen Besuchers an ihrer Religion fasziniert und suchte im Schulalltag immer wie-
der den Raum fiir ein Gesprich. Als Zeynep sich mir vorstellte, betonte sie bereits, dass
ihr »Religion sehr wichtig ist, sogar wichtiger als alles anderel« (Zeynep, 19.02.2019).
Zeynep war in der Mddchenabteilung (kadnlar genglik teskilat) der zur Milli Goriig geho-
rigen Sultan Mehmet Moschee aktiv. Die Moschee, ihr Zuhause, der Freundeskreis und
die Nachbarschaft konstituierten jenes religiése und tirkischsprachige Milieu, das Bas-
sem oben fiir seine mangelnde Anpassungsbereitschaft so scharf kritisiert hat. Zeyneps
Freizeitgestaltung war iiberwiegend an der Religionsausiibung orientiert und fand zu-
meist im Kontext der Moschee und der Madchengruppe statt. Sie betete, fastete im Ra-
madan und hatte bereits eine kleine Pilgerfahrt (umra) nach Mekka unternommen, von
der sie begeistert berichtete. Das Kopftuch hatte sie gegen den Willen ihrer Eltern schon
in der finften Klasse angelegt, da auch andere Mddchen damit begonnen hatten. Riick-
blickend sieht sie diese Entscheidung kritisch, da sie aus bewussten Beweggriinden ge-
troffen werden solle und nicht, um der sozialen Erwartungshaltung der peer-group und
dem Wunsch nach Zugehorigkeit zu entsprechen. Auch sei sie mittlerweile der Stigma-
tisierung und der gesellschaftlichen Exklusionsmechanismen gewahr, mit welchen >be-
deckte« Frauen in der deutschen Gesellschaft konfrontiert seien:

Vor allem Arbeit ist so das Thema. Man kann ja zum Beispiel mit Kopftuch nicht Poli-
zistin werden—in der Tiirkei geht das. Aber das sind halt die Regeln. Wir setzen uns oft
damitauseinander und so planen wirauch unsere Zukunft. Was will ich studieren? Wie
habeich gute Moglichkeiten, trotzdem mit Kopftuch zu arbeiten? (Zeynep, 19.02.2019).

Das Tragen des Kopftuchs als sichtbare Performanz der islamischen Identitit wird in der
als modern verstandenen hegemonialen Offentlichkeit gemeinhin mit Riickstidndigkeit,
Ignoranz und Unterwiirfigkeit muslimischer Frauen assoziiert (Gole, 2004: 24). Demge-
mifd weist Deutschland einen der hochsten Grade struktureller Diskriminierung kopf-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

tuchtragender muslimischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt auf (Weichselbaumer, 2016:
17)."* Wie Bassem und Younes bekriftigte auch Zeynep ihre Aussage durch den Riickgriff
auf digitalen Content, den sie auf dem Smartphone aufrief. Sie prasentierte mir ein Me-
me, das auf Instagram zirkulierte und dessen Text sie mir vorlas: »Das Kopftuch war kein
Problem, solange die Frauen nur geputzt haben. Dann haben sie sich weitergebildet und
dann wurde es zu einem Problem. [...] Das finde ich auch!« (Zeynep, 19.02.2019). Die-
se strukturelle Diskriminierung wird, wie mir auch Zeyneps Kopftuch tragende Freun-
dinnen erklirten, bei der Berufswahl schon lange im Vorfeld strategisch einkalkuliert
(Protokoll, 27.02.2019) und mindert, wie Zeyneps Beispiel demonstriert, keineswegs die
Ambitionen, den hoheren Bildungsweg zu beschreiten. Vielmehr scheint die Partizipa-
tion am 6ffentlichen Bildungssystem fiir sie der Weg zu sein, um sich als Teilnehmende
in der Gesellschaft zu verorten. So seien »alle in einer Gesellschaft. Aber auch wenn wir
anders aussehen, auch wenn wir eine andere Religion haben, wir sind in einer Gesell-
schaft. Parallel...? Okay, das kann man so sehen, Schulleben und Freizeitleben. Aber das
ist bei jedem so« (Zeynep. 19.02.2019). Zeynep deutet den Begriff der Parallelgesellschaft,
deren Errichtung Muslim*innen oftmals vorgeworfen wird, um und konzipiert hier ei-
ne legitime Parallelitit des gesamtgesellschaftlichen Raumes der Schule einerseits und
andererseits der privaten Sphire, deren Ausgestaltung letztlich der Freiheit der Einzel-
nen unterliege. Sie forderte somit implizit das im Grundgesetz verbriefte Gleichheits-
versprechen fiir sich ein. Trotz der Diskriminierungserfahrungen in Deutschland, der
tirkischen Muttersprachlichkeit und der familidr potenziell gegebenen Anschlussmaog-
lichkeiten fiir ein Leben in der Tiirkei sei eine Auswanderung dorthin keine Option fiir
sie, da sie in Deutschland geboren und zuhause ist.

Zeyneps eben genannter Verweis auf Instagram lenkte das Gesprach schlieRlich auch
aufdie Rolle der Medien fiir das Islambild in Deutschland. Sie kritisiert grundsitzlich die
Berichterstattung, lenkt ihre Kritik indes aber schnell aufjene, welche der populistischen
Islamkritik durch Gewalt und Terror letztlich ihre Motive liefern. Das Bild in den Medien
sei demnach

nicht gut, weil das einfach Vorurteile sind. Beispielsweise zum Thema IS. Es ist einfach
so: Alle IS-Anhénger sind Muslime, aber nicht alle Muslime sind IS-Anhanger. Also die
[IS] denken, dass die selber die Scharia ausiiben, wie es im Koran steht. Ist aber nicht

12 In Konsequenz, so belegt Doris Weichselbaumer (2016), miissen muslimische Frauen mit tiirki-
schem Namen, die auf dem Bewerbungsfoto Kopftuch tragen 4,5-mal mehr Bewerbungen versen-
den, um dieselbe Anzahl an Einladungen zum Bewerbungsgesprach zu erhalten, wie eine Bewer-
berin ohne Kopftuch und mit deutschem Namen (Weichselbaumer, 2016:17). Weichselbaumer be-
zieht sich fiir diese Feststellung auf einen Literaturlberblick bei Hofer et al. (2013: 20ff.), welche
die Diskriminierungvon Migrant*innen auf dem dsterreichischen Arbeitsmarkt untersucht haben.
Sie konstatiert einen der hochsten Grade struktureller Diskriminierung kopftuchtragender mus-
limischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt in der Literatur zu experimenteller Diskriminierungsfor-
schung (ebd. 2016: 17) und konkludiert: »To German employers, migrants represent an outgroup,
which may lead to their rejection. Social Identity Theory predicts that women wearing the head-
scarfshould be particularly negatively affected, as they signal a strong identification with the Mus-
lim outgroup and may be perceived as particularly distant. [...] If integration is to succeed, the ex-
isting discrimination in the labor market needs to be eliminated« (Weichselbaumer, 2016: 18).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

53


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

so. Nimm zum Beispiel die Kriegsverse. IS interpretiert das einfach selber und die Me-
dien berichten dann schlecht iiber den Islam, wenn es zum Beispiel einen Anschlag
gibt. Aber das hat auch eine Vorgeschichte. Ich glaube, dass an den Menschen eine Ce-
hirnwasche ausgelibt wird, denn die Religion ist zwar sehr wichtig, aber man wiirde
niemanden umbringen dafiir. Im Islam und ich glaube auch in den anderen Religio-
nen, ist es ja so, dass Mord eine sehr grofRe Stinde ist und das, was der IS zum Beispiel
macht, ist ja das: die bringen Menschen um. Und die denken, das ist richtig. Aber es
gibt auf der Welt gar keine Gesellschaft—auch nichtin Saudi-Arabien —wo die Religion
richtig ausgeiibt wird, wie es im Koran steht. Gibt’s einfach nicht. Zum Beispiel im Ko-
ran stehtja auch: Bedeckt euch! Da steht aber nicht Vollverschleierung, da steht auch
nicht Burka, da steht auch nicht einfach nur das Kopftuch. Das interpretiert jeder an-
ders. Und die Medien spielen schon eine sehr grofde Rolle. Das ist einfach traurig. Zum
Beispiel wenn eine deutsche Person sowas machen wiirde, heifdt es einfach psychische
Krankheiten, diese Person ist einfach krank. Aber wenn da zum Beispiel ein Tiirke oder
so irgendwas macht, dann heifst es in den Medien immer Muslime, Muslime, Muslime
sind so und so. Das ist einfach traurig. Eigentlich ist unsere Religion eine sehr friedliche
Religion (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.).

Wie Bassem und Younes dufierte auch Zeynep Kritik an der Darstellung des Islam in
den Medien. Diese Kritik kam jedoch nicht ohne die Verurteilung des Dschihadismus
aus, der sich fur die Generation von Zeynep, Younes und Bassem zuvorderst in der me-
dialen Reprisentation des sogenannten Islamischen Staates manifestierte. Zwar riumte
Zeynep ein, dass das Islamverstindnis der Dschihadisten durchaus in den Quellen an-
gelegt sei, aber letztlich eine Fehlinterpretation des Islam darstelle, die durch Gehirnwi-
sche eingeimpft werde. Diese Interpretation werde, so die Argumentation, von den Me-
dien ungerechtfertigterweise reproduziert und auf alle Muslim*innen itbertragen. Wie
Bassem kritisiert auch Zeynep die Doppelmoral der Medien, die etwa bei einem Anschlag
durch Tiirken, Araber oder Muslim*innen den Islam als Erklirung heranziehen, wih-
rend Gewaltdelikte durch eine »deutsche Person« mehrheitlich auf psychische Aspekte
zuriickgefithrt witrden.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Abbildung 3: Der Blick auf Muslim*innen. (Memedroid.com, ohne Ur-
heber, abrufbar unter: https://es.memedroid.com/memes/detail/360078
9/Tristemente-es-verdad; letzter Zugriff: 31.01.2025; 16.05).

Als ich Zeynep am 19. Mirz 2019, vier Tage nach dem Attentat von Christchurch in
der Aula der Schule traf, beschiftigte sie wieder das Thema der medialen Darstellung
von Muslim*innen und sie 6ffnete auf dem Smartphone ein Bild, das ihre Perspektive
illustrieren sollte. Ich warf interessiert einen Blick auf ihr Display, auf dem die Karika-
tur einer muslimischen Familie zu sehen war (vgl. Abb. 3): Die Mutter mit Kopftuch und
einer Tiite mit Baguette-Broten; der Vater in Qamis und Hikelkappe, eine Gebetskette
und einen Regenschirm in den Hinden haltend; und ein Junge mit einem Fuf3ball im
Arm. Im Vordergrund eine Kamera, auf dessen Objektiv der Begriff >subjektiv« zu lesen
und durch welches die Frau anstatt der Brote mit Dynamitstangen, der Mann statt des
Regenschirms mit einem ein Maschinengewehr und der Junge statt des Balls mit einer
Bombe in Hinden zu sehen ist.

Zeynep: »Siehst Du, das habe ich gemeint, das zeigt es ganz gut, was ich dir letztes Mal
sagen wollte, mit den Medien.... Hast du denn mitgekriegt in Neuseeland?«

MK: »)a, schon.«

Zeynep: »So schrecklich! Dieses Video.«

MK: »Und wie geht es Dir so damit?«

Zeynep: »Naja, da ging schon das Geriicht um, in der Stadt sei auch so ein Verriickter
und der hatte das auch vor! Das haben Freunde auf Instagram geschrieben.«

Zeynep hatte das Video ebenfalls angesehen, Ihr Onkel hatte es in die WhatsApp Gruppe der Fa-
milie gestellt, in welcher sie das jiingste Mitglied war und es mit eine Warnhinweis versehen,
dass es nichts fiir zarte Gemiiter sei. Dass sich bereits Geriichte in den sozialen Medien verbreite-
ten, es gebe Nachahmungstiter, verweist auf die emotionale Intensitit, mit welcher das Video
rezipiert wurde. (Protokoll, 19.03.2019).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

55


https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad

56

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Das Attentat von Christchurch war der wohl grofte Anschlag, der nicht in Pakistan,
Afghanistan oder dem Irak stattfand, sondern in einem Land der nicht-muslimischen
swestlichen< Welt explizit auf Muslim*innen abzielte. Die visuellen und audiovisuellen
Dokumentationen, die der Titer selbst unmittelbar auf Facebook verdffentlicht hatte,
zirkulierten in den sozialen Medien und wurden von vielen Muslim*innen — egal ob
jung oder alt, religits wie Zeynep oder von Religion distanziert wie Bassem und Younes
- emotional rezipiert. Uber die Betroffenheit angesichts der Ermordung von 51 Glau-
bensschwestern und -briidern aus Hass auf den Islam hinaus, evozierte das Attentat bei
meinen Gesprichspartner*innen auch ein Empfinden von Ungerechtigkeit gegeniiber
dem hegemonialen gesellschaftlichen Bild von Muslim*innen und insbesondere der
medialen Reprisentationen, die von Narrativen der Gewaltaffinitit und Riickstindig-
keit gepragt sind. In diesem Lichte stellte Christchurch ein Ereignis dar, dem trotz der
Grausambkeit der Tat zugleich ein Moment der Gerechtigkeit innewohnte, sofern es den
nicht-muslimischen Gesellschaften des Westens aufzeigte, dass terroristische Attentate
nicht allein vom Islam motiviert werden. Mit den Worten des bosnienstimmigen Yakup,
eines etwa fiinfzigjihrigen Besuchers der Al-Taqwa Moschee: »...fitr uns [Muslim*innen]
ist das doch eigentlich gut. Jetzt sehen endlich mal alle, auch bei uns gibt es solche und
solche. Diese Spinner gibt es halt @iberall« (Yakup, 17.03.2019; Anm. d. Verf.). Dariiber
hinaus hatte der Anschlag einmal mehr demonstriert, dass die zunehmende und von
den meisten als muslimisch gelesenen Menschen alltiglich erlebte Islamfeindlichkeit
in den Lindern Nordwesteuropas nicht allein ein von Islamisten instrumentalisiertes
Opfernarrativ darstellt, sondern als globale Ideologie reale und tddliche Konsequenzen
hat.

Aufschaukelungsprozesse

Zeynep, Bassem und Younes gehéren der Generation-Z an, jener Generation Jugendli-
cher, die um die Jahrtausendwende geboren wurde und deren soziales Leben und po-
litische Bildungsprozesse mafgeblich durch soziale Medien und allgegenwirtige Kon-
nektivitit definiert werden (Comerford, Ayad & Guhl, 2021: 5). Das Web 2.0, das sich
gleichermaflen um die Jahrtausendwende etablierte, hatte Medienkonsumenten zu sog.
Prosumenten (engl. prosumern) gemacht, die nicht nur passiv Konsumierende sondern
nunmehr auch aktiv produzierende und disseminierende Akteur*innen sind (Lang et
al. 2021: Abs.1; Dickel & Schrape, 2015: 443).” Mit den Partizipationsmoglichkeiten des
Web 2.0 ging auch die Hoffnung auf eine technikinduzierte gesellschaftliche Transfor-
mation einher, die sich in einem »Empowerment der Massen« (Bolz, 2006: 68) und der
neuen »Weisheit der Vielen«, sowie dem damit einhergehenden Bedeutungsverlust des
Expertentums duflern werde (Surowiecki 2007, zit. in Dickel & Schrape, 2015:444f.). Die-
se Visionen Internet basierter Demokratisierung, Dezentralisierung und Emanzipation
werden aber zunehmend als Medienutopien (ebd.) kritisch hinterfragt. So bezweifelte
Roesler bereits 1997, dass die Digitalisierung zur Herausbildung einer »idealen Offent-
lichkeit« fithren werde: »Das Internet wird [...] den Traum der Aufklirung nach vollstin-

13 Prosumentistein Amalgam aus Konsument und Produzent (Dickel & Schrape, 2015: 443) oder pro-
vider (Lang et al. 2021: Abs.1).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

diger Gleichheit in der Konstituierung von Offentlichkeit nicht verwirklichen kénnen. Es
bleiben Selektionskriterien erhalten, sie werden blof3 [...] verschoben« (Roesler, 1997:191).
Die verschiedenen Kommunikationsplattformen und Anwendungen boten vielmehr die
Méglichkeit alternative digitale Offentlichkeiten zu etablieren, die einen »idealen Reso-
nanzraum fiir emotionale Ansteckungs- und Aufschaukelungsprozesse« (Grof3 & Yanni-
kos, 2022:38) darstellen und der Bildung »digitaler Affektkulturen« (digital affect cultures,
Déveling, Harju & Sommer, 2018: 4-7), d.h. emotional aufgeladener Gemeinschaften
Vorschub leisten. Sie wirken »...identit4tsstiftend, geben ein Gefiihl von Anerkennung
und Zugehorigkeit und sind durch gemeinsame kollektive Emotionen, Rituale und Sym-
bole getragen« (Grof3 & Yannikos, 2022: 38). Insofern hat die Online-Kommunikation die
Moglichkeiten sozialer Mobilisierung vervielfiltigt und ausgeweitet und dariiber hinaus
die Zugangsbarrieren zu marginalisierten und devianten Szenen wie dem Salafismus
oder rechtsextremen Milieus, ihren Inhalten und Diskursen abgebaut. Gleichzeitig ist
eine Professionalisierung der Mediennutzung extremistischer Gruppierungen zu ver-
zeichnen, die sich gezielt in mediale Mainstream-Diskurse einmischen und diese zu be-
einflussen suchen (Ebner & Davey, 2017: 26; Klapp, 2024b: 16-20) und zunehmend inter-
national vernetzt sind (Wickerlig, 2019). Nicht zuletzt tragen auch die Algorithmen der
jeweiligen Plattformen, sei es YouTube, Instagram oder TikTok, dazu bei, dass User*in-
nen schnell in extremistische Online-Okosysteme hineingelangen (Baaken, Hartwig &
Meyer, 2019). Diese Beobachtungen belegen eine hohe Relevanz der Social Media basier-
ten Kommunikation fur die gesellschaftlichen Polarisierungsdynamiken zwischen isla-
mistischen Ansprachen und islamfeindlicher Agitation. Wie die Gesprichsverliufe oben
gezeigt haben, nehmen beide Positionen fortwihrend Bezug aufeinander und konstitu-
ieren das Spannungsfeld des Islamdiskurses in Deutschland wie es die 6ffentliche Mei-
nung dominiert. Mit dieser sehen sich die Jugendlichen, wie obige Beispiele gezeigt ha-
ben, alltiglich konfrontiert. Ich trete nun einen Schritt von der Ebene der Akteur*innen
zuriick und skizziere im Folgenden diesen jiingeren gesellschaftlichen Islamdiskurs und
seine Polarisierungsdynamiken, die sich seit der Jahrtausendwende vollzogen haben.

3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses

Die erste Generation der Gastarbeiter*innen in Deutschland wurde, wie Abdellatif oben
beschreibt, von Politik und Gesellschaft vergessen und auch die zweite Generation fithrte
bis zur Jahrtausendwende gewissermaflen ein Schattendasein. Dieses sollte jedoch mit
9/11 enden, denn fortan fand das Sprechen tber Islam und Muslim*innen in den Lin-
dern Nordwesteuropas massenmedial und 6ffentlich statt. Die dschihadistischen An-
schlage der 2000er und frithen 2010er Jahre, der Mord an dem niederlindischen Filme-
macher Theo van Goch 2004 oder der >Karikaturenstreite, der 2005 einsetzte, fithrten auf
Seiten von Politik und Medien zu einem erhéhten Bedarf nach fachlicher Expertise zu
Themen mit Islambezug.* Neben Theolog*innen und Orientalist“innen, die sich bereits

14 Die dédnische Tageszeitung Jyllands Posten hatte am 30. September 2005 eine Reihe von 12 Kari-
katuren des Propheten Muhammad abgedruckt. Als die Karikaturen 2006 auch in der islamischen
Welt verbreitet wurden, kam es weltweit zu heftigen Protesten und gewalttitigen Auseinander-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

57


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

zuvor mit der Materie beschiftigt hatten, duferten sich nun vermehrt auch fachfrem-
de Journalist*innen, Publizist*innen und Politiker*innen zum Thema. Der Typus der
kritischen >Islam-Expertin« respektive des >Islam-Experten« war geboren, wurde fortan
von Presse, Politik und Sicherheitsbehérden konsultiert und machte Muslim*innen die
Deutungshoheit im Diskurs streitig (Wackerlig, 2019: 14). Schneiders hat bereits 2009
fiir die Bundesrepublik den Netzwerkcharakter eines »gut vernetzten Zirkels« von Ak-
teur*innen um Necla Kelek, Henryk M. Broder, Alice Schwarzer und anderen identifi-
ziert, deren Islamkritik bisweilen kaum mehr war als dirftig camouflierte Islamfeind-
lichkeit ist (vgl. Schneiders, 2015: VII).” Diese »publizistischen Meinungsfithrer der des-
integrativen Gegenaufklirung«, wie der Migrationsforscher Klaus J. Bade (2013: 28) die
Akteur*innen der islamkritischen Publizistik nennt, inszenieren Islam — entkoppelt von
der real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus — als stete ge-
samtgesellschaftliche Bedrohung (Juschkat & Leimbach, 2017: 12). Einen Markstein der
islamfeindlichen Literatur in Deutschland stellt das im Jahr 2010 verdffentlichte Buch
Deutschland schafft sich ab (2010) des ehemaligen Berliner Finanzsenators Thilo Sarrazin
dar. Sarrazins Thesen iiber vererbbare Intelligenz, die naturdeterministische Annahmen
auf identifikatorische Aspekte wie Ethnizitit und Religiositit iibertragen, diskreditier-
ten den Autoren im wissenschaftlichen wie im politischen Kontext weitestgehend von
selbst (Haddad, 2017: 49). Dennoch wurde das Buch dermafien breit rezipiert, dass Po-
litik, Medien und auch Wissenschaft sich an der Widerlegung von Sarrazins Thesen re-
gelrecht abmithten.’ Bade (2013) betont, dass seit der Sarrazin-Debatte die Aktivititen

setzungen mit zahlreichen Toten (Jdger, 2009: 305). Der Streit um die Grenzen der Meinungsfrei-
heit dauert seitdem an und hat in dem dschihadistischen Terroranschlag auf die Redaktion der
Pariser Satirezeitung Charlie Hebdo einen traurigen Hohepunkt erreicht, bei dem 11 Menschen er-
mordet wurden. Die Zeitschrift hatte Gber Jahre hinweg immer wieder Schmah-Karikaturen des
Propheten und seiner Anhianger*innen abgedruckt.

15 Wennim Folgenden von Islamkritik die Rede ist, dann beziehe ich mich auf eben diese »verbram-
te Islamkritik« (Schneiders, 2015: VII), die »seit Mitte der Nullerjahre des 21. Jahrhunderts zum
zentralen Vehikel fiir den Transport islamfeindlicher Einstellungen in die Mitte der Cesellschaft«
(ebd.) wurde. Diese >Islamkritik< reicht, wie Bade in einer Endnote beschreibt, von »..wertebezo-
gener Religionskritik bis herab zur vulgir-aufklarerischen Islamdenunziation« (Bade 2013, S. 39,
Note 24). Seit den ersten Publikationen von Schneiders (2009) und Bade (2013) zum Thema haben
die Polarisierung der Debatte und die Mobilisierung der islamfeindlichen Bewegung an Dynamik
gewonnen. So belegt Wackerlig (2019) anhand einer ausfiithrlichen Netzwerkanalyse eine trans-
atlantische islamfeindliche Bewegung und beschreibt ihre Events, Organisationen und Medien.
Neben diesen zeitgendssischen Forschungslinien zu 6ffentlich-medialen Formen derslslamkritik<
existieren auch Strange einer theologischen bzw. kirchengeschichtlichen Auseinandersetzung mit
der Polemik der Kirchen bzw. ihrer Vertreterinnen gegen den Islam etwa in der frihmittelalterli-
chen christlichen Theologie (Middelbeck-Varwick, 2011) oder wihrend der Aufklarung (Klein und
Platow, 2008). Sie fokussieren den gleichen Gegenstand der islamfeindlichen Polemik, die jedoch
aus einer anderen Perspektive formuliert wurde und nach Heiner Bielefeld (2011: 136) keine Kon-
tinuitdt zu heuteigen islamfeindlichen Positionen aufweist.

16  Haddad (2017) sieht Sarrazins Erfolg in der »Verkniipfung von Polemik und scheinbar rationa-
ler, weil in Prozentzahlen ausgedriickter Zustandsbeschreibung« (S. 49) begriindet, und merkt an,
dass die »Wirkung von numerischen Daten als vertrauensgenerierende Unterflitterungen noch
immer unvermindert« sei (ebd.). Dem entsprechend wurde insbesondere Sarrazins statistisches
Datenmaterial einer genaueren Priifung unterzogen woraus wiederum Debatten um die korrek-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

von islamfeindlichen »demagogischen Blog-Agitatorenx« (S. 29), welche einen »diskursi-
ven Biirgerkrieg« (S. 30) fiithren, die Agenda der bundesdeutschen Migrationsdebatten
setzen. Diese Rhetorik erscheint angesichts der Agitation des oben genannten Rechts-
populisten Michael Stiirzenberger oder der Titel rezenter islambezogener Sachbiicher,
wie Sarrazins Folgewerk Feindliche Ubernahme (Sarrazin, 2018) oder Der Islamische Faschis-
mus von Hamed Abdel-Samad (2014) kaum tibertrieben. Derartige Islamkritik befeuert
gezielt den »Misstrauensdiskurs« (Schiffauer, 2015a: 24) und trigt zu einer »Verdichtung
des Fremden im Muslim« (ebd.: 15) bei, die gesellschaftliche moral panics hervorbringt
(ebd.: 24)." Als 2014 der sog. Islamische Staat in Syrien sein Kalifat ausrief und europii-
sche Muslim*innen zur Ausreise als foreign fighters bewegen konnte, verlieh der Entwick-
lung zusitzliche Brisanz und ab 2015 mobilisierte schliefilich die islamfeindliche Be-
wegung Patriotische Europder gegen die Islamisierung des Abendlandes (PEGIDA) regelmifiig
tausende Demonstrierende zur Teilnahme an Kundgebungen, auf denen auch oben ge-
nannter Rechtspopulist Michael Stiirzenberger zu héren war. Auf dem Nihrboden ten-
denziell autoritaristischer und fremdenfeindlicher Einstellungen in der deutschen Ge-
sellschaft (vgl. Decker & Brahler 2020b, 15-25; Brihler et al. 2020: 79—84), konnte Islam-
bzw. Muslimfeindlichkeit zu einer der »verbreitetsten Formen gruppenbezogener Men-
schenfeindlichkeit in Deutschland« (Schneiders, 2015: VII; vgl. Brahler et al. 2020: 64)
avancieren.’ Die grassierende Islamfeindlichkeit miindete schliefilich auch in mérde-
rischen muslimfeindlichen Terrorismus. So trat die lange kritisierte strukturelle Diskri-
minierung von Migrant*innen im Allgemeinen und Muslim*innen im Besonderen durch
staatliche Institutionen 2011 schliefilich dramatisch zutage, als die rechtsterroristische
Mordserie des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) publik wurde, die mit rassisti-
schem Beiklang als »Doner-Morde< oder sMordserie Bosporus«< bezeichnet wurde. Trotz
Indizien, die fiir eine Verortung der Tater im rechtsextremistischen Spektrum sprachen,

te Nutzung sozialwissenschaftlicher Daten resultierten. Eine Berliner Forscher*innengruppe um
Naika Foroutan stellte kurz nach Erscheinen von Deutschland schafft sich ab in einen empirischen
Cegenentwurf (2010) »relevante Fortschritte in der Integration« von in Deutschland lebenden
Muslim*innen vor, die »statistisch messbar und nachweisbar« (S. 13) sind. Haddad kommentiert,
dass der Gegenentwurf die »rationalistische Logik« der von Sarrazin angestofienen Debatte re-
produziere (2017: 50) und somit dem Paradigma der »Vermessung der Muslime« (Schepelern Jo-
hansen & Spielhaus, 2018) folgt, welches eine Dekade der Islamforschung gepragt hat.

17 Der Begriff der moral panics geht nach Schiffauer (2015a: 15) auf Stanley Cohen (1972) zuriick und
meint»Kollektive Hysterien, die offenbar periodisch in Zivilgesellschaften auftauchen« (Schiffau-
er, 2015a:15). Als historisches Beispiel nennt Schiffauer die Kommunismuspanik der McCarthy-Ara
in den USA (ebd.).

18  Oliver Decker und Kolleg*innen verzeichnen in der Leipziger Autoritarismus Studie 2020 (Titel: Auto-
ritire Dynamiken. Alte Ressentiments—neue Radikalitdt) zwar einen geringen Riickgang von »Muslim-
feinschaft« (S. 64) im Vergleich zu 2018, sehen sie aber weiterhin als »stark ausgepragt und auch
2020 im Osten signifikant hoher als im Westen [...]. So gibt jede bzw. jeder zweite Ostdeutsche an,
sich »durch die vielen Muslime [..] wie ein Fremder im eigenen Land« zu fithlen. In Westdeutsch-
land sind es mit 44,8 % allerdings auch fast die Halfte« (S. 64—65).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

59


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

wurde nahezu ausschliefflich im familidren Umfeld der Opfer-Familien ermittelt.” Auch
alsam19. Februar 2020 ein rechtsextremer Terrorist in der hessischen Stadt Hanau neun
junge, itberwiegend muslimische Menschen in einer Schischa-Bar ermordete, folgte ei-
ne »Kette behérdlichen Versagens« (Initiative 19. Februar Hanau, 2021).*° Die politische
und sicherheitsbehérdliche Handhabung von Ereignissen wie diesen diirfte das Vertrau-
eninden Staat und dessen symbolische Bemithungen um Anerkennung und Integration
der Muslim*innen nachhaltig beschidigen.

Ein Fanal fiir die muslimischen Gemeinschaften in Deutschland stellte aber die Er-
mordung von Marwa asch-Scherbini durch einen islamfeindlichen Russlanddeutschen
im Jahr 2009 in einem Dresdner Gerichtssaal dar. Der Mann hatte die dgyptische Phar-
mazeutin und ehemaligen Handball-Nationalspielerin auf einem Spielplatz wegen ih-
res Kopftuchs beleidigt, und sie, als sie sich vor Gericht gegentiberstanden, mit einem
Messer ermordet. Dass mediale und politische Reaktionen nach der Ermordung asch-
Scherbinis tagelang ausblieben, bestitigte fiir viele Muslim*innen die Gleichgiltigkeit
des Staates ihnen gegeniiber (Schmitz, 2016: 135). Dieses Ereignis markierte, wie der
Aussteiger Dominic Schmitz in seinem Sachbuch Ich war Salafist (2016) erliutert, den
Startschuss fiir den 6ffentlichkeitswirksamen Aktivismus der aufkeimenden salafisti-
schen-Szene in der Bundesrepublik (ebd.). Anfang der 2010er erreichte der von Younes
erwihnte, prominente deutsche Konvertit Pierre Vogel mit seinen Vortrigen an 6ffentli-
chen Plitzen wie auch im Internet tausende junger Menschen. Der Verein Die Wahre Reli-
gion (DWR) und die ihr angeschlossene Lies!-Stiftung verteilten in Fugingerzonen und
vor Schulen bald gratis den Koran und erregten so breite 6ffentliche Aufmerksambkeit.
Als dem Kopf von DWR, Ibrahim Abou Nagie, die Unterstiitzung einer terroristischen
Vereinigung nachgewiesen wurde, kam es 2016 zum Vereinsverbot.” Die zunehmend re-

19 Der fremden- und muslimfeindlichen Terrorzelle fielen zwischen 2000 und 2007 neun Menschen
mit Migrationshintergrund und eine Polizistin zum Opfer. Erst spat geriet die Rolle der Sicherheits-
behérden in den Fokus, insbesondere die Verstrickung des Verfassungsschutzes, deren Landesam-
ter vereinzelt aktiv Ermittlungen behinderten (Sundermann, 27.06.2017).

20  So kam es unerklarlichen Verzogerungen am Haus des Titers sowie zu einem bedrohlichen Uber-
griff einer Sondereinheit der Polizei gegeniiber wartenden Familienangehdorigen eines Opfers in
der Tatnacht. Im Umfeld des Hauses des Taters waren in jener Nacht 13 Polizisten einer Truppe im
Einsatz, die zuvor aufgrund der Beteiligung in einer rechtsradikalen Chatgruppe aufgelost wurde.
Obwohl auch in anderen Bundesldandern rechtsextreme Chatgruppen bei der Polizei aufgedeckt
wurden (ZEIT Online, 16.09.2020), stellte sich der damalige Innenminister Horst Seehofer weiter-
hin gegen eine Studie zu Rassismus in der Polizei (ZEIT Online, 18.09.2020). In Folge der Morde von
Hanau wurde von der Partnerschaft fiir Demokratie in Hanau, einem Projekt das vom Bundesminis-
terium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend gefordert wurde, die Kampagne #SayTheirNames
ins Leben gerufen, damit die Namen der ermordeten jungen Menschen jene des Taters (iberde-
cken. Die Namen der in Hanau Ermordeten lauten Gokhan Giiltekin, Sedat Gurbiiz, Said Nesar
Hashemi, Mercedes Kierpacz, Hamza Kenan Kurtovi¢, Vili-Viorel Paun, Fatih Saragoglu, Ferhat Un-
var und Kaloyan Velkov. (Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend, 0.D.).

21 Das Bundesamt fiir Verfassungsschutz schitzte die Organisation Die wahre Religion wie folgt ein:
»Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kimpferisch-aggressive Grundhaltung
bei den liberwiegend jungen, zum Teil minderjahrigen Anhdngern geschaffen und geschiirt. Dies
reicht bis zu einer Befiirwortung von und einem Aufruf zu Gewalt und der Ausreise von bisher min-
destens 140 Aktivisten und Unterstiitzern nach Syrien bzw. in den Irak, um sich dort dem Kampf
terroristischer Gruppierungen anzuschliefien.« (Bundesministerium des Innern, 15.11.2016).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

pressiven Maflnahmen gegen die Szene fithrten, wie mir der Salafi Abdurrashid erklirte,
allmihlich zum Riickzug aus der Offentlichkeit in privatere und insbesondere in digitale
Riume (Abdurrashid, 08.06.2022). In den letzten Jahren wissen auch andere islamisti-
sche Stromungen und Gruppen - etwa die durch ihre Social-Media-Kanile bekannten
Akteure von >Generation Islam« — jede sich bietende Gelegenheit zu nutzen, um publi-
kumswirksam eine Wertediktatur zu beklagen und das Opfernarrativ der vermeintlich
existenziell bedrohten Gemeinschaft der Muslim*innen zu beschwéren. Als 2018 das In-
tegrationsministerium des Landes Nordrhein-Westfalen ein Kopftuchverbot an Schulen
fiir Kinder unter 14 Jahren anregte, lancierte die Gruppe, die ideologisch im Umfeld der
in Deutschland verbotenen Hizb ut-Tahrir angesiedelt wird (Nordbruch, 2018), die Twit-
terkampagne #NichtOhneMeinKopftuch, die es mit itber 70.000 Beitrigen in kurzer Zeit in
die Twitter Trends schaffte. Die Kampagne zielte auf die breite Masse junger Muslim*in-
nen, insbesondere auf Frauen, und konnte auch an den Universititen zahlreiche Unter-
stiitzer*innen gewinnen, wie mir einige Studierende mitteilten. Der ideologische Hin-
tergrund der Initiatoren war indes den wenigsten bekannt. Eine Reaktion aus dem La-
ger der rechtsextremen Identitiren Bewegung lief nicht lange auf sich warten. Mit einer
kleinen Anzahl von Fake-Profilen, Bots und reichweitenstarker Akteure wollten die Iden-
titiren »den Hashtag kapern und mit muslimfeindlichen Inhalten tiberschwemmen. Der
Tenor der Beitrige war die vermeintliche Unvereinbarkeit des Islams mit freiheitlichen
Grundrechten« (jugendschutz.net, 0.D.), der so oder so dhnlich in den Islam-Debatten
der Linder Nordwesteuropas von Frankreich bis England widerhallt.

Die aufgefithrten Beispiele stellen Ereignisse nationaler, teils auch internationaler
Tragweite dar und stecken exemplarisch das diskursive Spannungsfeld ab, in dem Mus-
lim*innen in Deutschland ihre alltigliche Normalitit und ihre religiése Subjektivitit ge-
stalten. Sie tun dies — wie Zeynep, Bassem und Younes illustrierten — zwischen wirk-
michtigen islamistischen Dogmen auf der einen und fremden- bzw. muslimfeindlichen
Positionen auf der anderen Seite, die sich aufeinander beziehen und gegenseitig verstir-
ken. In bemerkenswertem Gleichklang kolportieren beide Ideologien das Narrativ der
Inkompatibilitit zwischen Islam und Europa und f6rdern somit die Desintegration von
Muslim*innen in der Bundesrepublik.

4. Die eigene Story basteln

Mit der Dominanz der eben beschriebenen Alterititsdiskurse geht die permanente In-
fragestellung nach legitimer gesellschaftlicher Teilhabe einher, mit der sich Muslim*in-
nen in Deutschland alltiglich konfrontiert sehen und die letztlich Strategien der Selbst-
positionierung erfordert. Diese Herausforderung gestaltet sich fiir die Generation-Z an-
ders als fiir ihre Eltern, die in ihrer wenig mediatisierten Kindheit — in vielen religiésen
Haushalten waren mit dem islamischen Erwachen in den 1980ern etwa die Fernseher
verschwunden (Schiffauer, 2010: 81) — noch in relativ geschlossenen ethnisch- bzw. na-
tionalreligiésen Diaspora-Milieus sozialisiert worden waren. So mancher*r sah sich oft
erstin der Schule zum ersten Mal explizit mit den Werten und Normen der bundesrepu-
blikanischen Gesellschaft konfrontiert und wurde sich erst dort der Exklusion aus dieser
bewusst. Der tiirkeistimmige Zekeriya war zur Zeit der Forschung Mitte 30, in Deutsch-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

land geboren und in einer religiosen Familie im Milli Goriig-Milieu aufgewachsen. Er
besuchte das stadtweit als >Tiirkenschule« bekannte Goethe-Gymnasium und war nach
dem Abitur fiir einige Jahre als Funktionir in der Islamischen Gemeinschaft Milli Gorits
europaweit titig. Mittlerweile war Zekeriya Vater zweier Kinder. Er erliuterte, inwiefern
er heute iiber eine doppelte Perspektive verfiigt, die frither eine Herausforderung und
heute eine Bereicherung darstelle:

Man ist irgendwie in zwei Welten zuhause. Du hast ja eine Interaktion mit Deinen EI-
tern und hast eine Interaktion mit der Schule, mit der AuRenwelt. Und deswegen wur-
deich quasi gezwungen, beide Welten zu verstehen bzw. mich in beide hineinzuverset-
zen. Das ist immer eine Bereicherung, wenn man beide Seiten kennt, denn wozu der
eine A sagt, sagt der andere immer B. [..] ..auch ideologisch. Wenn es zum Beispiel
um den Irakkrieg ging und man amerikanische Sender horte, sagte der Nachrichten-
sprecher:>Es wurden heute 50 Terroristen umgebracht.« Dann sagte aber der arabische
Sender: >Es wurden 50 Freiheitskimpfer getétet.« Sind das jetzt Terroristen oder Frei-
heitskimpfer? A und B, du hastjetzt beide Sichtweisen und du bastelst dir selbst deine
eigene Story daraus (Zekeriya, 19.03.2019).

Auch Zekeriyas Reflektion der eigenen Position als tiirkischer Muslim in der deutschen
Gesellschaft kam nicht ohne einen Verweis auf die Konsequenzen des 11. September aus,
mit dem die USA ja den Einmarsch in den Irak im Zuge des War on Terror gerechtfer-
tigt hatten. In der Welt des Tiirkei-orientierten religiésen Milli Goriig-Milieus, in dem
er seine Kindheit verbracht hatte, wurden die Ereignisse breit rezipiert; hier galten die
Amerikaner als Invasoren und die Mujahedin als Freiheitskimpfer.** Erst die Konfronta-
tion mit der >Aulenwelt< der deutschen Gesellschaft in der 6ffentlichen Schule hatte ihm
auch jene Perspektive aufgezeigt, die die ihm bekannten Verhiltnisse und Zuschreibun-
gen auf den Kopf stellten und durch welche die Freiheitskimpfer plotzlich zu Terroristen
wurden. Sukzessive stellte sich, wie er erklirte, ein Verstindnis fiir beide oft schwer mit-
einander in Einklang zu bringende Perspektiven ein. Zekeriyas Erliuterung seines dop-
pelten Blicks erinnert unweigerlich an den Begriff des >doppelten Bewusstseins« (double
consciousness), den der schwarze Soziologe und Biirgerrechtler W.E.B. Du Bois mit sei-
nem Essay Strivings of the Negro People (1897) gepragt hat. Auch fiir Du Bois war die Schule
jener Ort, an welchem er mit seiner Andersartigkeit konfrontiert worden war und wo er
schliefilich seine Rolle als schwarzer Amerikaner in der Gesellschaft erkannt habe, wie er
in folgender vielzitierter Passage beschreibt:

Then it dawned upon me with a certain suddenness that | was different from the oth-
ers; or like, mayhap, in heart and life and longing, but shut out from their world by a
vast veil. | had thereafter no desire to tear down that veil, to creep through; | held all
beyond it in common contempt, and lived above it in a region of blue sky and great
wandering shadows. That sky was bluest when | could beat my mates at examination-

22 Sokamen etwa die Mujahedin des afghanischen Widerstands gegen die Sowjetunion, wie Gulbud-
din Hekmatyar oder Ahmad Shah Massoud, in den 1980er Jahren regelméRig nach Deutschland,
um auch in den Moscheen der Milli Goriis Spendengelder fir den Krieg zu sammeln. (Schiffauer,
2010: 83).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

time, or beat them at a foot-race, or even beat their stringy heads. Alas, with the years
all this fine contempt began to fade; for the world | longed for, and all its dazzling op-
portunities, were theirs, not mine. But they should not keep these prizes, | said; some,
all, I would wrest from them. Just how | would do it | could never decide: by reading
law, by healing the sick, by telling the wonderful tales that swam in my head, — some
way (Du Bois, 1897: 194).

Du Bois meint mit seinem doppelten Bewusstsein (double consciousness) ein spezifisches
Empfinden, sich selbst zuvorderst mit den Augen anderer zu betrachten und seine In-
nenwelt am Maf3stab eines Auflen zu messen das entweder mit Verachtung oder Mitleid
aufdie eigene Prisenz reagiert (ebd.). Das doppelte Bewusstsein bezeichnet die Erkennt-
nis der eigenen Dualitit als Minderheit gleichzeitig innerhalb wie auferhalb der Gesell-
schaft zu stehen. Es resultiert aus dem Zustand einerseits Bezugspunkt von Politik zu
sein und andererseits von der 6ffentlichen politischen Kultur ausgeschlossen zu werden
(Meer, 2010: 40). Um im Widerstreit dieser unvereinbaren Ideale nicht zerrissen zu wer-
den, bediirfe es einer verbissenen Stirke sich im Angesicht der Mehrheitsgesellschaft zu
beweisen (Du Bois, 1897: 194).

Zwar scheint hinsichtlich der Anwendung von Du Bois Konzept auf Muslim*innen
der Einwand nahezuliegen, dass die Religionszugehérigkeit zum Islam — anders als die
schwarze Hautfarbe der Afro-Amerikaner*innen — prinzipiell abgelegt werden und anti-
muslimischer Rassismus demgemif nicht existieren konne. Demgegeniiber sind in den
letzten zwanzig Jahren zahlreiche Studien entstanden, in welchen die Erfahrungen von
Muslim*innen mit Konzepten wie race oder Rassismus begriffen wird (z.B. Islam, 2020;
Karakagoglu & Wojciechowicz, 2017; Modood, 2005; Opratko, 2019; Shooman, 2014). Die
amerikanische Soziologin Inaash Islam (2020) betont, dass der Umgang eines racial so-
cial system mit seinen Muslim*innen ausschlaggebend sei, der etwa in den USA als racia-
lizing (etwa rassifizierend) verstanden werden miisse und es unausweichlich mache, die
Erfahrungen von Muslim*innen als rassistisch und nicht allein auf religiéser Differenz
basierend zu werten (ebd: 432).%* Ozyiirek (2015) belegt in ihrer Studie Being German, be-
coming Muslim, dass auch ethnisch deutsche Konvertit*innen zum Islam mit Exklusion
durch Rassifizierung konfrontiert sind: »Mainstream society marginalizes German con-
verts to Islam, and questions their Germanness and Europeanness, based on the belief
that one cannot be a German or European and a Muslim at the same time.« (Ebd.: 3).”*

23 Islam (2020) iibernimmt den Begriff des racializing, der im Deutschen etwa mit Rassifizierung
libersetzt werden kann, von Omi & Winant (1994).

24  Dassich nunausgerechnet das Beispiel deutscher Konvertit*innen heranziehe, um den Mechanis-
mus des antimuslimischen Rassismus zu demonstrieren und den Ungerechtigkeitserfahrungen
geborener Muslim*innen Glaubwiirdigkeit zu verleihen, mégen manche Leser*innen gleicherma-
3en als unndtig, wenn nicht als weitere Ungerechtigkeit empfinden. Dies umso mehr, da viele
deutsche Konvertit“innen die Rassismen der Mehrheitsgesellschaft gegentiber geborenen bzw.
migrantischen Muslim*innen reproduzieren (Ozyiirek, 2015: 51-68). Da das Beispiel aber die Ein-
wande, dass es sich bei antimuslimischem Rassismus nicht um Rassismus handeln kdnne, meiner
Meinung nach eindriicklich widerlegt, hoffe ich auf das Verstiandnis der muslimischen Leser*innen
und dass in diesem Falle der Zweck die Mittel heiligt.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

63


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Alle in diesem Kapitel bislang zu Wort gekommenen Gesprichspartner*innen be-
richteten weniger von rassistischen Erfahrungen, die sie aufgrund ihrer Lesbarkeit als
Menschen mit Migrationsgeschichte, als Tiirk*innen oder Marokkaner*innen gemacht
hitten, als vielmehr von Stigmatisierungen als Muslim*innen. Gelichwohl sind sie sich
einig, dass man in Deutschland seinen eigenen Islam freier leben konne als in den meis-
ten islamischen Staaten. Gerade jene von ihnen, die als religios gefestigte und praktizie-
rende Muslim*innen verstanden werden kénnen, haben direkte Erfahrungen mit anti-
muslimischem Rassismus gemacht und waren — wie Du Bois beschreibt — zugleich be-
strebt, eine erfolgreiche Bildungslaufbahn zu verfolgen. Der tiirkeistimmige Abdullah
etwa, der wihrend des Studiums der Salafiyya nahestand, war zur Zeit der Forschung als
Oberarzt titig und als einziger nicht marokkostimmiger Bruder als angesehener Lehrer
in der Al-Tagwa Moschee aktiv. Zeynep und Zekeriya, die eine erfolgreiche Gymnasias-
tin, der andere Doktorand, engagierten sich in der Milli Gériig-Bewegung, deren Dach-
verband IGMG die Kultivierung des doppelten Bewusstseins gewissermafien institutio-
nalisiert hat, indem der Verband durch die gleichzeitige Forderung von Frommigkeit
und Allgemeinbildung einen Typus von Akademiker*innen hervorbringt, den Schiffauer
(2010) mit Gramsci als »organischen Intellektuellen« (ebd.: 159) bezeichnet. Wie Zekeriya
sind diese im Herkunftskontext verwurzelt, im Geiste der Organisation sozialisiert und
stellen ihre im staatlichen Bildungssystem erworbenen Kompetenzen und organisatio-
nalen Fihigkeiten in den Dienst des Verbandes (ebd.).” Der doppelte Blick wird hier be-
wusst kultiviert und eingesetzt, um im Rahmen der rechtsstaatlichen Méglichkeiten der
Bundesrepublik islamische Riume fiir alle Belange des Lebens — vom geschlechterseg-
regierten Schwimmunterricht bis hin zu Studierendenwohnheimen — zu schaffen (vgl.
Kap. I1.3). Auch die Schiilerin Zeynep hat sich mit der Rolle als kopftuchtragende jun-
ge Frau in der bundesrepublikanischen Gesellschaft insofern arrangiert, als sie selbst-
bewusst die Legitimitit eines Lebens in der >Parallelgesellschaft« einfordert. IThre An-
eignung des Begriffs impliziert eine Parallelitit des religiésen Lebens in der (privaten)
Freizeit einerseits und der gesellschaftlichen Teilnahme im 6ffentlichen Bildungssektor
andererseits. Diese Forderung lasst sich als Wunsch nach einem downscaling (Zillinger,
2017: 52) verstehen, dem Bediirfnis die eigene Religiositit aus dem gesellschaftlichen
Rampenlicht in den privaten Raum zuriickzufithren, wo sie Legitimitit beanspruchen
kann. Ein derartiges >Parallellebenc fithre letztlich jeder, ob Muslim*in oder nicht. Bereits
die Gastarbeiter*innen hatten zur Revitalisierung der Religion Riume in den trostloses-
ten Nischen unserer Stidte geschaffen, »nicht selten eingeklemmt zwischen Nachtclubs,
Bordellen und Kneipen« (Schiffauer, 2010: 47). Zwar nehmen Muslim*innen heute selbst-
bewusst an nahezu allen Teilbereichen des gesellschaftlichen Lebens Teil, doch zeigt das
Beispiel Zeyneps, dass gerade lesbare Muslim*innen noch immer, etwa auf dem Arbeits-
markt, ihre Nischen suchen miissen und sich diese aktiv erschliefRen.

25  Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gel6st hat und fiir die biirger-
liche Intelligenz steht (Schiffauer, 2010: 161). Schiffauer weist ferner darauf hin, dass diese fiir den
Marxisten Gramsci nicht Emanzipation, sondern Konformitit bedeute, eine Vereinnahmung durch
die hegemoniale Klasse (ebd.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Wiahrend viele meiner religiésen Gespriachspartner*innen iiber den von Zekeriya be-
schriebenen doppelten Blick verfiigten und sich selbstbewusst als Muslim*innen in der
Gesellschaft verorteten, zeigten die beiden marokkostimmigen Hauptschiiler, besten
Freunde und Cousins Bassem und Younes, die der Religion distanziert gegeniiberstan-
den, sich insbesondere angesichts der Meinungsvielfalt des online zuginglichen Med;i-
endiskurses Islam in hohem Mafie verunsichert. Wihrend sie sich einerseits von reli-
giosen Muslim*innen distanzierten, aktivierte die islamfeindliche Agitation eines Mi-
chael Stiirzenberger ihre Selbstpositionierung als Muslime, da sie sich wie Bassem es
ausdriickte, »in den Dreck« gezogen fithlten. Die Parteinahme fiir ihre Religion bzw. die
Religion ihrer Eltern stellte somit eine situative Reaktanz auf die diffamierenden und
als unfair empfundenen Askriptionen dar. Auch die Auseinandersetzung mit dem Sa-
lafismus bot fiir die Jungen kein tiberzeugendes kohirentes Sinnangebot und war fir
Younes — wie zeitweise fiir Massen junger Muslim*innen in Deutschland - lediglich in
der Person Pierre Vogels attraktiv. Vom Takfirismus — der Exkommunikation anderer
Muslim*innen - wie vom Prediger Abou Nagie praktiziert oder dem im Filmausschnitt
dargestellten Dschihadismus distanzierten sich die Jungen vehement. Das wechselhaf-
te Navigieren der Jungen gegeniiber den Rechtfertigungsordnungen der nicht-muslimi-
schen Mehrheitsgesellschaft, der ethnisch nationalen Milieus, der islamischen Religio-
sitit und der Welt der 6ffentlichen Meinung illustriert die Herausforderung, einen eige-
nen Standpunkt zu entwickeln. Anders als das oben beschriebene doppelte Bewusstsein
scheinen sich die Jungen eher in einem Spannungsfeld der verschiedenen Referenzrah-
men und Rechtfertigungsordnungen wiederzufinden, die fiir sie jedoch nur schwer in
Sinn zu setzen waren, da sowohl die Religion als auch das elterliche Herkunftsmilieu und
dessen Sprachlichkeit und Traditionen, tendenziell an Verbindlichkeit verloren. Diesen
Jugendlichen fillt es offenkundig deutlich schwerer, zwischen Position A und B und den
im digitalen Meinungsuniversum verbreiteten Theorien und Mythen C und D die >eigene
Story« zu entwerfen.

Die Ausfithrungen zur Polarisierung der Islamdebatten in Deutschland haben illus-
triert, inwiefern den internetbasierten sozialen Medien, die sich in den letzten zwei De-
kaden als grundlegende gesellschaftliche Infrastruktur etabliert haben, auch eine Rolle
als »Katalysator« (Detsch, 10.02.2020)* kollektiver Hysterien, Ressentiments und Radi-
kalismen zukommt. Die Aufschaukelungsdynamik zwischen Islamfeindlichkeit und Is-
lamismus verstirkt den desintegrativen Impetus der Ideologien, durch welchen die le-
gitime Teilnahme von Muslim*innen an der deutschen Gesellschaft fortwihrend in Fra-
ge gestellt wird. Um diesen Infragestellungen zu begegnen, miissen Muslim*innen sich
im Spannungsfeld der pluralen Rechtfertigungsordnungen der Religion, der elterlichen
Traditionen, der 6ffentlichen Meinung und der staatsbiirgerlichen Welt selbst sinnhaft
verorten. Diese Herausforderung scheinen jene eher produktiv verarbeiten zu kénnen,
die das Du Bois’sche doppelte Bewusstsein entwickelt haben, religis sozialisiert wur-
den und ihre prekire gesellschaftliche Positionierung durch Erfolg im Bildungssystem
auszugleichen suchen. Der Bildungserfolg junger Muslim*innen ist aber mitnichten als
genereller Abbau von Exklusionsmechanismen zu werten, konzentrieren sich doch gera-
de kopftuchtragende junge Frauen auf berufliche Nischen, in denen geringes Konflikt-

26  So die Extremismus-Forscherin Julia Ebner im Interview mit Claudia Detsch, 2020.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

65


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

potenzial zu erwarten ist. Jenen Jugendlichen, die weder religiés erzogen wurden, noch
sich bewusst als Muslim*innen identifizieren, die eine geringe identifikatorische Bin-
dung an den Herkunftskontext der Eltern haben und wie Bassem und Younes eher zu den
Bildungsverlierern gehoren, fillt es offenbar deutlich schwerer, angesichts der digitalen
Meinungsflut eine selbstbewusste Position einzunehmen. Und dies, trotz des regen In-
teresses an und der aktiven Auseinandersetzung mit politischen Themen und Prozessen.
Ausdiesen Beobachtungen einen Zusammenhang zwischen religioser Erziehung und er-
folgreicher Allgemeinbildung herzuleiten, die zu einer produktiven Verarbeitung der Ex-
klusionserfahrungen fithren kann, erscheint an dieser Stelle verfriiht. Sie wird aber von
unterschiedlichen Gesprichspartner*innen benannt und an verschiedenen Stellen des
Buches wiederholt aufgegriffen werden. Zuletzt hat dieses Kapitel das soziodemogra-
phische Feld jener Jugendlichen erdffnet, um welche sich die Moscheen bemithen und
welchen sie fiir die Zukuntft in der tendenziell bedrohlichen Gesellschaft ihr Verstind-
nis von Islam mitgeben wollen. Die im Rahmen der Forschung untersuchten Moscheen
haben dazu ginzlich unterschiedliche Ansitze herausgebildet, deren Genese auf einer
Vielzahl von Faktoren beruht, die ich im Folgenden untersuchen werde.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Islamische Bildungsraume schaffen

1. Sie gehen uns verloren!

An einem Sonntagabend im April 2019 fand ich mich gegen 20 Uhr in der Al-Tagwa Mo-
schee ein, um im Anschluss an den Abendvortrag an der Lehrersitzung, die tiblicher-
weise zweimal im Jahr stattfindet, teilzunehmen. Abdullah, den vielen der Profession
nach den>Doktor« nennen und der die Klasse der dltesten Jungen unterrichtet, hatte ei-
nen Vortrag iiber die Hadithwissenschaft vorbereitet und zeigte sich enttiuscht, dass
zum geplanten Beginn des Vortrags auler mir lediglich zwei Briider anwesend waren.'
Erst nach Beginn des Vortrags stiefSen nach und nach weitere Manner hinzu. Nach ei-
ner guten halben Stunde beendete der Gebetsruf den Vortrag und die mittlerweile etwa
zwanzig Anwesenden stellten sich zum Abendgebet auf. Im hinteren Raum der Moschee,
der freitags als Erweiterung des Gebetsraumes und am Wochenende als Klassenzimmer
dient, hatte der >Direktor<« Ahmad Lahbabi bereits den Tisch vorbereitet, an dem sich
nach dem Gebet wiederum erst nach und nach die Lehrer einfanden. Sechs der sieben
anwesenden Moscheelehrer, darunter der bereits vorgestellte Abdelkarim (Kap. 1.1), die
modebewussten Briider Ayoub und Raschid, Ahmad der >Direktor< und auch der Imam
Abdellatif, der deutlich verspitet zur Sitzung erschien, schickten ihre eigenen Kinder in
den Unterricht. Ahmad eréffnete die Sitzung und nachdem man sich auf Termine fir
den Jahresausflug mit den Kindern und das Fest zum Abschluss des Schuljahres geeinigt
sowie das Anmeldeverfahren besprochen hatte, bedeutete Doktor Abdullah — der einzi-
ge kinderlose unter den Moscheelehrern —, dass man iiber ein Problem sprechen miisse,

1 Der Begriff Hadith (hadit, Pl. ahadit, turk. hadis, Erzahlung, Bericht, Mitteilung) bezeichnet die
Uberlieferungen von Ausspriichen und Handlungen des Propheten Mohammed, sowie von Aus-
spriichen und Handlungen Dritter, die dieser still gebilligt haben soll. Der Begriff kann die Text-
gattung des Hadith ebenso bezeichnen, wie eine einzelne Uberlieferung. Die Bedeutung der Ha-
dithe im Islam ist enorm, da sie die Handlungsweise (sunna) des Propheten dokumentieren, die
nach dem Koran die zweite Quelle islamischer Normenlehre (figh) darstellt. Ein charakteristisches
Merkmal eines Hadith ist sein zweiteiliger Aufbau: Der eigentliche Text (matn) wird durch die Ket-
te der Uberlieferer (isndd) eingeleitet, anhand derer die Hadithwissenschaft die Authentizitit der
Uberlieferung iiberpriift (Pavlovitch, 2018).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

das ihn persoénlich akut betreffe, aber letztlich ein Problem der gesamten Gemeinschaft
sei:

Abdullah: »Ich habe diese Klasse von, sagen wir mal 13- bis 22-Jahrigen, die unterrichte
ich seit sechs Jahren und im Sommer ist diese Klasse beendet. Was passiert mit den
Jungs? Deren Bindung zur Moschee besteht ja derzeit schon nur darin, vielleicht frei-
tags zum Gemeinschaftsgebet zu kommen und sonntags die zwei Stunden zum Unter-
richt. [...]Jetzt waren Ferien. Zwei Wochen lang. Kaum jemand ist nach Hause gefahren.
Und was haben wir gemacht? In zwei Wochen Ferien nicht eine Veranstaltung!«
Ahmad Lahbabi wirft ein: »Und wir haben Geld!«

Abdullah: »Wann um Gottes Willen wollen wir eigentlich mal mehr sein als Lehrer und
Schiler? Leute, wir miissen jetzt echt mal die Hose runterlassen, wie es die Deutschen
sagen! Und ganz ehrlich: Ihr steckt tiefer im Dreck als ich! Ihr habt Kinder!«

Abdullah geht die Briider einzeln durch, indem er sie mit Namen anspricht: »Ahmad hat Kin-
der, Raschid hat Kinder... Wir haben es doch gerade gesehen. Wir machen Sitzungen
und keiner von uns ist da! Wie sollen wir da Vorbilder sein, wenn wir uns nicht wei-
terbilden und interessieren!? Und auch diese Sitzung! Hier fehlen der Scheikh, Jamal
und Adam z.B.! [...] Leute ich weif3 eine Sache: Mein Unterricht niitzt gar nichts mehr.
Jeder von uns sollte sich, wenn er abends schlafen geht, fragen, was habe ich heute da-
flr getan, dass unsere Kinder sich wohl fithlen! Die Gruppe der Jungs hat bei mir eine
Menge Fragen aufgeworfen. Leute. Wir haben die Alten kritisiert... Jetzt habe ich hier
diese super Jungs, aber die werden weggehen...« (Protokoll, 29.04.2019).

Die Lehrer der Al-Tagwa Moschee unterrichten am Wochenende in neun Klassen iiber
120 Kinder und Jugendliche auf Deutsch zu den Grundlagen des Islam. Wihrend die
Nachfrage nach dem Unterrichtangebot grundsitzlich gegeben ist und sich die Gemein-
de tiber Zulauf kaum Gedanken machen muss, zeigt der Gesprachsausschnitt, dass die
Einbindung der Jugendlichen und jungen Erwachsenen in den Moscheealltag, insbeson-
dere nach dem Schulabschluss, ein massives Problem darstellt. Wihrend manche Ju-
gendliche - wie die in Kapitel I vorgestellten 15-jihrigen Jungen Bassem und Younes —
schon frith den Unterricht verlassen, bleibt fiir die jungen Erwachsenen etwa aufgrund
des Wohnortwechsels zur Aufnahme eines Studiums oder einer Ausbildung, der Ein-
bindung in den Job und/oder der Familiengriindung hiufig wenig Zeit fir ein aktives
Engagement in der Moschee. Hieraus ergibt sich fiir die Gemeinden die grundsitzliche
Frage, wie Islam in der mehrheitlich nicht-islamischen Umwelt der deutschen Gesell-
schaft an die nichste Generation weitergegeben werden kann, ohne dass die Jugendli-
chen den Moscheen oder gar der Religion verloren gehen. Nicht zuletzt hingt von die-
ser Frage mafigeblich auch der Fortbestand der Moscheen selbst ab, die auf engagierten
Nachwuchs zur Ausgestaltung ihrer Angebote angewiesen sind. Die Frage nach der Ge-
staltung islamischer Bildungsriume berithrt zentral auch die Frage nach der Zukunft
des islamischen Lebens in Europa, denn aus ihnen gehen die Ideen und Akteure*innen
hervor, welche dieses mafigeblich pragen und gestalten werden (vgl. Hefner, 2007: 4).
Die Aushandlungen, welche die Genese islamischer Bildungsraume mit sich bringen,
finden ganz entscheidend im Spannungsfeld verschiedener Rechtfertigungsordnungen
— dem jeweiligen Islamverstindnis, den Traditionen der Herkunftslinder, der 6ffentli-
chen Meinung oder der politischen Kultur der bundesrepublikanischen Gesellschaft —

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

statt und drehen sich maf3geblich um Fragen der Legitimitit und Autoritit. Ich werde
im Folgenden anhand eines Vergleichs der Sultan Mehmet Camii und der Al-Tagwa Mo-
schee aufzeigen, wie unterschiedlich die Ansitze der Bildungs- und Jugendarbeit in Mo-
scheen organisiert sein kénnen, welche Faktoren diese historisch bedingen und welche
Herausforderungen und Potenziale sie fiir die Moscheen mit sich bringen. Als Grundla-
ge zur Einordnung der Fallbeispiele und ihrer Spezifika skizziere ich zuvor die zentralen
Merkmale einer Moschee, die allen Gebetshiusern der sunnitischen Tradition gemein
sind.

2. Der Sozialraum Moschee

Ein zentrales Charakteristikum der Genese der Moscheenlandschaft in Deutschland ist,
dass die Institutionalisierung des Islam durch die Selbstorganisation einfacher Glaubi-
ger von unten her stattfand und weder von oben durch einen Klerus oder eine religiése
Organisation implementiert, noch politisch reguliert wurde (vgl. Akca, 2020: 171; Schiff-
auer, 2010:47-48).” Dieses Vakuum machten sich Ende der 1970er Jahre schlieflich Orga-
nisationen und Strukturen der Heimatlinder zunutze, um in den im Entstehen begriffe-
nen Diaspora-Gemeinden Gefolgschaft zu akquirieren (Sunier, van der Linden & van de
Bovenkamp, 2016).? Diese Findungsphase, die bis in die 1990er anhielt, war mafigeblich

2 Die Erforschung von Moscheen zielte bislang auf jene Aspekte ab, die fiir die Integration von Mus-
lim*innen in die deutsche Gesellschaft als entweder forderlich oder aber hinderlich angesehen
werden (Ceylan, 2008; Yasar, 2012), die Stellung der Frau in der Moschee, (N6kel 2002), die Funktio-
nen und Typen von Imamen (Ceylan, 2010; Schmid, 2007), das Verhaltnis von Religionsunterricht
inder Moschee undin der 6ffentlichen Schule (Ceylan, 2008, 2015; Karakog, 2019; Kiefer, 2005) oder
die Teilnahme am interreligiésen Dialog (Klinkhammer & Satilmis, 2007; Schmid, Akca & Barwig
2008).

3 Im Osmanischen Reich wurde die religiose Wissensvermittlung zuvorderst von den religiésen Bru-
derschaften getragen, die im Zuge der Griindung der Republik verboten wurden. Die Bruderschaf-
ten verlagerten hernach ihre Aktivititen in den Untergrund, wo sich sukzessive eine spezifische
Organisationsform religioser Vergemeinschaftung entwickelte — die cemaat (Pl. cemaatlar). Ver-
schiedene Autoren beziehen sich fiir die Charakterisierung der cemaat auf den tiirkischen Sozio-
logen Ali Bulag (Agai, 2008: 50-54; Schiffauer, 2010: 141-142), demzufolge sie als ein Netz von
reziproken Beziehungen verstanden werden kann, das teils formellen, teils informellen Charak-
ter hat und durch den Bezug auf Religion und Tradition zusammengehalten wird. In der Entste-
hungsphase kénnen die cemaatlar »...als Versuch verstanden werden, den islamischen Diskurs auf
der nichtstaatlichen Ebene zu erhalten und den Anhédngern durch ihre Einrichtungen Raume zu
schaffen, in denen ihre Ideale weiterhin Giltigkeit besafien.« (Agai, 2008: 64—65). Sie gehen in
ihrer Weiterentwicklung allerdings deutlich Gber diese Ebene hinaus und etablieren soziale und
6konomische transnationale Netzwerke und Konsummarkte aus (Schiffauer 2010, 142). Die Zu-
gehorigkeit erlangt man durch kontinuierliche Teilnahme an den Aktivitaten lokaler Kleingrup-
pen, wie religiosen Gesprachskreisen sohbetler (Sg. sohbet, Gesprach) die nahezu idealtypisch dem
entsprechen, was Jean Lave und Etienne Wenger bereits 1991 communities of practice beschrieben
haben. Diese 6ffnen einen Erfahrungsraum fiir die legitime periphere Partizipation (legitimate pe-
vipheral participation) von Neulingen, welche grundsatzlich die Méglichkeit haben, zu etablierten
Teilnehmenden zu werden, als welche sie dem Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam Gestalt
geben. Nach Agai entsteht in der cemaat so ein »old boys-network« (2008: 68), durch welches die
einzelnen Praxisgemeinschaften zusammengehalten werden und dessen Teilnehmer fihig sind,

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

69


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

von der Frage der Zugehorigkeit geprigt und wurde von Angliederungen, Abspaltungen
und Neugriindungen begleitet. Nach und nach hatten die meisten lokalen Gemeinden
sich entweder einem der tiirkischen Dachverbinde oder einer der auslindischen Ver-
tretungen in Deutschland angeschlossen und ein entsprechendes dogmatisches Profil
etabliert oder sich als unabhingige Moschee konsolidiert. Aufgrund des politisch-regu-
lativen Drucks von auflen, wie auch interner Erwartungen nahmen die muslimischen
Vereinigungen nun sukzessive jene Organisationsform an, durch die Interessengruppen
in der Bundesrepublik zu juristischen Triger*innen von Rechten und Pflichten werden —
die Verfasstheit als Verein.* Die Implementierung der fiir Vereine obligatorischen Orga-
nisationsstrukturen resultierte nun etwa in der Herausbildung einer historisch uniibli-
chen dualen Leitungsstruktur aus administrativer Autoritit in Person des Vorsitzenden
und der religiésen Autoritit des Imams (vgl. auch Akca, 2020: 171-172). Von Beginn an
ging die Bedeutung von Moscheen weit iiber die eines religiésen Dienstleisters hinaus
und umfasst auch heute hiufig eine breite Palette sozialer Angebote (Schiffauer, 2010:
45). Sie sind »..Gemeindezentren, und Selbsthilfeorganisationen: Anlaufstellen fir Neu-
ankdmmlinge, Versorgungskassen fiir Notfille, soziale Clubs und Informationsbérsen.«
(Ebd.). Mittlerweile haben integrationspolitische Erwartungen sowie der intergenera-
tionale Wandel hin zur zweiten und dritten Generation neue Erwartungsgruppen — et-
wa in Europa geborene Akademiker*innen — entstehen lassen, die Moscheen mit ver-
inderten Bedarfslagen konfrontieren. Vor dem Hintergrund des negativen 6ffentlichen
Islamdiskurses erwartet etwa die Lokalpolitik Transparenz durch Ansprechpartner*in-
nen;die Eltern méchten ihren Kindern Grundwissen iiber ihre Religion mit auf den Weg

beachtliche Ressourcen zu mobilisieren. Dieses Netzwerk erzeugt »counter educational zones«
(Yavuz, 1997: 205), Gegendffentlichkeiten islamischer Bildung unterhalb der 6ffentlichen Spha-
re der laizistischen Tiirkischen Republik. Diese Netzwerke hatten schon frith die Muslim*innen in
der europdischen Diaspora als Zielgruppe entdeckt und versucht, die Moscheegemeinden in ihre
Strukturen einzubinden (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mit Ausnahme der DITiB sind die zen-
tralen Dachverbidnde des tiirkischen Islam sowie die informell organisierte Hizmet-Bewegung aus
den cemaatlar hervorgegangen.

Auch der makhzen, der marokkanische Herrschaftsapparat unter dem autokratisch regieren den
Kénig Hassan I1. strebte danach, Einfluss auf die Diaspora-Muslim*innen zu nehmen und griinde-
te in den 1970ern im Umfeld der ersten marokkanischen Moscheen Vereine, die in direkter Ver-
bindung zu Botschaften und Konsulaten standen, die sog. amicales (Sunier, van der Linden & van
de Bovenkamp, 2016: 411). Diese marokkanischen Organisationen sollten vordergriindig den Mi-
granten Unterstiitzung in der Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des
makhzen und seines Geheimdienstes (ebd.).

4 Die in der Bundesrepublik vorgesehene Organisationsform, um zivilgesellschaftliche Vergemein-
schaftungen mit Rechten und Pflichten zu versehen, ist der Verein, fir dessen Griindung die Auf-
stellung eines Vorstandes obligatorisch ist. Art. 9, Abs. 1 GG: »(1) Alle Deutschen haben das Recht,
Vereine und Gesellschaften zu bilden« (Bundesministerium derJustiz, 0.). a). Hierauf baut das Ver-
einsrecht auf, das im Biirgerlichen Gesetzbuch (BGB) §§21-79 niedergelegt ist und das Griindungs-
prozedere, Organisationsprinzipien und Haftung regelt. Demnach giltein Verein durch Eintragung
in das Vereinsregister des zustindigen Amtsgerichts als juristische Person und erhalt den Status
einer rechtsfahigen Korperschaft, d.h. er wird Trager*in von Rechten und Pflichten. Das Vereins-
recht wird juristisch vom Gesetz zur Regelung des Vereinsrechtes, kurz dem Vereinsgesetz reguliert, das
obigen Grundgesetzparagraphenin §1, Abs.1 (»Die Bildung von Vereinen ist frei (Vereinsfreiheit)«;
Bundesministerium der Justiz. 0.].b.) auch auf Auslander*innen anwendet.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

geben, sind aber oft selbst nicht im Stande dazu. Hierauf miissen die Gemeinden mit
einer weiteren personellen Ausdifferenzierung von Leistungstrigern®innen wie Presse-
sprecher*innen oder Lehrer*innen reagieren. (Riickamp, 2021: 331). DieMoscheen ha-
ben, wie etwa Veronika Riickamp in ihrer Studie Alltag in der Moschee fiir die Schweiz
und Osterreich aufgezeigt hat, letztlich Strukturihnlichkeiten aufgrund gleicher Kon-
textfaktoren herausgebildet, was in der Organisationssoziologie als »institutionelle Iso-
morphie« (DiMaggio & Powell, 1991; vgl. auch Rickamp, 2021: 44—46; Schiffauer, 2010:
249) bezeichnet wird.

Rezenten Angaben zufolge gibt es in Deutschland etwa 2800 Moscheen, wovon le-
diglich ca. 300 stidtebaulich markant, also durch Kuppel oder Minarett deutlich als Mo-
schee identifizierbar sind (Schmitt & Klein, 2019: Abs. 3). Die zentrale Bedeutung der
Moschee liegt in ihrer Rolle als Ort des gemeinschaftlichen Gebets.® Eine Moschee wird
somit zuvorderst durch die in ihr vollzogenen religiésen Praktiken und Angebote defi-
niert, wie die Organisation des Gemeinschaftsgebets, das rituelle Fastenbrechen (iffar),
Begribnisfeiern, Spendensammlungen und die Vermittlung religiésen Wissens an Kin-
der und Jugendliche und auch Erwachsene.

Moscheen mogen sich in der Ausgestaltung architektonischer Details oder hinsicht-
lich ihrer funktionalen raumlichen Erweiterungen unterscheiden, ihr Herz ist aber im-
mer der Gebetsraum. Dessen Zentrum ist wiederum die Gebetsnische (mihrab), deren
Symbolgehalt Schiffauer (2010) eindriicklich beschreibt:

Die Nische ist baugeschichtlich ein rémisches Zitat. Wo aber in romischer Zeit die Sta-
tue eines Cottes stand, in christlicher ein Heiligenbild oder eine Marienstatue, steht
in der Moschee — nichts! Ein starkeres Bild des einen Gottes, der durch jedes Abbild
reduziert wiirde, lasst sich kaum denken. In diesem Symbol, das die Unaussprechlich-
keit, die Unfassbarkeit und gleichzeitig Unendlichkeit Gottes fasst, klingt die grofie
Einheitsvision des Islam an.>Wenn man einmal verstanden hat, dass alles letztendlich
eines ist, hat man den Islam verstanden.< Der Gedanke des einen, alles umfassenden
Gottes ist mit dem Gedanken der einen, ungeteilten Gemeinde verbunden (Schiffauer,
2010: 37; Hervorh. im Orig.).

Diesem Gedanken wird im salat (tiirk.: namaz), dem rituellen Gebet, das Muslim*innen
fiinfmal am Tag zu festgelegten Zeiten praktizieren, symbolisch Ausdruck verliehen. Das
Gebetwird idealerweise in der Moschee und dort immer Richtung mihrab verrichtet, wo-
durch sich die Kongregation nach Mekka, dem spirituellen Zentrum der globalen islami-
schen Gemeinschaft (umma) ausrichtet (ebd.). Durch die zentrale Bedeutung des Gebets
riickt allzu leicht auch der Leiter desselben, der Imam, als vermeintlich zentrale Auto-
ritat der Moschee in den Blick (vgl. Ceylan, 2010). Wihrend die Imame der tiirkischen

5 Diese kann sich entweder aufgrund formellen oder informellen Drucks, als erzwungene oder —
durch Nachahmung von best-practice-Modellen —als mimetische Isomorphie vollziehen. Von einer
normativen Isomorphie gesprochen, wenn sich neue Leistungsrollen zunehmend professionalisie-
ren und eigene Orientierungsrahmen etablieren (DiMaggio & Powell, 1991: 150-156).

6 Im Arabischen bzw. Tiirkischen werden kleinere Moscheen als masgid (tirk. mescit;>Ort der Nieder-
werfungq bezeichnet, grofe stadtische Moscheen werden zumeist gami* (tirk. camii; sVersamm-
lungq genannt. Beide Begriffe verweisen auf die Funktion als Gebetsort.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Moscheen in der Regel im 5-Jahres-Turnus wechseln und oft vom Verband oder im Fal-
le der DITIB vom tiirkischen Religionsministerium bezahlt werden, beschiftigen unab-
hingige Moscheen ihre Vorbeter durchaus lingerfristig und tragen die Kosten zumeist
selbst. Das 6ffentliche Interesse an den Imamen, das sich beispielsweise an der Finanzie-
rung aus dem Ausland (ZEIT Online, 04.01.2024) oder den sog. Hasspredigern entziin-
det, wird indes dahingehend kritisiert, dass es sich am christlichen Modell der Priester-
schaft orientiere, was die Rolle des Vorbeters iiberhohe (Akca, 2020: 168-190). Auch ist
die Moschee kein sakraler oder geweihter Bau wie die Kirchen in der christlichen Tra-
dition, sondern wird erst durch das kollektive und auf eine Transzendenz ausgerichtete
Handeln mit besonderer Bedeutung versehen. Viele Moscheen bieten aber nicht nur den
Raum zur Verrichtung des Gebets, sondern pflegen und férdern auch die Durchfihrung
deranderen vier der insgesamt>Fiinf Sdulen<islamischer Glaubenspraxis. Diese sind das
Glaubensbekenntnis (schahada, tiirk. sehadet), das Gebet (salat, tiirk. namaz), Fasten im
Monat Ramadan (saum, tiirk. orug), die soziale Pflichtabgabe (zakat, tiirk. zekat) und die
Pilgerfahrt nach Mekka (hagg, tiirk. hac). Neben den Fiinf Siulen des Islam gelten aufer-
dem die rituelle Waschung (wudi’, tiirk. abdest) und der damit einhergehende Zustand
der Reinheit (fahara, tirk. taharet) sowie die freiwillige Almosengabe (sadaqa, tiirk. sad-
aka) zu den ‘ibadat (Sg. ‘ibada, turk. ibadet), den gottesdienstlichen Handlungen (Bous-
quet, 2012).” Die Moschee ermdglicht als Ort des Gebets durch entsprechende Wasch-
rdume die Gelegenheit zur rituellen Reinigung vor Ort, iitbernimmt die Kollekte und die
Redistribution von Spendengeldern, organisiert oftmals das rituelle Fastenbrechen im
Ramadan und manchmal auch die Pilgerfahrt. All diese gottesdienstlichen Handlun-
gen werden in der Moschee institutionalisiert vollzogen und sind nicht lediglich der of-
fentliche Ausdruck von Frémmigkeit, sondern dienen gleichermafien der Anleitung zur
Verinnerlichung und Kultivierung derselben durch die korrekte Praxis (vgl. Mahmood,
2004). Neben der praktischen Unterweisung umfasst das Angebot in Moscheen von Be-
ginn an auch die Vermittlung von explizierbarem, gelehrtem Wissen. Die Verschrinkung
der Wissensbestinde — Praxis und Glaubenslehre — bezeichnet Ceylan als »Moscheeka-
techesex, die er wie folgt definiert:

Moscheekatechese als miindliche wie schriftliche Vermittlung der islamischen Bot-
schaft in Gemeinden soll — auf der Grundlage der taqwa (Gottesbewusstsein) und der
wahiy (als Gottesbeziehung durch den Koran) — zur Internalisierung der Glaubens-
artikel und zur Praktizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensfithrung
sowie Integration in die umma (muslimische Cemeinschaft) als Tragerin der abra-
hamischen [sic!] Tradition des tawhid [absolute Einheit Gottes] fordern, um das Heil
im ahirat (Jenseits) zu erlangen. lhre Methoden sind das Memorieren, das Rezitieren
und die Praxisanleitung. Ihre Lehrpersonen sind Imame, Predigerinnen sowie das

7 Die ‘ibadat betreffen alle Regelungen und Handlungen zwischen Allah und den Menschen und
werden, wie auch die mu‘amalat, welche die Beziehungen des Menschen zu seinen Mitmenschen
regeln, aus der Scharia (arab. Sari‘a; tirk. seriat) abgeleitet. Verglichen mit dem mu‘amalat, die je
nach Kontext und Rahmenbedingungen veranderlich sind, gelten die ‘ibadat als unveranderliche
Pflicht (Bousquet, 2012). Letztlich sind aber auch sie in vielfiltige Faktoren eingebettet, die sie
trotz ihrer Standardisierung nicht in allen Zeiten und an allen Orten uniform erscheinen lassen.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

ehrenamtliche Betreuungspersonal (Ceylan, 2013: 166f. zit. in Ceylan, 2015: 170; Anm.
d. Verf).®

Akca (2020) unterscheidet zwischen unsystematischer und systematischer Wissensver-
mittlung. Ersteres bezieht sich auf die Freitagspredigten (hutba, tiirk. hutbe), die 6ffent-
liche Aufmerksambkeit erlangen, da sie oftmals als »Vehikel religiéser Einwirkung auf
einfache Gliubige durch religiése Experten« (Akca, 2020: 78) angesehen werden.’ Die
Konzeption einer Sender*innen-Empfinger*innen-Beziehung lisst jedoch Wechselbe-
ziehungen zwischen Vermittlungs- und Aneignungsprozessen aufler Acht (vgl. Kap. V.).
Die Formate der expliziten, und zunehmend systematisierten Wissensvermittlung sind
etwa Vortragszirkel (halqa, tirk. halka), Gesprichsrunden (suhba, tiirk. sohbet), Arabisch-
und Korankurse sowie Unterricht der Glaubensgrundlagen. Trotz der fast funfzigjahri-
gen Tradition religigser Unterweisung existieren kaum wissenschaftliche Arbeiten zum
Moscheeunterricht in Deutschland.*

Die meisten von mir im Rahmen der Forschung besuchten Moscheen hatten durch
die Verfasstheit als Vereine die gleichen organisationalen Strukturen — organisations-
soziologisch gesprochen, eine institutionelle Isomorphie — ausgebildet.” Sie verfiigten
iiber die doppelte Leitungsspitze aus administrativer und geistlicher Autoritit und zu-
sitzliches Personal wie etwa Hilfslehrer*innen. Eine weitere Gemeinsamkeit fand sich
darin, dassin allen von mir besuchten Gemeinden eine Art der Unterweisung fiir Jugend-
liche angeboten wurde. Hinsichtlich des Wie der Organisation dieses Bildungsangebotes
hatten die Gemeinden indes ginzlich unterschiedliche Bildungsriume etabliert die in
spezifische gestaffelte Offentlichkeiten (Zillinger, 2017) integriert waren und in welchen
verschiedene Praxisgemeinschaften operierten. Diese entfalteten jeweils eigene integra-
tive Potenziale und lassen sich, wie ich sie im Folgenden anhand des Vergleichs einer Mil-

8 Der Begriff Katechese leitet sich vom griechischen katéchesis ab, was etwa>miindlicher Unterrichtc
bedeutet. Da der Begriff mafigeblich dem Kontext der christlichen Bildung entstammt, iilberneh-
meichihnnicht, wie etwa Rauf Ceylan (2014, 2015) dies tut, fiir die Unterweisung in den Moscheen,
sondern bezeichne diese als solche oder einfach als Moscheeunterricht.

9 Ein Beispiel ist etwa das Sachbuch Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. des
Journalisten und Tagesschau-Sprechers Constantin Schreiber (2017). Der Islamwissenschaftler
Behnam T. Said stellt in seiner Rezension Inside Islam kritisch fest: »Schreiber will den Skandal um
jeden Preis und schreibt ihn auch da herbei, wo er eigentlich nicht zu finden ist« (Said, 2017).

10 Nennenswert ist lediglich die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacioglu (1999) der die
Inhalte, Methoden und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DiTiB und der IGMG, so wie
der Nurcu-Bewegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus pidagogischer Perspektive
untersucht hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst
aus Frontalunterricht und Auswendiglernen bestiinden. Eine starre Orientierung an der Scharia
oder gar verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien konnte er nichtidentifizieren,
wohl aber eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine.

1 Lediglich eine Moschee, die zweite marokkanische Gemeinde der Stadt, verfiigte seinerzeit nicht
liber einen ortsansassigen, >eigenen< Imam der fahig gewesen wire, eine Predigt zu halten und
beauftragte daher einen Prediger fiir das Freitagsgebet aus einer anderen GroRstadt im Ruhrge-
biet. Da diese Gemeinde auferdem jiingst ein neues Gebidude bezogen hatte, und die kiinftigen
Unterrichtsriume noch unfertig waren, fand auch kein Unterricht statt.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

73


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

li Goriig-Moschee und der unabhingigen Al-Taqwa Moschee aufzeigen werde, nur unter
Einbezug Moschee- bzw. Verbandsinterner Logiken nachvollziehen.

3. Islamischer Aktivismus - Die Milli Goriis-Jugend
Gestatten, Muslim!

Zu Beginn des Fastenmonats Ramadan 2018, begegnete ich in der Fuf’gingerzone
meines Feldforschungsortes einer Gruppe junger Frauen im Alter von 14 bis 17 Jahren,
in higab und bodenlangen dunklen Gewindern gekleidet. Sie sprachen engagiert und
freundlich Passant*innen an, um ihnen die Bedeutung des Fastenmonats fir Mus-
lim*innen niherzubringen (Abb. 5). Dabei begegneten sie einerseits strikter Ablehnung
und harschen und unfreundlichen Antworten wie »der Kram interessiert mich nicht!«,
andererseits aber auch regem Interesse und Aufgeschlossenheit; insbesondere seitens
jingerer Personen. Den Interessierten reichten sie einen Flyer mit einigen Informatio-
nen zum Fastenmonat und einer im Plastiktiitchen angehefteten Dattel, sowie einen
kleinen Becher mit Zamzam-Wasser (tiirk. zemzem), das einer Quelle in der grofen
Moschee in Mekka entspringt und dem ein paradiesischer Ursprung zugesprochen
wird. Jede positive Begegnung wurde bei Zustimmung der Gesprichspartner*innen
fiir den Instagram-Kanal der Gruppe fotografisch dokumentiert und auch die Gruppe
selbst inszenierte sich vor dem mit Qur'an-Exemplaren, Blumen und Weizenihren de-
korierten Stand fiir die digitale Offentlichkeit (Abb. 4). Als ich einige Wochen spiter den
Islamischen Religionsunterricht am Goethe-Gymnasium besuchte, traf ich einige der
Midchen wieder. Sie nutzten fortan regelmifRig den Raum Schule, um ausfithrlich mit
mir ins Gesprich zu kommen, allen voran die in Kapitel I.2 bereits vorgestellte Zeynep.
Das Treffen in der Ful’gingerzone war die erste Begegnung mit den vielfiltigen Akti-
vititen der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis, bei denen sich die teilnehmenden
Jugendlichen begeistert engagierten.

Abbildung 4: Dekoration des Aktionsstandsin  Abbildung 5: »Gestatten Muslim!« (eigene Auf-
der FufSgangerzone (eigene Aufnahme). nahme).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. Vdele - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen
Die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis

Der Beginn der Milli Goriig-Bewegung liegt in der ersten Hilfte der der 1970er Jahre
und geht auf den Maschinenbau-Professor und Politiker Prof. Dr. Necmettin Erbakan
(1926—2011) zuriick (Schiffauer, 2010: 67).”* Erbakan stand fiir einen Islamismus, der ei-
ne Alternative zu den dominanten Ideologien des Kapitalismus und des Kommunismus
darstellen sollte (ebd.: 69). Anstatt diese Ideale aber durch eine revolutionire Agenda zu
verfolgen, trat er innerhalb des parlamentarischen Systems fiir die (Re-)Islamisierung
der Tiirkei ein, die er 1993 zu seiner Vision einer >Gerechten Ordnung« (Adil Diizen) aus-
formulierte (ebd.). Ein Bewusstsein der Nation als muslimische Gesellschaft, so die Hoff-
nung, werde auch die einstmals globale Geltung des Osmanischen Reichs wieder resti-
tuieren. Fiir dessen Verfall, ebenso wie fiir den sAusverkauf« des Landes durch die Off-
nung des tiirkischen Marktes in den 1960ern machte Erbakan jiidische Geschiftsleute
verantwortlich, welche er als ein zentrales Feindbild konstruierte (ebd.: 70). Wihrend
Erbakans Ideengebiude der >Nationalen Sicht« (Milli Goritg) in der Tirkei in verschie-
denen politischen Parteien Gestalt annahm, akquirierte man in der europiischen Dia-
spora neue Wihler*innen im Kontext der im Entstehen begriffenen Moscheen, wodurch
die Bewegung hier als national-religiose Gemeinschaft auftritt. Die ab 1970 gegriinde-
ten Parteien der Milli Goriig-Bewegung wurden teils verboten oder erlangten durch die
Mobilisierung der iiberwiegend konservativ-islamischen, lindlichen, spiter der armen
urbanen Bevolkerung zeitweise auch Regierungsbeteiligung, so dass Erbakan zwei Mal
das Amt des stellvertretenden Ministerprisidenten innehatte und von 1996 bis 1997 auch
Ministerprasident der Tiirkei war (ebd.: 103-105). Wihrend der Regierungszeit Erbak-
ans schaltete sich schliefdlich das Militir ein, das in der Tiirkei als Garant des Laizismus
gilt, dringte die Partei aus der Regierung und verbot sie schlieflich. Die in Folge gegriin-
dete Fazilet Partisi (FP, Tugendpartei) bestand von 1999—2001 und spaltete sich schlief3-
lich in die Saadet Partisi (SP, Wohlergehenspartei) und die Adalet ve Kalkinma Partisi
(AKP, Partei fiir Gerechtigkeit und Entwicklung), die unter Recep Tayyip Erdogan seit
2014 die Regierung stellt. Wihrend die aus der Milli Goriig-Ideologie hervorgegangene
AKP zuletzt die Re-Islamisierung der Tiirkei vorantrieb, verabschiedete sich die Bewe-
gung in Deutschland nach Schiffauer (2010) von Utopien eines Islamischen Staates und
passte sich den Gegebenheiten in Westeuropa pragmatisch an, weshalb sie mittlerweile
als postislamistisch bezeichnet werden miisse. Die Islamische Gemeinschaft Milli Gériig
eV. wurde 1995 gegriindet und hat ihren Sitz in Kéln. Laut Selbstdarstellung unterhilt
der Verband...

..518 Moscheen, davon 323 in Deutschland. Daneben gehdren Frauen-, Jugend, Schii-
ler-, Bildungs-, Kultur- und Sportvereine zum Netzwerk der Organisation. Insgesamt

12 Erbakan ging nach Abschluss des Studiums an der Technischen Universitét Istanbul nach Aachen,
wo er1953 zur Verbrennung in Diesel-Motoren seine Promotion verfasste und im Anschluss bei der
Firma Deutz jenen Motor mit entwickelte, der spater den Leopard-Panzer antreiben sollte. Nach-
dem erin die Turkei zuriickgekehrt war, erhielt er einen Lehrauftrag an der TH Istanbul und wurde
1965 zum Professor berufen. (Schiffauer, 2010: 67).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

75


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

bietet die IGMG ihre Dienstleistungen in 2.330 Zweigstellen an fiir ihre 127.000 Mit-
glieder. Einschliefilich der Teilnehmer an den wochentlichen Freitagsgebeten erreicht
die IGMG etwa 350.000 Personen (Islamische Gemeinschaft Milli Gorls eV., 0.].).

Das hochste Entscheidungs- und Fithrungsgremium der IGMG ist das »..vom Vorsitzen-
den geleitete Prasidium [...]. Es besteht aus den Leitern der acht Abteilungen Generalse-
kretariat, Gemeindeentwicklung, Finanzen, Irschad [tiirk. irsad; etwa religiose Orien-
tierung] Bildung, Frauen, Jugend und Frauenjugend sowie den Beratern des Vorsitzen-
den«(ebd.;Anm. d. Verf.). Viele dieser organisatorischen Segmente spiegeln sich, wie ich
durch die Teilnahme an verschiedenen Aktivititen beobachten konnte, auch auf den an-
deren Organisationsebenen — in den deutschlandweit tiber 30 Regionalverbinden sowie
in den lokalen Ortsgemeinden — wider. Jener Regionalverband, dem die vier IGMG-Mo-
scheen im Feldforschungsort angehdren, umfasst tiber 30 lokale Mitgliedsgemeinden.

Vermittlungsformate und Hierarchien im Lokalen

Wie die meisten von mir besuchten Moscheen, bot im Frithjahr 2019 auch die Sultan
Mehmet Camii am Wochenende Islamunterricht an. Dieser richtete sich an Kinder bis 14
Jahre, fand jeden Samstag von 9 bis 13 Uhr in parallel angebotenen Kursen statt und um-
fasste eine Doppelstunde arabische Alphabetisierung und Memorieren des Koran und
eine weitere zu Grundlagen des Islam. Den Grof3teil des Unterrichts erteilte der ca. fiinf-
zigjahrige Mustafa, der festangestellte Hodscha der Gemeinde. Mustafa absolvierte in
der Tiirkei die Laufbahn fuir staatliche Religionsbedienstete an einer Imam-Hatip Schu-
le und wurde Mitte der 2000er vom tiirkischen Religionsministerium fiir fiinf Jahre zum
Dienst in der lokalen DITIB-Moschee entsandt.” Nach der Einschulung seiner Tochter
entschied sich die Familie im Feldforschungsort zu bleiben wo er nach Beendigung des
Beschiftigungsverhiltnisses bei DITIB zur IGMG wechselte und zuerst als Imam in den
Dienst der Emir Sultan Moschee und nach weiteren fiinf Jahren schliefilich der gut zwei
Kilometer entfernten Sultan Mehmet Camii trat. Mustafa ist iiber diese Moscheen hin-
aus bekannt, da er einen kleinen Kreis von Jugendlichen zu haf i1zler (Sg. haf1z, Bewahrer)
ausbildet, sie also im Memorieren des gesamten Koran unterrichtet.

Der Imam erhielt im Moscheeunterricht Unterstiitzung durch den 18-jihrigen En-
gin, den ich ihn im Mirz 2019 auf Vermittlung des Islamlehrers des Goethe Gymnasi-
ums kennengelernt hatte. Der Hilfslehrer riumte ein, dass das Unterrichten bei einer

13 Die Imam-Hatip Schulen wurden 1924 eingefiihrt, nachdem die Medressen und Ordenshauser —
die Trager Islamischer Bildung im Osmanischen Reich —im Zuge der weitreichenden Sakularisie-
rungsmafinahmen Mustafa Kemals verboten worden waren. In ihnen erhielten fortan Imame und
Prediger (hatiplar, Sg. hatip) ihre religiose Ausbildung. Wahrend der Herrschaft der sakularen CHP
(Cumbhuriyet Halk Partisi) von 1933 bis 1950 wurden die Schulen wieder geschlossen, danach von
derislamfreundlicheren Demokrat Partisi wiedereroffnet. Wahrend zu Beginn nahezu ausschliefR-
lich religiose Inhalte auf dem Curriculum standen, traten spater zunehmend sékulare Inhalte hin-
zu. Da die imam-Hatip-Schulen jedoch im Laufe der Zeit zur Alternative zu allgemeinbildenden
Gymnasien wurden, nahmen sie sukzessive weitere sikulare Wissenschaften inihren Lehrplan auf,
um mit anderen Sekundarschulen konkurrieren zu kdnnen. (Aksit, 2007).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Klassengrofie von 25 bis 30 Jungen iiberaus anstrengend sei. Als ich einige Monate spi-
ter einen Gesprachskreis (sohbet) der ilteren Jungen besuchte, und die Teilnehmenden
nach Beendigung der Sitzung den Gebetsraum verliefRen, fing der Hodscha Engin auf
dem Weg nach draufden ab, nahm ihn zur Seite und fithrte ein kurzes und augenschein-
lich ernstes Gesprach mit ihm. Wie Engin mir im Anschluss gleich berichtete, hatte er
im Sommer die Titigkeit als Hilfslehrer aufgegeben. Nun war der Hodscha fiir Kurse
mit bis zu vierzig Kindern vorerst allein zustindig und bat den jungen Mann instin-
dig, ihn wieder zu unterstittzen. Engin lehnte ab. Der begeisterte Fu3baller hatte eine
Schiedsrichter-Ausbildung angefangen, die ebenfalls am Wochenende stattfand. AufRer-
dem sei »die Sache mit dem Ansehen so ein Problem. Guck mal, ich unterrichte Kinder,
die nur zwei bis drei Jahre jiinger sind als ich. Die nehmen mich oft gar nicht ernst und
bezeichnen mich als >Méchtegern-Hodscha« (Engin, 21.10.2019). Insbesondere jene, die
ihn auch aus dem Schulalltag kannten, sahen ihn weder als religiésen Lehrer noch als
respektablen abi (Respektsbezeichnung, etwa »grofler Bruder). Selbst den Standort des
Vereins fuir den er als Schiedsrichter pfiff, hatte er danach ausgesucht, dass dort keine
Jugendlichen aus seiner Moschee spielten. In der aufgrund des geringen Altersunter-
schieds flachen Hierarchie zwischen Engin und seinen 12 bis 15-jahrigen Schiilern man-
gelte es dem Hilfslehrer nicht nur an der grundlegenden Anerkennung, bisweilen fiihlte
er sich garverspottet, was neben dem Bedarf, privaten Interessen nachzugehen, schlief3-
lich dazu fithrte, dass er sein Engagement einstellte. Auch die Sultan Mehmet Camii war
offensichtlich mit dem Problem konfrontiert, engagierte Mitglieder zu finden, die sich
etwa in der Unterweisung der Kinder engagieren.

Abbildung 6: Struktur der IGMG-Jugendabteilungen basierend auf Zeyneps
Skizze (eigene Darstellung).

Regionalverband; tiirkisch-muslimische Offentlichkeit

/ Genglik Teskilati/Jugendorganisation \

Leitung (baskan)

‘ Publika: lokale und regionale Jugend, Gemeinden und ’

Sekretar*in (sekreter) Buchhalter‘ln (muhasrb)

/N N

{ Religiose Bildung J[ Soziale Dienste ](Sekundarschulbildung ()ffentlichkeit/Soziale}

(egitim) (sosyal hizmetleri) (orta 6gretim) edien (sosyal medya)

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

71


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

In den von mir untersuchten Milli Gériig-Gemeinden war die Teilnahme am regu-
laren Islamunterricht — der von klassischen didaktischen Methoden wie Frontalunter-
richt, Vorlesen oder Partneriibungen charakterisiert war — bis zu einem Alter von etwa
14 Jahren vorgesehen. Fiir jene Jugendlichen mit einem weiterfithrenden Interesse an
religioser Unterweisung, boten die Gemeinden weitere Moglichkeiten in den nach Ge-
schlecht separierten Jugendabteilungen an (genglik teskilat - Jugendabteilung und kadin-
lar genglik teskilati, KGT — Frauenjugendabteilung). Die 15-jahrige Zeynep, die oben be-
reits vorgestellt wurde, war in jener KGT aktiv, welche auch die oben beschriebene Kam-
pagne in der Fufdgingerzone durchgefithrt hatte. Sie erliuterte mir die interne Struktur
der Jugendgruppe anhand einer Skizze (Abb. 6). Demnach ist jede Abteilung intern nach
Aufgabenbereichen wie soziale Dienste (sosyal hizmelter), religiose Bildung (egitim), Se-
kundarschulbildung (orta 6gretim) und auch Social Media gegliedert. Jedem Aufgabenbe-
reich werden wiederum Verantwortliche zugeteilt, die den im Tiirkischen weit verbreite-
ten Titel bagkan (Vorsitzende*r) tragen. Die Leitung der Jugendabteilungen (genglik) einer
Moschee obliegt in der Regel bildungserfolgreichen ablas (iltere »Schwestern«) respekti-
ve abis (iltere »Briider«), die bereits in der Ausbildung oder im Studium sind und lange
selbst an den Aktivititen teilgenommen haben. Sie etablierten sich durch legitime peri-
phere Partizipation (Lave & Wenger, 1991), d.h. durch die regelmiRige Teilnahme als New-
comer einer Praxisgemeinschaft, sukzessive als Autorititen. Eine zentrale Aktivitit der
Jugendabteilungen, iiber die sich eine solche Praxisgemeinschaft konstituiert, sind die
sog. sohbetler (Sg. sohbet, Gesprich), religiése Gesprichskreise, die zumeist einmal in der
Woche in Privatwohnungen bzw. Wohnhiusern der Eltern, seltener auch in der Moschee
stattfinden und von der Abteilung fiir religiose Bildung (egitim) organisiert werden. Zu
diesen Gesprachskreisen werden bei den Jungen der Hodscha oder ein abi und bei den
Midchen eine abla zu einem Vortrag eingeladen, den man im Anschluss gemeinsam dis-
kutiert. Die sohbetler stellen aktiv selbstorganisierte Praxisgemeinschaften dar, in denen
religiése Praxis geteiltwird und in intimer Atmosphire alltigliche Themen verhandelt
werden. Wihrend im Forschungszeitraum die sohbetler der Jungen allenfalls sporadisch
stattfanden, trafen sich die jungen Frauen mit einem hohen Maf} an Kontinuitit und
Engagement.

Die Abteilung fiir Soziale Dienste ist insbesondere fiir die Sammlung von Spenden
zustindig zu welcher der IGMG Hilfs- und Sozialhilfe Verein Hasene e.V. zu bestimmten
Anlissen aufruft." Der Verein fithrt weltweit Brunnenbau- und Bildungsprojekte durch,
unterstiitzt Waisenkinder oder organisiert Soforthilfe beispielsweise nach Naturkata-
strophen. Hasene bietet auch die Moglichkeit zu spezifisch islamischen Anlissen Spen-
den zu leisten. So werden zu Beginn des Ramadan Spenden fiir Lebensmittelpakete oder

14 Hasene, arab. hasana, (Pl. hasanat), etwa>gute Tat«. Der Verein Hasene International setzt sich un-
ter dem Motto »Hand in Hand fiir die Armen und Bediirftigen« laut Selbstdarstellung »aktiv dafiir
ein, die Lebensbedingungen bediirftiger und notleidender Menschen in aller Welt zu verbessern«
(Hasene International eV.,, 0.D.). Er will mit»Hilfsaktionen und Projekten eine Briicke der Solidari-
tat zwischen Arm und Reich schlagen, und den Zusammenhalt von Menschen aller Nationen und
Religionen stiarken« (ebd.). Wahrend in der Selbstdarstellung in keiner Weise eine islamische Mo-
tivation ausformuliert wird, ist diese in den verschiedenen Projekten und Méglichkeiten zu Spen-
den offenbar. Auf der Seite von Hasene ist nirgends eine Assoziierung mit der Islamischen Gemein-
schaft Milli Goriis erkennbar, abgesehen von derselben Meldeadresse in Koln.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

zum Opferfest kurban-Spenden fiir jene gesammelt, die sich nicht leisten konnen, ein
Lamm zu schlachten.

In den Aufgabenbereich der orta gretim-Abteilung fillt die Organisation der Haus-
aufgabenhilfe und einmal jihrlich die Koordination der abla-kardes bzw. abi-kardes
haftasi (etwa >groRe Schwester-Geschwister-Woche« bzw. >grofier Bruder-Geschwister-
Woche), einer Woche, in der gleichgeschlechtliche Tandempartnerschaften von jungen
Erwachsenen, die zumeist in Beruf oder Studium stehen, mit jiingeren ca. 14 bis 15-
jahrigen Jugendlichen gebildet werden, um gemeinsam die Freizeit zu verbringen. So
ergeben sich zahlreiche Gelegenheiten fiir Austausch iiber alltigliche Belange, Sorgen
wie die Schulnoten, die berufliche Orientierung oder Fragen des moralisch korrekten
Lebens in der nicht-muslimischen Gesellschaft, und auch fiir intimere Fragen nach
Liebe und Freundschaft, die in einem Gesprich in der Moschee oder in der Gruppe des
sohbet nicht gestellt werden witrden.

Die interne Differenzierung der Jugendabteilung ist nach Zeynep zuvorderst funk-
tional, fordert aber auch das Bewusstsein als Kollektiv: »Wir sind alle eins, aber wir haben
es halt so aufgeteilt, damit das iiberhaupt vorangeht« (Int. Zeynep 28.03.2019). Wenn je-
mand einer Aufgabe seines Bereichs hingegen nicht nachkomme, so Zeynep weiter, dann
miisse sie diese Schwester ermahnen (ebd.). Die strukturelle Ausdifferenzierung in ver-
schiedene Praxisgemeinschaften geht auf allen Ebenen mit einer Vervielfiltigung und
Abflachung von Hierarchien und gleichzeitig mit einem gewissen Maf3 sozialer Kontrolle
einher. Soist fiir die Kinder und jungen Minner zwar der Hodscha die zentrale Autoritit,
aber auch die abis und ablas sind fiir die Jugendlichen wichtige Bezugspersonen. Zeynep
sagte iber die Leitung der Gruppe: »Also sie sieht mich genau...sie sieht mich nicht als
eine Untergestufte von ihr« (Zeynep, 28.03.2019). Auch die 15-jihrige Meryem betonte,
ihre Erfahrungen mit dem Unterricht der IGMG-Moscheen in den verschiedenen Vor-
orten vergleichend, dass der Altersunterschied ausschlaggebend fiir die Methodik und
ergo das Verhaltnis von Lehrenden und Lernenden sei.

Die Hodschas waren ziemlich nett. Die waren auch in unserem Alter so 24, so wie ablas
waren die halt. Und die haben uns auch immer so verstanden, wenn wir so Fragen ha-
ben und auf der anderen Moschee war das so, dass dort eine Frau, also eine Hodscha
war, die sehr viel Wissen hatte, aber die konnte uns manchmal nicht verstehen. Also
ich glaube, das hiangt auch von der Erziehungsweise von dem Hodscha ab, ob wir die
Moschee mégen oder nicht (Meryem, 19.03.2019).

Trotz knapper zehn Jahre Altersunterschied ordnet Meryem die Mitte zwanzigjihrigen
ablas ihrer eigenen Generation und somit einem gemeinsam geteilten Erfahrungsho-
rizont zu. Die gegenseitigen Verstindnisprobleme zwischen Schiilerinnen und dlteren
Hodschas, erscheinen demgemaf3 nicht als eine Frage der sprachlichen Verstindigung,
sondern vielmehr der Kommunikation auf Augenhéhe. Die flachen Hierarchien, die
fiir Engin in mangelndem Ansehen seitens der jiingeren Schiiler resultierten und einen
Push-Faktor fiir sein Ausscheiden aus der Rolle als Hilfslehrer darstellten, werden von
den jungen Frauen in der selbstorganisierten Peer Group der KGT in hohem Mafe
wertgeschitzt. Begeistert erliuterte Zeynep, dass in Zukunft auch gleichaltrige Schwes-
tern aus der Gruppe Vortrage halten werden, was die Hierarchien innerhalb der sohbet-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

79


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Gruppe nach dem Motto each one teach one weitestgehend abbaut. Die Jugendabteilugnen
der IGMG entsprechen nahezu idealtypisch dem, was Jean Lave und Etienne Wenger
bereits 1991 als communities of practice beschrieben haben. Diese 6ffnen einen Erfahrungs-
raum fiir die legitime periphere Partizipation (legitimate peripheral participation) von
Neulingen, welche grundsitzlich die Moglichkeit haben, zu etablierten Teilnehmenden
zu werden, als welche sie den Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam mitgestalten.
Die Partizipationsmoglichkeiten bestehen indes nicht nur in der Gelegenheit, sich in
den Ortsgemeinden aktiv zu engagieren, sondern gehen iiber die Ebene dieser hinaus.
So bietet der Regionalverband einerseits fiir Fortgeschrittene den dreijihrigen Yildiz-
Kurs an, der jedes zweite Wochenende im Sitz der Regionalverbandes in Dortmund
stattfindet. Dariiber hinaus werden auch einzelne Segmente und Unterabteilungen der
Ortsgemeinden in das tiberregionale Organisationsnetzwerk eingebunden und vertikal
integriert, wie die folgenden Beispiele zweier Wettbewerbsformate zeigen.

So wetteifert nach den guten Dingen! (2: 148)

Zu Beginn des Ramadan 2019 war ich der Einladung der Middchengruppe der Sultan
Mehmet Camii zur kermes, der jahrlichen Wohltitigkeitsveranstaltung, wie sie die meis-
ten tiirkischen Moscheen einmal jihrlich veranstalten, gefolgt. Besucher*innen wurden
von Rauchschwaden und dem Geruch gebratenen Kebabs begriif3t, den die Jungengrup-
pe feilbot, wihrend die Frauen selbstgebackenen Kuchen anboten, um einen Beitrag zur
Moscheekasse zu leisten. Im Hintergrund ténten die Hymnen der Islamischen Gemein-
schaft Milli Gériis wie der poppige IGMG-Marsi (Marsch) (Islamische Gemeinschaft Mil-
li Goriig e.V. 14.06.2015). Das Logo mit den vier grofRen Buchstaben und dem von ei-
nem Halbmond gerahmten und in griin, der Farbe des Propheten eingefirbten Europa,
prangte auf Bannern, Roll-Ups und auf zahlreichen zum Kauf angebotenen Merchandi-
se-Artikeln wie Bleistiften oder Buttons. Auch im 6ffentlichen Rahmen der kermes, wo
Vorstand, Hodscha und Familienangehorige zugegen waren, luden mich die jungen Da-
men der Midchenabteilung selbstbewusst ein, mich zu thnen an den Tisch zu setzen. Th-
re Aufmerksamkeit schweifte wihrend der Konversation jedoch immer wieder zu Derya,
die bagkan fiir die Abteilung Soziale Dienste war und stindig auf ihr Smartphone blickte.
Sie sammelte im Rahmen einer weiteren vom IGMG-Regionalverband initiierten Kam-
pagneSpenden fiir Lebensmittelpakete, welche dann durch Hasene International e.V. an
Bediirftige ausgegeben werden und wofiir die Spender*innen >gute Taten« (hasanat) bei
Gott sozusagen gutgeschrieben bekommen. Derya erklirte mir, dass die Kampagne im
gesamten Regionalverband laufe und die Erfolge einer jeden Ortsgemeinde in einer stin-
dig aktualisierten Rangliste auf WhatsApp aufgelistet werden. Im Wettbewerb mit allen
bagkanlar des Regionalverbandes belegte Derya mit ihrer Gruppe in jenem Moment den
dritten Platz und alle fieberten mit (Prot. 29.03.2019).

Wihrend die Verantwortung einer solchen Spendenaktion eher den Jugendlichen
ab vierzehn Jahren aufwirts anvertraut wird, lobt die IGMG fiir jiingere Kinder weitere
Wettbewerbe in Disziplinen wie Gebetsruf, Poesie oder Koranrezitation aus. Der Mitt-
Dreifdiger Zekeriya, der bereits einige Jahre als Funktionir auf Bundesebene titig war
und mit den Strukturen vertraut ist, erliuterte: »Der Beste in der Moschee nimmt dann
an diesem tibergeordneten Regionalverbandwettbewerb teil. Und die ersten dort neh-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

men dann deutschlandweit, dann europaweit an dem Wettbewerb teil. So ist das straff
organisiert, gut durchstrukturiert« (Zekeriya, 19.03.2019). Neben hasanat — Guten Taten
bei Gott — locken auch materielle Preise wie zum Beispiel Laptops, Geschenkgutscheine
oder fiir die internationalen Erstplatzierten sogar Umra-Reisen nach Mekka.”

Abbildung 7: Wettbewerb in der Disziplin Koranrezitation (eigene Aufnahme).

Im Mirz 2019 folgte ich der Einladung Engins zu einem solchen Koranrezitations-
wettbewerb auf Ebene des Regionalverbandes nach Dortmund, wo insgesamt 36 Jun-
gen zwischen zehn und 13 Jahren um die schonste und nach den Aussprache- und Be-
tonungsregeln (fadschwid) exzellenteste Rezitation konkurrierten (Protokoll, 31.03.2019).
Die teilnehmenden Kinder trugen Anzug oder weifes Hemd mit Gebetskappe und wur-
den nacheinander von der fiinfkopfigen Jury aufgerufen am Tisch Platz zu nehmen und
mit der Rezitation zu beginnen. Das ausschlieflich mannliche Publikum umfasste in-
klusive der teilnehmenden Jungen ca. 80 bis 100 Personen. Das Publikum verfolgte in
besinnlicher Stille — Applaus ist in der Moschee grundsitzlich nicht @blich — den Wett-
bewerb und lediglich ein dlterer Mann kommentierte vereinzelt diejenigen Vortrige, die
er als besonders anrithrend und gottgefillig wahrnahm, mit einem leisen doch vernehm-
baren »Maschaallah!« (»was Gott will, Ausdruck der Gottergebenheit oder der Bewun-
derung). Nach etwa drei Stunden verkiindete die Jury schlieRlich die Gewinner und im
Anschluss formierte sich die Kongregation zum gemeinsamen Nachmittagsgebet.

In der prachtvoll mit Ornamenten und goldener Kalligraphie geschmiickten und von
einem titrkisen Lichtband durchzogenen Moschee wurde sorgsam eine Szenerie arran-
giert, die sich nahezu perfekt in den Weitwinkel-Frame der aufzeichnenden Videoka-

15 Umra ist die sog. >kleine< Pilgerreise nach Mekka, die zu jederzeit im Jahr durchgefiihrt werden
kann. Im Gegensatz dazu findet die>grofie«Pilgerfahrt, der Haddsch, nurim Monat Dhu I-Hiddscha
statt.

https:/dol. 13.02.2026, 15:37:08. - [ E—

81


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

mera einfiigte. Links der Gebetsnische saf? die Jury an einem Tisch, rechts war der Vor-
tragende vor einem Roll-Up positioniert, das neben einem groflen IGMG Logo zahlrei-
che kleine Versionen desselben zeigte. Zwischen den Tischen und zentral vor der Ge-
betsnische wurde eine Leinwand herabgelassen, auf der sich via Live-Projektion das ge-
samte Arrangement inklusive der ersten Reihe der Besucher widerspiegelte. Durch die
Aufzeichnung der Leinwand und die simultane Projektion auf diese wiederholte sich die
Einstellung Bild in Bild ad infinitum. Wihrend sich das Roll-Up mit seinen hunderten Ver-
bandslogos als Versinnbildlichung der multiplen horizontalen Organisationseinheiten
— Moscheegemeinden auf der regionalen oder Praxisgemeinschaften auf der Gemein-
deebene - lesen lisst, erinnert die Tiefe der sich selbst replizierenden Projektion an die
vertikale Integration der einzelnen Segmente in den gestaffelten Offentlichkeiten der Is-
lamischen Gemeinschaft Milli Gorils.

Fir die 16-jahrige Meryem war die Teilnahme an der Jugendgruppe ein Weg, sich
ihrer religiosen Praxis in einem Kollektiv junger Gliubiger mit demselben Erfahrungs-
raum selbst zu versichern. Sie benannte den Zweck ihres Engagements: »damitich naher
an meine Religion gebunden bin. Ich fand das immer so cool, wenn man so Wettbewerbe
macht. Weil unser Prophet sagtja Birbirinizle yarigin! Also macht Wettbewerb!« (Meryem,
19.03.2019). Meryem bezieht sich hier auf Sure 2/148:

Jeder hat eine Zielrichtung, zu der er sich hinwendet. So wetteifert nach den guten
Dingen! Wo immer ihr auch sein werdet, Allah wird euch alle herbeibringen. Allah hat
zu allem die Macht.

Die Bemithung um die Perfektionierung einer religiésen Praxis wie jener der Koranrezi-
tation, die als basaler Akt der Kultivierung von Frommigkeit gilt, wird durch das upscaling
(Zillinger, 2017: 53) auf die Ebene einer breiteren Offentlichkeit - hier jeweils der Wett-
bewerb auf einer héheren organisationalen Ebene - gewissermaflen durch das Kollektiv
zertifiziert. Die Teilnehmenden haben hierdurch die Méglichkeit, an »etwas GréfReremc
teilzunehmen, was im Falle der Pilgerreisen, die bisweilen als Hauptgewinn locken, bis
auf die Ebene der globalen Umma hochskaliert wird. Hierin ldsst sich die fiir viele Mus-
lim*innen sonst lediglich imaginierte globale Community (Anderson, 1983) konkret er-
fahren.

Auf der Ebene der IGMG-Ortsgemeinden lassen sich also verschiedene Praxisge-
meinschaften — Tandem-Partnerschaft, Jugendgruppen, Moscheegemeinde - identi-
fizieren, die je unterschiedliche Formen von Offentlichkeit hervorbringen und durch
variierende Grade von Intimitit gepragt sind. Verschiedene Aktivititen ermdglichen
den Teilnehmenden dariiber hinaus die Teilnahme an den breiteren gestaffelten Offent-
lichkeiten des Ortsverbands, der Regionalverbinde und des deutschen Dachverbandes,
bis hin zur Erfahrung der globalen transnationalen Umma. Die Jugendgruppen und
die Wettbewerbe sind lediglich zwei Beispiele dafiir, wie die Islamische Gemeinde Milli
Goritg auf Ebene der Ortsgemeinden Strukturen der Teilnahme und positiven Selbst-
erfahrung in Form eines aktiven bzw. aktivistischen Islam anbietet, welcher die lokale
Ebene gleichsam transzendiert und ein upscaling des kollektiven religiésen Erlebens auf
hoéher gestaffelte Ebenen ermoglicht.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen
Parallele Raume und islamischer Aktivismus

Neben den beschriebenen performativen und partizipativen Dimensionen islamischer
Bildung unternimmt die IGMG umfassende Bemithungen zur Férderung sikularer
schulischer und akademischer Bildung, wie mir Zekeriya erklirte (Zekeriya, 19.03.2019),
der einige Jahre als stellvertretender bagkan der Studierendenabteilung auf Bundesebe-
ne titig war. So bieten in vielen Moscheen etwa Gymnasialschiiler*innen Unterstiitzung
bei den Hausaufgaben an. Um bildungserfolgreichen jungen Muslim*innen auch das
Studium in einer fremden Stadt d.h. ein islamkonformes Alltagsleben im Kontext
staatlicher Bildungsinstitutionen zu ermoglichen, unterhilt die IGMG in den meisten
Universititsstidten nach Geschlecht segregierte Studierendenwohnheime (ebd.). Oft-
mals gewihren die Eltern insbesondere den unverheirateten Tochtern nur deshalb das
Studium in einer anderen Stadt, da sie den Institutionen der IGMG vertrauen. Durch
die verschrinkte Forderung von Frommigkeit und Allgemeinbildung bildet der Verband
Akteur*innen aus, die Gramsci »organische Intellektuelle« genannt hat (vgl. Schiffauer,
2010: 161), einen Typus von Akademiker*innen, die wie Zekeriya im Herkunftskontext
verwurzelt sind und ihre Kompetenzen und organisationalen Fihigkeiten in dessen
Dienste stellen.’ Schiffauer attestiert dieser Generation iiberdies die Fihigkeit des
postislamistischen Denkens, die aktive Suche nach Moglichkeiten der Konvergenz
zwischen den Ordnungen des Islam und jener der zivilen Biirgergesellschaften. Diese
Akteur*innen wollen den Islam nicht der Sikularisierung preisgeben, sondern Mog-
lichkeiten ausloten, die positive Religionsfreiheit im eigenen Sinne auszuschépfen und
Riume fiir ein islamkonformes Leben zu schaffen. Zekeriya erliuterte die Bedeutung
des Angebots attraktiver Alternativen fiir junge Muslim*innen in Deutschland:

ICMG-Events sind richtig professionell gemacht. Die haben ja 40 Jahre Erfahrung und
das findet auf hochster Ebene statt. Das macht auch SpaR... also die Jugendlichen kon-
nen sich da immer austoben. Diese Atmospharen haben sie hier nicht, in der hiesigen
Gesellschaft, wie jetzt ahm andere. Die [muslimischen Jugendlichen] diirfen zum Bei-
spiel keinen Alkohol trinken oder auch nicht in gemischten Gruppen tanzen, mit an-
deren Geschlechtern, so freiziigig sein oder sich in freiziigigen Gegenden aufhalten.
Sie wiirden sich da nicht wohlfiihlen. Natiirlich nehmen sie auch daran teil. Ich habe
auch an meiner Abifeier teilgenommen. Aber das ist ganz anders, wenn man halt, in
Anflihrungsstrichen unter sich ist.. Die islamische Art sage ich mal... im Rahmen des
Erlaubten findet das Ganze dann fiir die Jugendlichen statt. Wenn die Mddchen unter-
einander sind, dann fiihlen die sich wohler. Und das Ganze wirkt auch identitatsstif-
tend (Zekeriya, 19.03.19; Anm. d. Verf.).

Wie gezeigt wurde, bietet die Organisationsstruktur der Islamischen Gemeinschaft Mil-
li Goriig jungen tirkischsprachigen Muslim*innen in Moscheegemeinden in Deutsch-

16  Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gelést hat und fir die biirgerli-
che Intelligenz steht. Schiffauer (2010: 161) weist darauf hin, dass diese fiir den Marxisten Gramsci
nicht Emanzipation, sondern Konformitit bedeute, eine Vereinnahmung durch die hegemoniale
Klasse.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

83


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

land und anderen Staaten die Méglichkeit aktiver Teilhabe und Selbstorganisation. Da-
bei iibernehmen die in den Jugendgruppen engagierten jungen Frauen und Minner Ei-
genverantwortung, werden durch den im Tirkischen zwar inflationir gebrauchten Ti-
tel bagkan (Vorsitzende/-r) gleichsam mit symbolischem Kapital ausgestattet und in das
ausdifferenzierte hierarchische Gefiige der IGMG integriert.”” Durch die Vorbildfunkti-
on bildungserfolgreicher ablas und abis wird eine positive Auseinandersetzung mit der
Gesellschaft sowie mit praktischer, schulischer und akademischer Bildung gefordert.
Schiffauer (2010) bezeichnet die IGMG letztlich als »Ermoglichungsinstitution« (S. 251),
da sie in der nicht-islamischen und in grofRen Teilen islamfeindlichen Umwelt »die Be-
dingung der Moglichkeit der religidsen Praxis sicherstellt« (ebd.). Der Verband schafft
somit jene parallele Gesellschaft, die, wie Zeynep in Kapitel I. betont hatte, letztlich pri-
vat und daher legitim sei. Rdume zu schaffen und zu beanspruchen und die herrschen-
den Diskurse in Frage zu stellen und herauszufordern, berithrt unmittelbar Fragen von
Macht, Autoritit und subversivem Verhalten. An diesem Punkt bietet das aus der Theorie
der sozialen Bewegungen stammende Konzept des Aktivismus einen fruchtbaren An-
satz, um die Aktivititen der Jugendabteilungen als politische Jugendsubkultur zu fas-
sen und ihre gemeinsamen Praktiken, Emotionen und Rechtfertigungen und ihr spe-
zifisches politisches Bewusstsein in den Blick zu nehmen. Zeynep und die hijabis der
Midchengruppe praktizieren in diesem Sinne eine Form des Aktivismus und des Wider-
stands »in which activists turn against policies and debates centring [sic/] on Muslims
and Islam, while attempting to create and protect an alternative space for themselves
in which they can experience Islam according to their own perception of it« (de Koning,
Becker & Roex, 2020:9). Der Dachverband férdert diesen Aktivismus, indem er das ideo-
logische Fundament liefert und zugleich eine Perspektive fir Erfolg in der Gesellschaft
und damit verbunden ein positives Selbstbild bereitstellt. Die spezifischen Aktionsfor-
mate und das mit diesen verbundene Erlebnis werden durch gezielte branding strategies
(vgl. Sorgenfrei, 2021: 213—215) wie beispielsweise den Einsatz visueller Markenelemente
(Logo, Farbpalette, grafischer Stil, Schriftart etc.; Miles, 2014: 106-108) als aktiver musli-
mischer Lifestyle vermarktet. So werden nahezu alle Aktivititen — vom Wohltitigkeits-
fest itber die Wettbewerbe bis hin zur Pilgerreise — im Sinne einer modernen Corporate
Identity durch die allgegenwirtige Prisenz des Verbandslogos auf Bannern, Buttons und
allerlei Merchandise mit der IGMG-Symbolik gerahmt. Hymnen wie der IGMG-Marg:
(IGMG-Marsch), in denen Geschwisterlichkeit und Verdienste der Gemeinschaft besun-
gen und in YouTube-Videos auch visualisiert werden, bilden den Soundtrack zum reli-
giosen Aktivismus in der Milli Goriig-Sphire. Dieses permanente flagging von Symbolen
fithrt, wie der britische Sozialpsychologe Michael Billig (1995) demonstriert, zur subti-
len Internalisierung der jeweiligen Zuschreibungen. Im Falle der IGMG gehen diese fiir

17 Pierre Bourdieu prigte den Begriff des Kapitals in seiner, in verschiedenen Werken ausgearbeite-
ten soziologischen Theorie. In Die verborgenen Mechanismen der Macht (1992: 150—151) unterschei-
det er drei Hauptformen: 6konomisches Kapital (finanzielle Ressourcen), soziales Kapital (soziale
Netzwerke und Beziehungen) und kulturelles Kapital (Bildung, Wissen, kulturelle Ressourcen).
Hinzu kommt noch der Begriff des symbolischen Kapitals, der auf Anerkennung und Reputation
basiert und zur Distinktion in der Gesellschaft beitrigt. Bourdieu argumentiert, dass diese Kapi-
talformen die soziale Position eines Individuums beeinflussen und eine zentrale Rolle in der Re-
produktion von sozialen Ungleichheiten spielen.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

viele junge Muslim*innen mit positiven Erfahrungen von Selbstwirksamkeit im Lokalen
und der Zugehorigkeit zu etwas Groferem, der globalen muslimischen Gemeinschaft
einher. In einem gesellschaftlichen Kontext, in dem Muslim*insein iiberwiegend als Be-
drohung wahrgenommen wird und als Stigma auf Muslim*innen zuriickwirke, kreiert
die IGMG im Sinne von Tajfels (1986) Social Identity Theory also eine positive, sich im
Kollektiv bestirkende islamische Identitit.Diese spezifische IGMG-Identitit ist in Ab-
grenzung von der Mehrheitsgesellschaft selbstverstindlich muslimisch, sie gilt anders
als der Islam der DITIB nicht als ein »Islam light« und steht - verglichen mit dem stir-
ker weltabgewandten Mystizismus der Silleymancis (VIKZ) — zugleich fiir ein aktives En-
gagement in der Gesellschaft. Sie ist aber unter anderem durch die politische Orientie-
rung an der Tiirkei, sowie durch das konsequente Festhalten an der tiirkischen Sprache
nach wie vor eine national-religiose tiirkische Diaspora-Identitit, die gleichwohl ihren
legitimen Platz in der postmigrantischen Gesellschaft einfordert. Sofern die IGMG eine
gesellschaftliche Parallelitit von islamischen und sikularen Riumen schafft, und durch
die Einrichtung erster die Teilnahme an letzteren erméglicht, férdert die Organisation
potenziell die Kompetenz, in beiden Bereichen souverin aufzutreten und das von Zekeri-
ya oben (Kap. I.4) beschriebene doppelte Bewusstsein auszubilden. Gleichwohl steht dieses
Modell insofern in Frage, als ausreichende Kompetenzen der Tirkischen Sprache unter
vielen tirkeistimmigen Jugendlichen tendenziell riickliufig sind. Wihrend eines soh-
bets der Jungengruppe an dem etwa zehn junge Minner zwischen vierzehn und acht-
zehn Jahren teilnahmen, referierte Mustafa Hodscha iiber »gute und schlechte Freunde«
und verglich beiderlei allegorisch miteinander. Um den Wert guter Freunde zu betonen,
ziickee er ein kleines Flischchen Parfum, gab es in die Runde und jeder der Jungen be-
feuchtete eine Fingerspitze, um sich den Hals zu betupfen. Gute Freunde seien, so er-
klirte der Lehrer, wie ein »schéner Duft«, mit »schénem Herzen« dessen Moral sich von
jener anderer absetze (Protokoll, 21.10.2019). Schlechte Freunde seien hingegen wie »ein
Blasebalg, der Luft erzeugt, um die Temperatur des Feuers zu erhohen, es stinkt, wirft
Funken und verbrennt Deine Kleidung« (ebd.). Einer der Jungen blickte den Hodscha mit
fragendem Blick an, da er die Gleichung offensichtlich nicht verstand. Mustafa, der die
Unzufriedenheit itber die Reaktion des Schiilers nur schwer verbergen konnte, antwor-
tete: »Komm schon, Du verstehst, was ich meine! Sollen wir das jetzt nochmal wiederho-
len? Das ist spirituelles Bilddenken!« (Ebd.). Die allegorische Abstraktion des Gleichnis-
ses war fiir den Jungen nicht verstindlich, da insbesondere jene Jugendlichen, die kei-
nen muttersprachlichen Unterricht in der Schule erhalten, oft nur itber Grundkenntnisse
verfiigen. Aus der Parallelitit des IGMG-Kosmos resultiert daher zugleich eine doppel-
te Problemstellung fiir die Zukunft islamischer Bildung. Denn wihrend die einen dem
Moscheeunterricht auf Tiirkisch aufgrund mangelnder Kenntnisse nicht mehr ginzlich
folgen konnen, lernen die Schiiler*innen in den Milli Gériig-Moscheen auch nicht, sich
iiber ihre Religion auf Deutsch zu verstindigen.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

85


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Abbildung 8: Buttons an Zeyneps Rucksack: »KGT
Mekke'de« (Madchenabteilung in Mekka) & »Love
Mekka & Medina« (eigene Aufnahme).

4. Islamschule in der Al-Taqwa Moschee

Wie bereits in der einleitenden Vorstellung der Forschungsriume herausgestellt wur-
de, verfiigt die Al-Taqwa Moschee iiber zahlreiche Alleinstellungsmerkmale, die sie ins-
besondere von den Moscheen der Tiirkischen Tradition, welche in der Mehrheit einem
Dachverband - DITiB, VIKZ oder IGMG - angehéren, abheben und innerhalb der urba-
nen islamischen Landschaft eine Sonderstellung verleihen (vgl. Firber, Spielhaus & Bin-
der, 2012: 61-67). Neben der religiésen Autoritit des Imams und dem spezifischen Islamver-
stindnis ist dies insbesondere der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. So wird etwa die
Arabische Freitagspredigt von Imam Abdellatif von dessen Schwiegersohn Hischam im
Anschluss immer auch in der deutschen Ubertragung verlesen. Insbesondere macht aber
der umfangreiche deutschsprachige Islamunterricht die Moschee fiir viele muslimische
Familien attraktiv. Wahrend samstags in zwei Klassen die Midchen unterrichtet wer-
den, lernen sonntags von 10 bis 14 Uhr in insgesamt sieben Klassen vornehmlich Jungen
(unter 14 Jahren auch gemischtgeschlechtlich) die Grundlagen der Religion sowie Koran-
interpretation (tafsir) in deutscher Sprache und nur einige wenige auch auf Arabisch.
Insgesamt besuchen ca. 120 Kinder und Jugendliche den Unterricht, der hier als ta ‘lim
(etwa Bildung) bezeichnet wird. Wihrend die Emir Sultan Moschee iiber einen einzigen
Unterrichtsraum verfiigt und die Sultan Mehmet Camii keine geeignete Riumlichkeit
aufweisen kann, stehen in der Al-Tagwa Moschee drei geflieste und mit kithlen Neon-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

rohren ausgestattete Klassenriume im Keller zur Verfiigung. Auferdem werden fiir den
Unterricht auch die Gebetsraume der Frauen und Minner, sowie der Jugendraum und
das Konferenzzimmer genutzt. Neben dem Unterricht werden mit variierender Regel-
mafigkeit freitags- und sonntagsabends Vortrige angeboten. Wihrend meiner ersten
Feldphase fanden diese nur selten statt. Auch die einmal im Monat geplanten Jugend-
iibernachtungen wurden erst im letzten Monat der Forschung wieder angeboten.

Da die marokkanische Gemeinschaft im Feldforschungsort ungleich kleiner ist als
die tiirkische, trafich Jugendliche der Al-Taqwa Gemeinde deutlich seltener in Moschee-
externen Kontexten. Dariiber hinaus konnte ich abgesehen von der Teilnahme des >Di-
rektors<am Integrationsrat der Stadt keinerlei 6ffentlichkeitswirksame Aktivititen oder
institutionalisierte Kooperationen mit anderen Moscheen beobachten. Aus dieser intro-
vertierten Tendenz der Gemeinde und dem Fehlen formalisierter externer Strukturen
resultierte letztlich auch ein anderer Zugang zum Forschungsraum, der nahezu aus-
schliefflich tiber die Teilnahme an Aktivititen innerhalb der Raumlichkeiten der Moschee
stattfand, wie Unterricht, Vortrige, Sitzungen oder Gebete. Die folgende Beschreibung
der Institutionalisierungsprozesse von Praxisgemeinschaften und begrenzten Offent-
lichkeiten weist ein entsprechend héheres Maf3 an historischer Tiefe und personlicher
Nihe auf als jene der IGMG-Moschee. Die wichtigsten Gesprachspartner waren die zen-
tralen Autorititen der Moschee. Der Imam Abdellatif, den alle respektvoll als >Scheikhs
bezeichnen und der seit 1995 die religiésen Belange der Gemeinde leitet, Ahmad Lahbabi,
welcher das Unterrichtsprogramm organisiert und daher von vielen als >Direktor« beti-
telt wird, und Abdullah, der einzige tiirkeistimmige im engeren Kreis der engagierten
Mitglieder.”® Er leitet den Unterricht der iltesten Jungen und wird von vielen aufgrund
seines medizinischen Doktortitels und der Profession als Chirurg >Dr. Abdullah< oder
schlicht>Doktor«genannt. Dariiber hinaus standen mir der Vorsitzende Onkel Yusuf und
sein Stellvertreter Onkel Ismail, die als >Gastarbeiter< die Moschee gegriindet hatten, Re-
de und Antwort und ich sprach mit zahlreichen weiteren Lehrern, Eltern und Schiilern
der Gemeinde. Im Folgen skizziere ich den spezifischen Bildungsansatz der Al-Taqwa
Moschee, und analysiere dessen Genese unter Einbezug der wegweisenden soziodemo-
graphischen und ideologischen Faktoren.

Islam, »wie Allah ihn uns gesagt hat«

Yusuf: ..die Leute sagten vielleicht du bist gegen dein Land oder was!? Die sagen uns
sowas, weil wir wollten den Islam, wie Allah ihn uns gesagt hat. Die wollten Bilder von
Kénigen in die Moschee machen... wenn Feiertag ist in Marokko, musst du das auch
hier in der Moschee machen! Wir haben gesagt: sSo was machen wir nicht! Bis jetzt
al-hamdulilah [etwa Preis sei Gott]< (Prot. 12.05.2019; Anm. d. Verf.).

18 Wahrend der Direktor einen zivilen Namen trdgt, der der muslimischen Historiographie ent-
stammt und daher mit Vor- und Nachnamen pseudonymisiert wird, hat der Doktor zu seinem zi-
vilen tiirkischen Namen zusatzlich einen muslimischen Namen angenommen, mit welchem er in
der Moschee ausschliefilich angesprochen wird. Mit dem Scheikh wurde der Name nicht thema-
tisiert.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

87


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Onkel Yusuf und Onkel Ismail hatten wie viele andere Bergleute aus der Tiirkei und Ma-
rokko nach zehn gemeinsamen Jahren unter Tage und den >Fehltritten« von Kneipen-
und Spielhallenbesuchen, Anfang der 1980er begonnen, sich wieder auf ihre Religion zu
besinnen. In einer Gruppe von etwa 15 Minnern hatten sie in einer Garage angefangen
gemeinsam zu beten, doch schon bald kam es zu jener von Yusuf beschriebenen Mei-
nungsverschiedenheit. Da Yusuf, Ismail und einige weitere Briider den Einbezug kul-
tureller bzw. nationalstaatlicher Symbole als nicht mit Koran und Sunna konform an-
sahen und es ablehnten, das Bildnis des damaligen, autokratisch regierenden Konigs
Hassan II. in der Moschee aufzuhingen," verlief eine stirker nach Marokko orientierte
Gruppe den Kreis und griindete einen Kulturverein, der vom marokkanischen Konsu-
lat gefordert wurde. In der Marokkanischen Diaspora-Community in Europa herrschte
von Beginn an Misstrauen gegeniiber den Absichten staatlicher marokkanischer Orga-
nisationen (Sunier, van der Linden & van de Bovenkamp, 2016: 412), da die Mehrheit der
Arbeitsmigranten wie Yusuf und Ismail aus den fir ihre antiroyalistische Haltung be-
kannten, iberwiegend von Berber*innen besiedelten Provinzen Rif und Oujda stammt
(Berriane, 1996: 170).”° Die Regionen des Nordostens wurden lange, sowohl von den Ko-

19 1961 bestieg Konig Hassan Il., der sich als »Kombinierer von islamischer Tradition und westlicher
Modernitat« (Khallouk, 2016: 111) sah, den Thron, baute seine Herrschaft jedoch sukzessive zu ei-
nem autoritdren Regime aus. Mit seiner Herrschaft begannen in Marokko die sogenannten »blei-
ernen Jahre«. Der wachsende Unmut in der Bevolkerung entlud sich ab 1965 in Student*innenun-
ruhen und in den gescheiterten Putschversuchen durch Teile des Militars 1971 und 1972. Hassan Il.
ging zunehmend repressiv gegen Oppositionelle vor (ebd. 114-115).

20  Wie Berriane (1996: 170) basierend auf Daten des marokkanischen Konsulats Frankfurt errechne-
te, stammten 1974 73 % der marokkanischen Gastarbeiter*innen in der Bundesrepublik aus der
im Rif liegenden Provinz Nador und weitere 5 % aus dem an Nador und Algerien grenzenden Ouj-
da. Die vormals autonomen Tarifit-sprachigen Regionen des Nordostens waren sowohl wahrend
der Kolonialherrschaft wie auch im Kénigreich Marokko systematisch vernachlassigt worden und
galten lange als Hort des Widerstands und der wirtschaftlichen Krisen (de Haas, 2007: 12—13). Die
Kolonialmachte hatten eine divide et impera Politik auf Basis einer hochstilisierten Unterscheidung
zwischen Arabité (Arabertum) und Amazighité (Berbertum) verfolgt, die mafgeblich zur Konstruk-
tion einer berberischen Identitat und Kultur beigetragen hatte (Pfeifer, 2015: 46—64). Zwar sind die
Dialekte der drei grofien berberischen Gesellschaften Marokkos, Zentralatlas-Tamazight, Tasche-
lit und Tarifit, das im Rif-Gebirge gesprochen wird, linguistisch miteinander verwandt und unter-
einander verstandlich, doch verfiigten die Sprecher*innen nicht tiber eine préa-koloniale kollektive
Identitit. Heute verstehen sich die Berber*innen (iberwiegend als indigene Bevolkerung Marok-
kos und zunehmend werden Forderungen laut, die negative Fremdbezeichnung Berber*in durch
das Ethnonym Imazighen —>Freie<(Sg. Amazigh) zu ersetzen. Das griechische barbaros (stammeln,
lallen, unverstandlich sprechen) und das romische barbarus bezeichnet jeweils Gruppen und Kul-
turen aufderhalb der eigenen Zivilisation (ebd.: 38). Im zeitgendssischen Sprachgebrauch wird der
Begriff des Barbaren »abfillig fiir verrohte, ungebildete und unzivilisierte Menschen verwendet«
(ebd.: 39). Da meine amazighischen Gesprachspartner*innen sich aber weiterhin durchgehend als
Berber*in bezeichneten, halte ich — der Problematik der urspriinglichen Benennungspraxis be-
wusst —im Fortgang an diesem Begriff fest.

Die Regierung des Sultans wird seit dem 16. Jahrhundert als makhzen bezeichnet. Zum makhzen
gehorten Amtstrager am Hof, Wiirdentriager wie auch loyale Stammesfiihrer. Seit der Unabhén-
gigkeit steht der Begriff fiir den marokkanischen Staat und seine Institutionen (Polizei, Justiz, Ver-
waltung etc.). (Vgl. Pfeifer, 2015: 48—49). Diese Bedeutung hatte sich jedoch durch die Kolonialzeit
und die Ara Hassan II. gewandelt. So benennt Sunier mit dem Begriff den marokkanischen Staat

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

lonialherren wie auch dem Kénigreich Marokko, strukturell vernachlissigt und galten
als Hort der Rebellion und der 8konomischen Krisen (de Haas, 2007: 12—13). Hassan II.
machte sich in den 1970ern folglich die Migrationspolitik nicht nur zunutze, um Druck
vom heimischen Arbeitsmarkt zu nehmen, sondern auch um politische Spannungen zu
entschirfen: »Der hat sich gedacht, gut, dann kriegen die alle Pisse und sollen weg. Und
dasistder Grund warum so viele Berber in Deutschland, Holland und Belgien sind. Mehr
als [marokkanische] Araber.« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). Zugleich war
der Konig bestrebt in der Diaspora Einfluss zu gewinnen und etablierte die sog. amicales,
Vereine im Umfeld der ersten Moscheen, die in direkter Verbindung zu Botschaften und
Konsulaten standen. Diese sollten vordergriindig den Migranten Unterstiitzung in der
Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des makhzen — des Herr-
schaftsapparates — und seines Geheimdienstes (Schiittler, 2007: 4; Sunier, van der Linden
& van de Bovenkamp, 2016: 411-412).*" Mit Absage an staatliche Beeinflussung aus der
Heimat ging nicht nur der Verzicht auf finanzielle Férderung einher. Mit ihr konstituier-
te sich auch das Islamverstindnis der Gemeinde, das sich von nationalen und kulturellen
Symboliken distanziert und somit auch lokale Formen von Islam ablehnt. Man habe et-
wa mit dem Sufismus (fasawwuf), der die marokkanische Volksreligiositit mafigeblich
pragt, »nichts zu tun, erklirte Lahbabi (19.02.2019). Wahrend der Sufismus in den letz-
ten Jahren seitens des marokkanischen Staates als typisch marokkanische, liberale Form
des Islam beworben wird, in der sich verschiedene Konfessionen und Weltanschauungen
wiederfinden kénnen (ebd.: 413),%* gelten der orthodoxe Islam und insbesondere salafis-

und seinen Sicherheitsapparat (Sunier, van der Linden und van de Bovenkamp, 2016: 411). Kritische
Stimmen bezeichnen ihn heute als den deep state Marokkos, der Regierungsgeschicke lenkt und in
die Politik eingreift (z.B. Karam, 20.07.2020; Lamzouwag, 13.10.2013).

21 Wahrend dersbleiernen Jahre< unter Hassan Il. galt jede politische Aktivitdt, sei es das Engage-
ment in Gewerkschaften oder die Forderung der Berberkultur, als subversiv und verdachtig und
wurde nach Rabat gemeldet. Mitder zunehmenden Reformbereitschaft Hassans II. in den1990ern
stellten die amicales ihre Spionageaktivitaten ein und der Kénig schuf die dem Innenministeri-
um angeschlossene Fondation Hassan 11 pur le Marocains Résidant a I'Etranger als Organ der politi-
schen Reprasentation der Auslandsmarokkaner®innen (Schittler, 2007: 4). Grundsatzlich werden
die Auslandsmarokkaner in Deutschland vom marokkanischen Staat eher vernachléssigt, da sie
einerseits —im Vergleich zu jenen in Belgien, Frankreich oder Spanien — eine kleine Gruppe sind,
die als politisch tendenziell inaktiv gilt, und andererseits stellt die Sprachbarriere fiir Forschung
in Deutschland ein Hindernis dar. So wurde beispielsweise in der Forschungsabteilung des Foun-
dation Hassan Il. kein Forschungskoordinator fiir Deutschland ernannt (ebd.: 5).

22 Dieses Image mag den heterodoxen Ritualpraktiken geschuldet sein, in denen nicht selten Musik,
ekstatischer Tanz und Trance-Riten eine zentrale Rolle spielen (vgl. Zillinger, 2014). Die Bruder-
schaften des Sufismus, der im marokkanischen Kontext auch als Maraboutismus bezeichnet wird
(Khallouk, 2016: 180—181; vgl. Eickelman, 1976), haben sich jeweils aus der Gefolgschaft zu einem
Scheikh (marabout) formiert, der mit besonderer Segenskraft (baraka) ausgezeichnetist und in der
Regel in einer spirituellen Linie (silsila) von Gelehrten in Verbindung mit dem Propheten Muham-
mad steht. Die Grabstétten der Marabouts entwickelten sich zu lokalen Heiligtiimern und Pilger-
statten, an die auch religiose Stiftungen (waqf) zu Wohlfahrtszwecken angeschlossen waren bzw.
sind (Khallouk, 2016; 181-182). Uber Jahrhunderte hinweg leisten die Bruderschaften somit ins-
besondere in landlichen Regionen einen Beitrag zur sozialen Sicherheit. lhr politischer Einfluss,
den sie bereits im Widerstand gegen Portugiesen, Spanier und Franzosen geltend machten, ist
bis heute nicht zu unterschitzen. Auch in der ethnologischen Forschung wird der Sufismus — wie

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

89


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

tische oder wahhabitische Auslegungen hingegen als nach Marokko importierte, auslin-
dische Phinomene (ebd.).”

Wenn Yusuf und Ismail heute auf die Geschichte der Moschee zuriickblicken, tun
sie dies nicht ohne Stolz, denn seit der Griindung der Moschee 1984 sind nicht nur die
Besucherzahlen stetig gewachsen, auch die Kongregation des Freitagsgebets ist zuneh-
mend internationaler geworden. Richtungsweisend fiir diese weitere Entwicklung soll-
te die Einstellung des Imams sein der seit 1995 der Gemeinde in religiésen Belangen bis
heute vorsteht. Abdellatifist ein kleiner, kriftiger Mann mit weiler Haut, dessen rundes
Gesicht von einem grauen, kurz gehaltenen Bart gerahmt wird. In der Moschee wurde er
respektvoll als Scheikh angesprochen und auch tiber die Moschee hinaus war er als Au-
toritit anerkannt. So gestanden beispielsweise auch meine Salafi-Gesprichspartner ein,
dass er derjenige sei, mit dem man nicht zu diskutieren brauche, sei er doch an Wissen
allen iiberlegen. Der Scheikh durchlief, als wohl einziger Imam der Stadt, eine klassische
religiose Bildung in marokkanischen Medressen. Neben der Autoritit eines Gelehrten
zeigte Abdellatif aber auch seine viterliche Seite: Mit Hingabe stand er im Ramadan tig-
lich selbst stundenlang in der Kiiche und lud die Briider zum allabendlichen iftar (Fasten-
brechen) ein, bevor er im Anschluss fiir mehrere Stunden beim nichtlichen tarawih-Ge-
bet vor 200—300 Glaubigen im zunehmend mit Sauerstoff unterversorgten Gebetsraum
den Koran rezitierte. Er war immer prisent und ansprechbar, da er mit seiner Familie im
selben Gebiude wohnte, in dem auch die Moschee untergebracht ist. Fir die grundsitz-
lich als erfolgreich wahrgenommene Entwicklung der Gemeinde identifizierte Scheikh
Abdellatif drei Griinde:

Erstens: Demographie. Viele haben Kinder bekommen. Die dlteren Gastarbeiter wer-
den weniger und mittlerweile sind viele neue Leute da. Verwandte, Schwiegersohne.
Und jetzt, nach dieser Krise in Syrien, haben wir auch einige Fliichtlinge. Zweitens: Es
gab mal ein Missverstandnis in der gama‘a [Gemeinde] und die hat sich gespalten und
es gab Leute, die haben gesagt, wir miissen nach Tradition gehen, d.h. ein Marokka-
ner sagt, wir sollen nicht mit Tlrken beten. Die anderen haben gesagt, wer kommen

Eickelman’s (1976) klassische Ethnographie eines sufischen Pilgerzentrums exemplarisch zeigt —
bisweilen als Moroccan Islam tiberschrieben und mit diesem gleichgesetzt.

23 Bereits in Marokko hatte der Staat versucht, durch die Griindung eigener Moscheen den Islam zu
kontrollieren, wie der Direktor erliuterte: »Es gibt Moscheen, die wurden von der Regierung ge-
baut und machen nur, was die Regierung will. Sogar die Freitagspredigt muss schon vorher kon-
trolliert werden oder die kriegen das geschrieben. Der zweite Teil der Predigt war immer fiir die
Regierung und Koénig. Oder an einem nationalen Feiertag mussten alle in die Moschee. Die Mo-
scheen, die aber von Leuten so gebaut worden sind, die waren unabhingig, und da hatte der Staat
keine Kontrolle. Die haben einfach so gepredigt, und als sie gemerkt haben, das geht in die fal-
sche Richtung, dass jeder predigt, wie er will, und da gibt es auch salafistische Imame, die haben
auch Hass gepredigt usw., und dann, nach den Attentaten in Casablanca usw., wurden sie noch
strenger kontrolliert« (Ahmad Lahbabi, 06.03.2019). Neben dem Anschlag von Casablanca 2003,
in dem 46 Menschen getotet wurden, waren die Autoritaten auch durch die Teilnahme von Perso-
nen mit marokkanischer Herkunft bei Anschlagen im Ausland — wie 2004 und 2017 in Spanien —
alarmiert, denn als beliebtes Reiseziel der Europaer befiirchtete man nicht zuletzt auch negative
Auswirkungen auf den Tourismus (El-Katiri, 2013).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

will, kann kommen. Ich habe versucht, Islam zu erkldaren. Was heifdt das? Keine Natio-
nalitat! Drittens: Jugendliche wie Abdullah... in tiirkischen Moscheen geht es viel um
Tradition und die Imame sind wenig gebildet. So gesagt, so gemacht, folgen wir. Ju-
gendliche verstehen teilweise mehr als die Imame und versuchen, es ihren eigenen
Leuten zu erklaren und die sagen:>lhr seid junge Leute und versucht mir etwas zu er-
kldren? Raus!!« Dann sind die zu uns gekommen. Wir haben viele Jugendliche vieler
Nationalititen. Also Tiirken, Bosnier, Araber, Marokkaner (Abdellatif 27.01.2019; Anm.
d. Verf.).

Neben der demographischen Entwicklung (1), die derart auch in der Geschichte tiirki-
scher Moscheen zu beobachten ist, sah der Scheikh vor allem (2) die Uberwindung na-
tionaler Identifikationen und die Loslosung der Religion von entsprechenden als Kultur
oder Tradition beschriebenen Aspekten als das, was die Attraktivitit der Al-Taqgwa Mo-
schee fiir ein breiteres Publikum ausmacht. Er replizierte somit das Griitndungsnarra-
tiv der Gemeinde, in dem die Entscheidung fiir eine puristische und universale Religion
gewissermafien angelegt war. Dariiber hinaus betonte Abdellatif: »Ein Muslim braucht
keinen Staat, um ein Muslim zu sein. Bei 99 Prozent brauchst du dich nur auf dich zu
konzentrieren und zu praktizieren.« (Abdellatif, 27.01.2019). Er stellte somit den quietis-
tischen Ansatz der Gemeinde heraus, der den politisch-aktivistischen und explizit Tiir-
kischen Islam der Milli Goriis Bewegung nahezu kontrastiert.

Zuletzt (3) kritisierte Abdellatif in vorstehendem Zitat das blinde Befolgen einer Tra-
dition oder Rechtsschule (»So gesagt, so gemacht, folgen wir«), die als taqlid (Nachah-
mung, Imitation) bezeichnet wird, und stellte somit auch die Autoritit von dessen Ver-
tretern, den Imamen in tiirkischen und bosnischen Moscheen in Frage. Sie konnten vie-
len Jugendlichen im Hier und Heute keine befriedigenden Antworten mehr geben, was
einen push-Faktor fiir das Verlassen der Moscheen darstelle. Dies habe viele Jugendliche
zu ihm gefithrt, der eine grofiere Flexibilitit um Umgang mit Traditionen und Rechts-
schulen fiir sich beansprucht. Der Einsatz der deutschen Sprache als weiterer Verkehrs-
sprache neben Tamazight und Arabisch war letztlich die Konsequenz des Ansatzes einen
Islam fiir alle in der deutschen postmigrantischen Gesellschaft zu etablieren und nach
Abdellatif der einzige Weg, ihn an die nichste Generation zu vermitteln. Dekulturalisie-
rung bzw. Denationalisierung und der Gebrauch der deutschen Sprache sind die zen-
tralen Aspekte fiir die zentripetale und integrative Dynamik der Moschee (diese gehen
indes mit theologischen und islamrechtlichen Argumentationen einher, die in Kapitel 3
eingehender beleuchtet werden). Die Al-Taqwa Moschee 16st sich dadurch zunehmend
von Herkunfts- und Migrationsbeziigen und orientiert sich an der Einwanderungsreali-
tit der postmigrantischen bundesrepublikanischen Gesellschaft. Aufgrund dieser post-
migrantischen Orientierung (vgl. Foroutan, 2019) und dem Stadtweiten Einzugsgebiet
(vgl. Farber, Spielhaus & Binder, 2012) bezeichne ich die Al-Taqwa Moschee als postmi-
grantische Stadtmoschee.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
Der lange Weg zum Moscheeunterricht

Bis Mitte der 1990er bestand die Gemeinde fast ausschlieSlich aus marokkanischen
Bergleuten und ihren Familien, die gemif! der Lokalisierung der drei Zechen iiber die
ganze Stadt verteilt lebten. Nachdem man Anfang der 1990er einen Lehrer aus Marokko
als Imam engagiert hatte der auch die Kinder unterrichten sollte, stellte der Standort
der Moschee in einem der dufleren Vororte eine grofie Herausforderung dar. Adam, der
Sohn von Onkel Ismail erinnert sich, wie das Problem gelost wurde:

Damals fuhren zwei oder drei Mercedes 207er Kastenbullis durch die Stadt. Wir hatten
einen Fahrdienst. Die haben extra Fahrer engagiert, der eine fihrt Richtung Norden,
der andere Richtung Westen und dann wurden die Jungs und Madels zusammenge-
trommelt und dann in die Moschee gefahren (Adam, 11.04.2019).

Trotz der Einrichtung dieses Shuttleservices, um den langen Weg zum Moscheeunter-
richt zu bewiltigen, konnte dieser nicht verstetigt werden, denn bald habe man sich
aufgrund der »mittelalterlichen« (ebd.) Methoden, die auch psychische und physische
Gewalt beinhalteten, von dem marokkanischen Lehrer getrennt und das Angebot wur-
de vorerst eingestellt. Als 1995 schliefilich Abdellatif die religiése Leitung der Gemeinde
tibernahm, standen die Platzprobleme der Moschee im Vordergrund und man zog in die
Innenstadt, wo die neuen Riumlichkeiten zuerst einmal fiir die Nutzung als Gebetsraum
umgebaut werden mussten. Als Angestellter des Vereins und geiibter Bauarbeiter iiber-
nahm der Imam einen grofien Teil der Arbeiten selbst.

Als um die Jahrtausendwende im Zuge einer — nach der Arbeitsmigration und dem
Familiennachzug - dritten Migrationsphase viele marokkanische Akademiker*innen
nach Europa kamen, stieflen auch einige Briider zur Gemeinde, die ihre Schule oder
ihr Studium in Marokko absolviert hatten. Darunter auch Ahmad Lahbabi, der bei
seiner Ankunft folgenden Eindruck der Moscheebildung hatte: »Anfang bis Mitte der
2000er gab es viele Kinder, die eine Bruchphase hatten. Die haben jahrelang kein
Arabisch gelernt und kein Koran. Es gab also Leute, die haben was verpasst, weil es
einfach Mangel an Lehrern gab« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019). Lahbabi stammt aus dem
nordostmarokkanischen Nador, nennt sich »halb Berber, halb Araber« (ebd.) und wuchs
entsprechend zweisprachig auf. Nach Koranschule, Abitur und Jurastudium ging er im
Alter von 27 Jahren nach Deutschland und absolvierte ein Studium der Sozialen Arbeit.
Nachdem er schliefilich eine Stelle als Schulsozialarbeiter gefunden hatte, begann er
2009 gemeinsam mit dem Scheikh und dem Doktor Abdullah, das Angebot der Mo-
schee um einen Islamunterricht auf Deutsch zu erweitern und die Schiiler*innen nach
Altersgruppen einzuteilen und Klassen zu bilden. Heute ist Ahmad der >Direktor« des
als ta‘lim bezeichneten Unterrichts und beispielsweise fiir die Kommunikation mit den
Eltern, die Anmeldung der Kinder, die Bildung der Kurse oder die Zuteilung der Lehrer
zustindig. Dariiber hinaus gibt er Unterricht in Grundlagen des Islam fiir die Kleinen
zwischen 9 und 14 Jahren.

Auch Abdullah - der in der einleitenden Vignette das Nachwuchsproblem benannt
hatte - spielte eine wichtige Rolle bei der Entwicklung des deutschsprachigen Unter-
richts. Um die Jahrtausendwende war er der Einzige im engsten Kreis der Autorititen,

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

der nicht marokkanischer, sondern der Herkunft seiner Eltern nach tiirkischer Abstam-
mung war, und im Feldforschungsort geboren wurde. Seine Frommigkeit und die an-
gehende Karriere als Mediziner lief}en ihn auch frith das Ansehen der marokkanischen
Honoratioren gewinnen. Abdullah kehrte schon als Jugendlicher der tiirkischen DITiB-
Moschee seiner Eltern den Riicken und stand wihrend des Studiums der Salafiyya nahe,
fand schliefilich aber den Weg zu Abdellatif in die Al-Tagwa Moschee. Abdullah ist zur
Zeit der Forschung Anfang Vierzig, alleinstehend und Oberarzt in einer renommierten
Klinik. Er unterrichtet jeden Sonntag die iltesten Jungen im Alter von 13 bis @iber 20 Jah-
ren in tafsir, der selbststindigen Auslegung des Koran. Er ist einer von mehreren Tiirkei-
und Bosnien-stimmigen Briidern, die um die Jahrtausendwende den >Kulturislamc« ih-
rer Eltern und der Moscheegemeinden, hinter sich gelassen hatten, nach deutschspra-
chigen Angeboten verlangten und zur Al-Taqwa Moschee kamen. Sie waren Teil einer
Suchbewegung, die eine puristische Revitalisierung des Islam anstrebte und in deren
Zusammenhang auch das Aufblithen des zeitgendssischen Salafismus steht.

Ende der 2000er hatten sich in der Al-Taqwa Moschee einige dieser Suchenden zu-
sammengefunden, um in der Moschee ein Bildungsprogramm in deutscher Sprache zu
implementieren. Aufgrund der begrenzten riumlichen Kapazititen des damaligen Mo-
scheegebiudes mietete die Gruppe einen Raum auf der anderen Strafenseite an. Die-
se Initiative scheiterte jedoch bald an der Vereinnahmung des neuen Bildungsraumes
durch einige Briider, die sich nun offen als Salafis zu erkennen gaben und bald offiziell
von der Moschee abspalteten (vgl. Kapitel II1.4).

Erst mit dem Umzug 2013 aus der Stadtmitte zuriick in den Vorort, wo die Mo-
schee gegriindet worden war, erledigten sich schlieflich die Platzprobleme und der
Weg zum Bildungsprogramm in heutigem Umfang war frei. Mit der Fertigstellung
der Renovierung konnte an 2015 nun ein neues und ginzlich deutschsprachiges Un-
terrichtprogramm angeboten und etabliert werden. Den Anstof3 hatten letztlich jene
zwei Gruppen von Muslim*innen aus der zweiten Generation gegeben, die zu Beginn
der 2000er den Weg in die Gemeinde gefunden hatten, erstens religiése marokkanische
Akademiker und zweitens zuvorderst deutschsprachige Briider, Konvertiten und jene,
die dem tiirkischen und bosnischen Kulturislam den Riicken gekehrt hatten.

Die Lehrerschaft

Die Basis des Vereins, der die Al-Tagwa Moschee verantwortet, besteht heute aus rund
siebzig Beitrag zahlenden Mitgliedern mit ihren Familien und ist marokkostimmig
geblieben. »Ich wiirde sagen 40 % Berber, 30 % Araber aus Oujda und 20 % Araber aus
Bowarfa«, schitze Ahmad Lahbabi (19.02.2019) die Zusammensetzung der Mitglieder
ein. Wihrend also der Anteil an arabischen bzw. arabischsprachigen Familien an der
Gesamtheit der Vereinsmitglieder mit ca. 50 % grof3er ist als jener der Berber, bemerkte
ich nach einiger Zeit der Unterrichtsbeobachtung und nach zahlreichen Gesprichen mit
den Moscheelehrern, dass die engagierten und gestaltenden Akteure und insbesondere
die Lehrerschaft ethnisch anders aufgestellt ist: Sieben der neun Lehrenden bezeichnen
sich als>Berber< und sind Tamazight- bzw. Tarifit-Muttersprachler. Ausnahmen sind le-
diglich der tiirkeistimmige Abdullah und Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh, der
Araber ist. Anders als in Marokko, wo viele Kinder — Berber wie Araber — Grundkennt-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

93


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9%

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

nisse des Arabischen bereits im Vorschulalter in der Koranschule vermittelt bekommen,
und der Spracherwerb fester Bestandteil des Curriculums 6ffentlicher Schulen ist, geht
esvielen berberischen Kindern in Deutschland wie Abdelkarims fiinfzehnjihrigen Sohn
Bilal: »Zuhause sprechen wir berbisch [sic!]. Also mit meinem Vater sehr oft Deutsch,
ja. Mein Vater will, dass wir ein bisschen unsere Deutschkenntnisse verbessern und er
selbst lernt dann halt auch dadurch« (Bilal, 10.03.2019). Die berberischen Kinder und
Jugendlichen in Deutschland wachsen in der Regel mit der elterlichen Muttersprache
Tamazight und der Verkehrssprache Deutsch auf und erhalten kaum die Gelegenheit,
vertiefte Arabischkenntnisse zu erwerben. Doch auch die Kompetenzen des Deutschen
seien bei vielen Moscheeschillern mangelhaft, wie >Doktor< Abdullah diagnostizierte:

Es gibt so viele Defizite. Sie konnen dieses Buch nicht verstehen, weil die Jugendlichen
kénnen nicht mal Deutsch lesen! Jugendliche in der 9. Klasse haben so viel Probleme
mitdem Lesen, dass sie sich dermafien auf die Aussprache der Buchstaben konzentrie-
ren, dass sie nicht mehr wissen, was da drinsteht (Abdullah, 14.12.2018).

Dass weder die berberischen Eltern noch die Moschee in der Lage sind, fiir die Rezita-
tion und das Verstindnis des Koran ausreichende Sprachkompetenzen des Arabischen
zu vermitteln, erklart die Motivation der berberischen Eltern, den deutschsprachigen
Unterricht voranzubringen sowie ihre iiberproportionale Vertretung unter den Lehrern.
Auch fir viele der Eltern hat es Prioritit, die eigenen Kompetenzen der Verkehrsspra-
che im Residenzland Deutschland zu verbessern. Dass der deutschsprachige Islamun-
terricht fiir Jungen in der Al-Taqwa Moschee iiberproportional von Berbern angeboten
wurde, hat indes wenig mit Ethnizitit zu tun und ist vielmehr eine pragmatische Fra-
ge der Sprachlichkeit: Deutsch ist die Verkehrssprache der Jugendlichen und im Begriff,
Tamazight als Muttersprache abzulésen.

Islamische Padagogik

Jeden Sonntag findet in der Al-Tagwa Moschee von 10 bis 14 Uhr Unterricht statt (le-
diglich die Corona-Pandemie hatte zur voritbergehenden Aussetzung gefiihrt). Ich hatte
tiber einen Zeitraum von etwa acht Monaten dieselben Klassen begleitet, und nur gele-
gentlich andere Kurse, wie die >Mini-Muslimss, den Kurs der Kleinsten von sechs bis etwa
zehn Jahren besucht. In der Regel fand ich mich also um 10 Uhr in der Klasse der 10 bis
14-jahrigen bei Rashid ein, einem zumeist modisch, mit Designerjeans, gestylter Frisur
und in Lederjacke, auftretenden, Anfang vierzigjihrigen Vorarbeiter einer Stahlfirma. Er
und sein jiingerer Bruder, stammen wie der Direktor aus dem nordostmarokkanischen
Nador, sind Berber und kamen ebenfalls um die Jahrtausendwende zum Studieren nach
Deutschland, wo bereits ein Onkel lebte. In Raschids Unterricht safSen unter anderen der
Sohn des Direktors, zwei Tochter von Abdelkarim, und auch seine eigene Tochter.
Rashid brachte den Kindern die Glaubensgrundlagen bei und erzihlte etwa die Ge-
schichten verschiedener Propheten wie Zekeriya, Noah oder Jesus, schilderte die Ereig-
nisse des Weltuntergangs oder — wie in der Einheit, aus welcher der folgende Gesprichs-
ausschnitt stammt — die Rolle der Familie und die Prinzipien islamischer Erziehung.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Nachdem er einige Minuten mit den Kindern iiber ihre Woche in der Schule gesprochen
hatte, begriifdten sich Schiller*innen und der Lehrer:

Rashid: >Salamu ‘alaykum <

Alle Schiiler*innen: Wa-‘alaykumu s-salam wa-rahmatu LIah wa-barakatuh.<

Rashid: >Letzte Woche hatten wir die Erziehung im Islam kennengelernt. Haben wir ge-
sagt, Islam teilt die Erziehung auf drei. Von null Jahren bis sieben Jahre und dann?«
Schiiler:>Sieben bis14...<

Rashid: >Bis 14. Was macht man da? Man erzieht die. Und weiter? Von 14 bis
Schiilerin: 214 bis 22 sollte man so sein Freund sozusagen sein.<

Rashid: >Von null bis sieben Jahre spielen. Das heif’t mehr spielen als lernen. Da ‘Thun.
Warum? Weil das Kind, egal, was du mit ihm machst, ein Vierjahriger, auch wenn du
dem heute erzihlst, morgen macht er den gleichen Fehler nochmal. Das bringt nichts,
weil das Kind ist noch kopfméaRig nichtin der Lage zu lernen. Okay, der lernt die Moto-
rik, der lernt viele Sachen. Aber dass er wirklich Unterricht lernen, beibringen ist noch
nicht. Erst ab sieben Jahre! Ab sieben Jahren kannst du deinem Kind sogar...sogar fiinf
Sprachen beibringen. Ist kein Problem. Von sieben bis 14 Jahre *addibun. Was heifdt *ad-
dibun? Verfeinere sein..Verhalten. Was heifdt verfeinern? Das heifdt, du sollst ihn erzie-
hen... allein Essen, das ist auch eine Kunst. Unser Prophet Muhammad s.a.w., er hat
uns sogar gezeigt, wie wir auf Toilette gehen. Das heifdt, wie man Toilette betritt. Hat
der gesagt: Sag du‘a’ [Bittgebet], bevor du da reingehst. Wenn du rausgehst, sagst du
nochmal:>Verzeihung, Allah. Verzeihung, AllahlcWie du isst, wie du gesund gehst, wie
dudich verhiltst. Das sind so halt Islam-Verhalten. Und ab 14 bis 21Jahren, dann endet
die Erziehung. Prophet sagt, bis 21 Jahren. sahibuhu — Du sollst ihn als Freund machen.
Und Mama macht ihre Tochter als Freundin. Warum? Die bringt dem bei. [...] Islam hat
fiir die Mutter einen ganz besonderen Platz in der Gesellschaft. Islam sagt sogar, wenn
man die Rolle von der Mutter verachtet, ist die ganze Gesellschaft futsch (Protokoll,
24.02.2019; Anm. d. Verf.).

Rashid fuhr mit der besonderen Rolle der Mutter im Islam fort und unterstrich sie mit
einem Hadith und einer Geschichte iiber einen Mann aus dem Gazastreifen, der nach
drei Jahren ohne Kontakt zu seiner Mutter feststellen musste, dass diese verstorben war.
Als er davon erfuhr, bereute er, sich zuvor nicht mit ihr verséhnt zu haben. Die fragenden
Gesichter der Kinder angesichts der Nennung des Gazastreifens bewegten ihn nun dazu,
dem eingeschobenen Beispiel wiederum zuerst eine geographische Einordnung voran-
zustellen, die er mit einer Zeichnung an der Tafel zu illustrieren beabsichtigte. Rashid ist
einleidenschaftlicher Erzihler, der sich zwar an Themenblécken orientierte, doch einem
frontalen Unterrichtmodus verhaftet war, der auf freiem Erzdhlen aus dem Stegreif ba-
sierte und ein hohes Maf} an Improvisation aufwies. So holte er bisweilen weit aus, um
ein Beispiel einzubringen, fiir das er — wie im Falle des Mannes aus dem Gazastreifen —
wiederum erst die Verstindnisgrundlage schaffen musste. Dass ihm oft wenig Zeit zur
Vorbereitung blieb, demonstrierte eine Unterrichtsstunde, in der ein Test geschrieben
wurde. Als Raschid dazu ansetzte den Schiiler*innen die Aufgaben zu diktieren, kramte
er ein unordentlich gefaltetes Blatt Papier aus der Hosentasche, auf dem er offensicht-
lich schnell handschriftlich einige Fragen notiert hatte. Die letzte halbe Stunde des oben
zitierten Unterrichts war schlieRlich dem Vortragen arabischer Koranverse vorbehalten,

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

95


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

was — verglichen mit dem vorausgehenden freien Erzihlen im Frontalunterricht — einen
Kontrast darstellte, da nun die Schiiler*innen aktiviert wurden. Neben dem methodi-
schen Ansatz des Lehrers ist der Ausschnitt auf einer weiteren Ebene interessant. Ras-
hid explizierte hier das der islamischen Pidagogik zugrundeliegende Konzept von der
kindlichen und adoleszenten Entwicklung, woran sich die Didaktik orientieren miisse.
Auch die Moscheen - tiirkische wie marokkanische — orientieren sich an den drei Ent-
wicklungsphasen als strukturierendes Prinzip des Unterrichts und seiner Inhalte.

Nach dem Unterricht von Rashid begleitete ich auch regelmiflig den Kurs des Dok-
tors Abdullah, der jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr im lichtdurchfluteten hinteren Raum
der Moschee stattfindet. Die erste Begegnung mit dem Lehrer hatte mich kurz irritiert,
denn im Wissen um seine Titigkeit als Oberarzt in der Chirurgie hatte ich eher ein Er-
scheinungsbild wie jenes des Direktors Ahmad erwartet, der fiir gewohnlich Hemd tragt
und glattrasiert ist. Der Bart des etwa 1,70 m grofen hageren Doktor Abdullah reich-
te hingegen bis zur Brust, der Schniuzer war kurz gestutzt, die ungeschnittenen Haare
fielen ihm in die Stirn und seine Khaki Pluderhosen und farblich abgestimmte Fleece-
jacke erinnerten mich eher an den Dresscode der Salafis als an jenen eines Arztes (was
mehr iiber meine Konditionierung, denn iiber Abdullah aussagt). Nachdem er mir eine
deutsche Koranausgabe geschenkt hatte, damit ich dem Unterricht folgen konnte, bat
er mich, in der letzten Reihe Platz zu nehmen. Von den Religionsschiilern waren bereits
einige volljahrig, wie unschwer an den auf den Pulten platzierten Autoschliisseln zu er-
kennen war. Nachdem er sie aufgefordert hatte, die Aufmerksambkeit nun nach vorn zu
richten, sprach er einen Segen und forderte einen Jungen auf, die ersten Verse der Sure
15 zu lesen:

Abdullah: sMohammed, Liesk

Mohammed: >Alif-Lam-Ra. Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung.<
Abdullah: >Stop! Alif-Lam-Ra Was ist das? Das sind einfach irgendwelche arabischen
Buchstaben, die aneinandergereiht sind! Was will Er uns damit sagen? Dass wir nicht
anndhernd in der Lage sind, die Tiefe der Bedeutung des Buches zu verstehen! Dies sind
die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung. Dieses Buch ist das einzige, das seit der
Antike in unverdnderter Form vorliegt und nicht verindert wurde. Das sagen selbst die
Islamkritiker oder die so genannten Orientalisten. Hier drin, steht das unveridnderte
Wort Gottes und zwar in arabischer Sprache. [...] Und was glaubt ihr, warum Allah s.w.t.
sich gerade einen Analphabeten ausgesucht hat? Damit es spater nicht heift, der hat
das gelesen und da reingeschrieben, schon Copy und Paste gemacht. Nein Briider!
Der Prophet war kein gebildeter Mann. Und die Menschen im damaligen Arabien, wie
haben die wohl Texte (berliefert? [..] Die haben das memoriert! Auswendig gelernt!
Wort fiir Wort alles im Kopf behalten und hatten das jederzeit abrufbar! Und jetzt
berlegt mal, wie sich das entwickelt hat! Dann kam die Schrift und heute? Haben wir
die Digitalisierung. Jeder schreibt nur noch auf dem iPad oder wo auch immer und die
wirkliche Schrift? Ja was ist damit? Man kann Seminare besuchen, ohne dabei zu sein,
wahlt sich eben ein und der Lehrer kann sonst wo sitzen.<

Schiiler: >Und ist das denn irgendwie schlimm?«

Abdullah: >Das wissen wir nicht, aber das wird sich zeigen in schaa llah! Mohammed!
Lies!«

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Mohammed: >Vielleicht wiinschen jene, die ungldaubig sind, sie wiaren Muslime ge-
wesen. Lass sie nur essen und geniefden, und mag die Hoffnung sie ergétzen: Nur zu
bald werden sie erkennen.<

Abdullah: >Stop! Briider! Autos, Frauen, Drogen, Alkohol... YOLO! You only live once!
Was soll das heiflen? Dass Du in deinem einen Leben hier im Diesseits alles mitneh-
men sollst, was du kannst! Und dann? Ist dann alles vorbei? Wenn das so wire, dann
hatte das Diesseits was nicht?Ja!?«

Schiiler:>Einen Sinn!«

Abdullah: >Einen Sinn liebe Brider! Es heifdt immer der Tod sei Teil des Lebens. Dabei
ist vielmehr das Leben Teil des Todes! Wir altern und jede Sekunde geht unser Leben
ein bisschen mehr vorbei. Wir sterben kontinuierlich und das Leben ist im Endeffekt
dieser langsame Tod. Wenn danach nichts kime, dann wire das Diesseits sinnlos liebe
Briider!«

Dr. Abdullahs Auftreten im Unterricht war die leidenschaftliche Performance eines cha-
rismatischen und eloquenten Redners. Er orchestrierte die Lesebeitrige der Schiiler mit
einem »Lies!« oder »Stop!« und integrierte so die Koranverse nahtlos in seinen Vortrag.
Er fragte die Schiiler an relevanten Stellen regelmif3ig nach den offenkundigen Schluss-
folgerungen und band sie so kontinuierlich mit ein. Er stellte — nicht ohne Humor —
lebensweltnahe Beziige her, und erklirte die Unfehlbarkeit der Offenbarung fiir jeden
einzelnen Lebensbereich. Die moralische Mahnung, sich am guten Vorbild des Prophe-
ten und der ersten Muslim*innen zu orientieren, war ein zentraler Bestandteil seiner
Vortrige. Abdullah betonte im Gesprich, dass er sich wenig vorbereite, da er die Ver-
se kenne und sie derart inspirierend seien, dass er in hohem Mafe improvisieren konne.
Im Unterricht beider Lehrer dominierte der Frontalunterricht und eine Rollenaufteilung
von Redner und dem Publikum der Schiiler*innen. Andere Sozialformen wie Gruppen-
oder Partnerarbeiten konnte ich nicht beobachten. Angstpidagogik ist ein Bestandteil
der meisten religiosen Erziehungszusammenhinge (Nordbruch, 2020) und im eschato-
logischen Motiv des jiingsten Tages zentraler Bestandteil der islamischen Vorstellungs-
welt (vgl. Kap. V.2). Insofern ist sie zwar inhirenter Bestandteil des Moscheeunterrichts,
anstatt aber mit dem Héllenfeuer zu drohen, warnte Abdullah eher vor siindhaftem Ver-
halten oder Orten wie dem Zechenpark oder dem Freibad: »Da tun sich Abgriinde aufl«
(Abdullah, 19.12.2018). Demgegeniiber betonte er fortwihrend, dass etwaige Taten wie
das Lesen des Koran oder das gewissenhaft verrichtete Gebet >Punkte bei Gott« und rei-
che Belohnung brichten. Dr. Abdullah erliuterte seine pidagogische Vorgehensweise,
die ohne diesen Ansatz auskommen soll.

Ich fange nicht an mit>das darfst du, das nicht, das musst du machen.<Diirfen, sollen,
kénnen, missen... weg damit! Ich méchte folgendes: Genauso wie die Propheten es ge-
macht haben. Ein Cottesbewusstsein in die Herzen der Kinder, der Heranwachsenden,
der Jugendlichen pflanzen. Ein Bewusstsein iiber Gott das zeitlebens ein Gewissen in
ihren Herzen nahren soll, womit sie sich orientieren (Abdullah, 09.12.2018).

Das Unterrichtsprogramm in der Moschee folge demgemifd dem Schema iman — Islam
— ihsan, das auf einem Hadith beruht, in dem der Engel Gabriel in Menschengestalt den

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

97


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Propheten und seine Gefihrten aufsucht.* Die Grundlagen des iman (1), d.h. des Glau-
bens sind die sechs Pfeiler, auf denen der Islam beruht: Der Glaube an Allah (Gott), an
Seine Engel, an Seine Biicher, an Seine Gesandten/Propheten, an den Letzten Tag sowie
an das Schicksal und die géttliche Bestimmung. Islam (2) umfasst im hier betreffenden
Sinne der Vermittlung die bereits oben erwihnten finf Siulen der verpflichtenden Glau-
benspraxis (Bekenntnis, Gebet, Pilgerfahrt, Pflichtabgabe und Fasten) und auf der Ebe-
ne des ihsan (3), der letzten Stufe der islamischen Erziehung in der Al-Taqwa Moschee,
kommt die Vermittlung von Normen fiir den Alltag ins Spiel. Ihsan meint gemeinhin die
Aufrichtigkeit, die Muslim*innen in ihrem Glauben anstreben sollten. So antwortete der
Prophet: »lhsan [sic!] ist, wenn du Allah dienst, als wiirdest du Ihn sehen. Denn auch
wenn du Ihn nicht siehst, so sieht Er doch dich!« (Buchari, 37. I, 18. zit. auf ditib.de,
22.06.2012). Ihsan bezieht sich gleichsam auf eine aufrichtige und gewissenhafte Hal-
tung in allen Handlungen des Alltags und insbesondere der Dienst am Menschen wird
durch dieses Konzept, wie Abdullah seine Titigkeit als Arzt rahmyt, als Gottesdienst ge-
wertet (ebd.). Das ihsan-Konzept verbindet somit die religiose Alltagspraxis >unter den
Augen Gottes< mit einer islamisch-ethischen Grundhaltung und soll insofern zur Inter-
nalisierung derselben beitragen. Diese Haltung erlaubt das Engagement in der Gesell-
schaft, verbindet dieses aber mit einer inneren Distanzierung gegeniiber unislamischen
Handlungen und Riumen. Bis hierher wurde deutlich, dass dem Unterricht einzelner
Lehrer in der Al-Tagwa Moschee eine genuin islamische Pidagogik zugrunde liegt, die
auf zwei Siulen basiert: dem islamischen Konzept der Entwicklungsphasen und dem
Konzept der religiosen Erziehung. Gleichzeitig waren die beobachteten Unterrichtsein-
heiten offenkundig improvisiert und methodisch durchaus eindimensional, was der Tat-
sache geschuldet ist, dass alle Lehrer bis auf Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh,
pidagogische Laien waren. Lediglich letzterer verfiigte iiber ein zeitaktuelles religions-
pidagogisches Methodenrepertoire fiir den Unterricht und beschritt mit seinem Studi-
um der islamischen Religionslehre fir die Grundschule an einem universitiren Zentrum
fiir Islamische Theologie einen neuen Weg. Es bleibt abzuwarten, welche Impulse er auf
lange Sicht in den Unterricht einbringen wird.

Die Verschulung des Unterrichts

Die eben identifizierten Konzepte islamischer Pidagogik prigen den Unterricht in der
Al-Tagwa Moschee, je nach Lehrer, mehr oder weniger implizit. Wihrend Abdullah
und Direktor Ahmad Lahbabi bereits den Grundstein fiir ein Unterrichtsprogramm auf
Deutsch gelegt hatten, waren sie bestrebt, das Angebot zunehmend zu systematisieren
und orientierten sich dazu explizit am Modell der 6ffentlichen Schule. Diese »Verschu-
lung« (Popp, 2010) sollte durch verschiedene Mafnahmen vorangetrieben werden. So

24 »Unddiejenigen, die ihn sehen, sagen, an seinem AuRReren haben wir nicht die Spuren einer Reise
gesehen. Und sie kennen ihn nicht. Dann setzt sich dieser unbekannte, schéne, gepflegte Mensch
zum Propheten, Knie an Knie und stellt dem Propheten (s.) Fragen. Was ist Islam, was ist ihsan
und was ist iman. Und jedes Mal, wenn der Prophet (s.) auf diese Fragen antwortet, namlich die
5 Saulen des Islam, die 6 Pfeiler des iman, hat dieser Mensch es bestitigt und dann geht er. Und
der Prophet (s) sagt: Das war Gabriel, er kam, um euch eure Religion zu bestitigen. Und das ist fiir
mich ein Format, das ich iibernehme.« (Abdullah, 09.12.2018).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

wurde bereits im Schuljahr 2014/15 erstmals die Beurteilung der jiingeren Schiiler*in-
nen durch ein Jahreszeugnis eingefiihrt, auf dem etwa die Kategorien Quran auswendig
lernen, schreiben, lesen (der arabischen Sprache), Diktat/Grammatik sowie Islamkunde oder
das allgemeine islamisch-moralische Verhalten mit einer Schulnote evaluiert werden
konnten. Erst mit Beginn der Corona Pandemie im Jahr 2020 legte Abdullah schliefilich
ein Skript fir den Unterricht vor, das als Curriculum auch die Kursinhalte vereinheit-
lichen sollte. Die Implementierung musste aufgrund des Unterrichtsausfalls wihrend
der Pandemie indes noch einige Zeit auf sich warten lassen.

Abbildung 9: Das Blanko-Formular des Zeugnisses der
Al-Taqwa Moschee.

Nicht zuletzt bietet die Al-Tagwa Moschee nach dem Vorbild der 6ffentlichen Schule
auch einen Elternsprechtag an, den ich im Mirz 2019 begleiten konnte. Sechs Viter — die
fast alle mehrere Kinder in den Unterricht schickten — hatten sich bei Abdullah und dem
Scheikh angemeldet, um sich itber das Benehmen und die Glaubensfestigkeit ihrer Kin-
derzuinformieren. Die Lehrer beurteilten ihre Schiiler*innen nach verschiedenen Krite-
rien wie beispielsweise den kognitiven Kompetenzen, der allgemeinen Motivation oder
der Unterrichtsbeteiligung. Nicht zuletzt gaben die Moscheelehrer den Eltern auch ihre
Einschitzung zum akhlaq, dem Charakter der Kinder nach islamischen Maf3stiben von
Hoflichkeit und gutem Benehmen. Vereinzelt horten sich die Autorititen jedoch auch
die Sorgen der Viter an; so duflerte sich etwa ein Mann, dessen Sohn in jenem Schuljahr
erstmals den Islamunterricht bei Herrn Mutlu am Gymnasium besuchte, verunsichert
itber das durch diesen vermittelte Islambild (vgl. Kap. IV.1).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

99


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Dass die Moschee auch eine Jugendgruppe hatte, erfuhr ich erst nachdem ich bereits
einige Wochen am Geschehen teilgenommen hatte. Kern der Aktivititen ist eigentlich
das wochentliche Fulballspiel und daneben eine einmal monatlich stattfindende Uber-
nachtung in der Moschee, die Freitagsabends im Anschluss an einen Vortrag stattfinden
sollte, um die Bindung an die Gemeinde zu férdern. Aufgrund der geringen Teilnehmer-
zahlen waren die Vortrige voriibergehend eigestellt worden und auch die Ubernachtung
hatte einige Monate nicht stattgefunden. Anfang 2019 organisierte der auch fir die Ju-
gendgruppe zustindige Salman wieder eine Ubernachtung an der 22 Jungen teilnah-
men. Es wurde Pizza bestellt, Tischtennis, Kicker und bis in die frithen Morgenstunden
Playstation gespielt (Protokoll, 22.02.2019). Organisatorisch sind die Jugendgruppe und
ta‘lim voneinander getrennt, u.a. weil sie von unterschiedlichen Personen verantwortet
werden.

In der Al-Taqwa Moschee ist der gesamte ta lim-Bereich von der klassischen Hierar-
chie zwischen Lehrern und Schiilern geprigt, die lediglich durch die gegenseitige infor-
melle Ansprache als Briider an Spannung verliert. Trotz der zusehends fortschreitenden
Konsolidierung schulischer Strukturen und Hierarchien betonte Abdullah: »Ich méchte,
dass Schiiler hier in die Moschee kommen und sich hier wohl fithlen. Und das geht mei-
nes Erachtens nur dadurch, dass ich dieses klassische Lehrer-Schiiler-Verhiltnis auf-
breche.« (Abdullah, 14.12.2018). Bei der Lehrersitzung, die dieses Kapitel erdffnet hat-
te, schlug Abdullah vor, ta ‘lim und die Jugendgruppe zusammenzubringen. Dass diese
Strategie prinzipiell erfolgreich sein kann, zeigt das Beispiel der Milli Goriig Jugend.

5. Die Pfadabhangigkeit von Antworten
Die Katastrophe

Im Februar 2023, kurz nachdem das schwerste Erdbeben der jiingeren Geschichte weite
Teile der 6stlichen Tiirkei und Syriens erschiittert und iiber 50.000 (Stand Anfang Mirz
2023) Todesopfer gefordert hatte, safd ich abermals in der Al-Tagwa Moschee und horte
wieder einem Vortrag des sDoktors< Abdullah zu. Die Moschee war mit mehr als 150 Per-
sonen aus drei Generationen gut gefiillt, denn nach dem Vortrag hatte man zur Mitglie-
derversammlung und einem gemeinsamen Abendessen eingeladen. Abdullah hatte ei-
ne Prisentation mit zahlreichen Fotos vorbereitet, die er zuvor im Internet recherchiert
hatte. Das erste zeigte eine historische Moschee mit romischen Bauelementen, die bis
dato das »Wahrzeichen« des Heimatortes seiner Eltern in der Tirkei gewesen war. Im
nichsten Bild lag diese Moschee in Triitmmern; sie wurde von dem Erdbeben zerstort.

Diese Moschee ist jetzt kaputt. Aber al-hamdu li-llah, durch Menschen wie du und wie
ich und vor allem wie die alteren Briider, die diese Moschee hier [die Al-Tagwa Mo-
schee] aufgebaut haben, wird dort in scha’allah in ein paar Jahren diese Moschee wie-
der genauso sein, wie sie am Anfang war. Aber das braucht Menschen, die eine Bezie-
hung, eine Bindung zu dieser Moschee haben, die diese Moschee lieben. Die jeden Tag
in dieser Moschee gewesen sind. Die in dieser Moschee grofs geworden sind (Protokoll,
11.02.2023; Anm. d. Verf.).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Das bereits in der Lehrersitzung vier Jahre zuvor von Abdullah thematisierte Problem
der mangelnden Bindung an die Moschee und des fehlenden Engagements von Schwes-
tern und Briidern, die auch die Al-Tagwa Moschee aufbauen und mit Leben filllen kénn-
ten, bestand noch immer; vielmehr hatte sich das Problem in der Zwischenzeit durch die
Mafinahmen zur Eindimmung der globalen Corona-Pandemie dramatisch verschirft.
Den Einschnitt, welchen diese Jahre fir jene Menschen bedeutete, deren Lebensmittel-
punkt die Moschee darstellt, verglich er mit der jiingsten Katastrophe:

Wir haben schon seit dreiJahren ein grofdes Erdbeben erlebt. Nicht eines, was hier die-
sen Tisch erschiittern kann. Sondern guckt euch unsere Kaaba an. Vereinsamt! Wir ha-
ben Corona hinter uns. Wir haben im Jahre 2020 hier die Moschee fast schliefden miis-
sen. Wir haben hier keine Gebete mehr machen kénnen. Wir haben Ramadan ohne
tarawih [Nachtgebet] erlebt. Wir haben Wochen ohne gum‘a [Freitagsgebet] gehabt.
Wir haben Wochen gehabt, wo hier Briider miteinander sich gestritten haben, wer
jetztin die Moschee reindarf. Diese Zeiten haben wir hinter uns. Eine Person, die rechts
und links neben sich guckt und sich fragt, wo bin ich hier eigentlich? Wo sind die Mus-
lime? Wo sind meine Briider? Das waren schlimme Zeiten! Und wer zuriickblickt und
sagt:>Naja, das war eben so, wir haben eine Auszeit genommen. Ist okay, kann passie-
ren.<..der muss sich, seinen Glauben und seine Beziehung zur Moschee hinterfragen!
Das ist eine Katastrophe! (Ebd.; Anm. d. Verf.).

Durch die Mafinahmen zur Eindimmung der Corona-Pandemie — so die Analogie des
Doktors, habe auch die eigene Moschee eine Katastrophe — ihr eigenes Erdbeben — er-
lebt und diese betraf nicht nur die einzelne lokale Gemeinde, sondern die gesamte Um-
ma, ja den Islam an sich. Denn, so hatte Abdullah mir zu anderer Gelegenheit eindriick-
lich erklirt, die Kaaba in Mekka, die ja den Prototyp des Gotteshauses darstelle, sei in ih-
rer iiber 1.400-jahrigen Geschichte nicht eine Minute lang ohne Muslim*innen gewesen.
Die eigene Moschee brauche demgemifl Menschen, so nahm Abdullah alle Anwesen-
den in die Verantwortung, welche auch diese wieder aufbauen, nachdem sie zeitweise
fast menschenleer war. Die Moschee stellt fiir ihn den Mittelpunkt des Glaubens dar. Sie
ist der Ort der Gemeinschaft, der durch diese aufrechterhalten wird und der diese auf-
rechterhilt und letztlich den Islam als lebendige Religion in der unislamischen Umge-
bung fortbestehen lisst. Die kommenden Generationen zur kollektiven Religionspraxis
zu animieren, steht demgemaf3 im Mittelpunkt der Bemithungen, islamische Bildungs-
rdume in Deutschland zu etablieren. Da weder die deutsche Schule noch die berufsti-
tigen Eltern iiber die Méglichkeiten verfiigen, den Kindern in der unislamischen Um-
welt dieses Bewusstsein zu vermitteln, sehe man es als Aufgabe, sich insbesondere fiir
die Kinder und Jugendlichen einzusetzen und Ihnen Angebote zu machen. Wenn man
wolle, dass diese sich fiir die Moschee engagieren, so miisse die Moschee auch etwas fiir
sie tun. Diese Aufgabe ist eine der dringendsten Themen der Moscheegemeinden in der
nicht-muslimischen Umgebung der Bundesrepublik und stellte sich umso mehr, als im
Zuge der Coronapandemie die Unterrichtsriume leer geblieben waren.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

101


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
Wider das Integrationsparadigma

Dieses Kapitel ging der Frage nach, wie Moscheen der Problemstellung begegnen, in der
nicht-muslimischen Gesellschaft die Jugend nicht zu >verlieren< und ihnen stattdessen
die Religion zu vermitteln und sie fiir ein Engagement in der Moschee zu gewinnen, um
letztlich das Fortbestehen des Islam in Deutschland zu sichern. Aus der fiir alle Moscheen
prinzipiell gleichen Problemstellung, die sich ja aufgrund der gleichen Kontextfaktoren
fiir eine religiose Minderheit in der Bundesrepublik ergeben, miisste sich nach Logik
der in der zu Beginn des Kapitels erliuterten organisationssoziologischen Perspektive
des sog. Neo-Institutionalismus nun eine Angleichung der Strukturen ergeben und sich
also eine institutionelle Isomorphie der Bildungsraume vollziehen (DiMaggio & Powell,
1991; vgl. auch Riickamp, 2021: 44—46; Schiffauer, 2010: 249). Die Fallbeispiele haben zwar
gezeigt, dass Moscheen im Allgemeinen bestrebt sind, den Kindern der Mitglieder Is-
lamunterricht anzubieten. Anders als der Neo-Institutionalismus impliziert, tun sie dies
aber mit spezifischen Ansitzen und Organisationsformaten, die sich stark voneinander
unterscheiden kénnen und unterschiedliche integrative und kohisive Potenziale fiir das
Bestehen von Moscheen ausbilden. Wie der obige Vergleich der Bildungsangebote in den
zwei Moscheen illustriert, ist das jeweilige Format von einer Vielzahl interdependenter
GrofRen abhingig, die iiber ethnische und kulturelle Faktoren, Sprachlichkeit, die Bezii-
ge zum Herkunftsland wie die Anbindung oder Lossagung von Organisationsstruktu-
ren, die politische Agend und auch die spezifische islamische Diskurstradition reichen.
So macht es fiir die Moscheen einen erheblichen Unterschied, ob sie etwa in Verbands-
netzwerke wie das der IGMG eingebunden sind, deren politisch-religiose Ideologie ge-
predigt oder deren Strukturen implementiert werden, oder ob sie sich, wie die Al-Taqwa
Moschee, vom Einfluss und den hegemonialen Dogmen des Herkunftslandes losgesagt
haben und sich unabhingig weiterentwickeln.

Auch kénnen die Aktionsformate etwa mit der spezifischen islamischen Diskurstra-
dition in Zusammenhang stehen, die etwa bei Milli Goriig als explizit politisch und gesell-
schaftlich engagiert beschrieben werden kann und einen gffentlichen und missionarischen Ak-
tivismus verfolgt. Zugleich hat die Milli Goriis Bewegung, deren Griinder Necmettin Er-
bakan seine religiose Bildung in der Naksibendi-Bruderschaft erhielt, traditionelle For-
men der religidsen Wissensvermittlung wie das sohbet, den religiosen Gesprichskreis,
als pidagogisches Kernelement der Jugendbildung institutionalisiert.”® Die Synergien
dieser und weiterer Aspekte haben zu einem Bildungsprofil gefithrt, das vor Ort von ab-
geflachten Hierarchien, der aktiven Selbstorganisation in Peer Groups und einem hohen
Grad der Identifikation mit der Bewegung geprigt ist. Die IGMG hat diese Strukturen
tiberall in dhnlicher Form implementiert. Der Verband fordert sowohl die religiose wie
auch die weltliche Bildung und betreibt etwa auch Wohnheime in Universitits-Stidten,
um jungen Muslim*innen ein islamisches Leben wihrend des Studiums zu erméglichen,

25  Die Anfange der Naksibendiyya werden auf das 12. Jahrhundert datiert. Die sufistische Bruder-
schaft kultivierte eine disziplinierte und introvertierte Form der Spiritualitit. Sie war wiederholt
in islamische Reformbewegungen involviert, die seit dem 19. Jahrhundert dem Einfluss des Wes-
tens entgegentreten wollten. Aus ihr ndhrte sich maRgeblich der Widerstand gegen die laizisti-
sche Tiirkische Republik (Schiffauer, 2010: 67-68).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

das insbesondere vielen unverheirateten jungen Frauen ansonsten verwehrt bliebe. Die
IGMG, versteht sich, wie Schiffauer betont, als »Ermoglichungsinstitution: [...] — als ei-
ne Organisation, die die Bedingung der Moglichkeit der religiésen Praxis sicherstellt.«
(Schiffauer, 2010: 251). Sie schafft durch ihre vernetzten Strukturen und Riume, einen
hohen Grad an Identifikation mit der Bewegung und translokale soziale Kohision, wo-
durch das entsteht, was ich, Zeyneps obenstehender Beschreibung (vgl. Kap. I.2) folgend
und in Abgrenzung zum negativ konnotierten Begriff der Parallelgesellschaft als gesell-
schaftliche Parallelitit bezeichne, in welcher die legitime Moglichkeit des konsequenten
islamischen Lebens innerhalb der Gegebenheiten der deutschen Gesellschaft angestrebt
wird. Die IGMG vermarktet einen fiir viele tiirkeistimmige Jugendliche positiv konno-
tierten, attraktiven islamischen Lifestyle und bietet ihnen verschiedene Moglichkeiten,
sich fiir ihre tegkilat (Abteilung) zu engagieren und sich mit ihr zu identifizieren. Dies be-
deutet indes nicht, dass es in den Ortsgemeinden keine Nachwuchsprobleme gibe. Auch
hier sehen sich die Hodschas — wie das Beispiel Engins gezeigt hat — mit der Herausfor-
derung konfrontiert, engagierte Unterstiitzung wie beispielsweise geeignete Hilfslehrer,
zu finden.

Fiir die Al-Tagwa Moschee stellt sich die Situation in vielerlei Hinsicht anders dar.
Die Unabhingigkeit der Moschee, auf die man nicht ohne Stolz verweist, resultiert aus
der frithen Lossagung von der Beeinflussung durch den marokkanischen Staat und da-
mit auch von den Méglichkeiten finanzieller Unterstiitzung. Historisch spielen ethni-
sche, 6konomische wie auch religionspolitische Faktoren eine Rolle fiir die Entwicklung
der Gemeinde, da man sich bereits frith gegen den Kulturislam, wie er vom marokkani-
schen Staat vertreten wird, sowie Nationalismus im Allgemeinen positioniert hatte. Das
Islamverstindnis der Gemeinde kann somit als puristisch-quietistisch bezeichnet werden,
da es fiir ein islamisches Leben keines weiteren politischen Engagements bediirfe. Wih-
rend die Milli G6riig-Moscheen ein homogenes, national-ethnisches Selbstverstindnis
als Tiirkisch vertreten, spielt Ethnizitit in der Al-Taqwa Gemeinde insofern eine andere
Rolle, als dortjegliche Verquickung mit der Religion zu itberwinden gesucht wird. Ethni-
zitit manifestiert sich dort zuvorderst in der Mehrsprachigkeit von Tamazight, Arabisch
und Deutsch, sowie nachranging auch weiteren Sprachen. Da die berberischen Kinder
in Deutschland kein Arabisch mehr lernen, wie etwa im marokkanischen Schulsystem,
ist die Moschee gezwungen, einen Unterricht auf Deutsch anzubieten. Und da dieser
Bedarf zuvorderst von den religiosen Eltern selbst identifiziert wurde, iibernahmen sie
auch die Rolle der Hilfslehrer*innen. Es mangelte in der Al-Taqwa Moschee demgemif3
nicht an engagierten (minnlichen) Lehrern.*® Da sie aber nicht iiber ein institutiona-
lisiertes translokales Netzwerk verfiigt, wie die IGMG, 16st sich die Bindung der Reli-
gionsschiiler*innen an die Moschee zumeist mit Beendigung des letzten Islamkurses.
Der Unterricht muss daher auf die Verinnerlichung eines muslimischen Bewusstseins
und einer islamischen Moral abzielen, die sich auf die oben genannte islamische Pid-
agogik stiitzt. Die Umsetzung dieser in ein standardisiertes Curriculum soll in Zukunft

26  Lehrerinnen, so wurde mir oftmals bestatigt, finden sich indes weniger leicht, da sich die Schwes-
tern oftmals das Unterrichten nicht zutrauten. Abdullah heiratete 2022 schlielich eine religios
motivierte, etwa gleichaltrige tiirkeistimmigen Frau, die sich seither fiir den Unterricht der Mad-
chen einsetzt und eine neue Dynamik eingebracht hat.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

103


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

den Unterrichtin der Al-Taqwa Moschee professionalisieren, und beispielsweise einheit-
liche Bewertungskriterien fiir die Zeugnisvergabe einfithren. Die Islamische Gemeinde
setzt also aufeine »Verschulung« (Popp, 2010) des Unterrichts, indem sie zentrale Aspek-
te des Unterrichtskonzepts der 6ffentlichen Schule als best-practice iibernimmt und somit
eine mimetische Isomorphie vollzieht (vgl. DiMaggio & Powell, 1991: 150-156). Diese ze-
mentiert allerdings auch die Hierarchie zwischen Schiller*innen und Lehrer*innen, die
nach Abdullah iiberwunden werden sollte. Zwar hat die Al-Taqwa Moschee ausreichend
Lehrer*innen um alle Kinder und Jugendlichen zu unterrichten, diesen aber nach Been-
digung des letzten Kurses Rollen und Moglichketen anzubieten, durch welche sie einge-
bunden wiirden, stellt eine kaum l8sbare Herausforderung dar.

Fiir die einleitende Charakterisierung einer »typischen Moschee« hatte ich die »or-
ganisationale Verfasstheit auf der Mesoebene« (Riickamp, 2021: 29) in den Blick genom-
men, die mafigeblich organisationssoziologisch informiert war. Verschiedene Autor*in-
nen verweisen darauf, dass Moscheen unter gleichen kontextuellen Bedingungen die
gleichen Strukturmerkmale ausbilden (Schiffauer, 2010: 249; Riickamp, 2021), eine sog.
»institutionelle Isomorphie« (DiMaggio & Powell, 1991). Schiffauer erkennt diese etwa
in der Entwicklung des IGMG-Dachverbandes, da die Organisation »immer mehr einer
katholischen Didzese zu dhneln begann« (Schiffauer, 2010: 249). Riickamp diagnostiziert
in ihrer Studie Alltag in der Moschee. Eine Feldforschung jenseits von Integrationsfragen, dass
Moscheen in Osterreich und der Schweiz im Allgemeinen eine Angleichung vollziehen,
da sie den gleichen Bedarfen und Herausforderungen begegnen miissen. Da der Fokus
auf die Mesoebene der Organisation aber den Akteur*innen selbst lediglich eine schwa-
che Stellung einrdumt, tendiert der organisationssoziologische Blick — so meine ich —
zur Vernachlissigung relevanter Begriindungszusammenhinge und Referenzrahmen.
Insbesondere die geringe Beachtung der Religion als Rechtfertigungsordnung in it’s own
right fithrt in Alltag in der Moschee zu einer Uberbetonung von Kultur und Ethnizitit, etwa
der dichotomen Einteilung in ethnische und multiethnische Moscheen, die letztlich als Orte
der Konservierung einer wie auch immer gearteten religiésen Kultur der Herkunftslin-
der stilisiert werden. Als solche triigen sie letztlich dazu bei, sprachliche und kulturelle
Diversitit in Osterreich und der Schweiz (den Lindern der Feldforschung) aufrechtzu-
erhalten (Riickamp, 2021: 353—354). Die Autorin schlieft daraus, dass »der Islam nicht in
der Aufnahmegesellschaft angekommen und integriert ist« (ebd.: 355), solange sich kein
osterreichischer oder Schweizer Islam herausgebildet habe. Dieser konne jedoch nur
entstehen, »[...] wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen Lindern
stattfindet« (ebd.). Die Losung des von ihr identifizierten Problems sieht die Autorin
- der organisationssoziologischen Perspektive entsprechend - in einer normativen
Isomorphie, also der »Vereinheitlichung von Inhalten und Standards einer Profession«
nach nationalen Maf3stiben, wodurch »Moscheen dhnlich werden und ein lokal geprigter
Islam« (ebd.) entstehen konne. Die inhaltliche Normierung des Moscheeunterrichts und
das Ablegen von Herkunftssprache und -kultur als einzig gangbaren Weg zur Integra-
tion des Islams in die europiischen Gesellschaften zu postulieren, erscheint jedoch
angesichts der empirischen Realititen eines zunehmend pluralistischen Europas als
Aufruf nach Assimilation in eine als homogen imaginierte nationale Kultur. Entgegen
derartiger Homogenisierungs- und Domestizierungsentwiirfe wurde in diesem Kapitel
gezeigt, dass Moscheen ihre Angebote mit tiberaus unterschiedlichen Ansitzen weiter-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

entwickeln, und ihr Verstindnis von Islam lehren, welches, auch wenn es auf Deutsch
vermittelt und curricular arrangiert wird, nicht in einem politisch erwiinschten libera-
len Islam resultieren muss. Vielmehr zeigt sich, dass es ein Zusammenspiel spezifischer
historischer Pfade, rezenter Entwicklungen und aktueller Méglichkeiten ist, das die
jeweiligen Antworten der Moscheen auf die aktuellen Probleme der Zukunftsgestaltung
mafdgeblich pragt. Wenn in Alltag in der Moschee zuletzt gar suggeriert wird, dass es keine
theologischen und religionsrechtlichen Debatten iiber die Situation von Muslim*innen
in nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaften gebe (Riickamp, 2021: 355), erscheint
mir das angesichts einschligiger ethnologischer Studien auf einen bemerkenswerten
weiflen Fleck der organisationssoziologischen Perspektive hinzuweisen. Nicht nur wur-
de bereits in den Darstellungen dieses Kapitels deutlich, dass das Islamverstindnis eines
Verbands oder einer Moscheegemeinde zumindest implizit auch ihr Handeln, wie bei-
spielsweise die Organisation des Bildungswesens oder das Ob und Wie des 6ffentlichen
Engagements beeinflusst. Derartige Auseinandersetzungen um eine »Neuinterpreta-
tion des Islams« (Ritckamp, 2021: 356) in Europa finden lingst statt, wie etwa Werner
Schiffauer (2010) aus der Binnenperspektive der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis,
John Bowen (2010) fir maghrebinische Muslim*innen in Frankreich oder Ayse Almila
Akca (2020) fur den tirkisch gepragten Mainstream Islam in Deutschland aufgezeigt
haben (vgl. Klapp, 2022). Wie aber verschiedene divergierende Islamverstindnisse auf
lokaler Ebene ausgehandelt und in Beziehung gesetzt werden und wie sich ihre jeweiligen
Vertreter*innen gegeniiber konkurrierenden Autorititen positionieren, steht indes
noch aus. Der Untersuchung dieser Positionierungen, die dich in Praktiken der Kritik
und des Kompromisses manifestieren, widme ich mich dementsprechend im folgenden
Kapitel.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

105


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lll. Welcher Islam...?

1. Diskurstraditionen und Autoritat

..ich komme aus einer religiosen Familie. Ich war sowohl in Diyanet-Moscheen, die zur
tirkischen Regierung gehdren, Milli Goriis und auch bei den Silleymancis. Ich habe von
allen eigentlich immer etwas mitgenommen und kenne auch die Unterschiede in den
Gemeinden und wie die Leute ticken. Und spater bin ich dann bei ‘Ilm eV. gelandet,
bei den Salafisten. [...] Ich war berall so ein bisschen unterwegs und weif3, was die
Leute von den anderen denken. Das ist interessant, wenn ich auf die Leute treffe und
mir denke: Ja, du sagst grade, »Wir sind die richtigen.< Wenn ich aber in einer anderen
Gemeinde unterwegs bin, dann sind das die richtigen, ne!? Und irgendwie sehen die
sich untereinander dann auch nicht so wirklich als richtige Muslime, ne, die anderen
sind immer irgendwie auf dem falschen Weg (Melek, 30.04.2019).

Melek ist eine tirkeistimmige Frau Ende zwanzig, die als Sozialpidagogin in einem
Jugendzentrum arbeitete und die ich iiber ihren Arbeitskollegen Adam, den Sohn von
Onkel Ismail aus der Al-Tagwa Moschee, kennenlernte. Sie hatte selbst in der Diyanet-
Moschee, welche ihre Eltern besuchen, Unterricht fiir die Madchen erteilt und zugleich
als Schiilerin die Vortrige in einem salafistischen Verein besucht. Sie trug ihre langen
schwarzen Haare offen und legte das Tuch nur innerhalb religigser Kontexte an. Melek
beschrieb, was in den oben dargelegten Entwicklungen der Milli Goriig-Moscheen und
der Al-Tagwa Moschee bereits anklang: Akteur*innen im islamischen Feld setzen sich
aufeine spezifische Art und Weise zu den Islamverstindnissen und Traditionen anderer
Akteur*innen in Beziehung und legitimieren oder delegitimieren diese. Derartige Posi-
tionierungen sind mafgeblich von Deutungskimpfen um einen vermeintlich >wahrenc
oder >richtigen«< Islam charakterisiert und konnen sich an glaubenspraktischen Aspek-
ten wie der Ausiibung des Gebets oder der Legitimitit religioser Feste entziinden. Sie
betreffen gleichwohl immer die theologischen und islamrechtlichen Grundlagen reli-
giosen Handelns wie den Stellenwert und den Umgang mit den Quellentexten, Aspekte
der Glaubenspraxis (‘ibada, tirk. ibadet) oder der Glaubenslehre (‘aqida, tiirk. itikat), den
Stellenwert von Vernunft und Wissen oder die Bindung an die Traditionen der vier gro-
Ren Rechtsschulen (madhab, Pl. madahib). Fragen nach dem >wahren« Islam duflern sich

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

in den Moscheen, in Schulen oder im Internet zuvorderst als Fragen nach der korrekten
Praxis, die sich mafigeblich an Geboten und Verboten orientiert. Daraus resultiert die
individuelle Verantwortung jedes muslimischen Subjekts, sich Wissen iiber diese Regu-
lierungen anzueignen und dieses reflektiert und kontrolliert im Alltag umzusetzen. Die
Mehrheit der in Deutschland titigen religiosen Autorititen erhielt ihre Ausbildung in
den muslimischen Herkunftslindern, wo die Religion durch die kollektive Praxis weit-
aus mehr in das Gemeinwesen oder einzelne Gesellschaftsbereiche eingebettet und so-
zial institutionalisiert ist als in Nordwesteuropa. Dort liegt die Verantwortung der Au-
torititen, Imame und Lehrenden nun darin, die im Heimatland erlernte Sprache reli-
giéser Normen, Praktiken und der islamischen Ethik in neue Kontexte zu iibertragen.
Wahrend konservative Prediger mit Nachdruck die Segregation der Geschlechter im All-
tageinfordern, gehen Muslim*innen tagtaglich in gender-gemischten gesellschaftlichen
Offentlichkeiten ihrer Arbeit nach. Ebenso mag die islamische Rechtsliteratur mit detail-
lierten Regeln zum islamischen Finanzwesen aufwarten, in Deutschland das islamische
Zinsverbot einzuhalten ist, wie mir verschiedene Gesprichspartner versicherten, jedoch
nahezu unméglich. Lehrer*innen, Gelehrte, Imame, ablas und abis sowie die unzihlige
Menge sich im Netz duflernder Stimmen bieten eine kaum zu tiberblickende Vielzahl
von Antworten, die sich jeweils in spezifischer Weise auf die Quellen des Islam bezie-
hen: Koran und Sunna, d.h. die Tradition des Propheten und daraus abgeleiteten Gebote
und Verbote. Die Prophetentradition ist in der Textgattung des Hadith festgehalten, die
neben dem Koran die zweite Quelle der islamischen Normenlehre (figh, tiirk. fikih) dar-
stellt (Pavlovitch, 2018)." Die Prophetentradition (sunna, tiirk. siinnet) hat fiir sunnitische
Muslim*innen normativen Charakter, denn dem Glauben nach hat Allah selbst im Koran
gesagt: »Ihr habtja im Gesandten Allahs ein schones Vorbild (und zwar) fiir einen jeden,
der auf Allah und den Jiingsten Tag hofft und Allahs viel gedenkt« (33/21). So ist zum Bei-
spiel der konkrete Ablauf des Gebets nichtim Koran beschrieben und muss entsprechend
dem Hadith, den Uberlieferungen der Prophetentradition entnommen werden. Aus der
grofien Relevanz des Prinzips der imitatio prophetae (Chodkiewicz, 2019) resultiert fiir vie-
le Muslim®innen das Bemithen um die Feststellung der Authentizitit eines tiberlieferten
Hadith, die nach unterschiedlichen Kriterien hinsichtlich seiner Verlisslichkeit bewer-
tet wird.” »Das Festhalten an der Offenbarung bedeutet«, so Werner Schiffauer, »weni-

1 In den 6236 Versen des Koran sind lediglich 245 Verse enthalten, die rechtlichen Charakter auf-
weisen (Mumisa, 2002: 159) und meist konkrete Fille behandeln, die sich im Zeitraum der Offen-
barung zugetragen haben (Kamali, 2008: 19).

2 Zu diesem Zweck geht dem eigentlichen Inhalt der Uberlieferung (matn) in dem jeweils entwe-
der ein Ausspruch oder eine Tat des Propheten, oder seine Billigung oder Verwerfung der Taten
Dritter dargestellt wird, immer die Kette seiner Uberlieferer (isnad) voraus. Diese fithrt bis zu ei-
nem der Gefahrten (sahaba) des Propheten zuriick, der Zeugenschaft iiber die jeweilige Handlung
oder Aussage Muhammads ablegt, und dient der Hadithwissenschaft als ein Kriterium zur Beur-
teilung eines Hadith. So kann ein isnad>liickenlos< (musnad) auf den Propheten zuriickgefiihrt wer-
den, oder ist >unvollstandig«< (mursal), sunterbrochen< (munqati‘) oder >ratselhaft« (mu‘dil) (Aerts,
2018). Diese Kategorien kdnnen unter anderen wiederum den Stellenwert eines Hadith hinsicht-
lich seiner Authentizitat beeinflussen die in den drei zentralen Kategorien sahih (glaubwiirdig),
hasan (gut) und da‘if (schwach), sowie zahlreichen weiteren Unterkategorien wiedergegeben wer-
den. (Motzki, 2013: 7). Die zwei wichtigsten im 9. Jahrhundert n. Chr. kompilierten Hadithsamm-
lungen werden nach ihrem Status und ihren Urhebern entsprechend Sahih al-Buchari (nach Mu-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

ger die Ubereinstimmung hinsichtlich einer bestimmten Wahrheit, als vielmehr die Ei-
nigung auf einen bestimmten Weg der Wahrheitsfindung« (Schiffauer, 2010: 252). Man
tastet sich an die Wahrheit iiber die Einholung von »potentiell fehlbaren und deshalb
nicht bindenden Rechtsgutachten« (ebd.), den Fatwas, heran, die umgesetzt oder ver-
worfen werden konnen. Da diese Praxis sowohl individuell als auch kollektiv angewandt
wird, kommt es innerhalb der islamischen Gemeinschaft immer zur Bildung von Un-
tergruppen, die bestimmte islamrechtliche Autorititen respektieren und zu Rate ziehen
und andere delegitimieren (ebd.).

Die iiberwiegende Mehrheit der Muslim*innen weltweit orientiert sich an einer der
zwei dominanten theologischen Schulen, der asch ‘aritischen oder der maturidischen, so-
wie einer der vier sunnitischen Rechtsschulen (madhahib, Sg. madhab).? die Konventio-
nen fiir umstrittene Details des rituellen und religiosen Lebens auf, indem sie sich auf
Korpora kanonisierter Rechtsgutachten (fatawa. Sg. fatwa) respektierter Rechtsgelehr-
ter (fuqaha’, Sg. faqih) der islamischen Jurisprudenz stiitzen (Cook, 2007). Autorititen
in Nordafrika (und dem historischen Andalusien) folgen iberwiegend der malikitischen
Rechtsschule, die nach dem Gelehrten Malik ibn Anas (gest. 795) benannt ist. Jene Mus-
lim*innen die in den Territorien des ehemaligen Osmanischen Reiches leben, oder ih-
re Herkunft dort verorten, folgen ebenso wie Gliubige in Indien der hanafitischen Tra-
dition nach Abu Hanifa (gest. 767). Der Griinder der hanbalitischen Tradition, welche
in Saudi-Arabien und Katar dominiert, ist Ahmad ibn Hanbal (gest. 855). Muhammad
asch-Schafi‘i (gest. 829) schliefilich, gab dem schafiitischen madhab, der in Zentral und
Siidostasien sowie in Teilen Agyptens verbreitet ist, seinen Namen (Bowen, 2010: 64).
Das Schema wird der empirischen Realitit jedoch allenfalls ansatzweise gerecht, denn
es existieren zahlreiche weitere Schulen sowohl innerhalb der sunnitischen als auch in
der schiitischen Tradition. Der Ansatz dieser »hegemonialen Lehrtradition« (Akca, 2020:
40) impliziert einen Sinn von Regelpluralismus, nach der Logik »wir machen das so, an-
ders ist auch in Ordnung« (ebd.), und stellt gleichsam klare Regeln fir spezifische De-
tails auf, ohne die Rechtfertigung gleich mitzuliefern. Sie stellt quantitativ sowohl glo-
bal als auch in der Bundesrepublik den »sunnitischen Mainstream« (ebd.), dar der in
Deutschland wiederum von tiirkisch-hanafitischen Glaubigen dominiert wird. Zugleich
sieht sich dieser Mainstream von verschiedenen Seiten der Kritik ausgesetzt. So werden

hammad ibn Isma‘il al-Buchari, gest. 870; sahih, arab: authentisch) und Sahih Muslim (nach Mus-
lim ibn al-Haddschadsch, gest. ca. 875 n. Chr.). Koran und Sunna sind nun die zwei Quellen der
Scharia auf deren Basis die islamische Jurisprudenz (usiil al-figh) religionsrechtliche Bestimmun-
gen (ahkam) ableitet und in Form von Gutachten (fatwa) zur Anwendung ausformuliert (ausfiithr-
lich dazu Krawietz 2002). Wahrend die gottesdienstlichen Handlungen (‘ibadat), welche die Re-
gelungen zwischen Allah und den Menschen betreffen, als festgelegt und unveranderlich gelten,
sind die mu‘amalat, welche den weitaus groRReren Teil der Regularien umfassen und die Beziehun-
gen des Menschen zu seinen Mitmenschen regulieren, prinzipiell flexibel.

3 Die theologischen Schulen des sunnitischen Islam entstanden zwischen dem 9. Und 11. Jahrhun-
dert n. Chr. und waren stark von der griechischen Philosophie beeinflusst. Sie wandten sich gegen
einen strikten Literalismus wie ihn beispielsweise die hanbalitische Rechtsschule vertrat und ori-
entierten sich in variierender Intensitdt am kalam (Rede, Gesprach, Debatte), der Begriindung der
eigenen Glaubenslehren mit rationalen Argumenten. Eine Debatte zwischen den Schulen bezieht
sich beispielsweise auf die Attribute Gottes und ihr Verstindnis als metaphorisch oder materiell
(vgl. Cook, 2007b; Gharaibeh, 2014).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

109


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Stimmen lauter, die neue und angemessenere Ansitze fiir ein Leben in der Minderhei-
tenposition in Nordwesteuropa fordern wie zum Beispiel mehr Flexibilitit im Umgang
mit den Rechtsschulen (Bowen, 2010; Mahmood, 2004) oder die alleinige Orientierung
an den ersten drei Generationen der Muslim*innen, den frommen Altvorderen (as-salaf
as-salih).

»All diese Kritiken und Kimpfe kénnen in die Narrative der Reinheit, Wahrheit,
Monopolisierung von Lehrmeinungen und Aufklirung, welche die Moderne auszeich-
nen, eingereiht werden, [..]J« (Akca, 2020: 253) und beriithren insofern immer auch
die Auseinandersetzung mit den theologischen Grundlagen, den Rang verschiedener
Quellentexte und der Methodik, mit welcher Exegetinnen diese erschlieflen (ebd.).
Dem folgend nimmt dieses Kapitel Talal Asads (1986) Konzept der discursive tradition als
Ausgangspunkt, das die religiés motivierte Praxis mit dem textbasierten Theologischen
Diskurs verschrinkt und die spezifische Art und Weise der Bezugnahme auf die Quellen
in den Fokus stellt:

»..one should begin, as Muslims do, from the concept of a discursive tradition that in-
cludes and relates itself to the founding texts of the Quran and the Hadith. Islamis nei-
ther a distinctive social structure nor a heterogeneous collection of beliefs, artefacts,
customs and morals. It’s a tradition« (Asad, 1986: 20).*

Asad riickt also nicht nur den textbasierten Diskurs in den Fokus, sondern insbesonde-
re dessen Aneignung und (Re-)Interpretation wodurch sich unweigerlich auch die ein-
gangsvon Melek implizierte Frage nach Deutungshoheit und islamischer Autoritit stellt.
Da Autoritit grundsitzlich in ihrer Prozesshaftigkeit verstanden werden muss, spre-
chen Sunier und Buskens (2022:2) in Anlehnung an Asad von Praktiken des authority-
making. Autoritit ist demnach »...a process of authentication, of attributing truth to re-
ligious sources, persons and things by human beings in relation to the legitimacy of Is-
lamic sources and rituals, triggered by societal, political and other circumstances and
developments« (Sunier & Buskens, 2022: 2). Dieses authority-making driicke sich auf Sei-
ten der Akteur*innen in argumentativen Praktiken der Kritik anderer und der Rechtfer-
tigung eigener Positionen aus, fir die sie auf unterschiedliche kommunikative Reper-
toires zurilckgreifen, die eigenen inhirenten Logiken folgen wie jene der mediatisierten
Offentlichen Meinung, der Staatsbiirgerlichkeit oder der Religion (vgl. Einleitung 2.2.).
In Situationen des Konflikts oder der Infragestellung kann eine vorherrschende Recht-
fertigungsordnung entweder bestitigt werden, beispielsweise wenn eine Praxis als »is-

4 Asad versteht Tradition nicht als stagnierendes Element, das eine rein konservierende und repe-
titive Funktion hat, sondern als prozessuale Dynamik. Tradition besteht in diesem Sinne aus un-
terschiedlichen Diskursen, welche die Glaubigen beziiglich korrekter Form und Sinn einer Praxis
instruieren, die genau, weil sie sich etabliert haben, eine historische Dimension aufweisen. Neben
diesem Bezug zur Vergangenheit, von der aus das jeweilige Wissen vermittelt wurde, bezieht sich
ein Diskurs auch auf die Zukunft, wenn z.B. iiber die Bewahrung der Praxis nachgedacht wird. Aus-
gangspunkt dafir ist die gegenwartige Einbettung in weitere Praktiken, Institutionen und sozia-
le Konditionen. Durch die Betonung dieser historischen Pfadabhéangigkeit und der permanenten
Neukonstruktion anhand diskursiver Auseinandersetzung liefert Asad einen wertvollen Beitrag
zur Erklarung regionalspezifischer Diversitdt (Asad, 1986: 20).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

lamisch« anerkannt wird. Oder eine Ordnung wird durch das Einbringen von GréfRen
anderer Ordnungen in Frage gestellt, d.h. es wird Kritik geiibt. Auch der Kompromiss
zwischen den Ordnungen, also ein Zustand, in dem Grof3en verschiedener dieser Re-
gimes synchron Geltung beanspruchen kénnen, ist méglich (ebd.). Ich stelle im Folgen-
den die jeweilige diskursive Tradition der von mir untersuchten Moscheen und des loka-
len salafistischen Netzwerks dar und analysiere die Praktiken des authority-making der
jeweiligen Akteure mit Fokus auf die argumentativen Positionierungen, d.h. die Kritik
gegeniiber anderen Autorititen und Traditionen sowie die Rechtfertigung der eigenen
Position. Da diese Dynamiken mafgeblich vor dem Hintergrund gesellschaftlicher und
politischer Entwicklungen und technologischer Innovationen stattfinden, diskutiere ich
abschliefiend die jeweiligen Positionierungen mit Hinblick auf die Orientierung an und
Verortung in der postmigrantischen Gesellschaft.

2. Auf den Schultern Abu Hanifas
Mustafa Hodscha: Post-klassische Normfindung

Nach dem Koran kommt die Sunna. Vor dem Analogieschluss der Gelehrtenkonsens.
Das alles schauen wir uns an. Wenn dabei nichts herauskommt, kann man keine The-
sen aus Koran und Sunna ableiten... sagt der Prophet. Jetzt gehst Du an einen Ort, wo
keine anderen Muslime sind und es taucht ein Problem auf, dann sagt er auch: Schau
in Allahs Buch! Wenn du die Antwort dort nicht findest, schaue die Sunna unseres Pro-
pheten an. Wenn du die Antwort dort nicht findest, benutzt Du die eigene Meinung.
Dort ist der Geburtsort der Rechtsschule [...] Wir erfinden nichts! Der Islam ist sehr alt
und wir haben Gelehrte, die wir fragen kénnen, was wir nicht zu I6sen imstande sind
(Mustafa, 21.10.2019).

Mustafa ist der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee, in deren Kontext wir auch die
Gymnasiast®innen Zeynep und den Engin, Mustafas Hilfslehrer, kennengelernt hatten.
Wenn der Imam beurteilen soll, ob eine Handlung islamisch legitim ist oder nicht, dann
stiitzt er sich auf die oben beschriebene, iiberlieferte Methodik der Gelehrten, die im Fal-
le der tiirkischen Imame in der Tradition Abu Hanifas und dessen hanafitischer Rechts-
schule stehen. Mustafa ist demgemif} ein Beispiel fiir den oben beschriebenen sunniti-
schen Mainstream. Er stellt sich mit seiner Referenz an das Alter des Islams und den gro-
Ren Gelehrten, welche die Geschichte hervorgebracht habe — mit dem Motto Bernhard
von Chartres — auf die »Schultern von Riesen [..], um mehr und Entfernteres als diese
sehen zu konnen - freilich nicht dank eigener scharfer Sehkraft oder Kérpergrofe, son-
dern weil die GréRe der Riesen uns emporhebt.« (Johannes von Salisbury, 1991[1159]).°
Dies gebe auch dort, wo »keine anderen Muslime sind« ein hohes Maf an Sicherheit.
Ein Beispiel, wie man nach dieser Gelehrtentradition im Hier und Jetzt verfihrt, gab
Mustafa, als wir eines Tages gemeinsam mit dem 18-jihrigen Hilfslehrer Engin auf ein

5 »Dicebat Bernardus Carnotensis nos esse quasi nanos gigantum umeris insidentes, ut possimus
plura eis et remotiora videre, non utique proprii visus acumine, aut eminentia corporis, sed quia
in altum subvehimur et extollimur magnitudine gigantea.« (Johannes von Salisbury, 1159: 46-50).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

m


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m2

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Gesprich im Café der Moschee saflen. Engin fragte seinen Hodscha, wie es sich denn mit
der Organspende im Islam verhalte und ob diese erlaubt sei. Er hatte einige Tage zuvor
einen Briefvon der Krankenkasse erhalten, in dem er aufgefordert wurde, durch Mitfith-
ren eines Organspendeausweises seine Bereitschaft zu erkliren, was ihn verunsichert
hatte. Im Falle eines solchen Problems, das sich zur Zeit des Propheten nicht gestellt hit-
te, gelte es also ein Urteil zu finden, wozu Mustafa vorgeht, wie oben erliutert: Als Erstes
sind also Koran und Sunna, die ersten beiden Quellen islamischer Rechtsprechung zu
konsultieren. Herrscht weiterhin Unklarheit iitber den Umgang mit einem spezifischen
Problem, gilt es die Werke der Gelehrten der Rechtsschule hinzuzuziehen und nach et-
waigen Abhandlungen zum Thema zu befragen. Wurde das Problem bereits ausreichend
behandelt und durch einen Konsens (igma‘) der hanafitischen Gelehrten als Norm eta-
bliert, kann er sich auf die Rechtsprechung berufen und diese iibertragen (taqlid, tiirk.
taklit). Dies ist nach Mustafa fiir die Organspende der Fall, da es klar sei, dass man den
lebendigen Kérper nicht versehren und entsprechend auch etwa einem hirntoten Men-
schen kein Organ entnehmen diirfe. Ist die Antwort fiir den konkreten Fall jedoch wei-
terhin unbefriedigend, muss der Hodscha einen Analogieschluss (giyas) vollziehen, d.h.
die Logik der Rechtsprechung zum Thema auf die aktuelle Problemstellung ibertragen.
Hierzu, so Mustafa, ist auch die rationale eigene Meinung (ra'y) nétig.

Wenn ein>Reagenzglas-Baby<ausgetragen wird... das sind die neuen Probleme ... und
man muss dann sehen, warum die Religion dagegen ist. Wie kann das gel6st werden,
wenn die Hadithe keine Losung anbieten? Hypothetisch nach Abu Hanifa, ... Zum Bei-
spiel, wenn ein Mann auf natirliche Weise keine Kinder bekommt. Aber er geht zum
>Kinderwunsch-Arztcund der nimmt dir durch einen Eingriff das Sperma ab und kann
es der Mutter einsetzen. Bis hierhin sagt der Islam nicht, dass das haram ist. Wenn der
Arzt aber das Sperma des Mannes aufbewahrt, es ohne Eizelle an verschiedene Frau-
en gibt und die Kinder dieser Frauen haben denselben Vater, dann besteht die Gefahr,
dass die Kinder nach zwanzig Jahren heiraten. Hier greift die Religion ein. Wenn wir
dariiber keine Antwort geben kdnnen, gibt es einen Fatwa-Rat sowohl bei Milli Goriis
wie auch bei Diyanet. Dort wird eine definitive Losung gegeben. Man kann per E-Mail
fragen und erhilt die Antwort. (Mustafa, 21.10.2019).

Mustafa Hodscha erliuterte hier die Systematik einer Rechtsfindung nach Logik der
Rechtsschul-Tradition. Als klassisches Charakteristikum der Vorgehensweise galt
jahrhundertelang die strikte Nachahmung (taqlid, tiirk. taklit) und Ubertragung von
Gelehrtenmeinungen. Indes stellen die starke Rolle des Verstandes bei der selbststindi-
gen Urteilsfindung sowie die Moglichkeit, als letzte Option einen Fatwa-Rat anzurufen,
bereits einen innovativen Umgang mit der Tradition dar. Beiden Optionen liegt ein
Verstindnis zugrunde, demzufolge die >Tore des igtihad« geéfinet sind. Igtihad (tiirk.
ictihad) ist ein terminus technicus der islamischen Jurisprudenz und bedeutet in etwa
>Anstrengungs, ein eigenes Urteil in relativer Unabhingigkeit von der Tradition zu
finden.®

6 Der Begriffist die Verkiirzung von igtihad ar-ra’y (Bemiihung um ein eigenes Urteilc; Hallag, 1997:
15) und meint eine von der Tradition relativ unabhingige und entsprechend flexiblere Auslegung
von Koran und Hadith.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

Noch Anfang der 1980er Jahre hielten die Rechtsgelehrten der IGMG an der Position
fest, die>Tore des igtihad« seien geschlossen und fixierten durch das Befolgen eines stren-
gen taqlid die Autoritit der orthodoxen Gelehrtenschaft gegeniiber den Gliubigen (De-
bus 1984, zit. in Schiffauer, 2010: 231-232). Da sich diese Haltung jedoch fiir die produkti-
ve Bewiltigung von Problemstellungen in der europdischen Diaspora als wenig hilfreich
erwiesen hatte, begab sich die in Deutschland geborene Fithrungsspitze der IGMG bald
auf die Suche nach zufriedenstellenden Ansitzen.” Hierzu befragte der Verband iiber
die Jahre wechselnde Autorititen: zumeist jene aus Ankara, die als die liberalsten gelten,
maljene der al-Azhar Universitit in Kairo, die in der Mitte verortet werden, konservative
Gelehrte aus Saudi Arabien spielten hingegen keine Rolle in der IGMG (Schiffauer, 2010:
236). Zeitweilig orientierte man sich auch am European Council for Fatwa and Research
(ECFR), der 1997 unter Vorsitz von al-Qaradawi in Dublin gegriindet wurde, um Antwor-
ten auf die Herausforderungen geben zu kénnen, mit denen sich Muslim*innen in Eu-
ropa konfrontiert sehen (Schiffauer, 2010: 233).% Da Fatwas nach Zeit und Ort variieren
und ein grundlegender Unterschied zwischen mehrheitlich muslimischen und anderen
Lindern bestehe, sei ein figh al-aqalliyyat (Rechtsprechung der Minderheiten<) nétig, der
neue Losungen fiir Probleme in modernen Gesellschaften suche, und also igtihad betrei-
ben miisse (El-Wereny, 2016: 5—7). Das Unterfangen des Rates stief3 allerdings innerhalb
der traditionellen islamischen Gelehrtenschaft auf heftige Kritik, da mancher einen Plot
zur Spaltung des Islam witterte (Bowen, 2010: 146).° Die IGMG-Fiithrung itbernahm bald

7 Die Auffassung, dass die kreative und adaptive Rechtsentwicklung ihr Ziel erreicht habe, setzte
sich im zehnten Jahrhundert durch, da man aufgrund zunehmender Ausdifferenzierung um die
Einheit des Islam fiirchtete. Die Akteure der orthodoxen Position in der IGMG nahmen zwar wahr,
dass sich insbesondere mit der Migration die Situation fir Muslim*innen grundlegend verdndert
hatte, standen Anderungen (insbesondere Familie, Alltagsethik und politische Ordnung betref-
fend) aber kimpferisch ablehnend gegenuber (Schiffauer, 2010: 232). Demgegeniiber hatte sich
unter zahlreichen muslimischen Akteur*innen aber bereits die neoorthodoxe Auffassung, man
brauche einen igtihad fiir Europa, durchgesetzt.

8 Yusuf Abdalluh al-Qaradawi wurde 1926 in Saft Turab, Agypten geboren. Er studierte Koran- und
Hadithwissenschaften, islamische Theologie und Philosophie an der Usiil ad-Din-Fakultit der
al-Azhar Universitat in Kairo. Die ersten Berithrungspunkte zur Ideologie der Muslimbruderschaft
hatte er bereits in der Schulzeit und 1942/43 trat er der Bewegung offiziell bei. Er begann friih da-
mit, aktiv da‘wa GAufruf zum Islam<) zu betreiben und ibernahm im Alter von 14 Jahren erstmals
die Rolle des Predigers. Als Mitglied der Muslimbruderschaft bereiste er spater verschiedene Lan-
derderarabischen Welt. Im Auftrag der al-Azhar verfasste al-Qaradawi schliefSlich sein erstes und
zugleich berithmtestes Buch Erlaubtes und Verbotenes im Islam (al-halal wa-I-haram fi al-islam), das
erstmals 1960 publiziert wurde und in 30 Auflagen und zahlreichen Sprachen erschien (Die deut-
sche Ubertragung stammt von Ahmad von Denffer) (vgl. Qaradawi, 1989). Seit er 1961 in Katar die
Leitung des Instituts fir Islamische Studien (al-ma‘had ad-dini at-tanawi) ilbernahm, baute er sei-
nen Einfluss insbesondere durch Fernsehauftritte bei Qatar TV und Al-Jazeera zunehmend aus (El-
Wereny, 2016: 4-5).

9 Wahrend beispielsweise die Islamwissenschaftlerin Rita Breuer den Rat als Propagandaorgan der
Muslimbruderschaft zur »gezielten Beeinflussung in Deutschland und Europa lebender Muslime«
(Breuer, 02.05.2019) skizziert, schreiben andere ihm eine wichtige Rolle in der Férderung der Ver-
einbarkeit von europiischen Rechtsordnungen mit islamischem Recht zu (Bowen, 2010: 143-149)
und sehen eine Tendenz zu Gunsten grofierer Geschlechtergleichheit sowie grundsatzlich groRe-
rer Nachgiebigkeit in Rechtsfragen. Wihrend orthodoxe Geistliche noch eine Rickkehr aus der
Fremde forderten (ebd.), orientiert sich der ECFR am dauerhaften Verbleib von Muslim*innen in

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

13


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

das Prinzip des Fatwa-Rates, den Imame wie Mustafa zwecks Ersuchen eines Rechtsgut-
achtens per E-Mail konsultieren kénnen und deren Methode Muhammed Suigmez (2017:
Abs. 4) als »kollektiven Idschtihad« bezeichnet. Der Rat orientiert sich derweil wieder an
den Autorititen der Ankaraner Schule und bleibt somit letztlich der tiirkisch-hanafiti-
schen Tradition treu.

Akzeptanz und Abgrenzung

Die Hodschas der von mir besuchten tiirkischen Moscheen wurden ausnahmslos an den
staatlichen Imam-Hatip-Schulen in der Tiirkei ausgebildet. Sofern sie sich selbst um ein
Urteil bemiihen, tun sie dies zwar exklusiv nach der Methodik der hanafitischen Rechts-
schule, grenzen sich gleichwohl nicht von den anderen Schulen ab, sondern betonen,
wie Mustafa, die prinzipielle Einheit der Gelehrtentradition: »Der Unterschied zwischen
den Konfessionen ist nicht wie bei den Christen, wo die katholische Frau bis vor kurzem
nicht den evangelischen Mann heiraten konnte. Es gibt keine Kluft zwischen den Schu-
len« (Mustafa, 21.10.2019). Lediglich von einer Gruppe im Feldforschungsort distanziert
der tirkische Imam sich explizit: den Salafis.

Oh ja, sie kamen und haben sich in der Nihe getroffen. Aber sie sind uninteressant,
iberhaupt kein gutes Beispiel. Dasist kein Islam... also ihre Fehler werden nicht vom Is-
lam verursacht. Sie warten etwas langerim Gebet... aber die Religion befiehlt das nicht.
lhr Lebensstil ist definitiv nichts, was der Islam vorschreibt. Ein Beispiel: Natirlich kann
ich den Bart lang wachsen lassen, aber das ist nicht die Sunna des Propheten. Sie dran-
gen es auf. Aber guck Dir unseren Propheten an! Er ist auf einem Kamel geritten! Die
reiten nicht auf einem Kamel. Sie sind arbeitslos und fahren trotzdem ein super Auto
(ebd.).

Mustafa distanziert sich scharfvon den Salafis, denen er erstens ungerechtfertigte Uber-
treibung in der Religion vorwirft, da sie etwas zur Sunna des Propheten erkliren, was
nicht vorgeschrieben sei. Dariiber hinaus kritisiert er implizit, dass jene den deutschen
Sozialstaat ausnutzen wiirden, wenn sie sich etwa vom Arbeitslosengeld einen PKW fi-
nanzieren.

So wie Mustafa zihlen auch die Imame der anderen IGMG-Moscheen zu den Ver-
tretern der historisch wie quantitativhegemonialen Rechtstradition und halten an jener
Systematik fest, die sie in der Tiirkei erlernt haben. Diese Hodschas sind tiirkisch so-
zialisiert und politisiert und vermitteln ihren Islam in Deutschland an ein nahezu aus-
schlieRlich tiirkischsprachiges Publikum, in welchem — zumindest unter den Jiingeren —
die Sprachkompetenzen allmihlich zu schwinden beginnen. Zugleich bleibt das Islam-
verstindnis maf3geblich tiirkisch-nationalistisch eingefirbt, indem die Glorifizierung
des Osmanischen Reiches und die Grofde der Tiirkischen Republik in den IGMG-Mo-
scheen in bildlichen Darstellungen, Flaggen und Musik beschworen wird. Gleichwohl
stehen diese Hodschas anderen Rechtsschulen offen und wohlwollend gegeniiber und

Europa und argumentiert in einer Resolution, dass die nationale Gesetzgebung respektiert wer-
den miusse (Caeiro, 2003: 436).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

betonen, dass es keine Unterschiede zwischen den Traditionen gebe. Lediglich die Sa-
lafis, denen sie die Ubertreibung islamischer Normen vorwerfen, stellen hier eine Aus-
nahme dar und werden von meinem Gesprichspartner scharf kritisiert. Wahrend auch
die marokkanischen Muslim*innen in der Regel einer Rechtsschule — in diesem Falle der
malikitischen - folgen, pflegen die Autorititen der Al-Taqwa Moschee eine andere Dis-
kurstradition, dieich in ihren Abgrenzungen und integrativen Potentialen im Folgenden
analysieren werde.

3. Ein Baum mit vielen Asten - normative Offenheit in der Al-Taqwa Moschee

Scheikh Abdellatif: Jenseits der Rechtsschulen

Im Vergleich zur theologisch-normativen Verortung der Autoritit der Sultan Mehmet
Moschee stellte es mich vor eine deutlich grofiere Herausforderung, die Diskurstradition
der Al-Tagwa Moschee zu skizzieren. Dies insbesondere, da iiber den Ansatz des Scheikh
Abdellatifhinaus auch weitere Autorititen Positionen vertreten, deren Koexistenz inner-
halb derselben Gemeinschaft manchen Autoren als eher unwahrscheinlich gilt, wie etwa
prinzipienorientierte Ansitze oder die Orientierung an salafistischen Scheikhs (vgl. Bo-
wen, 2010: 66). Ein zentrales Motiv der Selbstverortung der Gemeinde, das bereits in Ka-
pitel II. 4 benannt wurde, ist die Unterscheidung in einen Islam Allahs, den man selbst
zu praktizieren beansprucht, und einen abzulehnenden Kultur-Islam der anderen. Die-
se Differenzierung ist bereits im Grindungsnarrativ der Moschee angelegt. Sie duf3ert
sich in der Absage an marokkanische Nationalsymbole wie Flaggen und Bilder des Ko-
nigs ebenso wie in der Ablehnung der mystischen Traditionen des Sufismus. Diese anti-
nationalistischen und dekulturierenden Tendenzen gehen mit einer spezifischen Hand-
habung der traditionellen Gelehrsambkeit einher, wie Scheikh Abdellatif mir erklirte:

Wenn du nach Verschiedenheiten [unter den vier Rechtsschulen] suchst, findest du
nichts. Also man kann sagen, mach das oder das. [..] Die Rechtsschulen sagen nicht
dasist falsch und das ist falsch. Es ist ok. Wenn du den Stamm kaputt machst, existiert
der Baum nicht mehr. Dann kommen die Zweige, dann kommen die Blatter. Das sind
die Feinheiten, in denen es Streit gibt. Ich kann also von jedem Gelehrten akzeptieren,
weil es keinen Streit gibt, der den Stamm betrifft. Das, was damals funktioniert hat,
kannst du heute nicht abschaffen. (Abdellatif, 27.01.2019; Anm. d. Verf.).

Grundsitzlich gilt fiir den Islam in Marokko, dem Maghreb wie im gesamten Westafri-
kanischen Raum die Dominanz der malikitischen Rechtsschule, die auf den um 710 in
Medina geborenen Rechtsgelehrten Abu Abdallah Malik ibn Anas al-Asbahi (gest. 795
ebenda) zuriickgeht.Die malikitische Schule billigt der freien Meinungsfindung mehr
Spielraum zu als andere Rechtsschulen (Goldziher, 1890: 216), und gilt als integraler
Bestandteil der islamischen Tradition Marokkos, von welcher sich die Gemeinde ab-
grenzt. Anstatt sich nun wie die tirkischen oder traditionellen marokkanischen Imame
auf die Schultern eines Riesen zu setzen, d.h. einer Schule zu folgen, stellt Abdellatif
sich auf ein Fundament, das alle vier Schulen gleichermafien integriert. Saba Mahmood

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

15


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

hatte diesen Ansatz bereits Mitte der 1990er in Agypten beobachtet: »This doctrinal
pluralism illustrates the »post madhhab< character of modern religiosity that has been
glossed as talfig, namely an increasing flexibility displayed towards one’s fidelity to a
maddhab in twentieth-century Islam.« (Mahmood, 2004: 81).° Dass die Moschee nicht
nur fir die Mehrheit malikitisch geprigter Gliubiger aus dem Maghreb, sondern auch
fiir tiirkeistimmige Hanafiten und vereinzelt auch der Salafiyya Nahestehende attraktiv
ist, fihrt Abdellatif — neben der Verwendung der deutschen Sprache — auf diese dog-
matische Offenheit zuriick. Zu deren methodischer Umsetzung seien Gelehrte, die in
einer einzigen Rechtstradition ausgebildet wurden, in der Regel aber kaum befihigt,
wie Ahmad Lahbabi, der Direktor des Religionsunterrichts, erliutert.

Ahmad Lahbabi: Schaden abwenden

Es gibt Imame, die den Koran auswendig gelernt haben und sich ein bisschen mit Ha-
dithen und Sunna auskennen. Das Notigste haben. Da kommen viele aus der Tiirkei
etc., die predigen und ein paar Fragen beantworten kénnen. Aber es gibt auch Ima-
me, die kennen sich aus. Zum Beispiel sagt er, die Rechtsschule von ibn Hanbal sagt
das, Ibn Malik das und Schafi‘i das. Der kann das, er hat das gelernt. Andere wissen
nur was Maliki sagt, weil er aus Marokko kommt. [...]. Es gibt eine islamische Wissen-
schaft, die heifst ‘ilm al-maqasid. Das sind die Ziele der Scharia. Maqasid sagt, wenn das
Ziel des Menschen Zufriedenheit ist, aber diese eine Sache zu dieser Zeit und an die-
sem Ort zu Schaden fiihrt, dann soll das nicht erlaubt werden, denn es stimmt dann
nicht mehr mit dem Ziel iiberein. Es gibt auch eine Wissenschaft, die heifst figh al-mu-
qgaran. Vergleichende Rechtswissenschaft. Das heifdt, du kannst vergleichen (Ahmad
Lahbabi, 26.03.2019).

Neben der vergleichenden Jurisprudenz spricht Lahbabi der zeitgendssischen Adaption
desklassischen rechtstheoretischen Paradigmas der maqasid as-Sari‘a ((Zwecke der Scha-
ria<) eine besondere Bedeutung fiir die Aushandlung und Anwendung religionsrechtli-
cher Normen im nicht-muslimischen gesellschaftlichen Alltag zu. Dieses Konzept fragt
nach den intendierten Zwecken hinter den offenbarten religiésen Normen und trans-
feriert deren autoritativen Charakter dadurch auf eine abstraktere Ebene, die zugleich
kontextabhingig eine grofiere Flexibilitit zulasst. Der iibergeordnete Sinn des maqasid
as-Sari‘a-Ansatzes besteht im Allgemeinen darin, »..den Menschen Nutzen zu bringen
(galb al-masalik) und Schaden von ihnen abzuwenden (dar' al-mafasid)« (Bassiouni, 2014:
146)." Ahmad Lahbabi, der als Schulsozialarbeiter an einem Berufskolleg arbeitet, ar-

10  Talfiq bedeutet in etwa >zusammensetzen< und wurde als methodischer Ansatz in der Moderne
insbesondere von Muhammad Abduh (gest. 1905) und Rashid Rida (gest. 1935) vertreten, um das
islamische Recht zu reformieren. Ihtilaf (Meinungsverschiedenheit) galt in diesem Zusammen-
hangals Quelle intellektuellen Reichtums und die zum Wohle der Gemeinschaft nutzbar gemacht
werden sollte. (Esposito, 2003).

M Die Suche nach einer rationalen Begriindung islamischer Offenbarungsnormen und ihrer Inten-
tionen treibt islamische Gelehrte bereits seit dem frithen Mittelalter um. Wahrend die erstmalige
Verwendung des Begriffs maqasid at-Tirmidhi zugeschrieben (gest. 908) wird, schickte al-Dschu-
wayni (gest. 1085) sich an, die den Normen zugrunde liegenden Zwecke (maqasid) erstmals zu ka-
tegorisieren, um zu einer Systematisierung zu gelangen, denn es seien die Zwecke, denen autori-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

gumentierte demgemif}, dass er nichts davon halte, wenn etwa Frauen mit Verweis auf
das islamische Recht die Berufstitigkeit verweigert werde, wie der ein oder andere in
der Moschee es vertrete. Diese Norm, die dort dem Schutz der Frauen diene, wo »sys-
temische Unsicherheitsbedingungen« (Bassiouni, 2014: 178) selbigen nicht garantieren
konne, sei da obsolet, wo der Zweck der Sicherheit auch auf dem Arbeitsweg und am
Arbeitsplatz garantiert sei. Dariiber hinaus gereiche die gesellschaftliche Exklusion ei-
nerseits den Muslim*innen zum Nachteil und andererseits verschaffe sie dem Islam ein
negatives Image."”

Das bereits im Mittelalter unter Gelehrten diskutierte Prinzip wurde Mitte des 20.
Jahrhunderts insbesondere von Yusuf al-Qaradawi wieder aufgegriffen, kritisiert und
erweitert. Al-Qaradawi betonte die Dringlichkeit, solche maqasid einzubeziehen, die sich
nicht allein auf das Individuum beziehen, sondern auch auf die gesellschaftliche Ebe-
ne des Gemeinwohls (al-maslaha al-‘amma) (Bowen, 2010: 83).” Mit diesem Konzept tre-

tativer Charakter zukomme und nicht die Normen selbst (Bassiouni, 2014:146-147). In Anlehnung
an die Systematik al-Dschuwaynis erarbeitete dessen beriihmter Schiiler Abu Hamid al-Ghazali
(gest. 1111) seine Rechtstheorie aus und unterschied in jenseitige Zwecke und diesseitige Zwecke.
Fir das Diesseits entwickelte al-Ghazali gewissermafien eine Strukturtheorie des universalen Ge-
meinwohls deren Verwirklichung der weltliche Zweck der Scharia ist (ebd.: 150—161). Al-Ghazalis
Modell der magqasid as-Sari‘a ist bis heute bedeutsam und wurde im vierzehnten Jahrhundert von
den im andalusischen Granada wirkenden Gelehrten Abu Ishaq Ibrahim Ibn Musa asch-Schatibi
(gest. 1388/790) auf ein methodisches Fundament gestellt (ebd.: 162). Zwar iibernahm asch-Scha-
tibi die zentralen Cedanken tber den universalen und empirisch nachweisbaren Charakter und
die hierarchische Kategorisierung in notwendige (dariiriyat), erforderliche (hagiyat) und verbes-
sernde (tahsiniyat) Giiter von al-Ghazali, ging aber nicht von der Trennung der zu schiitzenden und
der Schutz gewidhrenden Giiter aus, sondern integriert die Kategorien. Ferner definiert er den Be-
griff des Guts (maslaha) als Universalie, die durch seine Objektivitidt zu einem rational erkennbaren
Konzept werde (Kamali, 2008: 34). Die Beriicksichtigung der maqasid implizierte, dass die Normen
der zwischenmenschlichen Beziehungen weder zum Selbstzweck noch um des reinen Gehorsams
willen erlassen wurden, sondern zur Verwirklichung konkreter Zwecke (Bassiouni, 2014: 146). Der
Zweck beantwortet letztlich die Frage, warum eine Norm (iberhaupt existiert und »symbolisiert
also die ratio legis, ihren Existenzgrund. [..] Es geht somit nicht primar darum, dem Wortlaut einer
Norm zu folgen, sondern diesen im Rahmen der dahinter liegenden Absicht zu verstehen. Dies be-
deutet anders ausgedriickt, dass eine Norm nur so lange Legitimitit bzw. normative Geltungskraft
besitzt, wie sie ihren Zweck erfiillt.« (Ebd.: 175).

12 Bassiouni zieht zur Veranschaulichung jene Norm aus der Sunna heran, die es Frauen untersagt,
lingere Reisen ohne die Begleitung eines mahram zu unternehmen (Bassiouni, 2014,177-179). Die-
ser Begriff bezeichnet einen ndheren médnnlichen Verwandten, dem es aufgrund seines Verwandt-
schaftsverhaltnisses (Vater, Bruder, Onkel) zu der betreffenden Frau verboten (haram) ist, eine Hei-
ratsbeziehung zu dieser einzugehen. Als Zweck identifiziert Abu Bakr Ibn al-‘Arabi (gest. 1148) den
Schutz der Frau vor sexueller Belastigung und allen Formen von Angriffen (ebd.: 177). Als Beweis
zieht er einen Ausspruch des Propheten heran, der besagt, dass eine Zeit kommen werde, in der
Muslim*innen so sicher seien, dass es einer Frau moglich sein werde, furchtlos von Irak bis Mekka
zureisen (ebd.). Bassiouni (2014:178) schliefdt daraus, dass der Anwendungsbereich der Norm sich
aufein systemisches Sicherheitsrisiko fiir Frauen bezieht und ergo bei einem Wegfall des Risikos —
beispielsweise durch moderne Reisebedingungen mit Bus, Bahn und Flugzeug —die Legitimation
verliere (ebd.: 178).

13 Bowen (2010: 83) iibersetzt den Begriff als 6ffentliches Interesse (public interest), Zillinger (2017:
42) als Gemeinwohl (common good). Beide betonen die Bedeutung des Konzepts in der Imagination
einer transnationalen islamischen Offentlichkeit. Zu den magqasid des 6ffentichen Gemeinwohls

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

7


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

ten die Dimensionen der Offentlichkeit und der geteilten Verantwortung in den Vor-
dergrund, die insbesondere im Kontext der Minderheitensituation, in welcher der Is-
lam umkimpfter Gegenstand des 6ffentlichen Interesses ist, von Bedeutung sind. Bowen
(2010: 13) sieht die zweckorientierte Rechtstheorie als »...particularly useful to Muslims
caughtin the twin dilemmas of religious accountability and secularist acceptability«, also
zur Herstellung von Kompromissen zwischen den Rechtfertigungsordnungen der Reli-
gion und der sikularen Biirgergesellschaft. Wihrend Bowen dem magqasid-Ansatz in sei-
ner Forschung in islamischen Bildungsriumen in Frankreich eine iberaus grof3e Bedeu-
tung zumisst, wurde er im Rahmen meiner Forschung neben Ahmad Lahbabi lediglich
noch von Mohammed Mutlu, dem Religionslehrer des Gymnasiums und dem Konverti-
ten und Salafi Abdurrashid als richtungsweisend betont.

Dr. Abdullah: So, wie es im Koran steht!

Neben dem Scheikh war insbesondere Dr. Abdullah als eine weitere religiose Autoritit
in der Moschee wahrzunehmen. Der Sohn tiirkischer Eltern war in der benachbarten
DITiB-Moschee aufgewachsen und setzte sich bereits im Jugendalter intensiv mit theo-
logischer Literatur auseinander, woraus eine zunehmend kritische Reflexion der dort
gepflegten Ritualpraxis resultierte. Den wichtigsten Anstof hierzu leistete das Buch Das
Gebet des Propheten* des Hadithgelehrten Muhammad Nasir ad-Din al-Albani, der als
eine zentrale Orientierungsfigur des zeitgendssischen quietistischen Salafismus gilt.
Al-Albanis Werk konkretisierte die lange Zeit wahrgenommene diffuse Unzufriedenheit
gegeniiber der spezifischen Art des Gebets in tiirkischen Moscheen, die er als hektisch
und wenig spirituell wahrnahm. Er kehrte also den tiirkeistimmigen Moscheegemein-
den den Riicken, fand aber 2002 den Weg zu Abdellatif in die Al-Taqwa Moschee, wo
er die nichsten fiinf Jahre passiver Gast war. Dort erlangte er neben seiner Frommig-
keit auch aufgrund seiner Ambitionen als angehender Mediziner bald den Respekt
der Honoratioren. Derweil sei er aufgrund der Hinwendung zum arabisch geprigten
Islam seitens der tiirkischen Community auch mit Vorwiirfen des Extremismus oder
Salafismus konfrontiert gewesen. Beide Begriffe lehnt er strikt ab und erklirt sich
diesbeziiglich:

Frither konnte ich sagen, ja, ich bin ein Fundamentalist. Aber im wahrsten Sinne des
Wortes. Ich glaube an die Fundamente meiner Religion und versuche, sie so zu verste-
hen und zu leben. Ich mache jetzt keine Religion so nach Kultur, so wie meine Eltern

gehoren al-Qaradawi zufolge »..vor allem Gerechtigkeit (‘adl) bzw. Fairness (gist), Briiderlichkeit
(iha), gesellschaftliche Solidaritat (takaful), Freiheit (huriyya) und Wiirde (karama).« (Bassiouni,
2014: 217).

14 Al-Albanis Werk Das Cebet des Propheten, beschrieben vom Anfang (Takbiir) bis zum Ende (Tasliim)
(2010), als ob du es sehen wiirdest. wurde mehrfach neu aufgelegt und ist in deutscher Sprache in
mindestens zwei Ausgaben erschienen. Eine davon wurde vom Verlag Einladung zum Paradies
(EZP) herausgegeben, dem Publikationsorgan des gleichnamigen salafistischen Vereins, dessen
Vorstandsvorsitzende unter anderem Sven Lau und der in Braunschweig ansissige Muhammad
Gifti auch bekannt als Abu Anas waren.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

das hatten. Nein! So wie esim Koran steht und wie es der Prophet vorgelebt hat. Ich bin
ein Fundamentalist, dazu steheich. Aberich bin kein Fanatiker! (Abdullah, 09.12.2018).

Die Abwendung vom Kulturislam der Eltern und der Wunsch nach einem reflektierten,
bewussten Zugang zur Religion ist charakteristisch fiir eine Suchbewegung der zwei-
ten, in Deutschland geborenen Generation von Muslim*innen, in deren Zusammenhang
auch das Aufblithen des zeitgendssischen Salafismus steht. Dr. Abdullahs Berithrungs-
punkte mit der Bewegung gingen mafigeblich auf den Kontakt zu einem Studienfreund
Marcel Krass zuriick,” einen deutschen Konvertiten, der um die Jahrtausendwende im
salafistischen Islamischen Zentrum Miinster aktiv war und spiter als Internet-Prediger mit
intellektuellem Gestus Bekanntheit erlangen sollte.’® Abdullah war etwa involviert als ei-
nige junge Brider in der Al-Taqwa Moschee 2008 einen Raum fiir ein deutschsprachiges
Unterrichtsprogramm anmieteten. Dieser Raum wurde schnell von den Salafis in der
Gruppe vereinnahmt und durch die Gritndung eines eigenen Vereins von der Moschee
abgespalten. Abdullah jedoch blieb der Moschee treu. Auf seine Initiative hin hatte man
im Jahr 2014 wiederum die Prediger Marcel Krass und den damals noch der Salafiyya
zugerechneten Abduladhim Kamouss eigeladen, woraufhin die Moschee einer Uberprii-
fung durch den Verfassungsschutz unterzogen wurde. Die lokalen Madkhali-Salafis er-
hielten aufgrund ihres provokativen Auftretens in der Moschee im selben Jahr Hausver-
bot. Dr. Abdullahs Beziehung zur Salafiyya war also wechselhaft, da er sich vom Grof3teil
der Szene distanzierte, vielen Positionen des salafistischen Mainstreams aber weiter-
hin nahestand. Seine Beziehung zum Rechtsschul-Islam war nicht von einer Opposition
gekennzeichnet, wie sie bisweilen als Charakteristikum der Salafiyya aufgefithrt wird
(Dziri, 2014: 132; Roy, 2006: 254—255), sondern von rationaler Abwigung. Er gestand et-
wa, dass er in vielen kleinen Dingen die Prigung durch die hanafitische Schule nicht

15 Der etwa Mitte Vierzig jahrige Marcel Krass ist nach eigenen Aussagen etwa 1995 zum Islam kon-
vertiert (Klevesath et al. 2021: 45). Seine Mutter sei praktizierende Katholikin gewesen, tiber seine
eigene Uberzeugung vor der Konversion ist jedoch wenig bekannt. Nach dem Gymnasium habe er
einen Abschluss als Diplom-Ingenieur gemacht und anschliefdend am Berthold-Brecht Berufskol-
leg in Duisburg gearbeitet, diese Beschiftigung jedoch wegen seiner Kontakte zur islamistischen
Szene verloren (ebd.). Der bisweilen als »Top-Salafist« (Mahrholz, 07.01.2018) gehandelte Krass
bietet seit einigen Jahren unter dem Label »IME-Reisen« Pilgerreisen nach Mekka und Medina an.
Fir die Durchfiihrung der Reisen zeichnet sich, wie Klevesath et al. (2021: 46) betonen, dasselbe
Unternehmen (LAME gUG), das auch hinter den Reiseangeboten Pierre Vogels steht. Seit dem Um-
zug nach HannoverimJahr 2017 ist er als Vorstandsmitglied der»Foderal Islamischen Union« (FIU)
aktiv. Die mochte laut Charta »gegeniiber dem Staat, aber auch gegeniiber anderen Teilen der Ge-
sellschaft — als Sprachrohr fiir die Muslime fungieren und dafiir Sorge tragen, dass ihre staatlich
garantierten Rechte auch in Zukunft erhalten bleiben« (Foderal Islamische Union, 0.].). Klevesath
et al. nehmen an, dass die Umsetzung dieses Ziels zuvorderst durch »verwaltungs- und verfas-
sungsrechtlichen Verfahren angestrebt« (2021: 46) wird, weshalb Arndt Emmerich (2023) ihn auch
als Wegbereiter eines»legalistischen Salafismus<versteht. Krass gilt mit seinen iber100 Videobei-
tragen auf YouTube als>Internet-Prediger, dersich insbesondere durch das Auftretenin Hemd und
Jackett und seine ruhige sachliche Art den Anschein akademischer Seriositat gibt und sich somit
von anderen salafistischen Internet-Predigern unterscheidet (Klevesath et al. 2021: 47—48).

16 Das Islamische Zentrum Miinster wurde Ende der 1990er vom Agyptischen Dschihad-ldeologen
Usama Ayoub gegriindet und wegen Verbindungen zu einem der Attentéter des 1. September im
Jahr 2004 geschlossen. (Vgl. FN 22).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

m


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

mehr werde ablegen kénnen. So esse er beispielsweise keine Meeresfriichte, die bei den
Malikis erlaubt, bei den Hanafis aber verboten sind. Eine weitere Praxis, die ich ledig-
lich bei dlteren tiirkeistimmigen Herren in der Milli Gériis Moschee beobachten konnte,
ist das Tragen von undurchlissigen Ledersocken, die es erlauben, den durch die rituelle
Waschung vor dem Gebet hergestellten Reinheitszustand zu bewahren bzw. durch ein
Streichen mit der Hand iiber die Fufibekleidung gewissermafien zu reaktivieren.

Die anderen Rechtsschulen sagen, dass normale Socken reichen. Der Beweis der Ge-
lehrten ist eine Uberlieferung von den sahdba. Die sahdba hatten nach langen Reisen
wunde Fufe und haben sie umwickelt und dariiber die Waschung gemacht. Und dann
sagen die Gelehrten, also wenn die das damals so gemacht haben, da sind Socken von
heute super. Die hanafitische Rechtsschule akzeptiert das nicht. Ich akzeptiere es. Es
ist gliltig. Aber ich wiirde Ledersocken bevorzugen (Abdullah, 09.12.2018).

Abdullah sah das strikte Befolgen einer Schule aber, wie auch der Scheikh und Direktor
Lahbabi als nicht mehr zeitgemif an. Insbesondere wenn man die Beweisfithrung der
Gelehrten nicht nachvollziehen kénne, sei diese Identifikation weitestgehend sinnlos, es
sei denn, man eigne sich durch Eigenstudium den Argumentationsgang eines jeweiligen
Gelehrten an. Dieses Prinzip sei jedoch im Alltag kaum praktikabel, weshalb es verliss-
liche und ansprechbare Autorititen brauche.

Ich gehore der Rechtsschule an, deren entsprechenden Sheikh ich befrage. Das heifdt
ich komme hier hin [in die Al-Taqwa Moschee]. Ich stelle Abdellatif eine Frage. Er
antwortet mir. Er bringt mir die Beweisflihrung. Das ist meine Rechtsschule im Alltag.
Was nutzt es mir, wenn ich sage, ich bin klassischerweise tiirkisch-hanafitisch. Im
Grunde genommen geht es ja da um Details. Und deshalb haben wir die Blcher auch
nicht im Unterricht. [..] Ich gehore nicht zu denjenigen, die sagen, ich brauche keine
Rechtsschule, der Prophet hatte das auch nicht. Das ist Schwachsinn! Natrlich ist
diese Religion einfach, aber eine Systematik ist da drin. Und wir sprechen hier von
grofien Rechtsgelehrten. Wir kdnnen nicht mal deren Fingernagel sein. So viel Wissen
hatten diese Leute. Und Allah s.w.t. hat diese Religion systematisiert. Aber ich gehére
nicht zu den Fanatikern, die sagen das ist der Islam (Abdullah, 09.12.2018; Anm. d.
Verf.).

Auch Abdullahs Islamverstindnis war von einer normativen Flexibilitit gekennzeichnet.
Er nannte einen Gelehrten der Salafiyya als seinen wichtigsten Einfluss, und richtet vie-
le Alltagspraktiken nach wie vor an der hanafitischen Rechtsschule aus. Letztlich folgte
Abdullah aber seinem Scheikh und dessen post-Rechtsschul-Ansatz, da dieser fiir die
Losung von Problemstellungen, die sich im Kontext der pluralen postmigrantischen Ge-
sellschaft fitr Muslim*innen ergeben, deutlich sinnvoller sei. Er sprach sich also implizit
gegen eine Enthierarchisierung der traditionellen Gelehrsamkeit aus. Zugleich verkor-
perte er aber auf lokaler Ebene als angesehener Moscheelehrer und Oberarzt selbst ei-
ne neue Form von Autoritit, die auf seiner sichtbar vollzogenen Frommigkeit, seinem
fiir einen Laien und Autodidakten relativ umfassenden Wissen und nicht zuletzt seiner
weltlichen Autoritit als Arzt basierte.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

Das Profil der diskursiven Tradition der Al-Tagwa Moschee entzieht sich, wie die vor-
ausgehenden Ausfithrungen gezeigt haben, einer leichten Kategorisierung, da die prin-
zipielle Offenheit der Gemeinde es erlaubt, verschiedene Positionen unter einem Dach
zu vereinen, die bisweilen als widerspriichlich gelten. Grundsitzlich herrscht — wie bei
den Tirkeistimmigen auch — unter den Marokkostimmigen in Europa eine starke Bin-
dung ans Heimatland, denn

they look to Morocco for religious guidance, as the Islamic madhab or school to which
they adhere is the Malekite one, which is mainly practiced in Northern Africa. While
some Muslim migrants in Europe adopt Saudi Arabia as their main religious reference,
the Wahhabite Islam which is practiced by the Saudis is considered as too rigid and too
extremist by most Moroccans, even if they do respect Saudi Arabia, the beholder of the
holy city of Mecca, as a center of religious importance (Sunier, van der Linden & van de
Bovenkamp, 2016: 414).

Die Al-Taqwa Moschee ist zuvorderst von einer Distanzierung vom sogenannten Kultur-
Islam und somit auch von der traditionellen singuliren Bindung an die malikitische
Rechtsschule geprigt. Thre Autorititen zihlen zu jenen some die im obigen Zitat als
zweite Gruppe aufgefithrt werden und die durchaus offen fiir salafistische und wahha-
bitische Positionen sind. Auf der anderen Seite gilt beispielsweise der zweckorientierte
Ansatz magqasid as-Sari‘a fur den Direktor Ahmad Lahbabi oder auch den Religionsleh-
rer des Gymnasiums Mohammed Mutlu als vielversprechender Weg einer flexibleren
Normfindung fiir die Muslim*innen in Europa. Dieser biete, so ist auch John Bowen
(2010: 13) tiberzeugt, ein gréfReres Potential fiir die Bildung von Kompromissen zwi-
schen den Rechtfertigungsordnungen des Islam und der biirgerlichen Zivilgesellschaft.
Essind insbesondere in Europa geborene, junge muslimische Akademiker*innen, die im
Sinne einer normativen Bricolage mit groferer Flexibilitit Ansitze fiir Europa geltend
zu machen suchen, als es fur die Gelehrtentradition iblich ist. Bowens Beobachtung,
dass die Unterscheidung von Ansitzen der Normvermittlung mit der Soziologie mus-
limischer Gruppen iibereinstimmt — der Regelbuch Ansatz als jener der Salafist*innen,
der Rechtschul-Islam als Mainstream der Marokkaner*innen und Tirk*innen oder die
Prinzipienorientierung als Projekt europdischer muslimsicher Akademiker*innen -,
wird vom Beispiel der Al-Tagwa Moschee jedoch massiv irritiert. Zwar mag die norma-
tive Offenheit des Scheikh, ein wichtiges Kriterium dafir sein, dass die Gemeinde eine
multikulturelle Besucherschaft aufweist, die Gliubige aller Traditionen umfasst. Auch
kann sie als eine bemerkenswerte Anpassung an die sich diversifizierende muslimische
Demographie in der postmigrantischen Bundesrepublik anerkannt werden.Gleichwohl
kann der normative Pluralismus, wie das folgende kurze Beispiel illustriert, fir die
Schiiler*innen auch eine Herausforderung darstellen: Der 15-jihrige Hauptschiiler
Matteo, dessen Grof3eltern aus Albanien immigriert waren, besuchte im Alter von 11-12
Jahren den Unterricht in dem salafistischen Verein ‘Ilm eV. (vgl. Kap. III.4). Da der
Junge weder Arabisch noch Tirkisch sprach, war die einzige Moglichkeit, weiterhin
Islamunterricht zu erhalten, der Besuch der Al-Tagwa Moschee. Wihrend er bei den
Salafis zuvor gelernt hatte, dass der Islam klare und eindeutige Antworten gibt, war er
nun mit den Ambivalenzen konfrontiert, die sich aus verschiedenen Positionen ergaben:

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

121


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

»Die Lehrer haben von unterschiedlichen Biichern Wissen genommen. Zum Beispiel bei
einem wird das eine so beschrieben, bei dem wird das andere so beschrieben. Und dann
hat man von denen das gelernt und von dem das und man wusste nicht, was richtig
ist, was man glauben soll.« (Matteo, 21.02.2019). Angesichts dieser Beobachtungen ist
anzunehmen, dass die Deutschsprachlichkeit das wichtigste Kriterium fiur die gro-
Ren Schiilerzahlen des Unterrichts und die sich internationalisierende Besucherschaft
darstellt.

Trotz der Kritik am und der theoretischen Distanzierung vom Kulturislam, den tiir-
kischen Gemeinden und der normativen Ausrichtung ihrer Autorititen, ist die Bezie-
hung dern benachbarten Moscheen untereinander schwesterlich bzw. briiderlich. So fei-
ern etwa bei Hochzeiten die Minner der Al-Tagwa Gemeinde in den eigenen Riumlich-
keiten und die Frauen in einer der nahegelegenen tiirkischen Moscheen, die von der je-
weiligen Gemeinde zur Verfiigung gestellt werden. Interessant scheint mir zuletzt eine
Entwicklung, die ich erst Ende des Jahres 2022 beobachten konnte. Mustafa Hodscha
aus der Sultan Mehmet Moschee hatte Abdullah, der in den benachbarten tiirkischen
Gemeinden durchaus bekannt ist, eingeladen, einen deutschsprachigen Vortrag in sei-
ner Gemeinde zu halten. Die Jugendlichen, von denen mancher — wie wir oben gesehen
haben - den auf Tirkisch vorgetragenen religiésen Gleichungen Mustafas nicht mehr
folgen konnte, reagierten begeistert auf die Art des eloquenten und charismatischen Ab-
dullah, so dass aus der ersten Kooperation eine monatliche Vortragsreihe entstand. Auch
in der Al-Taqwa Moschee sah man sich lediglich gegentiber jenen Briidern, die sich im
Feldforschungsort seit Ende der 2010er Jahre explizit als Salafis zu erkennen gaben, zur
Abgrenzung bewogen. Die StofRrichtungen der Kritik und die daraus resultierenden so-
zialen Dynamiken des kleinen salafistischen Netzwerks sind Gegenstand des nachsten
Absatzes.

4. Erneuerung fiihrt ins Hollenfeuer - die Salafis
Glaubenslehre, Genese, Kategorien

Meine erste Begegnung mit dem Phinomen Salafismus im Feldforschungsort war ein
Plakat von Wegweiser, dem Priventionsprogramm gegen >islamistischen Extremismus«
des nordrheinwestfilischen Innenministeriums, welches seit 2014 flichendeckend in
den Kommunen des Bundeslandes implementiert wurde. Die Kampagne warb lange
mit dem Claim »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus«, so auch auf dieser
Reklametafel, die prominent am Hauptbahnhof meines Forschungsortes positioniert
war (vgl. Abb. 10). Dass ich auf dem Weg in die Stadtteile, in welchen ich die Forschung
durchfiihrte, jedes Mal das Plakat passieren musste, bot mir einen Anlass, das Thema
in Gesprichen aufzugreifen. Viele meiner Gesprichspartner®innen berichteten mir
daraufhin, dass es nahe der Al-Tagwa Moschee vor einigen Jahren einen salafistischen
Verein gegeben habe. Ob es noch eine aktive salafistische Szene gab, wusste indes kaum

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

jemand."” Erst als ich im April 2019, als sich die Forschung bereits dem Ende neigte,

die tiirkeistimmige Sozialarbeiterin Melek kennenlernte, berichtete diese, dass sie eine

Weile den salafistischen Verein ‘Ilm eV. besucht hatte, da ihr angeheirateter Schwager

dort Vorsitzender gewesen sei. Sie vermittelte mir den Kontakt zu Abu Samira, der sich

iberzeugt als Salafi bezeichnete und mich zum Gesprich zu sich nach Hause einlud,

um mir sein religioses Selbstverstindnis zu erliutern:

Wirsind diejenigen, die den Islam so verstehen, wie die ersten drei Generationen. Erst
die sahaba, dann nennt man die zweite Generation die tabi‘in und die dritte Generati-
on nennt man tabi‘ii al-tabi'in. Warum ist das so wichtig, an diesen drei Generationen
festzuhalten? Weil der Prophet, Friede und Segen aufihm, gesagt hat, die beste Gene-
ration ist meine Generation, dann die Generation danach und dann die Generation da-
nach. Und danach haben die Verfialschungen des Islam angefangen, in dem man etwas
in den Islam eingefiihrt hat, was nicht dauzgehort. Der Islam ist begriindet auf Koran
und Sunna, d.h. alles wofiir es dort Beweise gibt, ist Teil des Islam und alles wofiir es
keine Beweise gibt, gehort nicht zum Islam bzw. ist anzuzweifeln. Und weil die Religi-
on das Wichtigste ist, was wir haben, sollten wir natiirlich nur das nehmen, wovon wir
hundert Prozent sicher sind. Deshalb sagen wir, dass wir unsere Religion so gestalten,
wie die ersten drei Generationen der Salaf... Das heifdt Altvordere und as-salih heifst die
rechtschaffenen. Die rechtschaffenen Altvorderen (Abu Samira, 02.05.2019).

Die Salafiyya geht aus einer sunnitischen Reformbewegung im osmanisch, bald britisch

beherrschten Agypten hervor, die mit den islamischen Reformtheologen al-Din al-Af-
ghani (1838-1897) and Muhammad ‘Abduh (1849-1905) assoziiert wird.’® In ihrer zeit-
gendssischen regressiven Ausprigung bezieht sie ihre zentralen Positionen von Gelehr-
ten verschiedener Epochen wie Ahmad Ibn Hanbal (780-855),”” den Begriinder der han-

17

Dieses Unterkapitel erschien bereits als Projektabschlussbericht des vom MKW-NRW geforder-
ten Projekts »Salafiyya leben« und wurde publiziert von der Koordinierungsstelle des CORE-NRW
Netzwerks: Klapp, Marcel. 2024a. Salafiyya leben. Religiose Ideale und muslimische Praxis in der post-
migrantischen Gesellschaft. Abschlussbericht. CORE NRW Forschungspapier 11. Bonn: BICC.

Wahrend die zeitgendssischen Salafis eine Purifikation der Religion anstreben, ging es den da-
maligen Reformern um eine Modernisierung des Islam, dessen Zustand sie in Konfrontation mit
den kulturellen und politischen Herausforderungen des westlichen Kolonialismus als riickwarts-
gewandt und rigide identifizierten. Das Salafi-ldeengebdude bot in den Umbriichen der einset-
zenden Dekolonisierung das autoritative und authentische Mittel zur politischen und morali-
schen Mobilisierung der Muslim*innen. Die sich bis ins zwanzigste Jahrhundert entwickelten un-
terschiedlichen Trends —antimodernistisch-regressiv wie modernistisch-progressiv — hatten eine
Gemeinsambkeit im Feindbild der Fremdherrschaft des westlichen Kolonialismus, die sie zu tber-
kommen suchten, was die Differenzen lange verwischte (Wagemakers, 2020: 29). Mit Erlangung
der Unabhéngigkeit traten die ideologischen Trennlinien stirker denn je hervor und es entwickel-
ten sich verschiedene zunehmend homogene Trends, von denen sich letztendlich die regressiv-
puristische Salafiyya als dominant durchsetzte (Lauziere, 2015: 163—165.).

Ibn Hanbal lehnte Spekulationen iiber die Einheit Gottes rundum ab, weshalb er zentraler Bezugs-
punkt vieler Salafis in der sich Diskussion iber Gottes Namen und Attribute (al-asma’ wa-s-sifat)
ist. Mohammad Gharaibeh expliziert: »Konkret ist dies eine Absage an alle Versuche, die Verse, die
liber ein Gesicht, eine Hand, ein Auge Gottes etc. sprechen, metaphorisch zu deuten. Jede allegori-
sche Deutung entspreche aus Sicht der Salafisten einer Entstellung der Offenbarungstexte (tahrif),
die gleichzeitig Gott von den Eigenschaften freispricht (ta‘til), welche er sich selbst in der Offenba-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

123


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

balitischen Rechtsschule, oder den spitmittelalterlichen Gelehrten Taqi ad-Din Ahmad
Ibn Taimiyya (gest. 1328), welcher neben einem literalistischen Textverstindnis mafigeb-
lich das Konzept des militanten Dschihad prigte (Krawietz, 2014: 70).*° Im 18. Jahrhun-
dert trat dann auf der arabischen Halbinsel eine reformistische Bewegung auf den Plan,
welche die Perspektiven Ibn Taimiyyas und seiner Schiiler zur Grundlage ihrer Ideolo-
gie machen sollte: der Wahhabismus. Der aus einer hanbalitischen Gelehrtenfamilie in
Zentralarabien stammende Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab (1703-1792) sah den Islam
der arabischen Halbinsel als korrumpiert, forderte die Riickkehr zum strikten Monothe-
ismus (tauhid)** und vertrat eine fideistische Theologie ebenso wie die Ablehnung von
Praktiken des Sufismus und des Volksislam, die als »Beigesellung« (Sirk) zur Siinde erklirt
wurden.”* Historische Durchschlagskraft erlangte seine Lehre schlieRlich durch die Alli-
anz mit Muhammad Bin Sa‘ud (1710-1765), dem Stammvater der saudischen Herrscher-
familie, der sein Machtstreben von Ibn ‘Abd al-Wahhab religiés legitimieren lies und
es zugleich zur dominanten Ideologie des saudischen Gemeinwesens erhob (Steinberg,
2014: 267). Im Wahhabismus, der begrifflich eine pejorative Fremdbezeichnung fir die
Anhinger ibn ‘Abd al-Wahhabs als Sekte darstellt, sind die theologischen und normati-
ven Positionen der zeitgendssischen Salafiyya angelegt. Die Verbreitung eines sog. »glo-
bal Salafism« (Meijer, 2009) wurde seit den 1970ern durch die Finanzierung von Mo-
scheebauten, Akademien oder die Verbreitung von Literatur massiv von Saudi-Arabien
geférdert (Pall & de Koning, 2017: 79).%

rung zugesprochen habe. Stattdessen verstehen Salafisten die entsprechenden Stellen wortlich«
(Charaibeh, 2014: 113).

20 Inseinen Schriften geht Ibn Taimiyya »mit duflerster Harte gegen innere und duRere Feinde« (Kra-
wietz, 2014: 70) vor und unterscheidet rigoros Glauben (iman) von Unglauben (kufr). Er forderte ein
islamisches Staatsverstdndnis, wonach Regenten, die nicht konsequent nach islamischem Recht
herrschen, als Abtriinnige zu bekdmpfen seien, propagierte mit Nachdruck den Heiligen Krieg ge-
gen die Mongolen und pragte so die Doktrin des militanten Dschihad (ebd.). Sein Skeptizismus
dem Sufismus gegenlber bezog sich zuvorderst auf bestimmte Aspekte wie der hheren Positio-
nierung von Meistern in einer spirituellen Hierarchie (Wagemakers, 2020: 27), die nach Bacem
Dziri auch auf die Griindungsautorititen einer jeden Rechtsschule angewandt worden seien (Dzi-
ri, 2014: 135). Ibn Taimiyya aber als »Vater des islamischen Fundamentalismus« (Krawietz, 2014:
76) zu bezeichnen, misse, so Birgit Krawietz, kritisch iiberpriift werden, denn »man kénnte mei-
nen, die westliche Wissenschaft habe sich auf bestimmte Themen >eingeschossen<— etwas, das
sie doch eigentlich Ibn Taimiyya vorhélt.« (Ebd.). Dariiber hinaus ist der Begriff Fundamentalis-
mus nicht unproblematisch iibertragbar, »bezieht er sich doch auf die abwehrende Reaktion be-
stimmter amerikanischer Protestanten im letzten Viertel des 19. und zunehmend zu Beginn des
20. Jahrhunderts gegen den Ansturm der Moderne.« (Ebd.).

21 Dieser umfasste nicht nur den Glauben an die Existenz eines einzigen Cottes (tauhid ar-rubiibiyya,
die Einheit der Herrschaft), sondern auch die Doktrin, dass Gott die einzig verehrenswerte Entitat
darstellt und entsprechend andere Objekte der Verehrung wie Heilige, deren Griber, Statuen etc.
rundum abgelehnt werden (tauhid al-ulithiyya, die Einheit der Gottlichkeit) (vgl. Gharaibeh, 2014:
110).

22 Fideismus (lat. fides, Glaube) bezeichnet eine erkenntnistheoretische Haltung, die den Glauben als
einzige Erkenntnisgrundlage betrachtet und ihn Gber die Vernunft setzt (Duden, 2023).

23 Der auf saudische Disseminationsbemithungen zurtickgefithrte Konnex von Wahhabismus und
Salafismus wird in der jiingeren Literatur jedoch in Frage gestellt und neben einer Vielzahl trans-
nationaler theologischer, sozio-6konomischer und kultureller Faktoren geht man mittlerweile
ehervon verschiedenen parallelen, doch durchaus in Verbindung stehenden Entwicklungspfaden

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

Abbildung 10: Plakat der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle (eigene Aufnahme).

WEGWE [ SER v on

LGEN
GEWALTBEREITEN
SALAFISHUS

Die heutige Salafiyya stellt eine Bewegung innerhalb des sunnitischen Islam dar, die

einerseits hochgradig exklusivistisch agiert, andererseits aber stark intern ausdifferen-
ziert und fraktioniert ist.* Salafis teilen mit anderen Muslimen die Anerkennung des

Koran als gottliche Offenbarung und Muhammads als letzten Gesandten Gottes, lehnen
dariiber hinaus aber Verinderungen - seien sie theologischer, institutioneller, lehrmi-
Riger oder ritueller Art — als unerlaubte Neuerungen (bid ‘a) ab, die innerhalb der islami-

schen Diskurstradition nach den ersten drei Generationen von Muslimen stattgefunden
haben. Die ideologische Konstruktion dieser ersten drei Generationen von Muslim*in-
nen, salaf as-salih (die rechtschaffenen oder frommen Altvorderen) genannt, ist der, von

Abu Samira oben illustrierte, konstitutive Aspekt salafistischer Bewegungen und als zen-
traler Bezugspunkt nach Allah und Koran zugleich namensgebend (Thurston, 2016: 6).*

24

25

sowie einem Polyzentrismus aus, welcher heterodoxe lokale Variationen des Salafismus hervor-
bringt (Bruckmayr & Hartung, 2020: 139-ff.; Emmerich, 2023: 4). Emmerich bezeichnet die Fokus-
verschiebung von transnationalen Beziigen hin zu lokalen Méglichkeitsstrukturen als »local turn«
in der Salafismusforschung (ebd.).

Ich unterscheide den Begriff des>Salafismus< bzw.>Salafist<als politisch hervorgebrachte, etische
Kategorie, die mafigeblich mit dem Sicherheitsdispositiv verkniipft ist, das auch die Forschung
zum Phanomenbereich durchdringt. Diesen Begriff verwende ich, wenn ich mich auf Literatur
oder gesellschaftliche Zusammenhinge beziehe. Demgegeniiber verwende ich zur Bezeichnung
der sunnitischen Stromung den Terminus Salafiyya und die Eigenbezeichnung Salafi. Zur grund-
satzlichen Problematik der Labelling-Praxis im hochgradig politisierten und kriminalisierten For-
schungsbereich Salafismus siehe Damir-Geilsdorf & Menzfeld (2020).

Michael Freeden bezeichnet Ideologien als »Systeme politischen Denkens« durch welche Ak-
teur*innen die Welt politisch verstehen und ordnen und dementsprechend handeln (Freeden,
1996: 3). Hier sei darauf verwiesen, dass die Bezeichnung der Salafiyya als Ideologie nicht einzig
eine Entscheidung des Autors ist, sondern auch Abu Samira die Salafiyya als solche bezeichnete:
»Also wir haben hier keine Méglichkeit, den Kindern irgendwo die Ideologie der Salaf weiterzuge-
ben.« (Abu Samira, 02.05.2019).

https:/dol. 13.02.2026, 15:37:08. - [ E—

125


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Daraus ergibt sich als zentrales Ziel die Wiederherstellung dessen, was sie fiir den rei-
nen und authentischen Islam halten. Die verschiedenen salafistischen Strémungen un-
terscheiden sich jedoch erheblich in den Methoden, die sie zur Erreichung dieses Ziels
einsetzen und zu denen private Bildung, 6ffentliche Missionierung, politische Aktionen
und auch Gewalt gehoren.

Hieran schlief3t die kontrovers gefithrte und bis heute anhaltende akademische De-
batte zur Kategorisierung zeitgendssischer salafistischer Bewegungen an, die mafgeb-
lich auf den frithen Beitrag des amerikanischen Politikwissenschaftlers Quintan Wik-
torowicz (2006) zuriickgeht, der eine Dreiteilung in Puristen, Politicos und Dschihadis-
tenvorschligt. Diese Dreiteilung wurde mittlerweile verschiedentlich kritisiert und wei-

ter ausdifferenziert (Nedza, 2014; Wiedl, 2014; Wagemakers, 2020).2¢

Laurent Bonnefoy
skizziert die Beziehung der Spektren untereinander: »All three share the same reformist
ambition and a certain literalism towards the founding texts of Islam as well as an em-
phasis on the issue of creed (‘aqida), however all tend to stigmatise and criticise one an-
other in very direct ways, often focusing on apparently minor details« (2012: 44). Die-
se Details haben dennoch oftmals tiefgreifende sozialpolitische Implikationen, da vie-
le Salafis dem Prinzip al-wala’ wa-I-bara’ folgen, das sich mit Loyalitit und Lossagung
tibersetzen lisst (Damir-Geilsdorf, Menzfeld & Hedider, 2019;Jaraba, 2020; Wagemakers
2014). Dieses Konzept kann als Instruktion an Muslim*innen beschrieben werden, einer-
seits ihre Hingabe zu Gott durch gegenseitige Loyalitit zu stirken und sich andererseits
von Unglauben (kufr) und Ungliubigen (kuffar) ebenso zu distanzieren, wie von Perso-
nen und Handlungen, die dem Islam schaden (Damir-Geilsdorf, Menzfeld & Hedider,

26 So hat Wagemakers (2020) die Konzeptualisierungen verschiedener von Hegghammer (2009),
Pall (2018) und Brachmann (2009) kritisch geprift und synthetisiert und sieht das Beibehalten
von Wiktorowicz Dreiteilung als Grundlage fir weitere Differenzierungen als sinnvoll an. Wage-
makers weist weiter darauf hin, dass alle drei Wiktorowicz'schen Stromungen fiir sich in Anspruch
nehmen, aufihre Art Puristen zu sein, weshalb er Wiktorowicz’ Kategorie der Puristen durch Quie-
tisten ersetzt. Salafis aller drei Fraktionen streben grundsatzlich das gleiche Ziel an—die Wieder-
herstellung dessen, was sie als reinen, authentischen Islam betrachten —verfolgen dieses aber mit
unterschiedlichen Methoden. Puristen oder Quietisten, zu denen sich auch meine Cesprachspart-
nerzéhlen lassen, konnen in ihrem Selbstverstandnis als a-politisch beschrieben werden, dasie je-
de Art von Parteibildung (hizbiyya) ablehnen und sich in der Theorie den amtierenden politischen
Autoritdten unterstellen (Wagemakers, 2020: 35; Wiktorowicz, 2006: 222—225). Der politische Sa-
lafismus ist zuvorderst durch seine Toleranz gegentiber der Parteipolitik gepragt. Er umfasst politi-
sche Parteien, die sich nach den Motiven der Betatigung, in politisch und missionarisch unterteilen
lassen, ebenso wie den aufierparteilichen Aktivismus. Anhinger dieses Spektrums werden bei-
spielsweise von den quietistischen Madkhalis pejorativ auch Salafi-lkhwanis (oder Ikhwani-Sala-
fis), also von der Muslimbruderschaft beeinflusste Salafis genannt (vgl. Meijer, 2011: 387—-392) oder
nach dem Urheber Muhammad Surur Zayn al-‘Abdin (*1938) dieses Briickenschlags auch als Suru-
ris bezeichnet (vgl. Brachman, 2009: 26). Dschihadismus bezeichnet indes das Spektrum, das den
Einsatz von Gewalt befiirwortet, dazu aufruft oder aktiv verfolgt. Der Dschihadismus ldsst sich wie-
derum differenzieren in revolutionare, globale und Kalifats-Dschihadisten (Wagemakers, 2020:
32). Revolutiondre, wie z.B. der palastinensisch-jordanische Gelehrte Abu Muhammad al-Maqdisi,
rufen zum Sturz von als Apostaten identifizierten Fithrern islamischer Nationalstaaten auf. Globa-
le Dschihadisten wie Al-Qaida, fordern, fordern und vollziehen Angriffe auf westliche Ziele, wih-
rend Kalifats-Dschihadisten wie der sog. Islamische Staat (IS) aktiv militarisch die Re-etablierung
eines zumeist regional gedachten Kalifats anstreben. (Ebd.: 36).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

2019: 2). Wihrend Mahmoud Jaraba (2020: 102) in al-wala’ wa-l-bara’ zuvorderst die Di-
stanzierung von Juden, Christen und Polytheisten begriindet sieht, betonen Sabine Da-
mir-Geilsdorf, Mira Menzfeld und Yasmina Hedider die inner-salafistische Dimension:
»On the contrary, it is more or less strongly negotiated in the keeping of distance from
fellow Muslims and fellow Salafis, namely from those who are conceived as misguided«
(2019: 4).

Im Folgenden rekonstruiere ich die Entwicklung der lokalen salafistischen Szene im
Feldforschungsort, die voriibergehend in zwei Vereinen organisiert war und stelle auf
die dogmatischen Positionen und die daraus resultierenden sozialen Dynamiken wih-
rend der Hochphase des deutschen Salafismus von Ende der 2000er bis Mitte der 2010er
Jahre ab. Daraufhin widme ich mich zwei Akteuren und ihren unterschiedlichen Ent-
wicklungen und Autorititsanspriichen: dem ehemaligen Vorstandsvorsitzenden des von
sog. Madkhali-Salafis gegriindeten Vereins ‘Ilm e.V., Abu Samira und dem selbsterklir-
ten Salafi-Influencer Abdurrashid, der wihrend der Corona-Pandemie 2020 begonnen
hatte, eine digitale Prisenz auf den videobasierten online Plattformen YouTube und Tik-
Tok aufzubauen. Wihrend der Aktivismus Abu Samiras in die Hochphase der deutschen
salafistischen Bewegung fillt, steht das Beispiel Abdurrashids fiir eine Entwicklung, wel-
che die da ‘wa-orientierte, d.h. missionarische Salafiyya erst in den letzten Jahren vollzo-
gen hat.

Fraktionierung in der Frilhphase des deutschen Salafismus - Hijra e.V. (2008-2010)

Die Konstitution des ersten salafistischen Vereins Hijrae.V. geht auf das Jahr 2008 zuriick
und fillt somit in die frithe Wachstumsphase des einheimischen Salafismus (Emmerich,
2023: 6).”7 Dr. Abdullah, hatte seinerzeit wihrend des Studiums Kontakte zum spiter
prominenten salafistischen Prediger Marcel Krass und gewann zugleich in der Al-Ta-
qwa Moschee an Bedeutung als Ansprechpartner fiir die wenigen jungen deutschspra-
chigen Briider; der weiter unten im Fokus stehende Abdurrashid beispielsweise hatte,
von Abdullah bezeugt, erstmals sein Glaubensbekenntnis ausgesprochen. Da man in der
Moschee beanspruchte, Islam frei von kulturellen und nationalen Einfliissen zu prakti-
zieren, war man grundsitzlich offen fur die jungen und motivierten deutschsprachigen
Briider. Ihrem Engagement war aber, wie Abdurrashid berichtete,

27  Verglichen mit anderen nordwesteuropiischen Staaten wie Frankreich, England oder den Nie-
derlanden, wo sich eine salafistische Szene bereits in den 1990ern konsolidiert hatte, entstanden
in Deutschland erst vereinzelte lokale Netzwerke von Predigern mit Migrationshintergrund aus
dem Nahen Osten, dem Maghreb oder Agypten (Wiedl & Becker, 2014:187). Wahrend bekanntere
Personlichkeiten wie der deutsch-syrische Imam Hassan Dabbagh, der einen missionarisch-politi-
schen Salafismus vertritt, erst Anfang der 2000ern gréfieren Einfluss gewannen (ebd.: 188), kommt
insbesondere dem dgyptischen Dschihad-ldeologen Usama Ayoub und dem Mitte der1990er von
ihm gegriindeten Islamischen Zentrum Miinster eine wichtige und bislang kaum beleuchtete Rol-
le fiir die Griindungsphase in Deutschland zu. Ein Mitglied des damaligen Zirkels um den Scheikh
berichtete mirim November 2022, dass nicht nur Muhammad Atta, einer der spateren Attentater
des 11. September, gelegentlicher Besucher war; auch der heute iiberaus priasente und intellektu-
ell auftretende Marcel Hussein Krass war Schiiler von Ayoub. Die Rolle des Zentrums als »Wiege
des deutschen Salafismus«, so wie die Rolle von Krass als zentraler Einflussfaktor fiir die Szene sei,
so mein Gesprachspartner, kaum zu tiberschitzen. (IZM-Besucher, 22.11.2022).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

127


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

immer Grenzen gesetzt; wie weit man Unterricht geben konnte, etwas starten konn-
te. Dort gibt es eine alte Moscheegemeinde, meist Rentner, Bergleute. Nicht offen fiir
Neues. Und dort kann nurjemand wie Abdullah iiberhaupt etwas machen, weil er Arzt
ist. Er wird respektiert. [..] Die gucken, dann sagen sie: >Oh, Salafisten! Vielleicht brin-
gen die unsere Moschee in Verruf.« Dann haben wir gesagt: >Wir machen einen Verein,
wo die Grenzen nicht mehr so eng sind.< Aber sofort gab es unter den 7 Leuten Spal-
tungen in 4 Parteien (Abdurrashid, 07.05.2019).

Noortje Marres weist in ihrem Artikel Issues spark a public into being (2005) daraufhin, dass
es gemeinsame Belange oder Probleme sind, welche Offentlichkeiten ins Leben rufen.
Wihrend der Konsolidierungsphase des deutschen Salafismus Ende der 2010er entstan-
den auch in anderen deutschen Stidten erste salafistische Gemeinschaften und trans-
lokale Netzwerke, die gewissermaflen eine Gegenoffentlichkeit zu den etablierten Mo-
scheen konstituierten. Auch der neue Verein im Forschungsort war in diese salafistische
offentliche Sphire eingebunden und stellte im Lokalen einen alternativen Raum zur Mo-
schee dar. In diesem konnte man, aufSerhalb der Kontrolle der Autorititen der Al-Tag-
wa Gemeinde nun offen seine salafistischen Uberzeugungen vertreten. Die Positionen
divergierten indes derart, dass sich nun sukzessive verschiedene Kleingruppen abspal-
teten. So zogen sich die nicht-salafistischen marokkanischen Briider bereits zuriick, als
sich die Dominanz der Salafis in dem Verein abzeichnete. Die Mehrheit der Salafis folg-
te Pierre Vogel und Sven Lau (Abdullah, 07.04.2019), welche die missionarische Salafiy-
ya mit politischer Orientierung vertraten, die in Deutschland den salafistischen Main-
stream darstellte (Wiedl & Becker, 2014: 189). Da man in der Al-Tagwa Moschee grund-
satzlich offen fir Vogels Positionen war und mit Dr. Abdullah noch immer eine Verbin-
dung zwischen Hijra e.V. und Moschee bestand, lud man den Prediger bald gemeinsam
zu einem Vortrag ein. Dies veranlasste abermals einige Briider, die Dr. Abdullah der sog.
Madkhali-Salafiyya zurechnete, den Verein zu verlassen.?® Der Grund fiir die Distanzie-
rung der Madkhalis von Vogel war dessen unklare Haltung zum takfir, der Exkommuni-
kation von Muslim*innen, insbesondere islamischer Herrscher (takfir al-hakim). Die ih-
rem Selbstverstindnis nach quietistischen, also a-politischen Madkhalis verurteilen an-
dere Stromungen und Parteien als sektiererisch und moralisch verkommen, da Spaltung
und Parteibildung unausweichlich zu Fanatismus und Extremismus fithren (vgl. Meijer,
2011: 382). Wenngleich diese Kritik zuvorderst auf Takfiris und Dschihadisten abzielt,
standen die lokalen Madkhalis, wie Dr. Abdullah sich erinnerte, auch anderen Strémun-
gen nicht versohnlicher gegeniiber und lehnten auch die Kooperation von Hijra e.V. mit

28  Quietistisch-salafistische Stromung benannt nach dem saudischen Gelehrten Rabi‘ bin Hadi ‘U-
mair al-Madkhali (*1931), der lange prominentes Mitglied der Universitit Medina war (Bonnefoy,
2012: 54). Roel Meijer (2011) hat die Rolle al-Madkhalis darauf, wie im quietistisch-salafistischen
Diskurs zu Beginn der 2010er Jahre Autoritat hergestellt, angegriffen und verteidigt wurde, illus-
triert. Al-Madkhali greift dazu auf al-garh wa-t-ta‘dil (Verunglimpfung und Lobpreis) zuriick, ei-
ne klassische Methode der Hadithwissenschaft, mit der tberpriift wird, ob ein Hadith stark oder
schwach ist. Das Konzept zielt auf die Beurteilung des Uberlieferers, dessen Glaubwiirdigkeit an-
hand verschiedener Faktoren in Zweifel gezogen werden kann. Im zeitgendssischen Salafismus
wird die Technik erweitert und angewandt, um die Autoritit eines Gelehrten dahingehend zu
Uberpriifen, ob er der richtigen Doktrin folgt und die korrekte Glaubenspraxis ausiibt (Meijer, 2011:
375).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

der Al-Tagwa Moschee vehement ab. (Abdullah 07.04.2019). Nach dem Riickzug der ma-
rokkanischen Briider blieben nun auch die Madkhalis dem Verein fern und es verblieben
lediglich die Anhinger Pierre Vogels. Als nun der Vorsitzende des Vereins in einem Vor-
trag den grofRen Theologen und Mystiker Abu Hamid al-Ghazali (1055-1111) als Liigner
diffamierte, kehrte zuletzt auch Dr. Abdullah den verbliebenen Salafis den Riicken (Ab-
dullah, 07.04.2019). Scheikh Abdellatif, der das Geschehen mit Argwohn aus der Distanz
beobachtet hatte, erinnerte sich: »Zuletzt haben die noch zu dritt da gebetet und waren
bald weg« (Abdellatif, 27.01.2019). Der Anspruch der Parteien, den richtigen Islam zu ver-
treten, die Zuschreibung von Autoritit an einen oder wenige Gelehrte und das Prinzip
der Lossagung von anderen Muslim*innen aufgrund abweichender dogmatischer Posi-
tionen hatten noch wihrend des ersten Aufblithens der einheimischen deutschen Sala-
fi-Szene die Institutionalisierung der Salafiyya im Feldforschungsort unterminiert und
zum Zerfall von Hijra e.V. gefiihrt.

Abu Samira und die Madkhalis - ‘llm e.V. (2012-2014)

Wiahrend die Vogel-Anhinger sich zerstreuten, blieben die Madkhalis, in losem Kontakt,
versuchten aber bald die bis dato gelegentlich privat organisierten Treffen wieder in ei-
nen reprasentativen Rahmen zu stellen und griindeten 2012 den Verein ‘Ilm e.V. Die zen-
tralen Akteure des Vereins waren der Konvertit Abu Samira, der den Vorstandsvorsitz in-
nehatte und ein Mann, den meine Gesprachspartner mir gegeniiber nur als den >Bosni-
er<bezeichneten. Wihrend der>Bosnier«das Gesprich mit mir ablehnte, lud Abu Samira
mich zu sich nach Hause ein, um mir die Geschichte des Vereins und seine eigene Bio-
grafie zu erzihlen. Er stellte mir auch den bereits erwidhnten Konvertiten Abdurrashid
vor, der in beiden Vereinen zuvorderst passiver Besucher gewesen war.

Abu Samira wurde in einer Nachbarstadt des Forschungsortes geboren und wuchs
in einer Bergarbeiter-Familie auf. Er nahm 1994 im Alter von 20 Jahren in einer Moschee
der Milli Goriig den Islam und damit auch den muslimischen Namen Harun an (erst mit
der Geburt seiner Tochter nannte Harun sich Abu Samira —>Vater von Samira« — wie un-
ter Salafis iiblich). Eine Zeit lang besuchte er die tekke (Ordenshaus) eines Sufi-Ordens,
wandte sich aber Ende der 1990er der Salafiyya zu. Uber einen Freund lernte er bald die
aufkeimende Salafi-Szene in der englischen Hochburg Birmingham kennen und nahm
bald ein Stipendium fiir ein Studium der Arabischen Sprache und der islamischen Re-
ligion im Jemen an, wohin die Szene der englischen Stadt gute Kontakte pflegte (Abu
Samira, 02.05.2019). Er reiste schlieflich nach Dammaj, einen Vorort der nordjemeniti-
schen Stadt Sa‘da, wo sich bis zur Zerstérung durch schiitische Houthi-Rebellen im Jahr
2014 (The Daily Star, 05.01.2014) die Medresse Dar ul-Hadith des Scheikh Mugbil bin Ha-
di al-Wadi‘i (ca. 1930—2001) befand. Dort konnte man, anders als in Medina, auch oh-
ne Abitur studieren (Abu Samira, 02.05.2019).* Scheikh Mugbil, der als Begriinder der

29 Mugbil bin Hadi al-Wadi‘i (ca. 1930—2001) gilt als Begriinder der salafistischen Bewegung im Je-
men. Er stammt aus einer zaiditischen tribal organisierten Gesellschaftsschicht, studierte in Sau-
di-Arabien in Mekka und Medina bei al-Albani und Ibn Baz und pflegte eine Verbindung Rabi*
al-Madkhali (Bonnefoy, 2011: 56). Aufgrund der verbalen Gewalt einiger theologischer Debatten
und des Einflusses auf einen Monarchie-kritischen Schiiler wurde Scheikh Mugbil 1979 aus Sau-
di-Arabien abgeschoben. In den frithen 1980ern griindete er dann das Dar ul-Hadith in Dammaj,

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

129


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Salafiyya im Jemen gilt (Bonnefoy, 2012: 59), war eng mit Scheikh Rabi‘ al-Madkhali in
Saudi-Arabien verbunden (ebd.: 56), welcher grofien Einfluss auf die quietistische Sze-
ne in Deutschland hatte(Meijer, 2011: 391-392). Abu Samira jedenfalls kehrte nach einem
Kulturschock und einer Lebensmittelvergiftung bereits nach vier Wochen von seiner ers-
ten Fernreise zuriick. Nach seiner Heimkehr verlor er aber weder den Glauben noch die
Motivation und griindete gemeinsam mit dem >Bosnier« ‘Ilme.V.

In diesem zweiten salafistischen Verein richteten die Briider ihre Aktivititen zuvor-
derstauf die Missionierung (da ‘wa), zielten jedoch weniger auf die Konversion von nicht-
Muslim*innen, sondern vielmehr darauf, geborenen Muslim*innen im sozialen Nahbe-
reich von Familie, Freundeskreis und benachbarten Moscheen ihr Islambild niher zu
bringen. So konnte eine kleine Besucherschaft aus Verwandten und Bekannten akqui-
riert werden, die regelmifRig zu Vortrigen und Unterricht erschienen. Uber den Zeit-
raum von ca. einem Jahr hielt der >Bosnier«jeden Freitag in kleiner Runde Vortrige, die
von allgemeinen Themen wie den Siulen des Gebets oder die islamische Eschatologie,
tiber die Werke des mittelalterlichen Gelehrten Ibn Taimiyya, bis hin zu detaillierten Ab-
handlungen der Jurisprudenz reichten.>* Am Wochenende boten Abu Samira und seine
Frau Unterricht fiir Kinder an, den selten mehr als zehn Teilnehmende pro Gruppe be-
suchten.

Anders als im ersten salafistischen Verein, in dem bei der Griindung verschiedene
Strémungen vertreten waren, war ‘Ilme.V., von Beginn an von den Madkhalis dominiert,
die sich zwar als quietistisch verstehen, doch durchaus expressiv ihre Kritik an ande-
ren Muslim*innen zu iuflern pflegten. In diesem Wissen hielt etwa Abdurrashid sich
in seiner Orientierung an dem saudisch-deutschen Prediger Neil bin Radhan bedeckt;
die Madkhalis >warnen«vor diesem, da er den mauretanischen Gelehrten und Aktivisten
ash-Shingqiti (1905-1973) iibersetzt und empfohlen hatte, welcher sich selbst der Mus-
limbruderschaft zurechnet (Abdurrashid, 08.06.2022).>" Auch Dr. Abdullah, der bis heu-

einem Vorort der Stadt Sa‘da. Durch sein Charisma, seinen eigenwilligen Redestil so wie seine
kompromisslose Doktrin wurde er zu einer wichtigen Referenz des quietistischen Salafismus im
Jemen und dariiber hinaus (Bonnefoy, 2011: 54—61).

30 Die Audioaufnahmen der Predigten sind online archiviert. Auch an dieser Stelle muss jedoch um
den Schutz meiner Gesprachspartner*innen Willen auf die Offenlegung der Quelle verzichtet wer-
den.

31 Neil bin Radhan wurde 1982 als Sohn einer Deutschen und eines Saudi-Arabers geboren und wuchs
Uberwiegend in Dschidda, Saudi-Arabien auf (durus.de). Seit der ersten Halfte der 2000er Jah-
re ist bin Radhan in Deutschland als Prediger und Islamlehrer aktiv (Verfassungsschutz Baden-
Wiirttemberg, 27.11.2020). Er verfiigt liber die Lehrerlaubnis (igaza) unterschiedlicher Gelehrter
in verschiedenen islamischen Disziplinen wie der Wissenschaft des Tadschwid (Koranrezitation),
der Lesarten des Koran und ihrer Uberlieferung, Hadithwissenschaften oder Grundlagen des isla-
mischen Rechts (durus.de). Das Landesamt fiir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg sieht bin
Radhan als salafistischen Multifunktionér der nicht nur Leiter und Dozent der online Plattform
Islam-Akademie ist, sondern auch als Verleger, Autor, Ubersetzer und Geschiftsfiithrer des Darulki-
tab Verlagshauses fungiert. Er zielt darauf, »die Schriften von wahhabitischen Gelehrten und ihre
Lehren fir deutschsprachige Muslime zuganglich zu machen und damit die salafistische Lesart
des Islam unter deutschen Muslimen zu verbreiten und zu verankern« (Verfassungsschutz Baden-
Wiirttemberg, 27.11.2020). Neben zahlreichen weiteren religiosen Angeboten und Aktivitaten be-
treibt bin Radhan auch einen Lebensmittelvertrieb. Mangels alternativer Informationsquellen zu

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

te Salafi-Scheikh al-Albani als Inspiration nennt, wurde, wie Abdurrashid erklirte, von
den Madkhalis aus der Salafiyya ausgeschlossen und »als ikhwani [Kurzform von ihwan
al-muslimin, Muslimbriider] bezeichnet. Er gehort nicht zur Muslimbruderschaft, son-
dern es geht um ein Prinzip, dass die vertreten. Sie sagen dort, wo wir uns uneinig sind,
da machen wir die Augen zu, sehen dariiber hinweg und vereinen uns« (Abdurrashid,
07.05.2019). Aus demselben Grund wurde schliefilich auch die Al-Tagwa Moschee von
den Madkhalis abgelehnt.**

Neben diesen dogmatisch-argumentativen Positionierungen beschreiben verschie-
dene Gesprachspartner®innen das Auftreten der Madkhalis gegeniiber anderen, insbe-
sondere nicht-salafistischen Muslim*innen als hochgradig provokative Uberlegenheitsde-
monstration. Fiir diese nutzten sie nicht selten die 6ffentliche Bithne des freitiglichen
Gemeinschaftsgebets. Mit der Vielfalt islamischer Traditionen geht oftmals eine nur in
kleinen Praktiken variierende Ritualpraxis einher. So unterscheidet sich beispielswei-
se das Gebet der tiirkischen Siileymancis von jenen der DITIB-Anhinger geringfiigig in
der Haltung der Hinde in der stehenden Gebetsposition (giyam). Grofiere Unterschie-
de existieren wiederum zwischen der Gebetspraxis der Tiirkischen Tradition und jener
der arabisch beeinflussten Muslim*innen wie der Al-Taqwa Gemeinde oder der Salafis
(Abdullah, 09.12.2018). In Ablehnung eines vermeintlichen Kultur-Islam und unter Beto-
nung des Quellenbezugs reklamieren diese die Authentizitit ihrer Gebetspraxis als der
Sunna, d.h. der Prophetentradition entsprechend. Dies gilt beispielsweise fir das Ge-
bet zum Betreten des Gotteshauses (tahiyya al-masgid), das unter den arabisch gepragten
Glaubigen der Al-Tagwa Gemeinde grundsitzlich Usus ist, in Moscheen der Tiirkischen
Tradition indes eher die Seltenheit darstellt. Auch die Aufstellung der Gliubigen im Ge-
meinschaftsgebet variiert zwischen den Traditionen. So verfolgen die Briider der Al-Ta-
qwa Gemeinde ebenso wie die Salafis konsequent die SchliefSung der Reihen und stehen
>Schulter an Schulter und Fufl an Fufy, d.h. die kleinen Zehen und — wenn die kérperliche
Konstitution es erlaubt auch die Schultern - berithren jene des Nachbarn.® In tiirkischen
Moscheen ist der Kérperkontakt zu den Platznachbarn eher uniiblich. Dessen ungeach-
tet praktizierten die Madkhali-Salafis auch in diesen Moscheen das tahiyya al-masgid und
stellten sich Schulter an Schulter und Fufl an Fuf. Uberdies positionierten sich die Sala-
fis regelmiRig in der ersten Reihe der tiirkeistimmigen Briider, eigneten sich also Plit-
ze an, welche den Altesten und Honoratioren vorbehalten waren. Man vergegenwirtige
sich die Tragweite dieser situierten Handlung: Die Gliubigen treten vor Gott und werfen
sich vor ihm nieder, um ihre Hingabe an ihn zu bekunden. Sie vollziehen die wichtigste
Praxis zur Stirkung der Beziehung mit dem Allerhéchsten in der festen Absicht und der

bin Radhan stiitze ich mich hier auf die biographischen Angaben seiner eigenen Homepage du-
rus.de sowie des Verfassungsschutzes Baden-Wiirttemberg.

32 Die Madkhali-Strémung ist der zentrale Gegenspieler des politischen Islam und der Muslimbru-
derschaft, was auch auf die saudischen Bestrebungen zuriickzufiihren ist, Katars regionalen Ein-
fluss zu begrenzen, das die Bruderschaft fordert (Collombier, 2020: 9).

33 DerProphetengefihrte Anasibn Malik habe folgendes berichtet: »..jeder von uns lief} seine Schul-
ter mit der seines Gefahrten (der neben ihm stand) aneinandergrenzen und seinen Fufd mit dem
seines Gefahrten« (zit. in Kul, 2019: 181; Einschub in Orig.). Der Prophet, so heifdt es, habe auf die
geschlossene Formation der Reihen geachtet, »damit der Satan keinen Platz zwischen den Beten-
den finden moge« (ebd.: 182).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

131


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Annahme, dass diese Handlung von Gott gesehen und anerkannt wird. Diese Uberzeu-
gung bildet den kollektiven Erfahrungsraum der Gemeinde auf Basis der Jahrhunderte
alten hanafitisch-tirkischen Tradition. Nun kommt eine Handvoll >neu-Muslime«in die
Moschee und stellt durch die demonstrative Performanz des vermeintlichen Gebets des
Propheten in Frage, dass das Gebet der tiirkeistimmigen Briider >richtig< und giiltig ist.
Die Salafis riittelten somit am Fundament der Religionspraxis, der Mitbetenden. Es ist
nichtverwunderlich, dass ihnen bald mit offener Feindseligkeit begegnet wurde, wie Ab-
durrashid sich erinnert: »Da haben die uns direkt nach dem Gebet gewiinscht, dass wir
in der Holle brennen und so. [...] Warum hassen sie uns so? Ganz einfach, weil wir gegen
eine Erneuerung in der Religion sind. Und viele, besonders bei den tiirkischen Gemein-
den, praktizieren sehr viele Erneuerungen in der Religion.« (Abdurrashid, 07.05.2019).
Das Gebet, wie es von den Salafis in den Moscheen der Tirkischen Tradition vollzogen
wurde, konnte nur in dieser spezifischen Situiertheit in den tiirkischen Gemeinden seine
Wirkung als provokative Uberlegenheitsdemonstration entfalten. Mit den Worten von
Boltanski & Thévenot:

Die Infragestellung einer Situation beginnt zunichst damit, dass Disharmonien zwi-
schen den Gréflen der in der Situation beteiligten Personen und Objekte aufgezeigt
und als Schwichen beziehungsweise Defekte hingestellt werden. Die Szenerie der
Streitigkeit schlief’t sich an, wenn eine fehlerhafte Grofie, also eine Ungerechtigkeit
oder eine Unrichtigkeit in einem Arrangement aufgezeigt wird (Boltanski & Thévenot,
1991: 188).

Die spezifische Form der Performanz, die von jener der tiirkischen Gliubigen abwich,
kommunizierte situativ den Anspruch auf die Authentizitit des eigenen Islamverstind-
nisses, d.h. des exklusiven Handelns in der wahren islamischen Ordnung und disquali-
fizierte somit die Praxis der tiirkischen Muslim*innen als durch Tradition und Kultur —
GroRen der hiuslichen Ordnung (Boltanski & Thévenot, 1991: 228—-245) — verfilscht. In der
Al-Tagwa Moschee, in der sich die Gebetspraxis nicht von jener der Salafis unterscheidet,
mussten die Briider auf andere Mafinahmen zuriickgreifen, um sich abzusetzen. Ne-
ben dem missbilligend beobachteten Versuch, einen eigenen Gesprichszirkel innerhalb
der Moschee zu etablieren, wagten sie schlief3lich einen Grenziibertritt, der eine konse-
quente Reaktion von Onkel Yusuf, dem Vorsitzenden des Moscheevereins, nach sich zog.
Hischam, der Schwiegersohn von Scheikh Abdellatif erinnerte sich:

Als Zeit zum Gebet war, ist einer von denen einfach aufgestanden und wollte den Ge-
betsruf machen. Eigentlich ist das intern geregelt, ein ungeschriebenes Gesetz, dass
die Moschee einen Gebetsrufer hat und nur er dazu befugt ist. Onkel Yusuf war so sau-
er, der hat ihn einfach mittendrin unterbrochen, hat gesagt, du hast nicht das Recht,
hier den Gebetsruf zu machen, auch mit dem Hintergrund, dass sie ein bisschen radi-
kaler sind. [..] Dann sind die nicht mal zum Gebet geblieben. Das war das letzte Mal,
dass ich die hier gesehen habe (Hischam, 27.03.2019).

Diese Provokation fithrte zum einzigen Hausverbot in der Geschichte der Moschee. Ne-
ben diesen Uberlegenheitsdemonstrationen den Moscheen gegeniiber wurde auch im
Innern des Vereins, in Kursen und Unterricht schrittweise die soziale Kontrolle intensi-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

viert. Melek — die Moscheelehrerin und Sozialarbeiterin, die in der Einleitung des Kapi-
tels vorgestellt wurde — beschrieb, dass zunehmend strenger gemafiregelt und sogar der
takfir ausgesprochen wurde. Wihrend zu Beginn zwar Verschleierung erwartet, Hosen
aber akzeptiert worden waren, habe es spiter geheiflen: »Egal ob du was Langes driiber
hast oder nicht, darfst du nicht, bist du unglaubig.« (Melek, 30.04.2019). Zu den Provoka-
tionen nach aufien und dem Rigorismus nach innen trat die negative 6ffentlich-media-
le Aufmerksambkeit, so dass die Besucherzahlen und somit auch Spenden und Beitrige
riickliufig wurden. So fehlte dem salafistischen Verein bald die Finanzierung. Zuletzt
erfiillte es Abu Samira zusehends mit Unmut, dass die Vereinsorganisation allein in sei-
nen Hinden lag, so dass er bald sein Amt niederlegte. Da sich kein Nachfolger fand, um
die profane und der Logik der staatsbiirgerlichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991:153-167)
entsprechende Rolle des Vereinsvorsitzenden zu iitbernehmen, war 2014 auch das Ende
des zweiten salafistischen Vereins ‘Ilm e.V. besiegelt.

Obgleich Abu Samira zur Zeit der Forschung 2019 sein autoritires Sendungsbe-
wusstsein als 6ffentlich agierender Salafi bereits abgelegt hatte, war die Rhetorik, mit
der er mir seine >Ideologie« erliuterte, kaum von jener des Vortrags aus der oben zitier-
ten Reportage iiber ‘Ilm e.V. zu unterscheiden. Wihrend er mit derselben Uberzeugung
sprach, wie damals und sich weiterhin als authentischer Salafi von Kulturmuslim*in-
nen, Ikhwanis oder Takfiris abgrenzte, war ich von seinem dufleren Erscheinungsbild
tiberrascht: Trendfrisur mit Undercut, kurz frisierter Bart und Designer-Jeans lief}en in
keiner Weise auf seine Ideologie schlief3en.

Hier bin ich gezwungen Kompromisse einzugehen, wenn ich Teil dieser Gesellschaft
sein mdchte. Wenn ich hier weiterhin diesen Stil gemacht hitte, ware ich wahrschein-
lich arbeitslos, hitte wenig Geld, meine Kinder wiirden nie eine Ausbildung bekom-
men mit Nigab. Meine Frau sowieso nicht. Wir wiirden am Existenzminimum leben
und wiren am Rande der Gesellschaft. (Abu Smaira, 02.05.2019).

War Abu Samira 2019 noch in der Modebranche titig, so hatte er sich schliefilich im
Zuge der Corona-Pandemie dem Aufbau einer Karriere als selbststindiger Coach mit
den Schwerpunkten »Personlichkeitsentwicklung, Finanzen und Trading« gewidmet.
Auf seinem Instagram-Kanal prisentierte er sich im Herbst 2022 als modischer Ge-
schiftsmann im Businessdress oder in sportlichen Outfits. Abu Samira war weiterhin
iiberzeugter Salafi. Anstatt seine Ideologie aber sendungsbewusst nach aufien zu tragen,
hatte er sie stark internalisiert und verzichtete ginzlich auf expressive Praktiken und
Uberlegenheitsdemonstrationen. Zum Wohl seiner Kinder hatte er eine kompromiss-
bereite Haltung entwickelt, die es ihm erlaubte, per Selbstdefinition Salafi und zugleich
aktiver Teil der Gesellschaft zu sein. Mittlerweile betet Abu Samira in einer Milli Gériig
Moschee und war bald nach dem Eklat aufgrund mangelnder Alternativen bald auch
wieder in der Al-Taqwa Moschee vorstellig geworden, um seine Tochter zum deutsch-
sprachigen Islamunterricht anzumelden. Dort standen ihm aufgrund jener Haltung
normativer Offenheit, welche er an den Autorititen der Moschee seinerzeit so harsch
kritisiert hatte, die Tiiren offen. Wihrend Abu Samira also die provokativen Mafinahmen
zur Demonstration seines Autorititsanspruchs zugunsten einer Privatisierung seiner
Ideologie eingestellt hatte, begann Abdurrashid erst wihrend der Corona-Pandemie,

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

133


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

ein Sendungsbewusstsein zu entwickeln und eine eigene Strategie des authority-making
als salafistischer online Influencer zu verfolgen, welche ich im Folgenden analysieren
werde.

Abdurrashid: Vom Autodidakten zum Salafi-Influencer

Abdurrashid hatte als Student im Alter von 24 Jahren in der Al-Taqwa Moschee den Islam
angenommen und zihlte zur Zeit von Hijra e.V. (2008—2010) ebenfalls zur Anhinger-
schaft Pierre Vogels.>* Als wichtigste Quelle zum Stillen seines >Wissensdurstes< nennt
der kriftige Mittvierziger, der einen brustlangen Bart, Kopf wie Oberlippe aber kurz-
rasiert trigt, indes den deutsch-saudischen Prediger Neil bin Radhan: »Den habe ich
mit E-Mails zugebombrt, viele Fragen mit ihm geklart und mir seine Unterrichte ange-
hért. Und spiter lernt man auch als Autodidaktik, von welchen Biichern kann ich was
rausziehen, wo kann ich welchen Gelehrten anhéren.« (Abdurrashid, 07.05.2019). In den
Vereinen hielt Abdurrashid sich, was diese Orientierung anbelangt, aus oben genannten
Griinden zuriick und scheute nach der Auflésung von ‘Ilm eV. fortan Kontakte zu ande-
ren Salafis. Bereits 2019 war er fiir die Buchhaltung eines Handwerksbetriebs zustindig
gewesen und hatte ausschliefilich aus dem Home-Office gearbeitet. Als ich thn 2022 im
Rahmen einer Folgestudie fiir einige Monate wieder begleitete, hatten die mittlerweile
eingetretene Arbeitslosigkeit sowie die Mafinahmen zur Bekimpfung der Corona-Pan-
demie seine soziale Isolation weiter verschirft. Abgesehen von einem wochentlichen Be-
such bei der Mutter, den Gingen auf den Spielplatz mit einem seiner Kinder und in die
nahegelegene Moschee, wobei er Kontakt zu anderen weitestgehend mied, verbrachte
er die meiste Zeit zuhause. Bei unserem Kennenlernen 2019 — vor der Pandemie — hatte
Abdurrashid sich noch bescheiden als bestindig Lernenden portritiert, der weder tiber
umfassende Kenntnisse in theologischen und religionsrechtlichen Fragen verfiigte noch
die arabische Sprache beherrschte.

Alsichihnim Sommer 2022 wieder besuchte, iibersetzte er selbststindig Ausschnitte
von Reden salafistischer Gelehrter aus dem Arabischen ins Deutsche, produzierte dazu
kurze Videos und lud diese auf seinem YouTube-Kanal hoch, den er seit 2020 sukzessive
zu einem Archiv ausgewihlter salafistischer Positionen ausbaut.® Hier sammelt er Ge-

34  DerlInhalt dieses Abschnitts wird ausfiihrlicher dargelegt in Klapp, Marcel (2024b) »That’s where
| get reach!« Marketing Strategies of a Salafi Influencer on YouTube and TikTok.« Journal of Muslims
in Europe 13 (1). 3—25.

35 Dem Video-Sharing Dienst YouTube kommt eine allgemein grofRe Bedeutung als »Wissensplatt-
form« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 20) zu und ist auch fiir den salafistisch-missionarischen
Aktivismus seit langem die zentrale Anwendung (vgl. Holtmann, 2014). In den englischsprachigen
Suchergebnissen islambezogener Anfragen haben salafistisch inspirierte Gruppen mittlerweile
das Monopol inne und dominieren das Okosystem religidser Videos auf der Plattform (Comerford,
Ayad & Guhl, 2019). Dort hat sich auch eine deutschsprachige islamistisch-salafistische Informa-
tionsblase auerhalb des dschihadistischen Bereichs etabliert, zu welcher der Zugang tber stark
frequentierte Gateway Kandle stattfindet, die nicht als islamistisch/salafistisch eingestuft werden
kénnen (z.B. Botschaft des Islam). Einfache »erlaubt oder verboten« oder »how to« Fragen oder In-
formationsgesuche nach dem Weltgeschehen (Corona, Ukrainekrieg) kénnen User*innen daher
schnell in diesen salafistisch-islamistischen Mikrokosmos fithren (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019:

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

lehrtenaussagen, die seine eigenen Positionen stiitzen (Abdurrashid, 26.07.2022).>¢ Vie-
le der Videos warnen vor dem tagit, d.h. nicht-muslimischen Géttern, Idolen und nach
salafistischem Verstindnis insbesondere menschengemachten Gesetzen und Systemen
wie der Demokratie. Bemerkenswert ist der hohe Stellenwert der Frage, wann jemand
als ungliubig gelten kann und die Exkommunikation (takfir) gerechtfertigt sei. Die zu-
nehmende Beschiftigung mit dem Thema solle allerdings der voreiligen Aussprache des
Takfir vorbeugen, wie er mir versicherte. Abdurrashid war sich bewusst, dass er in ver-
schiedenen Videos verfassungsfeindliche Positionen transportiert, zeigte sich aber iiber-
zeugt, im Rahmen der Meinungsfreiheit zu handeln. Gleichwohl beendet er viele Vide-
os mit einem >Haftungsausschluss« der die dokumentarische Natur seiner Arbeit betont
und eine volksverhetzende Absicht ausschliefft. Anfang Dezember 2022 umfasste sein
Kanal 118 Videos, die insgesamt ca. 29.600-mal aufgerufen wurden und hatte 564 Abon-
nent*innen.

Simon Sorgenfrei zeigt in seinem Artikel Branding Salafism (2022) auf, dass Salafis
sich bewusst Strategien des Influencer-Marketings aneignen, um sich selbst als unver-
wechselbare Marke zu profilieren. Das sog. branding, das Erschaffen einer Marke, ba-
siert dabei oftmals auf unverwechselbaren visuellen Markenelementen (Miles, 2014; zit.
in Sorgenfrei, 2022: 220). Auch Abdurrashid hat einige Zeit investiert, um einen digital
animierten Vorspann zu gestalten, der ausnahmslos alle Videos erdffnet und erklirte:
»Von Anfang bis Ende habe ich jetzt ein Design, das bleibt auch so. Das hat einen hohen
Wiedererkennungswert. Das ist, als ob man so eine Marke designt hat wie Mercedes«
(Abdurrashid, 26.09.2022). Die Plattform soll als Edelmarke ein »in Deutschland einma-
liges« Archiv fiir theologisches Expertenwissen darstellen, das durch ein unverkennba-
res Design besticht, fiir den Alltag von »Durchschnittsmuslimen« aber unerheblich sei
(ebd.). Abdurrashid selbst taucht an keiner Stelle personlich auf und stellt seine Marke
somit konsequent in den Vordergrund.

Im Sommer 2021 begann er indes auch mit dem Betrieb eines TikTok Profils, auf dem
er selbst vor die Kamera tritt.” Anfang Dezember 2022 umfasste das Profil 152 Videos

8). Uberdies tragt der YouTube Empfehlungsalgorithmus entscheidend dazu bei, dass Nutzer*in-
nen in dieser Informationsblase bleiben (ibid.).

36  Unter den ausgewdhlten Gelehrten finden sich so bekannte Namen wie die saudischen Grofdge-
lehrten Ibn Baz oder Ibn ‘Uthaymin, sowie eine Reihe weiterer saudischer Gelehrter, die aufgrund
ihrer kritischen Positionen zum saudischen Herrscherhaus zu langeren Gefangnisstrafen verurteilt
wurden, wie Sulayman al-‘Alwan oder ‘Ali al-Khudayr. Die mit Abstand meisten Videos entfal-
len auf den saudischen Salafi ‘Abdullah al-Ghunayman sowie den einflussreichen Gelehrten Sa-
lih al-Fawzan, dessen Positionen sich in saudischen Schulbiichern wiederfinden. Letzterer hat der
Doktrin von Loyalitat und Lossagung ein Buch gewidmet, in welchem er explizit dazu aufruft, Mus-
lim*innen zu lieben und nicht-Muslim*innen zu hassen.

37  TikTok st ein Video-Sharing Dienst und Soziales Netzwerk, das seit 2016 von der chinesischen Fir-
ma ByteDance unterhalten wird und das in den letzten Jahren in Deutschland enorm an Bedeu-
tung gewonnen hat. Die Nutzer*innenzahl hat sich von 2020 bis 2021 von 5,5 auf 20 Millionen fast
vervierfacht hat (Mediabynature). Auch TikTok fokussiert auf das Teilen von Videos, die zwischen
15 Sekunden (fiir mit der App erstellte Videos) bis zu maximal 10 Minuten dauern kénnen. Laut
Hartwig und Hanig (2022: 13) wird der Erfolg der Anwendung insbesondere auf die technischen
Charakteristika der App wie den hochentwickelten Algorithmus zurtickgefiihrt. Plattformneulin-
ge konnen dadurch deutlich schneller eine grofRe Reichweite generieren und die geposteten Vi-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

135


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

im fiir Smartphone Apps iiblichen Hochformat-Stil. Von diesen entsprachen 26 Vide-
os Spiegelungen seines YouTube Kanals, 45 Videos beinhalteten einen von Abdurrashid
selbst gesprochenen Kurzvortrag, der zumeist statisch bebildert ist, z.B. mit Motiven
aus der Natur (Mond, Baum, Wasser) oder einer Kalligrafie des Glaubensbekenntnisses.
Die Mehrheit der Videos (86) ist von einem Vortragsstil und der direkten Ansprache des
Publikums - d.h. mit Blick in die Kamera - gekennzeichnet. In diesen Videos strebt er
danach, auf spezifische Weise Authentizitit zu generieren; anders als YouTube nutzt er
TikTok aber als interaktives Medium und lisst auch Kommentare zu.

Dann meinte gestern einer..wollte mich dissen... Meinte so:>Liest du ab? Der wollte ir-
gendwie haten. Ich lese nirgendswo ab! [...] Nein, aktuell klapp ich den Laptop auf, den-
ke kurz nach iber welches Thema. Und wenn du das jeden Tag deines Lebens machst
ibervieleJahre hinweg, du brauchst da kein Skript oder so. Du hast die Sachen im Kopf
und dann redest du drauf los und nach drei Minuten endest du das Thema (Abdurras-
hid, 26.09.2022).

Frei aus seinem Wissensrepertoire zu schopfen und sich thematisch an seiner Fol-
lower*innenschaft zu orientieren ist eine Methode der selbsterklirten Strategie, ein
authentisches Bild von sich als »Prediger« (ebd.) zu vermitteln. Die Inhalte auf Ab-
durrashid’s TikTok-Profil sind entsprechend seiner Strategie tagesaktuell, spontan
produziert und thematisch deutlich breiter als jene des YouTube-Kanals. Neben den
oben genannten Fragen der salafistischen Glaubenslehre wie der Einheit Gottes (tauhid),
Unglauben (kufr), Beigesellung (shirk) oder zur Attributenlehre Gottes, duflert Abdur-
rashid sich auch zu Ereignissen im muslimischen Ausland (z.B. zu Halloween in Saudi-
Arabien oder der Fuf’ball Weltmeisterschaft in Katar) und zu verschiedenen Themen im
Inland. In der Mehrheit der Beitrige erteilt er einfache Ratschlige dariiber, was nach
seinem Dafiirhalten islamisch legitim ist und was nicht — ohne jedoch die arabischen
Begriffe halal und haram fir Erlaubtes und Verbotenes zu benutzen — und kommentiert
soziale Bewegungen wie Veganismus oder LGBTQ. Unter den jiingeren Videos von 2022
findet sich eine fiir die Content-Produktion von Adburrashid neue Kategorie audiovisu-
eller Beitrige, die Teil einer aktiven outreach-Strategie des Influencers sind: Reaktions-
bzw. Kommentarvideos zu reichweitenstarken Debattenbeitrigen. Die Funktionsweise
erliuterte Abdurrashid an folgendem Beispiel.

Am 08.09.2022 wurde auf dem YouTube-Kanal des 6ffentlich-rechtlich finanzierten
Gesprichsformats Das Treffen mit Leeroy der Beitrag MUSLIM trifft Ex-MUSLIMA verof-
fentlicht. In der Folge begegnen sich der erfolgreiche muslimische Influencer Issam Ba-
yan und eine junge Frau namens Zeinab, die nach einer streng religiésen Erziehung die
Religion verlassen hat und deshalb von ihrem eigenen Vater mit dem Tod bedroht wurde.
Das Gesprich ist von der Dynamik geprigt, dass der bekannte Influencer die personli-
chen biografischen Unterdriickungserfahrungen der Frau fortwihrend als Angriff auf
seine Religion wertet und sie regelmiflig unterbricht, um ihr den Islam zu erkliren. In
den Kommentaren zum Video wird Bayan als arrogant und itberheblich kritisiert und,

deos werden potenziell weiter auferhalb der eigenen Blase gestreut. Auflerdem erleichtern die
Funktionen der Videobearbeitung das Kreieren von Content direkt in der App (ebd.).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

die Courage der jungen Frau wird lobenswert hervorheben. Abdurrashid kommentiert
diesen breit rezipierten Beitrag in einem Video.

Viele von Euch haben bestimmt gesehen, dass, [der prominente muslimische Influen-
cer] Issam Bayan vor Kurzem bei Leeroy war, zusammen mit einer Ex-Muslima. Das ist
genau der Augenblick, wo jemand wie Issam, der ja als recht liberal gilt, im Gegensatz
zu der Ex-Muslima fiir das Publikum als orthodox oder streng erscheint. Sie ist also
aus dem Islam ausgetreten, weil sie mit irgendeinem Kafir, den sie auf Tinder geda-
tet hat, gerne eine uneheliche Beziehung fiihren méchte und weil sie sich ja so sehr
fiir die Rechte von Homosexuellen einsetzt. [...] Gut, dann kann sie halt nicht ins Para-
dies! Das ist die Folge den Islam zu verlassen. [..] Issam...ja, wenn man in so ein Format
geht, dann muss einem von vornherein klar sein, dass man so dargestellt wird, [dass
es] zumindest fiir die Mehrheit der Zuschauer so wirkt, als wire man der Extremist;
selbst wenn man lediglich sagt, dass finfmal am Tag beten Pflicht ist, dass der Hijab
Pflicht ist und dass man kein Demokrat ist, sondern dass Allahs Wort das Hochste ist.
(Abdurrashid, Paraphrase aus TikTok-Video, 09.2022; Anm. d. Verf.).

Diese Paraphrase basiert auf dem mit mehr als zwanzigtausend Zugriffen meistgeklick-
ten Video auf Abdurrashids TikTok-Profil. In dem etwa sechsminiitigen Beitrag kom-
mentiert er nun einerseits mit inkriminierendem Unterton das Austreten der jungen
Frau aus dem Islam und betont, dass Ungliubige wie sie am Tag des Jiingsten Gerichts
zu den »Verlierern« gehoren werden (ebd.). Andererseits kritisiert er angesichts der ne-
gativen Publicity nicht den »liberalen« Muslim, der diese hitte erwarten miissen (ebd.).
Stattdessen holt er zu einer Kritik an den 6ffentlich-rechtlichen Medien aus, denen er ei-
ne grundsitzliche islamfeindliche Haltung attestiert. Er stellt hier auf die Diskriminie-
rungserfahrungen ab, die Muslim*innen alltdglich erleben, kolportiert ein Opfernarra-
tiv, dem viele vermutlich leicht zustimmen kénnen und macht sich so anschlussfihig fiir
die muslimische Mehrheit. Diese populistische Methode divergiert enorm vom Ansatz
der Archivierung von Expert*innenwissen auf YouTube und dient einer simplen Stra-
tegie: »Ich reagiere auf diese Leute, weil ich einfach meine Reichweite erhéhen mochte,
weilich genauweif}, das kriegt Klicks!« (Abdurrashid, 26.09.2022). Mit Hilfe dieser»stra-
tegischen Aneignung von Mainstream Diskursenc (strategic discourse appropriation; Klapp,
2024b:18) will Abdurrashid Follower fiir seinen TikTok-Kanal akquirieren. Da er dort au-
Berdem Inhalte seines YouTube-Kanals verlinkt und sich somit als Urheber des letzteren
zu erkennen gibt, stellt TikTok einen potentiellen Gateway dar, um Publikum iiber unver-
fingliche Inhalte hin zu seinem explizit salafistischen Wissensarchiv zu lenken. Mit die-
ser Strategie nutzt er geschickt die potenziellen Synergien der beiden Plattformen zur
Follower*innen-Akquise.

Neben der Aneignung von Mainstream Diskursen nutzt Abdurrashid Kommentarvi-
deos auch, um sich in der salafistischen online Bubble (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019)

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

137


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

zu profilieren.®® So kritisiert er andere salafistische Influencer zumeist indirekt und oh-

ne Namen zu nennen:

Es gibt Prediger, die den Anschein erwecken, als wollten sie ihr Publikum so gut es geht
zum Lachen bringen. Stindig bauen sie zwischendurch irgendwelche Witze ein. Sie
reden tber Allah, sie reden (iber den Koran, sie reden (iber den Gesandten Allahs und
machen dazwischen Witze, sodass man den Eindruck bekommt — man merkt es auch
am Lachenim Publikum—als wire man bei einer Stand-up Comedy. [...] Wenn lhrwollt,
dass die Leute iiber Eure Sachen lachen, kénnt ihr ja Stand-up Comedians werden und
da Eure Witze machen! [..] Die Religion ist eine ernste Sache [...] also trenne den Un-
terricht Uber die Religion von deiner Comedy-Einlage. (Abdurrashid, Paraphrase aus
TikTok-Video).

Anders als im Falle des>liberalen<Issam Bayan, den Abdurrashid in weiteren Videos auch

namentlich fiir seine Positionen kritisiert, nennt er in dem gerade paraphrasierten Video
keinen Adressaten, sondern bezieht sich auf dessen Stil. Dennoch ist einigen Followern
sofort klar, auf welchen Prediger die Kritik abzielt:

TikToker1: Da kenne ich so einen
TikTokerz2: Abul baraad}é4342>4> (Abdurrashid, TikTok-Kommentarspalte).

Ahmad Armih, besser bekannt als Ahmad >Abul Baraa« (etwa >Vater der Lossagungq) ist
derzeit der wohl bekannteste salafistische Prediger und gehort zu einem informellen

Kollektiv von Salafis (darunter Ibrahim El-Azzazi und Pierre Vogel), die sich selbst Die
anerkannten Gelehrten nennen.*® Abdurrashid ist sich sicher, dass diese ihn als Takfiri ab-

38

39

Der Begriff dersFilterblase« (engl. filter bubble)beschreibt ein Phianomen, bei dem Personen in ih-
rer digitalen Informationsumgebung hauptsachlich mit Inhalten konfrontiert werden, die ihre be-
stehenden Uberzeugungen und Interessen bestitigen, wihrend abweichende Meinungen oder
kritische Perspektiven ausgeblendet werden (Pariser, 2011: 9). Dies geschieht durch personalisierte
Algorithmen in sozialen Medien, Suchmaschinen und anderen Plattformen, die Inhalte basierend
auf dem Nutzerverhalten auswihlen (ebd.). Der Begriff wurde von dem amerikanischen Politolo-
genund Aktivisten Eli Pariser gepragt, derin seinem Buch The Filter Bubble (2011) die Auswirkungen
dieses Phanomens auf die Meinungsvielfalt und demokratische Diskurse diskutiert. Wahrend das
beschriebene Phianomen auch mit anderen Begriffen, wie etwa »echo chamber« (Sunstein, 2011)
benanntwurde ist Filterblase oder schlicht Bubble, in den allgemeinen Sprachgebrauch eingegan-
gen. Gleichwohl wird in den letzten Jahren zunehmend Kritik laut, die Vertreter*innen besagter
Konzepte seien »cyber-pessimists« (Loblich & Venema, 2021:177), fokussieren sie doch zuvorderst
die Fragmentierung und Segregation von Offentlichkeiten, iiber die hinaus kein gesellschaftlicher
Dialog mehr stattfinde (Trenz, 2016: 10, zit. in ebd.). Dahlgren (2021) rdumt ein, dass Filterbla-
sen zwar auf der technologischen und individuellen Ebene wie angenommen operieren mégen und
User*innen etwa personalisierter Content vorgeschlagen wird. Die Ubertragung des Konzepts auf
die gesellschaftliche Ebene und damit einhergehende Annahmen, (1) dass Menschen kontroverse
Informationen ausblenden und (2) die gesellschaftliche Polarisation zunehme, wie von Pariser dar-
gestellt, sei jedoch nicht ausreichend begriindet (ebd.: 16). Dahlgren verweist auf zahlreiche Stu-
dien, die das Gegenteil implizieren (z.B. Bruns, 2019; Davies, 2018; Méller et al. 2018).

Ahmad>Abul Baraa<wurde 1973 als Kind paléstinensischer Eltern geboren und lebte mit seiner Fa-
milie einige Zeit unter armlichen Bedingungen im Libanon. Heute lebt Abul Baraa in Berlin, nahm
2002 seinen da'wa-Aktivismus auf und war seit der Er6ffnung im Jahr 2010 bis zur angeordneten

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

lehnen und versucht, sich gegen diese zu profilieren. Viele der Videos von Abul Baraa
sind Ausziige seiner Vortrige in Moscheen, in denen er auch Fragen seiner Zuhorer und
Follower beantwortet. In seinen Vortrigen interagiert Abul Baraa mit seinem Publikum,
stellt rhetorische Fragen oft humoristisch vorgetragen, worauf er selbst teils herzhaft la-
chen muss.*® Obgleich Abdurrashid im Gesprich die theologischen und religionsrechtli-
chen Divergenzen zu den Anerkannten Gelehrten als Hauptmotiv seiner Bezugnahmen
betont, lisst sich auch hier eine Outreach-Strategie ausmachen, nimmt er sich doch ge-
rade jener Salafi-Influencer an, welchen die meisten Menschen folgen und die den sa-
lafistischen Mainstream in Deutschland dominieren. Durch Diskreditierung ihrer Auf-
tritte bringt er sich letztlich selbst als glaubwiirdigere Alternative innerhalb der salafis-
tischen Informationsblase ins Spiel.

Wahrend unserer Gesprache im Spatsommer 2022 griff Abdurrashid wiederholt zu
seinem Smartphone und 6ffnete die TikTok-App, um sich zu versichern, dass sein letzter
Beitrag wahrgenommen wurde.

Mal gucken, was wir heute fiir Kommentare haben. Habe ich heute Morgen aufgenom-
men. Siehst Du am Pullover, den ich trage. 541 Aufrufe. [liest Kommentare vor] >Sehr
schon erklarts, svielen Danks, sDanke Bruder<, sMubarak Allahu feeks, >Bruder, gut er-
klarte, sHaqq.«..heif’t Wahrheit. Also alles rein positiv (Abdurrashid, 26.09.2022; Anm.
d. Verf)).

Die Reaktionen und Kommentare auf das zuletzt hochgeladene Video zu checken, war
eine Praxis, die fest zu seinem Alltag gehorte. Er verbrachte den Grofiteil seines Tages
damit, zuhause Content fiir seine Online-Prisenzen zu produzieren. Das Vokabular, mit
dem er seine Tatigkeit beschrieb, war jenes von online Influencer*innen: Klicks, Reich-
weite, Content, Comments und Hate. Zwar sei die Bekanntheit das Ubel, das mit der
Aufgabe Wissen zu verbreiten einhergehe, doch schien er diese Aufmerksamkeit gera-
dezu zu geniefden und sich ihrer fortwihrend zu vergewissern. Der Zuriickhaltung und

ZwangsschliefSung 2020 Imam der As-Sahaba Moschee im Wedding. Ein Mitglied des Triagerver-
eins der Moschee war der dgyptische Dschihadist Reda Seyam, der an der Finanzierung des Ter-
roranschlags 2002 auf Bali mutmafilich beteiligt war, 2012 nach Syrien ausreiste und zwei Jahre
spater Bildungsminister des sog. Islamischen Staates wurde. (Klevesath et al. 2021: 74f.).

40  EinBeispiel ist das YouTube-Videos mit dem Titel EINHORNTAPETE FUR KINDERZIMMER ERLAUBT?
mit A. Abul Baraa in Braunschweig: »Schaut mal, generell sollte man solche Sachen unterlassen. Die
Celehrten unterscheiden zwischen Tieren die reell existieren und Tiere die nicht reell existieren.
Es gibt zum Beispiel ein Nashorn. Gibt es ein Nashorn...? Gibt’s! Gibt es einen Affen...? Gibt’s! Gibt
es einen Elefanten...? Mashallah wollen wir alle Tiere durchgegen? Diese Tiere gibt es. Aber jetzt
zum Beispiel... wie heifden diese... die haben auch so Ninjakdmpfe gemacht. Ninja... [Cel4chter aus
dem Publikum, Abul Baraa erteilt Zuhorer mit Finger Antworterlaubnis. Dieser antwortet »Turt-
les«]. Heifen die Ninja was...? Diese Turtles diese Schildkroten... Gibt es solche Ninja-Dings...? [lau-
tes Geldchter im Publikum, auch Abul Baraa lacht herzhaft]. Also manche glauben wirklich daran!
[Gelachter] Gibt’s nicht! Deswegen, das ist nicht reell existierend. Brauchst du dir keine Sorgen zu
machen! So jetzt Einhorn, gibt es Einhérner? [Pause, Publikum bricht in Gelachter aus und ebenso
Abul Baraa. Dieser wird plotzlich wieder ernst]. Ja, aber wenn das Pferd im Allgemeinen wie ein
Pferd aussieht sollte man das Unterlassen! Wa'lahu ta’ala ala« (Deutsche Muslimische Gemein-
schaft, 04.11.2021; Anm. d Verf.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

139


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Bescheidenheit hinsichtlich seines theologischen Wissensstandes, die seine Selbstdar-
stellung 2019 noch charakterisiert hatte, war eine neue Facette hinzugetreten. Abdur-
rashid wollte wahrgenommen werden, er hatte etwas zu sagen und verfolgte eine Stra-
tegie des authority-making (Sunier & Buskens, 2022:2) mit aktiven Outreach-Methoden
die User*innen in die Bubble des online Salafismus lenken sollen. Seine Aktivititen in
den sozialen Medien - ein Kompromiss mit der Welt der 6ffentlichen Meinung - er-
moglicht es ihm, eine grundlegende Herausforderung zu meistern: Er verfigt als Kon-
vertit iiber keinerlei formale islamische Ausbildung und kann demgemif nicht als Ge-
lehrter oder Scheikh gelten. Gleichwohl beansprucht er online religidse Autoritit, in-
dem er nicht sein Wissen iiber islamische Quellen, sondern sein Wissen der Gelehrten-
meinungen demonstriert, die er ebenfalls online recherchiert hat. Es sind die Autori-
tit der zitierten Gelehrten einerseits und die in Klicks und Follower*innen gemessene
Reichweite andererseits auf die er seinen eigenen Anspruch, sein authority-making stiitzt.
Dariiber hinaus gehe ich davon aus, dass seine Online-Aktivititen auch ein Substitut
fiir seine soziale Isolation darstellen — d.h. zuvorderst den Verlust der sozialen Einbin-
dung in tatsichliche salafistische Netzwerke — und einen Versuch, durch die intensive
digitale Demonstration der Zugehorigkeit (belonging) zu einer transnationalen salafis-
tischen Diskursgemeinschaft, die durch digitale soziale Medien verbunden ist, soziale
Anerkennung zuriickzugewinnen. Abdurrashids digitale TikTok-Bubble kann mitnich-
ten als losgelost von den lokalen Gegebenheiten betrachtet werden, denn auch Jugendli-
che aus dem Feldforschungsort, darunter Freundinnen seiner iltesten Tochter und auch
der mittlerweile 18-jihrige Younes, den wir in Kapitel I.2 (als Fiinfzehnjihrigen) kennen-
gelernt hatten, zihlten zu Abdurrashids Follower*innen.

Wihrend seine online vertretenen theologischen Positionen im Sinne einer indivi-
duellen Ideologisierung gelesen werden konnten, verlangte seine Rolle als Vater dreier
Kinder Abdurrashid regelmiRig pragmatische Kompromisse ab. Zur Erziehung in sala-
fistischen Familien sind indes keine wissenschaftlichen Beitrige zu verzeichnen, womit
das Thema bislang eine Black Box darstellt.*' Als sich zu einem Gesprichstermin Abdur-
rashids zwolfjihrige Tochter Asmaa neugierig zu uns gesellte, lernte ich ein selbstbe-
wusstes Mddchen kennen, das zum Hidschab modische weit geschnittene Jeans und ein
Marken-Sweatshirt trug. »Theologisch, so der Vater, sei die Sache aber klar, und »Ho-
sen nicht erlaubt« (Abdurrashid, 26.07.2022). Auch durfte Asmaa schon seit etwa zwei
Jahren — frither als die meisten Mitschiiler*innen — allein mit dem Bus in die Innenstadt
fahren und beispielsweise am Taeckwondo-Training teilnehmen. Letzteres jedoch nur,
nachdem Abdurrashid mit dem Trainer vereinbart hatte, dass die Tochter sich vor jenem
nicht verneigen miisse, wie in dem Sport iiblich, da die Niederwerfung nur Allah gebiih-
re. Bestimmte negative Erfahrungen wolle man den Kindern schlicht ersparen (ebd.). In

41 NGOs aus dem Bereich der Extremismuspravention, wie beispielsweise Camino und modus|zad
inihrer Evaluation der Beratungsleistungen gegen extremistischen Salafismus (Karliczek et al., 2021: 16)
gehen mit Bezug auf Informationen des Landesamtes fir Verfassungsschutzes Nordrhein-West-
falen davon aus, dass Kinder schon friih in die salafistische Ideologie hineinwachsen. Derartige
Informationen sind hinsichtlich ihrer Erhebung weitestgehend intransparent und beziehen sich
zuvorderst auf Dschihadismus. Die synonyme Verwendung mit Salafismus wird indes kritisch in
Frage gestellt (z.B. Hummel & Logvinov, 2014: 12).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

Deutschland, so erklirte Abdurrashid die Kompromisse, die er seinen Kindern zuliebe
eingeht, konne man ohnehin nicht einhundert Prozent muslimisch leben und sich allen-
falls bemithen. Dass seine Kompromissbereitschaft im Privaten auch nach islamischen
Mafstiben nicht problematisch sei, lasse sich auch mit einem wichtigen Rechtsprin-
zip im Umgang mit den islamischen Normen rechtfertigen, das in nicht-muslimischen
Lindern eine gewisse Flexibilitit erlaube: maqasid as-Sari‘a. In seiner Studie Can Islam
be French? (2010) stellt John Bowen eine tendenzielle Ubereinstimmung bestimmter nor-
mativer Prinzipien und ihren Vermittlungsformen mit der Soziologie der Muslim*in-
nen in Frankreich fest. Demzufolge pflegen Salafis einen Hang zum Regelbuch-Ansatz,
wihrend der prinzipienorientierte maqasid-Ansatz eher von Intellektuellen mit Nihe zur
Muslimbruderschaft aufgegriffen werde. Abdurrashid sah das anders: »Das ist doch ein
absolutes Fundament! Jeder, der auch nur ein bisschen Wissen hat, wird die Bedeutung
von maqasid as-Sari‘a nicht leugnen, die Zielsetzung. Natiirlich gibt's jetzt keinen Hadith
dazu, sondern die Gelehrten haben dariiber nachgedacht und haben dann daraus gefil-
tert, es geht immer um bestimmte Zielsetzungen« (ebd.). Fiir den Salafi Abdurrashid,
der der sich online kompromisslos als salafistische Autoritit geriert, ist dieses Prinzip
also ein wichtiges Werkzeug, um im gesellschaftlichen Alltag der Bundesrepublik Hand-
lungsspielriume und Kompromisse fiir sich und seine Familie theologisch zu rechtferti-
gen. Diese Haltung widerspricht auch jener seiner persénlich wichtigsten Autoritit Neil
bin Radhan, der, wie ich mich bei einem schlecht besuchten Vortrag des Scheikh in einer
Moschee im Ruhrgebiet im Februar 2023 iiberzeugen konnte, einen rigorosen Literalis-
mus predigt.*” Auch Abdurrashid lehnt nicht aus ideologischen Griinden rundum die
Rechtsschulen ab, wie es in der Literatur bisweilen als typisches Charakteristikum der
Salafiyya dargestellt wird (Dziri, 2014: 132; Ozyiirek, 2015: 117), stattdessen gebe es ledig-
lich ein Problem »...in der praktischen Umsetzung, einer Rechtsschule folgen zu wollen.
Entweder hast du einen Lehrer, der es dir erklirt. Den kenne ich in Deutschland nicht.
Oder du hast Zugang zu Biichern, die sind dann aber auf Arabisch oder bei der hanafiti-
schen Rechtsschule auf Tiirkisch« (ebd.). Anders als sein rigoros salafistischer Internet-
Auftritt vermuten lief3e, geht Abdurrashid im Alltag eine Reihe pragmatischer Kompro-
misse ein.

42 »Esheifitimmer, arabische Worter haben viele Bedeutungen. Das istim Deutschenja nicht anders
liebe Briider. Und trotzdem haben wir ja alle, wenn ein gewisses Wort fallt, in der Regel eine be-
stimmte Bedeutung zuerst im Kopf. Das ist die primare Bedeutung fiir den allgemeinen Gebrauch
dieses Wortes. Kennt jemand ein Beispiel?« Ein Zuhérer nennt »Zug«. Bin Radhan antwortet: »Ein
gutes Beispiel! Was fillt uns dazu zuerst ein? Das Fortbewegungsmittel das auf Schienen fihrt.
Was gibt es noch fiir Bedeutungen?« Ein Zuhorer antwortet: »Der Luftzug!«. Bin Radhan: »Genau
liebe Briider. Und doch verbindet man mit Zug in der Regel zuerst das Fortbewegungsmittel. Es
gibt immer eine primare Bedeutung mit einem Begriff. So ist es auch mit im Arabischen. Allah
sagt,>Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung...« Wenn es also ein primares Ver-
standnis eines Wortes gibt, eine Bedeutung, die jeder sofort mit einem Begriff assoziiert, dann hat
Allah es auch so gemeint. Da bedarf es keiner fantasievollen Interpretationen.« (Beobachtungs-
protokoll, 18.02.2023).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

141


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
5. Welcher Islam fiir die postmigrantische Gesellschaft?

In diesem Kapitel habe ich anhand dreier Fallbeispiele — (1) Mustafa Hodscha von der
Sultan Mehmet Camii der IGMG, (2) den Autorititen der unabhingigen Al-Tagwa Mo-
schee, sowie (3) den zwei Salafis Abu Samira und Abdurrashid unterschiedliche islami-
sche Diskurstraditionen (Asad, 1986) analysiert und untersucht, wie die jeweiligen Ak-
teur*innen ihren eigenen normativen Ansatz zu jenen anderer Autorititen und Prediger
im lokalen Feld in Bezug setzen. Dabei wurde deutlich, dass aus den verschiedenen An-
sitzen auch unterschiedliche zentrifugale oder zentripetale soziale Dynamiken resultie-
ren. Wie Melek zu Beginn des Kapitels erldutert hatte, drehen sich die gegenseitigen in-
nermuslimischen Bezugnahmen oftmals darum, wer die »richtigen« Muslim*innen sind
und wer sich auf dem »falschen Weg« befindet (Melek, 30.04.2019); sie drehen sich um
die Legitimierung eigener Positionen und die Diskreditierung anderer und somit letzt-
lich um den Anspruch auf Deutungshoheit und Autoritit in der Diskursarena des Islam.
Mit Thijl Sunier und Leon Buskens (2022: 2) habe ich die Herstellung von islamischer Au-
toritit durch Praktiken des authority-making erschlossen, als einen Prozess der Authen-
tifizierung, der Zuschreibung von Wahrheit an religiose Quellen, Personen und Dinge
durch Menschen. Diese Zuschreibung wird immer in Bezug auf die Legitimitit islami-
scher Quellen und Rituale vollzogen und steht in Zusammenhang mit gesellschaftlichen,
politischen und historischen Umstinden und Entwicklungen (ebd.). Dabei stellt sich fir
alle hier zu Wort gekommenen Akteur*innen die Frage, welche normativen Positionen
fiir die potenziellen muslimischen Publika in der postmigrantischen deutschen Gesell-
schaft iiberzeugend sein kénnen. Ich skizziere im Folgenden noch einmal aberblickar-
tig die von meinen Gesprichspartner*innen aufgerufenen Diskurspositionen, identifi-
ziere die zentralen Linien der Kritik und diskutiere sie abschlieflend mit Hinblick auf
die jeweiligen integrativen Potentiale und die aus ihnen hervorgehende gesellschaftli-
che Selbstverortung.

Hodschas der (1) Milli Gériig Moscheen wie Mustafa vertreten itberwiegend ein Is-
lamverstandnis das als orthodoxer Diaspora-Islam beschrieben werden kann, und zwar aus
folgenden Griinden: Als Diaspora-Islam bezeichne ich ihn, weil der transnationale Bezug
zum Herkunftsland ein zentrales bindendes Element darstellt, das sich etwa in der Spra-
che, in der Symbolik und in der Vermittlung des mit der Tiirkischen Nationalidentitit
synthetisierten Islamverstindnisses duflert und durch diese zugleich reproduziert wird.
In seiner Bezugnahme auf das ethnische, respektive nationale Kollektiv und nicht zuletzt
durch die Einbettung der Moscheen in Nachbarschaftsnetzwerke ist dieses Islamver-
stindnis mafdgeblich kommunal organisiert. Die Einbindung in derartige Gemeinden
geht, wie Schiffauer betont, mit der Akzeptanz einer einheitlichen Gesetzlichkeit, von
»Orthodoxie und zwar im genauen im Sinn von Recht-Gliubigkeit« (Schiffauer, 2004:
360) einher. Das Befolgen einer Rechtsschule stellt historisch wie quantitativ die hege-
moniale Tradition dar und schafft durch die enge Orientierung an etablierten Korpora
von Rechtsurteilen, die ihre Autoritit durch die historische Folge der Gelehrten erhal-
ten, Verbindlichkeit. Das Islamverstindnis der IGMG-Moscheen betont die Differenz
von der Mehrheitsgesellschaft (vgl. Zeynep, Kap. 1.2) und gibt sich nicht mit einem in-
dividuierten Privat-Islam zufrieden. Daher ist es, so Schiffauer, »notwendig, dem Is-
lam in der Offentlichkeit einen Platz zu erkimpfen. Es miissen islamische Riume ge-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

schaffen werden. Der Islam muss akzeptierter way of life in der europiischen Gesellschaft
werden.« (Schiffauer 2004: 359). Dafiir setzt die IGMG nicht nur auf die Ausschopfung
des Rechtsweges, sondern — wie die Kampagne Gestatten, Muslim! (Kap. 11.3) gezeigt hat,
auch auf 6ffentlichkeitswirksamen Aktivismus. Insofern die Gemeinden der IGMG is-
lamische Riume in einer legitimen gesellschaftlichen Parallelitit zu etablieren suchen, ist
er maf3geblich auch politisch engagiert. Dieser orthodoxe Diaspora-Islam mag fiir ei-
nen grofden Teil der tiirkeistimmigen Muslim*innen in Deutschland Stabilitit und Si-
cherheit gewihrleisten. Die iiberlieferten Selbstverstindlichkeiten sind jedoch fiir viele
Muslim*innen der zweiten und dritten Generation, die auf der Suche nach einem reflek-
tierten Religionsverstindnis sind und Antworten fiir das Leben in Deutschland suchen,
nicht mehr nachvollziehbar (Abdullah, 09.12.2018). Fiir die dritte Generation der heuti-
gen Schiiller*innen kommt hinzu, dass manchen mittlerweile schlicht die sprachlichen
Kompetenzen fehlen, um dem Unterricht auf Tiirkisch folgen zu kénnen (vgl. Kap. I1.3).

An diesen Punkten setzt die zentrale Kritik modernistischer Ansitze wie jenem der
Salafis oder der Autorititen der Al-Taqwa Moschee an, die sich in Abgrenzung von ei-
nem>Islam nach Tradition<oder einem >Kultur-Islam« positionieren. Traditionen, Briu-
che, Gewohnheiten, Konventionen, Autoritit, Grundsitze und so fort sind Kategorien,
die Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991: 228—-245) in ihrem Modell der Rechtfer-
tigungsordnungen der sog. hduslichen Welt zuordnen.® Die hegemoniale Lehrtradition
ist insbesondere in ihrer Verquickung mit nationalen Ideologien und Volksglauben aus
Perspektive ihrer Kritiker*innen folglich einen Kompromiss zwischen der authentischen
islamisch Rechtfertigungsordnung und der hiuslichen Welt eingegangen, welcher der
Logik modernistisch-puristischer Ansitze zufolge die Reinheit der Religion kompromit-
tiert.

Inder Al-Taqwa Moschee (2) ist die Abgrenzung vom >Kultur-Islam« marokkanischer,
bosnischer oder tiirkischer Provenienz — also das Streben nach Reinheit durch »Dekul-
turation« (Roy, 2006: 254-255) des Islam — die zentrale Demarkationslinie des eigenen
Islamverstindnisses und bereits in Griitndungsnarrativ der Moschee angelegt. Dort ver-
folgt man einen Ansatz des Normenpluralismus, der mafigeblich auf dem post-Rechts-
schul Verstindnis von Scheikh Abdellatif basiert und den etwa Saba Mahmood (2004: 81)
als charakteristisch fiir die moderne islamische Religiositit beschreibt. Hier lehnt man
nicht die Gelehrtentradition ab, sondern sieht lediglich die Orientierung an einer einzi-
gen Schule als nicht mehr zeitgemafd an, um angesichts der Vielfalt der Muslim*innen in
Europa angemessenen Rat erteilen zu konnen. Neben dem Scheikh erliuterten weitere
Autorititen ihre personlichen theologisch-normativen Orientierungsrahmen und zeig-
ten auf, dass im gottesdienstlichen Bereich des Gebets die Orientierung an einem Salafi

43 »Die Einzelperson lésst sich in diesem Modell nicht losgel6st von ihrer Zugehorigkeit zu einem
Korper, der wiederum als eine durch ihren Rang charakterisierte Person gedacht ist, betrachten.
Des Weiteren ist sie durch die Zugehdorigkeit zu einem Geschlecht definiert, das mit einer eigenen
Identitat ausgestattet ist, die auf einer hoheren Ebene steht als die Identitdt der Individuen [..] In
diesem hauslichen Gemeinwesen ist das Band zwischen den Wesen dem die Generationen einer
Familie einigenden Band nachempfunden [...] Doch die Familienanalogie beziehtsich hier weniger
auf die Blutsbande als auf die Zugehérigkeit zu ein und demselben Haus als eines Territorium, in
dem die Beziehung hauslicher Abhdngigkeit verankert ist.« (Boltanski & Thévenot, 1991: 130-31).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

143


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Scheikh dem prinzipienorientierten Ansatz maqasid as-Sari a fiir die zwischenmensch-
lichen Angelegenheiten nicht widersprechen. Ansitze also, die nach John Bowen eher
Antipoden darstellen (2010: 63-64). Der Anspruch der Dekulturation geht in der Al-Ta-
qwa Moschee Hand in Hand mit einem normativen Ansatz, der nicht anti-traditiona-
listisch sondern traditionsiibergreifend ist und eine relative Offenheit und Flexibilitat
erlaubt, welche die Moschee fir Muslim*innen aller sunnitischen Traditionen — ausge-
nommen dem Sufismus — 6ffnet. Diese Haltung stellt — neben der Verwendung der deut-
schen Sprache — auch theologisch bzw. islamrechtlich eine zunehmende Orientierung an
derVielfalt der Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft der Bundesrepublik
dar. Zugleich kann die Gemeinde hinsichtlich der soziopolitischen Agenda insofern als
quietistisch verstanden werden, als sie — abgesehen von der Teilnahme des Direktors am
Integrationsrat der Stadt — gesellschaftlich zuriickgezogen ist und keinerlei 6ffentliches
oder politisches Engagement verfolgt. Zusammenfassend lisst sich dieses Verstindnis
als traditionsiibergreifender postmigrantischer Islam bezeichnen.

Auch die Salafis (3) lehnen den Kulturislam der Tiirk *innen und Marokkaner*innen
ab, verbinden diese Position aber mit einem normativen Rigorismus der nicht nur im-
plizit den Anspruch erhebt, den wahren Islam zu vertreten, wie in der Al-Tagwa Mo-
schee. Die Salafis itbersetzten diese Uberzeugung auch in eine explizite Uberlegenheits-
haltung, um sich in Uberbietungskampfen im lokalen Feld zu profilieren (vgl. Dennaoui,
2023: 2—6). Der Anspruch auf »Reinheit«, d.h. darauf, exklusiv in der religiésen Ord-
nung zu handeln, ist jedoch von einem unauflésbaren Paradoxon begleitet, das auch der
Verstetigung der salafistischen Vergemeinschaftung im lokalen Feld im Wege stand. Luc
Boltanski und Laurent Thévenot (1991: 318) betonen die Besonderheit der Welt der Inspi-
ration, die, wie ich meine, ebenso fiir die religiése Rechtfertigung gilt: Um soziale Gel-
tung zu erlangen, muss sie

notwendigerweise Kompromisse mit anderen Welten eingehen [..]. Solche Kompro-
misse kdnnen unterschiedliche Formen annehmen, je nachdem, ob es sich [..] um ei-
ne padagogische Situation handelt, wo man eine [sic/] Person, die man als Schiiler an-
genommen" hat, zu neuem Leben verhilft (hiuslicher Kompromiss), oder eine politi-
sche, wenn man in prophetischem Elan einen Aufruf' an das Volk richtet, um es zu
mobilisieren® (staatsbiirgerlicher Kompromiss), oder auch eine mediale, wenn der in-
spirierte’ Akt, als ein Spektakel® fir die Massen aufgefiihrt wird, um sie zu verfiihren und
ihre Loyalitit zu erlangen. (Boltanski & Thévenot, 1991: 318; Hervorh. im Orig.).**

Alle hier zu Wort gekommenen Autorititen — mit Ausnahme der Salafis — verfolgten ei-
nen way of being, in welchem das Engagement fiir die Gemeinschaft im Zentrum steht
und islamisches Wissen und die Fahigkeit, dieses zu vermitteln ein wichtiges symbo-
lisches Kapital darstellen. Peggy Levitt und Nina Glick Schiller (2004: 101) bezeichnen

44  Die in diesem Zitat kursiv gesetzten Begriffe und hochgestellten Buchstaben sind dem Original-
text entnommen und stellen Codes dar, anhand derer Boltanski & Thévenot ihr Modell entwickelt
haben. Sie sind Eigenschaften, GroRRen und Objekte einer spezifischen Welt, die jeweils von den
hochgestellten Nummern angezeigt wird: ' steht fiir inspiriert, " fiir hiuslich, ° fiirr Meinung, * fiir
staatsburgerlich, ™ fiir Markt und * fir industriell. (Boltanski & Thévenot, 1991: FuRnote, S. 318).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welcher Islam...?

mit ways of being tatsichliche soziale Beziehungen und Praktiken, in welche Individu-
en investieren und unterscheiden diese von ways of belonging, die durch Praktiken ge-
kennzeichnet sind, die eine Identitit darstellen und somit bewusste Zugehorigkeit zu
einer bestimmten Gruppe signalisieren.* Der zeitgendssische Salafismus ist, so schrei-
ben Behnam Said und Hazim Fouad (2014: 38), ein »Ausdruck des Individualismus der
Moderne« (ebd.) und kann demgemaf} als individualistisch ultraorthodoxer Islam verstan-
denwerden. In der Tat waren bereits die Zuginge der Konvertiten Abu Samira (Birming-
ham, Yemen) und Abdurrashid (online, Neil bin Radhan) zu salafistischen Wissensbe-
stinden und Autorititen tiberaus individuell. Sie polemisierten auch gegen jene Tradi-
tionen, die Islam als unbedingt kollektive Angelegenheit verstehen. Die eigenen Verge-
meinschaftungsversuche der lokalen Salafis als way of being wurden durch die Art des
authority-making, die provokativen Uberlegenheitsdemonstrationen gegeniiber den Mo-
scheegemeinden sowie den inner-salafistischen Uberbietungsdynamiken unterminiert.
Nach dem Zerfall des lokalen Netzwerks versuchten die Salafis, ihre persénlichen ideolo-
gischen Uberzeugungen und dogmatischen Anspriiche auf individuelle Weise mit dem
gesellschaftlichen Alltagsleben zu vereinbaren. So haben sie entweder unter Verzicht auf
Zugehorigkeitsdemonstrationen ihre Ideologie internalisiert um ungestért in der Mo-
schee beten und in der Gesellschaft leben zu kénnen, wie Abu Samira; oder versuchen
wie Abdurrashid, den Verlust des ways of being durch die intensive digitale Demonstrati-
on des belonging zu substituieren, also der Zugehorigkeit zu einer transnationalen sala-
fistischen Diskursgemeinschaft, mit der er sich durch die »gestaffelten Offentlichkeitenc
(Zillinger, 2017) der digitalen sozialen Medien in Verbindung setzt. Als zentrale Achsen
der Kritik zwischen den drei beschriebenen Diskurstraditionen lassen sich die Aspek-
te der Reinheit der Religion durch Dekulturation auf der einen und der Pluralititstole-
ranz, die kollektivistische von individualistischen Ansitzen scheidet, auf der andere Seite
identifizieren.

In seiner Analyse des islamischen Fundamentalismus als Produkt der Moderne
spricht Olivier Roy von der »Dekulturation« als »dem grofden salafistischen Projekt und
Anspruch an sich selbst.« (Roy, 2006: 254). Das Streben nach einer Dekulturation des
Islam mag ein zentrales Charakteristikum der zeitgendssischen Salafiyya sein; es ist
indes nicht hinreichend um Muslim*innen oder Moscheegemeinden als salafistisch zu
deklarieren. Wie wir gesehen haben, kann das salafistische Dekulturationsbestreben in
Verbindung mit dem eigenen Uberlegenheitsanspruch und dem Prinzip der Lossagung
eine zentrifugale Sozialdynamik hervorbringen und desintegrative Potenziale freiset-
zen. Demgegeniiber zeigt sich in der Al-Taqwa Moschee, dass in Synthese mit der dort
praktizierten normativen Offenheit ein dekulturiertes Islamverstindnis auch zentripe-
tale und integrative Krifte entfalten kann. Traditionen, Nationalititen und Briuche sind
hier insofern irrelevant, als sie weder Bedeutung als Heilsgiiter haben noch bedeutsame
Kriterien fir die soziale Organisation von Muslim*innen darstellen (abgesehen vom
Aspekt der Sprachlichkeit, der wie in Kapitel II.4 dargelegt, pragmatisch gehandhabt
wird). Wenngleich manche die Dekulturation des Islam als Gefahr betrachten (Roy,
2006, 254-255; Mohr, 2009: 69), hat die Analyse gezeigt, dass sich ein normativ offener,

45  Die Unterscheidung wurde von Zoltan Pall und Martijn De Koning (2017) ilberzeugend auf salafis-
tische Praktiken des authority-making angewandt.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

145


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

dekulturierter Islam, auf lokaler Ebene in weit hoheren Maflen an den Realititen der
postmigrantischen Gesellschaften Nordwesteuropas orientiert, als etwa der orthodoxe
Diaspora-Islam oder die individualistisch ultraorthodoxe Salafiyya — freilich ohne den
Anspruch auf Wahrhaftigkeit und Authentizitit aufzugeben. Entsprechend bleibt er fiir
den nach wie vor relevanten Einfluss bekannter salafistischer Prediger empfinglich und
grenzt sich von diesen weitaus weniger ab, als von den lokalen salafistischen Akteuren.
Folglich entspricht dieser Islam bei weitem nicht dem, was in der islamkritischen Pu-
blizistik oder der vom Sicherheitsblick geprigten Politik als, liberaler, sikularer oder
Reformislam gefordert wird (vgl. Sahin, 2012: 623). Auch Begriffe eines »deutschen
Islam« (Serap Giiler, ehemalige Staatssekretirin fir Integration des Landes Nordrhein-
Westfalen, evangelisch.de, 19.07.2018) oder eines »Euro-Islam« (Tibi, 2002,2009) lehn-
ten meine Gesprichspartner*innen in der al-Taqwa Moschee rundum ab. Dennoch lasst
sich festhalten, dass, trotz der fortwihrenden Beziige zu Autorititen in den muslimi-
schen (Herkunfts-)Lindern der Islam in Deutschland und Nordwesteuropa hinsichtlich
seiner Diskurstraditionen und normativen Ordnungen in Bewegung ist. Er wird mitt-
lerweile in der deutschen Sprache und nach institutionalisierten Mafstiben vermittelt
und orientiert sich zunehmend an den Rahmenbedingungen der postmigrantischen
deutschen Gesellschaft, etwa in der normativen Offenheit, die der Vielfalt von Mus-
lim*innen gerecht werden soll, hinsichtlich der gesellschaftlichen Teilhabe von Frauen
(Ahmad Lahbabi, 26.03.2019), oder der Akzeptanz der islamisch eigentlich verbotenen
Aufnahme von verzinsten Darlehen zum Hausbau (Rashid, 11.02.2023). An dem grund-
sitzlichen Blick auf Muslim*innen dndert diese banale Beobachtung indes wenig: sie
werden weiterhin als tendenziell bedrohlich fiir den Wertekanon der Freiheitlich Demo-
kratischen Grundordnung wahrgenommen, sofern sie sich nicht, so Rauf Ceylan, »in
reformierte Strukturen eingegliedert werden« (2015:175). Diese Moglichkeit hat sich seit
einigen Jahren der Staat zur Aufgabe gemacht, und flichendeckend den Islamischen
Religionsunterricht (IRU) an offentlichen Schulen eingefithrt. Nachdem bis hierher
ein Blick auf die Dynamiken innerhalb muslimischer Selbstorganisationen geworfen
wurde, steht im Folgenden der staatlich verantwortete Bildungsraum des Islamischen
Religionsunterrichts im Fokus. Welche Funktion dieser noch jungen Form islamischer
Bildung gesellschaftlich zukommen kann, welche Bedeutung etwa die Lehrer*innen
dem IRU zusprechen, und wie sie sich selbst als neue Autorititen im lokalen Feld des
Islam positionieren, ist Gegenstand des folgenden Kapitels.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Islam macht Schule

1. Ein neues Fach - der Islamische Religionsunterricht (IRU)

Es ist Elternsprechtag in der Al-Taqwa Moschee. Scheikh Abdellatif und Dr. Abdullah sitzen ei-
nem besorgten marokkanischen Vater gegeniiber, der berichtet, dass sein Sohn seit Beginn des
laufenden Schuljahres den am Gymnasium neu eingefiihrten Islamunterricht besuche.

Der Mann schaut die Moscheelehrer fragend an und erklirt: »Der Lehrer sagtimmer wieder,
dies ist nicht so schlimm und das ist nicht so schlimm und sagt so Sachen...«.

Sheikh Abdellatif unterbricht den Vater: »Das ist so eine Sache. Es kommt auf seine Uber-
zeugung an. Ich weifd nicht, ob er dort wirklich Islam unterrichtet. Aber ich kenne ihn
nicht!«

Vater: »Dieser Lehrer ist neu hier, der ist erst seit einem Jahr hier [an der Schule].«
Sheikh Abdellatif : »Weif3t Du Bruder, das istauch ein bisschen Sache der Eltern, da drauf
zu achten. Wir haben einen sehr klaren Text und vor dem Hintergrund miissen wir sei-
ne Ideologie kennen lernen.«

Vater:»Ich habe meinem Sohn schon gesagt, wenn er Fragen zur Religion hat, soll er lie-
ber Abdellatif oder den Doktor fragen und nicht in der Schule« (Protokoll, 17.03.2019;
Anm. d. Verf).

Welches Islamverstindnis wird unseren Kindern im neuen Unterricht vermittelt? Was
fiir eine >Ideologie« vertritt der Islamlehrer und welche Absichten verfolgt er? Die Fra-
ge danach, >Welcher Islam?« (Kapitel III) vermittelt wird, beschiftigt die Eltern und isla-
mischen Autorititen auch in Zusammenhang mit dem Islamischen Religionsunterricht,
der im Jahr der Feldforschung am lokalen Gymnasium als ordentliches Lehrfach einge-
fithrt wurde. Dieser kurze Gesprichsausschnitt vom Elternsprechtag in der Al-Taqwa
Moschee illustriert Skepsis und Verunsicherung seitens der Akteure in der Moschee und
weist bereits darauf hin, dass den islamischen Religionslehrkriften des neuen Faches
IRU eine zentrale Rolle dabei zukommt, wie dieses in Zukunft ausgestaltet wird, was es
leisten und welche gesellschaftliche Rolle ihm in Deutschland zukommen kann.

Die Einfithrung des Islamischen Religionsunterrichts als ordentliches Lehrfach an
6ffentlichen Schulen in Deutschland wurde und wird in Politik, Medien und Wissen-
schaft kontrovers diskutiert. Einerseits wurden seitens der bundesdeutschen Politik die
Lehraktivititen in den Moscheegemeinden und >Koranschulen« lange mit groRer Skep-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

sis beobachtet und als Integrationshindernis gesehen (Ceylan, 2015: 179), was mangels
empirischer Belege heute eher als politisch-ideologisch motivierte Position verstanden
werden muss (Stein, Ceylan & Zimmer, 2017: 49)." Anderseits galt die Organisations-
struktur der sunnitischen Verbinde lange als inkompatibel fiir die Kooperation mit dem
Staat, da sie im Gegensatz zur Katholischen und Evangelischen Kirche, der Jidischen
und Alevitischen Gemeinde Deutschland sowie der Ahmadiyya Muslim Jamaat Deutsch-
land nicht als Kérperschaften Offentlichen Rechts anerkannt werden. Dieser Status, der
sich mafRgeblich am Ideal der Kirchen orientiert, gilt aber als rechtliche Voraussetzung
zur Mitwirkung am bekenntnisgebundenen Religionsunterricht nach Art.7, Abs. 3 GG.
(Vgl. Spielhaus, 2018: 95).> Schon Ende der 1970er Jahre beantragte der Verband Islami-
scher Kulturzentren (VIKZ) in einzelnen Lindern den Korperschaftsstatus mit dem Ziel,
islamischem Religionsunterricht zu etablieren (Akca, 2020:121). Die Bemithungen schei-
terten aber an der Einschitzung des Deutschen Gewerkschaftsbundes, dass es sich bei
den Antragstellenden um »Sympathisanten eines islamischen Staates handele« (ebd.).
Erst unter dem Eindruck zweier Wegweisender Ereignisse im Jahr 2001 — der offiziel-
len politischen Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland und des Terroran-
schlags von 9/11 — vollzog sich in der Bundesrepublik schlielich ein integrationspoliti-
scher Paradigmenwechsel. Dieser manifestierte sich etwa in der Griindung der ersten
Deutschen Islamkonferenz (DIK) im Jahr 2006 durch den damaligen Bundesinnenmi-
nister Wolfgang Schiuble (CDU). Die DIK stellte einerseits ein starkes politisches Signal
der Anerkennung der Muslim*innen als gleichberechtigte Kommunikationspartner*in-
nen dar (Busch & Goltz, 2011: 44). Andererseits schuf der Staat mit damit zugleich einen
subtilen sicherheitspolitischen Mechanismus zur »Sicherstellung der Berechenbarkeit,
der Kompatibilitit einer Bevolkerungsgruppe und ihrer Wertorientierungen« (Tezcan,
2012: 165). Die von der Konferenz beauftragte Studie Muslimisches Leben in Deutschland
(Haug, Miissig & Stichs, 2009) belegte schlieflich empirisch den hohen Bedarf nach ei-
nem konfessionsgebundenen Unterrichtsangebot fiir die rund 700.000 muslimischen
Schiiler*innen, die 2009 deutsche Schulen besuchten (Spielhaus, 2018: 96). Als Ergebnis
der Konferenz und auf Empfehlung des Wissenschaftsrates vollzogen die Bundeslinder
— auf deren Ebene die Kompetenzen zu Bildungsfragen im foderalen System der Bun-
desrepublik angesiedelt sind — sukzessive eine »pragmatische Wende« (Malik, 2009: 8)
und brachten unterschiedliche, teils sich widersprechende Schulversuche auf den Weg.

1 Siehe etwa die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacioglu (1999) der die Inhalte, Metho-
den und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DITiB und der IGMG, so wie der Nurcu-Be-
wegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus padagogischer Perspektive untersucht
hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst aus Fron-
talunterricht und Auswendiglernen bestiinden. Eine starre Orientierung an der Scharia oder gar
verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien kann er nicht identifizieren, wohl aber
eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine.

2 Art. 7, Abs. 3 GG lautet: »Der Religionsunterricht ist in den 6ffentlichen Schulen mit Ausnahme
der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehrfach. Unbeschadet des staatlichen Aufsichtsrech-
tes wird der Religionsunterricht in Ubereinstimmung mit den Grundsitzen der Religionsgemein-
schaften erteilt. Kein Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religionsunterricht zu
erteilen.« (Bundesministerium der Justiz, 0.D.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Im Jahr 2023 gab es laut Mediendienst Integration (2023: 3) in elf der sechzehn Bun-
deslinder (Ausnahme waren die neuen Bundeslinder Brandenburg, Mecklenburg-Vor-
pommern, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thiringen) Angebote fiir muslimische Schii-
ler*innen (vgl. Abb. 11), die auf jeweils unterschiedlichen Konzepten der Kooperation
mit muslimischen Verbinden basierten.? Die Gesamtzahl der Kinder und Jugendlichen,
die in der Bundesrepublik eine Form des IRU besuchten, stieg von ca. 54.000 im Jahr
2017/18 auf 69.000 im Jahr 2022/23 an (ebd.). Gleichwohl stellt dies nur einen geringen
Anteil an der Gesamtzahl aller muslimischen Schiiler*innen dar; in Nordrhein-Westfa-
len, das 2023 bundesweit die grofite Anzahl von Schiiler*innen islamischen Glaubens
(470.403) verzeichnete, besuchten nur etwa 5,5 % (26.020) den IRU (Mediendienst Inte-
gration, 2023: 8). Dass auch in den von mir untersuchten Schulen nur ein geringer Teil
der Muslim*innen daran teilnahm, war dort schlicht dem Mangel an Religionslehrkrif-
ten geschuldet (ebd.). Um den Bedarf nach an deutschen Universititen und Pidagogi-
schen Hochschulen grundstindig ausgebildeten Lehrer*innen zu decken, beschloss das
Bundesministerium fiir Bildung und Forschung (BMBF) im Jahr 2010 die Einrichtung
von funf Zentren fur Islamische Theologie bzw. Islamische Studien an verschiedenen
Universititen in Deutschland.*

3 Fiir eine Ubersicht dieser Konzepte und aktueller Zahlen siehe Mediendienst Integration (2023).

4 Die erste Professur fiir islamische Religionspadagogik wurde 2004 an der Universitit Erlangen-
Nirnberg ins Leben gerufen (Ulfat, 2022: 1). Seit 2011 wurden fir die grundstandige Ausbildung
der Lehrkrifte Institute fiir islamische Theologie und Religionspiddagogik eingerichtet. Diese sind
die Zentren fir Islamische Theologie in Miinster (ZIT) und Tibingen (ZITH), das Institut fiir Isla-
mische Theologie in Osnabriick (I1T), das Zentrum fiir Islamische Studien in Frankfurt/Giefien und
das Department fur Islamisch-Religiése Studien (DIRS) in Erlangen/Nirnberg. Seit 2019 wird die-
ses Angebot durch das Berliner Institut fiir Islamische Theologie (BIT) und das Seminar fiir Islami-
sche Theologie Paderborn erweitert (Bundesministerium fiir Bildung und Forschung, 02.03.2023).
Laut BMBF bilden die Zentren »..inzwischen international anerkannte Orte islamisch-theologi-
scher Forschung und foérdern den wissenschaftlichen Nachwuchs in Islamischer Theologie — fiir
die Schulen und die Hochschulen. Das Ziel ist es, islamische Religionslehrerinnen und -lehrer fiir
den bekenntnisorientierten Schulunterricht auszubilden und ein wissenschaftlich fundiertes Stu-
dium von Religionsgelehrten im staatlichen Hochschulsystem in deutscher Sprache zu ermogli-
chen.« (Ebd.). Nach der ersten Férderphase wurden die Projekte positiv evaluiert und um eine
weitere Forderphase mit einem Volumen von 44 Millionen Euro bis 2021 verldngert. Zur Vernet-
zung der Theologischen Institute wurde dariber hinaus die Akademie fiir Islam in Wissenschaft
und Gesellschaft (AIWC) gegriindet, die als Kommunikationsplattform und Transferstelle in die
Cesellschaft dienen soll und welche an die Goethe-Universitat in Frankfurt angegliedert ist. An
finf Standorten beziehen die Institute bei der Erstellung von Curricula und Priifungsordnungen
ebenso wie bei der Besetzung von Professuren Beirdte mit Vertreter*innen islamischer Verban-
de mit ein. Gleichwohl fithrten die jeweiligen Kooperationsformate, insbesondere die Besetzung
der Beirite, an mehreren Standorten zu teils heftigen Kontroversen. Wahrend die Verbinde einer-
seits die Gleichbehandlung mit den Kirchen hinsichtlich der Mitsprecherechte in der universita-
ren Theologie anstrebten, setzten die interne Konkurrenz der Gemeinschaften und die 6ffentliche
Debatte um ihre Verfassungskonformitit die Universititen bei der Zusammenstellung der Beira-
te unter Druck. Am Miinsteraner Zentrum fiir Islamische Theologie resultierte diese Lage in einer
mehrere Jahre andauernden Arbeitsunfihigkeit, die beispielsweise die Besetzung von Professuren
verzogerte (Spielhaus, 2018: 100, vgl. auch Hafez, 2014).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Abbildung 11: Islamischer Religionsunterricht in Deutschland 2022/2023
(Mediendienst Integration).

Hamburg

Bremen

Niedersachsen

k‘ Berlin

Nordrhein-
Westfalen

Hessen

Rheinland-
Pfalz

Saarland

Baden-
Wirttemberg

[ als Modell mit muslimischen Partn

[l mit islamischen Verbanden

[ staatlich und durch islamische Vefbai

[ in staatlicher Verantwortung
kein Angebot

Wie dieser kurze Blick auf die Einfithrung des IRU in Deutschland illustriert, voll-
zieht sich der Prozess im Spannungsfeld der Religionspolitik, welche wiederum die
»Bereiche der Sozialpolitik, der Schul- und Kultuspolitik wie auch der Sicherheits- und
Integrationspolitik« beriihrt und »strukturell sowohl auf der Bundes- als auch der Lan-
des- und Kommunalebene verortet« (Stein & Zimmer, 2022: 38) ist. Angesichts dieser
komplexen Voraussetzungen beziehen sich zahlreiche frithe Publikationen auf politi-
sche und juristische Aspekte der Einfithrung ins Schulsystem (Gottwald, 2008; Badawia,
2012; Shakir und Hafez, 2012; Tillmanns, 2012). Verschiedene Studien untersuchen die
Modelle des staatlich finanzierten Islamunterrichts in 6ffentlichen Schulen in Deutsch-
land untersuchen (Kiefer & Mohr, 2009; Spielhaus, 2018; Isik, 2018; Sarikaya & Oger-
Tunc, 2018), Italien (Coglievina, 2018) oder Finnland (Rissanen, 2018). Andere fokus-
sieren staatlich geforderte, konfessionsgebundene muslimische Schulen etwa in Irland
(Sai, 2018), den Niederlanden (Budak, Bakker & ter Avest, 2018), Frankreich (Bowen,
2010) oder Schweden (Berglund, 2019) oder vergleichen die schulpolitischen Konzepte

hittps://dol. 13.02.2026, 15:37:08. -


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

in unterschiedlichen nord- und nordwesteuropdischen Nationalstaaten (Berglund,
2010, 2018, 2019). Dariiber hinaus ist mittlerweile ein wachsender Output innerhalb der
sich etablierenden universitiren islamischen Religionsdidaktik zu verorten (Sarikaya,
Ermert & Oger-Tung, 2019; Isik & Kamcili-Yildiz, 2022; Schweitzer & Ulfat, 2022; Ba-
dawia & Topalovic, 2023). Diese beschiftigt sich aus iberwiegend innermuslimischer
Perspektive mit Fragen nach den zu vermittelnden religiosen Inhalten oder wie islami-
sche Quellentexte kindgerecht didaktisch zuginglich gemacht werden kénnen. Auch
die Debatte tiber die Funktion und den Aufgabenbereich des IRU ist bis dato nicht
abgeschlossen und tiberdies hochgradig mit politischen Erwartungshaltungen aufge-
laden. Der Unterricht wird, wie die Islamwissenschaftlerin Riem Spielhaus (2018) es
formuliert, vielfach »...als Ort der Aushandlung von Identifikationen und personlicher
Positionierung junger Menschen verstanden, in dem die Zugehorigkeit zur islamischen
Religion im Kontext der hiufig negativ konnotierten Islamdebatten thematisiert werden
kann.« (Ebd.: 104). Wie Margit Stein, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer (2017) betonen,
ist eine Vielzahl von Akteur*innen in das Projekt Islamischer Religionsunterricht invol-
viert: »die Offentlichkeit, die Medien, die Politik, die Schulbehérden, die muslimischen
Verbinde, die Schulen, die KollegInnen und schliellich die muslimischen Eltern selbst.
Diese Akteure projizieren dann auch formelle und informelle Erwartungen an die Rolle
des islamischen Religionslehrers« (ebd.: 52—53) bzw. der Religionslehrerin, in deren
Verantwortung die praktische Ausgestaltung des Unterrichts liegt. In den 6ffentlichen
Diskussionen der letzten Jahre sei, so die Autor*innen weiter, »zu verzeichnen, dass
vor allem integrations- und sicherheitspolitische Aspekte von den ReligionslehrerInnen
erwartet werden« (ebd.: 53).

Aus Perspektive der islamischen Religionspidagogin Fahima Ulfat (2022), stellt der
bekenntnisgebundene Religionsunterricht - verglichen mit anderen Fichern - aber ins-
besondere auf der personlichen Ebene eine besondere Herausforderung fiir die Lehr-
krifte dar, denn er ist

einerseits ein Fach wie jedes andere, Religionslehrkrifte missen die allgemeinen Pro-
fessionalitiatsanspriche [..] erfiillen konnen, wie Lehrkrafte fir andere Ficher auch.
Der Religionsunterricht ist andererseits ein Fach wie kein anderes: Religionslehrkrafte
sind aufgefordert, ihre ureigensten Uberzeugungen, ihren Glauben, ihre ethischen
Einstellungen und ihre religiésen Positionierungen [..] einzubeziehen, zu reflektieren
und ihreigenes Verhiltnis zu existenziellen Herausforderungen zu klaren (Ulfat, 2022:
2; Hervorh. im Orig.).

Die iiberschaubare Anzahl von Studien zu Lehramtsstudierenden der Religionslehre
und bereits im Schulbetrieb titigen Islamlehrer*innen beziehen daher als professionelle
Kompetenzen in unterschiedlichem MafRe auch deren Werthaltungen und Uberzeugun-
gen mit ein (Kamcili-Yildiz, 2021; Khorchide, 2009; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017; Tuna,
2019). In der frithen quantitativen Studie von Mouhanad Khorchide (2009) zu ange-
henden Religionslehrkriften in Osterreich werden explizit auch Einstellungen etwa zu
Demokratie und Menschenrechten (ebd.: 99-106) oder der Identifikation mit Osterreich
(ebd.:141-147) erhoben, was im Ergebnis zu hitzigen gesellschaftlichen Debatten fithrte,
da ein Teil der Lehrer*innen Abgrenzungstendenzen gegeniiber der demokratischen

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Ordnung und anderen Religionen einrdumte (Zimmer, Celyan & Stein, 2017: 348). Ve-
ronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) haben auf Basis einer qualitativen
Interviewstudie die religiose Selbstverortung von angehenden Religionslehrkriften
erhoben und betonen, die »enorme Bedeutung des Studiums [der islamischen Theologie
bzw. Religionspidagogik] fiir die Reflexion und Auseinandersetzung mit der Religion
in deutscher Sprache.« (Ebd.: 362; Anm. d. Verf.). Abgesehen von diesen quantitativen
Befragungen und qualitativen Interviewstudien existieren keinerlei Arbeiten, welche
die konkreten Selbstpositionierungen islamischer Religionslehrer*innen gegeniiber den
Erwartungshaltungen, die in ihrem Arbeitsalltag in der Schule an sie gestellt werden, in
actu untersuchen.

In diesem Kapitel richte ich den Blick entsprechend auf die islamischen Religions-
lehrer*innen, die — wie der einleitende Gesprichsausschnitt nahegelegt hat — auch als
neue Autorititen im lokalen islamischen Feld wahrgenommen werden. Im folgenden
Abschnitt stehen zuerst die Erwartungen der Eltern im Vordergrund, die im Rahmen
des Elternsprechtags am Goethe-Gymnasium an den Religionslehrer gerichtet wurden
und zwei Schwerpunkte aufweisen: die Verhiltnisbestimmung von Moschee und schuli-
schem IRU und - damit einhergehend — die prekire Rolle der islamischen Religionsleh-
rer*innen im Kontext Schule. Nachdem mit dem Lehrer des Gymnasiums dieses Verhlt-
nis skizziert wurde, argumentiere ich auf Basis des Vergleichs des Goethe Gymnasiums
und der Hauptschule Nord, dass die Schulen die politische Kultur auch je spezifische
Weise umsetzen und spezifische Schulkulturen institutionalisiert haben, in welchen Eth-
nizitit, Religion, und kulturelle Differenz ein unterschiedlicher Stellenwert zugemessen
wird. Wie sich in den darauffolgenden Selbstdarstellungen der islamischen Religions-
lehrer - Mohammed Mutlu vom Goethe Gymnasium und Emre Demir von der Haupt-
schule Nord - zeigt, schreiben diese dem islamischen Religionsunterricht und den Islam
selbst je nach Schulform und Schiilerschaft argumentativ praktische soziale Relevanz
zu. Sie miissen argumentieren, wie ihr Religionsverstindnis im Dienst einer jeweiligen
Schulkultur und somit letztlich der Gesellschaft steht, miissen Islam im Kontext Schu-
le alltagsorientiert und sinnhaft vermitteln und ihre Positionierung zugleich islamisch
legitim begriinden. Dabei — so die zentrale Beobachtung - kreieren die Lehrer eine be-
merkenswerte Passung ihres Islamverstindnisses mit der jeweiligen politischen Schul-
kultur. Wie sie dies tun und ihren eigenen Ansatz rechtfertigen ist das zentrale Interesse
dieses Kapitels.

2. Keine Ersatzmoschee - zur Rolle des IRU

Das Goethe Gymnasium hatte Stadtweit den Ruf als >Tirkenschule¢, da es unter allen
Gympnasien der Stadt den hochsten Anteil tiirkeistimmiger Schiller*innen aufwies. Erst
im Schuljahr 2018/19, welches in etwa dem Jahr der Feldforschung entspricht, wurde
hier der Islamische Religionsunterricht eingefithrt. Mohammed Mutlu war seinerzeit
dereinzige Islamlehrer des Kollegiums und wurde zuvorderst als Pidagogiklehrer einge-
stellt. Entsprechend erlaubten es seine Lehrkapazititen nicht, IRU fiir die gesamte mus-
limische Schiilerschaft anzubieten. Vorerst wurden nur die Jahrginge sechs, sieben und
zehn in islamischer Religion unterrichtet. Nachdem ich Mohammeds Unterricht bereits

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

einige Wochen begleitet hatte, konnte ich im November 2018 als Beobachter auch am EI-
ternsprechtag teilnehmen, zu dem sich sieben Eltern angemeldet hatten. Der Schulleiter
kniipfte sein Einverstindnis allerdings an die Voraussetzung, dass die Eltern frithzeitig
durch einen Elternbrief iiber meine Anwesenheit informiert wiirden und ich mir vor Ort
die Einwilligung nochmals schriftlich bestitigen liefRe. Islamlehrer Mohammed Mutlu
hatte vor dem Pult vier Stithle zueinander ausgerichtet und erklirte, dass oftmals nicht
nur Eltern die Gelegenheit des Gesprichs ergriffen, sondern etwa auch Grof3eltern oder
die Kinder selbst erschienen. Alle Besucher*innen, die das Angebot fiir den IRU wahr-
nahmen, waren tiirkeistimmig. Um die Gespriche zu beobachten, platzierte ich mich et-
wa zwei Meter entfernt in der ersten Reihe der Schiiler*innentische. Das Beobachtungs-
protokoll illustriert die unterschiedlichen Erwartungshaltungen der muslimischen EI-
tern dem Islamischen Religionsunterricht gegeniiber, welche den Lehrer wiederum da-
zu veranlassten, die potenziellen Aufgaben des IRU sowie seine Position als Lehrer zu
explizieren.

Frau Celik - Einfach anders aufgeklart

Die erste Besucherin ist Frau Celik, die in Begleitung ihrer Tochter Siimeyye zum Gesprich
kommt, welche die sechste Klasse besucht. Die offene und quirlige junge Mutter hat offenbar
den Elternbrief gelesen, denn als ich mich vorstelle, weifS sie mich und mein Vorhaben gleich
einzuordnen und sagt der Beobachtung, ohne zu zdgern, zu. Nachdem alle ihve Plitze einge-
nommen haben, ergreift sie umgehend das Wort und wendet sich an den Lehrer.

Frau Celik: »Also meine Tochter geht ja total gerne bei lhnen in den Unterricht! Da
kann sie endlich mal Fragen stellen, die in der Moschee nicht beantwortet werden!«
Mohammed Mutlu: »)a, ich versuche immer auch auf die Fragen der Schiilerinnen und
Schiiler einzugehen und nicht nur frontal zu unterrichten. Ich liebe das als Lehrer,
wenn sie Fragen mitbringen. Manchmal muss ich aber aufpassen, dass ich auch mei-
nen Unterricht mache. [Wendet sich der beschiimt schauenden Tochter zu] Hast Du denn
eine Frage an mich?«

Siimeyye: »Konnen Sie mir meine Note sagen?«

Mohammed Mutlu: »Zwischen 1 und 2. Du bist eine gute Schilerin. Du meldest Dich
fastimmer und schreibst auch immer gut mit.«

Frau Celik: »Also ich find das ja gut, weil.. die Kinder werden hier einfach anders
aufgeklart als in der Moschee. Da weif man ja nicht, was da gelehrt wird und welche
Moschee das wie macht.«

Mohammed Mutlu: »)a, jede Moschee hat natlirlich ihren eigenen Schwerpunkt. Aber
Schule ist natirlich auch keine Ersatzmoschee. Wir kénnen hier kein Arabisch lernen
und Koranrezitation (iben. Und wir benoten natiirlich nicht die individuelle Religio-
sitdt der einzelnen Schiler. Auf jeden Fall ist Simeyye eine gute Schiilerin und ich
mache mir da gar keine Sorgen.«

Die Mutter ist sichtlich zufriedengestellt und verabschiedet sich iiberfreundlich (Protokoll,
29.11.2018).

Frau Celik duferte ein tiefes Misstrauengegeniiber der Unterweisung in der Moschee
und den dort vermittelten Inhalten und formulierte dementsprechend ihre Hoffnung,
dass der IRU am Gymnasium auch im nichsten Schuljahr fortgefithrt werde, damit ih-
re Tochter dort den Islam auf transparente und nachvollziehbare Weise kennenlerne. In

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

153


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der Schule werde — so die Uberzeugung der Mutter - ein aufgeklirtes Islambild vermit-
telt, welches in der Moschee nicht gelehrt werde. Auch kritische Fragen, so suggerierte
Frau Celik, seien ja im Unterricht moglich, was der Lehrer mit der Erliuterung seines di-
daktischen Ansatzes bestitigte. Angesichts der Zuschreibungen der Mutter sah sich Mo-
hammed Mutlu ferner bewogen, die Beziehung von Moscheeunterricht und schulischem
IRU zu spezifizieren und hob hervor, dass Schule »keine Ersatzmoschee« darstellen kon-
ne, da dort weder dieselben Inhalte vermittelt wiirden noch die individuelle Religiositit
Gegenstand der schulischen Bildung und Evaluation sein kénne.

Herr Ozsoy - Moscheeunterricht fiir gute Noten und gute Taten

Auch das zweite Gesprich illustrierte unterschiedliche Erwartungen und Zuschreibun-
gen an den schulischen IRU auf der einen und den Moscheeunterricht auf der anderen
Seite. Herr Ozsoy, der nichste Besucher des Elternsprechtages, formulierte nicht nur
ginzlich andere Erwartungen an das Verhiltnis von Moscheeunterricht und schulischem
IRU als Frau Celik, er gab dem Gesprich auch eine unerwartete Dynamik, indem er sich
zeitweise direkt an den teilnehmenden Beobachter wandte, um seine Meinung mitzu-
teilen. Uberdies illustriert der folgende Ausschnitt auch die prekire Positionierung des
islamischen Religionslehrers als Vertreter des staatlichen Bildungsauftrags.

Herr Ozsoy kommt gemeinsam mit seinem Sohn Fatih zur Sprechstunde und begriit Herrn
Mutlu und mich auf Tiirkisch. Ich stelle mich ebenfalls auf Tiirkisch vor, kldre ihn aber auf, dass
ich Deutscher bin, woraufhin er ins Deutsche mit ausgeprdgtem Ruhrpott-Dialekt wechselt.
Auch er hat keine Einwdnde, gegen meine Begleitung.

Mohammed Mutlu: »Haben Sie zuerst mal irgendwelche Fragen?«

Herr Ozsoy: »Wie macht er sich? Was lernt ihr so?«

Mohammed Mutlu: »Also im Moment machen wir die Ceschichte des Propheten Yusuf
a.s. Auf jeden Fall hat er sich schon mal mehr gemeldet. Was er sagt, bringt den Un-
terricht aber voran, also alles in allem bin ich zufrieden. Die Note ist eine zwei [wendet
den Blick zu Fatih], weil deine Beitrage gut sind!«

Herr Ozsoy: »[zu Fatih] Haste gehort! [zum Lehrer] Zur Moschee geht er auf jeden Fall
auch noch, er hat auf jeden Fall Grundkenntnisse, auch wenn er nicht immer hinge-
hen mochte. Der Hodscha kiimmert sich schon gut. Vielleicht erwartet er manchmal
etwas zu viel, der schickt den Kindern z.B. per WhatsApp, was die lernen sollen. Aber
das missen die ja auch nicht beantworten.«

Mohammed Mutlu: »Lernen die denn dort nur Koranlesen oder auch etwas dariber hin-
aus?«

Herr Ozsoy: »Natiirlich lernen die auch was dariiber hinaus. Das ist so wichtig heutzuta-
ge [der Vater wendet sich vom Lehrer ab und mir zu), diese Grundbausteine zu lernen, dass
allein ein Lacheln schon was Gutes ist. Ja, das ist heute wichtig! Bei all dem, was in den
Medien steht und was alles geschrieben wird. (Guckt mich wieder eindringlich an, um der
folgenden Aussage Nachdruck zu verleihen) Und ich mein ganz klar die deutschen Medi-
en! Wenn man schonmal die Gelegenheit hat, das hier jemandem sagen zu kénnen.
[Mohammed wirkt verunsichert, da sich der Vater jetzt iiberwiegend an mich wendet]. Also
echt jetzt, der Islam wird so schlecht dargestellt und gerade fiir die Kinder... ich weif
nicht, wo das Ganze noch hinfithren soll! Dabei hat der Prophet, als einem kleinen Jun-
gen sein Vogel gestorben ist, sogar dem Jungen dafiir sein Beileid ausgesprochen. Er

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

hatihn angelichelt und das Licheln ist schon ein Segen. So ist das eigentlich im Islam.
Guck mal, die ganzen Kinder und Jugendlichen, die so aus der Bahn sind, deren Leben
hat doch mit Islam gar nix zu tun! Sonst wiirden die sowas ja nicht machen! [Ich nicke
und signalisiere Verstindnis] )a, das musste ich jetzt mal sagen, wo ich die Gelegenheit
ihnen gegeniiber habe.«

Mohammed Mutlu schaltet sich wieder ein: »Es gibt ja auch Studien, da hat ein Polizei-
chef gesagt, dass niemand von diesen Extremisten aus einer Moschee gekommen ist.
Da leisten die Moscheen auch eine gewisse Arbeit dagegen. Ich glaube das ist auf je-
den Fall eine gesamtgesellschaftliche Aufgabe, sich diesen Bildern zu stellen und wir
miissen daran gemeinsam arbeiten. Da muss auch ganz viel von unten kommen.«

Ein kurzer Moment der Stille tritt ein, in welchem Lehrer, Vater und Beobachter fliichtige und
irritierte Blicke wechseln. Um die Stille zu durchbrechen, wechselt der Vater zu Smalltalk und
die beiden tiirkeistimmigen Minner tauschen sich iiber die Herkunftsorte ihrer Familien aus.
Herr Mutlu erkundigt sich abschliefSend nochmal nach dem Namen des Mannes und verab-
schiedet sich freundlich von Herrn Ozsoy mit der Anrede »Bekir Abi« (etwa >groRRer Bruder
Bekirq). Kaum haben der Vater und sein Sohn den Raum verlassen, tauschen wir uns iiber den
Gesprichsverlauf aus und Mohammed kommentiert selbstkritisch: »Vielleicht habe ich da
gerade einen Fehler gemacht... ihn Bekir Abi zu nennen! Als jlingerer ist das eigent-
lich normal, aberich bin der Lehrer seines Sohnes. Ich sollte da meinen Stand wahren«
(Protokoll, 29.11.2018; Anm. d. Verf)).

Indiesem zweiten Elterngesprich driickte Herr Ozsoy eine grundlegend andere Haltung
gegenitber dem Moscheeunterricht aus als Frau Celik. Die guten Leistungen des Soh-
nes im schulischen IRU interpretierte der Vater als Resultat der regelmifigen, wenn-
gleich oft widerwilligen Teilnahme seines Sohnes Fatih am Moscheeunterricht. In die-
sem wiirden die Kinder und Jugendlichen die »Grundbausteine« der Religion lernen, die
zugleich auch die Basis fiir tugendhaftes und freundliches Verhalten in der Gesellschaft
seien, was im Angesicht des islamfeindlichen Mediendiskurses in Deutschland immer
wichtiger werde. Mit diesem Stichwort wechselte Herr Ozsoy den Adressaten und rich-
tete das Wort schlieflich explizit an mich. Offenbar positionierte er mich als Vertreter
der Mehrheitsgesellschaft und Rezipienten der »Deutschen Medien« und zugleich als
wissenschaftlichen Beobachter, den seine Meinung unbedingt interessierte und holte
zu einer Kritik des Islambildes der dffentlichen Meinung (Boltanski & Thévenot, 1991) aus.
Diesem stellte er eine Prophetengeschichte gegeniiber, mit welcher er die Gutmiitigkeit
des Islam zu belegen und das verzerrte Bild der Medien zu korrigieren beabsichtigte.
Die islamische Bildung in der Moschee sei demgemiR zentral, um die Kinder zu gu-
ten Biirgern zu erziehen, die durch ihr vorbildliches Verhalten den 6ffentlichen Diskurs
korrigieren konnten. Auch der Lehrer bekriftigte die Rolle von Moscheen in der Priven-
tion vor Extremismus und lenkte mit seinem Kommentar die Aufmerksamkeit des Va-
ters wieder auf sich. Die Ansprache des Mannes mit »Bekir Abig, stellte einen fliichtigen
Moment der Ehrerbietung des Alteren durch den jiingeren Lehrer dar, in welchem jener
seine professionelle staatsbiirgerliche Rolle verlassen hatte und in einen Sprachcode der
tiirkischen Kultur gewechselt war. Was in der Moschee oder im Privaten iiblich gewesen
wire, reflektierte Mohammed Mutlu als unangebrachten Ausrutscher, durch welchen er
seine eigene Autoritit als Lehrer, als Vertreter der staatsbiirgerlichen Ordnung, kompro-
mittiert habe. Diese Situation greife ich im folgenden Absatz noch einmal auf.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

155


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Die Einfiithrung des Islamischen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen wird
— wie das Beispiel illustriert — von vielgestaltigen Unsicherheiten und Konfliktpoten-
tialen begleitet, die aus den individuellen und oft gegenlaufigen Erwartungshaltungen
und Vorerfahrungen der Eltern oder der persénlichen und professionellen Haltung der
Lehrkrafte resultieren. Im Zentrum der Debatten steht das Verhaltnis von Moscheeun-
terricht und IRU sowie die Funktionen, die dem Unterricht in einem jeweiligen Kon-
text zugeschrieben werden. Diese Verhiltnisbestimmung war zentraler Bestandteil der
Gespriche zwischen Eltern und Islamlehrer und letzterer sah sich auch in weiteren El-
terngesprichen angehalten, sie immer wieder zu erértern. Die Zuschreibungen an die
Moschee reichten dabei von den Positionen Herrn Ozsoys, der annahm, der Besuch des
Moscheeunterrichts wiirde sich seitens seines Sohnes in guten Noten und guten Taten
niederschlagen, bis zur Position von Frau Celik, die der Rolle der Moscheen mit grofiem
Misstrauen gegeniiberstand, da die Lerninhalte nicht transparent seien und die entspre-
chend erwartete, dass ihre Tochter in der Schule »den Islam«kennenlernen konne.

Islamunterricht und politische Schulkultur

Aus den unterschiedlichen und gegenliufigen Erfahrungen mit und Zuschreibungen an
den Moscheeunterricht seitens der Eltern resultieren offenkundig auch verschiedene Er-
wartungen an den schulischen IRU. Diese Erwartungen versuchte Mohammed Mutlu
schlieflich einer weiteren Mutter gegeniiber einzuordnen und seinen professionellen
Auftrag als Lehrer zu erliutern. Er betonte abermals, dass man in der Schule weder Ko-
ranlesen noch Arabisch lernen und auch die individuelle Religiositit der Schiiler*innen
nicht in die Evaluation mit einbezogen werden konne. Wer regelmif3ig in die Moschee
gehe und Vorkenntnisse in den Unterricht mitbringe, so erliuterte Mohammed Mutlu,
konne schliefilich

nicht unbedingt erklaren und beurteilen. Das sind Kernkompetenzen im Unterricht.
Wir wollen die Bildung einer eigenen Meinung und der Auseinandersetzung mit dem
Unterrichtsthema fordern. Fiir eine eigene Meinung bedarf es nicht unbedingt Vorwis-
sen in Koran und Hadithen. Wir diirfen natiirlich auch kein Vorwissen erwarten. Wis-
sen Sie es gibt die Anforderungsbereiche 1— Wissen, 2 — Vergleichen und Analysieren
und 3 — Beurteilung und Stellungnahme. Erst, wenn die Kinder gut in allen drei Berei-
chen sind, kénnen sie eine 1 bekommen. Wissen Sie, ich habe Schiiler, die seit Jahren
zur Moschee gehen und deren Leistung wird immer schlechter (Protokoll, 29.11.2018).

Dadie Unterschiede zwischen kompetenzorientiertem Religionsunterricht und dogma-
tischer Unterweisung in der Moschee den wenigsten Eltern bewusst sind, sah sich Mo-
hammed Mutlu in oben zitiertem Gesprach angehalten, die Prinzipien des schulischen
Unterrichts zu erliutern. Dabei orientierte er sich in seiner Betonung der Kernkom-
petenzen offensichtlich an den zentralen Vorgaben zur Ausgestaltung des Unterrichts,
die im Kernlehrplan fiir die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsun-
terricht (Ministerium fiir Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen,
2014) formuliert sind. Die sog. Kernlehrpline »bieten allen an Schule Beteiligten eine
Orientierung dariiber, welche Kompetenzen zu bestimmten Zeitpunkten im Bildungs-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

gang verbindlich erreicht werden sollen, und bilden dariiber hinaus einen Rahmen fiir
die Reflexion und Beurteilung der erreichten Ergebnisse« (ebd.: 7). Die spezifische Form
islamisch-religioser Bildung im schulischen Islamunterricht erfolgt laut Kernlehrplan
»durch die Vermittlung grundlegender Kompetenzen die den vier untereinander ver-
netzten Kompetenzbereichen Sach-, Methoden-, Urteils- und Handlungskompetenz zu-
geordnet werden konnen« (ebd.: 14-15). Diese Kompetenzen sollen in engem Bezug auf
folgende sieben Inhaltsfelder entwickelt werden: (1) Islamische Glaubenslehre, (2) die Ge-
meinschaft der Propheten, (3) die Entwicklungsgeschichte des Islam, (4) Koran und Sun-
na, (5) Islamische Religionspraxis, (6) Verantwortliches Handeln und (7) andere Religio-
nen und Weltanschauungen (ebd.: 15-18). Aus der Verbindung von Kompetenzbereich
und inhaltlichem Schwerpunkt werden sodann konkrete Kompetenzerwartungen for-
muliert (ebd.: 18-36), deren Erreichen jedoch eine grofie Herausforderung darstellt. Es
stehen, so Mutlu, schlicht zu wenig geeignete Lehrmaterialien zur Verfiigung, weshalb
die Lehrer*innen Unterrichtsmodule und Lehrmaterialien oft selbst konzipieren miis-
sen (Protokoll, 27.11.2018). Zwar fokussiert der Kernlehrplan erklirtermafien auf »rein
fachliche und iiberpriifbare Kompetenzen« (ebd.: 8), fithrt aber als Aufgaben und Ziele
des IRU explizit auch die Férderung personlicher und sozialer Fihigkeiten auf, die weit
dariiber hainausgehen. So soll der IRU

zur kritischen Reflexion geschlechter- und kulturstereotyper Zuordnungen, zur Wer-
tereflexion, zur Empathie und Solidaritdt, zum Aufbau sozialer Verantwortung, zur
Gestaltung einer demokratischen Gesellschaft, zur Sicherung der natiirlichen Le-
bensgrundlagen, auch fiir kommende Generationen im Sinne einer nachhaltigen
Entwicklung, und zur kulturellen Mitgestaltung (ebd.: 9)

beitragen. Hier manifestiert sich unmissverstindlich der politische Auftrag des schuli-
schen IRU eine Religion zu vermitteln, die in den Diensten des zivilgesellschaftlichen
Staates steht und zur Vermittlung der nationalen »politischen Kultur« beitrigt. Der Be-
griff der politischen Kultur umfasst nach Werner Schiffauer drei eng miteinander ver-
zahnte Elemente:

[Dlie Kompetenz — d.h. Wissen und praktische Handlungsfiahigkeit — hinsichtlich des
Funktionierens der Zivilgesellschaft eines jeweiligen Landes [..]; das Beherrschen der
nationalspezifischen staatsbiirgerlichen Kultur, also des Umgangs mit politischen Insti-
tutionen; schlieflich die Vertrautheit mit dem vorherrschenden nationalen Selbstver-
stdndnis (Schiffauer, 2002: 3—4; Hervorh. im Orig.).

Die politische Kultur stellt letztlich die Basis der an die Biirger*innen gestellten Pflich-
ten, Rechte und Erwartungen dar; so bestimmt etwa das nationale Selbstbild den Ort, der
den Fremden, als welche Muslim*innen in Europa markiert werden, in einer Gesellschaft
zugewiesen wird. Die politische Kultur determiniert somit auch die Moglichkeiten und
Beschrankungen der Partizipation an gesellschaftlichen und politischen Prozessen. Das
Selbstverstandnis als zivile Biirgergesellschaften, welches die Staaten Nordwesteuropas
in unterschiedlicher Ausprigung teilen, hat seinen Ausgang in der Franzdsischen Re-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

157


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

volution (Boltanski & Thévenot, 1991: 156).° Fortan galt es zur Errichtung des Gemein-

wobhls die Orientierung am individuellen Vorteil als gesellschaftliches Gestaltungsprin-

zip zu iberwinden (ebd.). Zur Schaffung gerechter Beziehungen zwischen Personen war

nun die Vermittlung auf einer hoheren Ebene zwingend erforderlich: die Bezugnahme

auf die abstrakte Totalitit des staatlichen Souverins (ebd.).® Um die Solidaritit und die

Identifikation mit dem abstrakten Prinzip der Nation auszubauen und die zivile Biir-

gergesellschaft zu etablieren war schliefllich ein ebenso effektiver wie prekirer Sozia-

lisationsprozess vonnéten, dessen Erfordernisse Schiffauer (2002: 11) als »wohl grofite

Zumutung der Moderne« bezeichnet, denn er

muss sich gegen die ansonsten universale Vorstellung richten, dass Priméarbeziehun-
gen —wie Familie, Freundschaft, Patronage oder méglicherweise Ethnizitiat — der Vor-
rang einzurdumen sei. Das ehemals universal geltende Modell primérer Austauschbe-
ziehungen implizierte eine konzentrische Konstruktion der sozialen Welt. Man fiihlte
sicham meisten den Nachsten und Liebsten zu Loyalitat verpflichtet. Je grofier und ein-
schlieflicher die soziale Einheit ist, desto geringer die Loyalitatsverpflichtung. (Schiff-
auer, 2002: 11).7

5

Die Staaten Nordwesteuropas haben »eine Gemeinsamkeit darin, dass sie einen 6ffentlichen
Raum einzurichten suchen, in dem alle Individuen unter Autoritdt und Kontrolle des National-
staats in einen freien Austausch mit allen anderen treten kdnnen und sollen.« (Schiffauer, 2002:
10). Dieser Austausch umfasst etwa Waren Ideen und Arbeitskraft (ebd.). Seine zentralen Institu-
tionen, die Schiffauer als Markt, Forum und Biihne bezeichnet (ebd.), korrespondieren mit den Wel-
ten Boltanskis & Thévenots (1991), in denen die Rechtfertigungsordnungen des Marktes, des staats-
biirgerlichen Gemeinwesens und der éffentlichen Meinung Geltung beanspruchen und in denen je-
weils eigene Aquivalenzprinzipien der Schaffung von Gemeinwohl dienen. Die nahezu vollstiandi-
ge Integration der drei Institutionen des Austauschs in der biirgerlichen Zivilgesellschaft in ihre
politische Kultur ist sowohl historisch als auch geografisch eine Besonderheit der Staaten Nord-
westeuropas.

Dieses Prinzip, das Jean Jaques Rousseau (1762) in seinem zu Lebzeiten kaum rezipierten >Ge-
sellschaftsvertragc« dargelegt hatte, erhielt erst mit der Franzésischen Revolution seine politische
Durchschlagskraft. Im>Gesellschaftsvertragc konnen sich legitime politische Beziehungen nie di-
rekt auf der Grundlage konkreter Interaktionen zwischen Personen, die durch ihre Zugehorigkei-
ten und Interessen charakterisiert sind, entwickeln. Auf dieser ausschlieflich von Krafteverhaltnis-
sen bestimmten Ebene bleibt ndmlich keinerlei Raum fiir Aushandlungs- und Schlichtungsprozes-
se. Damitsich gerechte Verhiltnisse zwischen den Personen etablieren, missen ihre Interaktionen
durch die Bezugnahme auf eine auf hoherer Ebene angesiedelte Totalitat vermittelt werden. Al-
lein tiber diesen Umweg und die hierzu erforderlichen Opfer kann sozialer Friede gewahrt bleiben,
ohne dass eine Partei die andere dominiert. Im>Cesellschaftsvertrag«geht es im Wesentlichen um
die verniinftige Begriindung dieser auf einer hdheren Ebene angesiedelten Totalitat. (Boltanski &
Thévenot, 1991: 156).

Der Begriff derspolitischen Kultur<hat nach Schiffauer (2002: 4) zwei Vorteile: »Zum einen betont
er das Wie und nicht das Was. Es geht nicht um die Anpassung an eine deutsche [..] sLeitkultur,
sondern vielmehrum die Kompetenz, sich in den politischen Prozess einzubringen. [...] Der Begriff
beziehtsich auf die Art und Weise, seinen eigenen Standpunkt zu vertreten, und nicht auf den In-
halt des einzelnen Arguments. Politische Kultur bedeutet gerade auch die Befdhigung zu Oppo-
sition und Widerstand. Eine gekonnte Beherrschung von Regeln ist die Grundlage von Souverani-
tat und Distanz ihnen gegeniiber; sie beinhaltet auch die Fahigkeit zum kalkulierten Regelbruch
und zum spielerischen Umgang mit den Regeln. Dies betrifft sowohl zivilbiirgerliche Konventio-
nen als auch den Widerstand gegen staatliche Institutionen und die kritische Haltung gegeniiber

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Die Ordnungsprinzipien der hduslichen Welt (Boltanski & Thévenot, 1991), die auf Tra-
dition, Hierarchie und Abstammung beruhen und deren Kohisionspotential in den
interpersonalen Beziehungen liegt, werden demnach seitens der staatsbiirgerlichen Welt
zu {iberwinden gesucht. Dass Herr Mutlu sich in der oben zitierten Anrede Herrn Oz-
soys als >Bekir Abic dariiber drgerte, >aus der Rolle gefallen« zu sein, liegt in eben diesem
Anspruch an die Vertreter der staatsbiirgerlichen Ordnung begriindet. Jenseits der
Vermittlung kognitiver Kompetenzen ist die 6ffentliche Schule also das zentrale Instru-
ment, um eine Zivilgesellschaft von Staatsbiirger*innen hervor- und in Gleichklang mit
der imagined community (Anderson, 1983), dem abstrakten Prinzip der Nation zu bringen.
Wenngleich der pathetische Nationalismus seit Naziherrschaft und Zweitem Weltkrieg
im Grundsatz abgelehnt wurde, blieb der Nationalstaat der »entscheidende politische
Referenzrahmen. In dieser Situation ist ein sublimierter Nationalismus entstandenc,
der so, wie er in den Schulen vertreten wird, einen »stark zivilgesellschaftlichen Ak-
zent« (Schiffauer, 2002: 2) innehat. In dieser Form der politischen Kultur kommt es,
so Schiffauer, nicht mehr darauf an, wer man ist, sondern »wie man es macht« (ebd.:
3), d.h. ob man etwa seine Anliegen in einem gesellschaftlich konventionalisierten Stil
duflert und zur Geltung bringt.Der offentlichen Schule kommt dabei die Rolle als So-
zialisationsinstanz zu, in der die Enkulturation in die politische Kultur eines Staates
mafigeblich stattfinden und Zivilitit eingeiibt werden soll (ebd.: 5).® Da ihr jedoch nur
ein begrenztes Zeitfenster — zwischen neun und dreizehn Jahren — zur Verfigung steht,
um junge Menschen auf die Teilnahme an der Zivilgesellschaft vorzubereiten, kann das
vermittelte Bild der Gesellschaft lediglich eine widerspruchsarme, hochstilisierte und
idealisierte Reduktion der Realitit darstellen (ebd.).

nationalen Selbstbildern. »Der zweite Vorteil ist, dass der Begriff unabhdngig vom Kriterium der
Staatsangehdrigkeitist: An politischer Kultur partizipiert auch, wer kein Staatsangehdorigerist und
deshalb nur begrenzte formale Rechte staatsbiirgerlicher Mitwirkung hat« (Schiffauer, 2002: 4).
Hieraus folgt die Betonung des zivilgesellschaftlichen Engagements, das als Gestaltungsmoglich-
keit auch Menschen ohne deutsche Staatsangehérigkeit offensteht.

8 Cleichwohl variiert zwischen den Staaten Nordwesteuropas die konkrete Ausgestaltung von po-
litischer Kultur insbesondere hinsichtlich des Verhaltnisses zwischen privat und &ffentlich, par-
tikular und allgemein, Individuum und Gesellschaft oder auch fremd und eigen in erheblichem
Mafe, basierend auf der je spezifischen Genese des Verstindnisses von Zivilitit. Wahrend bei-
spielsweise in Frankreich der ordre publicjegliche ethnische, religiése und kulturelle AuRerungen
und Bekenntnisse zum Wohle von Freiheit und Gleichheit aller aus der Offentlichkeit verbannt
und somit den oben beschriebenen Prozess mit rigoroser Konsequenz umzusetzen versucht (vgl.
Bowen, 2010; Fernando, 2014; Mannitz, 2002b), ist in England, das sich explizit als multikulturel-
les Einwanderungsland versteht, die Demonstration der Zugehdrigkeit zu einer ethnischen oder
religiosen community geradezu erwiinscht (vgl. Baumann, 1996; Baumann und Sunier, 2002). In ih-
rer vergleichenden Studie zur Enkulturation von Kindern tlrkeistimmiger Eltern in einer deut-
schen, einerenglischen, einer franzdsischen und einer niederlandischen Schule konstatieren Wer-
ner Schiffauer, Gerd Baumann und Kolleg*innen (2002) Deutschland gegentber der Realitit ein
Einwanderungsland zu sein, einen enormen Rickstand. Basierend auf der einjahrigen Feldfor-
schung an einer Berliner Gesamtschule und der Analyse von dort eingesetzten Geschichts- und
Ceographiebiichern, stellt Mannitz fiir das nationale Selbstverstindnis in Deutschland fest, dass
der christliche Glaube grundsatzlich als »selbstverstandlicher Traditionsbestand der eigenen Kul-
tur gehandhabt« werde (Mannitz, 2002b: 111).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

159


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Vor dem Hintergrund dieses beschriebenen schulischen Bildungsauftrags widmet
sich Sabine Mannitz (2002b) der besonderen Rolle, die dem konfessionsgebundenen Re-
ligionsunterricht (im Vergleich zu den Niederlanden, Frankreich und England) in der
Bundesrepublik zukommt:

Religiose Erziehung wird gutgeheifden, wenn nicht gar fir notwendig erachtet, um
ethische Grundwerte und einen wesentlichen Bestandteil kultureller Identitit zu
vermitteln. Andererseits wird die Religion aber gewissermafien domestiziert, insofern
der Unterricht staatlicher Kontrolle unterworfen ist. Ziel ist eine Balance in der Ge-
stalt eines durch die Religion gebiandigten Staates sowie einer staatlich gebandigten
Religion (Mannitz, 2002b: 113).

Das in diesem Modell enthaltene Bekenntnis zur freiheitlich demokratischen Grund-
ordnung ist die Bedingung der vom Staat gewahrten Privilegien, welche Korperschaf-
ten 6ffentlichen Rechts und insbesondere die christlichen Kirchen hinsichtlich ihrer in-
stitutionellen Etablierung im 6ffentlichen Schulsystem geniefen. Wihrend das Chris-
tentum im deutschen Bildungssystem durchaus als »selbstverstandlicher Traditionsbe-
stand« (ebd.: 111) der zu vermittelnden kulturellen Identitit gilt, wird der Islam zuvor-
derst als fremdkulturelle Religion gerahmt und eher als Bedrohung wahrgenommen.
Dies umso mehr, da die Dominanz des Radikalisierungsparadigmas (Juschkat & Leim-
bach, 2017) in den islambezogenen 6ffentlichen Debatten mit der Infragestellung der
Verfassungstreue von Muslim*innen einhergeht, was etwa zur zunehmenden Einfluss-
nahme der Sicherheitsbehdrden auf den Bildungssektor fithrt (Hafez, 2014; Juschkat &
Leimbach, 2017; Schiffauer, 2015b). Angesichts dieser Exklusions- und Verdachtslogiken
lasst sich anstatt der oben von Mannitz beschriebenen Balance eine deutliche Schlag-
seite der angestrebten Reziprozitit in Richtung der Domestizierung von Muslim*innen
konstatieren.

Die einleitende Vignette — es ging beim Elternsprechtag in der Al-Tagwa Moschee
tatsdchlich um den Religionslehrer Mohammed Mutlu — hatte bereits illustriert, dass die
islamischen Religionslehrkrifte etwa seitens der klassischen Autorititen in der Moschee
und insbesondere der muslimischen Eltern mit Skepsis und verschiedenen Erwartungs-
haltungen konfrontiert werden. Insbesondere hinsichtlich des Verhiltnisses von Unter-
weisung in der Moschee und schulischem Religionsunterricht herrschen bei vielen El-
tern grofie Verunsicherung einerseits und gefestigte Vorstellungen andererseits. Anders
als in der Moschee miissen die Lehrkrifte in der Schule eine Form religiéser Bildung leh-
ren, die an den staatlich verantworteten kompetenzorientierten Kernelehrplan gebun-
denistund mafigeblich in den Diensten der politischen Kultur der Bundesrepublik steht.
Diese wird allerdings — wie der folgende Vergleich der Hauptschule Nord und des Goe-
the Gymnasiums zeigt — nicht in jeder Schule auf die gleiche Weise vermittelt, sondern
nimmt jeweils unterschiedliche Ausprigungen an, die ich in Anlehnung an Schiffauer’s
politische Kultur (politische) Schulkulturen nenne. Mit diesem Begriff bezeichne ich die
Umsetzung der bundesrepublikanischen politischen Kultur in den Rahmenbedingungen
derjeweiligen Schule bzw. Schulform, die von einer Vielzahl von Faktoren bestimmt wer-
den, wie der Demographie der Schiilerschaft, Herkunftsmilieu, Bildungsstand, natio-
nalen, religiésen und ethnischen Faktoren und letztlich den Erziehungsmethoden und

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Bildungszielen einer Schule. Nicht zuletzt versuchen auch die mit Deutungshoheit und
Gestaltungsmacht ausgestatteten Akteur*innen, insbesondere die Schulleiter, ihre Vor-
stellung dieser politischen Schulkultur etwa gegeniiber Eltern oder Kollegium geltend
zu machen. Diese Faktoren bedingen, wie ich im Folgenden zeigen werde, das Idealbild,
welches den Schiiler*innen in einer Schule als gesellschaftliche Norm vermittelt wird.
Auf der Basis von teilnehmender Beobachtung sowie von Gesprichen und Interviews
mit den Schulleitern, Schulsozialarbeiter*innen und insbesondere den islamischen Re-
ligionslehrern skizziere ich im Folgenden diese Schulkulturen und analysiere, wie die
Religionslehrer der beiden Schulen ihr Islamverstindnis in Beziehung zu diesen setzen.

3. Islam in der offentlichen Schule
3.1 Ziviler Islam am Goethe Gymnasium

Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil
der seitensder Lokalpolitik als Quartier im Niedergang begriffen wird.” Von den
insgesamt sechs Gymnasien der Stadt verzeichnet das Goethe seit zehn Jahren die
grofiten Schiiler*innenzahlen, wenngleich diese von ca. 1.300 im Schuljahr 2010/11
auf 915 im Schuljahr 2018/19 gesunken sind (wie auch die stadtweite Gesamtzahl der
Gymnasialschiller*innen in denselben Jahrgingen). Auch hinsichtlich des Anteils an
auslandischen Schiller*innen und der Lernenden mit Zuwanderungsgeschichte weist
das Goethe Gymnasium jeweils den héchsten Wert unter den 6ffentlichen Gymnasien
der Stadt auf.’® Letzteres traf 2019 auf ca. 590 Schiiler*innen zu, was einem Anteil von
64,5 % entspricht.” Die Schulsozialarbeiterin ging aber davon aus, dass in den unteren
Klassen der Anteil mittlerweile bei ca. 90 % liegen diirfte (Frau Frank, 17.07.2018). Uber
ein Drittel der Schiilerinnen und Schiiler des Goethe-Gymnasiums sind Muslim*innen
und diese tiberwiegend die Kinder tiirkeistimmiger Eltern. Das macht die Schule auch
fiir tirkeistimmige Familien aus anderen Stadtteilen attraktiv und manche Kinder und
Jugendliche nehmen tiglich eine Busfahrt von bis zu einer Stunde auf sich, um das
Goethe Gymnasium zu besuchen (ebd.). Zugleich verzeichnete die Sozialarbeiterin eine

9 Der Westen ist vom Wohnbereich Stadtmitte, welcher dem gewerblich gepragten Innenstadtbe-
reich entspricht, nicht nur durch eine mehrspurige Bahntrasse raumlich getrennt; auch demogra-
phisch ergebenssich laut Bevolkerungsbericht 2017 deutliche Divergenzen beispielsweise hinsicht-
lich des geringeren Durchschnittsalters der Wohnbevélkerung oder eines hoheren Auslanderan-
teils (Bevolkerungsbericht Feldforschungsort 2017).

10 LautSchulstatistik verfiigen Schiiler*innen iber eine Zuwanderungsgeschichte, wenn mindestens
eines der folgenden Merkmale zutrifft: »(1) die Person ist im Ausland geboren und nach Deutsch-
land zugewandert, (2) mindestens ein Elternteil ist im Ausland geboren und nach Deutschland
zugewandert oder (3) die Verkehrssprache in der Familie ist nicht Deutsch«. (Stadt [..., Feldfor-
schungsort], 2019).

1 Der Durchschnitt des Anteils von Schiiler*innen mit Zuwanderungsgeschichte liegt an der Ge-
samtschiilerzahl aller sechs Gymnasien liegt bei 41,1 % (zum Vergleich: an den Hauptschulen be-
tragter58.7 %). Der Anteil Lernender mit auslédndischer Staatsbiirgerschaft liegt am Goethe Cym-
nasium mit 7,5 % —entsprechend 69 Schiiler*innen —ebenfalls iitber dem durchschnittlichen Wert
von 5,0 % (Hauptschulen: 32,7 %).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

»Abnahme des Anteils von Akademikerkindern« (ebd.) an der Schiilerschaft, womit sie
implizierte, dass Tiirkeistimmige eher dem Arbeitermilieu entstammen. Aus diesen
parallel verlaufenden Entwicklungen resultierte ein sich selbst verstirkender Prozess
der zur Konsolidierung eines »Tiirkischen Blocks« (Herr Miiller, 06.07.2018) am Goethe
Gymnasium fithrte. Wie oben erwihnt hatte sich @iber die Jahre folglich der Ruf als
»Tiirkenschule« oder »Tiirkisches Gymnasiumc« (ebd.) durchgesetzt, an dem jeder das
Abitur schaffe. Auch Dr. Abdullah aus der Al-Taqwa Moschee und Zekeriya, der ehemali-
ge IGMG-Funktionir hatten hier ihre Allgemeine Hochschulreife erworben. Neben den
tiirkeistimmigen Schiiler*innen besuchten auch kleinere Gruppen mit marokkanischer,
polnischer, russischer und tamilischer familiirer Migrationserfahrung die Schule und
viele nahmen nachmittags am Muttersprachlichen Unterricht teil. Abgesehen von der
groflen Anzahl an Muslim*innen gehérten viele Schiiler*innen dem Christentum an
und es gab kleine Gruppen von Baptist*innen und Hindus.

Das Goethe-Gymnasium wurde in den 1870er Jahren als Rektoratsschule der Fran-
ziskaner gegriindet und ist somit exemplarisch fiir die historische Rolle der Kirchen in
der Etablierung des éffentlichen Bildungssystems." Das heutige Gebiude wurde in den
1970er Jahren errichtet und 2003 durch einen Erweiterungsbau vergrofert. Die Archi-
tektur ist typisch fiir viele >Bildungsfabriken< der 1970er Jahre, die unter der Primisse
errichtet wurden, durch Systembauweise, minderwertige Materialien und zweitrangige
Architekturleistungen die Kosten gering zu halten. »Die angeblich so funktionstiichti-
gen Grundrisse der [...] Schulen sind das Zeugnis einer Gesellschaft, fir die Bildung eher
Last als Lust ist, und die gut und gerne als Mahnmale einer kinderfeindlichen Politik be-
zeichnet werden kénnen.« (Lederer, 2010: 20).

Am Goethe Gymnasium besuchte ich den Islamunterricht in den Jahrgingen sechs
und sieben gelegentlich und begleitete die beiden Kurse des zehnten Jahrgangs konti-
nuierlich und intensiv. Hier lernte ich auch den Moschee-Hilfslehrer Engin und die jun-
gen Frauen um Zeynep von der oben beschriebenen Milli-Goriig Mddchengruppe kennen
(Kap. .2 & Kap. I1.3), die fortan den Raum Schule nutzten, um regelmifig mit mir ins
Gesprich zu kommen. Neben der teilnehmenden Beobachtung des Unterrichts, in der
Mensa und auf dem Schulhof fiithrte ich Interviews mit zahlreichen Schiiler*innen, der
Schulsozialarbeiterin, dem Schulleiter und dem Religionslehrer Mohammed Mutlu.

Herr Miiller - Demokratische Spielregeln lernen
Parallelgesellschaften existieren! Wenn auch sehr friedlich nebeneinander! Aber das
Eis der Demokratie ist diinn (Herr Miiller, 06.07.2018).

Auf meine erste Anfrage an die Schulleitung, am Islamischen Religionsunterricht teil-
nehmen zu diirfen, erhielt ich eine knappe Absage. Ich bat den Schulleiter noch ein-

12 Historisch liegt die starke Rolle der Kirchen im deutschen Bildungssystem darin begriindet, »..dass
religiése und politische Macht hier nicht so frith voneinander getrennt wurden als anderswo, so
dass die christlichen Kirchen und spezielle die Protestanten noch lange Zeit eine Mitsprache in
offentlichen Angelegenheiten — sich also auch in Fragen positionierten und profilierten, die et-
wa in Frankreich schon langer als exklusiv staatliche Sache aufgefasst wurden. Die Kirchen waren
wihrend des 19. Jahrhunderts insbesondere auch in den Aufbau eines iiberregionalen deutschen
Bildungswesens involviert.« (Mannitz, 2002:112).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

mal um einen Interviewtermin in der Hoffnung, ihn im persénlichen Gesprich umstim-
men zu konnen und letztlich schien meine Assoziierung mit einem »so renommierten
Haus« (Herr Miiller, 06.07.2018) wie dem Zentrum fiir Islamische Theologie Minster
(dessen Leiter Mouhanad Khorchide oft medienwirksam seinen >Islam der Barmherzig-
keit< vertritt) ihn zur Meinungsinderung bewogen zu haben. Der Schulleiter erhoffte
sich von meiner Unterrichtsbegleitung nicht zuletzt auch handlungsleitendes Wissen
fiir den Umgang mit den Problemstellungen und Herausforderungen, die er gesamt-
gesellschaftlich, lokal und ebenso im Schulalltag hinsichtlich des Zusammenlebens mit
Muslim*innen identifizierte:

Mich wiirde interessieren, welche Verhaltensweisen man fiir sich ableiten kann, um
eine starkere Einbindung in die Spielregeln der Schule zu ermoglichen. Das Ganze mit
dem Ziel, Konfrontation rauszunehmen, Toleranz zu leben und die gegenseitigen Be-
findlichkeiten zu verstehen (Herr Miiller, 06.07.2018).

Der Ruf des >Tirkengymnasiums« sei zwar ein ungewolltes Stigma, es gebe aber keine
Bestrebungen dem aktiv entgegenzuwirken, denn der Grund liege in den soziodemo-
graphischen Entwicklungen des Stadtteils, die der Schulleiter mit einer Anekdote zu er-
lautern suchte:

Ich sag mal hier war der Bergbau lange polnisch-russisch gepragt. Seit den 1990ern
kann man dann einen Strukturwandel feststellen. CGutes Beispiel ist ein polnischer
Buchhandler, den ich lange kenne und der mir auch mal gute Biicher besorgt hat.
Ich sag mal mit den Polen und Russen gab es wenig Reibung, weil die Religion ja die
gleiche war. Er sagt aber irgendwann zu mir, >Ich bin umzingelt!« Tatsachlich ist das
Viertel mittlerweile fest in der Hand der Moscheen (Herr Miiller, 06.07.2018).

Herr Miiller beschrieb in sachlichem Grundton eine in den letzten Jahren »zunehmende
Anspannung« (ebd.) vor Ort, verfiel aber angesichts der gesteigerten 6ffentlichen Pri-
senz von Muslim*innen gelegentlich in eine Rhetorik von Belagerung und Machtiiber-
nahme. Die grundsitzliche gesellschaftliche Polarisierung werde, wie er gleichwohl kri-
tisch anmerkte, von Zeitung und Rundfunk geférdert und fithre vor Ort, zu einer »Verin-
selung zwar friedlich nebeneinander existierender Inseln, aber eben doch nebeneinan-
der« (ebd.). Das Lernklima sei an der Schule zwar grundsitzlich freundlich, er relativier-
te aber: »Unter dieser Decke gibt’s schon enorme Ressentiments und grofRen Druck. Die
Jugendlichen kommen halt historisch woanders her und das fithrt dazu, dass sie natiir-
lich auf einer Identititssuche sind, auf der Suche nach Geborgenheit und das fiihrt na-
tiirlich zu diesen gruppendynamischen Prozessen« (Herr Miller 06.07.2018). Als solcher
wurde analog zur »Verinselung« der Stadtgesellschaft in der Schule beispielsweise die
»kulturelle Cliquenbildung« (ebd.) identifiziert, in der viele Lehrer*innen ein Hindernis
fir die Herausbildung eines funktionierenden Klassenverbandes sahen. Nicht zuletzt
beobachtete der Schulleiter Richtung Oberstufe eine »zunehmende Verschleierungsten-
denz« (ebd.), die auch von anderen Lehrkriften als problematisch wahrgenommen wur-
de. Auch, wenn beispielsweise die baptistischen Schiiler*innen ebenfalls eine tiberaus
konsequente Religionspraxis verfolgten und - wie viele muslimische Jugendliche auch

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

163


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

— einen Grofteil der Freizeit in ihrer Gemeinde verbrachten, sah Herr Miiller das Gros
der des religionsbezogenen Konfliktpotentials in Auseinandersetzung mit den Letzte-
ren. Bemerkenswert ist an dieser Stelle, dass der diversen Schiilerschaft eine duflerst
homogene Lehrerschaft gegeniiberstand; unter den iiber 70 Kolleginnen und Kollegen
waren Anfang 2020 lediglich sechs Namen mit offensichtlich nicht herkunftsdeutscher
Familiengeschichte zu finden. Der Religionslehrer Herr Mutlu bringe aber, so der Schul-
leiter, ein Moment der Identifikation fiir die muslimischen Schiiler*innen mit, das un-
bedingt hiufiger vertreten sein miisse. Gleichwohl riumte er ein, dass die Beschifti-
gung Hidschab tragender Lehrerinnen auf enormen Widerstand stofRe: »Wir hatten auch
mal eine Vertretungskraft mit Kopftuch im Gesprich, da ging das Kollegium aber direkt
hoch! Ich sag mal an der Stelle ist noch einiges zu tun« (ebd.). Hinsichtlich der Einbin-
dung der muslimischen Eltern beklagte der Schulleiter:

Das ist ziemlich schwer, die Eltern zur Beteiligung zu bewegen. Ich sehe auch nicht ein,
dass ich grofd Kontakte mit den Gemeinden oder Vereinen pflege. Dass die hier versu-
chen, Einfluss zu nehmen, sehe ich nicht ein. Aber ich bin der Meinung, das schulin-
ternes Wissen iber die Prozesse hier auch aus der Schule herauskommen muss. Das
Wissen (iber demokratische Prozesse ist einfach in vielen muslimischen Gruppen so
nicht vorhanden. Da gibt es einfach andere Hierarchien (Herr Miiller, 06.07.2018).

Herr Miiller betonte wiederholt die Rolle der Schule als Vermittlungsinstanz fiir Demo-
kratieverstindnis und zivilgesellschaftlichen Biirgersinn, die mitzuteilen eine zentrale
Aufgabe der Schule sei. Wihrend die Dissemination des in der Schule gelehrten de-
mokratischen Wissens nach auflen zwar wiinschenswert sei, sah der Schulleiter die
Aufgabe der Schule aber auf die Vermittlung an die Schiiler*innen beschrinkt. Zugleich
wurden fiir die zwar als notwendig erachtete und gewiinschte, letztlich jedoch ausblei-
bende Kooperation mit den muslimischen Eltern eben jene verantwortlich gemacht.
Den lokalen Moscheegemeinden gegeniiber herrschte grofies Misstrauen und Kontakte
oder gar Kooperationen wurden aufgrund der Befiirchtung politischer Einflussnahme
ausgeschlossen. Diese klar formulierte Haltung gegeniiber muslimischen Eltern und
Moscheegemeinden steht in scharfem Gegensatz zu der mehrfach gedufierten Frage an
die Forschung, »wie man agieren kann, um die Gemeinschaften mehr ins Schulproze-
dere zu integrieren« (ebd.). Anders als beispielsweise in England, wo die Partizipation
sich sichtbar identifizierender kultureller und religiser communities am Schulalltag
erwiinscht ist (Baumann und Sunier, 2002: 26-28), trifft dies auf das Goethe-Gym-
nasium, wie fir das Schulsystem in Deutschland im Allgemeinen, nicht zu. Lediglich
zu reprisentativen Veranstaltungen wie beispielsweise der Schulabschlussfeier wurde
»schonmal ein Imam« eingeladen (Herr Milller, 06.07.2018). Auch die Verwendung der
Muttersprachen der Schiiler*innen, sei es im muttersprachlichen Unterricht, auf dem
Schulhof oder in Formularen fiir die Eltern, wie vom Schulamt einmal vorgeschla-
gen, stofdt seitens des Schulleiters auf Skepsis, schlieflich miisse man in dem Land,
in dem man wohne, auch die entsprechende Sprache sprechen (ebd.). Wer dies nach
Jahrzehnten nicht geschafft habe, »kann doch wieder gehen« (ebd.)

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums sah die Schule als die zentrale Institution
um >demokratische Spielregeln«zu erlernen und vertrat somit idealtypisch ein Verstind-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

nis der 6ffentlichen Schule als Instanz der Sozialisation in die nationale politische Kultur,
wie oben mit Schiffauer (2002: 1-15) erliutert. Zur Erziehung freier und individueller
Staatsbitrger*innen sieht der Schulleiter das Festhalten an den Muttersprachen der Mi-
grant*innenkinder und -enkelkinder, als fremdkulturell kategorisierte Beziige und Sym-
boliken oder etwa die Kooperation mit Moscheegemeinden entsprechend als hinderlich
an. Obgleich Moscheevereine durch ihre teils umfassenden weltlichen Bildungsangebo-
te auch zivilgesellschaftliche Partizipation férdern konnen, stand fir Miiller die Vermei-
dung politischer Einflussnahme durch potenziell undemokratische Organisationen im
Vordergrund. Zwar halten auch die von Miiller erwihnten Pol*innen und Russ*innen an
ihren muttersprachlichen transnationalen Netzwerken fest; gleichwohl sah Miiller — der
zeitweise auch katholische Religion unterrichtete — mit diesen im Alltag weniger Kon-
fliktpotential, da sie der gleichen Religion wie die deutsche Mehrheitsgesellschaft an-
gehoren. Demgegeniiber kommentierte er — wenngleich durch die Anekdote des polni-
schen Buchhindlers indirekt und distanzierend - die zunehmende Prisenz von Mus-
lim*innen im 6ffentlichen Raum in einer Rhetorik von Bedrohung und Belagerung.
Offenbar aus einem Verstindnis des christlichen Glaubens als traditionellem Be-
standteil der eigenen Kultur verwendete der Schulleiter eine gestaffelte »Taxonomie von
kultureller Differenz« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 67-100), durch die das Fremde in
den Muslim*innen verdichtet«wird (vgl. Schiffauer, 2015a: 24—25). Die Verbindung, wel-
che die Welt des Hauses mit der religiosen Ordnung eingeht, oder mit anderen Worten der
Nexus von Tradition bzw. Kultur und Religion, scheint aus dieser Perspektive also erst
dann problematisches Potential zu entwickeln, wenn diese Religion der >fremdkultu-
relle« Islam ist. Der Schulleiter entscheidet zwar nicht autonom dariiber, welche Ficher
in der Schule angeboten werden — er kann weder den muttersprachlichen Unterricht
abschaffen noch das Tragen religiéser Kleidung oder die Verwendung anderer Sprachen
als Deutsch in der Schule unterbinden; gleichwohl prigt er durch seine Weisungsmacht
und als letzte Instanz des Konfliktmanagements mafdgeblich die politische Schulkultur.
Ein Beispiel stellt die Forderung an den Islamischen Religionslehrer dar, er moge auf die
Schiiler*innen der Mittelstufe einwirken, das Fasten im Monat Ramadan einzustellen
(was dieser ablehnte). Der Schulleiter erliuterte mir gegeniiber explizit die Erwartun-
gen an den Islamlehrer dessen Religionsverstindnis in den Diensten dieser Schulkultur
stehe und die von Herrn Miiller identifizierten Konfliktpotenziale zu entschirfen helfe.

Der Islam muss sich in Deutschland anpassen... nein, nicht anpassen... weiterentwi-
ckeln. Die Aufklarung, wenn die nicht weltpolitisch sowieso gekippt wird... und be-
stimmte philosophische Einfliisse sind nun mal am Islam vorbeimarschiert. Und da
kommen Leute wie Herr Mutlu genau richtig, die sagen, >Die und die Suren spiegeln
sich eigentlich genau in der deutschen Verfassung.< Eine Theokratie in einer Demo-
kratie kann einfach nicht existieren! Da muss eben die Orthografie, wie wir dann im
christlichen Kontext sagen [..] angepasst werden (Herr Miiller, 06.07.2018).

Mit anderen Worten, der Islam habe die Aufklirung verpasst und miisse sich von seinem
vormodernen vermeintlich universalen Anspruch auf eine politische Umsetzung seiner
Ideale in die theokratische Herrschaftsform des Kalifats verabschieden, um sich in die
zivilen Buirgergesellschaften Europas einfiigen zu kénnen. Die Schule miisse dabei ihren

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

165


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Beitrag zur Domestizierung des Islam leisten und gewissermafien ein Gegengewicht zu
den Moscheen darstellen. Das Potential einer solchen >aufgeklirten« Auslegung sei dem
Koran zwar inhirent, es bediirfe aber Menschen wie dem Islamlehrer Herrn Mutlu, um
dies erst herauszustellen und die notwendige Weiterentwicklung des Islam anzustofRen
vermag.

Ich schatze daher Herrn Mutlu sehr, der sich selbst als Vertreter eines sozialen Islam,
gibt es den Begriff? ... eines sozialen oder reformerischen Islam versteht. Sie haben ja
unter den Muslimen eine sehr starke Binnendifferenzierung, die lokal sehr kleintei-
lig ist. Herr Mutlu hat fiir sich deshalb klar, er bleibt aus [...; Feldforschungsort] raus,
also ist hier nicht wohnhaft. Das vor allem, um einer Vereinnahmung durch die eine
oderandere Gemeinde zu vermeiden. Er hat zwar gute Kontakte hiervor Ort, aber bleib
sonst aus [...; Feldforschungsort] raus (ebd., Anm. d. Verf.).

Herr Mutlu wurde also seitens des Schulleiters aufgrund seines vermeintlich reformeri-
schen Ansatzes geschitzt und galt als unparteiisch, da er nicht in der Stadt wohnhaft und
folglich mit keiner der Gemeinden assoziiert war. Im Jahr 2019 kaufte Mutlu schlieflich
ein Haus im Feldforschungsort, um den Weg zum Arbeitsort zu verkiirzen und fortan
trafich ihn in verschiedenen Moscheen zum Freitagsgebet.

Wahrend die konkrete Form der politischen Schulkultur erst im Vergleich mit der
Hauptschule deutlich wird, zeigt sich hier, inwiefern der Schulleiter konkrete Ansprii-
che an die Rolle des Islamischen Religionslehrers formuliert und ihn gelegentlich auch
durch konkrete Forderungen an den Lehrer herantrigt. Das von Mohammed Mutlu ver-
mittelte Islambild und letztlich sein religioses Selbstverstindnis wird somit potenziell
in Frage gestellt. Im Angesicht dieser bis hierher beschriebenen Erwartungshaltungen
seitens der Eltern, der staatlichen Richtlinien des Lehrplans und der konkreten Erwar-
tungen des Vorgesetzen soll nun ein kurzer Blick auf die religiése Sozialisierung und das
professionelle Selbstverstindnis des Religionslehrers und seine Antwort auf die Projek-
tionen des Schulleiters geworfen werden.

Mohammed Mutlu - im Dienst fiir Gott und die Gesellschaft

Der Religionslehrer Mohammed Mutlu, der zur Zeit der Feldforschung Anfang Dreifig
war, erzihlte die Geschichte seiner religiésen Entwicklung als Transformationsprozess.
Seine Familie gehort dem Milli Goriig-Milieu an, das er als konservativ und politisiert be-
schrieb. Sein Grofdvater viterlicherseits griindete in der siiddeutschen Stadt in der Mo-
hammed geboren wurde die erste Moschee und erhielt persénlich Besuch von Necmett-
in Erbakan (siehe Kap. I1.3., Abs. 2), der ihn zum Beitritt der Gemeinde zur Milli Goriig-
Bewegung iiberzeugen wollte. Gegen den Widerstand des GrofRvaters entschied sich die
Gemeinde schliefilich dafiir. Miitterlicherseits ist die Familie aufierdem von einer weni-
ger politischen als vielmehrvon Volksfrommigkeit geprigten Religiositit beeinflusst, die
er auf die Zugehorigkeit zur Ismail Aga Cemaat zuriickfiihrte, einem dem Naksibendi-
Sufismus zugerechneten Orden. Mohammed Mutlu beschrieb die Moschee des Grof3va-
ters als einen unbeschwerten Ort, in dem die Kinder spielen und Zeichentrickfilme im
Fernsehen anschauen konnten. Zuhause und auf Autofahrten horten die Eltern eher Kas-
setten mit Predigten berithmter, teils islamistischer Redner wie Timurtag Ugar, Citbbeli

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Ahmet Hodscha oder auch Fethullah Giilen.” Seine Sozialisation war, so erklirte Mo-
hammed, von einem »religiosen schwarz-weifl Denken« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018)
gepragt. Schlieflich fand er den Weg zur Hizmet-Bewegung, die auf den in den USA le-
benden tiirkischen Prediger Fethullah Giilen zuriickgeht. Im dortigen Unterricht lernte
er die Werke des Naksibendi-Scheikh Said Nursi (1876-1960), auf den sich Giilen stiitzt,
kennen, was seine Beziehung zur Religion mafigeblich verinderte:

Es war so bewegend, weil das freundlich war! Weil das herzergreifend war, weil es
barmherzig war. Hort sich jetzt vielleicht ein bisschen kitschig an, aber das war es
wirklich. [..] Das war kein polarisierendes Verstindnis, es war kein ausgrenzendes
Verstandnis, sondern ganz im Gegenteil, ein einnehmendes Verstindnis, dass man
versucht hat, sozusagen die Menschen fiir den Glauben zu gewinnen (Mohammed
Mutlu, 29.11.2018).

Said Nursi wie auch Giilen sehen den Islam von der Moderne herausgefordert und man-
gels Antworten auf neue Fragen, die Muslime Gefahrlaufen, ihren individuellen Glauben
zu verlieren. Dem setzte Nursi »die Stirkung des Glaubens im Privaten und die gleich-
zeitige Partizipation an der Gesellschaft« entgegen, Prinzipien, die bald zu den zentralen
Aspekten der Hizmet-Bewegung wurden (Agai, 2010: 15).** Neben den etablierten Ver-
binden ist auch die Hizmet- oder Gillen-Bewegung in Deutschland tiberaus aktiv, im
Vergleich zu ersteren aber wenig sichtbar. Sie tritt vornehmlich als »transnationales Bil-
dungsnetzwerk« (Geier und Frank, 2016: 103) in Erscheinung, dessen Aktivititen »das
Resultat der zutiefst islamischen Ideen Fethullah Gillens sind und [...] deshalb so erfolg-
reich sind, weil sie [...] in vielen Fillen keinen religiosen Charakter haben« (Agai, 2010:
10). In einem Image-Video der der Hizmet-Bewegung zugehdorigen Stiftung Dialog und
Bildung heif3t es entsprechend: »Hizmet steht fiir Bildung, Dialog, Menschenrechte, ein
zeitgemafles Islamverstindnis und noch vieles mehr.« (eingeblendet wird weiter »hu-
manitire Hilfe«) (Stiftung Dialog und Bildung, 25.02.2020). Neben privatwirtschaftli-
chen Firmengriindungen und sozialpolitischem Engagement steht aber die weltweite
Bildungsarbeit im Vordergrund, die sich in der Griindung von Nachhilfezentren, Kin-
dergirten, allgemeinbildenden Schulen in privater Trigerschaft oder den bundesweit
operierenden Dialogvereinen niederschligt. In der 6ffentlichen Diskussion stof3t die im-
plizite religiése Motivation des Engagements der Bewegung auf zwiegespaltenes Echo,
das sich zwischen dem Verdacht islamistischer Unterwanderung und der Verklirung

13 NachYilmaz (2014: 375) bedienen online Angebote wie die weiterhin verfiigbaren YouTube Videos
des im Jahr 2000 verstorbenen Predigers Timurtas Ucar den Bedarf nach tiirkischsprachiger isla-
mistischer Propaganda, was salafistischen Predigern den Ndhrboden entziehe und ihre Argumen-
tationsriume besetze. Ahmet Mahmut Unlii alias Ciibbeli Ahmet Hodscha GLehrer Ahmet mit der
RobeJ) ist einer der bekanntesten Prediger der Tiirkei und bietet seinen Zuschauer*innen in zahl-
reichen Internetvideos und Fernsehauftritten Antworten auf ihre Fragen zu Islam (ebd.: 373). Er
ist Mitglied der Istanbuler ismail Aga Cemaati, die dem sufischen Orden der Naksibendiyya zuge-
rechnet wird. Mutlu benennt die Ebene seiner Predigten als »Volksniveau« und »nicht fiir jeman-
den, der sich wirklich vertiefen méchte« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018).

14 Zur Stirkung des Glaubens gelte es nach Nursi, die drei Ubel (1.) Unwissenheit und Ignoranz, (2.)
Armut und (3.) Zwietracht zu bekdmpfen, was letztlich in der Konzeption eines aus religiéser Mo-
tivation geleisteten Dienstes (hizmet) am Menschen miindete (Agai, 2010: 15).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

als interkultureller Briickenbauer bewegt.” Fiir Mohammed Mutlu jedenfalls fithrte die
Teilnahme an den Aktivititen von Hizmet zu einem grundlegenden Wandel in Richtung
eines offenen und inklusiven Islamverstindnisses, das er heute durch die Leitung eige-
ner Gesprichskreise weitergibt. Wihrend des Studiums der Islamischen Theologie und
der dortigen Auseinandersetzung mit Kommiliton*innen verschiedenster islamischer
Konfessionen lernte er auferdem die innerislamische Pluralitit kennen. Pluralititsto-
leranz bzw. Ambiguititstoleranz stellten auch zentrale Lernziele in seinem Unterricht
dar, denn im Islam gebe es nicht nur richtig und falsch, sondern auch Grauténe. Die-
se Einstellung, so hob er hervor, habe er zuvorderst »durch die Giilen-Bewegung ken-
nengelernt, dass man sagt alle Menschen sind Menschen und miissen akzeptiert und re-
spektiert werden« (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mohammed war von Giilens Position
tiberzeugt, dass diese Haltung zutiefst islamisch ist und, da sie mit dem Grundgesetz
der Bundesrepublik iibereinstimme, auch dieses als islamisch gelesen werden kann. In
der Tradition von Hizmet sprach Mutlu sich fiir ein islamisch motiviertes gesellschaftli-
ches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unvereinbarkeit von
Islam und demokratischen, westlichen Systemen:

Viele sagen, Deutschland ist dar al-harb [Haus des Krieges] und das finde ich so schade,
diese Meinung z.B. und mich wiirde es freuen, wenn man es eben nicht so sieht. Wenn
man nicht sagt, das istdar al-harb, sondern dass man sagt, ja, hier ist eigentlich dar
as-salam [Haus des Friedens], also hier ist eigentlich das Land des Friedens letztend-
lich. Man kann hier seine Religion ausleben, manchmal sogar mehr als in vielen ande-
ren muslimischen Landern (Mohammed Mutlu, 29.11.2018; Anm. d. Verf.).

Die Aufteilung der Welt in Territorien oder >Hiuser« wie dar al-Islam, das »Haus des Is-
lam, dar al-harb, das >Haus des Krieges< und verwandten Konzepten wie dar al-‘ahd, das
»Haus des Vertrags< wurde bereits in den ersten Jahrhunderten des Islam von Rechts-
gelehrten eingefiihrt (Albrecht, 2016, Abs.1). Die genaue Definition dieser Kategorien
wurde in der islamischen Geschichte auf vielfiltige Weise interpretiert und spielt ei-
ne Schliisselrolle in islamischen Rechtsdebatten iiber die Beziehungen von Muslim*in-
nen und nicht-Muslim*innen etwa in Europa (ebd.).’® Dass Deutschland fiir Muham-

15 Wihrend die von vielen Akteuren geiibte Zuriickhaltung hinsichtlich der Zugehdérigkeit in der Be-
wegung ihr den Vorwurf der Intransparenz und Konspiration einbringt (Riissmann, 2013) und die
umstrittene Islamkritikerin Necla Kelek die Bewegung als »Sekte mit Konzernstruktur« (2008) be-
zeichnet, sehen andere in ihr das Potential, eine »Briicke zwischen den Kulturen« (Karakoyun, et
al. 2010) bauen zu kénnen. Das Kategorisierungsproblem, das zu diesen Widerspriichen und Un-
sicherheiten fiihrt, resultiert aus dem Hinwegsetzen (iber die weitgehend sedimentierte Dichoto-
mie vonislamisch<und >sdkular< bzw. swestlich-modernc.

16  DieInterpretation des Salafi Abu Samira beispielsweise lautet anders als jene des Religionslehrers
Mohammed Mutlu: »Es gibt drei Situationen: dar al-kufr, dar al-Islam und dar al-harb. dar al-harb
gibt es nicht im Moment. Das gibt es nur, wenn der Krieg ausgerufen wird. Entweder vom Kalifat
oder von den Gelehrten. Wenn wir in dar al-harb sind, dann ist die einzige Moglichkeit wie man
miteinander in Ruhe leben kann, dass die kuffar akzeptieren, dass die Muslime die Demokratie
nicht als das Nonplusultra ansehen, aber sich demokratiefreundlich verhalten. Also sprich, nicht
gegen die Demokratie ankdmpfen und nicht die Gesetze der Demokratie verletzen. Und auf der
anderen Seite haben wir daral-Islam und da gibt es klare Grenzen und Regeln, wie die Muslime sich

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

med Mutlu ein Haus des Friedens darstellt, wird nachvollziehbar, betrachtet man den
Status der Giilen- bzw. Hizmet-Bewegung in der Tiirkei. Seit dem Putschversuch vom
15. Juli 2016, fiir welchen das Erdogan-Regime Fetullah Giilen persénlich verantwortlich
macht, wird die Bewegung dort als Terrororganisation eingestuft (vgl. Inat u.a. 2019)
und ihre Anhinger sind Repressionen und Verfolgung ausgesetzt. Seither wagte Mo-
hammed Mutlu es entsprechend nicht mehr, zum Familienbesuch in das Land zu reisen.
Wihrend die meisten tirkeistimmigen Muslim*innen in Deutschland und insbesondere
auch Verbinde wie die IGMG, mit der Mohammed ja sozialisiert wurde, die Identifika-
tion und emotionale Verbundenheit mit der Tiirkei pflegen und transnationale Mobili-
tit, etwa durch regelmiflige Besuche in den Ferien, den dominanten way of being (Levitt
& Glick-Schiller, 2004: 101; vgl. Kap.1114., Abdurrashid) darstellt, wurde dieser Lebens-
und Selbstentwurf fiir Mohammed voriibergehend verunméglicht. Esist fiir ihn daher
auch von persénlicher Bedeutung, Konvergenzen zwischen der islamischen Lebenswei-
se und der normativen Ordnung der deutschen Zivilgesellschaft zu schaffen, die sowohl
in den deutschen Islamdebatten wie auch in islamischen bzw. islamistischen Diskur-
sen als Antipoden dargestellt werden. Uber die Erwartungen an die professionelle Rolle
des Staatsbediensteten hinaus ist Mohammeds Argumentation also auch von einer in-
trinsischen Motivation getrieben, als in Deutschland geborener Muslim Kompromisse
zwischen den Ordnungen seiner Religion mit jenen der Bundesrepublik herauszustellen
und die Beziehung zu normalisieren. Dieses Bemiihen kann als eine diskursive Praxis
des home-making oder homing (vgl. Boccagni, 2017; Andersen & Pedersen, 2018) gelesen
werden, d.h. eine Praxis, durch welche die Unsicherheiten dessen, was Rebecca Saun-
ders »belonging trouble« (Saunders, 2003: 25) nennt, zu bewiltigen gesucht wird. Homing
»may in other words work as a concept that de-naturalises taken for granted processes
of belonging and opens for an understanding of performances [...] to adapt tension and
even respond to conflicts.« (Andersen & Pedersen, 2018: 83). In diesem spannungsvollen
»ontological struggle« (ebd.) werden Gewissheiten und Zugehorigkeiten ausgehandelt
und etwa der diskursive Antagonismus Islam — Europa neu ausgerichtet. Um dies isla-
misch-theologisch zu begriinden, hob Mohammed - wie auch Ahmad Lahbabi aus der
Al-Tagwa Moschee und der Salafi-Influencer Abdurrashid — das Konzept der>Zwecke der
Scharia« (maqasid as-Sari‘a) als hilfreich hervor (vgl. Kap. I11.1.2), da sich hiermit flexibel
und zugleich islamisch legitim argumentieren lasse. Da das Konzept in seiner theologi-
schen Tiefe nicht fir den Unterricht geeignet ist, versucht Mohammed, wie wir im Fol-
genden Kapitel noch sehen werden, es im Unterricht zumindest implizit zu vermitteln.

gegeniliber den Minderheiten zu verhalten haben, dass sie ihre Religion ausiiben kdnnen, aber z.B.
dass, wenn eine Kirche kaputt geht, dass sie die nicht neu aufbauen diirfen. Aber sie diirfen ihre
Religion praktizieren, dirfen aber nicht dazu aufrufen. Dann gibt es noch das Nonplusultra, dass
die ganze Welt dar al-Islam ist. und dann mussen sich die nicht-Muslime, die kuffar natiirlich den
Muslimen unterordnen unter der Scharia. Genauso wie wir jetzt unter dem Demokratie-Mantel
leben, unter der Scharia leben. Was aber nicht heifit, dass es ihnen dadurch schlecht geht. Weil
in Spanien damals ging es den kuffar ja nicht schlecht.« (Abu Samira, 02.05.2019). Wéhrend die
genannten geo-religiosen Kategorien nicht Koran und Sunna entspringen, sondern Produkte von
Celehrten der islamischen Friihzeit sind, weist der Koran durchaus Konzepte in Verbindung mit
dem Begriff dar auf, die indes zuvorderst eschatologischer Natur sind, wie dar al-akhira, dassewige
Haus<oder dar as-salam, das >Haus des Friedens< (Albrecht, 2016: Abs. 2)

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

169


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Da sowohl der Islam als auch die Bundesrepublik alle Méglichkeiten der freien und rei-
bungsarmen Religionsausiibung béten und Konvergenzen somit leicht herzustellen sei-
en, gebe es insbesondere unter den Muslim*innen Nachholbedarf dies zu erkennen und
zu akzeptieren: »Da liegt der Ball im Feld der Muslimel« (Ebd.).

Wihrend der Schulleiter Mohammed als Vertreter eines >sozialen Islam«<bezeichnete,
betonte der Lehrer, sich selbst nie so kategorisiert zu haben und sich vielmehr mit dem
Begriff des »zivilen Islam« (Kardasg, 2017) zu identifizieren, mit dem er sich von Spielar-
ten eines politischen Islam wie ihn die Milli-Goriig Bewegung vertritt, distanzierte. Mut-
lu bezog sich explizit auf den tiirkischen Rechtswissenschaftler und Philosophen Arhan
Kardas, der die Wendung als Gegenbegriff zu »Staatsislam« und >politischem Islam« ver-
steht.

In Abhebung von diesen Begriffen meintsziviler Islam« (arab. el-islam el-medeni, [sic!])
eine werte- und vertragsbasierte Erscheinungsform der islamischen Religion, deren
Prinzipien und Zielsetzungen historisch zuerst in Medina zwischen 622 und 661 ge-
sellschaftlich vertreten wurden. [...] Der Islam von Medina, mit anderen Worten: der
zivile Islam, legte grofden Wert darauf, Entscheidungsprozesse durch Demokratie-dhn-
liche Partizipation zu gestalten. Dabei bediente er sich gewisser koranischer Prinzipien
wie Treueidvertrage (bey‘a) und Beratschlagung (schiird) und versuchte, einen Konsen-
sus der Bevélkerung bei der Bildung der Regierung herzustellen (Kardas, 25.02.2018).

Dieses Islamverstindnis schafft eine Konvergenz zur politischen Kultur der Bundesre-
publik, da beide auf die Kultivierung von zivilgesellschaftlichem Biirgersinn abstellen.
Gleichwohl betonte Mohammed Mutlu, angesichts des von ihm favorisierten zivilen Is-
lamverstindnisses: »Ich muss aufpassen, dass ich nicht als Reformer gesehen werde!«
(Mohammed Mutlu, 04.10.2018). Dies wiirde seine Glaubwiirdigkeit bei den Eltern und
vermutlich auch bei den Autorititen in den Moscheen beschidigen. Viele der jugendli-
chen Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer indes als>Gelehrten<mit entsprechender
Autoritit. Dass er iiberdies Kolleg*innen und der Schulleitung gegeniiber auch fiir das
Recht auf freie Religionsausiibung in der Schule — insbesondere das Fasten im Ramadan
- eintrat, festigte sein Standing unter den muslimischen Schiller*innen, die ihn als ei-
nen der Ihren ansahen. Hier sei nochmal an das oben erwihnte Beispiel erinnert, als der
Schulleiter Herrn Mutlu nicht lange nach dessen Einstellung bat, einen Schiiler vom Fas-
ten abzuhalten, da dieser am Tag zuvor fast kollabiert sei. Der Lehrer lehnte dies mit dem
Verweis ab, dass er als muslimischer Religionslehrer nicht die religiésen Gebote in Frage
stellen werde.”” Obgleich Mohammed Mutlu hin und wieder das Gefiihl hatte »aus der
Rolle zu fallen< (wie am Elternsprechtag, als er in den Sprachcode der tiirkisch-kulturel-
len (hduslichen) Rechtfertigungsordnung >gerutscht« war), betonte er, dass die anfinglich
grofde Unsicherheit hinsichtlich der eigenen Position gegeniiber dem Schulleiter, dem
Kollegium, den Eltern und der Schiilerschaft mittlerweile einem zunehmenden Selbst-
bewusstsein gewichen sei.

17 Mohammed Mutlu hatte Herrn Miiller in dieser Angelegenheit einen gut durchdachten Brief ge-
schrieben, in dem er seine Position erlduterte. Zwar war er bereit, mit den Brief zu (ibergeben, nicht
aber ohne die Zusage seines Vorgesetzten. Herr Miiller lehnte jedoch ab, so dass mir der Text nicht
zu Verfliigung gestellt wurde.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Islam macht Schule
3.2 gihad an-nafs - Selbstkultivierung an der Hauptschule Nord

Der Stadtteil Norden ist historisch durch die frithere Lage auflerhalb der Stadtmauer, so
wie durch einen Kanal und einen Fluss vom Zentrum separiert. Zahlreiche Bahntrassen,
die sich vom Hauptbahnhof aus verzweigen, fithren auf hohen Dimmen und tiber Brii-
cken hindurch, trennten Siedlungen baulich voneinander, aber bieten an keiner Stelle
Zugang und Anbindung an den Fernverkehr, was die periphere Lage des Quartiers un-
terstreicht. Der Norden ist durch ein Konglomerat soziodkonomischer Problemlagen ge-
pragt, die neben hoher Arbeitslosigkeit und Jugendkriminalitit auch durch die Konzen-
tration von Bewohner*innen verschiedener Herkunft und Sprache auf sehr engem Raum
umfasst.”

Im ganzen Stadtgebiet existierten fiinf Hauptschulen. Davon liefen vier im Ganz-
tagsbetrieb, so auch die Hauptschule-Nord (HSN). Mit ihren knapp 350 Schiiler*innen
in 15 Klassen (Schuljahr 2018/19) war die Hauptschule-Nord die zweitgrofite dieser
Schulform und wies mit ca. 45 % den hochsten Anteil an Lernenden mit auslindischer
Staatsbiirgerschaft auf, der deutlich iber dem Durchschnitt von 32,7 % lag. Der Anteil
von Schillerinnen mit Zuwanderungsgeschichte lag bei 72,3 % womit die Haupt-
schule-Nord auch hier deutlich iiber dem Durchschnitt der Hauptschulen von 58,7 %
changierte und den zweiten Rang innehatte. Wihrend am Goethe-Gymnasium der
Anteil der Schiller*innen mit Zuwanderungsgeschichte bzw. muslimischem Famili-
enhintergrund tiirkisch dominiert war, umfasste die Schiilerschaft der Hauptschule-
Nord Kinder und Jugendliche aus etwa 25 Vaterlindern mit itber 30 Muttersprachen
(Homepage HSN, 2019). Fiir das Schuljahr 2018/2019, das dem Jahr der Forschung ent-
spricht, bedeutet das laut interner Erhebung der Hauptschule-Nord, dass von knapp
350 Schiiler*innen ca. 250 eine »Zuwanderungsgeschichte« aufwiesen, 248 mindestens
einen nicht in Deutschland geborenen Elternteil hatten und 203 als Verkehrssprache
zuhause nicht Deutsch sprachen. Unter den Religionsgemeinschaften stellte der Islam
mit 125 muslimischen Schiiler*innen den gréfiten Anteil, gefolgt vom Katholizismus
mit 67 Schiller*innen. Vierzig Kinder und Jugendliche fielen in die Kategorie Anderex,
darunter auch eine Gruppe jesidischer Schiiler*innen.” Angesichts dieser ethnischen
und kulturellen >Hyper-Diversitit« der Schiilerschaft aus iiberwiegend sozial und ¢ko-
nomisch benachteiligten wie auch bildungsfernen Milieus ist das Konzept der Schule
hochgradig differenziert und auf die individuellen Bedarfe der Kinder und Jugendlichen
zugeschnitten. Zahlreichen Schiller*innen mangelte es beispielsweise an grundle-
genden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um

18 Der Norden ist bis heute Heimat verschiedener sozial und 6konomisch benachteiligter Gruppen
und weist im Vergleich zu anderen Stadtteilen des Feldforschungsortes 2017 beispielsweise den
héchsten Anteil der Ausldnder*innen (21 % und mehr/héher) an der Stadtteilbevélkerung oder
die jiingste Wohnbevolkerung auf (38,6 bis unter 40,3). In vier der vom Geschossbau gepragten
Wohnquartiere lag im Jahr 2000 die Sozialhilfequote bei 14 -18 % und nahezu jedes fiinfte Kind
lebte von der Sozialhilfe (Armutsbericht Stadt [..., Feldforschungsort] 2000, pseudonymisiert).

19  Folgende Religionszugehorigkeiten wurden fiir das Schuljahr 2018/19 seitens der Schule erhoben:
Evangelisch: 50 Schiiler*innen, Katholisch: 67, Jidisch: o, Orthodox: 5, Syrisch Orthodox: o, Isla-
misch: 125, Alevitisch: o, Mennonitische-Briidergemeinde NRW: 0, Andere: 40, Ohne: 60 (Interne
Erhebung der HSN).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

tiberhaupt beschult werden zu kénnen. Der Schulleiter erliuterte, was das fiir die Schule
bedeutet:

Schwerpunkt unserer Arbeit ist ganz klar die Sprachférderung, wir haben einen hohen
Anteil an Seiteneinsteigern, die ohne jegliche Vorbildung, zum Teil aus dem Ausland
kommen, und wir haben eine hohe Anzahl von Schulabbrecher*innen, die in anderen
Systemen gescheitert sind. Wir haben in manchen Jahren 60 bis 70 Seiteneinsteiger
gehabt, die aus anderen Systemen kamen. In den Spitzenjahren wurden bis zu 100
Fliichtlinge in die Sprachférderung aufgenommen, und das bei 350 Schiilern... kann
man sich ungefihr vorstellen, worum es hier geht. Also Schule ganz anders als das,
was wir sonst kennen (Herr Althoff, 17.07.2018).

Entsprechend bot die Hauptschule DAZ (Deutsch als Zweitsprache)-Kurse an, die auf
einem vierstufigen Konzept basierten, welches den Schiiler*innen erméglichen sollte,
»dem Unterricht in den Regelklassen in sprachlicher und methodischer Hinsicht zu fol-
gen« (Homepage HSN, 2019). Da die Schiilerschaft iiberwiegend aus bildungsfernen El-
ternhiusern stammte und das Ziel fir viele war, iiberhaupt einen Schulabschluss zu er-
langen, um Zugang zum Arbeitsmarkt zu erhalten, setzte die Schule neben den traditio-
nellen >harten«< Unterrichtsfichern auch auf berufsvorbereitendes praktisches Lernen,
beispielsweise in den Holz-, Metall- und Fahrradwerkstitten.*

Gleich bei meinem ersten Besuch war ich von der Héflichkeit iiberrascht, welche
die Hauptschiller*innen dem fremden Besucher auf dem Schulhof entgegenbrachten;
so wurde mir einladend die Tiir ge6ffnet und der Vortritt gewahrt. Hier standen neben
dem Aspekt der leistungsorientierten Bildung »solche Normen des zivilen Umgangs auf
der schulischen Agenda, die zur Ausbildung einer produktiven Lebens- und Arbeitshal-
tung befihigen sollen. Dazu gehoren Piinktlichkeit, Zuverlissigkeit bei der Ausfithrung
von Aufgaben oder Leistungsbereitschaft, aber auch Fairness, Solidaritit und das Einhal-
ten bestimmter Regeln in der Beilegung von Interessen- und anderen Konflikten« (Man-
nitz, 2002a: 161). Letztgenannte Aspekte der Erziehung und Vermittlung grundlegender
Spielregeln des sozialen Miteinanders spielten an der Hauptschule-Nord eine ungleich
grofere Rolle als am Gymnasium. Sie stellten nicht nur auf das »Ideal von Zivilitit als der
sozialen Kohisionsformel der Biirgergesellschaft« (ebd.) ab, sondern sind hier Voraus-
setzung, um angesichts von Schulverweigerung, Delinquenz und iiberforderten Eltern
den Schulbetrieb und mithin Bildung tiberhaupt erst zu erméglichen. Die Selbstdarstel-
lung der HSN benannte den Erziehungsstil als »autoritativ«, was sich in einem diszipli-
narischen Ordnungskonzept ausdriickte, das mit aller Konsequenz die drei Hauptregeln
der Schule durchzusetzen sucht und im Trainingsraum aushing: (1) Alle Schiiler*innen

20 Fernerlud man auch Handwerksmeister*innen aus der Region ein, um Werkunterricht zu erteilen
oder ermoglichte Uiber die Beschiftigung der Schiiler*innen im Schulkiosk Einblicke in den Einzel-
handel. Fiir die Jahrgange neun und zehn wurden auRerdem intensiv betreute Profilklassen einge-
richtet, die einen erhéhten Praxisanteil anboten, indem ein Schultag durch einen Praktikumstag
aufler Haus ersetzt wurde.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

haben das Recht zu lernen; (2) Alle Lehrer*innen haben das Recht zu unterrichten; (3) Alle
miissen die Rechte der anderen respektieren.”

Die Sanktionen gegen Verstofie wurden in der Schulkonferenz jeweils individuell
festgelegt. Zugleich wurde den >Delinquent*innen< das Recht auf Wiedergutmachung
garantiert. Fir die Integration von Neuzugingen, in der Regel Schiiler*innen mit Dis-
ziplinarverweisen anderer Schulen, sowie fir die Reintegration von Mobber*innen und
Mobbing-Opfern, Schulmiiden und Schulverweigernden in den Regelbetrieb wurde an
der Schule eine eigene Institution geschaffen. Die sog. Schulstation war Drehscheibe fir
die Entwicklung und Biindelung »passgenauer sozialpidagogischer Hilfen mit dem Ziel,
Schiiler*innen mit schwierigen Schullaufbahnerfahrungen einen Schulabschluss zu er-
moglichen« (Homepage HSN, 2019). In der Schulstation wurde eine niedrigschwellige
Beschulung in Form des sog. sKernunterrichts< angeboten, in dem Schiiler*innen ver-
schiedener Jahrgangsstufen in einer kleinen Gruppe intensiv und individuell geférdert
wurden. Das Biiro des Schulsozialarbeiters Herr Borchert schloss direkt an den Raum an
und wer es betreten wollte, musste durch die Schulstation. Borchert nahm im Schulbe-
trieb eine zentrale Position ein, von der aus er >in alle Richtungen< mit Akteur*innen an
der Schule und im Viertel vernetzt war. Die Kooperation mit den Eltern stellte — anders
als am Gymnasium - eine wichtige Mafdnahme fiir die Erziehungsarbeit in Schule und
Schulstation dar.

Wihrend in der Schulstation Wertschitzung und individuelle Forderung im Vorder-
grund standen, beinhaltete das disziplinarische Ordnungskonzept der Schule auch re-
pressive Mafnahmen. Die wichtigste war der Verweis von regelbrechenden Schiiler*in-
nen in den sogenannten Trainingsraum, der gewissermafien die Antithese zur Schulsta-
tion darstellte. Dieser kleine Raum, an dessen grauen Winden lediglich laminierte A4-
Blitter mit den Schulregeln hingen und dessen Fensterzeile in ca. 2 Meter Hohe keinen
Blick hinaus gewihrte, hatte die Atmosphére einer Zelle und sollte, wie der Schulsozi-
alarbeiter mir erklirte, das dringende Bediirfnis erzeugen, »schnell wieder hier raus zu
wollen« (Herr Borchert, 08.05.2019).%>

21 Diedrei Hauptregeln werden mit weiteren 15 Regeln expliziert: (1) Ich passe im Unterricht auf und
beteilige mich; (2) Ich hére zu, wenn andere sprechen. (3) Ich melde mich, wenn ich etwas sagen
mochte; (4) Ich warte, bis ich aufgerufen werde; (5) Ich bleibe wihrend des Unterrichts auf meinem
Platz sitzen; (6) Ich spreche hoflich; (7) Ich gehe riicksichtsvoll mit anderen um; (8) Ich befolge die
Anweisungen der Lehrpersonen (9) Ich halte meine Unterrichtsmaterialien bereit; (10) Ich packe
die Dinge, die nicht zum jeweiligen Unterricht gehéren, in meine Tasche bzw. in mein Fach; (11) Ich
darf Wasser trinken, aber ich esse nur in den Pausen; (12) Ich erscheine piinktlich zum Unterricht;
(13) Ich nehme mein Kappi oder meine Miitze ab und ziehe meine Jacke aus. (informell ergénzt
durch das Verbot, Jogginghose in der Schule zu tragen.); (14) Ich achte das Eigentum anderer; (15)
Ich lache niemanden aus. (Aushang im Trainingsraum der HSN).

22 Im Trainingsraum herrschte absolutes Redeverbot und fiir jede Handlung, die von der Bearbei-
tung der von den Fachlehrer*innen gestellten Aufgaben abwich, z.B. aufstehen, um etwas in den
Miilleimer zu werfen, musste die Aufsichtsperson gefragt werden. Der Weg aus dem Trainings-
raum zuriick in den Regelunterricht fithrte (iber gewissenhaftes Arbeiten, gutes Betragen und die
schriftliche Reflexion des eigenen Verhaltens, welches die Schiilerin oder den Schiiler in die Maf3-
nahme hineingefiihrt hatte. Um Verbindlichkeit zu schaffen, wurde ein Schiiler*in-Lehrer*in Ver-
trag aufgesetzt, in dem erstere sich auf die Einhaltung der Regeln verpflichteten.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

173


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Der Islamische Religionsunterricht wurde an der Hauptschule-Nord erst seit zwei
Jahren von Herrn Emre Demir in den Jahrgingen 7-10 unterrichtet und fand parallel
zum Unterricht der anderen Religionen und dem Ethikunterricht statt. Meine For-
schungsanfrage an die Hauptschule-Nord wurde vom Schulleiter Herrn Althoff wie
auch vom Religionslehrer Emre Demir umgehend positiv beantwortet und nachdem
nach den Sommerferien 2018 ein Elternbrief mit Hinweis auf meine Anwesenheit ver-
sandtwurde, standen mir alle Bereiche der Schule offen. Ich fithrte zahlreiche Gespriche
mit dem Schulleiter, dem Islamlehrer Herrn Demir, dem Schulsozialarbeiter Herrn Bor-
chert, der Berufseinstiegsbegleiterin und zahlreichen Schiiler*innen. Hier lernte ich
etwa Younes kennen, der in Kapitel 1.2 vorgestellt wurde. Anderen Schiilern begegnete
ich in den Moscheen oder etwa bei dem in Kapitel I1.3 beschriebenen Wettbewerb in Ko-
ranrezitation der IGMG in Dortmund wieder. Ich fithrte teilnehmende Beobachtung im
islamischen Religionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum,
der Schulstation, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Ganz im Gegenteil zu den
Schiiler*innen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschiiler*innen recht leicht, mich zu
duzen und sprachen mich bald mit abi (tiirk. grofRer Bruder) oder abicim (mein Bruder)
an. Meine grundlegenden Kenntnisse iiber den Islam und mein Bart liefden viele mus-
limische Schiiler*innen daran zweifeln, dass ich kein Muslim bin und dariiber hinaus
auch noch ein echter Alman, eine >Kartoffel, wie Herkunftsdeutsche halb pejorativ, halb
zum Spaf? oft genannt werden. Younes nahm mich indes nicht als typischen Deutschen
wahr: »Nein Marcel, du bist keine Kartoffel!l Wenn dann bist Du eine SiifSkartoffel!«
(Younes, 26.03.2019).

Herr Althoff - Religion spielt keine Rolle

Einige Monate vor dem ersten Unterrichtsbesuch lud der Schulleiter Herr Althoft mich
zum Gesprich in sein Biiro ein. Althoff war Ende vierzig, in Jeans und Hemd mit hoch-
gekrempelten Armeln leger gekleidet und auch in seinem Umgangston direkt, offen und
wenig formlich. »Von der Mentalitit her« (Herr Althoff, 17.07.2018) sei er einfach Haupt-
schullehrer, was er mit seiner Jugend in Recklinghausen erklirte, denn bereits in seiner
Schulzeit seien die Klassen dort aufgrund des hohen Anteils an Kindern von Gastarbei-
ter*innen tiberdurchschnittlich multikulturell gewesen, was sich in seiner Wohngegend
in einer anderen Grof3stadt im Ruhrgebiet schlief3lich fortgesetzt habe. Fiir Althoff ist
das Leben in einem multikulturellen und religios diversen Umfeld nicht ungewdhnlich,
sondern mithin wiinschenswert: »Nur da, wo man mit vielen Dingen konfrontiert wird,
ist auch die Chance, andere Dinge auch mal kennenzulernen« (ebd.).

Seine personliche Beziehung zu Religion war von einem tiefgreifenden Bruch ge-
pragt. Althoff wurde als Kind katholisch erzogen und war in der Kirche aktiv und be-
schrieb auch die Wahl des Berufs vom christlichen Ideal der Hilfsbereitschaft motiviert.
Das Engagement fir die Kirche endete aber mit seinem Einsatz als Sanititer im Jugo-
slawienkrieg 1991/92, wo »Kirche polarisiert hat. Auf der einen Seite die [orthodoxen]
Serben, auf der anderen Seite die katholischen Kroaten. [...] Ich habe Abstand genom-
men von der Institution Kirche, bin aber trotzdem kirchlich glaubig, katholisch geprigt
und in den letzten Jahren durch meine Frau doch wieder verstirkt aktiv in der kirchli-
chen Gemeinde« (ebd., Anm.d.Verf.). Die personliche Religiositit des Schulleiters war
folglich von der Distanzierung von und einer Riickkehr zur Kirche charakterisiert. Nach

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Konfliktpotentialen gefragt, welche die ethnische, nationale und religiose Heterogenitit
im Stadtteil Nord und entsprechend auch in der Schule mit sich brichten, sah er —anders
alsder Leiter des Gymnasiums — Religion allerdings als nahezu irrelevant an: »Es wird nie
an der Religion fest gemacht. Es sind immer andere Dinge das Problem« (ebd). Althoffs
Darstellungen des Schulalltags waren mafigeblich von einer bottom-up Perspektive ge-
pragt, in der die interpersonalen Begegnungen den Referenzrahmen stellen und die im
offentlich-medialen Diskurs dominanten Positionen eher marginal sind. An der Haupt-
schule-Nord war die plurale Einwanderungsgesellschaft der alltigliche Normalzustand
und nicht etwas, das eine Bedrohung darstellte oder noch anerkannt werden miisste.
Diese Hyper-Diversitit der Bevolkerung im Ruhrgebiet sowie an der Hauptschule-Nord
weicht die allgegenwirtigen diskursiv gesetzten Dichotomien wie Deutsche — Auslin-
der*innen, Mehrheitsgesellschaft — Minderheit oder Demokratie — Islam in gewissem
Mafe auf. Dem Ansatz der in den Stadtteil vernetzten Schule entsprechend, sah Alt-
hoff auch die Einbindung lokaler muslimischer Akteur*innen als wiinschenswert an,
z.B. auch »bei Feierlichkeiten, dass auch dieser Glauben entsprechend vertreten ist, ohne
dazu grofle Gruppen auszugrenzen, und das ist das, was es uns schwierig macht« (ebd.).
Ahnlich wie Herr Miiller am Gymnasium sah aber auch Herr Althoff — »die Gefahr, dass
man vielleicht jemanden einlidt, der vielleicht eine extreme Position vertritt, die man
auf keinen Fall in der Schule haben will« (ebd.). Uber die Herausforderung, potenzielle
Kooperationspartner“innen ideologisch einzuschitzen hinaus bestehe auch die Schwie-
rigkeit, dass sich andere Gruppen ausgeschlossen fithlen. Die Frage legitimer Reprisen-
tation der Muslim*innen stellte sich entsprechend nicht nur hinsichtlich der staatlichen
Kooperationspartner“innen fiir die Ausgestaltung des Islamischen Religionsunterrichts
(vgl. Kap. IV.1), sondern auch auf der Mikroebene lokaler Schulpolitik. Althoff sah ein
grofRes Versiumnis darin, dass der Islamische Religionsunterricht erst seit einigen Jah-
ren verstirkt eingefiithrt wurde, denn man hitte mit den Familiennachziigen der 1970er
und 8oer Jahre realisieren miissen, dass die Prisenz eines relevanten Bevolkerungsteils
muslimischen Glaubens dauerhaft sein wiirde:

Ich glaube, der Staat hitte viel frither darauf reagieren sollen, weil natiirlich eine gan-
ze Generation mitislamischem Hintergrund durch die Schule gegangen ist, ohne eine
Chance zu haben, in ihrer Religion unterwiesen zu werden, und natiirlich auch eine
ganze Generation mehr oder minder durch Hinterhofmoscheen gepriigelt wurde. Und
ich glaube, die Auswiichse merkt man jetzt. Ich glaube in dem Moment, wo sich eine
Gemeinde darstellen kann, z.B. auch mit Minarett ganz klar, weifs jeder, wo die Ge-
meinde steht und das ist natiirlich auch vielleicht im eigenen Interesse. Dass sie trans-
parenter damit umgeht, finde ich wiinschenswert, und dass man wegkommt von die-
sen vielen kleinen wie auch immer gearteten Hinterhofmoscheen. Es kommt meiner
Meinung viel zu spat (Herr Althoff, 17.07.2018).

Wahrend der Schulleiter in Darstellungen zu Alltag und Beruf grundsatzlich Religion im
Allgemeinen und Islam im Besonderen kaum thematisierte, hielt er die derzeitige Si-
tuation insbesondere hinsichtlich gesellschaftlicher Partizipation und Sichtbarkeit fiir
problematisch. Selbstredend wurde und wird nicht in jeder Moschee die Priigelstrafe
angewandyt, ob sie in einem Hinterhof liegt oder nicht, doch dass der hierin formulierte

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

175


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Missstand mangelnder Sichtbarkeit auch die Transparenz und somit die offene Ausein-
andersetzung einschrinke, ist kaum von der Hand zu weisen. Althoff identifizierte das
Versiumnis auf integrationspolitischer Ebene, forderte die lingst iiberfillige Anerken-
nung islamischer Symbolik und Reprisentanz im 6ffentlichen Raum und implizierte so
eine Interdependenz von Offentlichkeit und Offenheit. Abschliefiend hob der Schulleiter
noch einmal die Relevanz der Forschung zum Thema hervor, die ihn auch zur Zustim-
mung auf meine Anfrage bewegt hatte:

Ich glaube, es wird endlich mal Zeit, dass da genau hingeguckt wird, weil uns AufRen-
stehenden fehlt ganz viel Verstindnis dafiir, einmal fiir die Biographien, und ich glau-
be auch fir diese Zerrissenheit, die es zwangslaufig geben muss, zwischen Religiositat
und Staatsbiirgerpflichten auf der einen Seite, und ich glaube, es wird endlich mal Zeit,
dass man ein bisschen genau hinguckt und wegkommt von dieser plakativen Diskus-
sion, oder ob der Islam zu Deutschland gehort oder nicht, und dass man wirklich auf
die Einzelfalle schaut, und auch mal genau hinguckt, was macht das Leben so schwer?
Warum gelingt das nur so schwer, zu integrieren mit islamischem Glauben? Ich glau-
be, inder Vergangenheit hat man den Fehler gemacht, dass immer zuriickzufithren auf
den islamischen Glauben (Herr Althoff, 17.07.2018).

Der Schulleiter ist sich bewusst, dass es sich, bei Religion mit ihrem letztgiiltigen Wahr-
heitsanspruch auf der einen und den Erfordernissen staatsbiirgerlicher Verpflichtun-
gen auf der anderen Seite um zwei Ordnungen grundsitzlich unterschiedlicher Begriin-
dungsbasis handelt, wie auch John Bowen betont (2010: 6). Diese Dichotomie wird in den
oOffentlichen Islamdebatten in Deutschland wie auch in anderen europiischen Staaten
reproduziert und zugespitzt. Althoff duferte klare Kritik an dieser »plakativen Diskus-
sion« (Herr Althoff, 17.07.2018), die in der Frage, ob der Islam zu Deutschland gehore,
kulminiere und forderte, den Blick auf die individuellen Biografien und Lebenssitua-
tionen und die Zerrissenheit zu richten, die mithin aus dem Spannungsfeld Religion —
staatsbiirgerliche Welt fiir Jugendliche resultieren miisse (ebd.). Die Perspektive auf die
Ebene der Alltagswelten sei unabdingbar, denn sie kénne den zumeist ahnungslosen Au-
Renstehenden der deutschen Mehrheitsgesellschaft Anhaltspunkte dariiber geben, was
Zugewanderte und Auslinder*innen bereits leisten und wo tatsichliche Problemlagen
zu verorten sind, anstatt diese exklusiv auf den Islam zuriickzufiithren. Althoff negierte
nicht, dass es Konfliktpotential zwischen frommer muslimischer Religiositit und staats-
biirgerlichen Anforderungen gebe. Er benannte aber einerseits massive Versiumnisse
aufstaatlicher Seite und betonte andererseits die fiir die deutsche Mehrheitsgesellschaft
kaum gesehenen Leistungen auslindischer Mitbiirger*innen oder jener mit Zuwande-
rungsgeschichte, so dass er, um mit dem Bild Mohammed Mutlus zu sprechen, den »Ball
nicht im Feld der Muslim*innen«, sondern »im Feld der Mehrheitsgesellschaft« sah.

Emre Demir - Der Sog des Politischen

Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Feldforschung Ende dreifRig. Sein kur-
zer Bart und die gestylte Kurzhaarfrisur waren leicht angegraut und er strahlte in der
Kombination aus Hemd und Leinenhose trotz der schweifdtreibenden Temperaturen des
Hochsommertages, an dem unsere erste Begegnung stattfand, eine stilbewusste Ele-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

ganz aus. Herr Demir war bereits seit sieben Jahren an der Hauptschule-Nord, wo er
Geschichte, Englisch und Islamischen Religionsunterricht lehrte. Wir fithrten iber die
Monate hinweg mehrere Gespriche in verschiedenen Klassenriumen, in denen er jeweils
am Lehrerpult Platz nahm und ich mich gewissermafien in der Schiilerrolle vor dem Pult
platzierte. Emre wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens geboren und wuchs in
der Region nordlich von Diyarbakir auf.

Als Kurden in den 9oer Jahren in der Tlrkei... natiirlich war das kein schénes Leben.
Auch Leute, denen es eigentlich wirtschaftlich gut ging... Der Krieg ... [..] man kann das
einfach nicht mehr kontrollieren. Das, was man hat, nach einer Zeit wird das auch wirt-
schaftlich knapper. Aber auch politisch... man ist einfach in seiner eigenen Stadt nicht
gewollt. Man will natiirlich eine bessere Zukunft fiir die eigenen Kinder und dann ha-
ben meine Eltern sich dafiir entschieden umzuziehen, denn die haben einfach keine
Perspektive mehr gesehen (Emre Demir, 08.10.2018).

Da seine Heimatstadt derart turkisiert war, dass man dort kaum mehr Kurdisch spre-
chen konnte und der Krieg sich bald ausweitete, ging die Familie mit dem 11-jihrigen
Emre dann 1997 nach Deutschland, wo der Grofdvater bereits in den 70er Jahren als Fa-
brikarbeiter gearbeitet hatte. Wihrend die Familie sich sowohl in der Tiirkei als auch
tiber ganz Europa zerstreute, verschlug es seine Eltern ins Ruhrgebiet. Dort erlangte Em-
re erfolgreich die allgemeine Hochschulreife, die ihm das Lehramtsstudium der Ficher
Englisch und Geschichte ermoglichte. Er berichtete mit Bedauern, dass er nicht bereits
an der Universitit das Studium der Islamischen Religionslehre begonnen hatte, schitzte
sich aber umso gliicklicher, dass die ehemalige Schulleitung ihm den von der Bezirksre-
gierung angebotenen Zertifikatskurs zum Islamischen Religionslehrer vorschlug. Wih-
rend er sein Leben Revue passieren lief3, war ihm die Frustration dariiber, dass sich die
Geschichte der Kurden in der Tiirkei in den letzten Jahren gewissermafien wiederhole
und Straflenziige in Sirnak oder Diyarbakir in ihren Verheerungen kaum von denen sy-
rischer Stidte zu unterscheiden seien, deutlich anzumerken. Er duferte harsche Kritik
an den Medien, denen die Situation in den kurdischen Stidten keine Meldung wert sei.
Das Thema, welches viele seiner Aulerungen durchzog und mit dem er sichtbar haderte,
ist die erlebte Politisierung seiner ethnischen Identitit als Kurde:

Man kann nichts voneinander trennen. Also das gehort alles zu meiner Person, ob ich
will oder nicht, ich bin auch politisch. Mein ganzes Leben ist politisiert. Wenn ich sage
—egal wo ich gefragt werde >welche Herkunft hast du?<—ja kurdisch. Dann spricht man
sofort tiber Politik (Emre Demir, 08.10.2018).

Da kurdische Namen in der Tiirkei in den 1930ern turkisiert wurden, ist es fiir nieman-
den offensichtlich, dass er kein ethnischer Tiirke ist. »Ich sage manchmal demir heif3t
Eisen, ich kénnte genauso Herr Eisen heiflen, also hat mit mir nichts zu tun.« (Ebd.). Bis
jetzt habe er keine Probleme mit den Tiirken in Deutschland aufgrund seines Kurdisch-
Seins gehabt. In fiinfJahren Schule in der Tiirkei habe er sich ausreichend Kenntnisse der
tirkischen Sprache und Kultur aneignen konnen, um nicht als Kurde aufzufallen, denn
»...da sind die Tiirken dann beruhigt, wenn man die Sprache beherrscht« (ebd.). Im Un-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

177


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terricht verzichtete Emre Demir auf Tiirkisch, um niemanden zu benachteiligen, doch
auch er musste gelegentlich religidse Begriffe ins Deutsche zu tibersetzen oder die tiir-
kische Entsprechung eines deutschen Begriffs nennen.

Emre Demir sparte im Gesprich iiber seine Religiositit etwaige Assoziationen zu
Verbinden, spezifischen Islamverstindnissen oder Gelehrten ginzlich aus und berich-
tete lediglich, dass er in Moscheen aller tiirkischsprachigen Verbinde das Gebet verrich-
tete. Wihrend der Gymnasiallehrer Herr Mutlu seine religiése Entwicklung im Lichte ei-
ner intensiven intellektuellen Auseinandersetzung beschrieb und er seinen persénlichen
Wandel von einem konservativen, regelgeleiteten Islamverstindnis der Milli Goriis-Be-
wegung hin zu einer >weltoffenen< und >freundlichenc Religiositit detailliert reflektier-
te, erzdhlte Emre Demir seine religise Sozialisation als linearen und kontinuierlichen
Prozess in welchem er nicht die theologische Auseinandersetzung, sondern die religicse
Praxis fiir sich und seine Schiiler*innen als ausschlaggebend erachtete:

Ich denke, wenn man die Religion praktiziert, dann sieht man die Friichte. Wenn man
nur die Theorie kennt, kriegt man sogar oft auch eine Abneigung. Also das habe ich
nicht selber erlebt, weil ich schon immer praktizierender Mensch war. Mein Opa hat
mich eigentlich immer mit in die Moschee genommen, also es war selbstverstindlich
(Emre Demir, 08.10.2018).

Fiir Emre war die konsequente Religionspraxis der Schliissel zur Kultivierung des so-
zialen menschlichen Charakters, zu dessen Herausbildung man zuallererst sein eigenes
Verhalten anderen Menschen gegeniiber reflektieren miisse. Der Islam biete hierfiir ein
iberzeugendes Konzept, das sich aus dem Vorbild der Propheten ableiten lasse:

So wie du zu den Menschen bist, so wird Gott auch zu dir sein. Wenn du barmherzig
zu den Menschen gewesen bist, dann wird auch Gott zu dir barmherzig sein, wenn du
aber hart bist zu den Menschen, wird Gott bei der Abrechnung auch hart sein. Nicht
ungerecht! Gott sagt selber, ich bin der Gerechte. Das ist gar nicht kompliziert. Nur
will ich das umsetzen oder nicht?!... Da ist eine sehr schéne Karikatur, da fragt einer:
>Wollt ihr Veranderung?< Alle melden sich, alle wollen Revolution. Dann stellt er die
zweite Frage: sWer will sich denn verdndern?«— Keiner! Alle gucken nach unten. Aber
genau das ist die Religion, dass du bei dir anfangst! Alle Propheten haben eigentlich
das Gleiche gemacht. Die haben erstmal mit sich selbst gekdmpft, die hatten nafs [et-
wa Ego, Triebseele; auch Atem], gegen dich musst du kimpfen erstmal, dass du erstmal
ein besserer Mensch bist, und dann sollst du mit deiner Familie anfangen, und an dei-
ner Umgebung musst du arbeiten. Du sollst keine Revolution machen. Ich sage auch
manchmal den Schiilern, du bist heute zu spat gekommen. Beim niachsten Mal musst
du mehr kimpfen... gegen dein Ego. Gihad an-nafs ist also, gegen dich selber zu kimp-
fen, gegen deine inneren Triebe, gegen dein Ego, gegen deinen Hochmut zu kimpfen,
wenn du das schaffst, wirst du zum besseren Menschen (Emre Demir, 08.10.2018; Anm.
d. Verf).

Menschlichkeit, Barmherzigkeit und Eigenverantwortung seien die zentralen Eigen-
schaften, die ein Mensch brauche, um die Religion wirklich zu begreifen. Zu einem
guten Muslim werde man entsprechend nicht durch Eifer und strengen Literalismus,

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

sondern durch Menschlichkeit und eine gute Absicht im Handeln. Muslim*in sein be-
deute zuerst Selbstkultivierung und die Bildung des Charakters durch die Aneignung
von Tugenden wie Fleifd und Hoflichkeit. Die grofite Herausforderung sei folglich der
vom Propheten gebotene gihad an-nafs, der Kampf gegen das eigene Ego, die Triebe
und den Hochmut (ebd.). Ein Mensch werde letztlich an seinen Taten gemessen, nicht
an dem Wissen, welches er sich angeeignet hat, da dieses nicht handlungsleitend fir
die Menschen sei und genau dies sei auch der Unterschied zwischen Islamkunde, die
lediglich auf Wissensvermittlung ziele, und seinem Islamunterricht, bei dem es um
Erziehung und Charakterbildung des Individuums gehe (ebd.). Dieses Verstindnis von
Islam und Islamischem Religionsunterricht steht in bemerkenswertem Einklang mit
dem erzieherisch-pidagogischen Konzept der Hauptschule.

Ahnlich wie der Schulleiter kritisierte auch der Islamlehrer die spite Einfithrung des
Islamischen Religionsunterrichts in Deutschland. Seine Erklirung war, dass Muslim*in-
nen bewusst von Allgemeinbildung ferngehalten werden wiirden, um eine Zunahme
muslimischer Religiositit zu verhindern (ebd.). Dieser These liegt die Annahme einer
grundsitzlichen Korrelation von weltlicher und religidser Bildung zugrunde, wie sie
jedenfalls durch die Beobachtungen am Goethe Gymnasium bestitigt wurde. In den
dortigen 10er Kursen des IRU fanden sich deutlich mehr religiése und konsequent
praktizierende Schiiler*innen, als im selben Jahrgang an der Hauptschule. Emre belegte
seine These mit Bezug auf die in Kapitel I. genannte, breit rezipierte Studie von Doris
Weichselbaumer (2016), der zufolge Frauen mit tirkischem Namen und Kopftuch 4,5-
mal so viele Bewerbungen verschicken mussten, um genauso oft zum Bewerbungsge-
sprich eingeladen zu werden wie dieselbe Frau ohne Tuch und mit deutschem Namen.
Entsprechend miisse, so fuhr Emre leidenschaftlich fort, das landliufige Bild von den
>bildungsfernen Kopftuchmidchen« dekonstruiert werden, denn wenn man erwarte,
dass eine kopftuchtragende Frau nicht »>im Mittelalter« leben solle, miisse der Staat
seine Aufgaben iibernehmen und Partizipation ermdglichen. Einerseits gebe es auch
fiir studierte muslimische Frauen mit Kopftuch geringe Chancen auf dem Arbeitsmarkt
und »auf der anderen Seite kritisiert man, dass die Frau mit Kopftuch zuhause sitzt und
Kinder macht, ja da lduft irgendwas falsch und das ist auch wirtschaftlich ein Nachteil
fiir den Staat...«. (Emre Demir, 18.10.2018). In Emres Diagnose spiegelt sich das, was
Werner Schiffauer die »gestresste Gesellschaft« (2015a: 15-25) nennt. Gesellschaftli-
cher Stress entsteht demzufolge dann, wenn eine Gesellschaft auf Problemlagen mit
Mechanismen antwortet, aus denen Folgeprobleme resultieren, fiir deren Bearbeitung
das gesellschaftliche System enorme zusitzliche Krifte und Ressourcen aufbieten muss
oder konkret, dass »die Gesellschaft im Umgang mit Muslimen selbst den Stress erzeugt,
den sie beklagt.« (Schiffauer, 2015a: 21). Die daraus resultierenden Effekte werden dann
als problematisch den anderen zugeschoben, Méglichkeiten zur Losung der Probleme
ignoriert oder abgeblockt oder aus vermeintlicher Prinzipientreue praktische Losungs-
ansitze verbaut (ebd.). Dieselbe Kritik vertrat, wie wir oben gesehen haben, auch der
Schulleiter.

Der Islamlehrer der Hauptschule beschrieb sich selbst als durch und durch politisier-
te Person wider Willen. Dies sei seiner Identitit als Kurde eingeschrieben und Bestand-
teil jedes Gesprichs tiber Herkunft und Selbstverortung. Mit der Religionszugehorigkeit
zum Islam verhalte es sich nicht anders und so kritisierte er deutlich die strukturelle Dis-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

179


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

kriminierung von Muslim*innen in Deutschland. Er betonte die Korrelation zwischen
allgemeinem Bildungsstand und religiosem Wissen bzw. religiéser Erziehung und dia-
gnostizierte, dass die gesellschaftliche Angst vor religiésen Muslim*innen zur Exklusion
dieser aus dem Bildungssektor fithre. Seine Darstellungen liefen immer wieder auf die
Kritik der Politisierung von Ethnizitit und Religiositit hinaus, etwa wenn er gegen die
Tiirkisch-Islamische Synthese oder Islamismus auf der einen oder Muslim*innenfeind-
lichkeit auf der anderen Seite Stellung bezog. Zu seiner eigenen Religiositit und ithrem
Einfluss auf den Islamischen Religionsunterricht betonte er die Praxis vor der Theorie;
nicht theologische Expertise sei es, die den Charakter forme und den Gliubigen zu ei-
nem besseren Menschen mache, sondern das gewissenhafte Praktizieren der religiésen
Gebote. Diese Schwerpunktsetzung mag einerseits daraus resultieren, dass Emre Demir
die Ausbildung zum Islamischen Religionslehrer als berufsbegleitenden Zertifikatskurs
absolviert hatte, der in theologischer Tiefe und thematischer Breite kaum mit dem Stu-
dium an der Universitit oder aber auch der Hizmet-Bewegung vergleichbar sein diirfte.
Andererseits korrespondiert der Fokus auf die individuelle moralische Bildung des Cha-
rakters in bemerkenswerter Weise mit den Zielen und der erzieherischen Strategie der
Schule. Islam kann nach Emres Lesart die Entwicklung des Individuums zur sozialen
und gesellschaftsfihigen Person fordern und, so lieRe sich schlieRen, kann der Islami-
sche Religionsunterricht die zivilgesellschaftlich orientierten Erziehungsziele der Schu-
le religi6s legitimieren.

An der Hauptschule-Nord waren die Grofien der héuslichen Welt (Boltanksi & Thé-
venot, 1991: 130—-141) in Form ethnischer und nationaler Heterogenitit allgegenwirtig
und stellten fiir die Schule insbesondere beziiglich der zahlreichen verschiedenen Mut-
tersprachen bei gleichzeitig geringen Deutschkenntnissen eine grofe Herausforderung
dar. Man versuchte differenziert auf die Partikularismen und individuellen Bedarfe, die
sich auch Lebenssituationen und Problemlagen der Schiilerschaft wie auch der Eltern er-
gaben, passgenaue Angebote zu entwerfen und oszillierte dabei zwischen personlicher
Nihe und Vertrauen auf der einen, und einem autoritiren Erziehungsstil auf der ande-
ren Seite. Der Schulleiter maf} der religiosen Rechtfertigungsordnung fir Konflikte im
Schulalltag keine Relevanz bei, stattdessen ging seine Kritik in Richtung der mediati-
sierten 6ffentlichen Meinung als jener Arena, welche die Unvereinbarkeit des Islam mit
der staatsbiirgerlichen Ordnung reproduziere. Dass muslimische Schiiler*innen bislang
nicht erlernen konnten, ihrer Religion auf Deutsch Ausdruck zu verleihen, sieht er in
diesem Lichte als gravierendes Versiumnis des Gleichheitsversprechens, dem die Zivil-
gesellschaft verpflichtet ist. Dies verhindere Partizipation ebenso, wie die Hiirden, wel-
che offentlicher muslimischer Reprisentanz auferlegt werden. Der Religionslehrer Em-
re Demir erklirte die gut belegte Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssektor
und auf dem Arbeitsmarkt damit, dass mit zunehmendem Bildungsniveau auch ein ho-
herer Grad religiser Bildung einhergehe. Fiir den Feldforschungsort bestitigt sich diese
These fiir jene Schiiler*innen, die sich in den Moscheen der IGMG engagieren, werden
sie dort doch vielseitig unterstiitzt und erhalten beispielsweise auch Hausaufgabenhil-
fe. Demgegeniiber fehlen muslimischen Jugendlichen auf der Hauptschule in der Regel
schon basale Kenntnisse der Religion. Da dem Phinomen bildungserfolgreicher Religis-
ser im gesellschaftlichen Diskurs mit Angst begegnet werde, reagiere die Gesellschaft
mit der Marginalisierung von Muslim*innen und mit strukturellen Zugangsbarrieren.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

Dem hielt der Lehrer den Beitrag entgegen, den Islam fiir das staatsbiirgerliche Mitein-
ander leisten kénne. Insbesondere die Disziplinierung des Selbst durch regelmifiige ge-
wissenhafte Glaubenspraxis férderedie Kultivierung islamischer Tugenden, die gleich-
sam positive Eigenschaften von Biirger*innen in der Zivilgesellschaft seien. In diesem
Zusammenhang sprach der Lehrer vom gihad an-nafs, dem Ringen mit dem eigenen Ego
mit dem Ziel der Selbstbeherrschung, das auch als die grofRe Bemithung (gihad al-'ak-
bar) gilt. Die auf die Verantwortung des eigenen Handelns abzielende Argumentation
der Sinnhaftmachung von Islam, wie Demir sie vorschligt, korrespondiert mit dem er-
zieherischen Auftrag der Hauptschule, basale soziale Kompetenzen zu vermitteln.

4. Wider die Politisierung von Islam

Die Einfithrung des neuen Faches Islamischer Religionsunterricht (IRU) an 6ffentlichen
Schulen steht in einem gesellschaftspolitischen Spannungsfeld verschiedener Erwar-
tungshaltungen, die etwa von Seiten der Integrations-, der Kultus- und Schulpolitik
wie auch der Sicherheitspolitik formuliert werden (Stein & Zimmer, 2022.: 38). Auch auf
der lokalen Ebene meines urbanen Forschungsfeldes driickten zahlreiche Akteur*innen
verschiedene, teils divergierende Hoffnungen an den IRU und insbesondere an die
Islamischen Religionslehrer*innen aus, wobei sich zwei zentrale Aushandlungsgegen-
stinde identifizieren lieRen: (1) die Verhiltnisbestimmung von Moscheeunterricht und
schulischem Religionsunterricht und, damit in engem Zusammenhang stehend, (2) die
prekire Rolle der islamischen Religionslehrkrifte.

Wie der erste Teil des Kapitels gezeigt hat, herrscht insbesondere seitens der Eltern
Unklarheit hinsichtlich der Verhiltnisbestimmung von Moschee und Schule, die sich in
der Formulierung iiberaus widerspriichlicher Zuschreibungen an den Bildungsauftrag
der beiden Institutionen manifestierte. Die Lehrkrifte stehen entsprechend in der Ver-
antwortung die Aufgabenbereiche zu differenzieren und zu erliutern. So kann weder
das Memorieren des Koran oder die Vermittlung des Arabischen — wie es in Moscheen
angeboten wird — in der Schule geleistet werden, noch darf dort die individuelle Reli-
giositit der Schiiler*innen Gegenstand der Benotung sein. Die Ausgestaltung des IRU
ist an den staatlich verantworteten Kernlehrplan gebunden, der die Lehrkrifte beauf-
tragt, oben genannte Kompetenzen zu vermitteln. Die curricularen Vorgaben stellen den
Unterricht dariiber hinaus maf3geblich in den Dienst der bundesrepublikanischen poli-
tischen Kultur und pragen somit das zu vermittelnde Religionsverstindnis ebenso, wie
die Rolle der Lehrkrifte. Diese sind, wie andere Lehrer*innen auch, an die Professionali-
titsstandards des Berufs gebunden und miissen das Ideal der zivilen Biirgergesellschaft
auch als muslimische Religionslehrer*innen vertreten. Ein versehentliches situations-
bedingtes Aus-der-Rolle-fallen, ein Wechsel in Codes, die etwa der Herkunftskultur und
alsoder hiuslichen Rechtfertigungsordnung zugerechnet werden, kann - wie das Beispiel
Mohammed Mutlus beim Elternsprechtag illustriert hat — auch auf Seiten der Religions-
lehrkrifte durchaus zu massiven Verunsicherungen fithren.

Der Auftrag der 6ffentlichen Schule, die nationale politische Kultur zu vermitteln,
kann, wie Schiffauer (2002: 5) beschreibt, indes nur in Form eines verkiirzten Idealbil-
des der Gesellschaft stattfinden. Der Vergleich von Goethe Gymnasium und Hauptschu-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

le-Nord im zweiten Teil des Kapitels hat indes illustriert, dass dies nicht an allen Schulen
in gleicher Form stattfindet, sondern sich je spezifische Formen der Schulkultur identifi-
zieren lassen, die sich etwa hinsichtlich des Umgangs mit religiéser und kultureller Dif-
ferenz, der Bedeutung kollektiver oder individueller Referenzrahmen oder der Bildungs-
ziele unterscheiden lassen. Diesbeziiglich — so die zentrale Beobachtung - variiert auch
die Rolle welche dem Islamischen Religionsunterricht im Rahmen dieser unterschiedli-
chen Schulkulturen seitens der verantwortlichen Akteur*innen zugesprochen wird.

Der Schulleiter des Goethe Gymnasiums skizzierte die Rolle der 6ffentlichen Schu-
le als Vermittlungsinstanz der politischen Kultur der Bundesrepublik sowie ihrer >de-
mobkratischen Spielregeln<und problematisierte das Fortbestehen fremder Hierarchien,
Traditionen und Sprachen auf deren Basis sich in der Schule eine skulturelle Cliquenbil-
dung«vollziehe. Wihrend das Zusammenleben mit Pol*innen und Russ*innen aufgrund
derselben Religion reibungsarm sei, bestehe hinsichtlich muslimischer Migrant*innen
ein groferes Konfliktpotential. Diese gestaffelte Taxonomie kultureller Differenz (vgl.
Mannitz & Schiffauer, 2002: 67-100), verschiedener Kollektive weist durchaus eine Ni-
he zur Logik des 6ffentlichen Diskurses auf, in welchem die »Verdichtung des Fremden
im Muslim« (Schiffauer, 2015a: 24-25) und die Veranderung vermeintlich fremdkulturel-
ler Gruppen virulent sind. Mit der normativen Feststellung, dass eine Theokratie in ei-
ner Demokratie nicht existieren kénne, und daher die Orthografie des Islam angepasst
werden miisse, essenzialisierte und verallgemeinerte der Schulleiter den vermeintlich
universalen Herrschaftsanspruch des Islam. Entsprechend setzte er seine Hoffnungen
in den Islamlehrer Herrn Mutlu, der die Islamizitit des Grundgesetzes betone und po-
litischen Formen des Islam sein eigenes Religionsverstindnis entgegenhalten wiirde. In
der Tat sah Herr Mutlu Deutschland als >Haus des Friedenss, in welchem Muslim*innen
grundsitzlich ihre Religion frei ausiiben kénnen, und rechtfertigte seine Position mit
theologischen Argumenten der Gelehrten Said Nursi oder Fetullah Giilen oder dem is-
lamrechtlichen Konzept maqasid as-Sari‘a. Gegen Herrschaftsanspriiche verschiedener
Formen des politischen Islam stellte Mutlu sein Verstindnis eines >zivilen Islam«der sich
zur Organisation des Gemeinwohls Prinzipien wie der Beratschlagung, Konsensfindung
und des Vertrags bediene, die als demokratienah gelten. Der Religionslehrer des Gymna-
siums verteidigte die Islamischen Gebote auch gegen seinen Vorgesetzten, schaffte aber
zugleich Konvergenzen zwischen islamischen Normen und der bundesrepublikanischen
Rechtsordnung, ohne den Boden der islamischen Gelehrsambkeit zu verlassen.

An der Hauptschule-Nord war seltener die Rede von ethnischen oder religiosen
Kollektiven, denn hier wurde der Fokus zuvorderst auf die individuellen Bedarfe der
Schiiler*innen als Personen gelegt. Mit der Betonung gleicher Chancen und gleicher
Pflichten aller und des Bemithens um die Einzelnen als Handlungsgrundlage schient
die Hauptschule dem staatsbiirgerlichen Ideal der Gleichheit somit niher als die um
eine Vermittlung demokratischer Spielregeln an >fremde Kollektive« bemiihte Argu-
mentation des Schulleiters am Goethe Gymnasium. Der pidagogische Schwerpunkt der
Erziehung zu gesellschaftsfihigem Sozialverhalten und der Fihigkeit am Schulalltag
teilzunehmen, fihrte an der Hauptschule mafigeblich iber interpersonale Beziehungs-
arbeit; kollektive Zuschreibungen und Veranderungstendenzen wie sie insbesondere in
den offentlichen Islamdebatten gang und gebe sind, spielten eine geringere Rolle im
Schulalltag und wurden vom Schulleiter und dem Schulsozialarbeiter als hinderlich fiir

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam macht Schule

das gesellschaftliche Miteinander kritisiert (was nicht heifit, dass einzelne Lehrer*in-
nen diese nicht reproduzieren wiirden, vgl. Kap. V.1.2). Anders als der bei Hizmet und
an der Universitit ausgebildete Islamlehrer des Gymnasiums Mohammed Mutlu, der
entsprechend einen theologisch-intellektuellen Ansatz verfolgte, hatte Emre Demir, der
Islamlehrer der Hauptschule lediglich einen berufsbegleitenden Zertifikatskurs absol-
viert. Auch war er nie an einen Verband gebunden und dort konsequent theologisch
geschult worden. Er betonte vor dem Hintergrund seines Erfahrungshorizonts auf der
einen und dem praxisorientierten Ansatz der Schule auf der anderen Seite die religiése
Praxis vor der theologischen Theorie. Fiir Demir war Islam der Weg der Selbstkulti-
vierung, d.h. der Uberwindung von Hochmut und Egozentrismus durch §ihad an-nafs,
wodurch man vorbildliches Mitglied der Gesellschaft werde. Insofern als Emre sich
vehement gegen die Politisierung seiner kurdischen Ethnizitit wie auch seiner mus-
limischen Religion positionierte, ist auch sein Ansatz als Variante eines zivilen Islam
zu verstehen. Beide Lehrer entwickelten spezifische Argumentationen, ihr Islamver-
stindnis mit den Anforderungen der jeweiligen Schulkultur in Einklang zu bringen und
schufen eine Passung, die sie mit grundlegenden theologischen Konzepten (maqasid
a3-Sari‘a; gihad an-nafs) islamisch begriindeten. Uber die extrinsischen Anforderungen
von Akteur*innen, Richtlinien und konventionalisierter Schulkultur hinaus haben die
Beispiele gezeigt, dass auch intrinsische Motivationen eine grofe Bedeutung in der
Selbstpositionierung der Lehrer im Spannungsfeld des IRU zukommt. Beide Lehrer
standen in einem belasteten Verhiltnis zur national-religiésen Tiirkei; Emre Demir als
gefliichteter Anhinger der marginalisierten kurdischen Minderheit, Mohammed Mutlu
als Anhinger der in der Tirkei als Terrororganisation verfolgten islamischen Giilen-
Bewegung. Die Distanzierung von dieser Nationalreligiositat ist ein zentrales Motiv der
Inanspruchnahme der Universalitit des Islam und zur Schaffung eines Kompromisses
von staatsbiirgerlicher Ordnung und religiésen Normen. Insofern als die Lehrer Islam
auf je unterschiedliche Weise zivilgesellschaftlich in Sinn setzen und so Konfliktpoten-
tiale zwischen den Rechtfertigungsordnungen entschirfen, férdern sie nicht nur die
eigene Identifikation mit der Bundesrepublik, sondern erdéffnen auch den Schiiller*in-
nen eine islamisch legitime Moglichkeit, sich emotional ein Stiick mehr zuhause zu
fithlen. Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen untersuche ich im Folgenden, wie
diese Sinnhaftmachung in den Praxisgemeinschaften des Unterrichts vollzogen wird
und welche Ubersetzungsleistungen und kritischen Bezugnahmen insbesondere die
Schiiler*innen leisten.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam iibersetzen

Wie in der Einleitung des vorausgehenden Kapitels festgestellt wurde, gilt der Islami-
sche Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen vielfach als »Ort der Aushandlungen«
(Spielhaus, 2018:104), an dem junge Muslim*innen vor dem Hintergrund des in der Bun-
desrepublik negativ konnotierten Islamdiskurses lernen, sich reflexiv mit ihrer Religion
auseinanderzusetzen und sich bewusst selbst zu positionieren. Angesichts der Band-
breite von Erwartungen und zugeschriebenen Funktionen, die in Deutschland an den
IRU gestellt werden, ist es bemerkenswert, dass dem Unterrichtsgeschehen in situ sowie
den Schiller*innen als Zielgruppe padagogischen Handelns in praxi — von wenigen Aus-
nahmen (Kellermann & Lorenz, 2016; Klapp, 2023; Ulfat, 2017, 2019) abgesehen — seitens
der qualitativ-empirischen Forschung bislang kaum Aufmerksambkeit geschenkt wurde.
Sowohl in der Fachliteratur als auch von Reprasentant®innen der Religion selbst wird,
wie die schwedische Religionswissenschaftlerin Jenny Berglund konstatiert, das Lehren
von Islam oft mit Begrifflichkeiten »of Islam being stransmitted« (2016: 113) beschrieben,
also mit einem Vokabular der »Weitergabe« oder »Ubertragung« von einer auf die ande-
re Generation.' Da eine derartige Konzeptualisierung islamischer Bildung eine Statik
der weiterzugebenden religiosen Lehre impliziert, fithrt sie, so Berglund weiter, leicht
zu Vorannahmen dariiber, wie Menschen, die einer Religion angehéren, denken, fithlen
oder in der Gesellschaft handeln: »It brings about stereotypes that risk adding to exis-
ting xenophobic ideas of how people from various religions are, just because of their reli-
gious belonging, not taking into account other significant factors of identity such as gen-
der, social class, education and ethnicity« (ebd.: 117). Daher schligt Berglund, sofern es
nicht um das Memorieren des Koran, das Auswendiglernen von Vokabeln oder der basa-
len Glaubenssitze wie den fiinf Siulen geht, in Anlehnung an Homi Bhabha (1997, 2000)
vor, anstatt von der »Weitergabe« (transmission) des Islam vielmehr von dessen »Uberset-
zung« (translation) zu sprechen. Bhabhas Ubersetzungsbegriff (cultural translation) stellt
nicht wie in linguistischem Sinne darauf ab, die urspriingliche Bedeutung moglichst
prazise wiederzugeben, sondern impliziert eine Wandlungsfihigkeit der betreffenden

1 Berglund illustriert dies anhand von The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social His-
tory of Islamic Education (1992) des Historikers Jonathan P. Berkey (vgl. auch Sayeed, 2013; Muzakki,
2017).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Phinomene. Auch Werner Schiffauer greift Bhabhas Ubersetzungsbegriff auf und be-
tont, dass sobald man sich von dem klassischen Ubersetzungsbegriff verabschiede,

die Ubersetzung einen schépferischen Akt sui generis darstellt, der unumginglich ist,
wenn das Original nicht stumm bleiben soll. Der Urtext wird nur lebendig, wenn er in
einen neuen Kontext (was bedeutet das Ur-Wort hier und jetzt), in eine neue Sprache
(was bedeutet der offenbarte Text im Cegenwartsarabisch, im Tiirkischen, im Deut-
schen) und in einen neuen Diskurs tbersetzt wird. Wenn man diesen Gedanken ak-
zeptiert, dann bekommt die Ubersetzung einen neuen Wert—namlich als kreative An-
eignung: Jede gute Ubersetzung gewinnt dem Urgedanken neue Aspekte ab—und be-
reitet damit einem tieferen, reicheren und komplexeren Verstindnis den Weg (Schiff-
auer, 2010: 371-372).

Dieser Ubersetzungsbegriff bezieht den Kontext ebenso mit ein wie die Verantwortung
und die Macht der Lehrenden und ist daher, so Berglund, deutlich besser geeignet als ei-
ne Terminologie der transmission oder der -Weitergabe«um zu untersuchen, wie die Lehr-
krifte durch ihre pidagogischen Wahlmaglichkeiten Islam an den schulischen wie auch
den gesellschaftlichen Kontext anpassen (2016: 118). Wihrend auch Berglund in ihrem
Beitrag exklusiv auf das Handeln der islamischen Religionslehrer*innen — genauer, auf
die Auswahl von Lehrmaterialien fiir den Unterricht (ebd.: 115-116) — fokussiert, konsta-
tiert Schiffauer, dass auch der der Akt des Verstehens ein Ubersetzungsmoment ist und
lenkt den Blick somit auch auf die aktiven Rezipient*innen (ebd.). Fiir die Untersuchung
der Aneignung und Ubersetzung von Islam in islamischen Bildungsriumen gilt es her-
nach, auch die Schiller*innen des Moscheeunterrichts und des schulischen Religions-
unterrichts als Zielgruppe padagogischen Handelns mit einzubeziehen, sind sie doch
mafigeblich am Prozess der Ubersetzung beteiligt. Das Lehren von Islam wird hier al-
so nicht exklusiv als Vermittlungsaufgabe individueller Lehrkrifte verstanden, sondern
vielmehr als kollektiver Ubersetzungsprozess, in dem die Lehrenden zwar iiber Autori-
tit und Deutungshoheit verfiigen, das Ergebnis der Ubersetzung indes nicht zur Ginze
vorausbestimmen.

Mit dem Blick auf konkrete Unterrichtssituationen treten nun jene Kritiken und
Kompromisse in den Blick, die seitens der bislang eher am Rande betrachteten Schii-
ler*innen in Situationen des — im Unterricht oftmals simulierten bzw. stimulierten
— Konflikts oder Dilemmas zwischen den normativen Ordnungen geltend gemacht
werden. Diese werden anhand dreier thematisch gegliederter Fallbeispiele analysiert,
die in den verschiedenen Unterrichtssituationen auf spezifische Weise verhandelt
wurden: (1) dem Verhiltnis zwischen Islam und vermeintlich rationaler Naturwissen-
schaft; (2) der exklusiven Verheiffung des Paradieses (§anna) fiir Muslim*innen und
(3) dem pauschalen Vorwurf eines dem Islam inhirenten Gewaltpotenzials. Alle drei
Themenkomplexe bergen ein zumindest latentes Konfliktpotenzial zwischen der staats-
biirgerlichen Rechtfertigungsordnung, die gleiche Rechte und Pflichten und den freien
Austausch von Ideen zu garantieren beansprucht, und der Rechtfertigungsordnung des
Islam andererseits. In den folgenden Fallbeispielen manifestiert sich die Wirkmacht
der Dichotomien, die im Antagonismus Islam - Europa eingeschrieben sind (Irratio-
nalitit — Rationalitit, Auserwihltheit — Gleichheit, Gewaltpotenzial — Friedfertigkeit).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Sie illustrieren, wie die Akteur*innen, Schiiler*innen wie Lehrkrifte gleichermafen,
geschickt zwischen ihnen navigieren, um Dilemmata abzuschwichen, Kompromisse
hervorzubringen und die moralischen Handlungsanleitungen der Religion pragmatisch
in die alltigliche Lebenswelt zu iibersetzen.

Wihrend diejenigen der von mir begleiteten Jugendlichen, welche regelmiflig am
Unterricht in der Moschee teilnahmen, dies in der Regel schon seit der Kindheit taten,
besuchten nahezu alle Schiiler*innen am Gymnasium im Schuljahr 2018/19 erstmals den
Islamunterricht in der Schule. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln iiber ihre Re-
ligion in einer muslimischen Praxisgemeinschaft im Klassenraum stellte fiir die meisten
Schiler*innen daher ein Novum dar. Die Unterrichtsbesuche eigneten sich folglich ide-
al, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext
Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft iibersetzt wurde.

1. Islam und die Naturwissenschaften
1.1 Das Goldene Zeitalter - Gewissheiten irritieren

Ich wusste gar nicht, dass wir die Kamera erfunden haben. Ich dachte [das waren] Pro-
fessoren oder so (Protokoll, 20.03.2019; Anm.d Verf.)

Dieser Ausspruch stammt aus einer Unterrichtsstunde des Islamischen Religionsunter-
richtsin der zehnten Klasse an der Hauptschule-Nord, in welcher das Thema Wissenschaft
im Islam behandelt wurde. Als Stimulus schrieb der Lehrer Emre Demir den Begriff >Mit-
telalter<an die Tafel und sammelte im Unterrichtsgesprich die Assoziationen der Schit-
ler*innen. Das Resultat war eine Sammlung ausschliefilich negativer Begriffe wie bei-
spielsweise >brutals, >schwers, >Gewalt« oder >Krieg«. Im nichsten Schritt teilte Emre ein
Arbeitsblatt aus, das vier Textpakete zu den Themen Wissenschaft im Islam, Kunstim Islam,
Dar al-Hikma (Haus der Weisheit) und Erfindung der Kamera enthielt, zu denen sodann
vier Arbeitsgruppen eingeteilt wurden. Nachdem sich die Schiiler*innen einen kurzen
Uberblick itber das Blatt verschafft hatten, kommentierte der Lehrer, dass diese Themen
oder Ereignisse historisch im Mittelalter zu verorten seien und in eine Epoche fielen, die
in der islamischen Welt das >Goldene Zeitalter« genannt werde (Protokoll, 20.03.2019).
Seit dem 8. Jahrhundert brachte die islamische Welt eine Bliite der Wissenschaften,
der Technologie und der Kultur hervor, die mit der Herrschaft der Abbasiden in Bagdad
begann (Hans, 2023:218).” Eine besondere Rolle kam dabei dem auf dem Arbeitsblatt be-

2 Diese Bliite ging nicht allein aus der arabischen Kultur hervor. Sie entstand, wie Linden (2017: 33)
betont, mafgeblich aus der Beeinflussung durch die persische Zivilisation und ihre administrati-
ven Institutionen, von denen das Kalifat mit dem Sieg liber das Sassanidenreich im Jahr 750 pro-
fitieren sollte. Mit der Herrschaft von Al-Mansur (-Der Siegreiches, 754—775), und der Errichtung
der neuen Hauptstadt Bagdad sowie der damit verbundenen Abkehr von Damaskus, dem Macht-
zentrum der Umayyaden, vollzog sich eine generelle Verschiebung der Macht von den Arabern
zu den Persern. Al-Mansurs Sohn Mahdi (775—786) forderte nach sassanidischem Vorbild Kunst,
Kultur und rationalistisches intellektuelles Leben. Die Herrschaft Mahdis und seines Nachfolgers
Harun Raschid bilden die Grundlage fiir die Geschichten aus 1001 Nacht (Linden, 2017: 33).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

187


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

handelten Dar al-Hikma, dem Haus der Weisheit zu, das im Jahr 825 n. Chr. in der neuen
Hauptstadt gegriindet wurde. Hier iibersetzte man neben persischen und chinesischen
Schriften auch die grofRen Denker der griechischen Antike, was neben Philosophie und
Theologie auch zu einer dynamischen Entfaltung von Mathematik und Medizin fithrte
(Linden, 2017: 34—-35). Diese Hochphase der Wissenschaft sollte im andalusischen Kali-
fatvon Cordoba, in dem auch die Chirurgie, die Pharmakologie, die Optik und die Agro-
nomie ungekannte Fortschritte verzeichneten, ihre Fortsetzung finden und bis ins 14.
Jahrhundert anhalten (Arnaldez, 2012).

Diese Errungenschaften waren den meisten Schiller*innen bislang unbekannt und
so zeigten sich viele dhnlich iiberrascht wie der 15-jihrige junge Mann im einleitenden
Zitat, angesichts der Entdeckungen des Kairoer Gelehrten Ibn al-Haitham (gest. 1040),
welcher seinerzeit erstmals die Funktionsweise der Linse beschrieb und daher als »Be-
griinder der modernen Optik« gilt (Unal & Elcioglu, 2009: 323). Dieses Erstaunen dar-
iiber, dass ein Muslim - einer >von uns«< — die Kamera »erfunden< habe, lisst auf eine
starke Internalisierung des gesellschaftlich weit verbreiteten Bildes von Muslim*innen
als ritckstindig und bildungsfern schlieRen. Diese Vorstellung der intellektuellen Riick-
stindigkeit von Muslim*innen ist in der 6ffentlichen Meinung der bundesdeutschen Is-
lamdebatten virulent und wurde am durchschlagendsten und prominentesten von Thi-
lo Sarrazin in seinem islamfeindlichen Buch Deutschland schafft sich ab (2010) kolportiert
(vgl. Kap. L.3). Sarrazin unterstellt Muslim*innen eine genetische Disposition zu man-
gelnder Intelligenz und wich trotz vehementer Kritik und empirischer Widerlegung (vgl.
Foroutan, 2010) nicht von seinen Behauptungen ab.Demgegeniiber konnte ich im Feld-
forschungsort insofern eine Korrelation von religioser und weltlicher Bildung beobach-
ten, als die Jugendlichen, die ich im IRU des Gymnasiums kennenlernte, im Vergleich
zu jenen an der Hauptschule deutlich mehr Zeit in der Moschee verbrachten, die Bil-
dungsangebote der Gemeinden nutzten und eine konsequentere Glaubenspraxis ver-
folgten (Tragen des Kopftuchs, Auswendiglernen des Koran). Gerade die religiésen Schii-
ler*innen waren also tendenziell eher bildungserfolgreich. Historisch kann die Tatsa-
che, dass die islamischen Gesellschaften Ende des 19. Jahrhunderts gegeniiber den wis-
senschaftlichen und technologischen Entwicklungen Europas ins Hintertreffen geraten
waren, kaum geleugnet werden. Dass der technologische Fortschritt indes im Gewande
von Uberlegenheitsgebaren und Kolonialisierung iiber die Muslim*innen hereinbrach,
ist einer der Griinde fir die Internalisierung von Minderwertigkeitsgefithlen des musli-
mischen >Wir« (Stutz, 2013: 69), das, wie der oben zitierte Schiiler annahm, nicht Profes-
sor*in sein konne.

Indem der Lehrer die negativen und letztlich eurozentrischen Assoziationen der
Schiiler*innen zum Begriff >Mittelalter< mit den Errungenschaften des Goldenen Zeital-
ters des Islam kontrastierte, stimulierte er eine Irritation der bisherigen Gewissheiten

3 Zu den wohl berithmtesten Personlichkeiten des Goldenen Zeitalters gehéren der hanafitische
Rechtsgelehrte, Arzt, Mathematiker und Politiker Ibn Sina (gest. 1037) — latinisiert Avicenna —, der
die Geschichte der Medizin mafRgeblich pragte (Goichon, 2012), der im Westen als Averroes be-
kannte Korangelehrte, Physiker, Mediziner und Philosoph Ibn Ruschd (gest. 1198), welcher in Cor-
doba wirkte (Arnaldez, 2012), und der bekannte, in Kairo tatige Mathematiker, Optiker und Astro-
nom Ibn al-Haitham (gest. 1040) (Unal & Elcioglu, 2009: 323).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

der Hauptschiller*innen wie z.B. der vermeintlichen intellektuellen Riickstindigkeit
und provozierte eine kognitive Offnung fiir die Reflexion von Selbst- und Fremdzu-
schreibungen. Er reagierte somit auf die Leerstelle in der modernen Geschichtsschrei-
bung, in welcher der Beitrag, der islamischen Akademien jener Epoche zu den heutigen,
vermeintlich >westlichen« Wissenschaften, weitestgehend ausgeblendet wird (Hans,
2023: 218). Das Bestreben, diese Geschichtsschreibung zu korrigieren wendet sich, wie
etwa die Historikerin Sonja Brentjes (2013: 119-120) konstatiert, unter Muslim*innen
bisweilen aber in eine Glorifizierung des Goldenen Zeitalters und eine Uberhéhung des
Beitrags der muslimischen Gelehrten als unabdingbare Voraussetzung heutiger Wissen-
schaft.* In dem Unterrichtsmodul Wissenschaft im Islam beabsichtigte Emre Demir nun
mithilfe der didaktisch basalen schiilerinnenseitigen Reproduktion von Kurztexten,
den Jugendlichen eine Argumentationsbasis gegen essenzialisierende Riickstindig-
keitsthesen wie jene Sarrazins an die Hand zu geben. Die Reaktionen der Schiiler*innen
legen nahe, dass die Unterrichtseinheit das internalisierte bildungsbezogene Minder-
wertigkeitsgefiihl zumindest fiir den Moment produktiv irritieren konnte. Aufgrund
der Zeitknappheit — die Einheit umfasste lediglich zwei Unterrichtsstunden — konnten
die Inhalte allerdings kaum ausfiihrlich reflektiert und eingeordnet werden, so dass
auch hier die Maglichkeit einer a-historischen, glorifizierenden Rezeption durchaus
gegeben war.

Als deutlich schwieriger vereinbar mit der Religion — nicht nur mit dem Islam - als
etwa die Beschreibung der Linse sollte sich jene bahnbrechende naturwissenschaftliche
Idee darstellen, die im 19. Jahrhundert, das Goldene Zeitalter der islamischen Zivilisatio-
nen war lange Geschichte, der britische Geologe und Zoologe Charles Darwin verbreite-
te: die Evolutionstheorie.

1.2 Islam und die Evolutionstheorie

Frau Bruns - Evolutionstheorie als padagogische Herausforderung

Der 15-jahrige marokkostimmige Younes, der bereits in Kapitel I. und IV. zu Wort kam,
hatte mich nach dem Religionsunterricht bei Emre Demir eingeladen, mit ihm die Bio-
logiestunde des zehnten Jahrgangs bei Frau Bruns zu besuchen, die sich gleich mit der
Beobachtung einverstanden erklirte. Acht der zwolf Teilnehmenden waren tiirkei- oder
marokkostimmig und wurden von der Lehrerin als Muslim*innen gelesen. Vom Hang
der Lehrerin zu despektierlichen bis islamfeindlichen Aufierungen hatten mir zuvor be-
reits verschiedene Gesprichspartner®innen an der Schule berichtet und ich sollte, wie
folgender Protokollausschnitt zeigt, gleich zu Beginn der Stunde einen ersten Eindruck
erhalten:

4 Brentjes (2013) illustriert diese Uberhéhung, die sie mit Abdelhamid Sabra als »Muslim precurso-
ritis« (zit. ebd.: 120) bezeichnet, anhand eines Beispiels. Sie analysiert das Buch 1001 Inventions: The
Enduring Legacy of Muslim Civilization (Al-Hassani, 2012), das den Begleitband zur Ausstellung 1001
Inventions: Discover the Golden Age of Muslim Civilization darstellt, die 2012/23 unter der Schirmherr-
schaft der National Geographic Society, Washington DC, stattfand. Die Historikerin schliefSt, dass
»1001 Inventions contains on almost every page substantial errors, misrepresentations, or, sadly,
sheer inventions of its own« (S.121), die sie hernach detailliert herausarbeitet und auflistet.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

189


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Frau Bruns geht die Anwesenheitsliste durch und stellt fest, dass eine von ihr als muslimisch
gelesene Schiilerin heute fehlt. Die Lehrerin ist sich sicher, den Grund zu kennen — es ist Fas-
tenzeit: »Was hat die denn? Die Ramadan-Magengrippe?« Wiihrend der Religionslehrer
Emvre Demir den Schiiler*innen gegeniiber wiederholt betonte, dass ich »auf ihrer Seite ste-
he«, stellt Frau Bruns mich iiber meinen Kopf hinweg als ihren Kollegen vor, und weist die Schii-
ler*innen mit bestimmtem Ton an, mit mir zu kooperieren. Sie bietet mir einen Platz neben sich
am Pult an, doch ich bestehe darauf, mich in der hinteren Ecke des Raumes zu Younes zu set-
zen. Frau Bruns macht es sich demonstrativ in ihrem Kinosessel bequem, der auf ein Rollbrett
montiert ist, und fiahrt mit ihrem >Thron<ans Pult. Die Schiiler*innen sitzen auf ungepolster-
ten Holzstiihlen. Die Lehrerin nimmt das Heft einer Schiilerin vom Tisch auf, greift nach ei-
ner Spriihflasche mit Desinfektionsmittel und benetzt das Deckblatt mit drei kriftigen StofSen
(Protokoll, 21.05.2019).

Die Mutmafung, der Abwesenheitsgrund einer muslimischen Schiilerin im Fastenmo-
nat miisse die >Ramadan-Magengrippe« — vermutlich eine Metapher fiir Schwiche auf-
grund des Fastens - sein, der versuchte, doch fehlgeschlagene Schulterschluss mit dem
wissenschaftlichen Besucher, das Besteigen ihres >Throns< und die Desinfektion eines
Schiiler*innenheftes ereigneten sich in wenigen Minuten und sind Beispiele fiir zahl-
reiche despektierliche Praktiken den Schiller*innen, insbesondere den Muslim*innen
gegeniiber, die ich in der Unterrichtsstunde beobachten konnte. Nach seiner Wahrneh-
mung der Lehrerin gefragt, erklirte Younes, der selbst nicht religiés war und auch nicht
fastete: »Das ist ihre Art, da haben wir uns dran gewdhnt« (ebd.).

Zwar stellt der Biologieunterricht nicht, wie der Unterricht in den Moscheen oder der
IRU an den Schulen, einen islamischen Bildungsraum in dem Sinne dar, dass hier reli-
gioses Wissen durch Muslim*innen an Muslim*innen vermittelt wiirde. Da die Lehre-
rin die Schiller*innen aber einerseits immer wieder auf das ihnen zugeschriebene Mus-
lim*insein reduzierte und demgemif auch das Thema der Unterrichtsstunde mafgeb-
lich in Beziehung zur (islamischen) Religion verhandelte, leistet die beobachtete Stunde
einen wichtigen Beitrag zu der Frage, wie in einer itberwiegend als muslimisch gelese-
nen Praxisgemeinschaft — bisweilen eher noch fiir diese — zwischen den Rechtfertigungs-
ordnungen tibersetzt wird. Nachdem Frau Bruns die Anwesenheit der Schiiler*innen
kontrolliert und ihre Lehrmaterialien sortiert hatte, stand sie auf, gab ein Arbeitsblatt
aus und kommentierte:

In Amerika und vielen muslimischen Staaten wie Saudi-Arabien, Malaysia darf das hier
nicht gelehrt werden! Mir ist wichtig, dass ihr das versteht! Das ist keine Kritik an ir-
gendeiner Religion, aberich diskutiere dariiber auch nicht mit Leuten, die kein Wissen
haben, die sagen, ich bin Muslim, interessiert mich nicht (Protokoll, 21.05.2019).

Das Thema des neuen Unterrichtmoduls lautete Evolutionstheorie. Bereits in diesem ers-
ten Kommentar erklirte Frau Bruns ihre Autoritit als Wissende und diskreditierte re-
ligis bedingte Abwehrhaltungen dem Thema gegeniiber, die sie unverkennbar zuvor-
derst Muslim*innen zuschrieb. Anstatt nun inhaltlich in das Arbeitsblatt einzusteigen,
referierte die Lehrerin ausgiebig zu der von ihr betonten Dichotomie von Wissen und
Glauben. Und nachdem sich alle Lernenden ein Arbeitsblatt genommen hatten, fuhr sie
fort:

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Frau Bruns: »Was ist das Problem [mit der Evolution]? Es hat oft mit Religion zu tun!«
Younes: »Die [Religidsen] meinen meistens, dass der Mensch nicht vom Affen ab-
stammt, sondern von Adam und Eval«

Frau Bruns: »Genau. Aber die Geschichte von Adam und Eva, das muss man wissen,
entstammt der jadischen Tradition und ist erst um 600 v. Chr. entstanden. Die Juden
hatten damals in der Stadt Babylon den Glauben verloren und die Rabbiner brauchten
etwas, mit dem sie die Leute zurlickgewinnen konnten. Ich will hier nicht an den
Offenbarungsgeschichten riitteln, aber Mohammed hatte damals auch Freunde jidi-
schen und christlichen Glaubens, ja, wirklich! Durch den Handel mit anderen Landern
kannte Mohammed Christen und Juden! Auch viele Christen haben mit dem Thema
Evolution aber Probleme! Wie kénnen wir uns also im Bio-Unterricht das Thema
anschauen? (Protokoll, 21.05.2019; Anm. d. Verf.).

In diesem kurzen Gesprichsausschnitt wird dreierlei deutlich. Zuerst benannte Younes
mit den Bildern Adams und Evas auf der einen und der Abstammung vom Affen auf der
anderen Seite - die grundlegende Differenz zwischen Kreationismus und der Evoluti-
onstheorie. Anstatt nun etwa den Topos der Abstammung des Menschen vom Affen evo-
lutionshistorisch einzuordnen und zu korrigieren, war die Lehrerin bemiiht, den Mythos
von Adam und Eva religionsgeschichtlich zu verorten, wodurch sie sich zweitens als legiti-
me Sprecherin auch zum Thema Religion positionierte. Zuletzt versuchte sie, die von ihr
selbst in den Fokus geriickte Frontstellung zwischen Evolutionstheorie und Islam wie-
der aufzuweichen, indem sie auch Christen eine Opposition zur Evolutionstheorie dia-
gnostizierte. Die Lehrerin empfand die Vermittlung der Evolutionstheorie an einen Kurs
der iitberwiegend von muslimisch gelesenen Schiiler*innen besucht wurde, offenkundig
als grofRe Herausforderung, der sie mit einer Strategie begegnete, die nach einem kur-
zen Exkurs zur Evolutionstheorie und ihrer Rezeption in der islamischen Welt analysiert
werden soll.

Charles Darwin hatte seine Ansichten erstmals 1859 in seinem Werk The Origin of Spe-
cies vorgelegt. Die Artenvielfalt und die Verinderbarkeit einzelner Arten gingen demzu-
folge auf den Prozess der Evolution zuriick, in dem Darwin die Faktoren der Variation,
Selektion und Adaption als ausschlaggebend identifizierte. Hieraus leitete sich schlief3-
lich das prominente Axiom des survival of the fittest ab. Darwins Uberlegungen konfligie-
ren in zwei zentralen Punkten mit der koranischen Offenbarung. Den ersten und zen-
tralen Reibungspunkt stellt die Annahme dar, dass jegliche biologische Entititen, ein-
schlieRlich der Menschen, durch in Verbindung stehende Lineages historisch mitein-
ander verwandt sind (Malik, 2021a: 1). Der islamische Theologe und Chemiker Shoaib
Ahmed Malik folgert:

5 Jingeren Erkenntnissen zufolge ist der Ursprung des Mythos deutlich élter. So haben die die Alt-
testamentlerin Marjo Korpel und der Altorientalist Johannes de Moor von der Protestantischen
Theologischen Universitit Amsterdam Texte von Steintafeln, die in den Ruinen derim12.Jh.v. Chr.
vernichteten nordsyrischen Hafenstadt Ugarit gefunden wurden, neu tibersetzt. Darunter fanden
sie einen Text in semitischer Sprache, in welchem die Forscher*innen den Vorlaufer der biblischen
Schépfung von Adam und Eva erkennen und den Ursprung des Mythos somit auf das 13. vorchrist-
liche Jahrhundert datieren (vgl. Korpel & de Moor, 2014).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Humans, then, are descendants of an earlier species and were not simply created into
existence instantaneously. This entails that Adam and Eve, who are generally and tradi-
tionally considered to be the first parentless couple of humankind in Islam, must have
had a motherand a father. Here, tension starts to brew, and it is the conceptual starting
point for the entire discourse of Islam and evolution (Malik, 2021a: 1).

Neben der gemeinsamen (1) Abstammung der Arten steht ferner der Aspekt der (2) deep time,
der geologische Begriff fir die Erkenntnis, dass die Erde sich iiber Millionen bzw. Milli-
arden von Jahren entwickelt hat (Malik, 2021a: 28), in Konflikt mit dem Glauben an die
Schopfunginssechs Tagenc. In der Geschichte haben jiidische, christliche und islamische
Theologen das Alter der Erde in Jahrtausenden konzipiert. So ging etwa das biblische
Narrativ lange von einem Erdalter von 6.000 Jahren aus (Rogers, 2011: 71 zit. in Malik,
2021a: 28). Diese Annahmen mussten durch Fortschritte in der Geologie ginzlich revi-
diert werden, wonach die Erde heute als etwa 4,5 Milliarden Jahre alt gilt (ebd.). Wie
diese Divergenzen interpretiert und abgemildert werden, analysiere ich im Folgenden
sowohl am Fallbeispiel des Biologieunterrichts an der Hauptschule wie auch anhand des
Islamunterrichts in der Al-Taqwa Moschee.

Die Evolution gilt heute als durch verschiedene Beweisfithrungen gesichert, von de-
nen die aussagekriftigsten die Funde von Fossilien, die Homologie und insbesondere die
Genetik sind, und die in Summe kaum Zweifel zulassen (Malik, 2021a: 38).° Wihrend die
Lehre der Evolution mithin selbstverstindlicher Bestandteil der Curricula in den Lin-
dern Nordwesteuropas ist, sieht der Parlamentarische Ausschuss des Europidischen Ra-
tes bereits im Jahr 2007 den Kreationismus auf dem Vormarsch (vgl. Bénisch, 2010).”
Neben der Unterminierung der Evolutionstheorie durch christliche Kreationist*innen,
darunter in Italien oder Polen zeitweise hochrangige politische Offizielle, hat auch der
islamische Kreationismus einen wachsenden Einfluss auf die Muslim*innen Nordwest-
europas, das laut Salman Hameed, der zur Wissenschaftsrezeption in muslimischen Ge-
sellschaften forscht, mittlerweile gar dessen Hochburg ist (Hameed, 2015: 391). Das Er-
starken des islamischen Kreationismus in Europa ist maf3geblich dem tiirkischen Publi-
zisten und Fernsehprediger Adnan Oktar zu verdanken, der mit seinem schillernden alter

6 Fossilien, d.h. in Sedimentgestein konservierte Uberreste von Lebewesen werden durch die Wis-
senschaft der Paldontologie (altgriech. Palaiés >alt¢, dntos sseiend<) klassifiziert und chronologisch
eingeordnet. Sie kann anhand verschiedener Methoden wie z.B. geochemischer Analysen auf die
Lebensumstiande der jeweiligen Lebewesen, bzw. Organismen schliefRen wie etwa das Klima. Bio-
logische Homologie bezeichnet schlicht das Vorkommen eines gleichen Merkmals in verschiede-
nen Spezies aufgrund eines gemeinsamen Vorfahren. Den verlasslichsten Beleg fiir die Evoluti-
on liefert aber die Genetik, welche die DNA, den>Bauplanc<einer Spezies entschlisseln kann und
entsprechend Unterschieden und Gemeinsamkeiten erkennen und somit Verwandtschaft belegen
kann (Malik, 2021a: 32—38).

7 Der Biologiedidaktiker Dittmar Graf hat die Einstellungen von angehenden Lehrer*innen erfragt
und flr 2010 festgestellt: »Lehramtsstudenten, die einen Biologie-Leistungskurs in der Oberstufe
besucht hatten, lehnten zu fast acht Prozent die Evolution ab. Von denjenigen, die einen Grund-
kurs absolviert hatten, waren es 17 Prozent, von denjenigen ohne Biologieunterricht sogar iber
20 Prozent.« (Bonisch 2010, Abs. 4). Mittlerweile gebe es in Deutschland immer mehr Lehrkraf-
te, die offen dazu stehen, im Unterricht Kreationismus zu vermitteln. Darunter jene der iiber 100
Einrichtungen, die dem Verband evangelischer Bekenntnisschulen angehéren (ebd.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

ego Harun Yahya und dem 1990 veréffentlichten Buch Evolution Deceit: The Collapse of Dar-
winism and its Ideological Background ein breites Publikum erreichte.® Wihrend Oktar bei-
spielsweise in der Zeitung Welt als ungefihrlich eingestuft wird (Biermann, 04.02.2013),
betont Hameed (2015:391) den Einfluss Yahyas als einen nicht zu unterschitzenden Fak-
tor im Erstarken kreationistischer Tendenzen. Oktars Lehre, welche auch die Evoluti-
on einzelner Arten ablehnt, stelle mittlerweile gar die dominante Form des islamischen
Kreationismus in Europa dar (ebd.). Demgegeniiber ist die Evolutionstheorie in zahlrei-
chen muslimischen Lindern zwar geichtet und das Unterrichten etwa in Saudi-Arabi-
en, Oman und Algerien ganzlich verboten (Alassiri, 2019:122), »the reception of biological
evolution« so betont Hameed, ist aber »far more mixed in the larger Muslim world« (2015:
391).” Shoaib Ahmed Malik (2021b) identifiziert neben den Kreationist*innen, welche die
Evolutionstheorie ginzlich ablehnen, verschiedene Typen anhand ihrer Bezugnahme auf
islamische Quellen und Evolutionstheorie. So gebe es ferner die committed evolutionists,

8 Yahyas Organisation erreichte von der Tiirkei aus (iber Websites in verschiedenen Sprachen Mus-
lim*innen auflerhalb der Turkei und verbreitete zahlreiche Pamphlete und Biicher. Die heftigen
Reaktionen der westlichen Presse auf die Zusendung seines 800-seitigen Werkes Atlas of Creation
an Schuleninverschiedenen Lindern Nordwesteuropas und das Darwin-Jahr 2009 boten Yahya die
mediale Offentlichkeit, sich als Verteidiger gegen die materialistischen Ideclogien des Westens zu
gerieren (Hameed, 2015: 390—392). Auch seine bizarren Auftritte, bei welchen er sich mit jungen
wasserstoffblonden Frauen umgibt, die oftmals lediglich Bikini tragen und die er seine >Katzchenc<
nennt, sorgten fiir Publicity (Biermann, 04.02.2013).

9 Christiane Paulus und Mahmoud Abushair (2018) geben einen historischen Uberblick tiber her-
meneutische Positionen im Zusammenhang der Evolutionstheorie. So kritisierte beispielsweise
Dschamal ad-Din al-Afghani (gest. 1897) Darwin dahingehend, dass er den Beweis fiir die Veran-
derung der Arten schuldig geblieben sei, sah aber die Selektion an den Beispielen der Wahl von
Ehefrauen in der beduinischen Kultur sowie in der Pferdezucht bestatigt. Eine am europdischen
Mainstream Darwinismus orientierte religionskritische Auffassung vertrat der Libanese Schibli
Schumaiyil (gest. 1917), fiir den Religion ein Hindernis in der Entwicklung und des Fortschritts der
Menschheit darstellte und entsprechend iberkommen werden miisse. Ein Kompromiss zwischen
beiden Positionen geht auf den von Schumaiyil beeinflussten Agypter Ismail Mazhar (gest. 1963)
zuriick, der einerseits den »extremen Materialismus« der sdkularen Kritik a la Schumaiyil ablehn-
te und andererseits al-Afghani Naivitat und Unverstdndnis attestierte. »[E]s gehe nicht um die Er-
schaffung des Elefanten aus einer Ameise oder des Menschen aus einem Affen.« (Paulus & Abus-
huair, 2018: 45). Ein weiterer Agypter, Amin al-Khuli, der von der islamischen Renaissance Anfang
des 20. Jahrhunderts befliigelt Europa besucht hatte, setzte sich intensiv mit der Evolutionstheo-
rie auseinander und erschuf gemeinsam mit seiner Frau Aischa bt. asch-Schati’ einen Ansatz der
reformierten, literarischen Koranhermeneutik. Er war als islamischer Theologe vom Nutzen der
Evolutionstheorie iiberzeugt, weltliche Entwicklungsprozesse zu erklaren, sei sie doch als Natur-
wissenschaftam Leben der Menschen und an der Entwicklung aller Wesen interessiert. Im Westen
habe der Klerus Darwins Lehre lediglich als problematisch aufgefasst, weil sie diese in Gegensatz
zum jidischen Schopfungsmythos sahen. Darwin habe aber, wie al-Khuli betont, die Existenz des
Cottlichen niemals bezweifelt: »Es gebe keinen Grund zu bestreiten, dass Gott aus einem Ursprung
Stimme mit der Anlage zur Entwicklung geschaffen habe. Im Koran werde die Erschaffung des
Menschen aus Erde in Phasen beschrieben, jedoch sei die Erforschung der Details seiner Genese
dem menschlichen Verstand bzw. der Wissenschaft ilberlassen worden. Daher entspriache der An-
satz der Religion auch dem Konzept der Evolution.« (Paulus & Abushuair 2018, 46). Amin al-Khuli
hat somit einen Weg aufgezeigt, durch welchen der koranische Diskurs nicht normativ verengt
wird, sondern unter der Akzeptanz empirischer Wirklichkeiten als »kognitive Kommunikation mit
den Hoérern« (ebd.: 67) verstanden werden kann.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

193


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

welche die Evolutionstheorie akzeptieren und eine Neuinterpretation der Schriften auf
Basis aktueller empirischer Erkenntnisse fordern, oder die human exceptionalists die an-
nehmen, dass alles Leben Produkt der Evolution sei, ausgenommen die Menschen (Ma-
lik, 2021b).%°

Fiir die pidagogische Praxis stellt die im islamischen Mainstream virulente episte-
mologische Frontstellung von islamischem Kreationismus und Evolutionstheorie zwei-
felsohne eine Herausforderung dar (vgl. Alassiri, 2019: 122). Um diese Verhiltnisbestim-
mung zu verstehen und ihr pidagogisch begegnen zu konnen, sollte ihre Reproduktion
indes vermieden und, so Hameed, die moralische Selbstpositionierung von Muslim*in-
nen in einem sikularen Staat ebenso mit einbezogen werden, wie die Vielfalt von Pro-
zessen der Adaption und Konvergenz (2015: 396).

Auch die Akteur*innen im Feldforschungsort versuchten auf unterschiedliche Weise,
Konvergenzen zwischen Evolutionstheorie und Religion herzustellen. In der beobachte-
ten Biologiestunde fuhr Frau Bruns mit ihren Erliuterungen zum Spannungsverhiltnis
zwischen Wissen und Glaube fort und beantwortete schlieflich die von ihr gestellte Fra-
ge, wie das Thema im Bio-Unterricht behandelt werden kénne:

Das ist gar nichtso schwierig, denn es gibtimmer eine Variable, die man nicht erklaren
kann. Kenntihr Stephen Hawking, diesen kleinen Mann im Rollstuhl? Der hat die Welt-
formel gesucht, eine Formel, mit der man alles erklaren kann, eine Universalformel.
Der wurde gefragt: >Wie kannst Du gegen Gott vorgehen!?<Da hat er gesagt: >Das tue
ich nicht. Ich glaube an die eine Variable!< Also egal wie weit die Naturwissenschaft-
ler kommen, es bleibt immer eine Variable, die sie nicht erklaren kénnen (Protokoll,
21.05.2019).

Um eine Moglichkeit der Konvergenz von (islamischem) Schépfungsmythos und Evolu-
tionstheorie aufzuzeigen, verwies die Biologielehrerin auf den prominenten britischen
Astrophysiker Stephen Hawking, der Ende der 1980cer die (spiter wieder revidierte) Mog-
lichkeit gottlicher Existenz einriumte (Hawking, 1988), da auch die Naturwissenschaf-
ten nicht alles erkliren und letztbegriinden kénnten.” Trotz dass die Evolution durch

10  Eine Ausnahmeerscheinung ist nach Malik (2021b) David Solomon Jalajel (2009, 2018), der auf
Grundlage asharitischer, maturidischer und salafistischer Quellen einen inharenten Konflikt zwi-
schen Islam und Evolution negiert und argumentiert, dass lediglich Adam und Eva auf wundersa-
me Weise geschaffen worden seien. Wenn die elternlose Inkarnation Adams aber ein unbezweifel-
barer islamischer Glaubenssatz ist, so fragt Jalajel, wie kann dieser mit der Evolution ausgeschnt
werden? Hier bringt er das theologische Prinzip des tawaqquf ins Spiel, das als sein eigenerinnova-
tiver Beitrag ist. Der Begriff bedeutet etwa Aussetzung des Glaubens und bezieht sich auf Situatio-
nen, in denen auf eine Frage verschiedene, gleichermafRen plausible Antworten existieren. Wenn
man sich nun entschliefdt, abzuwarten, bis weitere Evidenz fiir oder gegen eine Position hervor-
gebracht wird, praktiziert man tawaqquf. Jalajel scheidet aufierdem die Verbindung der Schdpfung
Adams von der Schipfung der Menschheit, da auch der Koran sich nicht dazu dufiert, ob es zur Zeit
der Schopfung Adams vielleicht bereits Menschen auf der Erde gegeben habe. Malik (2021b) nennt
diese Position Adamic exceptionalism. (Ebd.).

i3 Hawking ging in den 1980er Jahren in seinem Essay A Brief History of Time (1988, mit].L. Anderson)
noch von einer ultimativen Theorie hinter der Schopfung aus, welche auf die Existenz Gottes hin-
weisen konne. Er revidierte dies 2010 in The Grand Design (2010, mit L. Mlodinow) und sei ferner

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

oben genannte Evidenzen in der Biologie als gesichert gilt, sah sich die Lehrerin bewo-
gen, fortwihrend auf die Legitimitit des Zweifels an diesen empirischen Evidenzen hin-
zuweisen, um die Moglichkeit der Vereinbarkeit mit dem Glauben an eine tibernatiirliche
Schépfung zu eréffnen:

Frau Bruns: »Also Leute, das hier [tippt auf das Arbeitsblatt] sind alles nur Vermutun-
gen, die aber hoch wahrscheinlich sind. Woher kommt nochmal das Leben auf der Er-
de?«

Schiilerin A: »Meteorit!«

Schiiler B: »Triimmerteile von Planeten .«

Frau Bruns: »Genau! Da sind Metalle drin, die verdndern sich im Feuer, also wenn er in
die Erdatmosphire eintritt. Durch die Reaktion von Metall und H?O kann Leben ent-
stehen, geht man heute von aus. Leute, euer Problem ist ja, dass ihr denken konnt bis
zu Euren GrofReltern. Im Text hier geht es aber um einen Zeitraum von 3,7 Milliarden
Jahrenl«

Frau Bruns greift nach einem von einem Schiiler/einer Schiilerin gestalteten Plakat mit einer
Uhr, aufder diejeweiligen Erdzeitalter farblich eingezeichnet sind und erkldrt, dass der Mensch
im Vergleich zur Geschichte der Erde erst »in der letzten Minute die Bildflache betreten«
habe (Protokoll, 21.05.2019).

Auf dem Arbeitsblatt zur Abstammung der Arten war ein Stammbaum der Evolution der
Wirbeltiere abgebildet, in welchem der Mensch nicht vorkam. Allein diese Beobachtung
lieRRe sich als Vermeidungsstrategie interpretieren, bezieht sich der grofite Reibungs-
punkt zwischen religiésen und naturwissenschaftlichen Uberzeugungen doch auf die
Abstammung des Menschen. Indem die Lehrerin wiederholt die Legitimitit des Zwei-
fels an den evolutioniren Prozessen betonte und durch Hawkings Variable Gott einen
vagen Platz in der Entwicklung einrdumte, schuf sie einen Kompromiss zwischen den
Ordnungen, gleichwohl auf Kosten der Glaubwiirdigkeit der Naturwissenschaften. Mit
dem Verweis auf die im Vergleich zur Erdgeschichte verschwindend geringe Dauer der
menschlichen Existenz griff Frau Bruns hernach auch den zweiten potenziell konflikt-
iven Aspekt der deep time auf. Anstatt aber die Erkenntnisse iiber das Alter des Univer-
sums und der Erde ebenfalls in Zweifel zu ziehen, prisentierte sie dieses als gut belegt
und prasentierte den Urknall als »ein Ereignis, das man heute noch messen« (ebd.) kon-
ne. Als die Schiiler*innen sich von ihren Ausfithrungen zunehmend iiberfordert und ge-
langweilt zeigten, betonte die Lehrerin die Intention ihres Exkurses.

Ichwollte Euch verdeutlichen, dass das Anschauen des groRen Ganzen demiitig macht!
Wer Glauben hat, kann solche Sachen besser verstehen. Ich stelle mir vor, dass, wer un-
glaubig ist, dem fehlt die andere Schale der Waage. Jeder Mensch, der Glauben hat,
egal ob diesen oder jenen, hat vor Gott die Fahigkeit zu sagen, ich bin wertvoll (Proto-
koll, 21.05.2019).

der Meinung, dass fiir die Entstehung des Universums keine gottliche Macht notwendig gewesen
sei.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

195


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Indem die Lehrerin die in Relation zur Entstehung des Universums verschwindend kur-
ze Existenz des Menschen aufzeigte, um »Demut« in den Schiiler*innen zu evozieren,
argumentierte sie nicht mehr in der Logik der Empirie basierten Naturwissenschaft (als
Institution der staatsbiirgerlichen Welt), sondern adaptierte den Modus religiéser Argu-
mentation. Dieser Modus driickte sich nicht nur in der Aneignung religidser Termino-
logie (»ungldubig«), sondern auch von Positionen wie der Darstellung von Atheist*innen
als defizitir (»dem fehlt die andere Schale der Waage«) aus. Frau Bruns war itberaus be-
mitht, den muslimischen Jugendlichen einen Zugang zur Evolutionstheorie zu er6ffnen,
der potenzielle Konfliktpotenziale entschirfte, verhinderte somit aber zugleich kontro-
verse Debatten und deklassierte vermutlich unbeabsichtigt nicht nur die Uberzeugung
von Atheist*innen, sondern auch den Status von Grundannahmen ihres Faches. Eine
Diskussion akzeptiere sie, wie sie eingangs klarstellte, jedoch nur auf der Basis von Wis-
sen und nicht allein auf Basis religiéser Uberzeugungen.

Ob der von der Lehrerin reproduzierte und ihren Einlassungen zugrunde gelegte
Antagonismus von Islam und Evolutionstheorie fiir die Jugendlichen indes itberhaupt
relevant war, versicherte sich die Lehrerin zu keinem Zeitpunkt und muss hier in Fra-
ge gestellt werden. Viele der von Frau Bruns als muslimisch markierten Schiiler*innen
lebten in wenig religiésen Elternhiusern und handhabten den Bezug zur Religion iiber-
aus situativ und flexibel. Ich schliefRe daher, dass die Grundlage fiir die Argumentation
der Lehrerin weniger die Orientierungen der Schiilerschaft waren, als vielmehr ihr eige-
ner Vorstellungshorizont, in welchem die Frontstellung Islam — Evolutionstheorie einen
gesetzten Wissensbestand darstellte. Diesen projizierte sie fortwihrend unhinterfragt
aufdie Schiiler*innen. Der Versuch die vermeintliche islamische Position mit der Natur-
wissenschaft zu versdhnen, mag an anderer Stelle, wenn fachlich fundiert, [6blich sein.
Im Falle der beobachteten Unterrichtsstunde wirkte er jedoch oktroyiert und unange-
messen. Das Beispiel illustriert ein zentrales Problem des Blicks der gesellschaftlichen
Majoritit auf Muslim*innen, der die religiose Identitit als »Primaridentitit« voraussetzt
und somit vermeintlich islamische Uberzeugungen auf alle muslimisch gelesenen Men-
schen projiziert. Die potenziellen Kompetenzen der Schiiler*innen, als eben solche zu
kritisch zu handeln und sich eigene Urteile zu bilden, wurden in der beobachteten Un-
terrichtsstunde durch othering und eine bevormundende Haltung der Lehrerin massiv
eingeschrinkt. Es ist offenkundig, dass die Vereinbarung von Evolutionstheorie und re-
ligiosen Schépfungsmythen eine grofie pidagogische Herausforderung fiir die Lehrerin
darstellte. Diese Herausforderung resultierte jedoch weniger aus den tatsichlichen re-
ligiosen Uberzeugungen der Schiiler*innen, als vielmehr aus der Ignoranz der Lehrerin
diesen gegeniiber.

Auchim Unterricht in der Al-Tagwa Moschee konnten Argumentationsstrategien be-
obachtet werden, welche die Anniherung von Naturwissenschaften und Islam zum Ziel
hatten. Wie der folgende Absatz illustriert, wurden auch hier die Aspekte der gemeinsa-
men Abstammung der Arten und der deep time aufgegriffen.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Abdullah - Wissenschaftliche Koranexegese
Ein Schiiler liest Sure 10/5: »Er ist es, Der die Sonne zu einer Leuchte und den Mond zu
einem Licht gemacht und ihm Himmelspunkte zugemessen hat, damitihr die Zahl der
Jahre und die Zeitrechnung wisst. Allah hat dies ja nur in Wahrheit erschaffen. Er legt
die Zeichen ausfihrlich dar, fiir Leute, die Bescheid wissen.«
Abdullah: »Koran ist das offenbarte Wort Allahs, das unerschaffene Wort Allahs. Das
grofite Wunder, was den Menschen zu Teil wurde. Dieses Buch mit all den sprachli-
chen Feinheiten und Einzelheiten [..] kann niemals von einem Menschen geschrieben
worden sein. Auf der einen Seite haben wir Sonne, diya’, und auf der anderen Seite ha-
ben wir Mond, niir. Leuchte und Licht. Ja, fir uns, die wir keine Ahnung haben, wenn
wir lesen, denken wir, Licht gibt Helligkeit. Was ist aber der Unterschied?«
Schiiler:»Die Sonne istja nicht vom Mond abhéngig. Also die Sonne strahlt einfach. Der
Mond strahlt das Licht von der Sonne, abhdngig von der...«
Abdullah: »Sehr gut! Stopp! Das reicht! Der Mond leuchtet gar nicht! Der Mond sendet
keine Strahlen aus. Der Mond ist wie die Erde ein Planet. Die Sonne allein leuchtet die
Strahlen ab. Und der Mond ist wie ein Spiegel. Die Strahlen fallen darauf und dann
wird das reflektiert und dann sehen wir erst den Mond. Aber der Mond selber, der hat
keine Energie zum Leuchten. Hatte der Prophet vor 1400 Jahren wissen kdnnen, dass
der Mond nicht leuchtet? Niemals!« (Protokoll, 18.11.2018)

Dieser kurze Protokollausschnitt stammt aus dem Unterricht in der Al-Tagwa Moschee,
wo Dr. Abdullah jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr gemeinsam mit zehn bis fiinfzehn Schii-
lern im Alter von 13 bis etwa 20 Jahren Koranexegese (tafsir) betrieb. Jeder Schiiler hatte
eine Ubertragung des Koran in deutscher Sprache vor sich liegen - in Ausnahmefillen
erlaubte Dr. Abdullah auch jene Version in der App Muslim Pro — und in der Regel er-
hielten die Schiiler der Reihe nach dem Auftrag, einige Verse vorzutragen. Dr. Abdul-
lah stellte im Anschluss Fragen nach dem Bedeutungsgehalt der Verse und diskutierte
diese, wie der obige Protokollausschnitt einer Stunde zum Thema Zeit illustriert, mit
dem Kurs. Ich konnte in verschiedenen Unterrichtsstunden beobachten, wie der Leh-
rer die gottliche Urheberschaft des Korans mit dem oben genannten Argument belegte,
dass der Prophet Muhammad spezifische in dem Buch beschriebene Logiken, Prozesse
oder Mechanismen der belebten und unbelebten Umwelt als Analphabet seinerzeit un-
moglich habe wissen konnen. Dies ist das zentrale Argument einer wissenschaftlichen
Lesart des Koran, die sich zum Ende des 19. Jahrhunderts entwickelt hatte und deren
Vertreter der Uberzeugung waren, dass man politische Unabhingigkeit und Macht nur
erlangen kénne, wenn man sich weniger mit der islamischen Rechtsprechung und mehr
mit der modernen Wissenschaft befasse. Die Islamwissenschaftlerin Rotraud Wieland
(2002) beschreibt in ihrem Beitrag Exegisis of the Quran: Early, Modern and Contemporary
diesen Trend als wissenschaftliche Koranexegese oder tafsir ‘ilmi:

Scientific exegesis (tafsir ‘ilmr) of the Qur'an is to be understood in light of the assump-
tion that all sorts of findings of the modern natural sciences have been anticipated in
the Qur'an and that many unambiguous references to them can be discovered in its
verses [..]. The scientific findings already confirmed in the Qur'an range from Coperni-
can Cosmology [..] to the properties of electricity, from the regularities of chemical re-
actions to the agents of infectious diseases. The whole method amounts to reading into

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

197


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

the text what normally would not ordinarily be seen there. Often trained in medicine,
pharmacy or other natural sciences, even agricultural sciences, exegetes are, for the
most part, not professional theologians (Wieland, 2002: 129).

Zwar beziehen sich die Ausfithrungen Wielands zuvorderst auf die gelehrten Urheber
entsprechender exegetischer Werke. Die hier beschriebenen Charakteristika des tafsir
‘ilmi lassen sich, wie die folgenden Beispiele zeigen, jedoch auch auf eine zentrale Stra-
tegie des Doktors zur Schaffung von Konvergenzen im Unterricht iibertragen. Auch die
Beschreibung der typischen< Exegeten eines tafsir ‘ilmi trifft auf den Islamlehrer zu, der
ja Mediziner und als praktizierender Oberarzt in einem grofRen Krankenhaus titig war.
Riickblickend, beschrieb Dr. Abdullah, sei es wihrend der Vorbereitung auf das Abitur
gerade die Biologie gewesen, welche ihn begeistert und durch deren Erkenntnisse sich
sein Glaube gefestigt habe. Hinsichtlich der Abstammung der Arten, die in vorausgehenden
Absatz als erster und zentraler Reibungspunkt des Verhaltnisses von Islam und Evoluti-
onstheorie identifiziert wurde, fithrte er aus:

Was vollig falsch verstanden wird und was die Muslime ja auch nicht wissen, der Islam
spricht von einer Mikroevolution, die da ist — tagtaglich — und das ist das Wirken Got-
tes. Dass auf einmal ein Bakterium resistent wird, dass Selektion da ist. Aber was fiir
den Islam nicht da ist, ist eine Makroevolution, das heifdt, dass aus einer Art eine ande-
re wird. Wir sprechen von einer Schépfung und wir sprechen davon, dass Tiere durch
eine Mikroevolution innerhalb der Art, aufgrund von Verdnderungen, durch Selektion
beispielsweise... Jetzt sind die Wande alle Rufd geschwarzt, im Zeitalter der Industriali-
sierung. Und jetzt werden die weiRen Motten erkennbar, die schwarzen nicht. Was pas-
siert? Die weiflen werden gefressen. Selektionsvorteil! Die schwarzen iiberleben. Jetzt
gibt es aber in der schwarzen Mottenart vielleicht einen Gendefekt und die meisten
Gendefekte sind nicht iiberlebensfihig. Bei manchen kommt es zu einem Uberleben
dieser Art und dann kommt es zu einer Selektion und siehe da, die einen werden ver-
drangt, die anderen bleiben. Aber wer ist derjenige, der diesen Gendefekt herbeiruft?
(Abdullah, 09.12.2018).

Laut Abdullah gilt es also, die durch Selektion und Adaption resultierenden Variationen
innerhalb einer Art als Mikroevolution zu akzeptieren. Die Ausdifferenzierung von Li-
neages, welche auf einen gemeinsamen Vorfahren zuriickgehen, lehnte er hingegen ab
und somit das zentrale Theorem Darwins, welches, wie oben bereits erwihnt wurde,
durch die drei Belegstringe der Fossilenfunde, der Homologie und der Genetik empi-
risch nahezu aufler Zweifel steht. Die Differenzierung in eine mit der Schépfung verein-
bare Mikroevolution und eine abzulehnende Makroevolution eréffnet Abdullah letztlich
das Festhalten am koranischen Schopfungsakt der Menschheit durch die wundersame
Erschaffung Adams, verbleibt aber in Widerspruch zum wissenschaftlichen state of the
art.

Auch die Erschaffung der Welt in sechs Tagen steht, wie ebenfalls in vorausgehendem
Absatz als zweiter Konfliktpunkt benannt wurde, in Widerspruch mit dem kosmologi-
schen Entstehen der Erde vor etwa 4,5 Milliarden Jahren (Malik 2021, 21; vgl. Dalrymple,
1994). Zur Auflosung dieses Konflikts bietet, wie Abdullah im Unterricht erliuterte, der

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Koran selbst einen Ausweg, denn an verschiedenen Stellen wird auf die Relativitit von
Zeit hingewiesen:

Abdullah: »Allah subhanahu wa-ta‘ala hat die Himmel und die Erde in sechs Tagen er-
schaffen. Was bedeutet sechs Tage?«

Schiiler A: »Nicht die Tage, die wir kennen. Das sind sechs Zeitabschnitte.«

Abdullah: »Sechs Zeitabschnitte! Nicht Tage wie wir sie kennen. Ich habe gerade noch
ein bisschen was anderes nachgeguckt. Zum Beispiel auf einem Planeten, ich glaube
Merkurwar das, dauertein Sommer 42 Jahre. Wie lange dauert ein Sommer in Deutsch-
land?«

Schiiler A: »Drei Tage« (Geldchter im Raum).

Abdullah: »Also zumindest kalendarisch gesehen drei Monate. Okay, es regnet und so
weiter. Aber Allah hat die Erde und die Himmel und die Holle in sechs Tagen erschaf-
fen. Sechs Abschnitte! Nicht sechsmal 24 Stunden! Und was haben wir zu—das ist jetzt
ganz wichtig —was haben wir zur Zeit gesagt? Zeit...?«

Schiiler B: »...ist relativ.«

Abdullah: »Ist relativ! Es gibt zwei Verse im Koran. Wer erinnert sich an diese zwei Ver-
se? Die hatte ich euch mitgeteilt. Zwei Zahlen. Ich schreibe die jetzt mal auf (schreibt
an die Tafel) 1.000 und 50.000. Was hat das auf sich?«

Schiiler C: »Ein Tag fiir uns ist, also tausend Jahre...«

Abdullah: »1.000 Jahre nach unserer Rechnung. Und an einer anderen Stelle sagt Al-
lah subhanahu wa-ta‘ala, dass die Engel und Dschibril ‘alayhi s-salam zu Allah subhanahu
wa-ta‘ala hinaufsteigen. In welcher Art und Weise wissen wir nicht. Und dieses Hinauf-
steigen dauert wie lange? 50.000 Jahre! Uberleg mal, ein Tag so wie 50.000 Jahre. Ein
Tag so wie 1.000 Jahre. Das heift, Zeit ist, wie er gesagt hat, was?«

Schiiler C: »Relativ« (Prot. 18.11.2018; Anm. d. Verf.).

Die hier von Abdullah angefiihrten Verse des Koran sind 22/47: »Und sie wiitnschen von
Dir, die Strafe zu beschleunigen. Allah wird sein Versprechen nicht brechen. Und gewiss,
ein Tag bei deinem Herrn ist wie tausend Jahre eurer Berechnung«. Die gleiche Einheit
von eins zu 1.000 wird in Sure 32/5 wiederholt: »Er regelt die Angelegenheit vom Him-
mel bis zur Erde. Hierauf steigt sie zu Ihm auf an einem Tag, dessen Maf3 tausend Jahre
nach eurer Berechnung sind.« Sure 70/4 fithrt schlieRlich an: »Es steigen die Engel und
der Geist zu IThm auf an einem Tag dessen (Aus)maf fiinfzigtausend Jahre ist.« Die kos-
mologische Entstehung der Erde kann mit diesen Gleichungen zwar nicht rechnerisch
iiberzeugend mit der koranischen Schépfungsgeschichte abgeglichen werden. Es bleibt
aber die Einsicht, dass die Zeit relativ ist und die sechs Tage der Schopfungszeit nicht
zwingend den diesseitigen Erdentagen entsprechen miissen, was vor dem Hintergrund
der Zeitlosigkeit oder Auflerzeitlichkeit des Schopfers letztlich irrelevant wird. Abdul-
lahs Absicht ist, seinen Schiilern die begrenzte Zeit der dunya, der diesseitigen Welt, im
Vergleich mit der Ewigkeit des Jenseits aufzuzeigen, um Demut zu evozieren. Die Bio-
logie-Lehrerin hatte mit demselben Ziel die Existenz der Menschheit ins Verhiltnis zur
Existenz der Erde gesetzt. Der Islamlehrer Abdullah hingegen misst die Gréf2en der Na-
turwissenschaft an der Letztgiltigkeit der Offenbarung, dem Koran. Abdullah ist kein
studierter Theologe und entspricht somit Wielands oben angefiihrter Charakterisierung
der Exegeten des tafsir ‘ilmi. Seine Inspiration zu dieser Lesart fithrt er selbst auf keinen

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der wenigen renommierten Exegeten des Ansatzes zuriick, sondern hebt den Einfluss
hervor, welchen der franzosische Mediziner und Physiker Maurice Bucaille (1920-1998)
aufihn hatte.

Bucaille ist Urheber eines der meistrezipierten Beitrige zur Debatte um die Harmo-
nisierung von Islam und Wissenschaft: La Bible, le Coran et la Science (1976)."* Er war ka-
tholisch aufgewachsen, hatte aber als Oberarzt einer chirurgischen Klinik an der Uni-
versitit von Paris mit zahlreichen muslimischen Patient*innen Gespriche iiber den Is-
lam gefithrt, was ihn schlief3lich dazu veranlasste, die arabische Sprache und den Koran
zu studieren (Bigliardi, 2012: 249).”In Folge entwickelte Bucaille die Uberzeugung von
der Gottlichkeit des Koran, die fortan den Kern seiner Theorien bildete (ebd.). Seine zen-
trale Position zur Evolutionstheorie ging dezidiert von einer géttlichen Intervention in
die Entwicklung der Natur aus und entsprechend nannte er sie creative evolutionism (ebd.:
256). Diese Intervention bestand zuvorderst in der Anreicherung existenter Lebewesen
mit neu erschaffenem genetischem Material (vgl. Bucaille, 1984: 79—-80). Sie sind mit an-
deren Worten »genetic modifications arising from God’s creative genius« (ebd.: 200). Da
Abdullahs Position sich maf3geblich aus jener Bucailles zu speisen scheint, kann sie eben-
falls als creative evolutionism bezeichnet werden.*

12 1978 erschien die englische Ausgabe als The Bible, the Qur'an and Science.

13 Als schliefllich die Ehefrau des dgyptischen Prasidenten Anwar Sadat (reg. 1970-1981) seine Pati-
entinwurde, etablierte sich eininformeller und direkter Zugang zu diesem und Bucaille konnte ihn
Uberzeugen, fir ein Forschungsprojekt Zugang zu den Mumien der Pharaonen des 13. vorchristli-
chen Jahrhunderts zu gewihren, die im Agyptischen Museum von Kairo aufbewahrt wurden. Als
die Sadats Bucaille dem saudischen Konig Faisal vorstellten, entstand auch zu diesem eine Bezie-
hung mit zahlreichen Méglichkeiten, den Koran zu diskutieren (Bigliardi, 2012: 249).

14 Die Person Bucaille stellt insofern einen strange case (Bigliardi, 2012: 262) dar, als er klar als Mus-
lim wahrgenommen und oft als Konvertit dargestellt wird, was als Grund seines Erfolgs gewertet
werden muss. Er hat freilich nie 6ffentlich klar bestatigt, den Islam angenommen zu haben (ebd.:
259.). Auch die Antwort auf die direkte Frage »Have you embraced Islam?«, die ihm in einem In-
terview mit The Islamic Bulletin gestellt wurde, beantwortete er nicht eindeutig: »| wanted to make
it quite clear in the very beginning that even before | learnt the first letter of Bismillah, | was con-
vinced that God was unique and all-powerful and when God guided me to undertake a study of
the Quran, my inner soul cried out that Al-Quran was the Word of God revealed to his Last Prophet
Mohammed (S.AW.). In my book>Quran, Bible and Science,< | have mentioned these facts and the
book has met with instant success in the entire Christian world. In this book | have devoted myself
to discuss all problems from purely academic angle, rather than that of faith or belief which would
have revealed only my personal convictions. This was because | desired to be treated by the world
as an academician rather than a theologian. About my faith and belief, God knows what is in one’s
heart. I am convinced that if | identify myself with any creed, people will invariably dub me as one
belonging to such and such group and feel that whatever | say or do, | do so from only the angle
of such and such creed group. | know my fellow beings very well and understand their mentality
only too well. | wanted to assure them that all my pronouncements are based on scientific knowl-
edge and noton any religious dogmas« (Islamic Bulletin Inc., 0.D.). Bigliardi (2012: 259) schlagt vor,
die Art der Bestattung Bucailles in den Blick zu nehmen, da der Ritus Aufschluss tiber diese Frage
geben konne.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam (ibersetzen
1.3 Glauben und Zweifeln

Zwischen Evolutionstheorie und Kreationismus besteht, wie wir gesehen haben, ein
Spannungsverhiltnis, das abzuschwichen zweifelsohne eine pidagogische Heraus-
forderung darstellt. Beide Uberzeugungen erheben einen Anspruch auf Giiltigkeit der
eigenen Glaubenssitze, und es scheint, als miisse fiir einen Kompromiss entweder die
Religion oder die Naturwissenschaft diesen Anspruch ein Stiick weit aufgeben. Sowohl
die Biologie-Lehrerin als auch der Mediziner und Islamlehrer 6ffnen sich zur Findung
von Kompromissen in ihrer Argumentation so weit wie moglich der jeweils anderen
Logik, ohne jedoch ihre zentralen Glaubenssitze ginzlich ad acta zu legen. So gesteht
Frau Bruns der Religion eine zentrale Rolle fiir das Selbstwertgefiithl und die Verortung
in der Welt zu und erkannte durch die Akzeptanz der verbleibenden >unbekannten
Variable« die Grenzen der Wissenschaft an. Diese aber allein aus religidser Uberzeugung
in Frage zu stellen, ohne Wissen tiber den Gegenstand zu haben, ist fiir sie inakzeptabel.
Abdullah hingegen akzeptiert naturwissenschaftliche Erkenntnisse bis zu dem Punkt,
an dem sie seinem Glauben in seinen Grundfesten — wie etwa dem Schopfungsmythos
— in Frage stellen. Zwar gehen die Ordnungen nicht ineinander auf, doch schaffen die
Akteur*innen derartige Konvergenzen, dass der Widerspruch verringert und der Kon-
flikt zumindest eingehegt wird. Die Positionen der Akteur*innen im Feldforschungsort
scheinen sich auf das Motto des US-amerikanischen Physikers und Nobelpreistrigers
Richard Feynman (1918-1988) herunterbrechen zu lassen, mit dem er fiir eine Koexistenz
zweier sich erginzender, doch unterschiedlicher Hoheitsbereiche plidiert: »Religion is
a culture of faith, science is a culture of doubt« (Richard Feynman o.]. zit. in Alassiri,
2019:122).

Im Zusammenhang mit den Debatten um einen vermeintlichen Antagonismus zwi-
schen Glauben und vermeintlich rationaler Wissenschaft muss nicht zuletzt auch kri-
tisch auf den Uberlegenheitsanspruch westlicher Gesellschaften verwiesen werden, die
sich gegeniiber Muslim*innen, religiésen Menschen oder den >Anderen« (d.h. den Ver-
anderten) des globalen Siidens gern im Alleinbesitz der Ratio wihnen. Wie begrenzt der
Einfluss dieser Ratio in den sogenannten aufgeklirten Gesellschaften ist, hat nicht zu-
letzt die Virulenz von Verschworungstheorien im Zuge der Corona-Pandemie gezeigt.
Eine sich zunehmend radikalisierende Szene von sog. >Querdenker*innen« griff auf kru-
de Thesen zuriick, die antisemitische Narrative kindermordender Eliten reproduzier-
ten oder eine Corona-Diktatur propagierten, in welcher wahlweise das Virus oder die
Impfung dagegen als Mittel eingesetzt witrde, um den great reset (etwa >Der GrofRe Neu-
start<) umzusetzen, den »Masterplan globaler Eliten zur Unterjochung der Welt« (Weif3,
2021:187).” Derweil wurde der tiirkeistimmige und muslimische Immunologe Ugur Sa-
hin, Entwickler des wichtigsten Impfstoffs gegen SARS-Cov-2 und Geschiftsfithrer des
Mainzer Pharmaunternehmens BioNTech vom jordanischen The Royal Islamic Strategic

15 Das oben aufgefiihrte Verstindnis des great reset ist die verschwoérungsideologische Umdeutung
einer Initiative, die auf den Direktor des Weltwirtschaftsforums Klaus Schwab zuriickgeht. Schwab
schlagt vor, nach der COVID-19-Pandemie die Weltgesellschaft und -wirtschaft gerechter und
nachhaltiger zu gestalten. 2020 verdffentlichte er seine Ideen gemeinsam mit Thierry Malleret
in dem Buch Covid-19: Der grofSe Umbruch (Malleret & Schwab, 2020).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

201


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Studies Center zum Man of the Year der 500 einflussreichsten muslimischen Persénlich-
keiten gekiirt (Schleifer et al., 2021). In weiten Teilen jener Gesellschaften, die sich in ih-
rem politischen Selbstverstindnis als modern und also rational und aufgeklart wihnen,
istin gravierendem Ausmaf eine Ignoranz gegeniiber der empirischen Wissenschaft zu
beobachten, so dass wir mit Latour (1993) fragen miissen, ob wir jemals modern waren.

2. Zwischen Himmel und Holle
Der Tod eines Mitschiilers

Die Aushandlungen des Verhiltnisses von islamischem Schépfungsmythos und Evoluti-
on bieten, wie die Beispiele aus dem Biologieunterricht an der Hauptschule-Nord und
dem Islamunterricht der Al-Tagwa Moschee gezeigt haben, die Moglichkeit des Kom-
promisses, in welchem auch die Biologie der religiésen Uberzeugung ein Schlupfloch
eroffnet und die Religion der Naturwissenschaft selektiv akzeptiert und teilweise sogar
in die Offenbarung integriert. Zwar fordert der Diskurs grundsitzliche Prinzipien des
Glaubens heraus, konnte aber die Hauptschiiler*innen, die iiberwiegend wenig religi-
&s waren, in ihren Uberzeugungen nicht tiefgreifend erschiittern. Eine schwerwiegende
Pritfung der grundlegenden Glaubenssitze, wie der Dichotomie Glaube — Unglaube sowie
der eschatologischen Vorstellungen, stellte sich jedoch am Goethe Gymnasium ein, als
ein 16-jahriger Mitschiiler im Dezember 2018 bei einem Verkehrsunfall ums Leben kam.
Die Stimmung an der Schule war bedriickend und man hatte einen Raum der Trauer
eingerichtet, in dem ein Tisch mit einem Foto des Jungen stand und eine Kerze brann-
te. Auch ein Kondolenzbuch lag in dem Raum aus und zahlreiche Schiiler*innen verlie-
hen ihrem Schock und ihrer Trauer Ausdruck. Der Religionslehrer Mohammed Mutlu,
der selbst den Verstorbenen nicht kannte, bot im Unterricht die Gelegenheit des offenen
Gesprichs, was die Schiiler*innen dankend annahmen. Wie sich im Verlauf der Unter-
richtsstunde herausstellen sollte, waren viele derjungen Kursteilnehmer*innen erstmals
mit dem Tod eines Bekannten in der eigenen Peer-Group konfrontiert, der kein Muslim
war.

Mohammed Mutlu tastete sich sorgsam an die Stimmung der Klasse heran und ver-
suchte mit vorsichtigen Nachfragen die Beziehung der Schiller*innen zu dem zwei Jahre
ilteren verstorbenen Jungen in Erfahrung zu bringen. Die Schiiler*innen zeichneten das
Bild eines netten und durchschnittlichen Schiilers, den man zwar namentlich kannte,
mit dem aber niemand eine engere Freundschaft gepflegt hatte. Nachdem gemeinsam
festgestellt wurde, dass er vermutlich christlich sozialisiert gewesen sei, interessierten
sich einige Schiiler*innen fiir die Unterschiede zwischen den Beerdigungsriten in Islam
und Christentum, stellten also erst einmal auf Sachfragen ab. Im Nachgang der Frage ei-
nes Schiilers, ob man, obwohl der verstorbene Mitschiiler kein Muslim war, ein Bittgebet
(du‘a’) fiir ihn sprechen diirfe, entwickelte sich schlief3lich eine moralisch-theologische
Diskussion um das Schicksal von Nicht-Muslim*innen im Jenseits.

Schiiler A: »Durfen wir zum Beispiel du‘a’ machen, weil eristja kein Muslim? Darf man
das? Er ist auch nur ein Mensch.«

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Herr Mutlu:»Was denken die anderen dazu? Also man gehtdavon aus, dass er kein Mus-
lim war, dass er wahrscheinlich Christ war, aber das ist auch nicht ganzsicher. Vielleicht
war er auch Atheist oder vielleicht was ganz anderes, kann auch sein. Aber gehen wir
mal davon aus, dass er ein Christ war [...]«

Schiiler B:»Ich find schon, dass man fiirihn du‘a’ machen darf, weil das istja ein Mensch,
sowie wiralle so eigentlich und ich glaube, das war auch eine sehr nette Person so, des-
wegen. Natirlich kann man fiir den du‘d” machen. Das ist meine Meinung.«

Schiiler C: »)a, also..also jetzt er war ja ein Christ, und wenn wir jetzt davon ausgehen,
dass er schon in der Pubertdt und so war, dann wissen wir ja eh schon, dass er in die
Hélle kommt. Aber vielleicht war er ja noch gar nicht in der Pubertdt, das ist ja un-
terschiedlich, er war ja noch ein Kind eigentlich. Und man kénnte ja auch fiirihn dann
einfach du‘a’ machen und wenn Allah mdchte, dann wird er die du‘a’ annehmen, wenn
nicht, dann nicht. Trotzdem kann man ja einfach zur Sicherheit du‘a’ machen« (Proto-
koll, 04.12.2018).

In diesem kurzen Ausschnitt des Unterrichtsgesprichs manifestierte sich seitens der
Schiiler*innen ein latentes Ungerechtigkeitsempfinden hinsichtlich der Exklusivitit der
islamischen Religionsgemeinschaft als »auserwahlte Gruppes, der allein nach dem Tag
des Jiingsten Gerichts das Paradies offenstehe. Mag dieses Dogma im Alltag akzeptabel
erscheinen, fithrte es im Angesicht des Todes eines nicht-muslimischen Mitschiilers zu
einem moralischen Dilemma. Die zwei letzten Wortmeldungen zeigen, dass die Schii-
ler*innen tiberaus pragmatisch mit der hegemonialen Position verfuhren, der zufolge
ein Bittgebet fiir >Ungldubige« nicht zulidssig ist und Menschen, die nicht das islami-
sche Glaubensbekenntnis gesprochen haben, nach dem Tode in die Holle kommen. Beide
Schiiler, so wie auch die Mehrheit des Kurses waren der Meinung, dass man ein Bittge-
bet fiir den verstorbenen Mitschiiler sprechen konne und diirfe, da er »auch ein Mensch,
so wie wir alle« war. Mit dieser im Unterrichtsverlauf mehrfach wiederholten Position
driickten die Schiiler*innen eine Hoffnung auf die Gleichheit der Menschen aus, hinter
welche sie einen Glaubenssatz ihrer Religion letztlich zuriickstellten. Auch wenn Gott
selbst entscheidet, ob er Gebete fiir Nicht-Muslim*innen annimmt, so kénne es nicht
schaden, zumindest den Versuch zu unternehmen, so die Logik. Vor dem Hintergrund
der relativen Sicherheit, dass Christen in die Hélle fahren, duflerte Schiiler C hier die
Hoffnung, dass der Verstorbene noch nicht in der Pubertit war, denn erst mit Eintritt
in diese, wird man im Islam religionsmiindig. Bis dahin ist auch die Atheistin oder der
Christ dem Allmichtigen gegeniiber noch nicht rechenschaftspflichtig, was den sech-
zehnjihrigen verstorbenen Mitschiiler vor dem negativen Urteil fir den Nicht-Muslim
am Tag des Gerichts bewahrt hitte. Im Kurs herrschte das Bediirfnis, sich dessen zu ver-
gewissern:

Schiiler A: »Kurze Frage. Kommt der in die Holle oder nicht?«

Herr Mutlu: »Was wisst ihr denn darliber? Was habt ihr da schon mal gehort, gelesen?
Wie ist es mit Nicht-Muslimen? Was passiert mit denen nach dem Tod?«

Schiiler B: »Also ich weifd nur, dass wir das nicht beurteilen kénnen, weil das nur Allahs
Entscheidung ist, ob er in die Holle kommt. Das entscheidet ja nur Allah.«

Schiiler A: »Also, wenn man stirbt, dann wird man..kommt ja erstmal der Todesengel
und dann wird der dann gefragt: Also wer ist dein Cott, wer ist dein Gesandter, Prophe-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

203


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

tendann .. und was ist deine Religion, ne. Und man kann ja nicht einfach so sagen, wie
stark der Glaube war, so kannst du es dir dann beantworten und er wird das ja dann
nicht konnen. Und er hat auch noch nie die Schahada [das Glaubensbekenntnis] oder
so gesagt« (Protokoll, 04.12.2018; Anm. d. Verf.).

Diesseits und Jenseits stehen im Islam wie auch in anderen monotheistischen Religionen
in einem spezifischen Verhiltnis zueinander. Das Leben in der gegenwirtigen Welt wird
als Bewihrungspriifung fir die jenseitige Welt konzipiert und der Jingste Tag als die
entscheidende zeitraumliche Passage, an dem lediglich glaubigen Muslim*innen Ret-
tung vor dem Hoéllenfeuer gewihrt wird, hat einen kaum zu tiberschitzenden Einfluss
auf die islamische Pidagogik und das religiése Handeln im Allgemeinen. Im Folgenden
widme ich mich den fiir die Internalisierung dieses Verhaltnisses zentralen eschatolo-
gischen Narrativen und frage danach, wie diese fiir einzelne Gesprichspartner*innen
zum Tragen kommen. Abschlieflend diskutiere ich das Gesagte vor dem Hintergrund
des Konzepts der Angstpadagogik und zeige mit Mohammed Mutlu einen Ausweg aus
dem eingangs beschriebenen Dilemma auf.

2.1 Islamische Eschatologie

In den im Folgenden aufgefiihrten Vermittlungssituationen beziehen sich Lehrende wie
Lernende auf grundlegende Narrative der (sunnitisch-)islamischen Eschatologie. Die-
se wurde in einigen wenigen eschatologischen Werken (‘uliim al-ahira) von klassischen
Gelehrten systematisiert und decken verschiedene Themenbereiche ab, wie (1) den Tod
und das Grab, (2) die Apokalypse, (3) die Geschehnisse der Auferstehung und des letzten
Gerichts sowie (4) das Paradies und die Hélle (Lange 2020, Abs. 1).** Der Islamwissen-
schaftler Christian Lange bemerkt zur Differenzierung der Themen, dass lediglich der
letzte Themenbereich Objekt der Eschatologie in engerem Sinne sei, d.h. das »Wissen
um die letzten Dinge« (aus dem Griechischen £oyartog, letzt) (ebd.) betreffend.

This is because paradise and hell, in both spatial and temporal terms, belong to the
timeless otherworld, while the cataclysmic battles and natural disasters at the end of
time, the events in the grave, or even the gathering and judgment of humankind on
the Day of Resurrection, all remain connected to human history (Lange 2020: Abs. 1).

Die 15-jahrige Zeynep aus der Jugendgruppe der Sultan Mehmet-Moschee (vgl. Kap. L.2.
& I1.3.) besuchte den zehnten Jahrgang am Goethe Gymnasium und erklirte, dass die
Vorstellungen von der Hélle und dem Weltuntergang bereits im Kindesalter vermittelt
und durchaus auch genutzt worden seien, um eine Drohkulisse aufzubauen und die Kin-
der zu moralischem Verhalten anzuleiten. Sie beschrieb die erste Stufe der moglichen
Geschehnisse nach dem Tod eines Menschen, wie sie ihr vermittelt worden waren:

16 Unter den Urhebern eschatologischer Werke sind beispielsweise Ibn Abi I-Dunya (gest. 281/894),
Abu |-Layth as-Samargandi (gest. zwischen 373/983 und 393/1002), al-Ghazali (gest. 505/1111),
al-Qurthubi (gest. 671/1272), oder as-Suyuthi (d. 911/1505) (Lange, 2020). Ich habe Langes Reihen-
folge von Punkt 1 und Punkt 2 verkehrt und den Tod und das Grab vorangestellt, da dieses Thema
die Menschen bereits betrifft, noch bevor die Apokalypse eintritt (ebd.).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Also, wenn man stirbt, wird man ja begraben. Und wir glauben daran, dass in der ers-
ten Nacht dann zwei Engel kommen, die aufschreiben, was fiir Taten du machst. Die
[sitzen im Leben] rechts und links [auf den Schultern einer jeden Muslimin und jedes
Muslims] und schreiben nur die Taten auf. Und die heifden Munkar und Nakir. Die sind
immer nur dafiir zustindig. Die fragen im Grab: >Wer ist dein Cott? Was hast du ge-
macht? Wie hast du deine Zeit verbracht auf der Welt? Wer ist dein Prophet?«Und sol-
che Fragen. Und das ist halt die Befragung. Und wenn man antworten kann, wird dein
Grab —also so glaubt man’s — ein Teil vom Paradies, also sehr schon. Und wenn du das
nicht beantworten kannst, weil du ein schlechter Mensch warst, dann wird das halt ein
Ort der Hélle, sagt man. Und dann gibt’s dieses Totenleben, bis der Weltuntergang
stattfindet. Und danach fingt das alles erst an (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.).

Mit dem Tod tritt der Mensch in einen zeitlich begrenzten Zustand zwischen diesseiti-
ger Welt (al-dunya) und dem Jenseits (al-ahira), den Zwischenraum des barzah ein, den er
im Grab verbringt (vgl. Lange, 2011). Dort wird der Mensch nach seiner Religion und sei-
nem Glauben befragt und, wie die Schiiler der achten Klasse in vorausgehendem Absatz
bereits festgestellt hatten, ein entsprechender Aufenthalt bereitet. Die frommen Mus-
lim*innen erhalten einen Vorgeschmack auf das Paradies (arab. ganna, Garten oder ‘adn,
Eden, auch gannat ‘adn, Garten Eden; firdaus, Paradies), die Ungldubigen und schweren
Siinder eine Vorschau der Hélle (arab. gahannam, im Koran auch nar, Feuer) sowie die
dortigen Torturen. Dieser Zustand endet erst mit dem Vollzug der Apokalypse, dem En-
de der diesseitigen Welt. Wihrend ich kaum detaillierte Darstellungen der im engeren
Sinne eschatologischen Sphiren von Paradies oder Holle dokumentieren konnte, fithr-
ten verschiedene Akteur*innen jene erste Station nach dem Tod genauer aus. Es ist an-
zunehmen, dass das Ereignis von grofRer personlicher Relevanz ist, da es einerseits jenen
Zustand darstellt, dem man als Lebende*r am nichsten ist, andererseits erhilt man hier
zugleich einen direkten Eindruck des géttlichen Urteils und seiner Konsequenzen, denn
im barzah wird gewissermaflen eine Briicke ins Paradies respektive der Holle geschlagen.
Nach der emotionalen Einstellung gegeniiber diesem Narrativ gefragt, gab Zeynep sich
gelassen, denn sie war sich sicher, eine gute Muslimin zu sein und vertraute hinsichtlich
ihrer kleinen Stinden auf die Barmherzigkeit Allahs, iiber diese hinwegzusehen.

Auch in den Vortrigen, die im Jahr 2012 im salafistischen Verein ‘Ilm e.V. gehalten
wurden und deren Aufzeichnungen die Salafis online archiviert hatten, wurde das Leben
nach dem Tod thematisiert. So widmete der>Bosniers, die theologische Autoritit des Ver-
eins, drei von insgesamt 39 Vortrigen der apokalyptischen Kreatur des Daddschal, zwei
dem Tag des Gerichts und einen der Welt nach dem Tod. In letztgenanntem vermittelte der
Prediger plastisch die Geschehnisse, welche sich vom Zeitpunkt des Todes an vollziehen
und die sich fiir Gliubige und Ungliubige bzw. schwere Stinder*innen gravierend un-
terscheiden.

Das Grab ist die erste Station. Hier sieht man schon, wie dein letztendlicher Ausgang
sein wird. [...] Was sagt Allah in Sure al-Mu’minun in Vers 99 und 100? sWenn dann
der Tod zu einem von ihnen kommt, was dann? Dann sagt der Sterbende: >Mein Herr,
bringt mich zurlick, auf dass ich rechtschaffen handele in dem, was ich hinterlassen
habe.cUnd was sagt Allah?>Keineswegs!< Deswegen missen wir oft an die *ahira [das
Jenseits] und den Tod denken, weil das auch eine Tat von den Salaf war, dass sie oft an

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

205


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

den Tod gedacht haben. Und dann wirst du nur mit deinen Taten im Grab allein sein
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.).

Wie der Prediger hier ausfithrt, vergeht mit dem Tod alles Weltliche und die Verstorbe-
nen werden ausschlieflich an ihren Taten im Diesseits gemessen. Die Praxis des Todes-
gedenkens und die Vergegenwirtigung der eschatologischen Narrative hat, wie der Pre-
diger betont, in der Salafi-Glaubenslehre eine besondere Bedeutung fiir die Motivation
konsequenten religiosen Handelns.

Die Seele fingt an, in das Jenseits iberzugehen. Dann kommen bei den mu’minun
[Claubigen] Engel mit weifden Gesichtern aus dem Himmel, welche so aussehen wie
die Sonne, und bringen ihm die kafan [Leichentiicher] und einige der huniids [Diifte]
des Paradieses. Sie setzen sich vor seine Augen und dann kommt der Engel des Todes
und sagt: >Oh, gute Seele, komm fiir die Vergebung und das Wohlgefallen Allahs her-
aus!«Und stell dir vor, du bist am Sterben und horst das. Das ist die beste Nachricht,
die du kriegen kannst, weil du weifdt, alles, was du gemacht hast, war haqq [Wahrheit].
Sein Grab wird ausgeweitet, so weit sein Auge reicht. So weit du gucken kannst, wirst
du Platz haben. Und so wirst du bleiben bis zum Tag des Gerichts. Und er ‘alayhi
s-salatu wa-s-salam sagte: >So wird ein Mann mit schénem GCesicht, guter Kleidung
und angenehmen Ceruch zu ihm kommen, welcher sagen wird: »Freue dich Gber
die Botschaft. Freue dich iiber das Wohlgefallen Allahs und tiber Garten, in denen es
ewigen Segen gibt.«[...] duwirst trotzdem sagen:>Wer bist du?<Und dieser Mann wird
sagen:>lch bin deine guten Taten!< Deswegen, wenn ihr wollt, dass dies auf euch und
auf mich und auf uns alle zutrifft, dann missen wir auch dementsprechend handeln
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.).

Der Prediger stellt wiederholt eine direkte Verbindung zwischen den Taten seiner Zuho-
rer*innen und den beschriebenen Geschehnissen her, und argumentiert implizit, dass,
solle die dargestellte positive Aussicht nicht genug Handlungsmotivation darstellen, die
Vermeidung des im Folgenden Geschilderten es sicher sein werde, denn auch Muslim*in-
nen seien hiervor nicht gefeit.

In einer Uberlieferung sagt der Prophet salld Liahu ‘alayhi wa-sallam: >Was den kéfir an-
geht..<Und in einer:>Was den fagir [der Schamlose], das heifit den ibertretenden Siin-
der, angeht, so ist es wie folgt: Wenn er diese Welt verldsst und das Jenseits betritt, so
kommen finstere und harte Engel aus dem Himmel zu ihm herab. Sie bringen ein Trau-
ertuch aus der Holle mit. Sie setzen sich, soweit das Auge reicht, um ihn herum und
dann kommt der Engel des Todes und setzt sich neben seinem Kopf. Und er wird ihm
sagen: »Oh, bose Seele, komm fiir die Wut und den Zorn Allahs heraus. [...]J«. Und er
‘alayhi s-salatu wa-s-salam sagte: >Die Seele wird mit solch einer Schwierigkeit aus sei-
nem Korper gezogen, wie man mit einer Heugabel durch nasse Wolle kimmt. Und die
ganzen Venen und Sehnen werden mit rausgerissen. Es wird so stinken wie der fauligs-
te Kadaver. [...] Sie werden die Seele emporheben, bis sie den ersten Himmel erreicht
haben. Sie werden darum bitten, dass er gedffnet wird. Und er wird nicht geoffnet. [...]
Und es 6ffnetsich ein Tor der Holle«. Und der Prophetsalla Llahu ‘alayhi wa-sallam sagte:
>Also wird einiges ihrer Hitze und ihres Giftes und ihres Gestanks ihn erreichen. Und
sein Grab wird zusammengedriickt, bis seine Rippen zusammengequetscht sind [...].

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Dann wird zuihm ein Mann mit hdsslichem Gesicht, schlechter Kleidung und fauligem
Geruch kommen. Er wird sprechen: »Ich bringe dir schlechte Nachrichten. Dies ist dein
Tag, derdirversprochen wurde.«Die Seele des Verstorbenen wird sagen: >Wer bist du?«
Er wird sagen: slch bin deine schlechten Taten. Moge Allah es dir mit Bosem vergel-
ten.«Dann kommtjemand und man weif nicht, ob das ein Engel, ein Mensch oder ein
Tier ist.. wird zu ihm geschickt, der ist blind, taub und stumm. Er sieht nichts, er hort
nichts, er kann nicht reden. Man kann nichts mit ihm kommunizieren. Und in seiner
Hand trigt er einen Eisenstab. [...] Er wird den Verstorbenen so lange damit schlagen,
bis er zu Staub zerfallt. Dann wird Allah ihn wiederherstellen und er wird ihn wieder
schlagen. Und dieser Hadit ist sahih [authentisch] und er ist einer, der die ‘aqabu I-qabr,
der die Strafen im Grab am besten beschreibt. [...]. Und diese Dinge werden real sein.
Und das wird vorbereitet sowohl fiir die Juden, die Christen, die Hindus und alle ande-
ren Nicht-Muslime (Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.).

Der Vortrag des Salafi, der durch den Verweis auf einen authentischen Hadith die Au-
thentizitit des Erzihlten betont, ist gespickt mit explizit ausformulierten Grausamkei-
ten. Er vermittelt die unzweifelhafte Gewissheit, dass allen Nicht-Muslim*innen dieses
Schicksal garantiert ist, doch auch kein*e Muslim*in diirfe sich lediglich aufgrund der
formellen Religionszugehdrigkeit sicher wihnen, denn die Rettung finde man nur auf
dem Wege der frommen Altvorderen:

Und ich denke, wir, die wir hier sitzen, sind schon diejenigen, die sich dazu zdhlen kon-
nen, dass sie viele Sachen begreifen. Das heifst, dass es eine ahira gibt, dass wir dafiir
arbeiten. Aber trotzdem sehe ich bei uns und bei mir selber auch, dass wir doch es ir-
gendwie nicht begriffen haben. Weil wir die Taten letztendlich nicht umsetzen, wie
wir sie kennen von den Salaf. Hattet ihr denn nicht begriffen? Das ist die Holle, die
euch stetsangedrohtwurde. Ihrsolltihr heute ausgesetzt sein dafiir, dass ihrunglaubig
wart. Und dann wird Allah Menschen voneinander trennen und sie klar in jene Gruppe
unterscheiden (Transkript, 27.01.2012).

Diese Passage zeigt ein gingiges Motiv des salafistischen Uberlegenheitsanspruches:
die Uberzeugung, die »errettete Gruppe« (al-firqa an-nagiya) zu sein. Sie geht auf einen
Hadith zuriick, der sich beispielsweise bei at-Tirmidhi (Nr. 2641) findet und nach dem
der Prophet sagte, dass sich die Umma in 73 Gruppen spalten wird (vgl. Jaraba, 2020:
46). Die Gefihrten fragten darauthin, welche Gruppe die errettete sein werde. Der Pro-
phet wiederum antwortete, es sei jene, die ihm und den Sahaba folgen wiirden (ebd.).
Wihrend dieser Hadith durchaus unterschiedlich rezipiert wird, interpretieren die
Salafis ihn iiberwiegend exklusivistisch und wenden ihn auch gegen andere salafistische
Stromungen — bekannt ist er indes den meisten Muslim*innen.” Im Vergleich zum Un-

17 Ein Beleg hierfir findet sich im Vergleich zweier Fatwas deutschsprachiger islamistischer Web-
sites. Auf der explizit salafistischen Website islamfatwa.de betont der saudische GrofRgelehrte
Schaykh Salih al-Fawzan (geb. 1935): »Salafiyyah ist die gerettete Gruppe, und sie ist >Ahlus-Sun-
nah wal-Jama“ah«. Sie ist keine Gruppe wie die anderen >Partei-Gruppeng, die sich einer >Parteic
zuschreiben. Es ist die Jama“ah, die auf der Sunnah und der Diin [Religion] ist« (al-Fawzan, Salfi-
yya — Eine Gruppe wie die anderen Gruppen? 0.D.; Anm. d. Verf.). Wie in einer Fufinote erlautert
wird, meint der Scheikh mit>Partei-Gruppen«die klassischen theologischen Strémungen der »Mu-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

207


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terricht in der Al-Tagwa Moschee unterscheiden sich die Vortrige der Salafis zuvorderst
durch den konsequenten Bezug auf Quellen, wie Koranverse oder Hadithe, jedoch kaum
im Hinblick auf die explizite furchterregende Bildsprache, wie das folgende Beispiel
zeigt.

In der Al-Tagwa Moschee besuchte ich den Unterricht einer gemischtgeschlecht-
lichen Gruppe Zehn- bis Vierzehnjihriger bei Raschid, einem jener jungen Akade-
miker*innen, die zur Jahrtausendwende aus Marokko nach Deutschland gekommen
waren. Raschid hatte in der Heimat die Koranschule besucht und war weder Theologe
noch Lehrer. Er gestaltete seinen Unterricht, in dem auch seine 12-jahrige Tochter
und die Kinder zweier weiterer Hilfslehrer saflen, in der Regel wenig strukturiert und
bediente sich nur selten medialer Hilfsmittel wie Arbeitsblittern, Biichern oder Prisen-
tationen. Stattdessen trug er zumeist frei die von ihm memorierten Geschichten vor,
wie etwa jene der Befreiung von Yadschusch und Madschusch, die zu den grofRen Zei-
chen der Apokalypse gezihlt wird, derart katastrophalen Ereignissen, die zu ignorieren
unméglich seien (Cook, 2013).”® Die mythischen Gestalten Yadschusch und Madschusch
wurden laut Koran von einer kéniglichen Gestalt namens Dhu [-Qarnain (»der mit
den zwei Hornern«) hinter einer metallischen Mauer eingesperrt (Cook, 2013).” Ein

tazila, Asch”ari’s, Murjiah usw. als auch die der heutigen Zeit wie: lkwan al-Muslimun, Jama“at
ul-Tabligh, Hizbut-Tahrir, Jama“atul-Jihad, al-Qutubiyyah, al-Sururiyyah usw« (al-Fawzan, 0.].). Er
schliefft also nicht nur die Muslimbruderschaft, die Tablighi Jamaat oder die Hizb ut-Tahrir aus,
sondern auch andere salafistische Gruppen wie die politisch-salafistischen Sururis oder die Dschi-
hadisten, (vgl. Kapitel IV.2). Scheikh al-Fawzan vertritt folglich ein extrem exklusivistisches Ver-
standnis des Hadith. Als Vergleich kann eine ebenfalls islamistische Website der in Deutschland
verbotenen islamistischen Partei Hizb ut-Tahrir herangezogen werden, auf welcher der oberste
Fihrer der Bewegung, der palédstinensische Islamgelehrte Ata bin Khalil Abu al-Raschtah (geb.
1943) den Hadith auf eine andere Weise erlautert: »Die islamischen Gruppierungen und Bewe-
gungen, die in unserer heutigen Zeit titig sind, wie Hizb-ut-Tahrir, die Muslimbruder, die gama at
at-tablig, die dschihadistischen und salafistischen Gruppierungen und andere, sie alle geh6ren mit
der Erlaubnis Allahs ebenso zur geretteten Gruppe, da sie zu den Anhdngern des Propheten Mu-
hammad(s) zihlen, die sich zum islamischen Uberzeugungsfundament sowie zu den definitiven
Inhalten und Evidenzen des Islam bekennen... Die vorhandenen Meinungsunterschiede zwischen
ihnen schliefien sie ebenso wenig aus dem Islam aus. Daher ist es unzuldssig, wenn irgendeine
Gruppierung aus der islamischen Umma aufgrund dieses ehrwiirdigen Hadithes behauptet, dass
sie die gerettete Gruppe und Gemeinschaft sei« (Abu al-Raschtah, 29.01.2021). Der Fiihrer der Be-
wegung, welche die Errichtung eine weltweiten Kalifats anstrebt, richtet sich mit einem inklusi-
vistischen Verstandnis des Hadith also explizit gegen das salafistische Verstindnis der erretteten
Gruppe.

18  Hinsichtlich der Chronologie des Untergangs (2) lassen die islamischen Quellen keinen verlass-
lichen Schluss zu, verweisen aber auf grofie und kleine Zeichen der Apokalypse. Zu den kleinen
Zeichen zahlen moralische, soziale, politische oder die Umwelt betreffende Ereignisse ebenso wie
kosmische Phdnomene, die dramatisch und katastrophal genug sind, um irreversibel den Weg in
den Weltuntergang zu bereiten (Cook 2007a: Abs. 2). Klassische Gelehrte sehen viele von ihnen
bereits eingetreten und beanspruchen Glaubwirdigkeit durch ihre Beweisfiihrung, der Prophet
habe ex ante bereits von betreffenden Ceschehnissen gewusst (ebd.). Die Anzahl der kleinen Zei-
chen wird von manchen Autoritdten mit bis zu 150 angegeben, wihrend andere deutlich kleinere
Zahlen nennen (ebd.).

19 Historisch wird jener Dhu [-Qarnain von manchen mit Alexander dem Grof3en (Cook 2012b) iden-
tifiziert.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

fremdes Volk hatte diesen um Hilfe gebeten: »Sie sagten: >Oh Dul-Qarnain, Y2gug und
Magug stiften Unheil auf der Erde. Sollen wir dir eine Gebithr dafiir aussetzen, dass
du zwischen uns und ihnen eine Sperrmauer errichtest?« (18/94). Uber die Natur von
Yadschusch und Madschusch herrscht Uneinigkeit; sie werden mal als Menschen, mal
als monstrése Kreaturen beschrieben.*® Letztere Darstellung begegnete mir auch im
Feldforschungsort:

Raschid: »Allah sw.t. sagt im Koran, bevor die Welt zu Ende geht, kommt ein Paar Krea-
turen, die haben lange Schwinze, sind stark, die haben Zdhne, sind hasslich. Und (iber-
all, wenn die z.B. an einem Wald vorbeigehen, fressen sie alles, und wenn die an einem
Seevorbeigehen, trinken sie den aus. Der Mensch wird dagegen machtlos sein, ne!? Die
werden Riesenchaos auf der Welt anrichten, bis die Menschen zur ahira d.h. zu Allah
gehen. Die Menschen werden Mangel an Essen, an Wasser haben, alle Infrastruktur
wird kaputtgehen und so. Die bitten nur Allah,>Oh Allah... rette uns vor diesen Kreatu-
ren. Allah sw.t. was wird der machen? Der wird die toten...«

Schiilerin: »Der schickt kleine Wirmer so...«

Raschid: »Genau! Das ist Allah s.w.t. der wird Wiirmer in ihre Ohren machen und die
verursachen so Schmerzen, dass die durch diese Wiirmer...«

Schiilerin: »Platzen!«

Raschid: »Platzen! Das heifdt, wo die sterben. Jetzt haben die Menschen ein Problem.
Verwesung tberall. Wie wird das entsorgt? Was macht Allah s.w.t.? Der schickt so vie-
le Vogel, die nehmen diese Kreaturen und schmeifien die weg. Die Kreaturen wurden
entsorgt, aber deren Blut und diese Maden und die ganze Dings wirdimmer noch...d.h.
die Welt wird stinken bis zum geht nicht mehr. Was schickt Allah s.w.t.? Starken Regen!
Der wird die ganze Welt nochmal waschen, bis die Menschen wieder rein sind« (Prot.
13.01.2019).

Raschid erzihlte Geschichten in der Regel aus dem Stegreif und iiberaus ausdrucks-
stark. Er rahmte seine Darstellung des Erscheinens der beiden apokalyptischen Figuren
zwar als Zeichen des Weltuntergangs, stellte diesen aber weder als kurz bevorstehend
dar, noch zog er eine Verbindung zu zeitnahen Ereignissen, baute also den Kindern ge-
geniiber keine direkte Drohkulisse auf. Zwar lassen sich diese Geschehnisse nicht durch
die eigenen Taten im Diesseits beeinflussen, doch miissen derartige Erzihlungen im-
mer auch als Demonstration der GrofRe Allahs verstanden werden, der gegeniiber doch
die guten Taten als zentraler Gradmesser in den Blick geraten. Raschid nimmt diesem
Bedrohungsszenario jedoch die Unmittelbarkeit und mildert es insofern ab, als er eine
chronologisch distanzierte bzw. unbestimmte Erzihlerperspektive einnimmt, da er kei-
ne Nahbeziige zu aktuellen apokalyptischen Zeichen herstellt. Raschid schien sich im

20  Yadschusch und Madschusch gelten als islamische Entsprechungen der apokalyptischen Figuren
Cog und Magog in der hebriischen Bibel und dem Neuen Testament, die am Jiingsten Tage ge-
meinsam mit dem Satan in den Kampf ziehen werden (Of. 20, 8). Wahrend sie in der Encyclopedia
of Islam als »two subhuman peoples« (Cook, 2012) bezeichnet werden, verweist beispielsweise is-
lamweb.net auf einen Hadith bei Buchari und Muslim, demzufolge es sich um zwei »populated
nations« handele, die von der Nachkommenschaft Adams, also Menschen seien (islamweb.net,
Fatwa 81773, 2000). Auch ein anderer Blog betont, dass es sich nicht um Monster oder Dinosaurier
handele (Quran Academy, 2017).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

209


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Glauben an die Zeichen des Jiingsten Tages und ihrer eines Science-Fiction Films wiirdi-
gen Manifestationen selbst bestirken zu miissen, als er abschliefend zogernd feststellte:
»Aber jeder Muslim glaubt an sowas. Ende der Welt... wie das wird... wie das wird. Aufje-
den Fall« (Prot. 13.01.2019).

Am Ende einer Reihe weiterer apokalyptischer Geschehnisse erscheint schliellich
die monstrése Kreatur des Daddschal, der gewissermaflen den Antichristen des Islam
darstellt und das Schicksal der Welt besiegelt.” Eine begrenzte Anzahl von Muslim*in-
nen tritt dem Daddschal in einer letzten Schlacht entgegen. Auf der Schwelle zur tota-
len Vernichtung, wird ihnen himmlische Hilfe herabgesandt;‘Isa ibn Maryam (Jesus) er-
scheint und besiegt den Dimon (Cook, 2012). Israfil, der Engel des Todes, st6f3t in sein
Horn und leitet so (3) den Tag des Gerichts (yaum al-qiyama) ein.

2.2 Eine Tiir zum Paradies

Der US-amerikanische Religionswissenschaftler David B. Cook betont, dass die Funk-
tion aller apokalyptischen Motive sei, »...to influence a mass audience, driven by terror,
to move towards significant spiritual change, lest the events described come to pass«
(2007a: Abs.1). Insofern kann die Vermittlung der beobachteten und dokumentierten
mythischen Erzihlungen, soweit sie mit einem Appell nach gutem islamischen Verhal-
ten einhergeht, auch mit dem Stichwort der Angstpidagogik verstanden werden. Diese
ist ebenso wenig exklusives Merkmal der Erziehungsmethodik eines spezifischen isla-
mistischen Spektrums wie des Islam an sich, sondern findet sich in allen religidsen wie
auch in nicht religidsen Erziehungszusammenhingen (Nordbruch, 2020). Der Islam-
wissenschaftler und padagogische Praktiker Gétz Nordbruch verweist beispielsweise

21 Der Daddschal (Betriiger) ist nicht koranischen Ursprungs, wird aber in apokalyptischen Abhand-
lungen und verschiedenen Hadithen erwahnt und ist eines der groRen Zeichen der Apokalypse.
Der Daddschal wird oft als jidisch dargestellt und zwischen monstrés und lacherlich changierend
beschrieben, weiter sei er von iibermenschlicher Statur und reite auf einem Esel von proportiona-
ler GrofRe (Cook, 2012). Er wird als auf einem Auge blind oder eindugig portratiert und auf seiner
Stirn steht das Wort kafir (Unglaubiger) geschrieben. Hinsichtlich seiner Menschlichkeit herrscht
unter den Celehrten Uneinigkeit. Es heif’t er verfiihre seine Gefolgschaft durch Wundertaten ana-
log zu denen Jesu (‘Isa ibn Maryam) wie der Heilung Kranker, der Auferweckung der Toten, der Er-
schaffung von Nahrung oder dem Anhalten der Sonne (ebd.). Heutzutage werden ihm bisweilen
in verschworungstheoretischer Manier technische und medizinische Fortschritte oder auch MaR-
nahmen zur Eindimmung der Corona-Pandemie zugeschrieben, durch die er die Menschheit zu
kontrollieren versuche. Ein Beispiel findet sich auf der Website tauhid.net: »VorJahren konnte man
also bereits den Menschen mit Hilfe von Nanotechnologie beeinflussen. Und nun werden Impfun-
gen verpflichtend wahrend gleichzeitig weltweit der 5G-Ausbau vorangetrieben wird. Man sollte
eins und eins zusammenzihlen! Dajjal will uns in sein Internet of Things integrieren, um damit
absolute Macht zu gewinnen. Wie genau er das technisch anstellt, wissen wir nicht, aber wir diir-
fen annehmen, dass Impfungen, und wahrscheinlich auch Swab-Tests ein Mittel dazu sind. Auch
wissen wir nicht, wie weit er uns dann an der Angel hat und beeinflussen kann, ob wir véllig wil-
lenlose Cyborgs werden oder doch noch freien Willen ausiiben kénnen und vielleicht nur einen
ID-Tag zur Ortung verpasst bekommen. Aber die Prophezeiungen lassen Schlimmes ahnen!« (Tau-
hid.net, 0.D.: Abs. 4). Die Website lasst sich nicht leicht verorten, doch scheint der deutsche und in
Jordanien lebende Konvertit Abdullah Bubenheim mafigeblich fiir die inhaltliche Ausgestaltung
verantwortlich zu sein.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

auf die Rolle von Kindermirchen wie dem Struwwelpeter (Hoffmann, 1845) (ebd.). Die
Angstpidagogik oder populirwissenschaftlich auch »Schwarze Pidagogik« (Ruthscky,
1977) ist ein repressiver Erziehungsansatz, welcher dem »..modernen Erziehungsideal
einer Erziehung zu Selbststindigkeit und Freiheit«, und insofern den Prinzipien staats-
biirgerlicher Bildung (ebd.) diametral entgegensteht.** Sie ist »darauf ausgerichtet [...],
den Willen eines Kindes zu brechen und es mit Hilfe offener oder verborgener Macht-
ausitbung, Manipulation und Erpressung zum gehorsamen Menschen zu machenc
(Stangl, 2021: Abs. 2). Oder wie der evangelische Theologe Werner H. Ritter pointiert:
»Drohbotschaft statt Frohbotschaft.« (Ritter, 2010: 315). Im islamischen Kontext steht
hiufig die Mahnung zur Einhaltung religiéser Praxis d.h. von Geboten wie dem Gebet,
den Speisevorschriften oder der vorehelichen sexuellen Enthaltsamkeit im Zentrum.

Zahlreiche Gesprachspartner*innen bestitigten mir, dass religiose Erziehung sich
nach wie vor der Angstpidagogik bediene. Bisweilen wird diese aber weniger durch die
Eltern oder Imame, als vielmehr durch die Peer Group praktiziert, wie mir die fiinfzehn-
jahrige Meryem aus dem Milli Goriig-Umfeld erzihlte. Sie berichtete mir am Goethe-
Gymnasium von dem Stress, den der Fokus auf das Jenseits verursachen kénne. Mery-
em hatte sich in der zehnten Klasse auf ihr hafizlik, das Auswendiglernen des Korans
konzentriert und ihre schulischen Leistungen derart vernachlissigt, dass der Weg zum
Abitur in Frage stand. Nach dem Grund fiir ihren zunehmend stirkeren Fokus auf die re-
ligiése Praxis gefragt antwortete Meryem: »Also durch mein Umfeld...ja und halt in der
Moschee haben die so immer so Sachen geredet. Danach dachte ich mir so, ja ich muss
auch sowerden. Habe ich mich so selbst motiviert« (Meryem19.03.2019). Das Umfeld war
die Jugendgruppe einer Milli Goriig-Moschee, wie sie in Kapitel I1.3 beschrieben wurde.
Als die Mutter schliefSlich damit drohte, sie aus dem Koran-Kurs zu nehmen, bemiihte
Meryem sich auch um ihre schulischen Leistungen, was jedoch derartigen Stress verur-
sachthabe, dass sie eine Gastritis entwickelte und ihr hafizhik beendete. Die Bemithungen
fiir eine gute Existenz im Jenseits fithrten also zur Vernachlissigung der Schiler*innen-
pflichten im Diesseits, und der Versuch, beiden Anforderungen gleichermafen gerecht
zu werden, letztlich zur stressbedingten Erkrankung.

Wihrend Zeynep in der Einleitung des Fallbeispiels sich in der Uberzeugung, Gott
vergebe ihr die kleinen Siinden und grofRe vermeide sie, gelassen zeigte, illustriert das
Beispiel Meryems das destruktive Potenzial, das aus der Besorgnis um das eigene jen-
seitige Schicksal resultieren kann. Die Schiiler*innen des oben zitierten IRU-Kurses am
Goethe-Gymnasium sahen sich indessen erstmals mit dem Tod eines bekannten nicht-
muslimischen Mitschiilers konfrontiert und standen nun vor einem Dilemma, denn ob-
gleich der Verstorbene als netter und guter Mensch erinnert wurde, sah die Glaubensleh-
re fiir ihn, wie fiir alle Unglaubigen, d.h. nicht Muslim*innen das Héllenfeuer vor. Diese

22 Der Begriff der>Schwarzen Padagogik< geht auf die Essayistin Katarina Rutschky zuriick, die ihn
mit ihrem 1977 verdffentlichten Buch Schwarze Pidagogik. Quellen zur Naturgeschichte der biirgerli-
chen Erziehung pragte. Er wurde sukzessive im padagogischen Diskurs des deutschen Sprachraums
rezipiert. Indes wird zunehmend erkannt und kritisiert (vgl. Schwarze Schafe eV., 2024), dass in
der deutschen Alltagssprache die Farbe Schwarz mit vielfachen negativen Eigenschaften konno-
tiertist (z.B.>Schwarzfahrens,>Schwarzes Schaf<), was Rassismen produziert bzw. reproduziert. Ich
verwende daher den Begriff der Angstpadagogik.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Uberzeugung wurde in allen von mir beobachteten islamischen Bildungskontexten mehr
oderweniger explizit vermittelt. Die gingige Meinung ist hernach, dass jedes moralische
Verhalten, jede gute Tat nichtig sei, wenn das betreffende Individuum sich nicht Allah
verschrieben, also den Islam angenommen habe. Der Islamlehrer Mohammed Mutlu,
der sich als Vertreter eines zivilen Islam versteht und Verfechter des maqasid as-sari‘a-
Ansatzes (Zwecke der Scharia) ist, versuchte den Schiiler*innen eine islamisch fundier-
te Argumentation aufzuzeigen, die dem verstorbenen nicht-muslimischen Schiiler eine
rettende Moglichkeit eréffnen sollte. Er stiitzte sich dazu auf einen der wohl grofiten Ge-
lehrten der islamischen Geschichte:

Manche Celehrte, wie zum Beispiel Imam Ghazali, schon mal gehért? Imam Ghazali?
(Gerede im Hintergrund) Nicht? Das ist ein ganz groRer Gelehrter. Der ist um 1111 gestor-
ben. [..] also der hat vor knapp tausend Jahren gelebt. Er hat sich mit diesem Thema
sehrintensiv beschaftigt. [..] Was passiert mitden Menschen, zudenen nicht die Wahr-
heit kommt? Und er hat gesagt, dass eben Menschen, zu denen nicht die Wahrheit ge-
kommen ist, kein Prophet gekommen ist, dass die nicht diese Verantwortung haben.
Und er hatauch gesagt, dass Christen und Juden, letztendlichja an einen Gott glauben,
auch wenn es vielleichtislamisch betrachtet die falsche Artist zu glauben. Sie glauben
vielleicht nicht auf die islamische Art an diesen einen Gott, dass man sagt, es gibt nur
einen Gott, sondern im Christentum gibt’s ja die Trinitat. Im Islam heifst es ja, dass die
Trinitat die falsche Art ist, an Gott zu glauben. Aber da ist ein Glaube vorhanden. Und
dass es deswegen sein kann — nicht sein muss — dass Allah diesen Glauben auch ak-
zeptiert. [..] Man glaubt an einen Gott oder an die Trinitat. Das ist ja auch verbunden
miteinem Gott. Man sagtja..man sprichtjavon Monotheismus, Ein-Gott-Glauben. Der
Claube an das Jenseits ist da, Glaube an Propheten ist da, Glaube an die Engel ist da,
Claube an das Schicksal istda und Glaube an die Biicher istja auch da. Also all das, wor-
an die Muslime glauben bei diesen sechs Glaubensgrundlagen, daran glaubt eigent-
lich auch ein Christ und auch ein Jude, nur auf eine etwas andere Art und Weise. Und
deswegen sagen manche Gelehrte, dass eben auch dieser Glaube einen retten kann
und dass man deswegen niemals sagen sollte: Ja, der ist in die Holle gekommen, der
ist ein Unglaubiger. Wir wissen jetzt zum Beispiel bei [..., dem verstorbenen Schiiler]
nicht, woran er geglaubt hat und woran nicht. Und deswegen sollte man immer zumin-
dest gedanklich die Méglichkeit offenhalten, dass letztendlich Allah iiber die Rettung
bestimmen wird und eben die Herzen der Menschen kennt. Und ja, ist eine schwieri-
ge Thematik. Wie gesagt, das ist die klassische Meinung, die werdet ihr zu 90 Prozent
berall horen: Wer kein Muslim ist, der hat auch keine Chance zur Rettung. Aber das
ist keine einfache Sache« (Protokoll, 04.12.2018, Anm. d. Verf.).

Mit dem Verweis auf die theologische Auseinandersetzung des klassischen GroRgelehr-
ten Al-Ghazali mit dem Thema stellte sich der Religionslehrer wiederum auf die >Schul-
tern eines Riesen<, wodurch seine Argumentation groftmogliches Gewicht beanspruch-
te. Al-Ghazali hatte ausgehend von Sure 17/15, in der es heiflt »Wir strafen nicht eher,
bis Wir einen Gesandten geschickt habenc, die Position entwickelt, dass dieser Vers ers-
tens Juden und Christen betreffe und zweitens, diese gerettet werden kénnen, sofern sie
nicht umfassend und authentisch iiber die Offenbarung des Propheten informiert wor-
den seien. Der Religionshistoriker und Theologe Gabriel Said Reynolds sieht das Problem
der hegemonialen Perspektive in ihrem eingeschrinkten Blick auf die géttliche Souve-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

rinitit (Reynolds, 19.03.2020: Abs. 4). »It denies God’s ability to find goodness, even ho-
liness, in those who do not practice Islam. The Qur'an, by contrast, gives God consider-
able freedom to judge as He pleases. The Qur’an repeatedly insists that God has the right
to punish, or forgive, whomever He wills« (ebd.). Hernach kénne niemand fiir das, was
Reynolds mit einem Begriff der katholischen Theologie als »invincible ignorance« (ebd.:
Abs. 7) bezeichnet, bestraft werden. Im Fortgang seiner Argumentation formulierte der
Religionslehrer Mohammed Mutlu vorsichtig genau diese Position:

Das istja auch eine Aussage, Allah vorzusagen, was er zu tun hat. Wenn man sagt:>Ja,
jeder der als nicht-Muslim stirbt, kommtin die Holle«<. Dann bestimmt man iber Allah,
was er machen soll. Aber das darf ein Muslim auch nicht machen. Deswegen lieber vor-
sichtig sein und sagen:>Allghu *a‘lam«. Also Allah weif es am besten, und versuchen fiir
sich selbst, seinen eigenen Glauben aufrecht zu erhalten, zu stirken. Wenn wir daran
glauben, dass der Islam eine gute Religion, eine barmherzige Religion ist, dann muss
ja auch Gott ein barmherziger sein. Und dazu miissen Optionen und Méglichkeiten
offengehalten werden. Diese Optionen werden ja durch dieses klassische Verstandnis
geschlossen. Die einzige Option ist der Glaube, wie es der Islam vorschreibt. Aber wenn
man sich die Meinungen mancher Gelehrter anschaut, dann sind mehrere Optionen
da.. ’Allahu *a‘lam (ebd.).

»Gott weifd es am besten!l< Mit dieser Antwort des Islamlehrers auf die Frage der Schii-
ler*innen, ob ihr verstorbener nicht-muslimischer Mitschiiler in die Hélle komme, erhob
er die gottliche Souverinitit iiber die Mehrheitsmeinung der traditionellen Gelehrten-
schaft und stiitzte sich dazu auf Al-Ghazali, eine der grofRten Autorititen des sunniti-
schen Islam. Diese Position steht laut Mutlu auf ebenso stabilem islamischem Funda-
ment wie die Darstellungen der Holle, gibt Gott sich doch selbst im Koran die Freiheit zu
richten, zu strafen und zu vergeben, wie immer er es fiir richtig hilt. So bezog sich der
Lehrer etwa auf Sure 2/105: »Aber Allah zeichnet mit Seinem Erbarmen aus, wen er will,
denn Allah besitzt grofie Huld«. Die Autoritit Al-Ghazalis wird allerdings, wie wir oben
gesehen haben (Kap. I11.4), beispielsweise von vielen Salafis in Frage gestellt und entspre-
chend weist Reynolds darauf hin, dass auch die von diesen breit rezipierten mittelalter-
lichen Gelehrten Ibn Taimiyya und dessen Schiiler Ibn Qayyim al-Dschauziyya nicht von
einer ewigen Hollenstrafe ausgingen (19.03.2020: Abs. 8). Stattdessen war Ibn Taimiy-
ya der Meinung, die Essenz der Holle sei eine therapeutische Strafe, da die gnadenvolle
Natur Gottes nicht mit ewiger Peinigung vereinbar sei (ebd.). Jeder — sowohl siindige
Muslim*innen als auch >Unglaubige« — wiirden demzufolge aus der Hélle entlassen wer-
den, sobald sie die angemessene Strafe fir ihre Siinden erhalten hitten. Dieser Punkt
bleibt unter Salafis umstritten, insbesondere, da sich hierfiir kein klarer Beleg im Ko-
ran findet (ebd.). Das Fazit "Allahu "a‘lam - >Gott weifd es am besten< erhebt die gottliche
Souverinitit auch itber koranische Darstellungen der Hélle und ihre von Menschen ver-
antworteten Ausgestaltungen und Abhandlungen. Im Angesicht des Unbehagens iiber
das drohende jenseitige Schicksal des verstorbenen nicht-muslimischen Mitschiilers er-
oftnet der Religionslehrer den Jugendlichen eine gewissermafen unantastbare Option
— welcher Gliubige wiirde schon die GroRe Allahs in Frage stellen — und dem Verstor-
benen somit gedanklich die Moglichkeit doch noch errettet zu werden. Die Situation

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

213


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der dargestellten Unterrichtsstunde am Gymnasium stellte eine essenzielle Konfronta-
tion der religiésen und der staatsbiirgerlichen Ordnungen dar, in welcher die muslimi-
schen Schiller*innen aus der egalitiren Logik letzterer Kritik an der exklusivistischen
eschatologischen Tradition der im Islam hegemonialen Jenseitsvorstellungen formulier-
ten. In dem von den Schiller*innen ausgedriickten Unbehagen und in der Hoffnung auf
Rettung des Mitschiilers manifestierte sich ein moralisches Unrechtsempfinden, dass
sich, ausgehend vom Ideal der Gleichheit, gegen den Uberlegenheitsanspruch des Islam
als einzig errettete Gruppe auflehnte. Wenngleich viele der Schiiler*innen der Uberzeu-
gung waren, dass der Zugang zum Paradies Muslim*innen vorbehalten ist, provozierte
die spezifische Situation, in welcher viele von ihnen erstmals mit dem Tod eines nicht-
muslimischen (entfernten) Bekannten konfrontiert waren, ein Unrechtsempfinden und
ein Dilemma, aus welchem der Islamlehrer einen pragmatischen, doch islamisch legiti-
mierten Ausweg aufzuzeigen wusste.

3. Gewalt im Islam

Wihrend in den vorausgehenden Paragraphen ein komparativer Blick auf die Lehrin-
halte, Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse und die Schaffung von Kompromissen
in verschiedenen islamischen Bildungsriumen in der Stadt geworfen wurde, schlief3e
ich dieses Kapitel mit einer Fallstudie, die explizit den Islamischen Religionsunterricht
(IRU) am Goethe-Gymnasium fokussiert.”® Islamische Bildung an der 6ffentlichen
Schule findet mafRgeblich in Auseinandersetzung mit Paradigmen und Erwartungen
der Mehrheitsgesellschaft statt, die durch ihre Prisenz in der Welt der 6ffentlichen Mei-
nung alle gesellschaftlichen Bereiche und Institutionen hegemonial durchdringen. Dem
Islambild in den Lindern Nordwesteuropas liegt, wie Kapitel I.1 beschrieben wurde,
eine lange Tradition der diskursiven Veranderung (othering) von Muslim*innen, d.h. ihre
Wahrnehmung, Darstellung und Markierung als »die Anderens, und somit als nicht zu-
gehorig zugrunde. Ein zentraler Topos, in dem diese Mechanismen kumulieren, ist der
pauschale und medial reproduzierte Vorwurf, dem Islam sei per se ein Gewaltpotenzial
inhidrent. Zwar sind Verbrechen des sog. Islamischen Staates und der internationale
dschihadistische Terrorismus schrecklich und nicht zu leugnen, gleichsam liegt es
auf der Hand, dass die etwa fiinf Millionen in Deutschland lebenden Muslim*innen
Gewalt kaum als obligatorische und universale Handlungsanleitung der koranischen
Botschaft auffassen. Entsprechend sieht sich auch Mohammed Mutlu, der Islamlehrer
des Goethe-Gymnasiums angehalten, den Gewaltvorwurf als einen zentralen Topos
der offentlich-medialen Islamkritik im Unterricht zu behandeln. Ich untersuche im
Folgenden die Auseinandersetzung mit dem pauschalen Gewaltvorwurf im Islamischen
Religionsunterricht und fokussiere dazu auf Schiiler*innen als Zielgruppe pidago-
gischen Handelns. Auf Grundlage eines mehrstiindigen Unterrichtsmoduls, dessen

23 Dieser Paragraph ist die Ausarbeitung des kurzen Artikels Klapp, Marcel. 2023. »Handlungsord-
nungen im Islamischen Religionsunterricht. Eine pragmatische Perspektive auf kritische Kompe-
tenzen muslimischer Schiiler*innen im Angesichtvon Islamkritik.« In: Tarek Badawia & Said Topa-
lovic (Hg.): Islamunterricht im Diskurs. Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht. 303-318.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Durchfiithrung ich von November 2018 bis Januar 2019 imIslamunterricht des zehnten
Jahrgangs am Goethe-Gymnasium beobachten konnte, demonstriere ich die kritischen
Handlungskompetenzen, die seitens der Schiiler*innen eingebracht und pragmatisch
geltend gemacht werden, um sich gegeniiber dem islamkritischen Gewaltvorwurf und
der Gewaltdarstellungen der islamischen Frithgeschichte sinnhaft zu positionieren.

3.1 Die Praxisgemeinschaft des Religionsunterrichts

Die Schiiler*innen des von mir begleiteten IRU in der 10. Jahrgangsstufe des Goethe-
Gymnasiums setzen sich fast ausschliefilich aus Kindern tiirkeistimmiger Eltern zu-
sammen, von denen der iiberwiegende Teil seit der Kindheit regelmiRig eine DITIB oder
Milli Goriig-Moschee besucht. Im Vergleich zu den Islamschiiler*innen desselben Jahr-
gangs an der Hauptschule-Nord fillt bei den Gymnasialschiiler*innen auf, dass der reli-
giosen Praxis im Alltag ein hoher Stellenwert zukommt und dass solide religiése Grund-
kenntnisse bestehen. Diese manifestieren sich gelegentlich in kontroversen theologi-
schen Argumentationen und Abwigungen im Unterricht. Hinsichtlich frommer Kérper-
praktiken lisst sich ein hoher Anteil sbedeckters, also kopftuchtragender junger Frauen
ausmachen, wihrend im Kurs an der Hauptschule-Nord niemand Hidschab trigt. Dem-
gegeniiber sitzen im begleiteten Kurs am Gymnasium die Hidschabis geschlossen an ei-
ner Seite des Raumes.* Einige von ihnen sind in ihrer Freizeit in der Jugendgruppe einer
Milli Gériig-Moschee aktiv und zeigen sich sowohl im Unterricht als auch im Pausenge-
sprach dem Ethnographen gegeniiber besonders engagiert und diskussionsfreudig. Al-
le Schiiler*innen nehmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU in der Schule teil. Das
Sprechen, Nachdenken und Verhandeln tiber ihre Religion in einer muslimischen Praxis-
gemeinschaft im Kontext Schule stellt somit fiir alle Teilnehmenden ein Novum dar und
folglich eignet sich der Kurs ideal, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee
vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft
tibersetzt wird. Der Religionslehrer Herr Mutlu wurde oben bereits vorgestellt. An dieser
Stelle sei lediglich noch einmal an die zentralen Aspekte seines Islamverstindnisses er-
innert, das seinen Unterricht motiviert. Nach einer Sozialisation im Milli Goriig-Milieu,
das er als konservativ und politisiert beschrieb, hatte er bei der Hizmet-Bewegung Fe-
thullah Giilens ein offenes und inklusives Verstindnis kennengelernt und im Anschluss
Islamische Theologie studiert. Er sah sich als Vertreter eines >zivilen Islams, sprach sich
fiir ein islamisch motiviertes gesellschaftliches Engagement aus und argumentierte ge-
gen die vermeintliche Unvereinbarkeit von Islam und demokratischen, westlichen Sys-
temen.

3.2 Das Unterrichtsmodul Gewalt im Islam

Das Unterrichtsmodul zum Thema Gewalt im Islam erstreckte sich tiber insgesamt sieben
Sitzungen von November 2018 bis Januar 2019. Herr Mutlu erdfinete die Unterrichtsrei-
he mit einem Arbeitsblatt zum Boykott der jungen muslimischen Gemeinde durch die

24  Gelegentlich verwendete Selbstbezeichnung der kopftuchtragenden Schiilerinnen, abgeleitet
vom arabischen Begriff fiir das Kopftuch (higab).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

215


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Quraisch in Mekka (616—-619), in dessen Zuge das muslimische Viertel abgeriegelt wurde.
Es wird beschrieben, wie die Anhdnger*innen des Propheten diesen Boykott drei Jah-
re lang friedfertig und geduldig iiber sich ergehen liefRen (Protokoll, 16.11.2018). Nach
diesem Einstieg in das Thema zeige der Lehrer den Film Mohammed - Der Gesandte
Gottes (Akkad, 1976), einen amerikanischen Monumentalfilm, in welchem die kriegeri-
schen Auseinandersetzungen der frithen muslimischen Gemeinde im Fokus stehen.>
Der Film vermittelt eine grobe Chronologie der epischen Schlachten in der frithen isla-
mischen Historiographie und entsprechend schuf Herr Mutlu mit der Vorfithrung far
alle Schiiler*innen die gleiche Diskussionsgrundlage.f

Unter dem Eindruck des Films projizierte der Lehrer nebenstehende Folie an die
Wand (Abb. 12), auf welcher verschiedene Zitate abgebildet waren, die sich unter den
Slogans Islam ist Frieden und Islam ist gewalttitig subsumieren lassen und die der Lehrer
als Positionen einer im 6ffentlichen Diskurs ausgetragenen »Meinungsverschiedenheit«
présentierte (Protokoll, 30.11.2018). Die Schiiler*innen wurden nun gebeten, zu beiden
Positionen Belege aus dem Film zu sammeln, die anschliefdend im Unterrichtsgesprach
zusammengetragen und durch den Lehrer an der Tafel festgehalten wurden: Das Tafel-
bild zeigte ein Ergebnis von 11 zu 3 fir die Friedfertigkeit des Islam.

25  Akkad (1930—2005) war ein syrischer Filmproduzent sunnitisch-islamischen Glaubens, der seit sei-
nem 19. Lebensjahr in den USA lebte. Akkad unternahm grofie Anstrengungen, einen islamisch
legitimierten Spielfilm Gber das Leben des Propheten zu drehen, stief aber auf erbitterten Wi-
derstand der Konstituierenden Versammlung der Islamischen Weltliga (Rabitat al- ‘Alam al-Islam),
einer1962 in Mekka gegriindeten panislamischen Organisation, die stark unter saudi-arabischem
Einfluss steht (Ende, 1981: 37). Gleichwohl konnte er durch die Unterstiitzung der Gesellschaft
as-Sirka al-‘Arabiyya li-I-Intdg die von den Regierungen Libyens, Kuwaits, Marokkos und Bahrains
finanziert wurde, die Produktion eines Films mit dem Titel Muhammad, rasul Allah umsetzen (ebd.:
39). Zwar erlangte Akkad auch die Unterstitzung einiger grofer Schriftsteller und Gelehrter, doch
blieb auch die einflussreiche al-Azhar Universitit in Kairo seinem Vorhaben gegenuber kritisch.
Die Vorfithrungen in der islamischen Welt wurden von teils erheblichen Kontroversen begleitet
(ebd.). Akkad starb 2005 bei einem Bombenanschlagin derjordanischen Hauptstadt Amman (The
Associated Press, 2005).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen 217

Abbildung 12: Vom Lehrer projizierte Folie zu Positionen einer Mei-
nungsverschiedenheit (Quelle: Islamlehrer des Gymnasiums).

In einem Unterrichtsgesprich wurde nun gemeinsam die Leitfrage fiir das gesamte
Modul entwickelt und von Herrn Mutlu an der Tafel festgehalten:>Inwiefern ist der Islam
gewalttitig?« Die Antwort sollte in den folgenden Stunden anhand konkreter Aspekte in
Gruppen erarbeitet werden. Vier Gruppen erhielten jeweils den Auftrag, fiir die im Film
dargestellten kriegerischen Ereignisse (1) die Schlacht von Badr (624 n.Chr), (2) die Gra-
benschlacht und die ihr folgende Vernichtung der jiidischen Banu Quraiza (627 n.Chr),
(3) den Friedensvertrag von Hudaybiya (628 n. Chr.) und (4) den Einzug in Mekka (630
n. Chr.), die historische Situation zu rekonstruieren und in einer Prisentation die Be-
weggriinde des Handelns der Muslim*innen zu erdrtern. Eine weitere Gruppe widme-
te sich der Recherche sog. (5) sGewaltverse« im Koran und versuchte eine kontextuelle
Einordnung. Zur Unterstiitzung erhielten die Gruppen Arbeitsblitter mit Texten zu den

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

jeweiligen Ereignissen.*® Nach der Aufgabenverteilung fragte Herr Mutlu den Kurs, war-
um er die verschiedenen, an die Wand projizierten Positionen iiberhaupt gezeigt habe.

Schiiler A: »Vielleicht sollen wir lernen dagegen zu argumentieren?«

Herr Mutlu: »OK, ja. Das ist immer so eine Sache. Inwieweit ist es richtig, dagegen zu
argumentieren? Hat man es notig, dagegen zu argumentieren oder nicht? Aber damit
miissten wir uns auf jeden Fall beschaftigen. Cenau. Danke.«

Schiilerin B: »Also ich wollt’ dazu was sagen. Weil wenn man z.B. ne Frage oder so was
gestellt bekommt und da kann man ja meistens nicht drauf antworten, also ist ja im-
mer unterschiedlich und damitwir haltauch ne Antwort haben« (Protokoll, 27.11.2018).

Sprachlosigkeit manifestierte sich im Unterricht beispielsweise durch die Verwendung
tiirkischer religioser Termini, fur die den Schiiler*innen ein entsprechendes deutsches
Vokabular fehlte. Aber auch die Erfahrung der Sprachlosigkeit angesichts pauschalisie-
render Infragestellungen war der Schiilerin offensichtlich vertraut und ebenso die Un-
beholfenheit darin, eine Erklirung oder Gegenkritik zu formulieren. Wie Herr Mutlu
den Schiiler*innen gegeniiber explizierte, ging er davon aus, dass jede und jeder seiner
Kursteilnehmer*innen im Leben mit derartiger Kritik konfrontiert werden wiirde und
es entsprechend fuir alle wichtig sei, sich mit der islamischen Frithgeschichte auseinan-
derzusetzen, da diese den Kritiker*innen ihre Motive liefere. In diesem Zusammenhang
sah sich Mohammed Mutlu dazu veranlasst, auf den Fokus des Films zu verweisen, der
die Schlachten in den Mittelpunkt stelle. Demgegeniiber habe das kriegerische Handeln
Muhammads in Relation zu seinem 23-jahrigen prophetischen Wirken nur etwa drei Mo-
nate gedauert.”” Trotz dieser Einordnungshilfe durch den Lehrer ergab sich — um mit
dem Vokabular der Rechtfertigungsordnungen zu sprechen — nun fir die Schiller*innen
eine Situation der Priifung, ein Stérfall, welcher durch die Inkongruenz zwischen dem
Gewaltvorwurf in der Welt der o6ffentlichen Meinung, den Gewaltdarstellungen in den
Quellen der islamischen Ordnung und dem eigenen Alltagserleben in der staatsbiirger-
lichen Welt entstanden war. Um diese Situation zu bewiltigen, griffen die Jugendlichen,
wie ich im Folgenden zeige, wiederum auf verschiedene Rechtfertigungsordnungen zu-
riick, um Sinn herzustellen, Kritik zu itben oder Kompromisse zu erzielen. Die Ausziige
stammen vorwiegend aus den beobachteten Unterrichtsgesprichen, in denen angeregt

26  Die Texte stammen von Casim Avcl (2010), Prof. fir Islamische Geschichte an der Marmara Univer-
sitat Istanbul, und wurden auf der Website derletzteprophet.info publiziert.

27  Diese Uberbetonung findet sich jedoch nicht nur in Akkads Film wieder, sondern auch in den fri-
hen Quellen, wie der tiirkische Historiker Resit Hayalmaz betont: »95 Prozent der ersten Biicher
ber die Historie und Chronologie des Islam behandeln den Krieg. Die Kriege waren leider fiir die
damalige Zeit die Meilensteine. Das gehort zur Erfolgsgeschichte in der Anfangszeit des Islam«
(Hayalmaz zit. in Topel, 2015). Hayalmaz hatte (iber Jahre hinweg mit seinem Team das Leben des
Propheten tageweise analysiert und kam zu dem Ergebnis, dass die aktiven Kampfhandlungen des
Propheten nur etwa 13 Stunden andauerten. Die Schlacht von Badr habe beispielsweise nur etwa
drei Stunden gedauert (ebd.). Halverson, Goodall & Corman (2011) betonen ferner den universel-
len Charakter, welcher der Darstellung epischer Schlachten in der Mythologie antiker Zivilisatio-
nen zukommt: »The stories and myths of ancient civilizations are rife with tales of great and epic
battles [...]. Islamic history also has its great battle stories and archetypical champions« (2011: 48).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

und kontrovers diskutiert wurde. Der Lehrer fungierte als lenkende Instanz und mode-
rierte die Unterrichtsgespriche, in welchen er den Schiller*innen viel Raum fir Nach-
fragen, Einschitzungen und Stellungnahmen gab. Die Diskussionen liefen grundsitz-
lich auf die Ergebnissicherung an der Tafel hinaus und wurden vom Lehrer als Regisseur
und Experte abschlieRend bilanziert.

3.3 Kritik und Kompromiss

Wer darf Kritik iiben?

In Anbetracht der oben genannten islamkritischen Zitate interessierte sich ein Schiiler
eingangs fiir die Namen der Sprecher*innen, die als nicht Deutsch identifiziert wurden.
Der Kurs spekulierte iiber deren mogliche Zugehorigkeit zum Islam und eine entspre-
chend vermutete Kenntnis der Religion. Daraus ergab sich fiir viele Schiiler*innen die
Legitimitit der Kritik. Einige der Kursteilnehmer*innen kannten den Agypten-stimmi-
gen Publizisten Hamed Abdel-Samad bereits aus YouTube-Videos. Der Lehrer beschrieb
diesen als>Wissenden, der in der Organisation der Muslimbruderschaft in Agypten auf-
gewachsen sei und sich entsprechend mit Koran und Sira (Prophetenbiographie) aus-
kenne. Er verwies weiter auf die gemeinsamen Publikationen und die zahlreichen 6f-
fentlichen, als Streitgespriche inszenierten Diskussionen mit dem Miinsteraner Profes-
sor fir Religionspiddagogik Mouhanad Khorchide und sprach der Islamkritik Abdel-Sa-
mads somit ein solides Fundament auf intellektuellem Niveau zu.?® Die Schiiler*innen
zeigten wenig Verstindnis dafiir, wie man in Anbetracht der islamischen Erziehung in
einer muslimischen Organisation in einem mehrheitlich muslimischen Land eine solch
kritische Position wie die Abdel-Samads vertreten kénne. Die personlichen Gewalterfah-
rungen in diesen spezifischen Sozialisationskontexten, welche die Positionen James, Alis
oder Abdel-Samads unter Umstinden motivieren, blieben seitens des Lehrers allerdings
unerwihnt.” Ich gehe mithin davon aus, dass der Erfahrungshorizont der Jugendlichen

28  Abdel-Samad & Khorchide, 2016, Zur Freiheit gehirt, den Koran zu kritisieren; Dies. 2017, Ist der Is-
lam noch zu retten? Ufuk Ozbe sieht in dem Schulterschluss der beiden Akteure eine Strategie, die
insbesondere dem Reformer in die Hande spiele (Ozbe 2017, 142f).

29  Alle der drei Kritiker*innen haben in ihren Herkunftslandern oder den migrantischen Milieus in
den Einwanderungslandern spezifische Gewalterfahrungen gemacht, die sie in Verbindung mit
dem lIslamischencin ihrer Herkunftskultur erkldaren. Sabatina James wurde 1982 in Pakistan ge-
boren und zog im Jugendalter mit ihrer Familie nach Osterreich (James, 2006). Aufgrund ihrer An-
passung an die dortige Gesellschaft geriet sie immer wieder in Konflikt mitihren Eltern und wurde
wiederholt von ihrer Mutter geschlagen. Die Familie brachte sie zurlick nach Pakistan, wo sie ei-
nen Cousin heiraten sollte und auf eine islamische Schule in Lahore geschickt wurde. Sie floh aus
Pakistan zuriick nach Osterreich, konvertierte nach eigener Aussage zum Christentum und nann-
te sich fortan Sabatina James (James, 03.05.2012). Ayaan Hirsi Ali wurde 1969 in Mogadischu, So-
malia, geboren. Im Alter von fiinf Jahren wurde Ali Opfer der weiblichen Genitalverstiimmelung
(Ali, 2008: 31-33). Aufgrund der politischen Aktivitaten des Vaters fir die Somalische Demokrati-
sche Einheitsfront musste die Familie nach Kenia fliehen und alsbald verlieR der Vater die Familie
(ebd.: 64—65). Die Mutter und der &ltere Bruder schlugen Ali und ihre Schwestern regelmaRig. Ali
und ihre Schwester wurden zuhause von einem muslimischen Lehrer unterrichtet, dessen Unter-
richtsmethoden sie allerdings als langweilig und riickstindig bezeichneten, weshalb der Lehrer—
in Abwesenheit der Mutter — Ayaan die Augen verband und sie verpriigelte (ebd.: 74-75). Als sie

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

219


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

eine islamische Erziehung in Deutschland und somit zuvorderst durch das Elternhaus
und den Unterricht in den Moscheen gepragt ist. In letzteren wurden Schlige und Ziich-
tigungen, wie mir mehrere Jungen erklirten, mittlerweile aus dem Repertoire der Er-
ziehungsmethoden verbannt. Derartige Erfahrungen der Islamkritiker*innen wurden
demgemif? seitens der Schiiler*innen nicht in Erwigung gezogen. Die Verortung der
Kritiker*innen als mehr oder weniger innerhalb des Islam stehend schien ihre Kritik fiir
die Schiller*innen in der religiésen Ordnung zu positionieren, und allenfalls nachrangig
in der Welt der dffentlichen Meinung. Die Positionalitit der Kritiker*innen normalisierte
die Konfliktstellung, verlieh der Kritik somit fiir manche Schiiler*innen erst Legitimitit
und machte sie so verhandelbar. Gleichwohl akzeptierten und formulierten die Schii-
ler*innen selbst Kritik nicht ausschlieflich im Modus der religiésen Ordnung, wie ich
im Folgenden aufzeigen werde.

Der Schiiler*innenjob und seine Routinen
Wie Breidenstein (2007; 2009) feststellt, ist das Handeln von Schiiler*innen im Unter-
richt in hohem Mafie von Routinen geprigt. Sie sind weder Gefangene in der Zwangs-
situation Unterricht noch ausschlieflich von Neugier und Wissbegierde Getriebene
(Heinze, 1980, zit. in Breidenstein, 2007: 263). »Sie sind schlicht Menschen, die ihren
(Arbeits-)Alltag zu bewiltigen haben« und vollziehen insofern pragmatisch tagtiglich
ihren »Schiiler*innenjob« (ebd.). Dieser Pragmatismus schulischen Handelns kann
als Kompromiss von marktorientiertem und industriellem Handeln gelesen werden.
Einerseits legt das Notensystem als solches eine »Okonomisierung schulischen Arbei-
tens« (ebd.: 253) nahe, insofern dort investiert wird, wo der grofite Nutzen im Sinne
der Verbesserung von Noten erwartet wird. An anderer Stelle zeigt Breidenstein (2009:
210-215), wie auch industrielle, d.h. mechanisierte Routinen jenseits der didaktischen
Intentionalitit des Unterrichts greifen. Ein anschauliches Beispiel ist die Sicherung
von Ergebnissen z.B. anhand eines Tafelbildes. Selbst wenn die Lehrkraft den Auftrag
erteilt, lediglich Liicken in den eigenen Notizen zu filllen, tendieren Schiiler*innen
dazu, eher den Anschrieb des Lehrers in Ginze zu tibertragen, da diese Routine kognitiv
mit weniger Aufwand verbunden ist (ebd.).

Ein weiterer Aspekt der Routiniertheit schulischen Handelns betriftt die Art, wie im
Unterricht in communitas inhaltliche Positionen vorgebracht, in gegenseitiger Bezugnah-
me bekriftigt und als ein>starkes< Argument etabliert werden. Herr Mutlu nutzte zur Sti-

sich wehren wollte, schlug er ihren Kopf gegen die Wand, was schwere Frakturen und Blutungen
im Gehirn zur Folge hatte, wie sich spater im Krankenhaus herausstellte (ebd.: 77). Hamed Abdel-
Samad wurde 1972 in Gizeh, Agypten geboren und wurde erstmals im Alter von vier Jahren von
einem 15-jahrigen sexuell misshandelt und ein weiteres Mal mit elf Jahren von einer Gruppe Ju-
gendlicher. Auch zuhause sei Cewalt an der Tagesordnung gewesen, so habe der Vater regelmafiig
Frau und Kinder verprigelt. Abdel-Samad engagierte sich in der Studienzeit in der Muslimbru-
derschaft, kam 1995 mit 23 Jahren nach Deutschland und heiratete eine deutlich altere Lehrerin
(Akyol, 08.09.2009). Die Verarbeitung psychischer Probleme und die religiose Sinnsuche resultier-
ten in einer Position, die er zusammenfasst mit »Ich bin zum Wissen konvertiert« (ebd.). Die Pu-
blikation seiner islamkritischen Biicher provozierte in Agypten heftige Reaktionen seitens der Ge-
lehrtenschaft und zu einem Mordaufruf durch eine Fatwa von Mahmood Shabaan, einem Professor
der Al-Azhar Universitdt, die landesweit im Fernsehen ausgestrahlt wurde (MEMRI, 07.06.2013).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

mulation kontroverser Auseinandersetzungen regelmifig und ausgiebig die Sozialform
des moderierten Unterrichtsgesprichs, in welchem er dem Austausch der Lernenden
Raum lief, aber moderierend eingriff. So stellte er fragwiirdige oder moralisch proble-
matische Beitrige zumeist umgehend und immer vorsichtig in Frage. Zugleich ermég-
lichte er Spekulationen, Fehler und das gemeinsame Entwickeln von Positionen. Brach-
te etwa ein“e Schiiler*in eine Position hervor und stiitzte diese mit einem Argument,
so nahmen andere Schiiler*innen Bezug auf diese Position bzw. die Person, welche sie
geduflert hatte, und dufderte oftmals weitere Argumente zu ihrer Stirkung. Diese »affir-
mative Bezugnahme« ist durch sprachliche Marker gekennzeichnet, die ein Ankniipfen
an zuvor Gesagtes signalisieren. Typische Formulierungen sind >Ich sehe das wie XY..«,
>Dafiir spricht auch, dass...< oder >Wollte ich auch sagen...«. Auch in diesem Prozess der
interaktiven Generierung und Etablierung von Positionen verfahren die einzelnen Schii-
ler*innen insofern 6konomisch, als sie der zu verhandelnden Position oft kaum mehr als
einen zusitzlichen Gedankensplitter oder ein Teilargument beiftigen. Gleichwohl kon-
solidiert die Gesamtheit der Argumente oder zustimmenden Kommentare die initiale
Position in einer kontroversen Debatte. AbschlieRende Giiltigkeit erlangt diese jedoch
erst durch eine Praxis der Billigung seitens der Lehrkraft, beispielsweise durch die Auf-
nahme in ein Tafelbild oder eine andere Form der Ergebnissicherung.

In engem Zusammenhang mit dieser praktisch-kommunikativen Routiniertheit
zeichnete sich im beobachteten Unterrichtsmodul eine Routine auch auf der religios-
argumentativen Ebene ab, die in ihrer Spezifitit in der religidsen Sozialisation der
Schiiler*innen griindet. So lisst sich eine Reproduktion simplifizierter Topoi zur Recht-
fertigung des Kriegshandelns in den filmischen Schlachtszenen beobachten, die als
»narrative Routine< beschrieben werden kann. Zwar war es eingangs Aufgabe, glei-
chermafien Argumente fiir die Friedfertigkeit respektive die Gewaltverherrlichung des
Islams mit Beispielen aus dem Film zu illustrieren, doch erweist sich der reduktionis-
tische Topos >Islam ist Frieden< auch schwachen Argumenten gegeniiber als tiberaus
stabil in den Auflerungen vieler Schiiler*innen.

Schiiler A: »Nochmal zu dem Téten ohne Grund: Es wurde ja im Film die Offenbarung
gegeben, kimpft gegen die, die gegen dich kimpfen«. Also dass man nicht sozusagen
unfair handelt, sondern wenn man selber angegriffen wird, sich verteidigt.«

Herr Mutlu: »)a. Danke. Weiter...«

Schiiler B: »Dafiir spricht auch, dass der Islam friedfertig ist. Dass die Mekkaner zuerst
dachten, dass sie angegriffen werden und haltin die Hiuser gehen. Dadurch warihnen
dann spater bewusst, dass die Muslime nicht solche Menschen sind, die jetzt anfangen
mit Gewalt« (Protokoll, 30.11.2018).

Das von den Jugendlichen wiederholt reproduzierte Narrativ besagt, dass sich Mus-
lim*innen immer zuerst in Geduld (sabr) geiibt haben und Gewalt ausschliefilich zur
Selbstverteidigung zum Einsatz gekommen sei. Wihrend diese Haltung sich beispiels-
weise fir den Friedensschluss von Hudaybiya bestitigt, ist sie fiir die Schlacht von Badr
nur bedingt giiltig. Diese resultierte aus einem geplanten Uberfall auf eine Karawane der
Mekkaner, welche zuvor Hab und Gut der Muslim*innen in Mekka beschlagnahmt hat-
ten. Derartige Uberfille standen gleichwohl nicht auflerhalb der seinerzeit akzeptierten

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

22


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Normen, sondern waren fester Bestandteil der tribalen Okonomien Arabiens (Halver-
son, Corman & Goodall, 2011: 50). Weitere Argumente, die von den Schiller*innen fir
die Friedfertigkeit vorgebracht wurden, lassen eine starke Idealisierung des Handelns
der frithen Muslim*innen erkennen. So nannten die Schiiler*innen als einen Aspekt pro
Friedfertigkeit beispielsweise »auch Tiere und Pflanzen bekommen Rechte« was damit
zu erkliren sein mag, dass jene aus 6konomischer Perspektive als Beute wertgeschitzt
wurden. Ein weiterer Punkt lautete »alte Feinde werden akzeptiert«. Dieses Argument
bezog sich auf eine Filmszene, in der Halid ibn al-Walid - ein erbitterter Widersacher
des Propheten - freundlich in dessen Gemeinschaft aufgenommen wird. Dass dies erst
geschieht, nachdem er jenem die Treue geschworen hatte, vernachlissigten die Schii-
ler*innen. In zahlreichen weiteren Beitrigen reproduzierten sie die Topoi >Islam ist
Frieden< und >Gewalt nur zur Selbstverteidigung« und lassen somit auf einen gewissen
Grad der Internalisierung und der unreflektierten Reproduktion religioser narrativer
Routinen schliefien. Diese Routinen manifestieren sich im Unterricht durch die >Breite«
des Konsens, mit dem sie seitens der Schiiler*innenschaft bestitigt werden. Indem
die Kursteilnehmer*innen vielfach eine idealisierte Gegenposition zum Gewaltvorwurf
reproduzierten, handelten sie zuvorderst in der religiosen Rechtfertigungsordnung, die
ja zu ihrer eigenen Aufrechterhaltung auf Repetitivitit (wie z.B. im Gebet), Reproduk-
tion und Routine angewiesen ist — Logiken, die mit Boltanski & Thévenot (1991) in der
industriellen Welt zu verorten sind. Um die religiése Ordnung jenseits dieser Routinen
sinnhaft fir das Leben in der pluralen Zivilgesellschaft zu machen wurden Motive der
konstitutiven, mythologisch-religiésen Historiographie in den Lebensalltag iibersetzt
und, wie nachfolgend dargelegt, immer wieder auch in Frage gestellt.

Ubersetzung zwischen den Ordnungen - Sinnhaftmachung fiir den Alltag

Bereits die Diskussion des ersten Krieges, der oben erwihnten Schlacht von Badr wur-
de von Herrn Mutlu aufgegriffen, um eine kritische Diskussion zu stimulieren. Badr
fand im Jahr 624 n. Chr. nahe einer Oase siidwestlich von Medina statt. Hier fithrte der
Prophet Muhammad eine kleine, schlecht ausgeriistete Armee von knapp dreihundert
Gliubigen gegen eine Ubermacht von eintausend animistischen Kriegern aus Mekka ins
Feld. Mit Unterstiitzung des einen Gottes und seiner Engel konnte Muhammads Armee
die Ungldubigen (und ihre falschen Gotter) auf wundersame Weise besiegen (Halverson,
Corman, und Goodall, 2011: 49). Insofern entspricht die Erzihlform der Schlacht von
Badr dem biblischen Narrativ von David gegen Goliath (ebd.). Die Initialziindung fiir
diese erste kriegerische Auseinandersetzung nach der Hidschra, dem Auszug aus Mek-
ka, der den Beginn der islamischen Zeitrechnung markiert, war allerdings ein Uberfall
der Muslim*innen auf eine mekkanische Karawane. Die Muhadschirun (die >Ausgezo-
genend) aus dem urbanen Mekka hatten ja in der Oase Yathrib, dem spiteren Medina,
weder Wohnstitten noch Arbeit und brachten auch nicht die Fihigkeiten mit, um sich
in der dort dominanten Landwirtschaft zu verdingen. Als einzige traditionelle Einkom-
mensquelle stand ihnen also die ghazwa (Pl. ghazawat) offen, der Raubiiberfill auf Ka-
rawanen, der — wie oben erwihnt — durchaus in Einklang mit den herrschenden kultu-
rellen und moralischen Normen Arabiens stand (ebd.). Anstatt den Schiiler*innen nun
diese Einordnung an die Hand zu geben, schliipfte der Lehrer in die Rolle des advocatus
diaboli, um das Unterrichtsgesprich zu stimulieren: »Warum greifen die Muslime denn

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

iberhaupt diese Karawane an? Hallo!? Das ist doch ne Karawane aus Mekka, die einfach
Handel treibt, um Geld zu gewinnen. Was fillt den Muslimen ein, diese Leute zu iiberfal-
len und sie zu berauben?« (Protokoll, 06.12.2018). Eine historisch-kritische Einordnung
dieser Handlung in den historischen soziokulturellen Kontext blieb der Lehrer vorerst
schuldig.

Ein Schiller erinnerte daran, dass die Muslim*innen in Mekka doch »selber ausge-
raubt worden« (ebd.) waren, und der Uberfall nun die gerechte Rache gewesen sei. Ob
Rache per se islamisch legitim sei oder nicht, dariiber herrschte kurz Uneinigkeit, wurde
aber weder seitens der Schiller*innen noch seitens des Lehrers weiter ausgefiihrt. Statt-
dessen machte eine Reihe von Wortbeitrigen nun das Argument stark, dass es gerecht-
fertigt sei, entwendetes Hab und Gut zuriickzuholen; »aber ohne halt Gewalt anzuwen-
denc« (ebd.), wie ein Schiiler betonte. Meryem, die oben bereits als Milli Gériig-Anhin-
gerin beschrieben wurde, leitete ihre Meldung mit einer fiir die affirmative Bezugnah-
me auf die Vorredner typischen Formel ein: »Wollt ich auch sagen, dass das eigentlich
menschlich ist. Weil wenn man z.B. von mir Geld klaut, wiirde ich auch zur Polizei ge-
hen und alles, was ich kann, dafiir tun, dass ich wieder mein Geld habe« (ebd.). Wihrend
das unreflektierte Festhalten am prophetischen Vorbild auch zur Selbstjustiz ermutigen
konnte, iibersetzte Meryem durch ihr hypothetisches aber selbstverstindliches Einschal-
ten der Polizei das in der Regel idealisierte und als normativ geltende Handeln des Pro-
pheten und seiner Sahaba in die Logik des von Gewaltenteilung geprigten Rechtsstaates,
in dem Gerechtigkeit in erster Instanz durch die Anrufung der Exekutive durchgesetzt
wird. Meryem iibersetzte durch einen historisch-kritischen Ansatz die Logik der islami-
schen Mythologie in die Logik der staatsbiirgerlichen Welt des Hier und Heute und un-
termauert damit die an anderer Stelle von ihr betonte Notwendigkeit der Interpretation
der Texte fiir ihre Anwendung im Alltag.

Die Ordnung wechseln - Kritik (iben

Ein weiteres vielfach genanntes Motiv, das von den Schiiler*innen als Beleg fiir die Fried-
fertigkeit der Muslim*innen und gegen den Gewaltvorwurf geltend gemacht wurde, war
der gewaltlose Einzug des Propheten und seiner Anhinger in Mekka neun Jahre nach
der Hidschra (630 n. Chr.). In der Darstellung der Ereignisse fand sich indes auch ein
Aspekt, der viele Schiiler*innen dazu veranlasste, selbst Kritik am Handeln der frithen
Muslim*innen zu iiben. Eine der ersten Handlungen des Propheten nach der friedvol-
len Ubernahme Mekkas war der Besuch der Kaaba, welche bereits in vorislamischer Zeit
als Heiligtum verehrt wurde und in welcher die arabischen Stimme Statuen ihrer Got-
ter aufzubewahren pflegten.*® Der Prophet zerstérte nun publikumswirksam die sich in

30 Imvorislamischen Arabien wurde bereits ein Schopfergott unter dem Namen Allah verehrt. Ne-
ben diesem wurde eine Vielzahl verschiedener Gottheiten und ihrer Idole in Form von Statuen,
Steinen oder anderen natirlichen Erscheinungen gehuldigt. Wahrend die (iberwiegende Anzahl
der Haushalte eine holzerne Statuette zuhause aufbewahrte, wurden andere als Clan-Idole in der
Kaaba aufbewahrt. Der in Mekka meistverehrte Gott war Hubal, dessen Kult zuvorderst durch die
herrschenden Quraisch betrieben wurde und dessen Schrein die Kaaba war (Lecker, 2021). Weitere
bekannte Cottheiten der vorislamischen Zeit sind Al-Lat, deren Schrein samt Schatzkammer sich
in Al-Ta’if befand und deren Kult vom Stamm der Thagif betrieben wurde. Jeder Clan, seine Sub-
divisionen und auch einzelne Nobelminner identifizierten sich mit spezifischen eigenen Idolen,

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

223


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der Kaaba befindenden >Gétzen«-Statuen, denn im Islam gilt die Anbetung und Vereh-
rung anderer Entititen als dem einen Gott als $irk, als >Beigesellunge, was itberwiegend
als grofite Siinde im Islam gilt. Fiir den Lehrer unerwartet, nahmen einige der Jugendli-
chen Anstof an dieser Handlung:

Schiiler A: »Also am Ende des Films gab es ja auch eine Szene, wo ein Muslim in die
Kaaba gegangen ist und die ganzen Statuen da alle umgekippt und rausgeschmissen
hat.«

Herr Mutlu: »Das sollte der Prophet gewesen sein. Also so wie das im Film dargestellt
wurde.«

Schiiler B: »Ich glaube, wenn das auch andere Leute gesehen hitten z.B. Kritiker oder
so, hitten die auch das sehrstark kritisiert und z.B. in den Medien, denn dasistauch ein
bisschen gewaltverherrlichend, wenn man die Sachen aus anderen Religionen einfach
zerstort« (Protokoll, 30.11.2018).

Dieser Akt wurde auch von anderen Schiiler*innen als gewalttatige Handlung gegeniiber
Andersglaubigen und ihren Religionen wahrgenommen und seine Notwendigkeit in Fra-
ge gestellt. Man wolle auch nicht, dass jemand das mit dem Koran mache. Diese Aquiva-
lentsetzung der sakralen Artefakte — Gotterstatuetten und Koran — durch die Schiiler*in-
nen findet einerseits im Rahmen eines religiésen Rechtfertigungsregimes statt. Der Per-
spektivenwechsel wird jedoch erst durch die Selbstpositionierung in einem Nebeneinan-
der verschiedener Weltanschauungen in der pluralen Gesellschaft sinnvoll moglich, d.h.
die Schiiler*innen iibten in einem staatsbiirgerlichen Modus gleichsam Kritik an nor-
mativen religiésen Rechtfertigungen. Dass die Zerstérung der Statuen vom Propheten
selbst vollzogen wurde, der ja als idealer Muslim gilt, hinderte die Schiiler*innen nicht,
dessen Taten kritisch zu hinterfragen. Das Handeln des idealen Muslims wurde somit
auch hinsichtlich seiner Wirkung auf >andere Leute< und >Kritiker*innen< in der Welt
der offentlichen Meinung, in welcher religiése Argumente kein Gewicht haben, kritisch
reflektiert. Das Miteinander in der pluralen Gesellschaft und der gute Ruf der eigenen
Religion bildeten fur die Schiller*innen folglich wichtige Maf3stibe, um das Verhalten
als Muslim*in kritisch zu priifen und eine sinnhafte Ubersetzung religiéser Normen in
die eigene Lebenswelt zu bewerkstelligen.

Aus der Beobachtung, dass die Zerstérung von Devotionalien einige Schiiler*innen
mehr zu bewegen schien als die Gewalt an Menschen, schlieRe ich nicht auf eine Em-
pathielosigkeit der betreffenden Jugendlichen. Einerseits fand die Gotzenzerstérung im
Kontext des friedlichen Einmarsches in Mekka statt und erscheint vielen daher als un-
noétige Machtdemonstration. Andererseits scheint die Auseinandersetzung mit Gewalt
lediglich auf den fiir die Schiiler*innen abstrakten mythologischen bzw. symbolischen
Ebenen der islamischen Geschichtsschreibung zu liegen, aus der es fir das Hier und
Jetzt zwar moralische Schliisse zu ziehen gelte doch nicht zwingend handlungsprakti-
sche. Die tatsichliche Anwendung von Gewalt wird allenfalls historisch als legitim be-

so dass man fiir das vorislamische Arabien von einer enormen Vielfalt von Gottheiten und Kulten
ausgehen kann (vgl. Lecker, 2021).

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

trachtet, doch als heute itberkommen angesehen, wie auch Meryems Polizei-Beispiel il-
lustriert hat.

Lediglich die Hinrichtung der jidischen Banu Quraiza im Zuge der Grabenschlacht
(629n. Chr.), die Mutlu als eine »Lieblingssache der Kritiker« bezeichnete, blieb eine Her-
ausforderung fiir die Schiiler*innen, auf welche sie keine Antwort fanden. Nach dem
Auszug aus Mekka im Jahr 622 konnte Muhammad mit der sog. Gemeindeordnung von
Medina eine Allianz der dort ansissigen Stimme schmieden und sich so als politische
Fithrungspersonlichkeit etablieren. Unter den lokalen Clans waren neben den polythe-
istischen Banu Aws und Banu Khazraj auch die wohlhabenden jiidischen Banu Nadir,
Banu Qaynuqa und die Banu Quraiza.** Nach Auseinandersetzungen und Komplotten
zwischen den Muslimen und den Banu Qaynuqa und den Banu Nadir verbannte der Pro-
phet die Stimme aus Medina. Die Banu Nadir, die sich nordlich von Medina in der Stadt
Khaybar niederliefen, verbiindeten sich mit den Quraisch in Mekka und marschierten
zusammen mit diesen auf Medina, was in die Grabenschlacht von 627 n. Chr. resultier-
te. Die Quraisch iiberzeugten schliefilich auch die Banu Quraiza, den Vertrag mit dem
Propheten aufzukiindigen und die Muslime mussten nicht nur die Grabenanlage gegen
die Allianz unter Fithrung der Mekkaner verteidigen, sondern auch die Festung der Banu
Quraiza in Medina in Schach halten. Die Schlacht entwickelte sich zu einem Stellungs-
krieg, welcher die mekkanischen Belagerer bald zum Riickzug bewog. Nach fiinfund-
zwanzig Tagen des Einschlusses mussten auch die Banu Quraiza in Medina Verhandlun-
gen zustimmen und sich schlieflich ergeben. Ihr Schicksal wurde in die Hinde der ur-
spriinglich mit ihnen verbiindeten arabischen Banu Aws gelegt, die unter Zustimmung
der Banu Nadir Sa“‘d ibn Mu‘adh als ihren Richter bestimmten. Der Richterspruch ist im
Hadithwerk von Buchari iberliefert:

Narrated Abu Said Al-Khudri: Some people (i.e. the Jews of Bani bin Quraiza) agreed to
accept the verdict of Sad bin Muadh so the Prophet sent for him (i.e. Sad bin Muadh).
He came riding a donkey, and when he approached the Mosque, the Prophet said, >Cet
up for the best amongst you.< or said, >Get up for your chief.« Then the Prophet said,
>0 Sad! These people have agreed to accept your verdict.< Sad said, >l judge that their
warriors should be killed and their children and women should be taken as captives.<
The Prophetsaid,>You have given ajudgment similar to Allah’s Judgment (or the King’s
judgment)<(Sahih al-Buhari Vol. 5, Buch 58, Nummer 148, zit.n. Internationale Islamis-
che Universitit Malaysia, 0.D.).

Laut Halverson, Corman & Goodall, welche die Schlachten der frithen muslimischen His-
toriographie aus narratologischer Perspektive als Mythen handhaben und als Master Nar-
ratives of Islamist Extremism untersuchen, seien bei der Massenhinrichtung etwa 600-800
Minner enthauptet worden (2011: 73).>* Nachdem die vertragsbriichigen Banu Nadir ge-

31 Im Gegensatz zu den Griechisch oder Aramdisch sprechenden Juden des Nahen Ostens spra-
chen die Juden der Arabischen Halbinsel Gberwiegend Arabisch und trugen Arabische Namen.
Es herrscht Uneinigkeit darliber, ob diese judaisierte Araber oder arabisierte Juden waren, die vor
der Rémischen Besatzung im Norden geflohen waren (Halverson, Goodall & Corman, 2011: 69).

32 Halverson, Goodall & Corman (2011) erldutern, dass sie bewusst auf Elemente einer modernisti-
schen Konzeption von Narrativ zuriickgreifen, da gerade die islamistische Handhabung der My-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

225


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

gen die junge Umma ins Feld gezogen waren, so die Autoren, sei die Verbannung aus
Medina keine Option mehr gewesen und so habe die Strafe Sa‘ds eine strategische Not-
wendigkeit dargestellt. Sie fahren fort:

The account of the mass execution of the men of the Bani Qurayza and enslavement
of the women and children certainly offends our modern sensibilities, especially in a
world, that has witnessed the horrors of the Holocaust. However, the Bani Qurayza
incident should be understood within its seventh century tribal context, where such
reprisals were normative. Furthermore, the punishment of the Bani Qurayza was more
lenient than that decreed by Yahweh against the tribal foes of the prophet Moses and
the Israelites in the Torah (ebd.: 73-74).

Halverson, Goodall und Corman nehmen eine historisch-kritische Einordnung der
Geschehnisse auf mehreren Ebenen vor. Sie betonen erstens die Bedeutung des lite-
rarischen Genres mythologischer Texte, wie sie fiir grof3e Zivilisationen grundsitzlich
konstitutiv seien. Als historiographische Zeugnisse seien sie in den zeitgeschichtlichen
Kontext einzuordnen, in welchem eine derartige Urteilsvollstreckung im Kriegszustand
der Norm entsprochen habe. Dies belegen sie wiederum durch einen Vergleich mit dem
gottlichen Urteil gegen die Feinde Moses in der jidischen Tradition, welches sie dem
vermeintlich muslimisch verantworteten Entscheid gegeniiberstellen. Letztere Strate-
gie lisst jedoch einen Aspekt vermissen, der von Muslim*innen hervorgehoben wird, so
auch von Herrn Mutlu im Unterricht am Goethe Gymnasium: »Er [Sa“‘d ibn Mu‘adh] hat
[zuden Banu Quraiza] gesagt, alle Minner, die Waffen tragen, werden getétet und Frau-
en und Kinder werden versklavt. Das ist euer eigenes Urteil aus der Thora, es ist auch in
der heutigen Bibel vorhanden, im finften Buch Mose [...] und genau... das wurde dann
vollzogen. also dieses Urteil« (Prot. 07.12.2018; Anm. d. Verf.). Mutlu bezieht sich hier
auf dieselbe Thora bzw. Bibelstelle wie Halverson, Goodall und Corman, doch anstatt die
Grausambkeit mit einem interreligiésen Vergleich zu relativieren, hebt er hervor, dass
der Richter ein Urteil nach jiidischem Recht vollzogen habe, welches durch Muhammad
lediglich gebilligt wurde. Die Kritik an der Grausamkeit der frithen Muslim*innen ge-
gen die jidischen Banu Quraiza liuft somit demgemif ins Leere. Mutlu verweist zur
Bekriftigung auf den Umgang der Muslim*innen mit ihren Kriegsgefangenen nach der
Schlacht von Badr, wo jedem, der zehn Muslim*innen Lesen und Schreiben beigebracht
hatte, die Freiheit zu Teil wurde. Angesichts der Sprachlosigkeit der Schiiler*innen
gegeniiber der Exekution der Banu Quraiza, schliipfte Mutlu in den >Modus des Pre-
digers¢, wortiber er sich oft im Nachhinein argerte, da dieser autoritative Gestus nicht

then als transzendente, »grofSe« Texte durch und durch modern, ihre ideologische Aneignung mo-
dernistisch sei. »Therefore, on a pragmatic level, modernist conceptions of narrative offer im-
portant opportunities to approach an understanding of how these master narratives achieve poli-
tical and ideological ends for extremists.« (Ebd.: 23). Um diesen Narrativen etwas entgegenzustel-
len, bediirfe es hingegen postmoderner Ansitze. Zwar haben postmoderne Ansiatze modernisti-
sche Kritikund Interpretationsansitze in der Wissenschaft verdrangt, dies heifSe jedoch nicht, dass
postmoderne Kulturen traditionelle ebenso verdrangt hitten. Stattdessen, so die Autoren, leben
wir in einer Welt, in der zwei oder mehr Arten zu Wissen und in der Welt zu sein koexistieren
(ebd.).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

jenem eines Lehrers an der offentlichen Schule entspreche. Gleichsam entlastete er so
die Schiiller*innen und legte den Fokus auf die Informationsvermittlung, die erst das
moralische Werturteil ermégliche.

Auf islamischem Fundament

Im Unterricht wurde die Existenz zeitgendssischer islamistisch motivierter Gewalt-
handlungen zu keinem Zeitpunkt geleugnet, und sowohl die Verbrechen des sog. Islami-
schen Staates als auch terroristische Anschlige waren den Schiiler*innen grundsitzlich
bekannt. Die Moglichkeit der direkten Begriindung von praktischer Gewaltausiibung
mit dem Koran, welche die im Unterricht verhandelten Islamkritiker*innen als logische
Konsequenz der Offenbarung darstellen, war mithin gegeben und wurde nicht ange-
zweifelt. Nachdem der Lehrer gemeinsam mit dem Kurs als grundlegende Quellen des
Islam den Koran und die Prophetenbiographie (sira) identifiziert hatte, versuchte er den
Kurs zur Diskussion iiber den Umgang mit den Quellen zu provozieren:

Wenn man sich auf den Koran stiitzt und auf das Prophetenleben, dannist das doch gar
keine Interpretation! Also das ist doch die Quelle selbst. Er [Abdel-Samad] sagt nicht,
weil Muslime im Sudan irgendwelche Frauen entfiihren oder téten oder irgendwelche
Christen téten... oder er sagt auch nicht, weil der IS das macht... also wenn er das sagen
wiirde, dann kénnte man sagen, es ist eine Auslegung menschlichen Produktes. Das,
was Muslime gemacht haben aus dem Islam heraus. Aber er stiitzt sich ja direkt auf
die Prophetenbiographie und den Koran. Das ist doch gar keine Interpretation, das ist
doch der Islam selbst! (Protokoll, 30.11.2018).

Mit diesem Stimulus bat Herr Mutlu jene Gruppe zur Prisentation nach vorne, welche
zum Thema >Gewaltverse« gearbeitet hatte. Die erste Vortragende ging gleich auf die Be-
hauptung des Lehrers ein, indem sie betonte, dass der Koran nicht ohne Interpretation
verstanden werden kénne. Dies treffe umso mehr auf die sog. sGewaltverse« zu:

Schiilerin: »Also wir hatten die dritte Frage und das war, welche Gewaltverse gibt es und
wie kénnen sie richtig verstanden werden? Und es gibt im Koran rund 206 Verse ber
Krieg und Gewalt und jedes Individuum versteht diese Verse aber anders, weil es auf
die eigene Einstellung und Perspektive ankommt, die man vom Islam hat. Grundsatz-
lich kommt es zu Missverstindnissen, wenn man einen Vers aus einem bestimmten
Kontext reifdt und nicht guckt, was vor und nach dem Vers passiert. Und dazu haben
wir auch drei Beispiele: Das erste Beispiel ist in der 9. Sure in Vers 5 da berichtet Allah:
»Sind die heiligen Monate abgelaufen, dann totet die Beigeseller, also die Gotzendie-
ner, wo immer ihr sie findet, ergreift sie, belagert sie und lauert ihnen auf aus jedem
Hinterhalt!«. Also daraus |dsst sich interpretieren, dass man die Gétzendiener, wo im-
mer man sie findet, téten und belagern soll, aber zwei Verse weiter wird dann erklart,
welche Gotzen hier gemeintsind. So sollen diejenigen, die einen Vertrag mit den Mus-
limen geschlossen hatten, sich aber nicht daran gehalten haben... Also das haben wir
jaauch im Film gesehen...« (Protokoll, 07.12.2018).

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

227


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Nachdem die Schiilerinnen ihr Verstindnis weiterer Verse erliutert hatten, meldete sich
ein Schiiler, welcher auf das zentrale Problem der Interpretationsoffenheit hinwies und
wandte sich direkt an Herrn Mutlu:

Schiiler: »Sie haben das jetzt so interpretiert, wie sie das fur richtig halten wiirden, also
sie personlich, aber was, wenn jemand anderes kommt und das dann einfach anders
interpretiert? Und sagt, dass die Version richtig ist? Wie konnte man das dann so bele-
gen, dass die eigene Interpretation richtig ist?«

Herr Mutlu: »Frage an alle! Nimm einfach mal wen dran.«

Meryem: »Als erstes guckt man natiirlich im Koran nach, [..] und danach guckt man halt
inden Hadithen nach, ob daalso gleich ist. Und danach kann man auch noch Geistliche
fragen, die machen ja auch Fatwa oder so. Und dann kann man ja auch noch die Fatwa
angucken.«

Zeynep: »Also ich wollte sagen... ich bin mir nicht sicher, aber ist es nicht so, dass im-
mer durch die Gelehrten die den Koran interpretieren und dass man als Mensch nicht
einfach nen Vers liest und sagt, dass es so ist, sondern dass es fiirjeden Vers eine Inter-
pretation gibt und dass man nicht einfach... also dass man schaut, an welchen Gelehr-
ten man sich richtet und welche Interpretation man dann auf sein Leben tbertrigt«
(Protokoll, 07.12.2018).

Ausgehend vom zuvor festgehaltenen Konsens der Interpretationsoffenheit ging aus
dem Vortrag zu den sog. Gewaltversen im Koran nun die Frage hervor, wie eine Inter-
pretation der anderen gegeniiber einen hoheren Giiltigkeitsgrad beanspruchen kénne.
Die bei Milli Goriig aktive Meryem erliuterte darauthin die gingige Vorgehensweise
aus personlicher Perspektive: »Ich personlich witrde das so machen, dass ich mir halt
den Koranvers angucke, die Hadithe angucke und danach halt viele héhere Personen
mir angucke und mir danach das rausnehme, was ich fiir richtig halte« (ebd.). Neben
dem Primat der Quellen hob sie auch die Notwendigkeit zur eigenverantwortlichen
Entscheidungsfindung hervor. Vor diesem Hintergrund schlug ein Schiiler den Bogen
zuriick zur Leitfrage, ob der Islam gewaltverherrlichend ist und deutete die Verbrechen
des sog. Islamischen Staates als Fehlinterpretation der >Gewaltverse<. Hierdurch brachte
er sein eigenes Islamverstindnis auf Distanz zu dem der Terrormiliz:

Schiiler: »Dass Islam gewaltverherrlichend sein soll, also wie von diesen drei Leuten
[Ali, Abdel-Samad & James] behauptet, hdngt glaube ich damit zusammen, dass viele
Leute [Muslim*innen] die Aussagen der Verfolgung und Kampf falsch interpretieren.
Also die denken dann, dass das Téten von Unglaubigen als Dschihad betrachtet wird«
(Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.).

In der Aussage dieses Schiilers hallt die (Selbst-)Positionierung muslimischer Jugendli-
cherin Deutschland »zwischen Extremenc (Kap. I.2), d.h. zwischen der populistischen Is-
lamkritik auf der einen und extremistischen Islamverstindnissen auf der anderen Seite
wider. Gegen eine literalistische Auslegung selektitiv isolierter Koranverse, die durchaus
in Gewalt miinden konne, wurde im Islamischen Religionsunterricht am Goethe Gymna-
sium ein Konsens iiber die Notwendigkeit der kritischen Interpretation von Koranversen
hergestellt. Es war wiederum Meryem, die betonte, dass man die Anlisse einer jeweili-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

gen Offenbarung (’ asbab an-nuzil) bei der Interpretation mit einbeziehen miisse, um den
Sinn der Verse, die vermeintlich Gewalt predigen, in ihrer historisch kontextualisierten
Bedeutung zu erschliefden und um sie fiir den gegenwirtigen Alltag sinnhaft verstehen
zukénnen. Im Anschluss an Meryems Kommentar sieht sich Herr Mutlu angehalten, auf
ein Paradigma des Quellenzugangs zu verweisen, das bereits erliutert wurde (Kap. I11.3):
»Eine Philosophische Gesamtbetrachtung [...]. Das haben Wissenschaftler gemacht. Da-
zu gibt es auch ein dickes Buch, maqasid as-Sari‘a, was ist so das Ziel? maqasid ist so...
maqsad [Sg.] das Ziel, der Sinn des Korans, der Scharia im Sinne von alles was der Koran
gebracht hat. Das ist aber ein zu grofler Schritt« (Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.).*
Ob der Komplexitit des Ansatzes ging Herr Mutlu nicht tiber die blof3e Erwihnung des-
selben hinaus. Gleichwohl wurde hierin die Bedeutung offenbar, welche Mutlu dem ma-
qasid-Ansatz beimisst. Im selben Moment beendete der Gong den Islamunterricht.

4. Bedingungen der Ubersetzung

Die in diesem Kapitel angefiithrten Fallbeispiele nehmen drei Spannungsfelder in den
Blick, in welchen sich potenziell Konflikte oder Dilemmata zwischen dem normativen
Anspruch des Islam auf der einen und dem Alltag in der pluralen Gesellschaft der Bun-
desrepublik und ihrer hegemonialen politischen Kultur auf der anderen Seite ergeben: (1)
Das Verhiltnis von >rationaler< Naturwissenschaft und religiosem Glauben, das im Kon-
flikt zwischen Kreationismus und Evolutionstheorie kulminiert; (2) die religiése Uber-
zeugung, dass alle nicht-Muslim*innen in die Holle kommen und (3) die in der Welt der
offentlichen Meinung virulente Zuschreibung eines dem Islam inhirenten Gewaltpoten-
zials. In allen Beispielen zeigten sich die Akteur*innen bemiiht, Kompromisse zwischen
den strittigen Positionen herzustellen und Konflikte soweit wie moglich abzumildern.
Sie taten dies indes mit tiberaus unterschiedlichen Strategien und Resultaten.

In der Gesamtbetrachtung der Beispiele lisst sich zuerst die Wirkmacht des islamfeind-
lichen dffentlichen Diskurses feststellen, die zutage tritt, wenn etwa die Biologielehrerin ih-
re essentialistischen Uberzeugungen (-alle Muslim*innen sind Kreationist*innen<) auf
ihre Schiiler*innen projiziert, anstatt einen Diskursraum zu 6ffnen oder wenn der IRU-
Lehrer sich bewogen sieht, einem prominenten Topos der 6ffentlichen Islamkritik (>Is-
lam ist gewalttitigq) ein siebenstiindiges Unterrichtsmodul zu widmen, um die Schii-
ler*innen >sprechfihig« zu machen. Auch die Internalisierung der eigenen intellektu-
ellen Riickschrittlichkeit, die neben den lebensweltlichen Erfahrungen im eigenen Le-
bensumfeld auch durch den offentlichen Diskurs (z.B. die Sarrazin-Debatte) reprodu-
ziert und verstirkt wird, wurde im Unterricht aufgegriffen.

Betrachten wir die Fallbeispiele unter Beriicksichtigung des Eingangs skizzierten
Verstindnisses islamischer Bildung als Ubersetzung, so treten die Praktiken der Anpas-

33 Ineinem Gespriach erwdhnt Mutlu als grundlegenden Autoren des maqasid-Paradigmas den mit-
telalterlichen andalusischen Theologen und malikitischen Rechtsgelehrten Abu Ishaq Ibrahimibn
Musa asch-Schatibi (720—790 n.H./1320—-1388 n. Chr.). Das»dicke Buch«von dem er spricht, istda-
her vermutlich asch-Schatibis Al-Muwafaqat fi Usiil as-Sari‘a, das erst 1884 in Tunis publiziert wurde
und als The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic Law (2014) auch auf Englisch erschienen ist.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

229


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

sung, Aneignung und flexiblen Anwendung religiéser Normen und Glaubenssitze in den
Blick, durch welche Kompromisse und Konvergenzen geschaffen werden. Fiir die Mehr-
zahl der beobachteten Unterrichtssituationen bestitigte sich die von verschiedenen Au-
tor*innen (Berglund, 2016; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017) hervorgehobene zentrale Rolle,
welche den Lehrenden herbei zukommt, da sie zumeist als handelnde Ubersetzer*innen
islamischer Normen fiir die muslimischen Schiiler*innen fungieren. In der Moschee lie3
sich mit dem tafsiv ‘ilmi ein innovativer exegetischer Ansatz beobachten, der davon aus-
geht, naturwissenschaftliche Erkenntnisse wiirden bereits im Koran antizipiert; nach
Wieland (2002: 129) werden sie jedoch vielmehr in den Text hineingelesen. Demgegen-
tiber riumte die Biologielehrerin eine unbekannte Variable und somit die potenzielle
Fehlbarkeit naturwissenschaftlicher Forschung ein, die ein Zutun Gottes denkbar ma-
che und wechselte in die religiose Rechtfertigungsordnung, um Demut zu evozieren. Sie
versuchte naturwissenschaftliche Erkenntnisse gleichsam in ein religiéses Vokabular zu
ibersetzen und als religiose GrofRe zu etablieren, wodurch sie zugleich den Geltungsbe-
reich der eigenen Ordnung unterminierte. Die unterschiedliche Qualitit der Ordnun-
gen, der Religion als Sphire des Glaubens und der Wissenschaft als jener des Zweifels
und der freien Ideen, trat hier am deutlichsten zutage.

Uber diese Vermittlungsbemithungen der Lehrkrifte hinaus illustriert insbesonde-
re das letzte Beispiel, dass auch die Schiiler*innen mafigeblich am Prozess der Uber-
setzung beteiligt sind, sofern ihnen die Méglichkeit dazu eingeraumt wird. Der IRU an
der Hauptschule umfasste lediglich eine (Zeit-)stunde in der Woche und wurde regelmai-
Rig anderen Mafinahmen geopfert. Dass die Schiiler*innen ferner iiber geringe religio-
se Vorbildung verfiigten, lisst den basalen Ansatz des Lehrers, ausgewéhlte Informatio-
nen zur Verfiigung zu stellen, um potenziell verinnerlichte Gewissheiten zu irritieren,
den Rahmenbedingungen angemessen erscheinen. Hier werden sowohl die strukturel-
len Grenzen als auch die sozialen bzw. milieuspezifischen Bedingungen des IRU sicht-
bar. Demgegeniiber stand fiir den IRU am Gymnasium nicht nur mindestens eine Dop-
pelstunde pro Woche zur Verfiigung. Auch gab der Lehrer den Schiiler*innen Raum, sich
mit eigenen Anliegen und Gedanken einzubringen, das Bediirfnis nach Spielriumen zu
aufern (Dilemma des verstorbenen, nicht-muslimischen Mitschiilers), oder kreativ my-
thologische Topoi auf Alltagssituationen zu iibertragen (Unverstindnis iiber Zerstérung
der Statuen in der Kaaba; Polizei). Das Beispiel zeigt, wie Schiiler*innen im IRU jenseits
dualistischer Ordnungskonzepte auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer-
tigungsordnungen zuriickgreifen, um Kritik zu itben, Kompromisse zu erzielen und sich
im Angesichtvon Islamkritik und gewaltvoller Mythologie selbst sinnhaft als Muslim*in-
nenin der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren. Indem die Auflenwahrnehmung
von Islam in der Welt der dffentlichen Meinung kritisch gepriift wurde, zogen die Schii-
ler*innen staatsbiirgerliche (Pluralismus) und dffentliche (der gute Ruf) GrofRen als Maf3stab
heran, um normative islamische Glaubenssitze auf den Sinngehalt fiir ihren Lebensall-
tag zu befragen. Der Moglichkeitsraum, den der Lehrer am Gymnasium auf Basis sei-
ner religidsen Uberzeugung (Hizmet/Giilen-Bewegung) erdffnete, erlaubte die kreative
und probeweise Aushandlung islamischer Normen im Rahmen der Schule, der Instituti-
onder politischen Enkulturation in die staatsbiirgerliche Ordnung. Wenn Schiiler*innen
die Achtung vor der gesellschaftlichen Pluralitit gegen den Uberlegenheitsanspruch der
eigenen Religion verteidigen (Bsp.: nochmal die Zerstérung der Statuen in der Kaaba),

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

eignen sie sich mehrheitsgesellschaftliche Argumentationslogiken an, deren selbstver-
stindliche Aktivierung Sabine Mannitz als »diskursive Assimilation« (2002a) bezeichnet.

Die beschriebenen Ubersetzungsleistungen und kritischen Stellungnahmen wer-
den, wie gezeigt wurde, nicht von einem IRU per se ermoglicht, sondern erfordern ein
spezifisches Arrangement von strukturellen Rahmenbedingungen, Wissensbestinden
und Motivationen auf Seiten Lernender und Lehrender. Zwar zeigte sich, dass musli-
mische Schiiler*innen in der Schule mit Herausforderungen konfrontiert werden (z.B.
dem Tod eines nicht-muslimischen Mitschiilers), welchen sie in der muslimischen peer-
group der Milli Goriig-Jugendgruppe nicht zwingend begegnen wiirden. Theologisch
kontroverse Diskussionen kénnen indes nur dann gefithrt werden, wenn die Teilneh-
menden tiber Vorwissen verfiigen und darauf aufbauend Interesse fiir divergierende
theologische Positionen entwickeln. Fiir das Wie der Aushandlungen und die Moglich-
keitsriume des Unterrichts bleiben aber die Personlichkeit, der professionelle Anspruch
und die religiése Motivation der Lehrkrifte zentral. Erst durch die vergleichende Un-
tersuchung des Islamunterrichts in Moscheen und Schulen in situ werden letztlich die
spezifischen Modifikationen (institutionelle Rahmenbedingungen, Anspriiche, Ausbil-
dung und Uberzeugungen des Lehrpersonals wie auch der Schiiler*innen etc.) sichtbar,
anhand derer sich die Rollen und Funktionen, die der IRU einnehmen kann, einschitzen
lassen.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

231


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

Ausgangspunkt dieser Studie war die Frage danach, wie in der pluralen postmigranti-
schen Gesellschaft der Bundesrepublik Deutschland ein deutscher Islam gelebt und prak-
tiziert wird. Die von diesem Begriff implizierte Perspektive grenzt sich bewusst von nor-
mativen Konzepten eines Deutschen oder eines Euro-Islam ab, wie sie von Seiten der Po-
litik und der Meinungsfithrer*innen im 6ffentlichen Islamdiskurs als integrierbare Vari-
anten des Islam gefordert werden. Als analytischer Begriff richtet die Wendung deutscher
Islam indes den Blick auf einen in Deutschland gelebten und in der Alltagspraxis empi-
risch beobachtbaren Islam, der oftmals auf Deutsch praktiziert und vermittelt wird. Um
einen Einblick in das vielstimmige Diskursfeld des deutschen Islam zu gewinnen, stiitzt
sich die Studie auf die Ethnographie islamischer Bildungsraume. Diese werden als Orte
verstanden, in denen der Islam nicht nur an die nichste Generation weitergegeben, son-
dern mit Hinblick auf die Zukunft in der mehrheitlich nicht-muslimischen Gesellschaft
auch ausgehandelt und iibersetzt wird. Sie stellen insofern Riume der aktiven Gestal-
tung der Zukunft des Islam dar (vgl. Hefner, 2007: 4). Die integrierte Betrachtung der
Unterweisung in der Moschee und des schulischen Islamunterrichts im vernetzten loka-
len Feld ermoglicht die Untersuchung der gegenseitigen Bezugnahmen und Zuschrei-
bungen der relevanten Akteur*innen im gelebten Alltagsvollzug. Insofern verschiebt die
Studie die gingigen Perspektiven auf islamische Bildung in Deutschland, die zumeist
die Moschee oder den IRU isoliert betrachten oder auf die Befragung von Lehrer*innen
oder Imamen abstellen. Durch die Perspektive der anthropology of public reasoning (Bowen,
2010), die den Blick auf die verschiedenen Rechtfertigungslogiken und die Pluralitit der
gestaffelten gesellschaftlichen Offentlichkeiten richtet, sowie auf Basis einer ethnogra-
phischen Langzeitforschung im urbanen Feld entsteht ein dynamisches und vielgestalti-
ges Bild des lokal verhandelten Islam. Obgleich dieses Bild nur einen Ausschnitt aus der
islamischen Landschaft des Forschungsfeldes darstellt, umfasst es ein breites Spektrum
dogmatischer Positionen: vom Salafismus bis hin zu Entwiirfen einer entpolitisierten zi-
vilen Religion. In der folgenden Abschlussbetrachtung diskutiere ich den Ertrag dieser
Perspektive und fasse die zentralen Erkenntnisse der Studie zusammen.

Muslim*innen sind in Deutschland unausweichlich mit einem 6ffentlichen Diskurs
konfrontiert, der von islamkritischen bis islamfeindlichen Positionen dominiert ist
und in dem ihre legitime gesellschaftliche Partizipation kontinuierlich in Frage gestellt

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

wird. Der 11. September 2001 stellte diesbeziiglich fiir die heutige Elterngeneration
einen Wendepunkt dar. Der Blick auf Muslim™*innen (Kap. I) war fortan von Angst und Ver-
unsicherung gepragt. Heute sehen sich die muslimischen (oder als solche adressierten)
Jugendlichen der Generation-Z in ihren mediatisierten, all-vernetzten Lebenswelten
mit einer Meinungsflut konfrontiert, die fiir viele nur schwer zu bewiltigen ist. Dies
gilt umso mehr angesichts der reziproken Aufschaukelung- und Affizierungssprozesse
(GroR & Yannikos, 2022: 38), die sich zwischen islamfeindlichen und islamistischen
Positionen vollziehen. Sich in diesem Spannungsfeld sinnhaft in der eigenen Gesell-
schaft zu verorten und eine eigene Story zu basteln (Kap. 1.4) stellt fiir viele junge Menschen
(z.B. Younes und Bassem) eine grofie Herausforderung dar. Diese zu bewiltigen scheint
iiberzeugt religiosen Jugendlichen (z.B. Zeynep oder Zekeriya) insofern leichter zu fal-
len, als sie die ihnen zugeschriebene Differenz vice versa fiir sich beanspruchen und das
Du Bois’sche doppelte Bewusstsein herausbilden, das die Ubersetzung zwischen zwei
Lebenswelten erleichtert. Es sind jene Jugendlichen mit einer engen Bindung an die
(Milli Goriig-)Moscheegemeinde und einer gefestigten muslimischen Identitit, die sich
als Reaktion auf die gesellschaftliche Exklusion umso bewusster als Teil der deutschen
Gesellschaft verstehen und als Muslim*innen selbstbewusst ihr Recht auf Differenz
einfordern.

Die Bindung des Nachwuchses stellt fiir die Moscheen indes eine der grofiten Her-
ausforderungen dar. Zwar bilden Moscheegemeinden unter den in der Bundesrepublik
grundsitzlich dhnlichen kontextuellen Bedingungen dhnliche organisationale Struktu-
ren heraus (z.B. die Doppelspitze aus administrativer und religioser Autoritit; vgl. DiM-
aggio & Powell, 1991; Riickamp, 2021: 44—46). Die Moscheen gleichen sich indes nichtvoll-
ends an, sondern geben mit der Herausbildung unterschiedlicher Bildungsstrukturen
(Kap. I1) je eigene Antworten auf die Frage der Mitgliederbindung. Der Vergleich der Sul-
tan Mehmet Camii und der Al-Tagwa Moschee legt nahe, dass die Eingliederung in die
Struktur eines Dachverbandes respektive die Unabhingigkeitvon diesen einen entschei-
denden Einflussfaktor darstellt. Die IGMG fordert durch die Integration der lokalen Pra-
xisgemeinschaften in die gestaffelten Offentlichkeiten der Bewegung sowie durch Par-
tizipationsmoglichkeiten, eine iiberregionale Infrastruktur und eine Corporate Identity
die Bindung ihrer Mitglieder. Die verbandsunabhingige Al-Taqwa Moschee verfiigt iiber
keine vergleichbaren Ressourcen und Reichweiten. Ihr deutlich umfassenderes Unter-
richtsprogramm ist nach Vorbild der 6ffentlichen Schule in Klassen organisiert und die
Moglichkeiten, junge Erwachsene aktiv einzubeziehen sind nach Ende des letzten Kurses
begrenzt. Neben der Verbandsanbindung, der lokalen Einbettung (Nachbarschafts- oder
Stadtmoschee), den Aspekten der Nationalitit, Ethnizitit und der Sprachlichkeit, spielt
auch das aus dem religiésen Dogma abgeleitete soziopolitische Selbstverstindnis eine
Rolle fiir die Ausgestaltung der Bildungsformate: Wihrend die Milli Goriig-Moschee ei-
nen gesellschaftlich engagierten Aktivismus verfolgt, ist die Al-Taqwa Moschee eher verschult
und quietistisch reserviert. Das Zusammenspiel dieser Faktoren lisst sich als historisch-
kontextuelle Pfadabhdngigkeit der Antworten bezeichnen, die Moscheen auf das Problem
der Bindung des Nachwuchses geben.

Im lokalen Diskursfeld der muslimischen Selbstorganisationen vertreten die Autori-
titen der Moscheen und die Salafis ihr Verstindnis davon, Welcher Islam...? der >richtige«
und »authentische« ist (Kapitel I1I). Die Akteur*innen bringen ihren Islam mit Bezug auf

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

andere Diskurstraditionen zur Geltung und suchen und verfolgen spezifische Praktiken
der Kritik, um Autoritit zu generieren. Im Fokus dieser stehen zuvorderst die Aspekte
der Reinheit des Islam und der Pluralititstoleranz. Der orthodoxe Diaspora-Islam (IGMG),
der durch die Orientierung an einer der vier grofRen Rechtsschulen und die transnatio-
nale Ausrichtung am Herkunftsland gepragt ist, wird etwa von modernistischen Ansit-
zen (Al-Taqwa Moschee und Salafis) als Kultur-Islam kritisiert, da manche Praktiken eher
Brauchtum seien als durch Quellen belegt. Die Vertreter*innen dieser modernistischen
Kritik beanspruchen fiir sich einen reinen, dekulturierten Islam, frei von nationalistischen
und ethnischen Identifikationen. Die zweite Dimension der Kritik betriftft jene der Plura-
litdtstoleranz. Wihrend der orthodoxe Diaspora-Islam einer Diskurstradition folgt, ande-
re aber akzeptiert, stiitzt der Scheikh der Al-Tagwa Moschee seine Normfindung auf alle
vier Rechtsschulen und lisst einen Normenpluralismus zu, in welchem sich Muslim*in-
nen unterschiedlicher Traditionen wiederfinden. Der Islam der Al-Tagwa Moschee ist
traditionsiibergreifend und insofern postmigrantisch, als er am ehesten der Diversitit der
Muslim*innen in der pluralen deutschen Gesellschaft entspricht. Diesen pluralititstole-
ranten und kollektivistischen Ansitzen der Moscheen, setzen die Salafis ihr individualis-
tisches ultraorthodoxes Islamverstindnis entgegen. Sie ibersetzen ihre ideologischen Po-
sitionen, die auf einer normativ verengten »Spezialisierung« beruht, in eine Uberlegen-
heitshaltung, die in den Moscheen argumentativ und performativ expliziert wurde. Da
diese mit Achtung reagierten und die Salafis sich letztlich voneinander distanzierten,
scheiterte die lokale Selbstorganisation am eigenen Authentizititsanspruch.

Mit der Einfithrung des staatlich verantworteten Islamischen Religionsunterrichts
an der offentlichen Schule (Kapitel IV) wurde ein neuer islamischer Bildungsraum eta-
bliert und mit den Lehrkriften treten neue islamische Autorititen in das lokale Feld ein.
Das neue Schulfach und die >Ideologie« der Lehrkrifte sind Sache von Belang in der loka-
len muslimischen Offentlichkeit, die in den Moscheen zur Sprache gebracht und seitens
der muslimischen Eltern von vielfiltigen und widerspriichlichen Erwartungen beglei-
tet wird. Als Staatsbedienstete sind die Lehrkrifte des IRU auflerdem angehalten, das
von ihnen vermittelte Islamverstindnis in den Dienst der bundesrepublikanischen poli-
tischen Kultur zu stellen, die in den verschiedenen Schulformen als spezifische politische
Schulkultur implementiert wird. Die Analyse hat gezeigt, dass die Religionslehrkrifte
auf je eigene Weise ihren Islam in diese Schulkultur einpassen. An der Hauptschule soll
die gewissenhafte Religionspraxis das respektvolle soziale Miteinander motivieren. Am
Gymnasium zielt die Auseinandersetzung mit theologischen und normativen Argumen-
tationen darauf, die Sprechfihigkeit und Ubersetzungsleistung zu férdern. Die Lehr-
krifte an beiden Schulen argumentieren fiir ein entpolitisiertes ziviles Verstindnis von
Islam, das die Glaubenssitze nicht in Frage stellt, aber auf dem Boden islamischer Legi-
timation Spielrdume eréffnet.

Die in der Studie untersuchten islamischen Bildungsriume erweisen sich als bedeu-
tende Orte der Ubersetzung zwischen der normativen Ordnung des Islam und dem All-
tag in der deutschen Zivilgesellschaft. Die Analyse des Unterrichtsgeschehens (Kapitel
V) verdeutlichte anhand von drei Fallbeispielen, wie potenzielle Dilemmata entschirft
und Konvergenzen sowie Kompromisse hergestellt werden kénnen. Hierbei wurde die
islamische Bildung mit dem Konzept der Ubersetzung betrachtet, welches den Fokus auf
kreative Prozesse der Aneignung und Neubestimmung lenkt. Obwohl alle Religionslehr-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

235


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

krifte bestrebt waren, kreative Kompromisse zwischen den Ordnungen zu finden, ge-
schah dies immer unter der Bedingung, dass ihre eigenen Uberzeugungen nicht grund-
legend infrage gestellt wurden. Die Ubersetzung ist jedoch nicht ausschlieflich die Leis-
tung der Lehrkrifte. Auch die Schiiler*innen sind maf3geblich an dem Prozess beteiligt
und greifen dazu auf verschiedene Rechtfertigungslogiken zuriick. Sie beriicksichtigen
sowohl die 6ffentliche Meinung zum Islam als auch die Gerechtigkeitsprinzipien der
staatsbiirgerlichen Welt, um islamische Normen kritisch zu hinterfragen. Die Aushand-
lungsprozesse, Kompromisse und Kritiken miissen demgemaf3 als kollektive Leistung
der Praxisgemeinschaft des Islamischen Religionsunterrichts verstanden werden. Ne-
ben den strukturellen Bedingungen und den Besonderheiten der Klassengemeinschalft,
wie beispielsweise der religiésen Vorbildung der Schiiler*innen, spielen die personliche
Motivation und das Islamverstindnis der Lehrkrifte eine zentrale Rolle. Der IRU stellt
potenziell einen geschiitzten Raum dar, in dem das in den Moscheen erworbene reli-
giose Wissen experimentell iibersetzt und auf Alltagstauglichkeit gepriift werden kann.
Zugleich wurde deutlich, dass diese Leistung durchaus voraussetzungsreich ist.

Noch immer verharren vereinzelte rezente Studien im Modus des Integrationspa-
radigmas, dessen inhidrentes Forschungsinteresse Perspektiven derart vorstrukturiert,
dass Moscheen leicht als Orte der Konservierung fremdkultureller und fundamentalis-
tischer Religiositit sowie gesellschaftspolitischer Abkehr von der Mehrheitsgesellschaft
erscheinen mégen. Dass der IRU unter diesen Vorzeichen als Institution der Aufklirung
von Muslim*innen verklart wird, ist nicht verwunderlich. Wenn aber suggeriert wird, es
finden in den Moscheen keinerlei Aushandlungsprozesse auf der religiés-theologischen
Ebene statt, durch die sich der Islam in Deutschland weiterentwickeln wiirde, so ist dies
entweder als bewusste populistische Verzerrung zu werten oder der zugrunde gelegten
theoretischen Perspektive geschuldet (vgl. Klapp, 2022). Demgegeniiber riickt die Per-
spektive der anthropology of public reasoning jene Praktiken der Rechtfertigung, der Kritik
und des Kompromisses in den Fokus, anhand derer die vielfiltigen Entwicklungen und
prozesshaften Dynamiken im lokalen islamischen Feld erst sichtbar werden.

Das Interesse am Aspekt der public(s) hat illustriert, dass Muslim*innen eine Viel-
zahl gestaffelter alternativer Offentlichkeiten hervorbringen, in welchen parallel zum is-
lamfeindlichen hegemonialen Diskurs muslimische Identitit reproduziert, islamische
Belange verhandelt und religiose Gebote bestmaglich praktiziert werden konnen. Die-
se Offentlichkeiten operieren, unter anderem aus sprachlichen Griinden — Tiirkisch bei
der IGMG, Deutsch bei den Salafis — weitestgehend nebeneinander, itberschneiden sich
jedoch in der muslimischen Offentlichkeit des urbanen Feldes. Diese lokal begrenzte
offentliche Sphire konstituiert sich einerseits durch persénliche Interaktion der Gliu-
bigen. Dariiber hinaus wird sie durch gemeinsame Belange hervorgebracht, wie etwa
durch Fragen der symbolischen Anerkennung (kommt der Biirgermeister zum gemein-
samen Fastenbrechen der Gemeinden?), der islamischen Bildung (Welche Ideologie ver-
tritt die neue Religionslehrkraft in der Schule?) oder andere lokale Problemstellungen
(Einschrinkungen der COVID-19-Pandemie, Provokationen der Salafis). Auch mit der
Herausforderung, der nichsten Generation die Religion niherzubringen, sehen sich al-
le Gemeinden konfrontiert, so dass zur Bewiltigung neue Kooperationen und Netzwerke
entstehen (Dr. Abdullah hilt seit 2022 regelmifig deutschsprachige Vortrige in der Mo-
schee von Mustafa Hodscha). Die lokale muslimische Offentlichkeit riickt somit als ei-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

ne wesentliche analytische Ebene innerislamischer Aushandlungsprozesse in den Blick.
Hier vollziehen sich >unter dem Radar< der hegemonialen mehrheitsgesellschaftlichen
Debatten und der Ebene der Integrations- und Verbandspolitik wesentliche Prozesse der
innerislamischen und der gesellschaftlichen Selbstverortung.

Warum in diesen Prozessen der Aushandlung und Argumentation (reasoning) ein Is-
lamverstindnis dem anderen vorgezogen und fir den Alltag in der BRD sinnhaft iiber-
setzt wird, war das zentrale Interesse der Studie. Die Bandbreite der beschriebenen Dis-
kurse und Traditionen erstreckt sich vom Salafismus bis zu Entwiirfen eines zivilen Is-
lam. Als erste Beobachtung lasst sich festhalten, dass viele Akteur*innen in den komple-
xen Positionierungen gegeniiber anderen Islamverstindnissen und der Verortung im ge-
sellschaftlichen Alltag zunehmend flexibel, bisweilen auch widerspriichlich auf unter-
schiedliche normative Ansitze zuriickgreifen. Der orthodoxe Diaspora-Islam, der sich
an einer einzigen Rechtsschule orientiert und national-religiése Identititen reprodu-
ziert, bietet tendenziell Sicherheit und Stabilitit. Demgegeniiber und oftmals in explizi-
ter Abgrenzung von diesem praktizieren andere Akteur*innen eine zunehmende norma-
tive Offenheit und Flexibilitit (Al-Taqwa Moschee) um vielfiltigere muslimische Publika
jenseits nationaler und ethnsicher Identifikationen anzusprechen und zu integrieren.
Bemerkenswert ist fiir die Selbstverortung in der deutschen Gesellschaft insbesondere
die Nennung des prinzipienorientierten Ansatzes der Normfindung, maqasid as-Sari‘a,
der von ideologisch ganz unterschiedlich orientierten Autorititen — Ahmad Lahbabi,
dem Direktor der Al-Taqwa Moschee, Mohammed Mutlu, dem zur Hizmet-Bewegung
gehorenden Religionslehrer und Abdurrashid, dem salafistischen Online-Prediger — als
zukunftsweisendes Prinzip betont wurde. Dieses fragt nach den intendierten Zwecken
hinter den religiésen Normen und verlagert deren autoritativen Charakter auf eine abs-
traktere Ebene, die kontextabhingig eine grofere Flexibilitit erlaubt und Konfliktpoten-
ziale zu entschirfen hilft. Insofern ist die Adaption durch den Salafi, aus dessen oppo-
sitioneller Ideologie im Lokalen desintegrative und zentrifugale soziale Dynamiken re-
sultierten, hier besonders hervorzuheben. Wahrend John R. Bowen der Orientierung an
denmagqasid, den Zielsetzungen islamischer Normen fiir die Muslim*innen in Frankreich
eine zukunftsweisende Rolle fiir die Schaffung von Konvergenzen zwischen laizistischer
und islamischer Ordnung zuspricht (2010), ist deren Bedeutung fiir die Muslim*innen in
Deutschland noch schwer einzuschitzen. Dass die Betonung des maqasid-Ansatzes aber
bei Vertretern unterschiedlicher Stromungen beobachtet wurde, belegt seine Anschluss-
fahigkeit an unterschiedliche Diskurstraditionen ebenso, wie den grofen praktischen
Nutzen fiir eine quellenbasierte islamische Begriindung von Kompromissen und Konvergenzen
zwischen Islam und staatsbiirgerlicher Ordnung.

Dass sowohl muslimisch selbstorganisierte Riume als auch der staatlich verant-
wortete Religionsunterricht in die Studie einbezogen wurden, eréffnete Moglichkeiten,
aus denen die zweite Beobachtung resultiert und die eine isolierte Betrachtung eines
Bildungsortes nicht leisten kann. Sowohl in den gesellschaftlichen Debatten als auch
in der Forschung zum Islamischen Religionsunterricht wird oftmals eine oppositio-
nelle Beziehung von Moscheeunterricht und IRU suggeriert (Ceylan, 2015). Zugleich
haben sich bislang kaum empirische Studien dieses Zusammenhangs angenommen.
Mithin wird der IRU mit einer Vielzahl von Erwartungen tiberfrachtet, soll Integration,
Sprechfihigkeit und Ambiguititstoleranz férdern und Privention gegen islamistische

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

237


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Radikalisierung leisten. Er soll Ort der Aushandlung sein, an dem islamische Nor-
men fir den Alltag in der deutschen Zivilgesellschaft angeeignet, iibersetzt und »in
Sinn gesetzt« werden. Obgleich die politische Dimension der Einfithrung des IRU als
staatliche Domestizierungsmaflnahme des Islam und Gegengewicht zu den Moscheen
offenkundig ist, stand kaum eine lokale islamische Autorititsperson (mit Ausnahme der
Salafis) dem Projekt grundsitzlich ablehnend gegeniiber. Vielmehr changierten die Hal-
tungen zwischen der Hoffnung auf eine pragmatische Komplementaritit von Moschee
als Vermittlungsinstanz von Praxiswissen und dem IRU als Ort der Theorie (Mustafa
Hodscha) — bis hin zu einer moderaten Skepsis gegeniiber der>Ideologie« der Lehrkrifte
(Sheikh Abdellatif). Der Vergleich des Religionsunterrichts an der Hauptschule und dem
Gymnasium zeigt, dass die Frage nach den Funktionen und Leistungen des IRU kaum
generalisierend beantwortet werden kann. Vielmehr hingt das Potenzial des Faches von
verschiedenen Aspekten ab, die in einem spezifischen Unterrichtsarrangement zusam-
menwirken. Dort wo die Schiiler*innen tiber geringes religidses Grundwissen verfiigen,
muss dieses zuerst vermittelt werden. Aus diesem lassen sich basale Normen mora-
lischen und respektvollen Sozialverhaltens fiir das zivilgesellschaftliche Miteinander
ableiten, die etwa an der Hauptschule Nord in bemerkenswertem Einklang mit dem er-
zieherischen Leitbild stehen. Wo, wie am Gymnasium, ein grof3er Teil der Schiiler*innen
tiber gefestigtes religioses Wissen verfiigt, konnen komplexere ethische und theologi-
sche Debatten gefithrt werden. Wihrend die Konflikte zwischen den Ordnungen hier
simuliert und Ubersetzungsleistungen stimuliert werden kénnen, werden die Schii-
ler*innen bisweilen mit realen Dilemmata konfrontiert — wie beim Gewissenskonflikt
um den Tod des nicht-muslimischen Mitschiilers, der im weltanschaulich homogenen
Bildungsraum Moschee nicht auftreten wiirde. In derartigen Situationen der Priifung
hat sich gezeigt, dass die in der aktuellen Literatur zum IRU bislang wenig beachteten
Schiiler*innen nicht lediglich passive Rezipienten der von den Lehrkriften angebotenen
Strategien sind, sondern aktiv ihre kritischen Kompetenzen einbringen, um Kritik zu
iiben, Kompromisse zu schlieffen und Ubersetzungsleistungen zu erbringen. Wenn die
Schiiller*innen dabei ihr Gerechtigkeitsempfinden dufiern und das Ideal der Gleichheit
fiir alle Mitschiiler*innen einfordern (nochmal der Tod des Mitschiilers; Zerstorung der
Statuen in der Kaaba), handeln sie im Modus der staatsbiirgerlichen Argumentation,
also als sich selbstverstindlich in der pluralen Gesellschaft verortete junge Menschen.
Die bis hierher formulierten Erkenntnisse regen drittens und letztens zur Diskussi-
on des Verhiltnisses von islamisch-religiéser Sozialisation und schulischer Bildung im
Allgemeinen an, das an unterschiedlichen Stellen des Buches und von verschiedenen Ak-
teur*innen zur Sprache gebracht wurde. Diese legen eine Korrelation der religiosen Bil-
dung und des schulischen Bildungserfolgs nahe, also die Annahme, dass sie sich gegen-
seitig begiinstigen. So waren die Schiiler*innen der Hauptschule, die iiber einen gerin-
gen allgemeinen Bildungsstand verfiigten, in der Regel auch wenig religios gebildet. Ein
Grund dafiir ist, dass die wenigsten Schiller*innen an der Hauptschule in stabilen Fa-
milienverhiltnissen lebten, die Bildung, ganz gleich ob religios oder allgemein, garan-
tieren und férdern konnten. Am Gymnasium waren gerade diejenigen Schiller*innen,
die religiés sozialisiert waren und fiir welche die Aktivititen in der Moscheegemein-
de einen Lebensmittelpunkt darstellte, zugleich relativ bildungserfolgreich. Sie waren
oft in familidren Netzwerken oder Peer-Groups an die Gemeinde gebunden und nutz-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

ten auch die nicht-religiésen Angebote der Moschee, wie Hausaufgabenhilfe und Be-
rufsvorbereitung. Mit Du Bois (1897) kann das Streben nach Bildungserfolg als Strategie
gewertet werden, Exklusion und Stigmatisierung zu kompensieren. Nach den Regeln
der Mehrheitsgesellschaft zu spielen und sie in ihren eigenen Disziplinen zu iiberbie-
ten, soll Zugehorigkeit produzieren und ein Spiel auf Augenhdéhe signalisieren (Du Bois,
1897: 194). Die Differenz zur Mehrheitsgesellschaft bleibt aber gleichsam bestehen und
wird als doppeltes Bewusstsein internalisiert, dass aus Versatzstiicken beider Welten das
Schreiben einer eigenen Story ermdéglicht (Zeynep, Zekeriya). Der Zusammenhang von
religiéser Sozialisation und allgemeinen Bildungserfolg wird unter Muslim*innen aber
auch gewissermaflen in die entgegengesetzte Richtung interpretiert. So liege der Grund
fir die Diskriminierung von Muslim*innen im Bildungssystem und auf dem Arbeits-
markt zuvorderst in der Angst vor religidsen Muslim*innen, wie der Religionslehrer der
Hauptschule annahm. Islam wiirde durch mehr Partizipation salonfihig und Religio-
sitdt an personlicher und gesellschaftlicher Relevanz gewinnen, was die Exklusion aus
vielen gesellschaftlichen Teilbereichen erklire. Wie Zeynep es pointierte, war das Kopf-
tuch kein Problem, solange die Frauen nur als Putzfrauen titig waren; erst als sie sich
weiterbildeten, wurde es zu einem (Zeynep, 19.02.2019). Die hier nahegelegte Korrelati-
on von religioser und allgemeiner schulischer Bildung ist mehr Desiderat als gesicherte
Erkenntnis und insofern bieten sich weitere Studien zu dieser Beobachtung an.

In diesem Buch kamen gerade jene Muslim*innen zur Sprache, deren Stimme in den
Islamdebatten selten gehort, tiber die jedoch am meisten gesprochen und geschrieben
wird. Jene, die islamischen Praktiken und Normen treu bleiben méchten, die hohen Wert
auf traditionelle Lehrmeinungen legen, und die sich zumindest theoretisch als einzige
errettete Gruppe verstehen und dennoch ein alltigliches Leben in Deutschland leben, oh-
ne ihre Mitbiirger*innen zu terrorisieren. Die Ethnographie islamischer Bildungsriume
zeigt, dass der deutsche Islam nicht nur vielfiltig ist, sondern auch, dass er in Aushand-
lungsprozessen on the ground, in den lokalen islamischen Bildungsraumen, mit Hinblick
aufdie Zukunftin der deutschen Gesellschaft fortwihrend ausgehandelt und neujustiert
wird. Lehrende wie Lernende sind daran beteiligt, Kompromisse zu suchen, die sowohl
islamisch wie auch im Sinne der Verfassung legitim sind, iibersetzen aktiv zwischen den
Ordnungen und sind bemiiht Konfliktpotenziale zu entschirfen. Der deutsche Islam ist
in Bewegung und die Etablierung neuer Bildungsriume und Vergemeinschaftungsfor-
men erméglicht innovative Ubersetzungsleistungen, die kritische Aneignung von und
kreative Kompromisse zwischen den Rechtfertigungsordnungen. Dabei soll nicht iiber
die Existenz problematischer beispielsweise antisemitischer, homophober oder demo-
kratiefeindlicher Einstellungen hinweggetiuscht werden. Diese sind mir zwar verein-
zelt begegnet, werden aber einerseits bereits von der Wissenschaft adressiert und sind
andererseits auch unter nicht-Muslimischen Biirger*innen virulent. Viele Muslim*in-
nen betonen, dass Deutschland dem Ideal eines Dar al-Islam (Haus des Islam), einer is-
lamischen Gesellschaft, in der die Religion idealtypisch umgesetzt wird, ebenso wenig
entspricht, wie die meisten muslimischen Staaten. Vielmehr ist es ein Haus, in dem die
Gepflogenheiten anderer ausgehalten< und >ertragen< werden miissen. Dies gilt indes
auch fir nicht-muslimische Biirger*innen, die vermeintlichen primordialen Privilegien
nachhingen, anstatt sich mit der Realitit der Bundesrepublik als postmigrantische Ge-
sellschaft zu arrangieren. So wire es witnschenswert, auf breiter gesellschaftlicher Ebe-

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—

239


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

ne einen pragmatischeren Ansatz in der Begegnung mit Muslim*innen und mit der post-
migrantischen Pluralitit insgesamt zu finden, der unter dem Gebot der Fairness steht
und dem Versprechen der Gleichheit nachkommt, das in der deutschen Verfassung ver-
ankert ist. So konnte Deutschland fir alle Biirger*innen zu einem Dar al-Salam, einem
Haus des Friedens werden.

https://dol. 13.02.2026, 15:37:08. /de/e = [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verzeichnisse

nnnnnnnnnnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildungen

Abbildung 1:
Abbildung 2:
Abbildung 3:

Abbildung 4:
Abbildung 5:
Abbildung 6:

Abbildung 7:
Abbildung 8:

Abbildung 9:
Abbildung 10:
Abbildung T:

Abbildung 12:

Schild auf Deutsch und Tirkisch im Feldforschungsort (eigene Aufnahme). ....... 16
Der Gebetsraum der al-Tagwa Moschee (eigene Aufnahme)...................... 22
Der Blick auf Muslim*innen. (Memedroid.com, ohne Urheber, abrufbar unter: http
s://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad; letzter

Zugriff: 31.01.2025; 16.05). .envnenee et 55
Dekoration des Aktionsstands in der FuBgangerzone (eigene Aufnahme). ........ 74
»Gestatten Muslim!« (eigene Aufnahme). ............oooiiiiiiiiiiiiinnes. 74
Struktur der IGMG-Jugendabteilungen basierend auf Zeyneps Skizze

(eigene Darstellung). .. ..ooveeriine it 71
Wetthewerb in der Disziplin Koranrezitation (eigene Aufnahme)................... 81
Buttons an Zeyneps Rucksack: »KGT Mekke'de« (Madchenabteilung in Mekka)

& »Love Mekka & Medina« (eigene Aufnahme). ...........coooviiiiiiiinn.nn. 86
Das Blanko-Formular des Zeugnisses der Al-Taqwa Moschee. ................... 99
Plakat der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle (eigene Aufnahme). .............. 125
Islamischer Religionsunterricht in Deutschland 2022/2023

(Mediendienst Integration). ...........coviiriiiiii e 150

Vom Lehrer projizierte Folie zu Positionen einer Meinungsverschiedenheit
(Quelle: Islamlehrer des GymNasiums). ........ovvreereeieiiniieeeeeennnnn. 217

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Organisationen und Parteien
(Auswahl in alphabetischer Reihenfolge)

AKP

DITIiB

DWR

ECFR

(Adalet ve Kalkinma Partisi; Partei fiir Gerechtigkeit und Entwick-
lung): Die 2001 gegriindete tiirkische Regierungspartei lenkt seit
2002 unter Reccep Tayyip Erdogan die Geschicke des Landes und
strebt den Abbau des Laizismus an. Sie spaltete sich von der Fazi-
let Partisi der Milli Goriig Bewegung ab und bezeichnet sich selbst
als konservativ-demokratische Volkspartei.

(Diyanet Isleri Tiirk Islam Birligi; Tiirkisch-Islamische Union der
Anstalt fiir Religion): Grof3ter muslimischer Verband in Deutsch-
land, der 1984 in Koln gegriindet wurde und formal an das
tiirkische Religionsministerium angegliedert ist. Er vertritt nach
eigenen Angaben etwa 880 Moscheegemeinden in Deutschland.
Der staatliche Einfluss der Tiirkei duflert sich insbesondere dar-
in, dass die Imame in der Tiirkei ausgebildet werden und das
Religionsministerium tiber Predigtinhalte entscheidet.

(Die wahre Religion eV.): Von dem salafistischen Prediger Ibra-
him Abou Nagie gegriindeter Verein, der durch 6ffentliche Mis-
sionierungskampagnen den Islam zu verbreiten suchte. Der be-
kannte Prediger Pierre Vogel galt als Aushingeschild der Gruppe.
Auch die »Lies!«-Stiftung, bei der deutschlandweit Koraniiberset-
zungen in den Straflen verteilt wurden, war an DWR angebun-
den. 2016 wurden sowohl die Organisation als auch die Stiftung
wegen verfassungsfeindlicher Einstellungen verboten.

(European Council for Fatwa and Research): 1997 unter Vorsitz von
Yusuf al-Qaradawi in London gegriindet, machte es sich der
Rat zur Aufgabe, in Form von Fatwas (islamischen Rechtsgut-
achten) Antworten auf die Herausforderungen zu geben, mit
denen sich Muslim*innen in Europa konfrontiert sehen. Dabei
orientiert sich der Rat traditionsiibergreifend an den vier isla-
mischen Rechtsschulen und vertritt eine Rechtsprechung fiir

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

EZP

Generation Islam

Hizmet-Bewegung

IGMG

Muslimbruderschaft

htps:/idot.

Minderheiten (figh al-aqalliyyat). Ideologisch wird der Rat der
Muslimbruderschaft zugerechnet.

(Einladung zum Paradies): Der salafistische Verein wurde 2006
von dem tiirkeistimmigen Prediger Muhammad Ciftgi gegriin-
det. Die Fithrung tibernahm nach dessen Riicktritt der deutsche
Konvertit Sven Lau. Neben der Missionierungsarbeit (da ‘wa) ver-
anstalteten die Mitglieder auch Islamseminare und offentliche
Vortrige. Der spitere Star-Prediger Pierre Vogel startete hier
seine Karriere. Der Verein hat sich 2011 selbst aufgel6st.
Islamistische Initiative mit Nihe zur in Deutschland verbo-
tenen islamistischen Organisation Hizb ut-Tahrir. Durch die
Online-Kampagne #nichtohnemeinkopftuch erreichte sie groRe
Aufmerksambkeit unter jungen Muslim*innen in Deutschland.
Hizb ut-Tahrir (Partei der Befreiung): Transnationale islamis-
tische Bewegung, die 1953 von dem Paldstinenser Taqi ad-Din
an-Nabhani gegriindet wurde und sich von der Muslimbru-
derschaft abspaltete. Das Ziel, zunichst die Abschaffung der
arabischen Regimes und spiter die Errichtung eines globalen Ka-
lifats, soll vor allem durch einen militirischen Dschihad erreicht
werden, der als verpflichtend fiir jeden Muslim betrachtet wird.
Die Bewegung negiert mit antisemitischen Parolen die Existenz
des Staates Israels, welcher neben den USA das zentrale Feindbild
darstellt. In Deutschland wurde die Organisation 2003 verboten.
(auch: Gillen-Bewegung): Griinder der Bewegung ist der charis-
matische tiirkische Prediger Fethullah Giilen (1941-2024), der
nach seiner Versetzung als Imam nach Izmir 1966 ein Bildungs-
netzwerk etablierte. Inspiriert von dem Gelehrten Said Nursi
strebte Giilen mit an, islamische Werte mit der Moderne in Ein-
klang zu bringen. Heute ist die Bewegung, in circa 160 Lindern
aktiv. Im Gegensatz zu anderen tiirkeistimmigen Bewegungen
tritt Hizmet nicht als Moscheebewegung in Erscheinung.
(Islamische Gemeinschaft Milli Gériis e.V.; tiirk. Islam Toplumu
Milli Goriig): Islamische Gemeinschaft, die von dem tiirkischen
islamischtischen Politiker Necmettin Erbakan gegriindet wurde
und seit 1995 in Deutschland als Verein eingetragen ist. Nach
eigenen Angaben unterhilt sie etwa 2500 Zweigstellen und z3hlt
circa 170 0oo Mitglieder. Die IGMG ist Teil der transnational or-
ganisierten Milli Goriig-Bewegung, die in der Tiirkei als politische
Partei (Saadet Partisi) organisiert ist in der tiirkischen Diaspora
jedoch zuvorderst als Moscheebewegung in Erscheinung tritt.
(arab.: gama'at ihwan al-muslimin): Die Organisation wurde 1928
von dem Lehrer Hasan al-Banna gegriindet, der eine Trennung
von Staat und Religion strikt ablehnte. Die Bruderschaft setzt sich
fiir eine islamische Ordnung ein, die iitber den von Menschen ge-

13.02.2026, 15:37:08. /de/e - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nagschbandiyya

Nurcu-Bewegung

VIKZ

Organisationen und Parteien (Auswahl in alphabetischer Reihenfolge)

machten Gesetzen steht. Sie gilt als Inspiration zahlreicher wei-
terer islamistischer Bewegungen im 20. Jahrhundert.
Sufi-Orden der im 14. Jahrhundert in Zentralasien entstand.
Griinder und Leitfigur ist Baha’u d-Din Nagschband-i Bukhari.
Anders als andere Sufi-Orden wirkt die Nagschbandiyya eher
orthodox. So kommt beispielsweise die Praxis des Gottesge-
denkens ohne Musik und tanzihnliche Praktiken aus und wird
entsprechend >schweigender Dhikr« (Gedenken) genannt.

Die Bewegung ging aus dem Sufi-Orden der Nagschbandiyya her-
vor. Griinder ist der islamische Gelehrte Said Nursi (1876—-1960),
der den Islam in der Gesellschaft wiederbeleben und in Einklang
mit der Moderne bringen wollte. 1979 wurde der Dachverband Ja-
ma’at-un Nur in Koln gegriindet, in welchem die deutschen Nur-
cu-Anhinger*innen organisiert sind.

(Verband Islamischer Kulturzentren e.V.): 1973 gegriindeter, ers-
ter Dachverband Deutschlands, mit Sitz in Kéln. Der VIKZ ist
die Institutionalisierung der tiirkischen Stileymanci-Bewegung,
die nach ihrem Griinder, dem Religionsgelehrten Siileyman Hil-
mi Tunahan (1888-1959) benannt ist und in den 1940er Jahren
in Istanbul entstanden war. Sie strebt eine Islamisierung der
Gesellschaft durch Bildung an.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

247


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Literatur [Print- und Online-Publikationen]

Abdel-Samad, Hamed. 2014. Der islamische Faschismus. Eine Analyse. Miinchen: Droemer.

Abdel-Samad, Hamed und Mouhanad Khorchide. 2016. Zur Freiheit gehirt, den Koran zu
kritisieren. Freiburg i.Br.: Herder.

Abdel-Samad, Hamed und Mouhanad Khorchide. 2017. Ist der Islam noch zu retten? Eine
Streitschrift in 95 Thesen. Miinchen: Droemer.

Aerts, Stijn, Isnad. Encyclopaedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1
163/1573-3912_ei3_COM_32616. Abgerufen am 19.03.2024.

Agai, Bekim. 2008. Zwischen Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethullah Gii-
len (geb. 1938): die flexible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts. Schenefeld:
EB-Verlag.

Agai, Bekim. 2010. Die Arbeit der Gillen Bewegung in Deutschland: Akteure, Rahmen-
bedingungen, Motivation und Diskurse. In: Walter Homolka, Johann Hafner, Admiel
Kosman und Ercan Karakoyun (Hg.): Muslime zwischen Tradition und Moderne. die Gii-
len-Beweguny als Briicke zwischen den Kulturen. Freiburg i.Br.: Herder: 9-55.

Akca, Ayse Almila. 2020. Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem Wis-
sen, Tradition und religioser Autoritit. Bielefeld: transcript.

Aksit, Bahattin. 2007. Imam Hatip schools. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter:
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32428. Abgerufen am 14.02.2024.
Alacacioglu, Hasan. 1999. AufSerschulischer Religionsunterricht fiir muslimische Kinder und Ju-

gendliche tiirkischer Nationalitdt in NRW. Minster: LIT Verlag.

Alassiri, Mohammed. 2020. Evolution is the disguised friend of Islam. Nature Human Be-
ahiour, 4: 122. Abrufbar unter: https://www.nature.com/articles/s41562-019-0771-7.
Abgerufen am 24.02.2024.

Albrecht, Sarah. 2016. Dar al-Islam and dar al-harb. In Encyclopedia of Islam, THREE.
Abrufbar unter: https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-i
slam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-isl
am-3&s.q=hadith. Abgerufen am 24.02.2024.

Ali, Ayaan Hirsi. 2008. Infidel. New York: Simon and Schuster.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32428
https://www.nature.com/articles/s41562-019-0771-7
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32616
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32428
https://www.nature.com/articles/s41562-019-0771-7
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/hadith-COM_30163?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=hadith

250

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Al-Albaani, Muhammad Naasir-ud-Diin. 2010. Das Gebet des Propheten, beschrieben vom An-
fang (Takbiir) bis zum Ende (Tasliim). Braunschweig: EZP-Verlag.

Al-Hassani, Salim T. S. 2012. 1001 Inventions. The Enduring Legacy of Muslim Civilization.
Washington, DC: National Geographic Books.

Al-Qaradawi, Yasuf. 1989. Erlaubtes und Verbotenes im Islam. Ubersetzt von Ahmad von
Denfter. Miinchen: SKD Bavaria Verlag.

Andersen, Dorte J., und René E. Pedersen. 2018. Practicing Home in the Foreign: The
multiple homing practices of artisan journeymen on the tramp. Nordic Journal of Mi-
gration Research, 8 (2): 82—90.

Anderson, Benedict. 1983. Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Na-
tionalism. London: Verso.

Arnaldez, Roger. 2012. Ibn Rushd. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abrufbar unter: h
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340. Abgerufen am 24.04.2024.

Asad, Talal. 1986. The Idea of an Anthropology of Islam. Qui Parle, 17 (2): 1-30.

A$-Shatibi, Ibrahim ibn. 2014. The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic Law.
Berkshire: Garnet Pub Limited.

Attia, Iman. 2009. Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orientalis-
mus und antimuslimischen Rassismus. Bielefeld: transcript.

Baaken, Till, Friedhelm Hartwig und Matthias Meyer. 2019. modus | insight. Die Peripherie
des Extremismus auf YouTube. Berlin: modus | Zentrum fiir angewandte Deradikalisie-
rungsforschung. Abrufbar unter: https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020
/o3/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf. Ab-
gerufen am 06.10.2023.

Badawia, Tarek und Said Topalovic. 202.2.. Islamunterrichtim Diskurs. Religionspidagogische
und fachdidaktische Ansitze. Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Badawia, Tarek. 2012. Anforderungen an den Religionsunterricht im sikularen Staat —
eine islamisch-religionspadagogische Perspektive. In: Amena Shakir und Farid Ha-
fez (Hg.). Religionsunterricht und sikularer Staat. Berlin: Frank & Timme. 205-228.

Bade, Klaus J. 2013. Kritik und Gewalt. Sarrazin-Debatte, »Islamkritik« und Terror in der Ein-
wanderungsgesellschaft. Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag.

Bassiouni, Mahmoud. 2014. Menschenrechte zwischen Universalitiit und islamischer Legitimi-
tit. Berlin: Suhrkamp.

Baumann, Gerd. 1996. Contesting Culture. Cambridge: Cambridge University Press.

Baumann, Gerd und Thijl Sunier. 1995. Post-Migration Ethnicity. De-Essentializing Cohesion,
Commitments, and Comparison. Amsterdam: Het Spinhuis.

Bayat, Asef. 2007. Making Islam Democratic. Social Movements and the Post-Islamist Turn.
Stanford: Stanford University Press.

Berglund, Jenny. 2010. Teaching Islam. Islamic Religious Education in Sweden. Miinster:
Waxmann Verlag.

Berglund, Jenny (Hg.). 2018. European Perspectives on Islamic Education and Public Schooling.
Equinox Publishing (UK).

Berglund, Jenny. 2019. State-Funded Faith-Based Schooling for Muslims in the North.
Religion and Education 46 (2):1-24

Berglund, Jenny. 2016. Islamic Religious Education in Muslim Schools: A Translation of
Islam to the Swedish School System. In:Yafa Shanneik, Brian Bocking und Jenny

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0340
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf
https://modus-zad.de/wp-content/uploads/2020/03/modus_insight_Die_Peripherie_Des_Extremismus_auf_YouTube2020.pdf

Literatur

Berglund (Hg.). Religious Education in a Global-Local World. 0.0.: Springer Switzer-
land. 109-122.

Berkey, Jonathan P. 1992. The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social History of
Islamic Education. Princeton University Press.

Berriane, Mohamed. 1996. Die Provinz Nador. Eines Der Wichtigsten Herkunftsgebiete
Marokkanischer Emigration. In: Andreas Kagermeier, Herbert Popp, Hans Hopfin-
gerund Mohamed Berriane (Hg.). Remigration Nador . Wiesbaden: Springer. 157-192.

Bhabha, Homi K. 1997. Verortungen der Kultur. In: Benjamin Marius, Therese Frey Stef-
fen, und Elisabeth Bronfen (Hg.). Hybride Kulturen. Tibingen: Stauffenburg. 123-148.

Bhaba, Homi K. 2000. Die Verortung der Kultur. Tiibingen: Stauffenberg.

Bielefeldt, Heiner. 2011. Entgleisende Islamkritik. Differenzierung als Fairnessangebot.
In: Klaus Schubert und Hendrik Meyer (Hg.). Politik und Islam. Wiesbaden: Springer.
135-144.

Bigliardi, Stefano. 2012. The Strange Case of Dr. Bucaille: Notes for a Re-examination. The
Muslim World, 102: 248—263.

Bogusz, Tanja. 2010. Zur Aktualitit von Luc Boltanski. Einleitung in sein Werk. Wiesbaden:
Springer-Verlag.

Boltanski, Luc und Laurent Thévenot. 1991. Uber die Rechtfertigung. Eine Soziologie der kriti-
schen Urteilskraft. Hamburg: Hamburger Edition HIS.

Bonnefoy, Laurent. 2012. Salafism in Yemen. Transnationalism and Religious Identity. New
York: Columbia University Press.

Bourdieu, Pierre. 1992. Die verborgenen Mechanismen der Macht. Hamburg: VSA.

Bourdieu, Pierre. 1997. Zur Genese der Begriffe Habitus und Feld. In: Pierre Bourdieu
(Hg.). Der Tote packt den Lebenden. Hamburg: VSA. 59-78.

Bourdieu, Pierre. 2000. Das religidse Feld. Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens. Konstanz:
UVK.

Bourdieu, Pierre. 2001. Das politische Feld. Zur Kritik der politischen Vernunft. Konstanz:
UVK.

Bourdieu, Pierre. 2009. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Bousquet, Georges-Henri. 2012. ‘Ibadat. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abruf-
bar unter: https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-
2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen am 18.08.2022.

Bowen, John R. 2010. Can Islam Be French? Pluralism and Pragmatism in a Secularist State.
Princeton: Princeton University Press.

Bowie, Fiona. 2000a. The Anthropology of Religion. An Introduction. Hoboken: Wiley-Black-
well.

Bowie, Fiona. 2000b. Issues in the Study of Religion. In: Fiona Bowie (Hg.). The Anthro-
pology of Religion. An Introduction. Hoboken: Wiley-Blackwell. 2—12.

Breidenstein, Georg. 2007. Teilnahme am Unterricht. Ethnographische Studien zum Schiiler-
job. Wiesbaden: Springer.

Breidenstein, Georg. 2009. Allgemeine Didaktik und praxeologische Unterrichtsfor-
schung. In: Manfred Prenzel, Stephanie Hellekamps und Meinert A. Meyer (Hg.).
Zeitschrift fiir Evziehungswissenschaft, 9: 201-215.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

251


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibadat-SIM_3014.Abgerufen

252

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Breidenstein, Georg, Stefan Hirschauer, Herbert Kalthoff und Boris Nieswand.
2013. Ethnografie: Die Praxis Der Feldforschung. Konstanz: UTB.

Brentjes, Sonja. 2013. Buchbesprechung: al-Hassani, T.S. (Hg.): 1001 Inventions: The En-
during Legacy of Muslim Civilizations. Washington DC: National Geographic Soci-
ety. 2012. Aestimatio, 10: 119-153.

Bruckmayr, Philipp und Jan-Peter Hartung. 2020. Introduction: Challenges from >the
Periphery< — Salafl Islam Outside the Arab World. Die Welt Des Islams 60. 137-169.

Bruns, Axel. 2019. Are Filter Bubbles Real? Oxford: Polity Press

Bucaille, Maurice. 1978. The Bible, the Qur'an and Science. Plainfield: North American Trust
Publication.

Bucaille, Maurice. 1984. What Is the Origin of Man? The Answers of Science and the Holy Scrip-
tures. Paris: Seghers.

Budak, Bahaeddin, Cok Bakker und Ina ter Avest. 2018. Identity Development of the Two
First Islamic Primary Schools in the Netherlands. In: Jenny Berglund (Hg.). European
Perspectives on Islamic Education and Public Schooling. Sheffield: Equinox Publishing.
78-104.

Busch, Reinhard und Gabriel Goltz. 2011. Die Deutsche Islam Konferenz — Ein Uber-
gangsformat fir die Kommunikation zwischen Staat und Muslimen in Deutschland.
In: Klaus Schubert und Hendrik Meyer (Hg.). Politik und Islam. Wiesbaden: Springer.
29-46.

Caeiro, Alexandre. 2010. The Power of European Fatwas: The Minority Figh Project and
the making of an Islamic Counterpublic. International Journal of Middle East Studies, 42
(3): 435—449.

Ceylan, Rauf. 2008. Islamische Religionspidagogik in Moscheen und Schulen. Hamburg: Ver-
lag Dr. Kovac.

Ceylan, Rauf. 2010. Die Prediger des Islam. Imame — wer sie sind und was sie wirklich wollen.
Freiburg i.Br.: Herder.

Ceylan, Rauf. 2014. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und islamischer Religionsunterricht
im Kontext von Sikularisierung. Wiesbaden: Springer-Verlag.

Ceylan, Rauf. 2015. >Raus aus den Koranschulen<. Das Verhaltnis von Moscheekateche-
se und Islamischem Religionsunterricht. Zur Notwendigkeit einer 6ffentlichen und
innerislamischen Debatte. Theo-Web. Zeitschrift fiir Religionspidagogik, 14: 169—183.

Chodkiewicz, Michel. 2019. Das am Propheten orientierte Modell der Heiligkeit im Is-
lam. Trivium, 29. Abrufbar utner: http://journals.openedition.org/trivium/6321. Ab-
gerufen am 20.03.2014.

Cimsit, Mustafa. 2012. Die Rolle und Person des Lehrers in der islamischen Bildungs-
und Erziehungstradition. Journal of Religious Culture, 161: 1-20.

Coglievina, Stella. 2018. Religious Education in Italian Public Schools: What Room for
Islam? In:Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Islamic Education and Public
Schooling. Sheffield: Equinox Publishing. 105-119.

Cohen, Stanley. 1972. Folk Devils and Moral Panics. London: MacGibbon and Kee Ltd.

Collins, Francis, und Brenda Yeoh (Hrsg). 2022. Handbook on Transnationalism. Chel-
tenham: Edward Elgar Publishing.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


http://journals.openedition.org/trivium/6321
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/trivium/6321

Literatur

Collombier, Virginie. 2020. Libyan Salafis and the struggle for the state. Third World The-
matics, 5 (3—6): 296-313. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1080/23802014.2022..206
2442. Abgerufen am 19.02.2024.

Comerford, Milo, Moustafa Ayad, und Jakob Guhl. 2021. Gen-Z & The Digital Salafi Ecosys-
tem: Executive Summary. London: ISD | Institute for Strategic Dialogue. Abrufbar
unter: https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary
.pdf. Abgerufen am 06.10.2023.

Cook, David B. 2007a. Apocalypse. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://d
x.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019. Abgerufen am 29.02.2024.

Cook, David B. 2007b. Attributes of God. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: h
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163; Abgerufen am 13.02.2024.

Cook, David B. 2012. Dajjal. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx.doi.
0rg/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826. Abgerufen am 29.04.2024.

Cook, David B. 2013. Gog And Magog. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abrufbar un-
ter: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27495. Abgerufen am 05.03.2014.

Dahlgren, Peter M. 2021. A critical review of filter bubbles and a comparison with selec-
tive exposure. Nordicom Review, 41 (1): 15—33. Abrufbar unter: https://doi.org/10.2478/
nor-2021-0002. Abgerufen am 20.02.2024.

Dalrymple, G. Brent. 1994. The Age of the Earth. Stanford University Press.

Damir-Geilsdorf, Sabine und Mira Menzfeld. 2017. Who are »the« Salafis? Insights
into lifeworlds of persons connected to Salafis(m) in North Rhine-Westphalia, Ger-
many. Journal of Muslims in Europe 6 (1): 22—51. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1163
[22117954-12341337. Abgerufen am 02.03.2024.

Damir-Geilsdorf, Sabine, Yasmina Hedider und Mira Menzfeld. 2018. Salafistische
Kontroversen um die Auslegung des Glaubens und Alltagspraktiken: Pierre Vo-
gel und andere Akteure in Deutschland. CORE-Report 2: 1-39. Abrufbar un-
ter: https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf
%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf. Abge-
rufen am 02.03.2024.

Damir-Geilsdorf, Sabine, Mira Manzfeld und Yasmina Hedider. 2019. Interpretations of
al-wal2 wa-1-bara in Everyday Lives of Salafis in Germany. Religions 10:1-18. Abrufbar
unter: https://www.mdpi.com/2077-1444/10/2/124; Abgerufen am 02.09.2022.

Damir-Geilsdorf, Sabine und Mira Menzfeld. 2020. Methodological and Ethical Chal-
lenges in Empirical Approaches to Salafism. Journal of Muslims in Europe 9 (2): 135—149.
Abrufbar unter: https://brill.com/view/journals/jome/9/2/article-p135_1.xml. Abge-
rufen am 18.02.202.2.

Davies, Huw C. 2018. Redefining Filter Bubbles as (Escapable) Socio-Technical Recur-
sion. Sociological Research Online, 23 (3): 637—654. Abrufbar unter: https://journals.sag
epub.com/doi/10.1177/1360780418763824. Abgerufen am 20.02.2024.

Debus, Esther. 1984. Die islamisch-rechtlichen Auskiinfte der Milli Gazete im Rahmen des »Fet-
wa-Wesen« der Tiirkischen Republik. Berlin: Klaus Schwarz.

Decker, Oliver und Elmar Brahler (Hg.). 2020a. Autoritire Dynamiken. Alte Ressentiments —
neue Radikalitit. GieRen: Psychosozial-Verlag.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

253


https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27495
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.mdpi.com/2077-1444/10/2/124
https://brill.com/view/journals/jome/9/2/article-p135_1.xml
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://doi.org/10.1080/23802014.2022.2062442
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2021/11/Executive-summary.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0019
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_25826
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27495
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.2478/nor-2021-0002
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://doi.org/10.1163/22117954-12341337
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.bicc.de/Publikationen/CoRE%20Report%202%20Damir-Geilsdorf%2C%20Hedider%20%26%20Menzfel%20Salafistische%20Kontroversen.pdf
https://www.mdpi.com/2077-1444/10/2/124
https://brill.com/view/journals/jome/9/2/article-p135_1.xml
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1360780418763824

254

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Decker, Oliver und Elmar Brihler. 2020b. Autoritire Dynamiken. Alte Ressentiments —
neue Radikalitit. In: Oliver Decker und Elmar Brihler (Hg.). Autoritire Dynamiken.
Alte Ressentiments — neue Radikalitit. GieRen: Psychosozial-Verlag. 15-26

Decker, Oliver, Elmar Brihler, Johannes Kiess, Julia Schuler, Barbara Handke und Gert
Pickel. 2020. Die Leipziger Autoritarismus Studie 2020: Methoden, Ergebnisse und
Langzeitverlauf. In: Oliver Decker und Elmar Brihler (Hg.). Autoritdre Dynamiken. Alte
Ressentiments — neue Radikalitit. Giefden: Psychosozial-Verlag. 27-88.

De Haas, Hein. 2007. Morocco's Migration Experience: A Transitional Perspective. Inter-
national Migration, 45 (4): 39—70. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1111/].1468-243
5.2007.00419.%. Abgerufen am 14.02.2024.

De Koning, Martijn. 2012. Styles of Salafi Activism: Escaping the Divide. Material Religi-
on, 8 (3): 400—401. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.2752/175183412X13415044209
032. Abgerufen am 28.02.2024.

De Koning, Martijn. 2018. Ethnographie und der Sicherheitsblick: Akademische For-
schung mit»salafistischen< Muslimen in den Niederlanden. In: Schirin Amir-Moaza-
mi (Hg.). Derinspizierte Muslim. Zur Politisierung der Islamforschung in Europa. Bielefeld:
transcript. 335-366.

De Koning, Martijn, Carmen Becker und Ineke Roex. 2020. Islamic Militant Activism in
Belgium, The Netherlands and Germany. Springer.

Dennaoui, Youssef. 2023. Religiése Uberbietung. Elemente zur soziologischen Bestim-
mung einer Sonderform religioser Konkurrenzkimpfe im Feld des Islam. Polarisierte
Welten, 41: 1-11.

Deterding, Sebastian, Rilla Khaled, Lennard E. Nacke und Dan Dixon. 2011. Gamifica-
tion: Toward a Definition. Gamification-Research.org. Abrufbar unter: http://gamifica
tion-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixo
n.pdf. Abgerufen am: 06.10.2023.

Dickel, Sascha und Jan-Felix Schrape. 2015. Dezentralisierung, Demokratisierung,
Emanzipation: Zur Architektur des digitalen Technikutopismus. Leviathan 43 (3):
442—-463. Abrufbar unter: https://www.jstor.org/stable/24886305. Abgerufen, am:
22.03.2022.

DiMaggio, Paul, und Walter W. Powell. 1991. The Iron Cage revisited Institutional Iso-
morphism and Collective Rationality in Organizational Fields. In: Walter W. Powell
und Paul DiMaggio (Hg.). The new Institutionalism in Organizational Analysis. Chicago:
University of Chicago Press. 63—82.

Doveling, Katrin, Anu A. Harju und Denise Sommer. 2018. From Mediatized Emotion to
Digital Affect Cultures: New Technologies and Global Flows of Emotion. Social Media
+ Society 4 (1). Abrufbar unter: https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/205630
5117743141; Abgerufen am 31.03.2022.

Du Bois, W.E.B. 1987. Strivings of the Negro People. The Atlantic, 194-198. Abruf-
bar unter: https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.p
df. Abgerufen am 14.01.2024.

Dziri, Bacem. 2014. >Das Gebet des Propheten, als ob Du es sehen wiirdest< — Der Salafis-
mus als >Rechtsschule« des Propheten? In: Hazim Fouad und Behnam T. Said (Hg.).
Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 132-159.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
https://www.jstor.org/stable/24886305
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1468-2435.2007.00419.x
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://dx.doi.org/10.2752/175183412x13415044209032
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
http://gamification-research.org/wp-content/uploads/2011/04/02-Deterding-Khaled-Nacke-Dixon.pdf
https://www.jstor.org/stable/24886305
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://journals.sagepub.com/doi/full/10.1177/2056305117743141
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf
https://cdn.theatlantic.com/media/archives/1897/08/80-478/131953250.pdf

Literatur

Ebner, Julia und Jacob Davey. 2017. The Fringe Insurgency. Connectivity, Convergence and
Mainstreaming of the Extreme Right. London: Institute for Strategic Dialogue. Abrufbar
unter: https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurge
ncy-221017.pdf. Abgerufen am 22.03.2022.

Eickelman, Dale F. 1976. Moroccan Islam. Tradition and Society in a Pilgrimage Center. Austin:
University of Texas Press.

El-Katiri, Mohammed. 2013. The Institutionalisation of Religious Affairs: Religious Re-
form in Morocco. The Journal of North African Studies 18 (1): 53—69. Abrufbar unter: http
://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886. Abgerufen am 20.03.2024.

El-Wereny, Mahmud. 2016. Zum Umgang mit Nichtmuslimen aus schariarechtlicher
Perspektive: Yasuf al-Qaradawis Ansatz des Minderheiten-Figh als Fallstudie. Jour-
nal of Religious Culture/Journal fiir Religionskultur, 218: 1-12..

Emmerich, Arndt. 2023. Arrival of legal Salafism and struggle for recognition in Germany
— reflection and adaptation processes within the German dawa movement between
2001 and 2022. Politics and Religion, 16: 416—434.

Ende, Werner. 1981. Musstafa ‘Aqqads >Muhammad«-Film und seine Kritiker. In: Hans R.
Roemer (Hg.). Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients: Festschrift fir Bertold
Spuler zum siebzigsten Geburtstag. Leiden: Brill. S. 32-52..

Ernst, Julian und Josephine B. Schmitt. 2020. Politische Bildung fiir Jugendliche in oder
mit digitalen Medien? Medienpidagogische Reflexionen der Strukturbedingungen
von YouTube. MedienPidagogik, 38: 21-42..

Esposito, John L., Hg. 2003. Talfiq. The Oxford Dictionary of Islam. Abrufbar un-
ter: https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/
acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323. Letzter Zugriff:19.02.2022.

Felski, Rita. 1989. Beyond Feminist Aesthetics: Feminist Literature and Social Change. Cam-
bridge: Harvard University Press.

Firber, Alexa, Riem Spielhaus und Beate Binder. 2012. Von Prisenz zu Artikulation: Is-
lamisches Gemeindeleben in Hamburg und Berlin aus der Perspektive der Stadtfor-
schung. In: Jorg Pohlan, Herbert Glasauer, Christine Hannemann und Andreas Pott
(Hg.). Jahrbuch StadtRegion 2011/2012. Schwerpunkt: Stadt und Religion. Leverkusen-Op-
laden: Verlag Barbara Budrich. 61-79.

Fernando, Mayanthi L. 2014. The Republic Unsettled. Muslim French and the Contradictions of
Secularism. Duke University Press Books.

Foroutan, Naika. 2010. Sarrazins Thesen auf dem Priifstand. Ein empirischer Gegenentwurf zu
Thilo Sarrazins Thesen zu Muslimen in Deutschland. Berlin: Humboldt-Universitit zu
Berlin. Abrufbar unter: https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarr
arzins_thesen_1.pdf. Abgerufen am 19.02.2022.

Foroutan, Naika. 2018. Die postmigrantische Perspektive: Aushandlungsprozesse in plu-
ralen Gesellschaften. In: Marc Hill und Erol Yildiz (Hg.). Postmigrantische Visionen. Er-
fahrungen — Ideen — Reflexionen. Bielefeld: transcript. 15-27.

Foroutan, Naika. 2019. Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen Demo-
kratie. Bielefeld: transcript.

Foroutan, Naika, Juliane Karakayali und Riem Spielhaus. 2018. Postmigrantische Perspekti-
ven. Ordnungssysteme, Reprisentationen, Kritik. Frankfurt a.M.: Campus.

Foucault, Michel. 1975. Survellier et Punir. Naissance de la Prison. Paris: Gallimard.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

255


https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
https://www.isdglobal.org/wp-content/uploads/2017/10/The-Fringe-Insurgency-221017.pdf
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
http://dx.doi.org/10.1080/13629387.2012.712886
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780195125580.001.0001/acref-9780195125580-e-2323?rskey=YPxLi3&result=2323
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/5745/sarrarzins_thesen_1.pdf

256

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Foucault, Michel. 1978. Dispositive der Macht. iiber Sexualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin:

Merve.

Foucault, Michel. 1994. Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses. Berlin:
Suhrkamp.

Freeden, Michael. 1996. Ideologies and Political Theory. Oxford: Oxford University Press on
Demand.

Fries, Stefan, Christine Hunner-Kreisel und Sabine Andresen (Hg.). Erziehung. Ein inter-
disziplindres Handbuch. Wiesbaden: Springer

Geier, Thomas und Magnus Frank. 2016. Sozialisationsprozesse in studentischen soh-
betler der»Giilen-Bewegung«. Zur sozialen Hervorbringung eines muslimischen Bil-
dungssubjektes. In: Stefan Hof3] und Gerald Blaschke-Nacak (Hrsg). Islam und Sozia-
lisation. Aktuelle Studien. Wiesbaden: Springer. 101-124.

Gharaibeh, Mohammad. 2014. Zur Glaubenslehre des Salafismus. In: Hazim Fouad und
Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.:
Herder. 106-131.

Goichon, A.M. 2012. Ibn Sina« In Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Abrufbar unter: h
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342. Abgerufen am 24.02.2024.

Goldziher, Ignaz. 1890. Muhammedanische Studien. Halle (Saale).

Gottwald, Eckart. 2008. Aufdem Weg zum islamischen Religionsunterricht. Miinster: LIT.

Grof3, Eva und York Yannikos. 2022. (Teil-)automatisierte Gefihrdungsbewertungen von
Online-Diskursen auf Grundlage soziologischer Analysen zu Radikalisierungspro-
zessen — Innovationen und Konfliktlinien am Beispiel X-SONAR. In: Kristin Pfeffer
(Hg.). Algorithmic Policing — Chancen und regulative Herausforderungen. Gottingen: Cu-
villier. 37-52..

Habermas, Jiirgen. 1962. Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie
der biirgerlichen Gesellschaft. Miinchen: Luchterhand.

Haddad, Laura. 2017. Anerkennung und Widerstand. Lokale islamische Identititspraxis in
Hambury. Bielefeld: transcript.

Hafez, Kai. 1996. Das Islambild in der deutschen Offentlichkeit. Neue Gesellschaft, Frank-
furter Hefte/Deutsche Ausgabe, 43 (5): 426—432.

Hafez, Farid. 2014. Disciplining the >Muslim Subject<: The Role of Security Agencies in
Establishing Islamic Theology within the State’s Academia. Islamophobia Studies Jour-
nal, 2 (2): 43-57.

Hallaq, Wael B. 1997. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge University
Press.

Halm, Dirk, Martina Sauer, Jana Schmidt und Anja Stichs. 2012. Islamisches Gemeindele-
ben in Deutschland. Nirnberg: Bundesamt fur Migration und Fliichtlinge.

Halverson, Jeffry R., Steven R. Corman und H. L. Goodall Jr. 2011. Master Narratives of Is-
lamist Extremism. New York: Palgrave Macmillan.

Hameed, Salman. 2015. Making sense of Islamic creationism in Europe. Public Under-
standing of Science, 24 (4): 388—399. Abrufbar unter: https://journals.sagepub.com/d
0i/pdf/10.1177/0963662514555055. Abgerufen an 24.04.2024.

Hans, Derek. 2023. The Golden Age if Islam and Its Impact on European Tech-
nology: A Historical Analysis. Endless: International Journal of Future Studies, 6 (3):

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0342
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0963662514555055

Literatur

218-227. Abrufbar unter: https://doi.org/10.54783/endlessjournal.véi3.217. Abgeru-
fen am 24.02.2024.

Hartwig, Friedhelm und Albrecht Hinig. 2022. Monitoring der Peripherie des religids begriin-
deten Extremismus (PrE), Quartalsbericht 1/2022. Bonn: Bundeszentrale fiir politische
Bildung/modus | zad.

Haug, Sonja, Stephanie Miissig und Anja Stichs. 2009. Muslimisches Leben in Deutschland.
Berlin: Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge.

Hawking, Stephen W., und James L. Anderson. 1988. A Brief History of Time. Physics To-
day, 41 (11): 115-117. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1063/1.2811637. Abgerufen
am 24.02.2024.

Hefner, Robert W. und Muhammad Qasim Zaman (Hg.) 2007. Schooling Islam. The Culture
and Politics of modern Muslim Education. Princeton University Press.

Hefner, Robert W. 2007. Introduction: The Culture, Politics and Future of Muslim Educa-
tion. In: Robert W. Hefner und Muhammad Qasim Zaman (Hg.). Schooling Islam. The
Culture and Politics of modern Muslim Education. Princeton: Princeton University Press.
1-39.

Hill, Marc und Erol Yildiz. 2018. Postmigrantische Visionen. Erfahrungen—Ideen— Reflexionen.
Bielefeld: transcript.

Hirschkind, Charles. 2006. The Ethical Soundscape. Cassette Sermons and Islamic Counter-
publics. New York: Columbia University Press.

Hofer, Helmut, Gerlinde Titelbach, Doris Weichselbaumer und Rudolf Winter-Eimer.
2013. Diskriminierung von MigrantInnen am osterreichischen Arbeitsmarkt. Wien: Institut
fir Hohere Studien. Abrufbar unter: https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pd
f; letzter Zugriff: 06.10.2023.

Hoffmann, Heinrich. 1845. Lustige Geschichten und drollige Bilder [Der Struwwelpeter].
Frankfurt a.M.: Literarische Anstalt von Riitten & Lonig.

Holtmann, Philipp. 2014. Salafismus.de — Internetaktivititen deutscher Salafisten. In:
Thorsten Gerald Schneiders (Hg.). Salafismus in Deutschland. Urspriinge und Gefahren
einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 251-276.

Homolka, Walter, Johann Hafner, Admiel Kosman und Ercan Karakoyun (Hg.): Musli-
me zwischen Tradition und Moderne. die Giilen-Bewegung als Briicke zwischen den Kulturen.
Freiburg i.Br.: Herder.

Honneth, Axel. 2010. Dissolutions of the Social: On the Social Theory of Luc Boltanski
and Laurent Thévenot. Constellations, 17 (3): 376—389. Abrufbar unter: http://dx.doi.o
rg/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x. Abgerufen am 20.03.2024.

Hummel, Klaus und Michail Logvinov. 2014. Gefihrliche Nihe. Salafismus und Dschihadis-
mus in Deutschland. Stuttgart: Ibidem Press.

Huntington, Samuel P. 1993. The Clash of Civilizations?. foreignaffairs.com. Abrufbar
unter: https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civi
lizations; letzter Zugriff: 23.04.2022.

Inat, Kemal, Enes Bayrakli, Kazim Keskin, Omer Yimaz, Halil Ibrahim Dogan, Serra Can
und Zeliha Eliagik. 2019. Die Fetullahistische Terrovorganisation (FETO) in Deutschland.
Ankara: Stiftung fiir Kultur, Wirtschaft und Gesellschaftsforschungen (SETA; Siya-
set, Ekonomi ve Toplum Arastirmalar: Vakfi). Abrufbar unter: https://setav.org/de/a
ssets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf. Abgerufen am 19.02.2022.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

257


https://doi.org/10.54783/endlessjournal.v6i3.217
http://dx.doi.org/10.1063/1.2811637
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.54783/endlessjournal.v6i3.217
http://dx.doi.org/10.1063/1.2811637
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/212121673.pdf
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1467-8675.2010.00606.x
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf
https://setav.org/de/assets/uploads/2019/03/GulenistDeutschland.pdf

258

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. 2022. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden fiir
Unterricht und Studium. Stuttgart: utb.

Isik, Tuba. 2018. Islamic Education in Public Schools and Mosques in Germany. In:
Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Islamic Education and Public Schooling.
Shefhield: Equinox Publishing. 381-389.

Islam, Inaash. 2020. Muslim American Double Consciousness. Du Bois Review: Social Sci-
ence Research on Race, 17 (2): 4429—4448.

Jager, Siegfried. 2009. Pressefreiheit und Rassismus. Der Karikaturenstreit in der deut-
schen Presse. In: Thorsten Gerald Schneiders (Hg.). Islamfeindlichkeit. Wenn Die Gren-
zen Der Kritik Verschwimmen. Wiesbaden: Springer. 319-336.

James, Sabatina. 2006. Sterben sollst du fiir dein Gliick. Gefangen zwischen zwei Welten. Frei-
burgi.Br.: Herder.

Janning, Frank. 1991. Pierre Bourdieus Theorie der Praxis. Analyse und Kritik der konzeptionellen
Grundlegung einer praxeologischen Soziologie. VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Jaraba, Mahmoud. 2020. Salafismus. Die Wurzeln des islamistischen Extremismus am Beispiel
der Freitagspredigten in einer salafistischen Moschee in Deutschland. Stuttgart: utb.

Juschkat, Nadine und Katharina Leimbach. 2019. Radikalisierung als hegemoniales Paradig-
ma — Eine empiriebasierte kritische Bestandsaufnahme. BEHEMOTH A Journal on Civili-
sation, 12 (2): 11-23.

Kagermeier, Andreas, Herbert Popp, Hans Hopfinger und Mohamed Berriane (Hg.). Re-
migration Nador I. Wiesbaden: Springer.

Kamali, Mohammad Hashim. 2008. Shari’‘ah Law. Oxford: One World.

Karakagoglu, Yasemin und Anna Aleksandra Wojciechowicz. 2017. Muslim_innen als Be-
drohungsfigur fir die Schule — Die Bedeutung des antimuslimischen Rassismus im
pidagogischen Setting der Lehramtsausbildung. In: Meral El und Karim Fereidooni
(Hg.). Rassismuskritik und Widerstandsformen. Wiesbaden: Springer. 507-528.

Karakog, Betill. 2019. Der eine kann es, der andere nicht. Islam lehren zwischen Moschee
und Schule. In: Dorothea Ermert, Esma Oger-Tung und Yasar Sarikaya (Hg.). Islami-
sche Religionspddagogik: didaktische Ansitze fiir die Praxis. Miinster: Waxmann Verlag.
107-124.

Karakoyun, Ercan, Admiel Kosman, Johann Hafner und Walter Homolka. 2010. Musli-
me zwischen Tradition und Moderne. die Giilen-Bewegung als Briicke zwischen den Kulturen.
Freiburg i.Br.: Herder.

Karis, Tim. 2013. Mediendiskurs Islam. Narrative in der Berichterstattung der Tagesthemen
1979-2010. Wiesbaden: Springer.

Karliczek, Kari-Mario, Kreller, Franziska, Daniel Schnarr, Doerthe Engels und Dorte
Schaffranke. 2021. Evaluation der Beratungsleistungen gegen extremistischen Salafismus.
Berlin: Camino. Abrufbar unter: https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-E
val-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf. Abgerufen am 20.02.2024.

Kellermann, Ingrid und Ditte Lorenz. 2016. Islamischer Religionsunterricht an einer ur-
banen Grundschule. In: Stefan H6R31 und Gerald Blaschke-Nacak (Hg.). Islam und So-
zialisation. Aktuelle Studien. Wiesbaden: Springer. 69—98.

Khallouk, Mohammed. 2016. Islamischer Fundamentalismus vor den Toren Europas. Wiesba-
den: Springer.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf
https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf
https://camino-werkstatt.de/downloads/Bericht-Eval-Beratung-gegen-Salafismus_-2021.pdf

Literatur

Khorchide, Mouhanad. 2009. Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und
Parallelgesellschaft. Einstellungen der islamischen ReligionslehrerInnen an dffentlichen Schu-
len. Wiesbaden: Springer-Verlag.

Kiefer, Michael. 2005. Islamkunde in deutscher Sprache in Nordrhein-Westfalen. Kontext, Ge-
schichte, Verlauf und Akzeptanz eines Schulversuchs. Munster: LIT Verlag.

Klapp, Marcel. 2022. Buchbesprechung: Riickamp, Veronika: Alltag in der Moschee. Eine
Feldforschungjenseits von Integrationsfragen. Zeitschrift fiir Ethnologie, 147: 223-226.

Klapp, Marcel. 2023. Handlungsordnungen im Islamischen Religionsunterricht. Eine
pragmatische Perspektive auf kritische Kompetenzen muslimischer Schiiler*innen
im Angesicht von Islamkritik. In: Tarek Badawia und Said Topalovic (Hg.). Islamun-
terricht im Diskurs. Religionspidagogische und fachdidaktische Ansdtze. Gottingen: Van-
denhoek & Ruprecht. 303-318.

Klapp, Marcel. 2024a. Salafiyya leben. Religidse Ideale und muslimische Praxis in der
postmigrantischen Gesellschaft. Abschlussbericht. CORE NRW Forschungspapier 11.
Bonn: BICC. Abrufbar unter: https://doi.org/10.60638/5eca-0s90. Abgerufen am:
03.02.2025.

Klapp, Marcel. 2024b. >That’s where I get reach!< Marketing Strategies of a Salafi Influ-
encer on YouTube and TikTok«. Journal of Muslims in Europe, 13 (1): 3—25. Abrufbar un-
ter: https://doi.org/10.1163/22117954-bja10089. Abgerufen am: 19.02.2024.

Klein, Dietrich und Birte Platow. 2008. Wahrnehmung des Islam zwischen Reformation und
Aufklirung. Miinchen: Fink.

Klevesath, Lino, Annemieke Munderloh, Joris Sprengeler, Florian Grahmann und Julia
Reiter. 2021. Radikalislamische YouTube-Propaganda. Eine qualitative Rezeptionsstudie un-
ter jungen Erwachsenen. Bielefeld: transcript.

Klinkhammer, Gritt und Ayla Satilmig. 2007. Kriterien und Standards der interveligiosen und
interkulturellen Kommunikation —eine Evaluation des Dialogs mit dem Islam. Bremen: Uni-
versitit Bremen.

Korpel, Marjo C. A. und Johannes C. De Moor. 2015. Adam, Eve, and the Devil. A New Begin-
ning. Sheffield: Sheffield Phoenix Press.

Krawietz, Birgit. 2002. Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam. Berlin:
Duncker & Humblot.

Krawietz, Birgit. 2014. Ibn Taimiyya, Vater des islamischen Fundamentalismus? Zur
westlichen Rezeption eines mittelalterlichen Schariatsgelehrten. In: Thorsten Gerald
Schneiders (Hg.). Salafismus in Deutschland. Urspriinge und Gefahven einer islamisch-fun-
damentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 89-102.

Kul, Abdullah. 2019. Belebe dein Gebet! Gedenkanstifse zum rituellen Gebet des Islam. Wupper-
tal: Rauda.

Lang, Bodo, Rebecca Dolan, Joya Kemper und Gavin Northey. 2021. Prosumers in times
of crisis: definition, archetypes and implications. Journal of Service Management, 32
(2). Abrufbar unter: https://www.emerald.com/insight/1757-5818.htm. Abgerufen
am 22.03.2022.

Lange, Christian. 2011. Barzakh. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx.
doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704. Abgerufen am 29.02.2024.

Lange, Christian. 2020. Eschatology. Encyclopaedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http
://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

259


https://doi.org/10.60638/5eca-0s90
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10089
https://www.emerald.com/insight/1757-5818.htm
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.60638/5eca-0s90
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10089
https://www.emerald.com/insight/1757-5818.htm
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_23704
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_26227

260

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Latour, Bruno. 1993. We Have Never Been Modern. Cambridge: Harvard University Press.

Lauziére, Henri. 2015. The Making of Salafism. Islamic Reform in the Twentieth Century.
Columbia University.

Lave, Jean und Etienne Wenger. 1991. Situated Learning. Legitimate Peripheral Participation.
Cambridge: Cambridge University Press.

Lecker, Michael. 2021. Arab Deities. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http
s://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-CO
M_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave.
Abgerufen am 14.02.202.2.

Lederer, Arno. 2010. Wir waren schonmal weiter. Betrachtungen zu sich wandelnden
Priamissen im Schulbau. In: Oliver G. Hamm und Michael Braum (Hg.). Worauf baut
die Bildung? Fakten, Positionen, Beispiele. Basel: Birkhiuser. 16-21.

Levitt, Peggy, und Nina Glick Schiller. 2004. Conceptualizing Simultaneity: A Transna-
tional Social Field Perspective on Society. The International Migration Review, 38 (3):
1002-1039.

Linden, Sebastian. 2017. Die Algebra des Omar Chayyam. Wiesbaden: Springer-Verlag.

Loblich, Maria und Niklas Venema. 2021. Echo Chambers. In: Valérie Schafer, Christian
Schwarzenegger, Nelson Ribeiro und Gabriele Balbi (Hg.). Digital Roots. Historicizing
Media and Communication Concepts of the Digital Age. Berlin: de Gruyter. 177-191.

Mahmood, Saba. 2004. Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject. Prince-
ton: Princeton University Press.

Malik, Jamal. 2009. Vorwort. In: Irka-Christin Mohr und Michael Kiefer (Hg.). Islam-
unterricht — Islamischer Religionsunterricht — Islamkunde. Viele Titel — ein Fach? Bielefeld:
transcript. 7-8.

Malik, Shoaib Ahmed. 2021a. Islam and Evolution. Al-Ghazali And the Modern Evolutionary
Paradigm. London: Routledge.

Malik, Shoaib Ahmed. 2021b. Islam and Evolution: The Curious Case of David Solomon
Jalajel. The Muslim 500. Abrufbar unter: https://themuslim500.com/guest-contribu
tions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/. Abge-
rufen am 24.02.2024.

Malleret, Thierry, und Klaus Schwab. 2020. Covid-19. Der GrofSe Umbruch. New York: Fo-
rum Publishing.

Mannitz, Sabine. 2002a. Auffassungen von kultureller Differenz: Identititsmanagement
und diskursive Assimilation. In: Werner Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano
und Steven Vertovec (Hg.). Staat — Schule — Ethnizitit. Politische Sozialisation von Immi-
grantenkindern in vier europdischen Lindern. Miinster: Waxmann. 255-32.2..

Mannitz, Sabine. 2002b. Religion in vier politischen Kulturen. In: Werner Schiffauer,
Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec (Hg.). Staat — Schule — Ethnizi-
tdt. Politische Sozialisation von Immigrantenkindern in vier europdischen Lindern. Miinster:
Waxmann Verlag. 101-138.

Mannitz, Sabine und Werner Schiffauer, 2002, Taxonomien kultureller Differenz: Kon-
struktionen der Fremdheit. In: Werner Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano
und Steven Vertovec (Hg.). Staat — Schule — Ethnizitit. Politische Sozialisation von Immi-
grantenkindern in vier europdischen Landern. Miinster: Waxmann. 67—100.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/barzakh-COM_23704?s.num=1&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopaedia-of-islam-3&s.q=grave
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/
https://themuslim500.com/guest-contributions-2021/islam-and-evolution-the-curious-case-of-david-solomon-jalajel/

Literatur

Marcus, George E. 1995. Ethnography in/of the World System: The Emergence of Multi-
Sited Ethnography. Annual Review of Anthropology, 24 (1): 95-117.

Marres, Noortje. 2005. Issues Spark a Public into Being. A Key but Often Forgotten Point
of the Lippman-Dewey Debate. In: Weibel und Bruno Latour (Hg.). Making Things
Public. Cambridge: MIT Press. 208—217.

Mecheril, Paul. 2014a. Was ist das X im Postmigrantischen? sub\urban. zeitschrift fiir kri-
tische stadtforschung, 2 (3): 107-112.

Mecheril, Paul (Hg.). 2014b. Subjektbildung. Interdisziplinire Analysen der Migrations-
gesellschaft. Bielefeld: transcript.

Meer, Nasar. 2012. Overcoming the Injuries of Double Consciousness. In: Simon Thomp-
son und Majid Yar (Hg.). The Politics of Misrecognition. London: Routledge. 45-65.

Mediendienst Integration. 2023. Factsheet. Islamischer Religionsunterricht an Schulen in
Deutschland.

Meijer, Roel. 2009. Global Salafism. Islam’s New Religious Movement. New York: Columbia
University Press.

Meijer, Roel. 2011. Politicising Al-Jarh Wa-1-Ta‘dil: Rabi‘ b. Hadi Al-Madkhali and the
Transnational Battle for Religious Authority. In: Joas Wagemakers, Kees Versteegh,
und Nicolet Boekhoft-van der Voort (Hg.). The Transmission and Dynamics of the Textual
Sources of Islam. Leiden: Brill. 375—400.

Meyer, Hendrik und Klaus Schubert (Hg.) 2011a. Politik und Islam. Wiesbaden: Springer.

Meyer, Hendrik und Klaus Schubert 2011b. Politik und Islam in Deutschland: Aktuelle
Fragen und Stand der Forschung. In: Klaus Schubert und Hendrik Meyer (Hg.). Poli-
tik und Islam. Wiesbaden: Springer. 11-26.

Middelbeck-Varwick, Anja. 2011. Der projektierte Prophet. Zur Wahrnehmung Mu-
hammads im Kontext christlicher Theologie. Ethik und Gesellschaft, 2. Abrufbar
unter: www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7
/89. Abgerufen am 15.02.2022.

Miles, Jason. 2014. Instagram Power: Build Your Brand and Reach More Customers with the
Power of Pictures. New York: McGraw Hill Professional.

Mlodinow, Leonard, und Stephen Hawking. 2010. The Grand Design. New York: Random
House.

Modood, Tariq. 2005. Multicultural Politics. Racism, Ethnicity and Muslims in Britain. Edin-
burgh: Edinburgh University Press.

Mohr, Irka-Christin. 2009. Zur Konstruktion von Unterrichtsgegenstinden und Bil-
dungszielen. Das Beispiel der niedersichsischen Rahmenrichtlinien fir den Schul-
versuch >Islamischer Religionsunterricht«. In: Irka-Christin Mohr und Michael Kie-
fer (Hg.). Islamunterricht — Islamischer Religionsunterricht — Islamkunde. Viele Titel- ein
Fach? Bielefeld: transcript. 59-70.

Mohr, Irka-Christin und Michael Kiefer (Hg.). 2009. Islamunterricht — Islamischer Religi-
onsunterricht — Islamkunde. Viele Titel - ein Fach? Bielefeld: transcript.

Moller, Judith, Damian Trilling, Natali Helberger und Bram van Es. 2018. Do not blame
it on the algorithm: an empirical assessment of multiple recommender systems
and their impact on content diversity. Information, Communication & Society, 21 (7):
959-977.

Motzki, Harald. 2013. Wie glaubwiirdig sind die Hadithe? Springer-Verlag.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

261


http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89
http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89
http://www.ethik-und-gesellschaft.de/ojs/index.php/eug/article/view/2-2011-art-7/89

262

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Mumisa, Michale. 2002.. Islamic Law. Theories and Interpretations. Beltsville: Amina.

Muzakki, Akh. 2017. Transmitting Islam through Stories: The Sociology of Produc-
tion and Consumption of Islam in Novel Literature. Journal of Indonesian Islam, 11 (1):
59-76.

Nedza, Justyna. 2014. »Salafismus« — Uberlegungen zur Schirfung einer Analysekate-
gorie. In: Hazim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem
wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 80-105.

Nokel, Sigrid. 2002. Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam: zur Soziologie alltagsweltlicher
Anerkennungspolitiken. eine Fallstudie. Bielefeld: transcript.

Omi, Michael und Howard Winant. 1994. Racial Formation in the United States. Hove: Psy-
chology Press.

Opratko, Benjamin. 2019. Im Namen der Emanzipation. Antimuslimischer Rassismus in Oster-
reich. Bielefeld: transcript.

Oser, Fritz und Colin Cramer (Hg.). Ethos: interdisziplindre Perspektiven auf den Lehrerinnen-
und Lehrerberuf. In memoriam Martin Drahmann. Miinster: Waxmann

Ozbe, Ufuk. 2017. Wo, wenn nicht in Europa? Fiir eine kritische Debattenkultur zum Is-
lam. In: Ronald Gritz (Hg.). Schriftenreihe. Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung,
Institut fiir Auslandsbeziehungen. 141-154.

Ozyiirek, Esra. 2014. Being German, Becoming Muslim. Race, Religion, and Conversion in the
New Europe. Princeton University Press.

Pall, Zoltan und Martijn de Koning. 2017. Being and Belonging in Transnational Salafism.
Informality, Social Capital and Authority in European and Middle Eastern Salafi Net-
works. Journal of Muslims in Europe, 6 (1): 76—103.

Pariser, Eli. 2011. The Filter Bubble. What The Internet Is Hiding From You. Penguin UK.

Paulus, Christiane und Mahmoud Abushuair. 2018. Koranhermeneutik im Kontext der
Evolutionstheorie. Hikma, 9: 42—67. Abrufbar unter: https://hikma-online.com/wp-
content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf. Abgerufen am 24.02.2024.

Pavlovitch, Pavel. 2018. Hadith. Encyclopedia of Islam, THREE. Abrufbar unter: http://dx.
doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163. Abgerufen am 20.03.2024.

Pfeifer, Kristin. 2015. »Wir sind keine Araber!« Amazighische Identititskonstruktion in Marok-
ko. Bielefeld: transcript.

Pfiindel, Katrin, Anja Stichs und Kerstin Tanis. 2021. Muslimisches Leben in Deutsch-
land 2020. Niirnberg: Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge. Abrufbar unter:
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikati
onen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9. Abgerufen am
29.02.2024.

Popp, Ulrike. 2010. Von der >Verschulung der Jugend« zur >jugendgerechten«< Schule? In:
Albert Scherr, Barbara Stauber und Christine Riegel (Hg.). Transdisziplindre Jugendfor-
schung. Wiesbaden: Springer. 327-343.

Powell, Walter W. und Paul DiMaggio (Hg.). The new Institutionalism in Organizational Anal-
ysis. Chicago: University of Chicago Press.

Reckwitz, Andreas. 2003. Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken/Basic Ele-
ments of a Theory of Social Practices. Zeitschrift fiir Soziologie, 32 (4): 282—301.Abrufbar
unter: http://dx.doi.org/10.1515/zfs0z-2003-0401. Abgerufen am 05.03.2024.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
http://dx.doi.org/10.1515/zfsoz-2003-0401
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
https://hikma-online.com/wp-content/uploads/2018/11/3-Paulus.pdf
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30163
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/mlid-2020-lang.pdf?__blob=publicationFile&v=9
http://dx.doi.org/10.1515/zfsoz-2003-0401

Literatur

Reckwitz, Andreas. 2004. Die Entwicklung des Vokabulars der Handlungstheorien: Von
den zweck- und normorientierten Modellen zu den Kultur- und Praxistheorien.
In: Manfred Gabriel (Hg.). Paradigmen der akteurszentrierten Soziologie. Wiesbaden.
303-328

Rissanen, Inkeri. 2018. Religious Education for Minorities: Perspectives from Islamic
Education in Finnish Schools. In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Is-
lamic Education and Public Schooling. Sheffield: Equinox Publishing. 157-170.

Ritter, Werner H. 2010b. Religiése Erziehung als schwarze Pidagogik. Beobachtun-
gen und Uberlegungen zum destruktiven Potenzial religidser Erziehung. In: Paul-
Gerhard Klumbies und Marianne Leuzinger-Bohleber (Hg.). Religion und Fanatis-
mus. Psychoanalytische und theologische Zuginge. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
308-324.

Roesler, Alexander. 1997. Bequeme Einmischung: Internet und Offentlichkeit. In: Alexan-
der Roesler und Stephan Minker (Hg.). Mythos Internet. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
171-192.

Roesler, Alexander und Stephan Miinker. 1997. Mythos Internet. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Rogers, Alan R. 2011. The Evidence for Evolution. Chicago. University of Chicago Press.

Rottenburg, Richard. 2013. Ethnologie und Kritik. In: Thomas Bierschenk, Matthias
Krings und Carola Lentz (Hg.). Ethnologie im 21. Jahrhundert. Berlin: Reimer. 55-76.

Rousseau, Jean-Jaques. [1762] 1986. Vom Gesellschafisvertrag. Stuttgart: Reclam.

Roy, Olivier. 2006. Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radi-
kalisierung. Minchen: Pantheon.

Riickamp, Veronika. 2021. Alltag in der Moschee. Eine Feldforschung jenseits von Integrations-
fragen. Bielefeld: transcript.

Rutschky, Katharina. 1977. Schwarze Pidagogik. Quellen zur Naturgeschichte der biirgerlichen
Erziehung. Berlin: Ullstein.

Sai, Youcef. 2018. State-Funded Muslim Schools in Ireland: Insights and Perspectives.
In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspectives on Islamic Education and Public Schooling.
Sheffield: Equinox Publishing. 27-42.

Said, Edward W. [1978] 2003. Orientalism. London: Penguin Books.

Salisbury, Johannes von. 1991. Metalogicon. In: John B. Hall (Hg.). Corpus christianorum
Continuatio mediaevalis. 98. Turnhout.

Sarikaya, Yasar und Esma Oger-Tunc. 2018. The Denominational Model of Islamic Ed-
ucation in Germany: The Case of Hessen. In: Jenny Berglund (Hg.). European Perspec-
tives on Islamic Education and Public Schooling. Sheffield: Equinox Publishing 171-186.

Sarikaya, Yasar, Dorothea Ermert, und Esma Oger-Tung. 2019. Islamische Religionspddago-
gik: didaktische Ansitz fiir die Praxis. Miinster: Waxmann.

Sarrazin, Thilo. 2010. Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. Miin-
chen: DVA

Sarrazin, Thilo. 2018. Feindliche Ubernahme. Miinchen: FinanzBuch.

Saunders, Rebecca. 2003. The Concept of the Foreign. An Interdisciplinary Dialogue. Oxford.:
Lexington Books.

Sayeed, Asma. 2013. Women and the Transmission of Religious Knowledge in Islam. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

263


https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Schafer, Valérie, Christian Schwarzenegger, Nelson Ribeiro und Gabriele Balbi (Hg.).
2021. Digital Roots. Historicizing Media and Communication Concepts of the Digital Age.
Berlin: de Gruyter.

Schatzki, Theodore R. 1996. Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Human Activity
and the Social. Cambridge University Press.

Scherr, Albert. 2013a. Bildung, Erziehung, Sozialisation. In: Albert Scherr (Hg.) Soziolo-
gische Basics. Wiesbaden: Springer. 33—40.

Scherr, Albert (Hg.). 2013b. Soziologische Basics. Wiesbaden: Springer.

Schiffauer, Werner. 2000. Die Gottesméanner. Tiirkische Islamisten in Deutschland. Eine Stu-
die zur Herstellung religiéser Evidenz. Berlin: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner. 2002. Einleitung: Nationalstaat, Schule und politische Sozialisation.
In: Werner Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano, und Steven Vertovec (Hg.).
Staat - Schule — Ethnizitit. Politische Sozialisation von Immigrantenkindern in vier europdi-
schen Lindern. Miinster: Waxmann. 1-22..

Schiffauer, Werner. 2004. Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische Identititen in
Europa. Soziale Welt, 55: 347-368.

Schiffauer, Werner. 2010. Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen Gemein-
schaft Milli Goriis. Berlin: Suhrkamp

Schiffauer, Werner. 2014. Vor dem Gesetz. Der staatliche Umgang mit »legalistischen Is-
lamismusc<. In: Paul Mecheril (Hg.). Subjektbildung. Interdisziplinire Analysen der Migra-
tionsgesellschaft. Bielefeld: transcript. 165-183.

Schiffauer, Werner. 2015a. Schule, Moschee, Elternhaus. Eine ethnologische Intervention. Ber-
lin: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner. 2015b. Sicherheitswissen Und Deradikalisierung. In: Dietmar Molt-
hagen (Hg.). Handlungsempfehlungen Zur Auseinandersetzung Mit Islamistischem Extre-
mismus Und Islamfeindlichkeit. Arbeitsergebnisse Eines Expertengremiums Der Friedrich-
Ebert-Stiftung. Berlin: Friedrich Ebert Stiftung. 217-243.

Schiffauer, Werner, Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec, Hg.
2002. Staat — Schule — Ethnizitit. Politische Sozialisation von Immigrantenkindern
in vier europiischen Lindern. Miinster: Waxmann.

Schiffer, Sabine. 2015. Islam in deutschen Medien. In: Klaus Spenlen (Hg.). Gehirt der
Islam zu Deutschland? Fakten und Analysen zu einem Meinungsstreit. Diisseldorf: Diissel-
dorf University Press.121-138.

Schleifer, Abdallah, Tarek Elawhary und Aftab Ahmed. 2021. The Muslim 500. The World’s
500 Most Influential Muslims. Amman: The Royal Islamic Strategic Studies Center.
Schmid, Hansjorg. 2007. Das Rollenverstindnis der Imame in Deutschland dndert sich.

Auf dem Weg zum Integrationslotsen? Herder Korrespondenz, 61: 25—30. Abrufbar
unter: https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-int
egrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/.

Letzter Zugriff: 22.02.2024.

Schmid, Hansjérg, Ayse Almila Akca und Klaus Barwig. 2008. Gesellschaft gemeinsam ge-
stalten. Islamische Vereinigungen als Partner in Baden-Wiirttemberg. Baden Baden: No-
mos.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2007/1-2007/auf-dem-weg-zum-integrationslotsen-das-rollenverstaendnis-der-imame-in-deutschland-aendert-sich/

Literatur

Schmitt, Thomas und Jonas Klein. 2019. Moscheen — Islamische Sakralbauten in Deutschland.
Leipzig: Leibniz Institut fiir Linderkunde. Abrufbar unter: https://aktuell.nationalat
las.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf. Abgerufen am 13.03.2023.

Schmitz, Dominic Musa. 2016. Ich war ein Salafist. Meine Zeit in der islamistischen Parallel-
welt. Berlin: Ullstein.

Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). 2009. Islamfeindlichkeit. Wenn Die Grenzen Der Kritik
Verschwimmen. Wiesbaden: Springer.

Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). 2014. Salafismusin Deutschland. Urspriinge und Gefahren
einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript.

Schneiders, Thorsten Gerald. 2015. Wegbereiter der modernen Islamfeindlichkeit. Eine Analyse
der Argumentationen so genannter Islamkritiker. Wiesbaden: Springer.

Schreiber, Constantin. 2017. Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. Ber-
lin: Ullstein Buchverlage.

Schiittler, Kirsten. 2007. The Moroccan Diaspora in Germany. Its Contribution to Development
in Morocco. Eschborn: GTZ.

Schweitzer, Friedrich und Fahimah Ulfat (Hg.). 2021. Dialogisch — kooperativ — elementari-
siert. Interreligiose Einfiihrung in die Religionsdidaktik aus christlicher und islamischer Sicht.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Shakir, Amena und Farid Hafez (Hg.) 2012. Religionsunterricht und sikularer Staat.
Berlin: Frank & Timme.

Shanneik, Yafa, Brian Bocking und Jenny Berglund (Hg.). 2016. Religious Education in a
Global-Local World. 0.0.: Springer Switzerland.

Shooman, Yasemin. 2014. »..weil ihre Kultur so ist« Narrative des antimuslimischen Rassismus.
Bielefeld: transcript.

Schooman, Yasemin und Riem Spielhaus. 2009. The Concept of the Muslim Enemy in the
Public Discourse. In: Jocelyne Cesari. Muslims in the West after 9/11. London, New York:
Routledge. 198—228.

Sorgenfrei, Simon. 2021. Branding Salafism: Salafi Missionaries as Social Media Influ-
encers. Method & Theory in the Study of Religion, 34 (3): 211-237.

Spenlen, Klaus (Hg.). 2015. Gehdrt der Islam zu Deutschland? Fakten und Analysen zu einem
Meinungsstreit. Diisseldorf : Diisseldorf University Press.

Spielhaus, Riem. 2018. Der Umgang mit innerreligidser Vielfalt im Islamischen Religi-
onsunterricht in Deutschland un seinen Schulbiichern. In: Riem Spielhaus und Zrin-
ka Stimac (Hg.). Schulbuch und religidse Vielfalt. Interdisziplinire Perspektiven. Gottin-
gen: Vandenhoek & Ruprecht. 93-116.

Stangl, Werner. 2021. Schwarze Pidagogik. Lexikon fiir Psychologie und Pidagogik. Ab-
rufbar unter: https://lexikon.stangl.eu/16400/schwarze-paedagogik/. Abgerufen am
19.02.2022..

Stein, Margit und Veronika Zimmer. 2022. Die Rolle des islamischen Religionsunter-
richts in der Privention islamistischer Radikalisierung. ZepRa — Zeitschrift fiir ange-
wandte (De-)Radikalisierungsforschung, 1: 36—73. Abrufbar unter: https://zepra-journa
l.de/index.php/zepra/article/view/14/17. Abgerufen am 10.03.2024.

Stein, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer. 2017. Einstellungen zum Islamischen
Religionsunterricht von muslimischen ReligionslehrerInnen und Lehramtsanwir-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

265


https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://lexikon.stangl.eu/16400/schwarze-paedagogik/
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://aktuell.nationalatlas.de/wp-content/uploads/19_06_Moscheen.pdf
https://lexikon.stangl.eu/16400/schwarze-paedagogik/
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17
https://zepra-journal.de/index.php/zepra/article/view/14/17

266

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terInnen in Deutschland. Hikma, 8: 48—63. Abrufbar unter: http://hikma-online.co
m/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf. Abgerufen am 19.02.2024.

Steinberg, Guido. 2014. Saudi Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland. In: Ha-
zim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Aufder Suche nach dem wahren Islam.
Freiburg i.Br.: Herder. 265-296.

Stutz, Suzan. 2013. Islam und Moderne — Ein Abriss iiber die innermuslimische Diskussion im
20. Jahrhundert. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing.

Sunier, Thijl. 2005. Constructing Islam: Places of Worship and the Politics of Space in The
Netherlands. Journal of Contemporary European Studies, 13 (3): 317—334.

Sunier, Thijl. 2012. Domesticating Islam: Exploring academic knowledge production
on Islam and Muslims in European societies. Ethnic and Racial Studies, 37 (6):
1138-1155. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1080/01419870.2012.753151. Abgerufen
am 10.03.2024.

Sunier, Thijl. 2020. Diversity and Islam. The Case of the Netherlands. In: Abe W. Ata
(Hg.). Muslim Minorities and Social Cohesion. Cultural Fragmentation in the West. London:
Routledge. 125-135.

Sunier, Thijl. 2021. Islam, locality and trust: making Muslim spaces in the Nether-
lands. Ethnic and Racial Studies, 44 (10):1734—1754. Abrufbar unter: https://doi.org/10.
1080/01419870.2020.1851738. Abgerufen am 05.03.2024.

Sunier, Thijl, Heleen van der Linden und Ellen van de Bovenkamp. 2016. The Long Arm
of the State? Transna-tionalism, Islam, and Nation-Building: The Case of Turkey and
Morocco. Contemporary Islam, 10 (3): 401-420.

Sunier, Thijl und Leon Buskens. 2022. Authoritative Landscapes: The Making of Islamic
Authority among Muslims in Europe. An Introduction. Journal of Muslims in Europe, 11
(1): 1-19.

Sunstein, Cass R. 2001. Republic.Com. Princeton: Princeton University Press.

Sahin, Ertugrul. 2012. Anspruch und Wirklichkeit. Was taugt die Forderung nach einem Euro-
Islam? Herder Korrespondenz, 66 (12).: 622—626. https://www.herder.de/hk/hefte/a
rchiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-ein
em-euro-islam/.

Tezcan, Levent. 2012. Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam Kon-
ferenz. Konstanz: Konstanz. University Press.

Thurston, Alexander. 2016. Salafism in Nigeria. Cambridge: Cambridge University Press.

Tibi, Bassam. 2002. Muslim Migrants in Europe: Between Euro-Islam and Ghettoiza-
tion. In: Manuel Castells und Nezar AlSayyad (Hg.). Muslim Europe or Euro-Islam.
Politics, Culture, and Citizenship in the Age of Globalization. Berkeley: Lexington Books.
31-52.

Tibi, Bassam. 2009. Euro-Islam. Die Losung eines Zivilisationskonfliktes. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Tillmanns, Reiner. 2012. Rechtliche Voraussetzungen fiir die Einfithrung des Islamischen
Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen. In: Rauf Ceylan (Hg.). Islam und Diaspo-
ra. Frankfurt: Peter Lang. 161-190.

Trenz, Hans-Jorg. 2016. Public Sphere. The International Encyclopedia of Political Communi-
cation. Abrufbar unter: https://doi.org/10.1002/9781118541555.wbiepc212. Abgerufen
am 10.03.2024.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
https://doi.org/10.1080/01419870.2012.753151
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://doi.org/10.1002/9781118541555.wbiepc212
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
http://hikma-online.com/wp-content/uploads/2017/11/Stein-Ceylan.pdf
https://doi.org/10.1080/01419870.2012.753151
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1851738
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://www.herder.de/hk/hefte/archiv/2012/12-2012/anspruch-und-wirklichkeit-was-taugt-die-forderung-nach-einem-euro-islam/
https://doi.org/10.1002/9781118541555.wbiepc212

Literatur

Tuna, Mehmet H. 2019. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung.
Miinster: Waxmann.

Ucar, Biilent. 2013. Erziehung aus islamisch-religionspidagogischer Sicht. In: Stefan
Fries, Christine Hunner-Kreisel und Sabine Andresen (Hg.). Erziehung. Ein interdis-
ziplinives Handbuch. Wiesbaden: Springer. 199-202.

Ulfat, Fahimah. 2017. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott. Eine empirische
Studie iiber die Gottesbeziehungen muslimischer Kinder als reflexiver Beitrag zur Didaktik des
Islamischen Religionsunterrichts. Paderborn: Schoningh.

Ulfat, Fahima. 2019. Werteorientierungen im beruflichen Handeln von muslimischen
Lehrerinnen und Lehrern. In: Fritz Oser und Colin Cramer (Hg.). Ethos: interdiszipli-
nire Perspektiven auf den Lehrerinnen- und Lehrerberuf. In memoriam Martin Drahmann.
Miinster: Waxmann. 117-126.

Ulfat, Fahima. 2022. Einstellungen, muslimischer Religionslehrkrifte. Das wissen-
schaftlich-religionspidagogische Lexikon im Internet, 16. Abrufbar unter: https://cms.i
bep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529eceo9bb4er6aé2cbsac740easia.
Abgerufen am 10.03.2014.

Unal, Nedim und Omur Elcioglu. 2009. Anatomy of the eye from the view of Ibn
Al-Haitham (965-1039). The founder of modern optics. Saudi Medical Journal, 30 (3):
323-328.

Wickerlig, Oliver. 2019. Vernetzte Islamfeindlichkeit. Die transatlantische Bewegung gegen »1s-
lamisierung«. Events— Organisationen — Medien. Bielefeld: transcript.

Wagemakers, Joas. 2014. Salafistische Stromungen und ihre Sicht aufal-wala’ wa-l-bara’
(Loyalitit und Lossagung). In: Hazim Fouad und Behnam T. Said (Hg.). Salafismus.
Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 55-79.

Wagemakers, Joas. 2020. Salafism: Generalisation, Conceptualization and Categorisa-
tion. In: Magnus Ranstorp (Hg.). Contextualising Salafism and Salafi Jihadism. Copen-
hagen: Nationalt Center for Forebyggelse af Ekstremisme. 21-36.

Warner, Michael. 2002. Publics and Counterpublics. Public Culture, 14 (1): 49—90.

Weichselbaumer, Doris. 2016. Discrimination against Female Migrants Wearing Headscarves.
Bonn: Institute for the Study of Labor (1ZA). Abrufbar unter: https://docs.iza.org/dp
10217.pdf; letzter Zugriff: 06.10.2023.

Wiedl, Nina und Carmen Becker. 2014. Populire Prediger im deutschen Salafismus.
Hassan Dabbagh, Pierre Vogel, Svan Lau und Ibrahim Abou Nagie. In: Thorsten Ge-
rald Schneiders (Hg.). Salafismus in Deutschland. Urspriinge und Gefahven einerislamisch-
fundamentalistischen Bewegung. Bielefeld: transcript. 187-215.

Wiktorowicz, Quintan. 2006. Anatomy of the Salafi Movement. Studies in Conflict & Ter-
rorism, 2.9 (3): 207—239.

Weif3, Volker. 2021. Verschworungsglaube in der Pandemie. Soziale Probleme, 32 (2):
183-192. Abrufbar unter: http://dx.doi.org/10.1007/s41059-021-00090-5. Abgerufen
am 24.02.2024.

Wiedl, Nina. 2014. Geschichte des Salafismus in Deutschland. In: Hazim Fouad und
Behnam T. Said (Hg.). Salafismus. Auf der Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.:
Herder. 411-441.

Wieland, Rotraud. 2002. Exegesis of Qur'an. Early, modern and contemporary. Encyclo-
pedia of the Quran, Vol. 2 E-1: 124-142. Abrufbar unter: https://archive.org/details/En

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

267


https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
http://dx.doi.org/10.1007/s41059-021-00090-5
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://cms.ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/5d529ece09bb4e16a62cb4ac740ea31a
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
https://docs.iza.org/dp10217.pdf
http://dx.doi.org/10.1007/s41059-021-00090-5
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater

268

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

cyclopaediaOfTheQuranVol.2el/page/n133/mode/2up?view=theater. Abgerufen am
24.04.2024.

Yagar, Aysun. 2012. Die DITIB zwischen Tiirkei und Deutschland. Untersuchungen zur Tiirkisch-
islamischen Union der Anstalt fiir Religion e.V. Wiirzburg: Ergon.

Yavuz, Hakan. 1997. Print-based Islamic Discourse in Modernity: The Nur Movement.
In: Nesil Foundation (Hg.). Third International Symposium on Bediuzzaman Said Nursi.
The Reconstruction of Islamic Thought in the Twentieth Century and Bediuzzaman Said Nursi.
Istanbul: Nesil. 324-350.

Yilmaz, Samet. 2014. Der Salafismus in der Tiirkei. In: Hazim Fouad und Behnam T. Said
(Hg.). Salafismus. Aufder Suche nach dem wahren Islam. Freiburg i.Br.: Herder. 350—380.

Zillinger, Martin. 2014. Die Trance, das Blut, die Kamera. Trance-Medien und Neue Medien im
marokkanischen Sufismus. Bielefeld: transcript.

Zillinger, Martin. 2017. Graduated Publics. Mediating Trance in the Age of Technical Re-
production. Current Anthropology, 58 (S15): 41-55.

Zimmer, Veronika, Rauf Ceylan und Margit Stein. 2017. Religiositit und religiose Selbst-
verortung muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwirter/innen in
Deutschland. THEO-WEB Zeitschrift fir Religionspddagogik, 16 (2): 347—367.

Internet, Presse, Film

Akkad, Moustapha. 1976. Mohammed — Der Gesandte Gottes. (Originaltitel: The Message).
Drehbuch: H.A.L. Craig. Grofbritannien: Filmco International.

Akyol, Cigdem. 08.09.2009. Erster Muslim schreibt iiber Missbrauch: >Ich bin zum Wissen kon-
vertiert«. taz.de. Abrufbar unter https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missb
rauch/!5156578/. Abgerufen am 10.03.2024.

Al-Buhari. Vol. 5, Buch 58, Nummer 148. Internationale Islamische Universitit Malaysia,
0.]. Abrufbar unter: https://www.ilum.edu.my/deed/hadith/bukhari/os8_sbt.html.
Abgerufen am 10.03.2024.

Al-Fawzan, Salih. Salafiyyah — eine Gruppe wie die anderen Gruppen? islamfatwa.de. Abruf-
bar unter: https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-sal
afiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen. Abgerufen am 10.03.2024.

Al-Rashtah, Ata Bin Khalil Abu. 29.01.2021. Die Erlduterung des Hadith: >Und meine Umma
wird sich in 73 Gruppen spalten«. Kalifat.com. Abrufbar: https://kalifat.com/?p=10594.
Abgerufen am 28.02.2014.

Avci, Casim. 2010. Sira (Biografie des Propheten). derletzteprophet.info. Abrufbar unter: ht
tps://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten. Ab-
gerufen am 10.03.2024.

Bauer, Thomas. 20.09.2020. Anders als politisch kann dieses Buch gar nicht diskutiert wer-
den. IslamiQ — Nachrichten- und Debattenmagazin. Abrufbar unter: https://www.i
slamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutier
t-werden/. Abgerufen am 07.03.2024.

Bayerisches Staatsministerium des Innern, fiir Sport und Integration 2020. Verfassungs-
schutzbericht 2020. Abrufbar unter: https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam
/anlagen/vsb_2020_bf.pdf. Abgerufen am 06.10.2023.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://www.iium.edu.my/deed/hadith/bukhari/058_sbt.html
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://kalifat.com/?p=10594
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfTheQuranVol.2eI/page/n133/mode/2up?view=theater
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://taz.de/Erster-Muslim-schreibt-ueber-Missbrauch/!5156578/
https://www.iium.edu.my/deed/hadith/bukhari/058_sbt.html
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://islamfatwa.de/manhaj/112-das-folgen-der-salaf-us-salih/248-salafiyyah-eine-gruppe-wie-die-anderen-gruppen
https://kalifat.com/?p=10594
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.derletzteprophet.info/leben-sira/105/sira-biografie-des-propheten
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.islamiq.de/2020/09/20/anders-als-politisch-kann-dieses-buch-gar-nicht-diskutiert-werden/
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb_2020_bf.pdf

Literatur

Biermann, Til. 04.02.2013. Kreationisten-TV: Wenn Blondinen mit Dirndl-Figur den Kovan zi-
tieren. welt.de. Abrufbar unter: https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-
Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html. Abgerufen am 24.02.2024.

Bolz, Norbert. 16.07.2006. Exhibitionismus — leichtgemacht. spiegel.de/DER SPIEGEL
29/2006. Abrufbar unter: https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtge
macht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988. Abgerufen am 22.03.2022.

Bonisch, Julia. 17.05.2010. Kreationismus im Schulunterricht. Pidagogischer Siinden-
fall. sueddeutsche.de. Miinchen: Sitddeutsche.de. Abrufbar unter: https://www.sue
ddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suende
nfall-1.477324-o#seite-3. Abgerufen am 24.04.2024

Bundesministerium der Justiz. o.].a. Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland, Art 3.
gesetze-im-internet.de Abrufbar unter: https://www.gesetze-im-internet.de/gg/ar
t_3.html. Abgerufen am 19.03.2024.

Bundesministerium der Justiz. 0.].b. Gesetz zur Regelung des dffentlichen Vereinsrechts (Ver-
einsgesetz.) gesetze-im-internet.de. Abrufbar unter: https://www.gesetze-im-intern
et.de/vereinsg/BJNR005930964.html. Abgerufen am 19.03.2024.

Bundesministerium des Innern. 15.11.2016. Organisationsverbot des Bundesministeriums
des Innern gegen die Vereinigung >Die wahre Religion« alias >LIES! Stiftung«/>Stiftung LIES«.
Abrufbar unter: https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE /veroeffentl
ichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile
&v=1. Abgerufen am 10.03.2024.

Bundesministerium fiir Bildung und Forschung. 02.03.2023. Islamische Theologie.
bmbf.de. Abrufbar unter: https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-so
zialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html. Abgerufen am
28.02.2024.

Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend, #Saytheirnames, demo-
kratie-leben.de. Abrufbar unter: https://www.demokratie-leben.de/magazin/maga
zin-details/saytheirnames-1-36. Abgerufen am 11.02.2024.

Breuer, Rita. 02.05.2019. Die Muslimbruderschaft in Deutschland. bpb.de. Brufbar un-
ter: https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-musl
imbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4. Abgerufen am 15.02.2024.

DER SPIEGEL. 16.05.2019. Verurteilter Islamist. Ehemaliger Salafistenprediger Sven Lau
kommt vorzeitig frei. spiegel.de. Abrufbar unter: https://www.spiegel.de/politik/deut
schland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlasse
n-a-1267716.html. Abgerufen am 18.02.2024.

DER SPIEGEL. 27.05.2019. Islamisten in Wuppertal. Gericht spricht »Scharia-Polizei< schul-
dig. spiegel.de. Abrufbar unter: https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wu
ppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html. Abgerufen am
18.02.2024.

Detsch, Claudia. 10.02.2020. Schrei nach Liebe Extremismusforscherin Julia Ebner im
Gesprich iiber radikale Propaganda und das Internet als Katalysator des Hasses. IPG-
Journal, Friedrich Ebert Stiftung. Abrufbar unter: https://www.ipg-journal.de/sc
hwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/. Letzter Zugriff:
18.02.2024.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

269


https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.welt.de/kultur/article113359419/Wenn-Blondinen-mit-Dirndl-Figur-den-Koran-zitieren.html
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.spiegel.de/politik/exhibitionismus-leichtgemacht-a-501089a0-0002-0001-0000-000047602988
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.sueddeutsche.de/karriere/kreationismus-im-schulunterricht-paedagogischer-suendenfall-1.477324-0#seite-3
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/gg/art_3.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.gesetze-im-internet.de/vereinsg/BJNR005930964.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/2016/eckpunkte-verbotsverfuegung-dwr_de.pdf?__blob=publicationFile&v=1
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.bmbf.de/bmbf/de/forschung/geistes-und-sozialwissenschaften/islamische-theologie/islamische-theologie.html
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.demokratie-leben.de/magazin/magazin-details/saytheirnames-1-36
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.bpb.de/themen/islamismus/dossier-islamismus/290422/die-muslimbruderschaft-in-deutschland/#footnote-reference-4
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/sven-lau-ehemaliger-salafistenprediger-wird-vorzeitig-aus-haft-entlassen-a-1267716.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/wuppertal-gericht-spricht-scharia-polizei-schuldig-a-1269527.html
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/
https://www.ipg-journal.de/schwerpunkt-des-monats/illusionen/artikel/schrei-nach-liebe-3862/

270

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Deutschsprachige Muslimische Gemeinschaft. 04.11.2021. Einhorntapete fiir Kinderzimmer
erlaubt? mit A. Abul Baraa in Braunschweig. YouTube. Abrufbar unter: https://www.you
tube.com/watch?v=Rsx—yfpR8]g. Abgerufen am 20.02.2024.

DITIB - Tiirkisch-Islamische Union der Anstalt fiir Religion e.V. 22.06.2012. Freitags-
predigt Aufrichtigkeit im Glauben - Ihsan. ditib.de. Abrufbar unter: https://www.dit
ib.de/detail predigt1.php?id=79&lang=de. Abgerufen am 20.03.2024.

Duden. 2023. Fideismus. Duden.de. Abrufbar unter: https://www.duden.de/rechtschrei
bung/Fideismus; Letzter Zugriff: 27.02.2024.

evangelisch.de. 19.07.2018. Giiler: Forderung nach deutschem Islam berechtigter denn
je. evangelisch.de. Abrufbar unter: https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-0
7-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je. Abgerufen
am: 22.02.2024.

Fdderale Islamische Union. o.]. Unser Charta. islamische-union.de. Abrufbar unter: https:
//islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/.; Letzter Zugriff:
26.02.2024.

Hasene International e.V. Uber uns. hasene.org. Abrufbar unter: https://www.hasene.or
g/de/ueber-uns/; Letzter Zugriff: 10.03.2024.

Initiative 19. Februar Hanau. 17.02.2021. Ein Jahr nach dem 19. Februar in Hanau. Die Kette
behordlichen Versagens vor dem rassistischen Terroranschlag, in der Tatnacht und in den Mo-
naten danach. 19feb-hanau.org. Abrufbar unter: https://19feb-hanau.org/wp-content
uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf. Abgerufen am 12.03.2024.

Islamic Bulletin Inc. o.]. Dr. Maurice Bucaille. islamicbulletin.org. Abrufbar unter: https:/
/islamicbulletin.org/?page_id=2299. Abgerufen am 24.02.2024.

Islamische Gemeinschaft Milli Goriis. 18.06.2013. GEMEINSCHAFT. IGMG Hilfs- und
Sozialverein Hasene hilft den Flutopfern. igmg.org. Anrufbar unter: https://www.ig
mg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/; Letzter Zugriff:
17.01.2024.

Islamische Gemeinschaft Milli Gériis. 14.06.2015. Islam Toplumu Milli Goriis—IGMG Marst.
YouTube. Abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=16
8s. Abgerufen am 19.02.2024.

Islamische Gemeinschaft Milli Gériis.o.]. Selbstdarstellung. igmg.org. Abrufbar unter: ht
tps://igmg.org/selbstdarstellung; Abgerufen am 12.03.2024.

islamweb.net. 10.02.2000. Yajuj and Majuj (Gog and Magog). Fatwa-Nummer: 81773. Ab-
rufbar unter: https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-
magog; Abgerufen am 02.02.2024.

James, Sabatina. 03.05.2012. Sabatina James: Why My Mother Wants Me Dead.
newsweek.com. Abrufbar unter: https://www.newsweek.com/sabatina-james-
why-my-mother-wants-me-dead-63709. Abgerufen am 04.03.2024.

jugendschutz.net. o.]. Praxisinfo: #NichtOhneMeinKopftuch. Hass im Netz. Abrufbar un-
ter: https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz
_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf. Abgerufen am
12.03.2024.

Karam, Souhail. 24.07.2020. Morocco Rolls Back Democracy Under Cover of
Covid-19. Bloomberg.com. Abrufbar unter: https://www.bloomberg.com/news/a

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.youtube.com/watch?v=R5x%E2%80%93yfpR8Jg
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.ditib.de/detail_predigt1.php?id=79&lang=de
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Fideismus
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://www.evangelisch.de/inhalte/151200/19-07-2018/gueler-forderung-nach-deutschem-islam-berechtigter-denn-je
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://islamische-union.de/charta-der-foederalen-islamischen-union/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://www.hasene.org/de/ueber-uns/
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://19feb-hanau.org/wp-content/uploads/2021/02/Kette-des-Versagens-17-02-2021.pdf
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://islamicbulletin.org/?page_id=2299
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.igmg.org/igmg-hilfs-und-sozialverein-hasene-hilft-den-flutopfern/
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://www.youtube.com/watch?v=AcR6YADLhIo&t=168s
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://igmg.org/selbstdarstellung
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.islamweb.net/en/fatwa/81773/yajuj-and-majuj-gog-and-magog
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.newsweek.com/sabatina-james-why-my-mother-wants-me-dead-63709
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.vielfalt-mediathek.de/wp-content/uploads/2020/12/jugendschutz_net_praxisinfo__nichtohnemeinkopftuch_vielfalt_mediathek.pdf
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring

Literatur

rticles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-sp
ring. Abgerufen am: 20.03.2024.

Kardas, Arhan. 2017. Ziviler Islam und politischer Islam — Ein Vergleich (12.April.2017). You-
Tube. Abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v=es19BKNi7MI. Abgeru-
fen am 12.03.2024.

Kardas, Arhan. 25.02.2018. Ziviler Islam und Europa. Die Fontine. Abrufbar unter: https:/
/diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/. Abgerufen am. 24.02.2024.

Kirmizigiil, Mahsun. 2010. Fiinf Minarette in New York. (Originaltitel: New York'ta Bes
Minare). USA.

Lamzouwaq, Saad Eddine. 13.10.2013. Morocco’s New Government: >The Makhzenc is
Running the Show. Morocco World News. Abrufbar unter: https://www.moroccowor!
dnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-
the-show. Abgerufen am:20.03.2024.

Leeroy. 08.09.2022. Das Treffen mit Leeroy. Muslim trifft Ex-Muslima. YouTube. Abruf-
bar unter: https://www.youtube.com/watch?v=qQTry6cMdy8&t=2s. Abgerufen am
12.03.2024.

Malarich. 16.04.2013. Moslem in Miinchen: >Ich bin bereit fiir Allah zu toten!< YouTube. Abruf-
bar unter: https://www.youtube.com/watch?v=M__9baLBeps&t=3s. Letzter Zugriff:
19.02.2024.

Mabhrholz, Britta. 07.01.2018. Islam-Prediger: Top-Salafist Marcel Krass zieht es nach Hanno-
ver. Neue Presse. Abrufbar unter: https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top
-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33]7ZEMDUGYsDE7WV3
E.html. Abgerufen am 12.03.2024.

Mediabynature, o.D. TikTok-Zielgruppe: Marketing und Nutzer-Statistiken 2021. Mediaby-
nature.de Abrufbar unter: https://www.mediabynature.de/blog/tiktok-zielgruppe/.
Letzter Zugriff: 20.02.2024.

Mediendienst Integration. 2023. Factsheet — Islamischer Religionsunterricht an Schulen in
Deutschland. mediendienst-integration.de. Abrufbar unter https://mediendienst-in
tegration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet MEDIENDIENST_Islamischer_Religio
nsunterricht_2023.pdf. Abgerufen am 28.02.2024.

MEMRI. 07.06.2013. Egyptian Cleric Mahmoud Shaaban Issues Fatwa: Egyptian-German
Scholar Should Be Killed for Heresy. memri.org. Abrufbar unter: https://www.memri.o
rg/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-
should-be-killed-heresy. Abgerufen am 04.03.2024.

Ministerium des Innern des Landes Nordrhein-Westfalen. 0.D. Wegweiser. Abrufbar un-
ter: https://www.im.nrw/wegweiser. Abgerufen am 05.03.2024.

Ministerium fiir Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein Westfalen. 2014. Kern-
lehrplan fir die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht.
Abrufbar unter: https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/
IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf. Abge-
rufen am: 29.02.2024.

Nordbruch, Gotz. 09.07.2018. >Generation Islam< und Online-Islamismus: Interview mit Pierre
Asisi. ufuq.de. Abrufbar unter: https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-
islamismus-interview-mit-pierre-asisi/. Abgerufen am 12.03.2024.

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

2N


https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.youtube.com/watch?v=es19BKNi7MI
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.youtube.com/watch?v=qQTry6cMdy8&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=M__9baLBeps&t=3s
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.mediabynature.de/blog/tiktok-zielgruppe/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.im.nrw/wegweiser
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.bloomberg.com/news/articles/2020-07-24/covid-crackdown-snuffs-out-flickering-embers-of-the-arab-spring
https://www.youtube.com/watch?v=es19BKNi7MI
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://diefontaene.de/2018/02/25/ziviler-islam-und-europa/
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.moroccoworldnews.com/2013/10/108651/moroccos-new-government-the-makhzen-is-running-the-show
https://www.youtube.com/watch?v=qQTry6cMdy8&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=M__9baLBeps&t=3s
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.neuepresse.de/lokales/hannover/top-salafist-marcel-krass-zieht-es-nach-hannover-T7VA2T6R33J7EMDUGY5DE7WV3E.html
https://www.mediabynature.de/blog/tiktok-zielgruppe/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_Religionsunterricht_2023.pdf
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.memri.org/tv/egyptian-cleric-mahmoud-shaaban-issues-fatwa-egyptian-german-scholar-should-be-killed-heresy
https://www.im.nrw/wegweiser
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplaene/upload/klp_SI/IRU/5026_KLP-SI-Islamischer_Religionsunterricht_online-Endfassung.pdf
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/
https://www.ufuq.de/generation-islam-und-online-islamismus-interview-mit-pierre-asisi/

272

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Nordbruch, Gotz. 2020. Angst vor der Strafe Gottes? Zum Umgang mit Bestrafungsings-
ten und religioser Angstpidagogik in der Bildungsarbeit. rise-jugendkultur.de. Abrufbar
unter: https://rise-jugendkultur.de/artikel/angst-vor-der-strafe-gottes/. Abgerufen
am 12.03.2024.

Quran Academy. 2017. Yajuj and Majuj (Gog and Magog). Quran Academy. Abrufbar unter:
https://quranacademy.io/blog/yajuj-majuj-gog-magog/. Abgerufen am 29.02.2024.

Reynolds, Gabriel Said. 19.03.2020. Heaven, Hell, and Non-Muslims in the Qur'an. Yale Uni-
versity Press Blog. Abrufbar unter: https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-
hell-and-non-muslims-in-the-quran/. Abgerufen am 04.03.2024.

Riisssmann, Ursula. 20.01.2019. Hardliner im Lichthaus. FR-online. Abrufbar unter: https
i/ [www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html. Abge-
rufen am 12.03.2024.

Said, Behnam T. 28.04.2017. Rezension Inside Islam. Deutsche Nationalbibliothek. Abruf-
bar unter: https://d-nb.info/1132201055/34. Abgerufen am 12.03.2024.

Schielke, Samuli. 18.07.2018. Es geht nicht um Hass. Zenith. Abrufbar unter: https://maga
zin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schroter-silvesternacht-ig
ypten. Abgerufen am 12.03.2024.

Schréter, Susanne, 12.06.2018. Das ist doch nur eine Frauc. Zunahme von Gewalttaten. FAZ.
Abrufbar unter: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kul
turell-motivierten-gewalttaten-15634471.html. Abgerufen am 12.03.2024.

Schwarze Schafe eV. o.]. Schwarze Schafe | Empowerment und vassismuskritische Bildung.
Schwarze-schafe-online.de. Abrufbar unter: https://www.schwarze-schafe-online.d
e. Abgerufen am 01.03.2024.

Sundermann, Tom. 27.06.2017. NSU-Ausschuss. Das Chaos beim Geheimdienst. ZEIT ON-
LINE. Abrufbar unter: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu
-auschuss-chaos-beim-geheimdienst? Abgerufen am 12.03.2024.

Stiftung Dialog und Bildung. 25.02.2020. »Wie funktioniert Hizmet (die Gillen-Bewe-
gung) in Deutschland?« YouTube. Abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch
v=gJ4wshm8o7Y&feature=youtu.be. Abgerufen am 21.02.2022.

Tauhid.net. 0.D. Wer ist der Dajjal? Tauhid.net. Abrufbar unter: http://tauhid.net/wer-is
t-dajjal.html. Abgerufen am 29.02.2024.

The Associated Press. 12.11.2005. Moustapha Akkad, 75, Who Produced Religious and Horror
Films, Is Dead. nytimes.com. Abrufbar unter: https://www.nytimes.com/2005/11/12/
obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.ht
ml. Abgerufen am 04.03.2024.

The Daily Star. 05.01.2014. Clashes kill at least 23 in north Yemen. The Daily Star Newspaper
— Lebanon. Abrufbar unter: https://web.archive.org/web/20150211042847/www.dail
ystar.com.lb/News/Middle-East/2014/]an-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-no
rth-yemen.ashx#axzz20Na3sbT8. Letzter Zugriff: 19.02.2024.

Topel, Hiiseyin. 29.10.2015. Prophet als Gewalttiter? — Kriegsheld Mohammed: Vorbild fiir
islamische Terroristen. deutschlandfunk.de. Abrufbar unter: https://www.deutschlan
dfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.htm
1. Abgerufen am 12.03.2024.

Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg. 27.11.2020. Serie >Salafistische Netzwerke im
Wandel« | Teil 3: Neil BIN RADHAN. Abrufbar unter: https://www.verfassungsschutz-

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—


https://rise-jugendkultur.de/artikel/angst-vor-der-strafe-gottes/
https://quranacademy.io/blog/yajuj-majuj-gog-magog/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://d-nb.info/1132201055/34
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rise-jugendkultur.de/artikel/angst-vor-der-strafe-gottes/
https://quranacademy.io/blog/yajuj-majuj-gog-magog/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://blog.yalebooks.com/2020/03/19/heaven-hell-and-non-muslims-in-the-quran/
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://www.fr.de/frankfurt/polizei-org27586/hardliner-lichthaus-11361203.html
https://d-nb.info/1132201055/34
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://magazin.zenith.me/de/gesellschaft/sexuelle-gewalt-susanne-schr%C3%B6ter-silvesternacht-%C3%A4gypten
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/zunahme-von-kulturell-motivierten-gewalttaten-15634471.html
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.schwarze-schafe-online.de
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/nsu-auschuss-chaos-beim-geheimdienst
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=gJ4w4hm8o7Y&feature=youtu.be
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
http://tauhid.net/wer-ist-dajjal.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://www.nytimes.com/2005/11/12/obituaries/moustapha-akkad-75-who-produced-religious-and-horror-films-is.html
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://web.archive.org/web/20150211042847/http://www.dailystar.com.lb/News/Middle-East/2014/Jan-05/243146-clashes-kill-at-least-23-in-north-yemen.ashx#axzz2oNa3sbT8
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/prophet-als-gewalttaeter-kriegsheld-mohammed-vorbild-fuer-100.html
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN

Literatur

bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+R
ADHAN. Abgerufen am 19.02.2024.

ZEIT Online. 16.09.2020. Rechtsextreme Chatgruppe bei Essener Polizei entdeckt. zeit.de.
Abrufbar unter: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtse
xtremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten. Abgerufen am
12.03.2024.

ZEIT Online. 18.09.2020. Horst Seehofer lehnt Studie zu Rassismus in der Polizei weiter ab.
zeit.de. Abrufbar unter: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/r
echtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie. Abgerufen am 12.03.2024.

ZEIT Online. 04.01.2024. Muslimische Gemeinden in Deutschland: Spahn regt Bundesstiftung
zur Finanzierung von Moscheegemeinden an. ZEIT ONLINE. https://www.zeit.de/polit
ik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden.
Abgerufen am 12.03.2024.

Zeppenfeld, Stefan. 2023. Gastarbeiter. Inventar der Migrationsbegriffe. Abrufbar unter:
https://www.migrationsbegriffe.de/gastarbeiter. Abgerufen am 12.03.2024.

Anonymisierte Dokumente in Zusammenhang mit dem Feldforschungsort

Armutsbericht Feldforschungsort 2000

Feldforschungsort. 2017. Bevilkerungsbericht 2017.

Homepage der Hauptschule-Nord

industriekultur.ruhr. Infotafel.

Interne Erhebung zu Nationalititen und Religion der Schiiler*innen der Hauptschule-
Nord

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /del - e E—

273


https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.migrationsbegriffe.de/gastarbeiter
https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.verfassungsschutz-bw.de/,Lde/Serie+_Salafistische+Netzwerke+im+Wandel_+_+Teil+3_+Neil+BIN+RADHAN
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-muelheim-ruhr-essen-chatgruppe-polizisten
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-09/rechtsextremismus-polizei-nrw-horst-seehofer-studie
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2024-01/spahn-bundesstiftung-finanzierung-moscheegemeinden
https://www.migrationsbegriffe.de/gastarbeiter

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 13.02.2026, 15:37:08. /defe



https://doi.org/10.14361/9783839472040
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Vorbemerkung
	Einleitung
	1. …normaler deutscher Muslim sein!?
	2. Das Feld und die Forschung
	2.1 Die Forschungsräume
	Die Moscheen der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş
	Die marokkanische Al‑Taqwa Moschee
	Das salafistische Netzwerk
	Das Goethe‐Gymnasium – Abi in der kulturellen Clique
	Die Hauptschule‐Nord – letzte Chance einer hyper‐diversen Schülerschaft

	2.2 In verschiedenen Welten leben
	2.3 Meine Positionierung im Feld

	3. Das Buch

	I. Der Blick auf Muslim*innen
	1. Der 11. September hat alles verändert
	2. Generation Z zwischen den Extremen
	Bassem und Younes – schwimmen in der Meinungsflut
	Zeynep – kein Problem solange wir nur putzen
	Aufschaukelungsprozesse

	3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses
	4. Die eigene Story basteln

	II. Islamische Bildungsräume schaffen
	1. Sie gehen uns verloren!
	2. Der Sozialraum Moschee
	3. Islamischer Aktivismus – Die Milli Görüş‑Jugend
	Gestatten, Muslim!
	Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüş
	Vermittlungsformate und Hierarchien im Lokalen
	So wetteifert nach den guten Dingen! (2: 148)
	Parallele Räume und islamischer Aktivismus

	4. Islamschule in der Al‑Taqwa Moschee
	Islam, »wie Allah ihn uns gesagt hat«
	Der lange Weg zum Moscheeunterricht
	Die Lehrerschaft
	Islamische Pädagogik
	Die Verschulung des Unterrichts

	5. Die Pfadabhängigkeit von Antworten
	Die Katastrophe
	Wider das Integrationsparadigma


	III. Welcher Islam…?
	1. Diskurstraditionen und Autorität
	2. Auf den Schultern Abu Hanifas
	Mustafa Hodscha: Post‐klassische Normfindung
	Akzeptanz und Abgrenzung

	3. Ein Baum mit vielen Ästen – normative Offenheit in der Al‑Taqwa Moschee
	Scheikh Abdellatif: Jenseits der Rechtsschulen
	Ahmad Lahbabi: Schaden abwenden
	Dr. Abdullah: So, wie es im Koran steht!

	4. Erneuerung führt ins Höllenfeuer – die Salafis
	Glaubenslehre, Genese, Kategorien
	Fraktionierung in der Frühphase des deutschen Salafismus – Hijra e.V. (2008–2010)
	Abu Samira und die Madkhalis – ʿIlm e.V. (2012–2014)
	Abdurrashid: Vom Autodidakten zum Salafi‐Influencer

	5. Welcher Islam für die postmigrantische Gesellschaft?

	IV. Islam macht Schule
	1. Ein neues Fach – der Islamische Religionsunterricht (IRU)
	2. Keine Ersatzmoschee – zur Rolle des IRU
	Frau Çelik – Einfach anders aufgeklärt
	Herr Özsoy – Moscheeunterricht für gute Noten und gute Taten
	Islamunterricht und politische Schulkultur

	3. Islam in der öffentlichen Schule
	3.1 Ziviler Islam am Goethe Gymnasium
	Herr Müller – Demokratische Spielregeln lernen
	Mohammed Mutlu – im Dienst für Gott und die Gesellschaft

	3.2 ǧihād an‑nafs – Selbstkultivierung an der Hauptschule Nord
	Herr Althoff – Religion spielt keine Rolle
	Emre Demir – Der Sog des Politischen


	4. Wider die Politisierung von Islam

	V. Islam übersetzen
	1. Islam und die Naturwissenschaften
	1.1 Das Goldene Zeitalter – Gewissheiten irritieren
	1.2 Islam und die Evolutionstheorie
	Frau Bruns – Evolutionstheorie als pädagogische Herausforderung
	Abdullah – Wissenschaftliche Koranexegese

	1.3 Glauben und Zweifeln

	2. Zwischen Himmel und Hölle
	Der Tod eines Mitschülers
	2.1 Islamische Eschatologie
	2.2 Eine Tür zum Paradies

	3. Gewalt im Islam
	3.1 Die Praxisgemeinschaft des Religionsunterrichts
	3.2 Das Unterrichtsmodul Gewalt im Islam
	3.3 Kritik und Kompromiss
	Wer darf Kritik üben?
	Der Schüler*innenjob und seine Routinen
	Übersetzung zwischen den Ordnungen – Sinnhaftmachung für den Alltag
	Die Ordnung wechseln – Kritik üben
	Auf islamischem Fundament


	4. Bedingungen der Übersetzung

	Schluss
	Verzeichnisse
	Abbildungen
	Organisationen und Parteien (Auswahl in alphabetischer Reihenfolge)
	Literatur
	Literatur [Print‐ und Online‐Publikationen]
	Internet, Presse, Film
	Anonymisierte Dokumente in Zusammenhang mit dem Feldforschungsort



