LWir leben sterbend® (Lukas Barfuf?)
Uber eine Spielart des Heroischen im Zeichen des Sisyphos

Magnus Striet

Heroismen unter den Bedingungen nachmetapybischen Denkens

In einer berithmten Passage der Gotzen-Dimmerung heifit es bei Friedrich Nietz-
sche: ,Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb {ibrig? die schein-
bare vielleicht? ... Aber nein! mit der wabhren Welt haben wir auch die scheinbare abge-
schaffif! Die aus der spiten Schaffensphase Nietzsches stammende Aufhebung
von wahrer und scheinbarer Welt bildet einen nochmaligen Reflex auf die Rede
vom Tode Gottes. Als Nietzsche in der Froblichen Wissenschaft seinen letzten Men-
schen den Tod Gottes als irreversibles geschichtliches Ereignis ausrufen lie$? und
dieser die um ihn Herumstehenden dazu aufforderte, endlich einzusehen, dass
der alte Gott tot sei und die Kirchen nur noch die Grabmiler des verwesenden
Gottes seien, reagierte er auf einen ideengeschichtlichen Umwilzungsprozess, der
sich im europdischen Kulturkontext bereits seit geraumer Zeit ankiindigte.

Die Griinde dafiir kann ich nicht in ihrer ganzen Komplexitit rekonstruieren.?
Weil es mir hier um die Frage geht, welche Bedeutung dieser Umwilzungsprozess
fur das Phinomen von Heroisierungs- beziehungsweise Selbstheroisierungsprozes-
sen hat, priziser noch: wie im geschichtlichen Prozess generierte Heldenfigurative
dekonstruiert werden und es im historischen Vergleich zu neuen, ganz und gar
nicht heldischen Helden kommt, konzentriere ich mich auf zwei Griinde, die fol-
gend noch expliziter ausgefithrt werden: Zum einen geriet der Willkiirgott des
Augustinus in die Krise, weil er aus moralischen Griinden nicht mehr akzeptiert
wurde, zum anderen gewann die theologisch abgedringte Theodizeefrage wieder
neu an Bedeutung. Diese Griinde sind deshalb zu erinnern, weil sie bei dem Hel-
dentypus, um den es mir geht, wirksam sind. Meine grundlegende These lautet:
Nur wenn man den ideengeschichtlichen Umwilzungsprozess in den Hintergrund
nimmt, bekommt man bestimmte, erst in einer metaphysisch und religits haltlos
gewordenen Moderne moglich gewordene (Selbst-)Heroisierungsphinomene in
den Blick.

1" Friedrich Nietzsche: Gotzen-Dimmerung (KSA 6), Miinchen 21988, S. 55-161, hier S. 81,
Hervorhebung im Original. Der Vortragsstil wurde fiir die Publikation beibehalten.

2 Vgl. Friedrich Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft (KSA 3), Miinchen 21988, S. 343-651;

S.480-481.

Vgl. ausfithrlicher Magnus Striet: In der Gottesschleife. Von religioser Sehnsucht in der

Moderne, Freiburg 22015.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

276 MAGNUS STRIET

Die europiische Moderne ist nicht ohne den bereits erwihnten Nietzsche zu
verstehen.* Wie neu sein Gedankengut war oder ob er nicht vor allem ein Katalysa-
tor einer sich seit geraumer Zeit ankiindigenden Umstellung des Weltbildes war,
das nach einer anderen als der aus bisher geltenden metaphysisch-theologischen
Gedankenbestinden abgesicherten Beschreibung des Menschen verlangt, sei da-
hingestellt. Nietzsche beobachtete bezogen auf die europdischen Kontexte prizise,
wie die tiber lange historische Zeitriume selbstverstindlich akzeptierte Geltung ei-
nes weitgehend christlich-religios codierten Weltbildes in der Auflosung begriffen
war. Der augustinische Willkiirgott mit seinem doppelten Pridestinationsgehabe
war unter Verdacht gestellt, ethischen Anspriichen nicht zu gentigen. Das die ge-
samte Menschheit in eine massa damnata versammelnde Erbsiindenkonstrukt war
ohnehin unter den Verdacht mangelnder intellektueller Stichhaltigkeit gestellt
worden. Hinzu kam das bohrende Theodizeeproblem, das zwar tiber Jahrhunderte
hinweg durch eine das gesamte anthropologische Denken dominierende Stinden-
rhetorik stillgestellt werden konnte, dann aber zumindest in Intellektuellenkreisen
mit dem ausgehenden 18. Jahrhundert eine neue Prisenz gewann. Angesichts des
Elends, welches die Pestwellen tiber Europa brachten, wurde das Sich-Verschweigen
Gottes zum Stachel im Fleisch des Gottglaubens. Als Kant dann noch die Unmog-
lichkeit eines jeden Gottesbeweisversuchs nachwies und er die endlich-praktische
Vernunft als die unhintergehbare Priifinstanz etablierte, in der entschieden werden
muss, was ethisch geboten ist> —, war es um den die Individuen und Gesellschaften
stabilisierenden Faktor Gott geschehen. Soziologisch gesehen lisst sich hier sicher-
lich kein einliniger Prozess identifizieren, und auch lasst sich nach Kant beobachten,
wie man nochmals zur alten, wenn auch neu begriindeten Metaphysik zuriickzu-
kehren versuchte.® Die ideengeschichtliche europiische Moderne ist von Ungleich-
zeitigkeiten, von Homogenisierungs- und zugleich wieder von Pluralisierungsdy-
namiken bestimmt. Aber nicht zu iibersehen ist, dass es mit der anwachsenden
Religionskritik aus den oben ausgefithrten Griinden eine in Intellektuellenkreisen
verbreitete melancholische Unruhe gibt, die dergestalt in einer Sinnkrise miindet,
als alte historisch generierte Sinnangebote nicht mehr funktionieren.

Mit dieser Unruhe ist nicht der Bereich der Moralitit und der Ethik angespro-
chen. Die Umstellung eines religids-metaphysischen Naturrechts auf ein Ver-
nunftrecht war nicht nur tiberfillig, weil das Naturrecht seine begriindungslogi-
sche Basis verlor, sondern vor allem um der Freiheit und der Méglichkeit von
Moralitit willen geboten.” Delikat war vielmehr, dass mit dem Wegfall der gro-

Vgl. Andreas Urs Sommer: Nietzsche und die Folgen, Stuttgart 2017.

Zur Wirkungsgeschichte Kants vgl. Herbert Schnidelbach: Wir Kantianer. Der ,kritische

Weg™ heute, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 55, 2005, S. 835-850.

Hier immer noch aufschlussreich Walter Schulz: Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik,

Pfullingen 21959, S. 89-113.

7 Vgl. Axel Honneth: Das Recht der Freiheit. Grundrifl einer demokratischen Sittlichkeit,
Berlin 2011, hier S. 38. Hochst interessant wire es, eine Genealogie moderner Heroismen

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,WIR LEBEN STERBEND* (LUKAS BARFUSS) 277

Ben heilsgeschichtlichen Erzihlung die Notwendigkeit des Menschen, sich iiber-
haupt eine Geschichte tiber die Welt und das Mensch genannte, nicht festgestell-
te Tier erzdhlen zu miissen, immer noch Bestand hatte. Es ist die eigentiimliche,
in seinem Selbst-Verhiltnis griindende Distanz des Menschen zu sich selbst, die
ihn dazu notigt, sich Geschichten tiber sich zu erzihlen und sich so auszudeuten.
Schirfer noch: Angesichts der Gewissheit seines Todes scheint dies eine anthro-
pologische Notwendigkeit zu sein. Mit einem anthropologischen Essentialismus
hat dieser Verdacht einer Erzihlnotwendigkeit nichts zu tun. Es ist lediglich das
Faktum der Bewusstseinsspaltung, welches das Mensch genannte Tier zu einem
erzihlpflichtigen Tier macht. Faktisch. Was aber bedeutet dies fiir die Frage nach
moglichen Heroisierungsprozessen in einer solchen Moderne?

Heroisierungsprozesse sind eingebettet in sozial geteilte Erzihlprozesse. My-
then, religiose Erzihlungen etc. etablieren allererst die wirksame Moglichkeit,
andere Personen oder aber sich selbst zu heroisieren. Sie konnen deshalb nicht
begriffslos sein. Nur deshalb kann es im historischen Prozess zu semantischen
Umbesetzungen bis dato wirksamer Heldenfigurative kommen. Verlieren religio-
se Narrative ihre interpretierende Wirksamkeit, so treten andere an ihre Stelle.
Der Verzicht auf eine religiése oder mythologische Weltausdeutung setzt ledig-
lich eine neue Weltausdeutung frei und so impliziert der Verlust einer von der
Vorstellung eines Telos geleiteten Geschichtsphilosophie eine Philosophie der
Geschichte. Nietzsche hat ein Heroisierungskonzept etablieren wollen, an dem er
aber wohl selbst gescheitert ist. ,Wie trosten wir uns, die Morder aller Morder®,8
hatte er den letzten Menschen in der Froblichen Wissenschaft fragen lassen, nach-
dem er gerade zuvor diesen noch den Tod Gottes hatte verkiinden lassen. Nietz-
sche wusste noch, was am Gottesglauben hingt. Sein Gegenprogramm gegen das
Bewusstsein, ungetrostet bleiben zu miissen, lautete: ,amor fati“.? Geschichtsphi-
losophisch ausgedriickt heifdt das bei thm: Die Welt ist so zu affirmieren, wie sie
ist, ohne Abzug und ,,ohne ein Finale ins Nichts.“10 Aber selbst wenn Geschichte
so ausgedeutet wird, die Welt keine Riicksicht auf den Menschen und deshalb die
Geschichte kein auf den Menschen bezogenes Telos kennt, handelt es sich um
eine Philosophie der Geschichte.

im Medium einer Rekonstruktion dieses Umstellungsprozesses zu schreiben. In den Blick
genommen werden miissten dann Figuren wie Hannah Arendt.

8 Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft (Anm. 2), S. 481. Das Projekt einer philosophischen
Anthropologie, dessen Ansatzpunkt bei der Beschreibung des Menschen als des nicht fest-
gestellten Tieres einsetzt, ist hier nicht eigens rekonstruiert. Zu seiner Wirkmichtigkeit vgl.
Hans Blumenberg: Beschreibung des Menschen. Aus dem Nachlafl hg. von Manfred
Sommer, Berlin 2006.

2 Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft (Anm. 2), S. 276.

10" Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Fragmente Sommer 1886 - Herbst 1887 (KSA 12),
Miinchen 21988, hier S.213. Zu Nietzsches Versuch einer Uberwindung des Nihilismus
und dessen Konzeption(en) des Heroischen vgl. Christoph Schweer: Heimweh - Heros -
Heiterkeit. Nietzsches Weg zum Uberhelden, Wiirzburg 2018.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

278 MAGNUS STRIET

Nietzsches Geschichtsphilosophie kennt allerdings nicht mehr die Unterschei-
dung zwischen der scheinbaren und der wahren Welt, von der alle platonisch infi-
zierten Philosophien lebten, aber: Nietzsche kommt nicht von der Bewusstseins-
spaltung los, sich immer nicht nur in einer theoretischen Weise konzeptionell zur
Welt und zu sich verhalten zu miissen, sondern auch in einer selbstexplikativen
normativen Weise und daran scheitert sein geschichtsphilosophisches Gedanken-
experiment. Bis in die spiten, radikal das reine Diesseits affirmierenden Texte
hinein ist zu beobachten, wie diese immanent an der Denkfigur einer unbeding-
ten, vorbehaltlosen Affirmation der Welt, so wie sie ist, und d. h. ,ohne Ab-
zug“!l scheitern. Dies gilt auch fiir die, die an ithn anschlossen, wie Ernst Jiinger
mit seinem Konzept des heroischen Realismus.!? Ontogenetisch bedingt und kul-
turhistorisch differenziert scheint der Mensch sich in einer normativ bestimmen-
den, Alternativen der Selbstausdeutung auslotenden Weise zu sich selbst in ein
Verhiltnis bringen zu missen. Das gilt nicht nur rein formal. Menschen werden
subjektiviert durch das, was gesellschaftlich und kulturell an Weltausdeutungen,
Normativititen, kulturellen Praxen wirksam ist. Und wirksam sind immer Ideale,
die zur Nachahmung auffordern. Deshalb gibt es keine Gesellschaft, die nicht ihre
Helden hervorbrichte.

Nietzsche diirfte erahnt haben, dass es den europdisch sozialisierten Menschen
kaum moglich sein wiirde, sich von Gott, priziser: sich von den mit dem Namen
Gottes verbindenden Erlosungssehnsiichten zu 16sen. Die Grammatik, in der die-
ser denkt, ist infiziert vom Nicht-Einverstanden-Sein mit dem Tod. Der Tod bleibt
auch da noch ein Skandal, wo die Uberzeugungskraft religidser Bewiltigungsstrate-
gien lingst ihre Glaubwiirdigkeit eingebtufft hat. Was bedeutet dies aber fiir die
Heroisierungsfragen? Prigt ein vom geschichtsphilosophischen Ereignis des Todes
Gottes bestimmtes Modernebewusstsein neue Heldentypen aus? Folgt man Mau-
rice Merleau-Ponty, so werden alte Heldennarrative lediglich durch neue ersetzt:
»Der Held unserer Zeit ist weder ein Skeptiker noch ein Dilettant, noch ein Deka-
dent. Er hat einfach nur die Erfahrung des Zufalls, der Unordnung und des Schei-
terns.“13 Merleau-Ponty schreibt ganz unter dem Eindruck der Katastrophen des
20. Jahrhunderts, aber: Eingebettet ist seine normativ entschiedene, von einem
Kantischen Moraltyp bestimmte neue Figuration des Heldischen in eine ideenge-
schichtliche Rekonstruktion des Dekonstruktionsprozesses geschichtstheologischer
beziehungsweise geschichtsphilosophischer Grolerziahlungen. Nur eine am Ende
doch von einem Restessentialismus bestimmte Theorie des Heroischen wird tiber-

11 Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Fragmente Frithjahr - Sommer 1886 (KSA 13), Miin-
chen 21988, hier S. 492.

12 Ernst Jiinger: Der heroische Realismus, in: Die literarische Welt 6.13, 1930, 28. Mirz 1930,
S.3-4. Zu Junger vgl. Dirk Blotzheim: Ernst Jingers ,Heldenehrung®. Zu Facetten in sei-
nem Frihwerk, Oberhausen 2000, hier bes. S. 104-110.

13 Maurice Merleau-Ponty: Der Held, der Mensch (1946), in: ders., Sinn und Nicht-Sinn
(Uberginge 35). Aus dem Franzosischen von Hans-Dieter Gondek, Paderborn 2000,
S.249-255, hier S. 255.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,WIR LEBEN STERBEND* (LUKAS BARFUSS) 279

sehen konnen, dass jede Zeit ihre Helden kennt. Der von Merleau-Ponty identifi-
zierte neue Typ des Helden ldsst sich jedenfalls bis in die jiingste Gegenwart hinein
verfolgen.

Melancholisches Bewusstsein und miide Helden

Nicht das Konzept des heroischen Realismus, fiir das im 20. Jahrhundert insbe-
sondere der bereits erwihnte Ernst Jinger steht, soll hier Gegenstand werden,
sondern das eines melancholischen Heroismus. Die Feuilletonredaktion der Sid-
deutschen Zeitung hatte jiingst Texte erbeten, die sich allesamt mit der Frage be-
schiftigten: ,Welcher Satz der deutschsprachigen Erzihlliteratur ist Ihnen beson-
ders wichtig?“ Abgedruckt wurde unter anderem ein Text des Schweizerischen
Schriftstellers Lukas Barfufi, der einen Satz von Georg Buichner aus dessen Erzih-
lung Lenz aufnimmt:

»50 lebte er hin.“ In diesem gewaltigsten und gleichzeitig gefihrlichsten Schlusssatz der
Weltliteratur, dem letzten in Biichners Erzihlung, spiegeln sich so viele Fragen, dass ei-
nem schwindelig wird. Man konnte gut und gern ein paar Jahre, vielleicht ein ganzes
Leben, mit seinen Erlduterungen verbringen und wiirde an kein Ende kommen.

Hier zunichst nur dies: Niemand weif§ genau, was dieser Satz aussagt. Der Duden ver-
zeichnet zwei ganz gegensitzliche Bedeutungen des seltenen Verbes ,hinleben®. Einer-
seits ,dahinleben®, also ohne Ziel sein; anderseits genau das Gegenteil: ,sein Leben auf
ein bestimmtes Ziel ausrichten®. Auch das Grimmsche Worterbuch bringt keine Losung,
im Gegenteil. Zuerst fithrt es Belege auf fiir ,weiter leben, verleben®, schliefilich als zwei-
te Bedeutung auch hier der Gegensatz: ,durch Leben zu Grunde richten® - was nur auf
den ersten Blick seltsam erscheint, benutzen wir doch die Wendung ,,hin sein“ im Sinne
von tot, kaputt, zerstort.

Um Biichners Satz eindeutig auszulegen, fehlt eine Priposition. Entweder ,Er lebte auf
etwas hin“, oder ,,Er lebte vor sich hin.“ Dieses Fehlen, dieses Schwanken zwischen zwei
Bedeutungen, spiegelt eine existenzielle Erfahrung. Wir haben ein Ziel und finden kei-
nes. Wir leben und nihern uns dem Tod. Wir leben sterbend. Der Wahnsinn des Helden
Lenz wird mit diesem letzten Satz zur Empfindung des Lesers. Wie Lenz bleiben wir
ungetrostet, schwankend und am Ende unerlost.14

Das sich hier ausdriickende melancholische Bewusstsein zeigt exakt den ideenge-
schichtlichen Umbruch auf, den ich versuchte anzudeuten. Der alte Gott mit sei-
nem FErlosungsversprechen ist als der tote Gott noch lebendig. Das trostbediirftige
Tier weiff darum, ungetrostet bleiben zu missen, denn: Von Nietzsches Heroisie-
rung derer, die nur auf sich gestellt das heilige Ja zu allem zu sprechen imstande
sind und darin ein unbeugsames Gliick empfinden, ist hier nichts mehr zu spiiren.
Es ist vielmehr der Verzicht ,auf Hoffhung und die eigensinnige Bekundung eines

14" Tukas Birful: Und es war alles, alles gut, Siiddeutsche Zeitung, 29. Dezember 2017, https://
www.sueddeutsche.de/kultur/letzte-saetze-und-es-war-alles-allesgut-1.3809059, 7. November
2018.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

280 MAGNUS STRIET

Lebens ohne Trost®, wie ihn Albert Camus ausgesprochen hat.!® Ist dies noch Ge-
schichtsphilosophie? Ja — aber eine, die kein Telos kennt, das tber ein selbstver-
antwortetes Ziel innerhalb des Bewusstseinsraumes, der durch das Absurde abge-
steckt ist, hinausginge. Damit ist zugleich angedeutet, dass das Absurde selbst nicht
einfach ist, so wie die Welt als solche nicht absurd ist. Es existiert vielmehr mensch-
licher Geist, so dass die als absurd bezeichnete Welt als diese nur im menschlichen
Geist existiert.!6 Was aber folgt daraus fur die Heroisierungsthematik?

Dass man sich Sisyphos als einen ,gliicklichen Menschen vorstellen“!” misse,
bildet die Schlusscoda des Mythos von Sisyphos, und in diesem Sinn ist fiir
Camus Sisyphos der ,Held des Absurden®.!¥ In Die Pest spielt Camus dann ein
mogliches ethisches Selbstverstindnis im Angesicht des Absurden durch. Hier ist
der Held der Arzt Rieux, der allerdings nicht mehr vom Gliick des Absurden
spricht, sondern nur noch mide ist angesichts des sinnlosen Sterbens an der Pest.
Dabei steht die Pest, wie Camus in seinen Tagebiichern einmal vermerkt hat, fiir
das Leben selbst. Rieux ist in seinem berechtigten Gottesfuror ein ethisch entschie-
dener, von eigener Schulderfahrung bedriickter und zutiefst melancholischer Held.

In einer nicht mehr religios codierten Moderne muss das Sterben anders seman-
tisiert werden. Bezogen auf die Heldenthematik ist nicht entscheidend, ob das in
historischen Heroisierungsprozessen generierte Vokabular ausdriicklich angewen-
det, es neu mit Bedeutung versehen wird, sondern ob es bezogen auf diese Mo-
dernititserfahrungen neue Helden gibt, die eine Identifikation erlauben bezie-
hungsweise zur Nachahmung auffordern. Ich will dies an zwei Beispielen aus der
Literatur erortern. Dabei gehe ich davon aus, dass Literatur, um kulturell funktio-
nieren zu konnen, einen existierenden Resonanzboden findet. Wenn Philosophie
ihre Zeit auf den Begriff bringt, so ist Literatur, ja vielleicht sogar die Kunst tiber-
haupt, ihrer Zeit voraus; aber sie kann dies nur, wenn sie die Unruhe ihrer eigenen
Zeit ersplirt.

Ich mochte zunichst auf einen eher unbekannten Schriftsteller zu sprechen
kommen, auf Markus Werner. Einer der intimsten Kenner seines Werkes hat die
Figuren, die in dessen Werk erscheinen, wie folgt charakterisiert:

Immer wieder stossen die Helden - es sind ja bei Markus Werner allesamt sehr unheldi-
sche Helden, fiir die die Rilkesche Formel gilt: Wer spricht vom Siegen? Uberstehen ist
alles - immer wieder also stossen diese Helden auf eine Formulierung, eine Wendung,
ein Schlagwort, dass ihnen — eben — schlagartig klarmacht: Diese Welt ist unhaltbar.1?

15 Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde. Ubers. von
Hans-Georg Brenner und Wolfdietrich Rasch. Mit einem kommentierenden Essay von
Liselotte Richter, Diisseldorf 1956, hier S. 54.

16 ygl. ebd., S. 31.

17 Ebd., S. 101.

18 Ebd.,, S.99.

19 Martin Ebel: Rede auf Markus Werner zur Verleihung des ProLitteris-Preises 2016, Hundert-
vierzehn, https://www.hundertvierzehn.de/artikel/rede-auf-markus-werner-zur-verleihung-des-
prolitteris-preises-2016-%E2%80%93-von-martin-ebel 1734, 7. November 2018.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,WIR LEBEN STERBEND* (LUKAS BARFUSS) 281

Die Figuren von Werner sind allesamt nicht in der Lage, ihr Leben zu bewilti-
gen, weil es nicht zu bewiltigen ist. Sie sind verstrickt in ihre Biographien. Die
Liebe ist ihnen unmoglich geworden, und: Alles bekommt unendliches Gewicht
und wird dadurch noch unertriglicher.

Dem Thema des Sterbens widmet sich Werner immer wieder, am eindring-
lichsten in dem zuerst 1992 veroffentlichten Roman Bis bald. Der Protagonist
hier, Lorenz Hatt, wie immer ein mit seinem Leben Hadernder, erleidet auf einer
Auslandsreise einen Herzinfarkt, kommt zuriick nach Deutschland, unterwirft
sich der tiblichen Therapiemaschinerie, findet auch zuriick in den Alltag — bis er
dann den nichsten Infarkt erleidet, sodass klar ist, er wird nur noch lingere Zeit
leben konnen, wenn er transplantiert wird. Die Wartezeit auf das Organ beginnt,
alles dreht sich nur noch um die Frage, wann es soweit sein wird, und dann ent-
scheidet er sich, wie aus einer Eingebung heraus, dazu, sich doch nicht transplan-
tieren zu lassen. Ich zitiere eine lingere Passage:

Im Bus, ich habe irgendwann den Bus genommen, nicht das Taxi, sind mir die Menschen

menschlich vorgekommen, den Jungen habe ich ihr Jungsein, ihr stenographisches

Gemunkel nicht veriibelt, sogar das plattgedriickte Zirpen aus ihren Walkmans ist mir

nicht sehr zur Last gefallen, und die entmutigten, grobkornigen Gesichter der Alteren

und Alten habe ich gemocht. Ein Hiindlein hat meine Schuhe abgeschnuppert, dann
mein Geschlecht, und eine junge Frau, sie safl mir gegeniiber auf der Lingsbank, hat ihre

Augen geschlossen, vielleicht im Wunsch, sich unsichtbar zu machen. Und dadurch ist ihr

Mund besonders ausgesetzt gewesen, ein schéner, ein bildschoner Mund, schwermiitig,

rein, ich kann ihn nicht beschreiben, ich habe geschaut und geschaut.20
Unser Held, Lorenz Hatt, bittet seine im Ubrigen als sehr liebenswert geschilderte
Haushilterin Frau Guhl noch, ihm ,bei der Riickverwandlung® seines ,Wartezim-
mers in eine gute Stube gelegentlich zu helfen®, er lisst sich von der Transplantati-
onsliste streichen, hort Musik und beschreibt sich im letzten Satz des Romans als
»gelost*.2!

Ich hatte die These vertreten, dass in allen Heroisierungsprozessen Geschichts-
philosophien wirksam sind. In der Romanwelt von Markus Werner ist dies eindeu-
tig der Fall. Es sind kulturell wirksam gewordene Religionsbestinde, die erinnert
werden, aber: Sie haben ihre Plausibilitit verloren. Die Erfahrung der ,jidisch-
christlichen Tradition, in welcher immer dort, wo Elend ist, die Gnade des All-
machtigen gleichsam im Startloch sitzt“,?? wird zwar lakonisch erinnert, aber so
recht glauben mag man an diese nicht mehr. Sie hat sich aufgezehrt, es gilt sich
zum Faktum dessen zu verhalten, sterben zu missen, ohne auf Religionsplausibili-
titen zurtickgreifen zu konnen. Man erkldrt Gott zwar auch nicht fir tot, aber es
bleibt die Unwahrscheinlichkeit. Lorenz Hatt findet zuriick ins Leben, indem er
sich mit dem Sterben abfindet. Es ist die Aura einer gelassenen Heiterkeit, mit der
Werner seinen Helden angesichts des unvermeidlich Kommenden umgibt.

20 Markus Werner: Bis bald. Roman, Frankfurt am Main °2011, hier S. 235-236.
21 Ebd,, S.236.
22 Ebd., S. 102.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

282 MAGNUS STRIET

Ich komme zu meinem zweiten Beispiel, Robert Gernhardt. Seine Lyrik hat sich
millionenfach verkauft. Dies ist nicht notwendig ein Zeichen fuir Qualitit, die ich
aber bei Gernhardt @iberhaupt nicht in Abrede stelle. Der 6konomische Erfolg
konnte darauf hindeuten, dass sich in dieser Lyrik eine Sicht auf den Menschen
darbietet, die Resonanz findet in der Gegenwart. Gernhardt hat eine Darmtu-
mordiagnose gestellt bekommen und er hat den Prozess seiner Krankheit sowie der
Therapien mit Gedichten kommentiert. In den spiten Gedichten Gernhardts fin-
det sich zwar keine Heldenterminologie, aber das Ich, das hier spricht, heroisiert
sich sehr wohl — wenn auch nicht freiwillig. Der kommende Tod ist eine Katastro-
phe. Robert Gernhardt ist hier ein getreuer Nachfahr Heinrich Heines. Und das
Siechtum, der korperliche Verfall ist unertriglich. Wie bereits bei Markus Werner
zu beobachten, reflektiert das Ich in diesen Gedichten seine Situation im Medium
des Gottglaubens. Gernhardt variiert Strophen eines Gedichts seines Fast-
Namensvetters, Paul Gerhardt, der ganz in der Tradition der lutherischen Ortho-
doxie, aber auch in der der Physikotheologie dichtet.?? Ich zitiere einige Strophen
des Gedichts, das Gernhardt dann melancholisch-resigniert umarbeiten wird, so
dass es zu einem Gedicht einer an der Gottesfrage zermiirbten Moderne wird.

Geh aus / mein hertz / und suche freud
In dieser lieben sommerzeit

An deines Gottes Gaben:

Schau an der schonen girten zier,

Und siehe / wie sie mir und dir

Sich ausgeschmiicket haben.

(.)

Die glucke fiihrt ihr volklein aus /

Der storch baut und bewohnt sein Haus /
Das schwilblein speist die jungen /

Der schnelle hirsch / das leichte reh

Ist froh / und kdmmt aus seiner héh

Ins tiefe grafl gesprungen.

(.)

Erwihle mich zum Paradeis

und laf! mich bis zur letzten Reis
an Leib und Seele griinen,

so will ich dir und deiner Ehr
allein und sonsten keinem mehr
hier und dort ewig dienen.2*

23 Dazu Wolfgang Philipp: Das Werden der Aufklirung in theologiegeschichtlicher Hinsicht,
Gottingen 1957; Amme-Charlott Trepp: Von der Gliickseligkeit alles zu wissen. Die Erfor-
schung der Natur als religiose Praxis in der Frithen Neuzeit, Frankfurt am Main 2009.

24 Paul Gerhardt: Geistliche Lieder. Hg. von Dorothea Wendebourg in Zusammenarbeit mit
Andreas Stegmann, Stuttgart 2013, hier S. 95-99.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,WIR LEBEN STERBEND* (LUKAS BARFUSS) 283

Gernhardt schreibt das Gedicht um, praziser: Das lyrische Ich, das in Gernhardts
Gedicht seine Situation wihrend der aufgrund einer Tumorerkrankung notwen-
dig geworden Chemotherapie reflektiert, tut dies zwar im Medium des noch
ganz im Christentumsnarrativ sich reflektierenden lyrischen Ichs des Paul
Gerhardt-Gedichts. Es streicht aber das theologische, die Theodizeefrage entlas-
tende Narrativ von der Siinde des Menschen, das seit den Zeiten des Augustinus
bestimmend geworden war. So kehrt es zuriick in die iltere, biblische Hiobtradi-
tion. Es ist aber insofern radikal modern, als es die Theodizeefrage anschirft -
und dartiber den Gottglauben verabschiedet. Zumindest wird in den historisch
gewachsenen Glauben an den Gott Israels und damit des Gottes Jesu eine enor-
me Fraglichkeit eingezeichnet. Soll hier von Selbstheroisierungsprozessen geredet
werden, so nehmen sie die Gestalt an, dass das Ich lieber trostlos mit sich allein
bleibt, als sich noch mit einem Gott zu belasten, der sich lebenspraktisch ohne-
hin als irrelevant erwiesen hat. Der Glaube an den wirkmichtigen, priziser miiss-
te man wohl sagen: wirkwilligen Gott wird zutiefst erschiittert durch dessen em-
pirische Abwesenheit. Robert Gernhardt kennt die Traditionen, in denen dieser
Gott geglaubt wurde und wird. Interessant ist, wie diese immer noch wirksam
sind, das Bewusstsein bestimmen - allerdings dem lyrischen Ich, das hier spricht
und das Gernhardt mit sich selbst identifiziert, nicht mehr existentiell {ibersetz-
bar sind.

Geh aus mein Herz
Oder Robert Gernhardt liest Paul Gerhardt wihrend der Chemotherapie

Geh aus mein Herz und suche Leid
in dieser schonen Sommerszeit

an deines Gottes Gaben.

Schau an der schénen Gifte Zier
und siehe, wie sie hier und mir
Sich aufgereihet haben.

Die Biume stehen voller Laub.
Noch bin ich Fleisch, wann werd ich Staub?
Ein Bett ist meine Bleibe.
Oxaliplatin, Navoban,

die schauen mich erwartend an:
Dem riicken wir zuleibe.

(...)

Die Glucke fithrt ihr Volkchen aus.
Der Mensch verfillt im Krankenhaus
ganz lirmbedingtem Grimme.

Des Baggers Bifi, der Sige Zahn,

die horen sich viel lauter an

als jede Vogelstimme.

()

Der Weizen wichset mit Gewalt.

Ich aber fithl mich diirr und alt,

das Weh verschligt mirs Loben

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

284 MAGNUS STRIET

des, der so tberfliissig labt
und mit so manchem Gut begabt:
Des hohen Herrn da oben.

Ich selber mdchte nichts als ruhn,
Des groflen Gottes grofles Tun

ist fir mich schlicht Getue.

Ich schweige still, wo alles singt

Und lasse ithn, da Zorn nichts bringt,
nun meinerseits in Ruhe.?

Spricht sich in diesen Versen eine Form von Heroismus aus? Wird hier Selbsthe-
roisierung im Wissen um das unvermeidlich Kommende betrieben? Und worin
besteht das Heroische, wenn es sich hier um einen Heroismus handeln sollte?

Anthropologische Begriffe und damit normative Idealvorstellungen werden im
geschichtlichen Prozess bestimmt. In der aus religios-metaphysischen Sinnver-
heiflungen geldsten, des Gottzutrauens aus Theodizeegriinden verlustig, deshalb
melancholisch gewordenen Moderne sind die alten, geschichtsphilosophische
oder gar -theologische Ideen verfolgenden Heroen miide geworden. Auch die
reine Grole der Tat des heroischen Realismus macht in dieser Moderne keine
Helden mehr; zumal fiir diese Moderne der Primat einer Ethik steht, die an ei-
nem unbedingten und universalen Menschenwiirdebegriff orientiert ist. Soll
deshalb in einer Theorie des Heroischen ,Auflerordentlichkeit?® ein Kriterium
darstellen in der Frage, ob ein Mensch als Held bezeichnet werden darf, so be-
steht diese in dieser Moderne lediglich in der Art und Weise, wie das Unvermeid-
liche ausgehalten wird. Aus der existentiellen Gewissheit heraus, ungetrostet
bleiben zu miissen, werden neue Helden geboren. Diese Helden sind in Anleh-
nung an Max Weber Effekt einer religiés-metaphysischen Unmusikalitit.?” Un-
willentlich erntchtert leben zu miissen, ist die Geburtsstunde nichtheldischer
Helden, die sich aber durchaus selbst als Helden heroisieren und als solche iden-
tifiziert werden konnen. Wer Albert Camus’ Mythos von Sisyphos liest, kann sich
einen Begriff davon machen, warum dies so ist.

25 Robert Gernhardt: Gesammelte Gedichte. 1954-2006, Frankfurt am Main 2008, hier
S. 939-940.

26 Vgl. dazu Tobias Schlechtriemen: Der Held als Effekt. Boundary Work in Heroisierungs-
prozessen, in: Berliner Debatte Initial 29, 2018, S. 106-119, hier S. 110.

27 Im Anschluss an Max Weber: Wissenschaft als Beruf. Mit zeitgendssischen Resonanzen
und einem Gesprich mit Dieter Henrich, hg. von Matthias Bormuth, Berlin 2018, S. 88.

https://dol.org/10.5771/6783956504075-275 - am 13.01.2026, 06:53:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

