
ANTHROPOS

110.2015: 361 – 382

Abstract. – The colonial history of the present-day Guarayos is 
relatively little known. The article proposes a possible way of re-
constructing it by linking it with the history of the Itatin Indians 
of the eastern bank of the Paraguay River, while insisting on the 
diverse Guaraní legacies that formed modern Guarayo society. 
During the 18th century, the last migrations of the Itatin to the 
Chiriguanía region are as well the last episode in a shared history 
of the ethnic groups of both banks of Paraguay River. [Paraguay, 
Guarayos, Itatines, Kaiowá, Jesuits, bandeirantes]

Isabelle Combès, Doctoea en Antropología por la Escuela de Al-
tos Estudios en Ciencias Sociales (París); investigadora asocia-
da con el Instituto Francés de Estudios Andinos (Paris); investi-
gadora asociada con este Instituto Francés de Estudios Andinos 
(UMIFRE 17 MAEDI / CNRS USR 3337 – América Latina). 
– Actualmente se dedica a la etnohistoria del Gran Chaco y del 
oriente boliviano. – Principales publicaciones: “La tragédie can-
nibale chez les anciens Tupi-Guaraní ” (Paris 1992); “Etno-his-
torias del Isoso. Chané y chiriguanos en el Chaco boliviano (si-
glos XVI a XX)” (La Paz 2005); – Véase también Bibliografía.

Los españoles de Asunción del Paraguay iniciaron 
sus exploraciones hacia el occidente el mismo año 
de fundación de la ciudad, con la malograda expe-
dición de Juan de Ayolas en 1537. Siguieron luego 
sus pasos Domingo Martínez de Irala, remontando 
el río Paraguay en 1542–43; Álvar Núñez Cabeza 
de Vaca con el mismo recorrido en 1544–45; Martí-
nez de Irala de nuevo, en 1548, alcanzando las ribe-
ras del río Guapay en el actual oriente boliviano; y, 
finalmente, Ñuflo de Chaves en 1557, quien llegó 
al mismo punto y fundó en 1561 la primera ciudad 
de Santa Cruz en la actual Chiquitania boliviana, a 
medio camino entre los últimos estribos andinos al 
oeste y el Pantanal al este.

Los expedicionarios españoles partían movidos 
por el espejismo de una “tierra rica” situada “tie-
rra adentro”, en algún punto entre el norte y el no-
roeste de Asunción. Querían seguir las huellas de su 
predecesor, el portugués Alejo García, quien había 
partido desde la costa de Santa Catalina en los años 
1530, encontrando muchas riquezas en el oeste an-
tes de ser matado por los indígenas a su regreso.1 
Los alentaban, sobre todo, las numerosas noticias 
recogidas desde el mismo río de La Plata y lo que 
contaban los mismos indígenas del río Paraguay so-
bre los “candires” y “carcaraes”, dueños occidenta-
les del metal. Los indígenas hacían más que contar 
fábulas: mostraban objetos de metal conseguidos 
por trueque o robo, y hablaban de sus propios viajes 
hacia el oeste antes que lleguen los españoles. Así, 
las expediciones de los conquistadores fueron guia-
das por indígenas, y siguieron en no pocos casos sus 
propias rutas. La misma ciudad de Santa Cruz fue 
fundada como una etapa en el camino a la fabulosa 
“tierra rica”: “los que poblaron la ciudad de Santa 
Cruz no tuvieron por principal objeto el hacer allí 
asiento sino que aquella ciudad con las demás fue-
sen escala para el descubrimiento que pretendían” 
(Anua 1596 1965: ​92).

Esta ciudad estaba ubicada “en frontera de dos 
provincias de chiriguanaes” (Suárez de Figueroa 
1965 ​[1586]: ​404): “por la parte de levante los chi-
riguanaes de la provincia de ytatin y por esta de po-

  1	 El viaje de Alejo García está tradicionalmente ubicado en los 
años 1524. Sigo aquí la relectura de esta epopeya hecha por 
Catherine J. Julien (2005).

Itatines y Guarayos

(Oriente boliviano, siglos XVI–XVIII)

Isabelle Combès

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


362 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

niente estos de la cordillera” (AGI Pat. 235 r. 11). 
Según los testimonios, la “provincia de Itatín” dis-
taba de la ciudad, hacia el norte-noreste, entre 24 a 
30 leguas, incluso más: 30 leguas según Saavedra y 
Francisco de Mendoza en 1571;2 40 leguas según 
Porres (1906 ​[1582]: ​84); 24 leguas al este según 
el padre Martínez, o de 30 a 60 leguas según Sa-
maniego en 1600 (Crónica anónima 1944 ​[c. 1600]: ​
505, 480 s.). 

En esta época, y para los cruceños como en me-
nor medida para los asuncenos, “chiriguanaes” es 
un sinónimo de “guaraní-hablante” (Combès 2010: ​
129). Los habitantes de esta “provincia” particular 
son llamados en las fuentes “chiriguanaes”, “chiri-
guanaes itatines” o bien, y más generalmente, “ita-
tines”. Otro nombre registrado en el siglo XVI, aun-
que poco frecuente, es el de “guarayú”.

El nombre dado a los “itatines” proviene de un 
topónimo que designaba un puerto sobre el margen 
oriental del río Paraguay, al norte de la confluencia 
con el río Apá. Esta región pertenece hoy a Brasil 
(Mato Grosso do Sul), aunque su historia colonial la 

  2	 Relación verdadera (2008 ​[1571]: ​212); Información de los 
chiriguanaes (2008 ​[1571]: ​227).

relaciona más bien con Paraguay. En todo caso, está 
unánimemente indicada como el lugar de origen de 
los itatines de Santa Cruz, que habrían salido de él 
junto con el conquistador Ñuflo de Chaves en 1564: 
“llegados estos indios 30 leguas de Santa Cruz, hi-
cieron asiento en un término de tierra que les pare-
ció conveniente, llamándola Itatin por el nombre de 
la provincia de donde salieron” (Díaz de Guzmán 
1835 ​[1612]: ​133).

Los descendientes de estos itatines – que llama-
ré de aquí en adelante “de Santa Cruz”, para evitar 
confusiones con los del margen oriental del Para-
guay – son hoy, en Bolivia, los gwarayú o guarayos, 
que viven en la provincia homónima del departa-
mento de Santa Cruz (mapa 1). En Brasil y Para-
guay respectivamente, los kaiowá y los paĩ-tavyterã 
son considerados descendientes de los itatines del 
margen oriental del Paraguay, y ambos grupos se 
consideran como parientes (Melià et al. 2008; Cha-
morro 2015). En cambio, no reconocen parentesco 
con los guarayos de Bolivia.

Al retrazar la historia de los paĩ-tavyterã, Melià, 
Grünberg y Grünberg distinguen tres épocas, que se 
corresponden con tres nombres diferentes aplicados 
a este grupo: itatín, caaguá, y paĩ-tavyterã (2008: 13).  

Mapa 1: Ubicación aproximati-
va de los grupos guaraní-hablan-
tes en el siglo XVI. 1 “Provincia 
de Itatín”, 2  Pitaguari, Bamba-
guasu, 3 Entre Santa Cruz y Pan-
tanal, 4 Río Iténez-Guaporé (pa-
resis), 5 Alrededores de Santiago 
del Puerto / San Francisco de Al-
faro, 6 Río Guapay (la ubicación 
de Santiago del Puerto es aproxi-
mada).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

363

De la misma manera, en lo que concierne a los kaio-
wá de Mato Grosso do Sul, podrían distinguirse 
otros tres periodos: itatín, caaguá y kaiowá3; o bien, 
para los guarayos, el periodo itatín-chiriguanaes y 
luego el guarayo. En todo caso, el estrato “itatín” es 
común a los tres; es muestra de una antigua histo-
ria compartida por los grupos actuales: una historia 
que no sólo se remonta a los tiempos prehispánicos, 
cuando sus antepasados moraban todos en la región 
del puerto de Itatín a orillas del Paraguay, sino que 
se prolonga, como veremos, hasta el siglo XVIII. 
Es esta historia la que pretendo reconstruir en estas 
páginas, a partir del estudio de los itatines migran-
tes que acabaron estableciéndose en Santa Cruz. De 
hecho, la historia colonial de los actuales guarayos 
es muy poco conocida, y los estudios se multipli-
can solamente a partir de 1790, cuando se “redes-
cubren” los guarayos que luego son reducidos en las 
misiones franciscanas.

1	 Los nombres

El nombre del puerto del río Paraguay, Itatín o Itatí, 
podría significar en guaraní “piedra blanca”,4 o 
bien ser interpretado como itaati, “que quiere de-
cir ‘piedras con puntas’, por los muchos pedregales 
que hay en ella” (Ferrer 1952 ​[1633]: ​30). En los  
primeros documentos relativos a Asunción del Pa-
raguay se trata solamente de un topónimo, y los 
guaraníes asentados en la región son llamados más 
generalmente “cario” por los españoles: ése era el 
nombre de (o dado a) los guaraníes de los alrede-
dores de Asunción, que fue utilizado como sinóni-
mo de “guaraní-hablantes” en las primeras décadas 
de vida de la ciudad española (Combès 2010: ​30). 
Una única excepción es una carta dirigida por Do-
mingo Martínez de Irala al Rey, en 1553, que evoca 
a “los amigos Itatín” (Irala 1877 ​[1555]: ​577). Sin 
embargo, el uso generalizado de “itatín” como et-
nónimo para designar a este grupo es más tardío, y 
data del inicio de las misiones jesuíticas en la región 
a partir del siglo XVII. Por el contrario, los itatines 
que migraron hacia la actual Bolivia fueron llama-
dos “itatines” desde un inicio por los pobladores de 
la primera ciudad de Santa Cruz, y también “chiri-
guanaes”; sólo a partir del siglo XVIII este nombre 
de probable origen andino pasaría a designar, bajo 

  3	 “Kaiowá” es hoy el nombre adoptado por este grupo guara-
ní en Mato Grosso do Sul, aunque provenga de caaguá, que 
significa literalmente “los que viven en el monte”, y era una 
designación genérica en los siglos pasados.

  4	 Es la traducción dada en 1565 por el obispo de Asunción, 
Francisco Ortiz de Vergara RAH 1565: ​212–218) y, mucho 
más tarde, por Sánchez Labrador (1910 ​[c. 1770]/I: ​43).

la forma castellanizada de “chiriguano”, exclusiva-
mente a los guaraní-hablantes establecidos en los 
últimos estribos andinos, en la actual Bolivia (Com-
bès 2010: ​129–135).

El otro nombre que aparece en los documentos 
quinientistas, pero exclusivamente para ciertos gru-
pos “itatines” de Santa Cruz, es el de “guarayú”. En 
1586, el gobernador de Santa Cruz hace de este tér-
mino un sinónimo de “guaraní ” y lo traduce como 
“gente de guerra” (Suárez de Figueroa 1965 ​[1586]: ​
404). La misma interpretación dio mucho tiempo 
después el viajero francés Alcide d’Orbigny: “gua-
rayo, como guaraní …quiere decir guerrero” (2002 ​ 
[1833]/III: ​1345 n. 12). Sin embargo, propuso más 
tarde otra etimología: “el nombre de Guarayos …
viene de guara, tribu, y de yú, amarillo (tribu ama-
rilla)” (1839: ​338 n. 1).

Esta etimología es la que prevalece hoy entre los 
mismos guarayos (Nostas 2007: ​12). Sea cual fue-
se la verdadera significación de este nombre, es in-
teresante notar que varios de los itatines del mar-
gen oriental del Paraguay, encomendados a fines del 
siglo XVI por los asuncenos, tenían nombres que 
llevaban el sufijo yu: Yararayu, Chetiguatuyu, Gua-
chumyu, Antitanyu, etc.5. Esta partícula, “en la len-
gua religiosa tiene el significado de áureo y eterno, 
como aparece todavía en los nombres religiosos de 
los paĩ [paĩ-tavyterã]” (Melià et al. 2008: ​19).

Sin embargo, al igual que “cario” y “chirigua-
naes”, el nombre “guarayo” también tuvo y sigue te-
niendo un valor genérico. Pudo ser utilizado, prime-
ro, como otro sinónimo de “guaraní-hablantes”: de 
hecho cuando un documento jesuita habla de “pue-
blos de guarayos o guaranís” en el Chaco,6 sólo pue-
de tratarse de grupos chiriguanos stricto sensu (del 
piedemonte andino) o de tapietes, y no de los gua-
rayos de Santa Cruz; de la misma manera, cuando 
el padre José del Castillo señala a “guarayos” por 
el río Yapacani, en cercanías de los indígenas yura-
carés (1906 ​[1676]: ​296), lo más probable es que 
se refiera a grupos yuqui o sirionó, efectivamente 
guaraní-hablantes. Pero “guarayo” también fue un 
nombre aplicado como etnónimo a diversos gru-
pos en las tierras bajas de Bolivia. En 1956, Gunnar 
Mendoza identificó cuatro conjuntos así llamados: 
los chapacuras en el Beni (cuya misión se llamó 
“Carmen de Guarayos”); los pausernas de lengua 
guaraní, en la frontera Bolivia-Brasil, hoy casi ex-
tintos; los “huarayos” del Beni y Madre de Dios, 
que son grupos por lo general tacana-hablantes; y 

  5	 Encomiendas de indios practicadas por Juan Ramírez de Ve-
lasco, 1596–1597 (en Cortesão 1952: ​9–11).

  6	 Adiciones a las expediciones anuas de las misiones de los 
chiquitos, 1718, en Matienzo et al. (2011: ​131).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


364 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

los guarayos que acá nos interesan. En el Beni y 
el Madre de Dios, “huarayo” parece haber sido un 
sinónimo de “salvaje” para los indígenas de habla 
tacana y, en 1894, un autor indicaba que “Guarayo 
significa asesino en lengua tacana o araona”.7 Otro 
autor explica: “los Araonas dicen que la frase ha-
cer guarayo, es equivalente al verbo matar. De cual-
quier manera, el nombre de Guarayos no es el pro-
pio de aquellas tribus”.8

Es probable también que “guarañoca”, nombre 
dado a algunos grupos zamucos del Chaco en el 
siglo XIX, sea una deformación del término “gua-
rayo” (en el sentido genérico de “salvaje”) con la 
agregación del sufijo plural  – ca del chiquitano 
(Combès 2009: ​94). Hoy, en la ciudad de Santa 
Cruz, los ayoreos que suelen deambular por el cen-
tro urbano son a menudo llamados “guarayos” por 
los criollos; también son llamados “guarayos” los 
guaraní-hablantes del Chaco paraguayo, estableci-
dos en la región desde la guerra del Chaco.

De esta forma, la mayor cautela está de rigor 
para poder interpretar adecuadamente las fuentes 
coloniales: los “chiriguanaes” de los españoles de 
Asunción o de Santa Cruz la Vieja no son, forzo-
samente, los “chiriguanos” del piedemonte andino; 
los “carios” no todos son los moradores guaraníes 
de Asunción; y los “guarayos” pueden ser, como he-
mos visto, grupos muy diversos, y no siempre gua-
raní-hablantes. 

2	 Migraciones

En 1875, el misionero franciscano de Guarayos, 
José Cors, escribía (2008 ​[1875]: ​63):

Nada hay de positivo acerca del lugar en que vivieron los 
guarayos antes de su conquista; pero por las relaciones 
que ellos hacen, puede deducirse con bastante probabili-
dad que habitaron en las orillas de una gran laguna, o sea 
en las juntas o confluencia de algunos ríos del Brasil, que 
uno y otro puede significar la palabra Irubicha, que dicen 
se llama donde vivieron sus antepasados, fronterizos de 
los chiquitanos.

Esta nota de Cors se corresponde en parte con 
la tradición oral contemporánea de los guarayos: 
“cuando los antepasados se referían a su origen y 

  7	 Román, 1894, citado por Mendoza (1957: ​32). Sin embargo, 
hay que notar que el diccionario tacana del padre Armentia 
indica que “guarayo” significa “oso hormiguero” en esta len-
gua (1902: ​60).

  8	 José Manuel Pando: “Informe que el jefe de la Exploración 
de los ríos del Norte de Bolivia, eleva al conocimiento del 
Supremo Gobierno, en cumplimiento del contrato celebrado 
el 30 de mayo de 1892”(ALP 1891–97: ​33).

procedencia nombraban un lugar denominado Pa-
ragwasu ivi sui (orilla del mar o agua grande), des-
de donde vinieron hasta asentarse en Cerro Grande 
(Iviti Rusu) (Nostas 2007: ​58 s.).

Cerro Grande es un lugar real, ubicado a unos 
40 km de Ascensión de Guarayos. Ahí fue donde 
se asentaron los antepasados, y desde ahí bajaron 
para crear los actuales pueblos guarayos de Urubi-
chá, Yaguarú, etc. Se dice que todavía viven antepa-
sados allá, pero no se les puede ver (Nostas 2007: ​
58 s., 112 ss.). Hoy, algunos guarayos sólo indican 
Cerro Grande como lugar de origen (Nostas 2007: ​
59): no evocan una llegada más antigua desde la ori-
lla del mar, o de una gran laguna. Pero la importan-
cia dada al Cerro Grande es igualmente significa-
tiva. En efecto, se asemeja a las tradiciones actuales 
de los kaiowá de Mato Grosso do Sul, y de los paĩ-
tavyterã de Paraguay. Para los kaiowá, el abuelo mí-
tico (personaje también conocido por los guarayos) 
hizo la tierra, y desde su centro creó a los kaiowá. 
El centro de la tierra, lugar de origen de los kaio-
wá y de los paĩ-tavyterã, es un lugar precisamente 
ubicado: se sitúa en el departamento paraguayo de 
Amambai en Paraguay, y se llama Cerro Guasu … 
es decir “Cerro Grande”.9 Es más que probable que 
el Cerro Grande de los actuales guarayos de Bolivia 
constituya una adaptación local del Cerro Guasu de 
sus parientes orientales.

¿Qué sabemos, realmente, de las migraciones de 
los antiguos itatines? La nota ya citada de Díaz de 
Guzmán hace remontar la llegada de los itatines a 
la región de Santa Cruz al año 1564, cuando Ñuflo 
de Chaves, desde Santa Cruz de la Sierra, volvió 
a Asunción para llevar gente a la nueva ciudad. A 
esta migración en particular debió referirse una mu-
jer guaraya que en 1589 afirmaba que vivía en Pa-
raguay 20 años atrás (Anua 1589 1929: ​918). Pero 
tenemos constancia de otras migraciones anteriores 
hacia la actual Bolivia. Algunas de ellas ocurrieron 
en tiempos coloniales, y otras antes de la llegada de 
los europeos.

Las migraciones coloniales son por supuesto me-
jor conocidas. La primera parece haber sido las de 
los indígenas que acompañaron, hacia 1530, a Alejo 
García. En efecto, sabemos con certeza que García 
pasó por el puerto de Itatín, como lo contó un cha-
né a Domingo de Irala en 1543 (Irala 2008 ​[1542–
43]: 8). Según el testimonio bastante posterior de 
Ruy Díaz de Guzmán (1835 ​[1612]: ​17), los acom-
pañantes indígenas de García eran más de 2.000. Si 
bien es presumible que no todos fueran originarios 
de Itatín, la situación cambia con las expediciones 
de los asuncenos. Un total de 3.000 o 3.500 guara-

  9	 Vietta (2007); Chamorro (2015); Melià et al. (2008).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

365

níes del Paraguay acompañó a Domingo de Irala 
en 1548,10 entre 1.000 y 2.500 a Ñuflo de Chaves 
en 1557,11 y unos 5.000 entre carios de Asunción 
y guaraníes de Itatín siguieron a Ñuflo de Chaves 
en 1564.12 Estas migraciones se hicieron, entonces, 
primero para guiar y acompañar a los europeos; sin 
embargo otros grupos parecen haber salido, por el 
contrario, para huir de la incipiente colonización es-
pañola en Paraguay: “al tiempo que los españoles 
conquistaron la provincia del Paraguay, los indios 
chiriguanaes, por no verse en servidumbre, se en-
traron en cuadrillas la tierra adentro por diferentes 
caminos”.13

Los mismos documentos dan cuenta de migra-
ciones más antiguas. El chané que Irala encontró al 
sur del Pantanal en 1543 era originario de “la tierra 
adentro” y hablaba en guaraní (Irala 2008 ​[1542–
43]: 7 s.; subrayado mío): 

Preguntado que cómo hablaba guarany y dónde conoció 
al dicho Garçia, dijo que la causa porque hablaba guarany 
era que en tiempos pasados antes que Garçia viniese del 
Brasil a los dichos guaranis se hizo una gran junta de los 
dichos guaranys en el puerto que llaman de Ytatyn para ir 
a buscar el metal y que pasando por su tierra de ellos de 
noche dieron en sus casas y mataron muchos de los suyos 
y prendieron a sus mujeres e hijos y a ellos y los trajeron 
al dicho puerto de Ytaytyn; y que estando ellos en el di-
cho puerto por esclavos de los dichos goaranys pasó por 
allí el dicho Garçia con el cual él y otros dos hermanos 
fueron en busca del dicho metal con los dichos guaranis 
… Preguntado que por dónde entró el dicho Garçia, dijo 
que por más arriba del dicho puerto de Ytatyn más abajo 
de los guaxarapos.

10	 Schmidel (2008 ​[1567]: ​104) habla de 3.000 guaraníes; Díaz 
de Guzmán (1835 ​[1612]: ​80) de 3.500; Calvete de Estrella 
(1963 ​[1571]: ​50) de 3.000 guaraníes o “cheriones”.

11	 Fueron 1.500 guaraníes según Díaz de Guzmán (1835 ​
[1612]: ​114). Otro documento habla de 2.500, de los cuales 
1.500 habrían vuelto luego al Paraguay después de una pelea 
contra los indígenas chiquitos (Resolución de los casos 2008 ​
[1561]: ​109).

12	 Díaz de Guzmán habla de 2.000 carios de Asunción, a los 
cuales se agregaron 3.000 guaraníes de Itatín (1835 ​[1612]: ​
133).

13	 Testimonio de Francisco Sánchez Gregorio (en Consultas 
2011 ​[1636]: ​278).

Esta “gran junta” prehispánica reunió a diver-
sos grupos guaraní-hablantes al mando de los caci-
ques (principales) Ytapua (quien convocó la junta), 
Pitaguari, Bambaguasu, Yacurananga, Yaguarubay, 
Taybaçunca, Moqueringuasu, pero también a otros 
grupos como los xarayes del Pantanal, de habla 
arawak (Relación general 2008 ​[1560]: ​59 s.). Mu-
chos de ellos regresaron luego a sus lugares de ori-
gen, pero otros se quedaron “tierra adentro” en la 
actual Chiquitania boliviana, al oeste de los xarayes 
y al noreste de la futura ciudad de Santa Cruz. Fue 
en particular el caso de la gente de los caciques Pi-
taguari y Bambaguasu que ya vivían en esa región 
cuando fueron encontrados por Chaves en 1558.

Posiblemente a este misma migración se refiere 
la curiosa “Relación Cierta” del padre Diego Feli-
pe de Alcaya (Consultas 2011 ​[1636]). Esta crónica 
evoca en efecto un viaje conjunto de 8.000 guara-
níes y gente de los xarayes once años antes del viaje 
de Juan de Ayolas, vale decir en 1526. De este total, 
5.000 se habrían quedado en “los llanos de Grigo-
tá”, es decir por el río Guapay o Grande, donde está 
hoy situada la moderna ciudad de Santa Cruz; serían 
los antepasados de los chiriguanaes del piedemonte; 
2.000 pasaron más al norte hacia la Amazonia, en 
busca, dice Alcaya, del Inca Manco y su reino del 
Paititi; y “mil se quedaron en la provincia de Itatín, 
donde hoy hay más de 8.000, todos bautizados, aun-
que con la traslación …de la ciudad de Santa Cruz 
de la Sierra, han apostado de nuestra santa fe y vuel-
to a su primer intento de matar y conquistar y co-
mer carne humana” (Consultas 2011 ​[1636]: ​242). 
En esta versión entonces, la “provincia de Itatín” de 
Santa Cruz ya albergaba a grupos guaraní-hablan-
tes antes que lleguen los españoles de Asunción, y 
antes que llegasen 3.000 itatines más con Ñuflo de 
Chaves en 1564.

Sin que podamos fecharlas exactamente, es más 
que probable que otras migraciones prehispánicas 
tuvieron lugar. Varios cronistas andinos evocan la 
llegada de feroces “chiriguanaes” hasta las fron-
teras del imperio inca, sea bajo el reino del Inca 
Yupanqui (Garcilaso de la Vega 1990 ​[1609]: libro 
VII: cap. XVII), o bien más tarde bajo el reino de 
Huayna Capac (Sarmiento de Gamboa 1943 ​[1572]: ​
59 s.; Cobo 1890–95 ​[1653]: ​181).

No me extenderé aquí sobre los motivos de es-
tas migraciones prehispánicas. Lo que sobresale de 
las crónicas españolas es, primero, la sed de meta-
les (oro, plata) de los guaraníes y sus acólitos como 
los xarayes, metales que conseguían con seguridad 
de los puestos y minas incaicos fronterizos como 
Samaipata y Saypurú en el piedemonte andino y tal 
vez más allá en los valles andinos. A este motivo 
agregué recientemente otro, la búsqueda por par-

c. 1530 con Alejo García c. 2.000 personas

1548 con Martínez de Irala 3 a 3.500 personas

1557 con Ñuflo de Chaves 1.000 a 2.500 personas

1564 con Ñuflo de Chaves 5.000 personas
(2.000 de Asunción, 
3.000 de Itatín)

Tabla 1: Migraciones guaraníes coloniales.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


366 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

te de grupos guaraníes del lugar donde, según el 
mito, se refugió el héroe civilizador Pai Sumé, lu-
gar buscado por los españoles bajo el nombre de 
Paititi (Combès 2011a). Esta hipótesis encuentra en 
todo caso respaldo en los mitos y en la tradición 
oral de los guarayos contemporáneos, pues su Ta-
moi (Abuelo) mítico se fue, dicen, hacia el oeste 
(Cors 2008 ​[1875]: ​42) y “manifiestan también que 
la migración era un movimiento que tenía como ob-
jetivo ir primero al encuentro del Tamoi  ” (Nostas 
2007: ​62; subrayado mío).

Concluiré este acápite con un último punto. Si 
bien el puerto de Itatín es el mejor conocido de los 
puntos de origen de las migraciones guaraníes ha-
cia la actual Bolivia, nada indica que sea el único, 
ni que este puerto mismo no haya constituido una 
escala para migraciones provenientes de más allá. 
De hecho, en 1986, el lingüista alemán Wolf Diet
rich sugirió un posible origen de las migraciones 
en la costa de Santa Catalina en Brasil (1986: ​194), 
hipótesis que retomé recientemente a propósito de 
Pai Sumé (Combès 2011b). Más interesante para 
nosotros es que, en otro trabajo (1990), el mismo 
Dietrich afirmó encontrar una alta tasa de proximi-
dad entre el idioma guarayo y el tupinambá. Esto 
no puede sino hacernos recordar lo que apuntaba en 
1633 el padre Diego Ferrer a propósito de los ita-
tines del margen oriental del Paraguay: “en la len-
gua tienen alguna diferencia con los demás guara-
nis, aunque poca, acercándose algo al lenguaje tupi, 
de suerte que algunos dicen que no son verdaderos 
guaranis ni tupis tampoco, sino que es una nación 
intermedia entre los guaranis y tupis que llaman te-
miminos” (Ferrer 1952 ​[1633]: ​30). Los temiminos 
eran, de hecho, un grupo tupí de la costa atlántica, 
en los alrededores de Santa Catalina.

Lo importante para nosotros es lo siguiente: “los 
itatines” de Santa Cruz, así nombrados por los que 
llegaron junto con los españoles desde el río Pa-
raguay, no eran los únicos guaraní-hablantes de la 
región cruceña. Otros llegaron antes que ellos, sin 
que sepamos siempre exactamente de dónde; carios 
de Asunción también viajaron junto con los itati-
nes en 1564, y engrosaron el grupo llamado “chiri-
guanaes itatines” en la gobernación cruceña. Todos 
ellos eran distinguidos de los otros chiriguanaes que 
se establecieron en el piedemonte. Esta diversidad 
es importante a la hora de pensar a los guarayos 
como los descendientes de los únicos itatines, aun 
si, como lo veremos, nuevos aportes provenientes 
del Itatín oriental reforzaron el grupo en el siglo 
XVII.

3	 El mosaico “chiriguana-itatín”

Los guaraní-hablantes eran bastante numerosos en 
los alrededores de la primera ciudad de Santa Cruz. 
Su lengua fue una de las más generales de la zona, 
y los misioneros tenían que aprenderla para poder 
evangelizar a los indígenas (Anua 1589 1929: ​931). 
Sin embargo, parecen haber sido más numerosos 
en los alrededores que en la ciudad misma: en efec-
to, el padrón de encomiendas realizado en 1561 no 
arroja demasiados nombres identificables como 
guaraní (Combès 2010: ​42). En 1589, un documen-
to jesuita califica a los itatines de “pueblo vecino” a 
Santa Cruz, y no confunde su descripción con la de 
los “naturales” que vivían en la ciudad o sus cerca-
nías (Anua 1589 1929: ​917).

Suárez de Figueroa hablaba de 2.000 personas 
en la provincia de Itatín (1965 ​[1586]: ​404). Poco 
antes, en 1578, el padre mercedario Diego de Po-
rres había recorrido la zona; en sus informes apare-
ce un total de 1.122 itatines bautizados, repartidos 
en ocho aldeas (Tabla 2).

Dos de los pueblos visitados por Porres están di-
vididos en “barrios” o “parcialidades”: Tabaguazú 
y María Magdalena, cuyo nombre indígena igno-
ramos. Existen en María Magdalena dos barrios, 
al mando de dos caciques. En Tabaguazú se indica 
la existencia de cuatro parcialidades: la primera no 
está caracterizada, pero sí incluye a hijos de Diego 
Tabaguazú, como la segunda, cuyos miembros “son 
de Diego Tabaguazú”; las otras dos parcialidades 
corresponden con otros dos caciques, Matía y Do-
mingo. Esta organización social recuerda a la de los 
itatines del margen oriental del Paraguay: en efec-
to, en 1597 fueron encomendados en “la comarca 
de Itati dos principales cada uno con su casa, el uno 
que se llama Tacayruy y el otro Caraya con todos 
los caciques e indios a ellos sujetos y pertenecien-
tes” (Cortesão 1952: ​10 s.). Esto significa que, muy 
probablemente, varios de los miembros de cada “ba-
rrio” no eran itatines, sino cautivos de guerra como 
por ejemplo los chanés encontrados por Irala, o los 
ñu-guaras de la región de Itatín, cautivos “guarani-
zados” según Susnik (1975: ​96).

Las aldeas itatines visitadas por Porres parecen 
menores que las que existían en la otra banda del Pa-
raguay, que tenían entre 100 y 200 familias (Ferrer 
1952 ​[1633]: ​31). Estaban ubicadas cerca las unas 
de las otras, pues Porres logró visitarlas a todas en 
sólo dos semanas. Finalmente, otro indicio dado por 
el informe de Porres concierne al cacicazgo posi-
blemente hereditario entre los itatines: en efecto, la 
aldea de Yaguari es, según el mercedario, “del caci-
que Amaro Arire y de su hijo Tapora” (Porres 1949 ​
[1578]: ​155). En todo caso, y como solía ocurrir en-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

367

tre los chiriguanos más sureños, los padres jesuitas 
distinguen entre los hombres del común de los “de 
la nobleza” (Anua 1592 1970: ​229).

No está muy claro si, a estas aldeas conocidas, 
habría que agregar la de Mitimi en la “provincia de 
Yubira”, cuyo cacique era Buenteny o Buerteny. Fue 
en este pueblo que otro cacique itatín, Saquararan, 
mató a Ñuflo de Chaves en 1568. El nombre de la 
“provincia” aparece escrito indistintamente como 
Yubira, o Yribira, o Yrauira (Relación de los ser-
vicios 2008 ​[1588]: ​242, 247, 255 s., 265). Podría 
ser la misma aldea que la de Yruyaora visitada por 
Porres, pues el nombre es parecido, y dos de los 
hombres de esta aldea se llamaban Yrimira e Yribira 
(Porres 1949 ​[1578]: ​139). Otra aldea mencionada, 
esta vez por Díaz de Guzmán (1835 ​[1612]: ​141) 

es la de Anguaguazú, alzada contra los españoles 
después de la muerte de Ñuflo de Chaves en 1568.

Estos datos conciernen a los itatines de Santa 
Cruz “en general”. Todo parece mostrar que este 
nombre, el más utilizado en los documentos del 
siglo XVI, designó primero a los migrantes itatines 
que acompañaron a Chaves en 1564 (provenientes 
del puerto de Itatín), pero que pasó luego a aplicar-
se a todos los “chiriguanaes” (guaraní-hablantes) de 
la región, a excepción de los del piedemonte andi-
no más al suroeste. Cuando, en 1636, la Relación 
de Alcaya (en Consultas 2011 ​[1636]). menciona 
a 8.000 “itatines” en la provincia de Santa Cruz, 
se refiere probablemente a todo este conjunto: los 
itatines stricto sensu y los demás guaraní-hablantes 
asimilados.

Aldea Hombres Mujeres Total

1.	Yruyaora 98 93 191

2.	Pichari y Ubao 92 99 191

3.	Tabaguazú 

–	 Parcialidad 1 (22) (25) (47)

–	 Parcialidad 2: “estos indios 
son de don Diego Tabaguazú, 
cacique del pueblo”

(6) (12) (18)

–	 Parcialidad 3: “éstos son in-
dios de Domingo, principal”

(47) (48) (95)

–	 Parcialidad 4: “estos indios 
son de Matía, principal”

(21) (19) (40)

Total Tabaguazú 96 104 200

4.	Santiago 73 72 145

5.	San Juan 22 23 45

6.	Santa María Magdalena

–	 Parcialidad 1, del cacique Gas-
par Miriri

(36) (27) (63)

–	 Parcialidad 2, del cacique Juan 
Delgado

(42) (48) (90)

Total Santa María Magdalena 78 75 153

7.	Morua 41 40 81

8.	Yaguari 55 61 116

Total 555 567 1.122

Tabla 2: Aldeas itatines visitadas 
por Diego de Porres, 1578 (Porres 
1949 ​[1578]).

Estos cálculos difícilmente pueden ser exactos. En efecto, a veces el mercedario indica que, por 
ejemplo, Alonso Yrimira está casado con Elena, Ana, Juana y Guaibaro: tenemos seguridad de 
que se trata de un solo hombre con cuatro esposas. En otros casos, podemos tener a un Juan 
casado con una Úrsula, y otro (?) Juan marido de una Ana: no siempre es posible establecer si 
se trata de dos hombres que comparten el nombre de Juan, o del mismo.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


368 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

Las fuentes permiten identificar, aun aproxima-
damente, a estos “otros itatines”, empezando por 
los guarayos. La Anua jesuita de 1589 menciona en 
efecto que “los guarayú [varai] no son tan supersti-
ciosos [que los itatines]” (1929: ​925). Establece en-
tonces, de alguna manera, una diferencia entre ita-
tines y guarayú, aun si, luego, las descripciones son 
casi iguales. Es así posible que el nombre “guarayú” 
haya designado, primero, a una sola parcialidad del 
conjunto itatín, antes de pasar a ser utilizado como 
un etnónimo más general.

Las fuentes no mencionan ningún lugar de pro-
veniencia para los “otros itatines” identificables: ya 
estaban todos establecidos en la región cuando lle-
garon los españoles. Varios parecen haber llegado 
en el momento de la “gran junta” que se hizo en el 
puerto de Itatín poco antes del viaje de Alejo García. 
Es el caso por ejemplo de los bambaguasu y pita-
guari. Pitaguari es mencionado entre los “principa-
les” que participaron de la expedición prehispánica, 
y su gente, “los pitaguari”, fueron encontrados por 
Chaves al oeste del Pantanal (de los xarayes), cerca 
de los indios chiquitos, a 45 leguas al norte de San-
ta Cruz;14 cerca vivían “los bambaguasu”, también 
remanentes de la misma expedición. Una cordillera 
empezaba en el territorio pitaguari, “y por las faldas 
de ella daban en un río que se llama Yayba”, muy 
pantanoso (Relación general 2008 ​[1560]: ​60 s.). 
Los pitaguaris fueron excelentes informantes para 
los expedicionarios españoles, los que “más clara 
relación” dieron de “la tierra rica” (Relación verda-
dera 2008 ​[1571]: ​216). Poco más tarde, “el Pirita-
guari” es descrito como una región donde viven gru-
pos guaraní-hablantes que se quedaron en la zona 
después de las expediciones en busca de las riquezas 
occidentales (Consultas 2011 ​[1636]: ​251).

En 1543, Domingo de Irala encontró también una 
aldea “guarany” en Puerto de los Reyes al sur del 
Pantanal, al mando de principal Yandarupia o Ca-
piatiay. Menciona que otros “de su generación” vi-
vían más al interior de las tierras hacia el occidente 
e iban a veces a buscar metal. Los principales de los 
del interior eran Marotapy, Oayayn, Abalmoctenby, 
Tabupiçi, Matirua y Teme (Irala 2008 ​[1543]: 9 s.). 
Esta zona era también la del cerro Tapua o Itapua, 
donde vivía el principal guaraní del mismo nombre, 
quien convocó la gran junta en el puerto de Itatín 
en busca del metal del occidente. Al igual que los 
de Pitaguari y Bambaguasu, estos grupos parecen 
entonces haber llegado a la región poco antes de la 

14	 Relación verdadera (2008 ​[1571]: ​216); Relación de los ser-
vicios (2008 ​[1588]: ​241). Díaz de Guzmán menciona a otro 
principal, Ibarapí, menos importante que Pitaguari (1835 ​
[1612]: ​118).

llegada de García en los años 1530; fueron sin duda 
ellos a quienes encontró entre el río Paraguay y San-
ta Cruz, en 1564, el obispo de Asunción, viajando 
con Chaves desde Asunción hasta Santa Cruz (RAH 
1565: ​212–218).

Al norte del Pantanal, aparecen señalados tam-
bién otros guaraníes, llamados “de las montañas” 
(Núñez Cabeza de Vaca 1944 ​[1555]: cap. LVI, 
LVII). Eran enemigos de los xarayes, lo cual no era 
el caso para los anteriormente mencionados: sabe-
mos en efecto que la “gran junta” se hizo conjun-
tamente con los xarayes y, más aún, que los chiri-
guanaes de Bambaguasu solían casarse con mujeres 
xarayes; conocemos también el caso de un guara-
ní de Itatí (del margen oriental del Paraguay) ca-
sado de la misma manera (Relación general 2008 ​ 
[1560]: ​59; Núñez Cabeza de Vaca 1944 ​[1555]: 
cap. LX). En 1633, Ferrer indica de la misma ma-
nera que los “orejones” del sur del Pantanal y los 
xarayes “son muy amigos” de los guaraníes “por-
que se casan o viven a su modo con mujeres guara-
nis y los guaranis se casan con sus mujeres” (1952 ​
[1633]: ​47).

Los guaraníes “de las montañas” de Cabeza de 
Vaca son posiblemente los grupos encontrados a 
fines del siglo XVI por las expediciones españolas 
que salieron de Santa Cruz hacia el norte y llegaron 
hasta los parecis, en los actuales estados brasileños 
de Rondonia o Mato Grosso (Diego López Roca en 
Consultas 2011 ​[1636]: ​261; subrayado mío):

Llegamos a la provincia de unos indios chiriguanas, que 
hablan la lengua que todos los criollos entendemos …vi-
nieron siete caciques, con más de 100 indios, los cuales 
llegaron espantados de ver en nosotros nueva gente y de 
que les entendiésemos su lengua, y de ver los caballos y 
vacas que llevábamos.

Por las reacciones de estos chiriguanaes, pode-
mos razonablemente suponer que salieron de Pa-
raguay antes de la llegada de los españoles y sus 
caballos. Parecen corresponderse con los 2.000 
“chiriguanaes” mencionados por Alcaya (en Con-
sultas 2011 ​[1636]), que fueron hacia el norte en 
busca de Mojos. Siguen siendo mencionados en los 
siglos posteriores: en 1693, se señalan “guarayos” 
(dos grupos llamados caraberes y araaibaybas) cer-
ca de los parecis (Burgés 2008 ​[1703–05]: ​120); en 
1718, un documento jesuita de las misiones de Chi-
quitos indica que al norte de San Rafael de Chi-
quitos, “hay también los pueblos de guarayos …es- 
tán en campañas grandes. Junto a éstos están los 
paricis”.15 El mismo año, desde San Rafael, se men-

15	 Adiciones a las expediciones anuas, 1718, en Matienzo et al. 
(2011: ​132).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

369

ciona que “tirando no mucho hacia el norte están 
diez casales de guarayos, un pueblo muy numero-
so de subarecas [xarayes], confinantes a éstos viven 
los parisis”.16

Los testimonios recogidos en 1636 coinciden 
en afirmar que los chiriguanaes que fueron hacia 
el norte fueron desbaratados sea por los “maures” 
(baures), por los mojos, o incluso por los incas re-
fugiados en el Paititi (Consultas 2011 ​[1636]). La 
relación de Gonzalo Solís Holguín da incluso más 
precisiones: después de su derrota, estos guara-
níes, entre ellos los grupos llamados moperecoçis y 
tuhucacocis,17 se habrían dispersado de la siguiente 
manera: varios se fueron al río Guapay, otros donde 
los “timbúes”,18 otros al “Piritaguari” (nuestro Pita-
guari), otros más en la región de Chiquitos (en el 
emplazamiento de la futura ciudad de San Francis-
co de Alfaro), y finalmente otros más al norte, cerca 
del río Manati (Iténez o Guaporé) (Consultas 2011 ​
[1636]: ​251): estos últimos son, aparentemente, los 
que encontraron los españoles en 1603.

En cuanto a los que se establecieron en territorio 
de los indios chiquitos, cerca de la ciudad española 
de San Francisco de Alfaro, podrían corresponder 
en parte a los llamados “jores” del mismo lugar, po-
siblemente guaraní-hablantes (Combès 2010: ​177–
184). Otra “parcialidad” de habla guaraní en la mis-
ma zona era la de los tacuaimbacus.19

Todos estos grupos guaraní-hablantes fueron lla-
mados “chiriguanaes” por los cruceños, término que 
va desapareciendo de los documentos en provecho 
de “itatín” y luego “guarayos”. Es probable que es-
tos nombres traduzcan mezclas y alianzas entre los 
diferentes grupos guaraní-hablantes. En todo caso, 
lo que se ve es que “los itatines” sólo fueron un 
componente más en un conjunto guaraní-hablante 
mucho más diversificado. Este conjunto puede ser 
por cierto considerado como el directo antepasado 
de los actuales guarayos… pero no únicamente: la 
ubicación de los chiriguanaes vecinos de los pare-
cis y del río Guaporé o Iténez sugiere que estos gru-

16	 Sucesos de las misiones de Chiquitos, 1717–1718, en Ma-
tienzo et al. (2011: ​136).

17	 El sufijo coci, muy presente en toda la región cruceña en el 
siglo XVI, parece provenir de la lengua gorgotoqui (Combès 
2012): de esta manera, estos nombres son probablemente atri-
buidos a los grupos chiriguanaes, y no auto-denominaciones.

18	 Como bien indica el padre Samaniego en 1595, “timbú” sig-
nifica “de narices horadadas” en guaraní (Anua 1596 1965: ​
93): se trata así de un nombre genérico, que pudo ser aplicado 
a cualquier conjunto humano que tenía esta costumbre. En la 
región que nos interesa, el nombre parece haber sido aplica-
do en particular a grupos indígenas cercanos a los mojos o 
incluso “parcialidades” mojeñas.

19	 Carta del padre Diego de Samaniego, 16 de mayo de 1593, 
en Anua 1594 (1970: ​447).

pos pudieron dar nacimiento a los actuales pauser-
nas o guarasug’we, cuyo nombre “traducid[o] del 
idioma gwarayo al castellano significa los gwara-
yos ‘que dejaron de ser gwarayos’, son así conside-
rados por los actores entrevistados” (Nostas 2006: ​
64). Otros grupos, particularmente los establecidos 
por San Francisco de Alfaro, pueden asimismo ser 
vistos como antepasados de los actuales yuquis y 
sirionós del oriente boliviano: “los choris [nombre 
dado a los sirionós, y equivalente del antiguo “jo-
res”] eran, al mismo tiempo que enemigos, consi-
derados como los antepasados ‘del monte’ de los 
gwarayos” (Nostas 2006: ​64).

4	 Etnografía de los itatines de Santa Cruz  
en el siglo XVI

Lo que sabemos de la cultura de los itatines de San-
ta Cruz en el siglo XVI proviene casi íntegramente 
de los informes de los jesuitas de la primera ciudad 
de Santa Cruz.

Sus casas son descritas como la típica maloca 
guaraní, como grandes galpones de 100, 200 o in-
cluso 300 pies de largo, muy anchas, sin divisiones 
interiores, en las cuales cuelgan las hamacas (Cróni-
ca anónima 1944 ​[c. 1600]: ​486; Anua 1589 1929: ​
927). Los itatines “ignoran el uso de la ropa”, y sólo 
las mujeres se visten con corteza o tejido de algo-
dón, al menos cuando están solteras. Una vez casa-
das, “se preocupan menos de ser cubiertas”. La úni-
ca ocasión en la cual se visten los itatines, es cuando 
van a visitar a los españoles (Anua 1589 1929: ​918).

Sobre las mujeres, no encontré ninguna descrip-
ción de tatuajes como los que usaban las mujeres 
itatines del margen oriental del Paraguay (Ferrer 
1952 ​[1633]: ​30). Los padres de Santa Cruz comen-
tan, sobre su situación social:

Las mujeres son las más sometidas de todas a los hom-
bres; cultivan la tierra, cosechan y trasladan la cosecha, 
cuidan todo quehacer domestico dentro y fuera de su casa; 
mientras tanto, dentro de la casa los hombres se entregan 
al ocio (Anua 1595 1970: ​742).

Las mujeres son para mucho, y ellas entienden de or-
dinario en la labranza del campo. Pregunté a uno que por 
qué no sobrellevaban a las mujeres del trabajo, y me res-
pondió: “si mi mujer no trabajara, no pudiera dormir de 
noche ni comer bocado que bien lo supiera”; y ellas le 
son muy sujetas, y casi esclavas (Anua 1594 1970: ​417).

Estos testimonios son, de paso, unos de los pocos 
que nos indican que los itatines eran agricultores: 
las demás fuentes no se extienden sobre el tema.

“Más nobles y ricos son, más esposas tienen”, 
aunque el mismo documento probablemente exage-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


370 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

ra cuando habla de hombres con ocho a diez espo-
sas (Anua 1589 1929: ​931, 921). Los datos de Po-
rres, en 1578, muestran que sólo algunos hombres 
(los caciques) tienen varias esposas, y un máximo 
de cuatro. El marido de una mujer es escogido por 
los padres de ella entre los parientes “de segundo 
grado” o bastante próximos, cuando la niña tiene 
apenas más de un año. Regalan al futuro esposo un 
arco, flechas y un palo de cavar “símbolos nupcia-
les”; si el hombre acepta los regalos, debe irse a 
trabajar donde los suegros hasta que la novia tenga 
edad para casarse (Anua 1589 1929: ​922). Como lo 
nota Métraux (1929: ​922, n. 14), a inicios del siglo 
XX entre los pausernas, las niñas también eran en-
tregadas como esposa en su más tierna edad.

Durante el embarazo, tanto el esposo como la 
esposa deben observar restricciones alimenticias, y 
abstenerse de carne y pescado (Anua 1589 1929: ​
921). Después del nacimiento, los hombres conti-
núan observando la couvade: “el padre descansa al-
gunos días en su cama. En cuanto se levanta, es un 
rito golpear levemente a un animal”. Si el recién 
nacido es una niña, su abuela “le ata las piernas con 
un hilo, no sin ceremonia”, costumbre todavía ob-
servada en el siglo XIX por los guarayos (Cors 2008 ​
[1875]: ​34; Cardús 1886: ​74); si es varón, el abuelo 
le da un nombre y le regala un arco y flechas (Anua 
1589 1929: ​921).

Disponemos de varias descripciones sobre los ri-
tos funerarios de los itatines de Santa Cruz:

Los muertos son muy llorados … desnudándose lo poco 
que traen vestido y dándose golpes en las paredes y pos-
tes. Al enterrar tienen abusión que el que toca al muerto 
o lo acompaña se ha de morir presto, y si no es padre o 
madre u otra persona muy cercana, no hay quien haga la 
sepultura ni le traiga a ella, los entierran en sus casas y 
sus cosas con ellos.[20]

Los funerales, entre ellos, son los más tristes de todos: 
desgarrarse las vestimentas es señal del más grande dolor, 
golpear cruelmente las paredes con la cabeza o a menudo 
con todo el cuerpo, tocar el cadáver; o cuando llega el mo-
mento del sepelio, la mayor parte de ellos cree que con la 
máxima seguridad pronto habrá de acontecer otra muerte 
y que los muertos se llevarán alguno de los parientes o de 
los hijos (Anua 1595 1970: ​742).

No se menciona el entierro en urnas, practicado por 
muchos grupos guaraní-hablantes y, en particular, 
por los itatines del margen oriental del Paraguay 
(Sánchez Labrador 1910 ​[c. 1770]/I: ​62). La Anua 
de 1589 (1929: ​925) indica más bien que los itati-

20	 Carta del hermano Juan Sánchez, 28 de noviembre de 1591, 
en Anua 1594 (1970: ​416 s.). Los golpes que se dan los asis-
tentes también son mencionados en la Anua de 1589 (1929: ​
925).

nes de Santa Cruz (pero no “los guarayús”) entie-
rran sus muertos en arena; en nota, Métraux duda 
que esta descripción corresponda con los ritos ita-
tines, pues no tiene equivalente entre otros grupos 
guaraníes (1929: ​925, n. 19).

Un rito muy bien atestiguado entre diversos gru-
pos guaraníes (Métraux 1928: ​180 ss.) es el del sa-
ludo fúnebre:

Otro rito es muy particular de esta nación acerca de sus 
recibimientos con los huéspedes que vienen y los mismos 
del pueblo cuando llegan de algún camino. Y es que luego 
que llega a la casa o posada, se sienta o se echa en la ha-
maca, que es una manta o red colgada en el aire, que les 
sirve de cama; y todas las mujeres que están allí sin salu-
darse lo rodean y levantan un llanto él y ellas, y tras ellas 
luego en las demás casas, que basta a entristecer aun a los 
más contentos. Y tanto es más general y mayor el llanto 
cuanto la persona que llega es mayor. Es a modo de ende-
chas bien concertadas, trayendo a la memoria sus hechos 
y los de sus difuntos, y dura hasta que el que viene cesa, 
y luego lo proveen de lo necesario.[21]

Los itatines de Santa Cruz compartían con los del 
margen oriental del Paraguay un “juego sagrado” 
(Anua 1589 1929: ​930) con una pelota “hecha de una 
resina”: “es gruesa pero liviana, y rebota muy alto 
después de cualquier choque, más alto que nuestras 
pelotas. Se lanza esta bola, no con la mano o el pie, 
sino con la cabeza y, a veces, el codo. Es maravillo-
sa la habilidad de los jugadores que lanzan o reci-
ben la pelota. El ganador recibe un gran premio”.22 
Según Métraux, este juego constituiría un préstamo 
hecho a algún grupo arawak (1929: ​930, n. 31).

Entre otros rasgos de los itatines de Santa Cruz, 
está el uso de las trompetas o bocinas para comuni-
carse desde lejos:

Estas naciones tienen una costumbre en que hacen ventaja 
a la nuestra, y no me acuerdo haberla escrito, y es que por 
sus chiflos, bocinas y trompetas se hablan cuando quieren, 
y entienden de muy lejos, y otros, que entienden la len-
gua, no entienden aquel lenguaje si no están muy cursa-
dos en él. Estando una vez en Itatín en un pueblo de poca 
comida, una mañana vinieron muchas indias con cazuelas 
y platos grandes llenos de harina de raíz de yuca brava, 
que es el pan de aquella provincia; pregunté al Hermano 
que qué novedad era aquella de venir tantas juntas, y me 
respondió: “anoche dije al cacique que teníamos necesi-
dad de harina, y la trompeta que tocaron anoche, me han 
dicho que decía a todas que la trajesen” [23]

21	 Carta del hermano Juan Sánchez, 28 de noviembre de 1591, 
en Anua 1594 (1970: ​416); ver también Anua 1589 (1929: ​
935) y Anua 1595 (1970: ​742).

22	 Anua 1589 (1929: ​930). Este juego fue reportado para los 
itatines del oriente del río Paraguay por Nicolás del Techo 
(1897 ​[1673]: lib. 10, cap. XVI).

23	 Carta del padre Diego de Samaniego, 1 de diciembre de 
1591, en Anua 1594 (1970: ​417 s.). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

371

Esta nación tiene la costumbre que entre ellos se lla-
man desde lugares los más lejanos con conchas de mar y 
cuernos: con este medio ellos dicen lo que hay que ha-
cer, responden, piden, y por cierto algo dicen aunque sólo 
puedan entenderlos quiénes conocen su lengua, no los 
otros (Anua 1595 1970: ​742).

Otra información, más dudosa porque es aplica-
da a varios pueblos “en general”, es que los itatines 
habrían usado el algodón “como moneda” en sus 
intercambios (Descripción general del Perú 1906 ​
[siglo XVII]: ​384).

Los itatines tenían para los cruceños la misma 
fama que los chiriguanaes del piedemonte: eran fe-
roces, soberbios, vengativos, y despreciaban a to-
dos los demás, sin temer siquiera las flechas enve-
nenadas de sus vecinos chiquitos.24 Al igual que los 
itatines del este del Paraguay que tenían esclavos 
(como los chanés entrevistados por Irala en 1543), 
y al igual también que los chiriguanaes sureños, los 
itatines de Santa Cruz tenían esclavos y/o “tributa-
rios”, entre ellos los llamados “timbus”, probable-
mente grupos mojeños:

Es pues gente tan soberbia esta chiriguana, que hallando 
el gobernador don Lorenzo 25 o 30 de ellos en la provin-
cia de los chiquitos, que es de mucha gente y incurable 
hierba, y diciéndoles que les tenía lástima de verlos entre 
gente de tanta hierba, que si querían se viniesen cabe San-
ta Cruz donde estaban sus parientes, por que no los mata-
sen aquellos indios, respondieron: déjanos aquí, capitán, 
que nosotros trataremos a estos esclavos de suerte que 
nos sirvan bien. Y volviendo segunda vez a los chiquitos 
a poblar,[25] estaban entre los tinbus y muchos pueblos los 
obedecían y servían. Y viniendo algunos caciques tinbus 
a ver al gobernador, les dijo en mi presencia: si algunos 
os quisieren hacer mal, acudid a mí, que yo los castiga-
ré y os defenderé. Respondieron los caciques: ninguno os 
hará mal que estamos cabe los guaraius: que así llaman 
por otro nombre a los chiriguanaes. Tal es la estima que 
ellos tienen de sí, y la que hacen tengan de ellos las otras 
naciones.[26]

Los cautivos de guerra podían aparentemente te-
ner dos destinos: el canibalismo ritual, o bien el tra-
bajo entre los vencedores (Anua 1589 1929: ​926, 
931, 933). El dato es importante, si recordamos por 
ejemplo los datos de Diego de Porres y las parcia-
lidades de cada aldea compuestas por indios “que 

24	 Anua 1589 (1929: ​917 s.); Samaniego en Crónica anónima 
(1944 ​[c. 1600]: ​485).

25	 En 1592, cuando se fundó Santiago del Puerto.
26	 Samaniego en Crónica anónima (1944 ​[c. 1600]: ​485). Ver 

también Anua 1594 (1970: ​447 s.). Más tarde se habla inclu-
so de un pueblo de “timbus”, de 3.000 personas, que estaría 
sujeto a tan sólo 20 “chiriguanaes“ (Sánchez Gregorio en 
Consultas 2011 ​[1636]: ​279).

son” de tal o cual cacique: esto significa que, en las 
aldeas itatines, vivían también indígenas de otras 
naciones y otras lenguas – un dato que ayuda a en-
tender por qué, en toda la región, los misioneros 
encontraban aldeas donde se hablaban “tres y cua-
tro diferencias de lenguas tan distinta la una de la 
otra que no se parecían en nada” (Anello Oliva 1895 ​
[1631]: ​15).

Tenemos algunos datos sobre las creencias re-
ligiosas de los itatines de Santa Cruz. La Anua de 
1589 indica que tienen diversas maneras de cortar-
se el cabello, con conchas afiladas: por delante, por 
atrás, sólo al lado izquierdo, o al derecho; otros se 
afeitan la cabeza en corona y dejan crecer sus cabe-
llos atrás (Anua 1589 1929: ​919). No está explicado 
si estos diversos cortes corresponden con usos dife-
rentes de cada parcialidad o si, por ejemplo, podrían 
ser resultado de algunos ritos de paso entre las dife-
rentes edades o muestras de estatus diferentes (jefe, 
guerrero, etc.). Lo que sí está claro, es que los itati-
nes dicen que estas costumbres vienen de su héroe 
civilizador, Pai Sumé (Paicumae en la Anua latina); 
entre los tupinambás de la costa atlántica también, 
se decía que el corte de cabello era una herencia de 
Pai Sumé, o Maire (Staden 1979 ​[1557]: cap. 16).

Los mismos tupinambás llamaban Tamoi (Abue-
lo) a sus héroes civilizadores como Pai Sumé, y no 
cabe duda de que estamos aquí frente a una mención 
antigua del Tamoi conocido por los guarayos con-
temporáneos (Métraux 1929: ​920, n. 8). Los itati-
nes muestran las marcas de los pies de “Paicumae” 
inscritas en la roca, como lo hacían otros grupos 
guaraníes; “y hablan de un cataclismo que se llevó 
Paitacurum y Paiamandrem sin que se les haya vuel-
to a ver” (Anua 1589 1929: ​920). Como nota Mé-
traux, estos nombres son prácticamente los mismos 
registrados entre los tupinambás por André Thevet 
en el siglo XVI: allá, Aricoute y Tamendonare eran 
los hijos de Sumé, y sufrieron del diluvio universal 
(Métraux 1929: ​920, n. 9). Otros personajes míti-
cos de los itatines eran el “demonio” Thoborococus 
(Anua 1589 1929: ​923), y Candire, personaje sobre 
el cual contaban “no sé qué absurda fábula que re-
monta al diluvio”:

Algunos días del año, se van al monte y en plena soledad, 
el espíritu agitado por el delirio y con saltos desordena-
dos, invocan a Candire, con gritos confusos … avanzan en 
medio de rocas afiladas, arbustos tupidos y aun en medio 
de brasas ardientes y víboras de heridas mortales, y eso 
sin sentir ningún daño (Anua 1589 1929: ​924).

Este rito parece ser el mismo que describe el padre 
Samaniego (en Crónica anónima 1944 ​[c. 1600]: ​
486):

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


372 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

Una cosa ha habido y hay muy notable y muy común en 
esta nación, que son los indios e indias que ellos llaman 
Oianiuay, que quiere decir “que corren”. Estos, así hom-
bres como mujeres, al principio andan a prisa echando sa-
livas o espumas por sus casas que son galpones de 200 y 
300 pies, mayores y menores. Luego van al fuego, andan 
sobre ascuas y las muerden y comen sin quemarse; tras 
esto salen a prisa por los montes dando voces, y ninguna 
víbora ni cosa ponzoñosa les hace mal, aunque las tomen. 
Esto es muy notorio y común en aquella nación, y me lo 
han dicho españoles dignos de crédito que lo han visto; 
y deseándolo yo ver, dije que me avisasen cuando así an-
duviese alguno sobre ascuas. Una tarde cerca de anoche-
cer, me avisó un español que una india andaba sobre ellas 
y las tenía en las manos; fui luego y ya iba fuera de casa 
a los montes. Otro día en la doctrina, mirándole las pal-
mas, no tenía señal alguna, y todas atestiguaron que no 
les hacía mal el fuego.

Candir o Candire seguía siendo conocido por los 
guarayos en el siglo XIX, como uno de los crea-
dores del mundo.27 Este nombre hizo correr mu-
cha tinta, no tanto como dios guarayo o itatín, sino 
como el nombre local de la “tierra sin mal” que ha-
brían estado buscando los antiguos guaraníes en sus 
migraciones.28 Esta interpretación es la más común 
hoy – pero no por eso enteramente correcta.

“Candires” era el nombre dado a uno de los pue-
blos productores de metal al oeste. Otros eran los 
caracaras, dueños de la plata, que se pueden identi-
ficar sin mayores problemas con el pueblo llamado 
Qaraqara de Charcas, dueño de las mayores minas 
de plata del imperio inca. De la misma manera, las 
descripciones quinientistas de “los candires” (due-
ños de vasijas e instrumentos de música de metal, 
de llamas, etc.) dejan poco lugar a dudas: se refie-
ren manifiestamente a los incas, y así lo entendió la 
mayoría de los investigadores.29 Por su ubicación 
no tan lejana del río Guapay o Grande y el conoci-
miento de su “pueblo cercado” por parte de la gente 
de las tierras bajas, los candires probablemente no 
sean “los incas” en general, sino, más específica-
mente, los que ocupaban Samaipata y Saypurú en el 

27	 Cors (2008 ​[1875]: ​39 s.); Cardús (1886: ​76); P. Bianchi, 
1851, en García Jordán (2006: ​112).

28	 Métraux fue el primero en relacionar, todavía a título de hi-
pótesis, el tema de los candires con el mito de la “tierra sin 
mal” de los apapocuvá-guaraníes del Mato Grosso, recién 
revelado en aquel entonces por la obra de Nimuendaju (Mé-
traux 1927; 1928; 1929a; 1929b: ​304–308; Nimuendaju 1987 ​
[1914]); la hipótesis se volvió más afirmativa con Hélène 
Clastres (1975) y hoy se asume en general que Candire no es 
sino otro nombre de la tierra sin mal “de los guaraníes” y en 
particular, en Bolivia, de los chiriguanos del piedemonte an-
dino.

29	 Nordenskiöld (1917); Métraux (1927, 1928, 1929a); Julien 
(2007).

piedemonte. De hecho, siguiendo a las intuiciones 
de Branislava Susnik, propuse recientemente ver en 
“Candire” el nombre del Inca dueño de las minas de 
Saypurú: Condori (Combès 2011a, 2011b). Es pues 
importante notar que “los candires” del siglo XVI 
eran conocidos y descritos por todos los pueblos de 
las tierras bajas de la región: guaraníes, pero tam-
bién xarayes y chanés; no se trataba de una “exclu-
sividad” guaraní, y tampoco de un concepto mítico 
y abstracto; los candires eran gente de carne y hue-
so, que podían ser matados o robados.

Más tarde en el siglo XVI, dos testimonios se 
refieren a Candire como a un sinónimo de Mojos o 
Paititi, la “tierra rica” soñada por los españoles.30 
Sobre estas citas descansa la asimilación hecha en-
tre Candire y la tierra (¿“sin mal”?) buscada por 
los antiguos guaraníes. Se apoya, también, sobre la 
existencia de la locución oñemokandire en los can-
tos sagrados de los mbyá-guaraníes del oriente para-
guayo, que expresaría “el tránsito de la inmortalidad 
sin sufrir la prueba de la muerte, es decir, la ascen-
sión al cielo después de purificar el cuerpo mediante 
los ejercicios espirituales” (Cadogan 1992 ​[1959]: ​
101). De la misma manera entre los kaiowá con-
temporáneos de Mato Grosso do Sul, “la expresión 
kãdire designa igualmente las personas que alcan-
zaron el estado de aguyje (perfección humana, igua-
larse a los dioses) y fueron llevadas para vivir en los 
mundos superiores sin enfrentar la muerte” (Vietta 
2015).

Más importante, para los mismos kaiowá, Guyra 
Kãdire es el nombre de la tierra que actualmen-
te ocupan, en Mato Grosso do Sul: “Guyra Kã-
dire abarca por lo menos las tierras de Kanĩdeju, 
Cerrogui y Potrero Guasu, aproximadamente de-
limitadas, respectivamente: entre los ríos Vacaria, 
Brilhante y sus afluentes; el río Santa Maria y sus 
afluentes; la confluencia de los ríos Dourados, Bril-
hante e Ivinhema” (Vietta 2015). A esta tierra, los 
antiguos kaiowá llegaron desde el Cerro Guasu de 
Paraguay, ya evocado en estas páginas. Finalmente, 
“Guyra Kãdire es también el nombre de un dueño 
mítico con rasgos de pájaro responsable, entre otras 
cosas, de asegurar la intermediación entre hombres 
y dioses” (Vietta 2015). La mención de una migra-
ción hasta un lugar llamado Guyra Kãdire, y el he-
cho que el nombre de esta tierra sea también el de 

30	 “Anduve muchas provincias, y llegué cerca de la tierra y no-
ticia rica, que es la que la ciudad de Santa Cruz desea poblar 
a Vuestra Majestad, que es el reino del Candire Guazu, y los 
Moxos, y el Paitite, y la provincia de las Amazonas” (Porres 
1906 ​[1582]: ​85); otro religioso se refiere, en 1595, a “Mo-
jos o Paytitin o Candire, como acá lo llaman” (Andrés Ortiz, 
18-VI-1595, en Anua 1596 1965 ​[1596]: ​94).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

373

un personaje mítico, nos acercan al Candire de los 
antiguos itatines de Santa Cruz.

Sin pretender zanjar el problema, pienso que es-
tas diversas interpretaciones tal vez no sean incom-
patibles. Los “caracaras“ dueños del metal eran los 
qaraqara de Charcas, cuyo nombre significaría “el 
alba” (Platt et al. 2006); este nombre fue sin em-
bargo interpretado luego a partir del guaraní mis-
mo: karakara, nombre de un ave carroñera (Polibo-
rus sp.). Lo mismo pudo pasar con el nombre de los 
“candires” dueños del metal, derivado del Inca que 
efectivamente era dueño de las minas (Condori), y 
asimilado luego a un concepto guaraní como kãdire. 
Tendríamos que saber más sobre las representacio-
nes y valores atribuidos al metal por parte de los 
antiguos guaraníes para entender mejor estas aso-
ciaciones – lo que está claro es que oro y plata no te-
nían el mismo valor monetario que para nosotros en 
la actualidad, ni utilidad directa como herramientas. 

Sea lo que fuere, fue entre los itatines de Santa 
Cruz que se registró la existencia de un dios llama-
do Candire; fueron los itatines orientales los que 
migraron (con otros pueblos) en busca de “los can-
dires”; y son los kaiowá actuales los que poseen la 
tierra de Guyra Kãdire. Más allá de las interpreta-
ciones siempre sujetas a dudas, estos datos estable-
cen un puente más entre guarayos y kaiowá, descen-
dientes de los antiguos itatines.31

5	 Itatines y españoles en Santa Cruz:  
siglo XVI

Los primeros contactos de los itatines de Santa Cruz 
con los españoles fueron amistosos. Ya antes de la 
fundación de la ciudad de Santa Cruz, los hombres 
de Ñuflo de Chaves encontraron refugio entre los 
pitaguari después de una épica pelea con los chiqui-
tos (RAH 1565: ​212–218). Luego, los itatines que 
llegaron con Ñuflo de Chaves en 1564 lo hicieron 
como aliados de los españoles:

Tenían amistad con Ñuflo de Chaves y le ayudaban con-
tra los miserables indios de la tierra que era donde pobló 
a Santa Cruz de la Sierra, y hacían tan a su voluntad sus 
cosas y eran tan temidos, que no era parte Ñuflo de Cha-
ves para estorbarlos que no tomasen y llevasen cuántos 
quisiesen (RAH 1565: ​212–218).

31	 Los mismos datos nos muestran, también, que la asimilación 
hecha entre Candire y la “tierra sin mal”, particularmente en 
el caso de los actuales guaraníes (ex chiriguanos) del piede-
monte andino, es bastante cuestionable. El nombre de Can-
dire sólo fue registrado entre los guarayos, y su generaliza-
ción a los chiriguanos no tiene base concreta. Ver sobre el 
tema Combès (2006).

Estos son factores que pueden ayudar a explicar 
por qué no se registran encomiendas de itatines en 
los primeros años de vida de Santa Cruz. Sin em-
bargo, las relaciones pronto se tornaron tensas entre 
indígenas y europeos, aunque los itatines no logra-
ron constituir un peligro tan apremiante como los 
chiriguanaes del piedemonte para los españoles. El 
factor que, al parecer, desencadenó las hostilidades 
entre cruceños e itatines fue el afán de los españo-
les por alcanzar las minas que se decían existían en 
la provincia de Itatín. En 1564, yendo de Asunción 
a Santa Cruz junto con Ñuflo de Chaves (y 3.000 
itatines), el obispo de Asunción encontró, como ya 
mencioné, a varias aldeas guaraníes entre el río Pa-
raguay y la ciudad de Santa Cruz: “antes de llegar 
a ellos cinco jornadas, hallé una tierra no muy alta, 
de adonde un soldado me trajo un pedazo de metal 
que parecía pura plata, y en el Perú como lo vieron 
me dijeron que era plomo, que allí había minas de 
plata sin duda” (RAH 1565: ​212–218).

En los años siguientes se incrementan las noti-
cias sobre las minas de Itatín. Estarían situadas en 
la región itatín de Yribira, donde las buscó Chaves 
en 1568, llevándose consigo a “un famoso mine-
ro, llamado Muñoz” (Díaz de Guzmán 1835 ​[1612]: ​
138). En realidad, fueron dos las expediciones espa-
ñolas que partieron este mismo año de Santa Cruz: 
la del obispo de Asunción, Francisco Ortiz de Ver-
gara, acompañado por Felipe de Cáceres, que volvía 
al Paraguay; y la de Ñuflo de Chaves que los acom-
pañó en el primer trecho, no sólo para protección 
sino también con el objetivo de buscar las minas:

Llegaron todos juntos hasta la comarca de los indios gua-
ranis que quedaron poblados cuando vinieron del río de La 
Plata con Francisco de Vergara,[32] que casi todos eran de 
la provincia del Itatin. Los cuales con su continua malicia 
estaban alborotados, y desamparando algunos pueblos que 
estaban por el camino, se apartaron a los más lejanos, re-
celosos de recibir algún daño de los nuestros, o porque in-
tentaban cometer alguna traición contra ellos: por manera 
que Nuflo [sic] de Chaves tuvo necesidad de irse apartan-
do del General, metiéndose de un lado y otro para aquie-
tar aquellos indios (Díaz de Guzmán 1835 ​[1612]: ​138).

Es probable que las reiteradas expediciones de 
los cruceños en busca de las minas del territorio 
itatín hayan provocado este “recelo” de los indí-
genas. En todo caso, llegando a la aldea itatín de 
Mitimi, Ñuflo de Chaves fue muerto junto con sus 
hombres,33 a excepción de uno que pudo huir y dar 

32	 Se refiere al viaje del obispo Vergara junto con Ñuflo de Cha-
ves en 1564.

33	 Existen numerosos testimonios al respecto en la Relación de 
servicios 2008 ​[1588].

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


374 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

aviso a Diego de Mendoza, quien se aprestaba a al-
canzarlo. En este ínterin, el obispo y Cáceres, ya 
avisados de lo sucedido, decidieron seguir rumbo 
hacia el río Paraguay y pasar a Asunción. Previa-
mente mandaron a un mensajero, Jacome, a avisar 
a los itatines que la expedición española iba en son 
de paz. Jacome acabó siendo muerto por los itatines 
de la aldea de Anguaguazú.

La expedición del obispo y de Cáceres siguió su 
rumbo hacia el río Paraguay, sin “ningún mal suceso 
ni pesadumbre”. Tres días antes de llegar al río, en-
contró “siete u ocho indios con sus mujeres e hijos, 
que venían de la otra parte a visitar a los que esta-
ban en ésta, por ser todos deudos y parientes”. En el 
equipaje de estos indios, los españoles encuentran la 
daga de Jacome, y un itatín “en cuestión de tormen-
to” acabó confesando que todos los indígenas “de 
aquella tierra estaban determinados a no dejar pasar 
a los españoles, antes a hacerles cruda guerra has-
ta acabarlos”. Pasando finalmente el río y llegando 
a la provincia de Itatín en la orilla oriental, los es-
pañoles encuentran los pueblos desiertos, y la gen-
te retirada en son de guerra (Díaz de Guzmán 1835 ​
[1612]: ​141 s.).

Lo importante para nosotros es evidentemente el 
hecho de que los itatines del oriente del Paraguay 
continúen visitando a sus parientes migrantes: de 
hecho, su partida se remonta apenas a cuatro años 
atrás. La guerra contra los españoles fue, como lo 
muestra este relato, concertada entre los itatines de 
ambos lados del Paraguay.

Las minas de Itatín continuaron marcando la his-
toria española de la ciudad de Santa Cruz. En efecto, 
los cruceños, encabezados por Diego de Mendoza, 
se opusieron en los años siguientes a la muerte de 
Chaves al traslado de su ciudad hacia el río Guapay, 
encomendado por el virrey Toledo al nuevo gober-
nador en ejercicio, Juan Pérez de Zurita. Mendoza 
acabó rebelándose contra el virrey, ante todo por “su 
esperanza de las minas de Ytatin” (Pérez de Zurita 
2003 ​[1573]: ​10 s.). Esta esperanza estaba fundada, 
y los gobernadores cruceños que siguieron a Cha-
ves siguen hablando de la explotación de mineral 
entre los itatines:

Envié por otros indios y pueblos alzados de los de Ytatín 
y tenía ya respuesta de cómo venían. Les puse orden y ra-
zón en su vivir, lo cual les fue venidero porque ninguna 
tenían. Descubrí minas de plata y se sacó muestra de ella 
en los payçonos y no acudía mal, conforme al ensayo que 
se hizo (Pérez de Zurita 2003 ​[1573]: ​7; subrayado mío).

[En la provincia de Ytatin] están las minas de plata y oro 
como arriba se ha dicho, y asimismo hay muchas minas 
de cobre y de plomo, las cuales se han visto ya de los cris-
tianos y sacado metal de ellas en cantidad, o se provee 

esta ciudad a las veces de plomo de ellas, y yo he hecho 
sacar para esta ciudad casi 100 arrobas de ello (Suárez 
de Figueroa 1965 ​[1586]: ​404; subrayado mío).

Estas minas se corresponden, con mucha proba-
bilidad, con la actual concesión minera Don Mario, 
al noreste de la provincia Chiquitos del departamen-
to de Santa Cruz, es decir en plena ex provincia de 
Itatín. La empresa a cargo de la explotación extrae 
oro, plata y cobre (Tejada 2012: ​42–49). Es intere-
sante notar que, en las primeras décadas del siglo 
XVII, iguales rumores de riquezas y minas corren a 
propósito de la provincia de Itatín en la orilla orien-
tal del río Paraguay (Cortesão 1952). En este caso, 
no se corresponde con una realidad. ¿Habrá pasado 
la fama de las minas cruceñas a la región homónima 
del Paraguay? También es posible que haya influido 
el nombre mismo de esta región: pues si bien Itatí 
puede traducirse como “piedra blanca”, también 
puede interpretarse como “metal blanco”, a saber 
la plata. Varias fuentes indican que los tupís y gua-
raníes llamaron al metal ita, es decir “piedra” (Léry 
1975 ​[1580]: ​322; Ruíz de Montoya 2011 ​[1639]: ​
188). Un diccionario guaraní paraguayo indica que 
“plata” también se puede decir itatî, “piedra blanca” 
(Ramírez y Lustig 1996).

Después de la agitación de 1568, los itatines de 
Santa Cruz parecen aquietarse. En los años 1580, el 
gobernador Suárez de Figueroa no sólo los “pacifi-
có”, sino que incluso se apoyó sobre ellos en su lu-
cha contra los de la Cordillera34: “de bravos leones” 
se vuelven “mansas ovejas” (Anua 1596 1965: ​87) 
y, en este mismo tiempo, aceptan la evangelización.

Poco después, en 1592, el mismo gobernador 
funda en territorio de los chiquitos la efímera ciu-
dad de Santiago del Puerto,35 como punto de partida 
para el descubrimiento de Mojos y Paititi en los lla-
nos amazónicos; manda llamar “muchos chirigua-
nas de Itatín, para que le sirvan en la jornada y así 
dejar la tierra más quieta; y en el camino están otros 
que se llaman tacuaimbacus, de la misma lengua, 
que saben y han calado toda la tierra (Anua 1594 
1970: ​447). Como antes los pitaguaris con Ñuflo de 
Chaves, como después en 1603 los “chiriguanaes” 
vecinos de los paresis, los tacuaimbucus aparecen 
como los mejores guías de los cruceños en pos de 
la “tierra rica”.

Sin embargo, la paz conseguida con los itatines 
y su papel de auxiliares siempre fueron frágiles. El 

34	 AGI Pat. 1584 (235, r. 8: ​22v y Mujía (1914/II: ​408); Mar-
qués de Cañete en 1585 (en Mujía 1914/III: ​13). 

35	 Esta ciudad desapareció en 1594; en el mismo emplazamien-
to fue erigida a inicios del siglo XVII la de San Francisco de 
Alfaro.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

375

gran temor de los cruceños era que lograran juntarse 
los dos conjuntos “chiriguanaes” que rodean la ciu-
dad: los itatines, y los chiriguanaes del piedemonte 
andino.36 Si bien, en 1584, Suárez de Figueroa hace 
una expedición “de castigo” a la Cordillera auxilia-
do por 150 itatines, expresa también su miedo:

La ciudad de Santa Cruz, la cual por la poca fuerza que 
tiene y no siendo favorecida y ayudada de Su Majestad 
tengo para mí que se vendrá a consumir y a acabar y acre-
centarse en mas las fuerzas de los Chiriguanaes juntándo-
se con ellos los de Itatin y recogerán consigo sin que se lo 
estorben las Naciones que hay en estas provincias, y serán 
poderosas para nunca ser desbaratados.[37]

Poco después, el padre jesuita Diego de Sama-
niego expresa otra preocupación: para trocar con los 
españoles, los chiriguanaes del piedemonte han in-
crementado sus correrías contra los “indios de los 
llanos”, que venden luego como esclavos: “esta co-
dicia los mueve más a las guerras …Y en Ytatin, 
donde al principio habían cesado de esto con la pa-
labra de Nuestro Señor, mozos codiciosos los vol-
vieron a ello, y han causado muchos males” (Cró-
nica anónima 1944 ​[c. 1600]: ​485).

Junto con la “pacificación” de los itatines em-
pieza su evangelización. El primer misionero que 
empezó un trabajo de evangelización a gran escala 
de los itatines de Santa Cruz fue el ya mencionado 
mercedario Diego de Porres. Si bien sus informes 
conciernen al año 1578, es probable que haya ini-
ciado sus trabajos anteriormente, pues los adultos 
de las aldeas que visitó ya estaban bautizados. Po-
rres cuenta:

Entré en los Hitatines Chiriguanas que están de guerra, 
los cuales están 40 leguas de Santa Cruz, determinados de 
irse a juntar con los de la cordillera que están 30 leguas de 
La Plata y por evitar tan gran mal con el favor de Dios y 
por saber su lengua chiriguana fui a ellos y los apacigüé y 
asenté y puse de paz y saqué a la ciudad de La Plata doce 
caciques y los presenté en Vuestra Real Audiencia y el 
Presidente y Oidores los mandaron vestir de Vuestra Real 
Hacienda y les dieron mantas y sombreros y cuchillos y 
tijeras y coronas de latón …y los poblé en sus pueblos, y 
les hice cinco iglesias y bauticé muchas criaturas en cada 
pueblo y les dejé quien les enseñase la doctrina.[38]

36	 Por ejemplo AGI Pat. 235 r. 8: ​21v, 24v (en Mujía 1914/II: ​
412).

37	 Carta de Lorenzo Suárez de Figueroa a la Audiencia de La 
Plata, 25 de mayo de 1584 (en Barriga 1949: ​200).

38	 Memorial de Diego de Porres, 1 de abril de 1586 (en Barri-
ga 1949: ​226); el 25 de mayo de 1582, el escribano Juan de 
Losa Barahona certifica que la Audiencia de La Plata “mandó 
vestir a doce indios Itatines que el Padre Fr. Diego de Porres 
sacó de los Chiriguanos” (Barriga 1949: ​170).

En 1587 es cuando entran los primeros misione-
ros jesuitas a Santa Cruz: Diego Martínez, Diego de 
Samaniego, y el hermano Juan Sánchez. Samaniego 
cuenta su primera entrada a los itatines:

Fui yo la primera vez a aquella tierra, y después muchas 
veces fui recibido con grande aplauso y voluntad de to-
dos. Y aunque al principio el gobernador y personas ex-
pertas en la tierra no tenían por seguro que fuese más de 
a tres o cuatro pueblos, los primeros, porque los otros ha-
bían querido matar a ciertos mestizos lenguas, y antes al 
gobernador pasado, con soldados que llevaba en busca de 
unas minas, le habían hecho salir de la tierra; pero estan-
do en los primeros pueblos, vinieron casi todos los caci-
ques de los demás pidiéndome fuese a ellos …Proseguí 
por toda la tierra con un mestizo por compañero, y gra-
cias a Nuestro Señor que en todo sucedió bien, porque fui 
bien recibido y oído de todos en cinco meses que por allí 
anduve, bauticé muchos centenares de indios después de 
catequizados, y casé a casi todos con sus mujeres legíti-
mas, dejando las mancebas que tenían que dejar con gran-
de dificultad (Crónica anónima 1944 ​[c. 1600]: ​480 f.).

Los jesuitas no se privan de criticar a sus prede-
cesores, en particular a Porres: “eran cristianos bau-
tizados muchos años había de un sacerdote que an-
duvo por allí muy de paso, pero en más de 25 años 
no se habían confesado ni estaban casados por la 
iglesia casi ninguno, ni tenían de cristianos más que 
el bautismo y el nombre” (Anua 1596 1965: ​94).

Los jesuitas aprendieron la lengua guaraní para 
evangelizar a los itatines. “A la confesión acudían 
con facilidad y gana; en casarse tienen más dificul-
tad, la razón es que es gente libre, feroz y severa, y 
que se rigen de ordinario por dichos y patrañas de 
hechiceros, y entre otros engaños y errores que te-
nían, era que porque se casaban se morían” (Anua 
1594 1970: ​416). En 1589 se cuentan 1.200 itatines 
bautizados (Anua 1589 1929: ​936); en diciembre 
de 1591, Samaniego indica que “los que aquí y allí 
se han bautizado este año pasado desde el noviem-
bre hasta hoy, pasan de 1.620 almas. Se han casado 
1.126 (Anua 1594 1970: ​417).

6	 Jesuitas, itatines y bandeirantes:  
siglos XVII–XVIII

En 1603 Santa Cruz se traslada 300 km al oeste, a 
los llanos del río Guapay. Si bien podemos suponer 
que varios itatines acompañaron en este proceso a 
sus amos españoles, la mayoría se retiró al monte y 
apostató de la fe cristiana. Toda esta región cae en 
el olvido (al menos, en el olvido de los documen-
tos) hasta que, en 1690, los misioneros jesuitas de la 
provincia del Paraguay inician en ella las misiones 
conocidas como “de Chiquitos”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


376 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

Es exactamente cuando desaparecen las noticias 
sobre los itatines de Santa Cruz que se vuelven, por 
el contrario, mucho más numerosas sobre aquellos 
de la orilla oriental del río Paraguay. Estas noticias 
permiten llenar en parte los vacíos sobre la historia 
itatín en Santa Cruz durante el siglo XVII.

En la primera década del siglo, los itatines ini-
cian contactos por los misioneros jesuitas del Para-
guay. El cacique principal itatín, Ñanduabuzu, re-
clama la presencia de sacerdotes (Cortesão 1952: ​
24, 31). Los indígenas quieren, más que todo, es-
capar tanto de los españoles de Asunción en busca 
de peones como de los bandeirantes39 de Brasil en 
busca de esclavos, que asolaron en particular toda la 
región del Guairá (Paraná) en los años 1630. Lo dijo 
claramente un itatín a los jesuitas: “donde reciben 
[los indios] a los padres, no entran los españoles, 
pues basta, esto es lo que solamente buscábamos” 
(Ferrer 1952 ​[1633]: ​37).

Las primeras misiones, fundadas en 1632, son 
destruidas al año siguiente por los bandeirantes. 
Dos nuevas reducciones son restablecidas en 1634: 
Nuestra Señora de Fe de Taré y San Ignacio de Caa-
guazú. La primera, cerca de la orilla del río, debía 
servir de “puente para pasar a la otra banda del Pa-
raguay a los chiriguanas” – léase “guaraní-hablan-
tes” de la región de la antigua Santa Cruz (Cortesão 
1952: ​101). De hecho, en 1644–45 uno de los jesui-
tas de Itatín, el padre Pedro Romero, cruzó el río 
Paraguay con el objetivo de evangelizar a los indí-
genas, quienes lo asesinaron (Cortesão 1952: ​102). 
Según Sánchez Labrador, estos asesinos eran “chi-
riguanas” – es decir “itatines” de Santa Cruz (1910 ​
[c. 1770]/I: ​60).

Pero las bandeiras paulistas continuaron sin tre-
gua contra las misiones paraguayas. Los documentos 
recopilados por Jaime Cortesão evocan en particular 
los asaltos de 1637, 1647 y 1648. En estas ocasio-
nes, los bandeirantes cruzaron el río Paraguay: “pa-
saron tan adelante que llegaron a ser sentidos en los 
pueblos de Santa Cruz de la Sierra” (Cortesão 1952: ​
79, 81): es, pues, precisamente en 1637 que los “ma-
melucos” son señalados entre los itatines de Santa 
Cruz (Actas capitulares 1977 ​[1634–1640]: ​193).

Estos asaltos sangrientos tuvieron consecuencias 
no sólo sobre los indígenas de la margen oriental del 
Paraguay, sino sobre los de la orilla oeste. En efec-
to, muchos itatines de Paraguay escogieron cruzar 
el río hacia el oeste para huir de los paulistas. En 
1647, “muchas [familias] han pasado a la otra banda 

39	 También llamados “mamelucos” o “paulistas”, los bandei-
rantes eran cazadores de esclavos que salían de la ciudad de 
São Paulo en Brasil. Se constituyeron en el mayor enemigo 
de las misiones jesuíticas del Paraguay.

del río Paraguay” (Cortesão 1952: ​105). Más tarde, 
Sánchez Labrador cuenta:

Los Portugueses no se descuidaban en el ejercicio que 
los caracteriza: esparcidos los Ytatines por los bosques 
con tantos contratiempos de cinco pueblos apenas pudie-
ron formar dos en su segunda entrada los misioneros de 
la Compañía: estos dos fueron los llevados al Piray y al 
Tibiquary. Quedó mucha gente escondida en los bosques: 
pasó a la orilla occidental del río Paraguay: se internó has-
ta el famoso Lago de los Jareyes [sic], o cosa semejante; 
y éstos son Guarayos descendientes de los Ytatines y her-
manos de los del pueblo de Nuestra Señora de Fe reco-
gidos por nuestros misioneros de Chiquitos (RAH 1767; 
subrayado mío).

Uno de estos “guarayos” dice:

Sus padres les decían: que su pueblo había estado a la 
otra orilla del río Paraguay entre dos Ríos; que habían 
sido cristianos; que su pueblo tubo el nombre de la Virgen 
[Nuestra Señora de Fe de Taré] … se habían pasado a la 
orilla occidental del río, y después venido a vivir con los 
Chiquitos … No pueden darse señas más determinativas 
del origen de los Guarayos (RAH 1767).

De la misma manera, Las Anuas jesuitas del Para-
guay de 1735 afirman:

Los guarayos tienen su origen en la tierra de los guara-
níes, viniendo ellos a su actual domicilio hace unos 100 
años a esta parte, huyendo ellos en aquel entonces de las 
invasiones de los brasileños a tan enorme distancia, de-
vastando aquellos abominables ladrones en aquel enton-
ces toda la comarca …Todavía hablan los guarayos la len-
gua de su antigua nación, pero ya algo viciada. Tienen 
ellos las mismas costumbres que, como leemos, han teni-
do los guaraníes antes de hacerse cristianos; así, comen 
carne humana como antiguamente lo hacían los guaraníes 
(en Matienzo et al. 2011: ​167).

Algunos de ellos se establecieron sobre las ribe-
ras del río Tucavaca, que desemboca en los bañados 
de Otuquis al sur del Pantanal: ahí, “antiguamen-
te estaba poblado todo de Guaraios” (Consulta de 
1708, en Cortesão 1955: ​111).

Así, para los jesuitas de Paraguay y de Chiquitos 
del siglo XVIII, “los guarayos” son, ante todo, los 
descendientes de los itatines de Paraguay reciente-
mente fugados de los bandeirantes. Esto significa 
que un nuevo aporte de itatines, cuya magnitud no 
podemos desgraciadamente evaluar, reforzó el con-
junto guaraní-hablante de la región de Santa Cruz. 
Es también a partir de este momento que el térmi-
no de “guarayos” se generaliza para designar a los 
que viven en la Chiquitania, como para diferenciar-
los de sus parientes que se quedaron en la otra ban-
da del Paraguay.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

377

La huida al occidente del río Paraguay no impli-
có que los itatines estuvieran a salvo de los bandei-
rantes. Ya vimos que éstos fueron señalados entre 
los itatines cruceños en 1637. Más tarde, las en-
tradas se multiplican. En 1692, el cabildo de Santa 
Cruz pide socorro a Asunción para contener a los 
portugueses (Cortesão 1952: ​302 s.). En 1696, nue-
vas entradas son registradas – el que da el aviso es, 
además, un indio guarayo.40

En definitiva, las bandeiras tuvieron dos con-
secuencias cruciales para los ahora “guarayos” de 
Santa Cruz: engrosaron el grupo con el aporte de 
los itatines que huían desde el margen oriental del 
Paraguay, reforzando tal vez su “identidad itatín” 
por encima de la de los demás grupos guaraní-ha-
blantes de la región; y provocaron que estos grupos 
abandonen paulatinamente las orillas del Paraguay 
y la antigua “provincia de Itatín”, internándose más 
adentro en la Chiquitania donde tuvieron contactos 
con los jesuitas de Chiquitos, y acercándose a su há-
bitat actual. Es pues significativo que el primer in-
greso de guarayos a una misión jesuita se haya dado 
en las misiones de Mojos y no en las de Chiquitos: 
esto significa que buena parte de ellos vivía ya don-
de hoy están asentados. Fueron en efecto 73 pue-
blos de “Huarayus, que son de la lengua chiriguana” 
(Eguiluz 1884 ​[1696]: ​22) los que encontró el padre 
Cipriano Barace en 1693, al este de Trinidad. Estos 
guarayos eran conocidos y temidos por todos los in-
dígenas vecinos porque eran caníbales. Barace los 
llevó a Trinidad, pero “con la natural inconstancia 
volvieron algún tiempo después a sus querencias” 
(Urbano de Mata 1704: ​s. p.). Sin embargo, poco 
después en 1702, entre 300 y 400 de los guarayos 
fugitivos volvieron a la misión de Trinidad (Tormo 
Sanz 1978–79: ​297).

Sin embargo los ingresos de guarayos a las mi-
siones de Chiquitos son los más sostenidos y mejor 
documentados. Empezaron en 1702 en la reducción 
de San Rafael, donde está registrada la llegada de 
“guarades”, de lengua guaraní; tres años después, 
otros guarayos ingresan a la misión de San José y 
a la primera reducción de San Juan: en este últi-
mo caso, se trataba de 60 personas que huían de 
los bandeirantes (Fernández 1726: ​79v). La prime-
ra reducción de San Juan, fundada en 1699, estaba 
establecida a unas 30 leguas al este-noroeste de la 
de San José, vale decir de la antigua Santa Cruz, 
en plena antigua “provincia de Itatín”. Se mudó en 
1705 al río Zapocó, y a esta reducción se referiría, 
según Hans van den Berg, un documento de 1715 

40	 Burgés (2008 ​[1703–05]: ​297 s., 106 s.); Anuas de la provin-
cia del Paraguay 1689–1699 (en Matienzo et al. 2011: ​25); 
Fernández 1726: ​78v ss.).

que evoca a “San Juan de Guaraios” en los límites 
de Mojos (Garriga 1906 ​[1715]: ​40; Van den Berg 
2009: ​181). Esta misión fue sin embargo efímera, 
y en 1712 San Juan se restableció en su emplaza-
miento definitivo, poco al este de San José (Tomichá 
Charupá 2002: ​534 s.).

En 1712, dos expediciones misioneras parten de 
San Rafael y de San José respectivamente. La pri-
mera logró traer a San Rafael “dos pueblos, uno de 
guarayos y otro de coerecas que están en un recodo 
de la laguna grande de los Jarayes” 41; la segunda 
fue en busca de “unos indios guarayos que dicen se 
acaban de mudar ahora no lejos del pueblo de San 
José, detrás de la serranía donde se han retirado hu-
yendo de los portugueses. Y algunas leguas más allá 
hay más guarayos”.42

En 1717–18 los neófitos de San Javier realizan 
varias expediciones al noreste de la misión, encon-
trando a varios grupos guarayos. Algunos de ellos 
aceptan seguirlos hasta la misión, otros cambian de 
opinión en el camino. Otra expedición logra traer 
130 guarayos a San Javier. En 1718, grupos guara-
yos prometen incorporarse a la reducción en cuan-
to acaben de cosechar: “en cuyo seguro se queda-
ron siete de sus parientes cristianos y que tenían sus 
mujeres en el dicho pueblo de San Javier, para guías 
y que no desistiesen de sus intentos”.43 Estos epi-
sodios son los más conocidos por los historiadores 
aunque no pasaron, como bien recalca García Jor-
dán, “de ser una anécdota histórica” (2006: ​133) sin 
más consecuencias que las demás entradas de gua-
rayos a las misiones chiquitanas.

En estos mismos años, otros guarayos que huyen 
de los bandeirantes ingresan a San Juan (Fernán-
dez 1726: ​188); una expedición sale también de San 
José “a los infieles guarayos, de quienes trajeron al-
gunos el año pasado, y reconociéndose por parien-
tes de otros guarayos que años ha que están en este 
pueblo, han vuelto este año a tres o cuatro pueblos 
de los [ilegible] que los están esperando con bas-
tante gente”.44

A partir de 1731 más guarayos empiezan a in-
gresar a las misiones, en especial a la de San Mi-
guel donde llegan 92, seguidos por 8 más y otros 30 
más tarde, “atraídos a esta fe por un apóstata, paisa-
no suyo, escapado de su pueblo a San Miguel, pero 
resuelto ahora a volver, llevándose a estos mencio-

41	 Estado de la reducción de San Rafael, 1712 (en Matienzo 
et al. 2011: ​100).

42	 Estado de la reducción de San José, 1712 (en Matienzo et al. 
2011: ​101).

43	 Adiciones a las expediciones anuas, 1717–18 (en Matienzo 
et al. 2011: ​132–135).

44	 Sucesos de las misiones de Chiquitos, 1717–18 (en Matienzo 
et al. 2011: ​137 s.).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


378 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

nados, conquistados por él mismo”.45 Pocos años 
después, una expedición sale de San Miguel: “lle-
garon con felicidad a los guarayos, y les hablaron y 
pudieron llevar consigo 282 almas de aquellos. Más 
de 100 de ellos eran párvulos, los cuales, luego al 
llegar al pueblo, fueron bautizados, mientras los de-
más fueron enumerados entre los catecúmenos”.46 
Estas personas figuran en el estado del pueblo de 
San Miguel de 1743, que registra 60 familias de 
guarayos, con un total de 210 personas, entre ellas 
100 niños (Matienzo et al. 2011: ​301). Servirían de 
anzuelo para atraer a más de sus parientes:

Por los guarayos, traídos a fines del año pasado al pueblo 
de San Miguel, se supo que todavía quedaban muchos de 
sus paisanos [en el monte], los cuales con bárbara fero-
cidad ejercen la antropofagia, según la costumbre de su 
nación en su tierra … Después de haber oído esto, fueron 
enviados, en este año, para buscar los restos de ellos, al-
gunos neófitos guarayos que lo son ya por algunos años 
y eran los primeros de aquella nación que se han hecho 
cristianos. Pues, se suponía que a estos sus paisanos no 
comerían aquellos antropófagos tan fácilmente, y acep-
tarían de ellos más gustosamente la fe. Salió la empresa 
según nuestros deseos. Fueron bien recibidos nuestros in-
dios, los cuales desempeñaron su cargo de embajadores 
a la maravilla, trayendo consigo las reliquias de aquella 
gente bárbara.[47]

Entran así 295 nuevos guarayos a San Miguel 
entre 1744 y 1745 (AGI Charcas 1745: ​162–166). 
Sin embargo, muchos debieron huir o morir por en-
fermedades pues, en el empadronamiento realizado 
en 1745, figura tan solo un total de 314 guarayos en 
las misiones de Chiquitos: 68 en San Javier y 246 
en San Miguel.48 Representarían apenas, según To-
michá Charupá (2002: ​269), el 2,1 % del total de 
la población indígena reducida en las misiones de 
Chiquitos.

No encontré datos posteriores sobre los ingresos 
de guarayos a las misiones chiquitanas. En 1767, año 
de la expulsión de la compañía de Jesús, Sánchez 
Labrador registraba guarayos en los pueblos de San 
Javier (bajo el nombre de “itatines”), San Miguel, 
San Ignacio y Santo Corazón; la misión de Con-
cepción, dice, “tuvo algunos guarayos”, ausentes en 
1767 (Sánchez Labrador 1910 ​[c. 1770]: ​82, 85, 87).

Los datos son insuficientes para establecer si-
quiera aproximadamente el número de guarayos que 

45	 Anuas de la provincia del Paraguay, 1730–1734 (en Matienzo 
et al. 2011: ​166 s.).

46	 Anuas de la provincia del Paraguay, 1735–1742 (en Matienzo 
et al. 2011: ​215 s.).

47	 Anuas de la provincia del Paraguay, 1735–1742 (en Matienzo 
et al. 2011: ​217).

48	 Cuadro resumen de este censo en Matienzo et al. (2011: ​
328 s.).

pasaron o se afincaron por las misiones chiquitanas. 
En todo caso, las cifras existentes son insignifican-
tes si se las compara, por ejemplo, con la entrada de 
miles de zamucos del Chaco a las mismas misio-
nes (Combès 2009: cap. 4), o incluso con el número 
de bautismos realizados antaño por Porres y Sama-
niego entre los itatines. Más aún, muchos guarayos 
huían de las misiones y de los misioneros:

Se había tenido noticia en el pueblo de San Francisco 
Xavier de que había algo lejos de allí una parcialidad de 
guarayos que hablan la lengua guaraní, y se esperaba ha-
cer en ellos mucho fruto, por lo cual el año de 1719 fue-
ron de aquel pueblo indios Chiquitos a hablarles sobre su 
conversión pero se volvieron sin fruto, porque llegando 
al paraje de dicha nación, donde tenía sus pueblecillos, 
ya se habían huido, sin quedar uno sólo; y aunque les si-
guieron los rastros por algunos días, los perdieron en un 
río muy caudaloso, en que se embarcaron sin saber para 
dónde (Fernández 1726: ​445).

Palabras finales

Intenté reconstruir en estas páginas la fragmentaria 
historia colonial de los itatines y guarayos de San-
ta Cruz, prácticamente desconocida hasta hoy. Los 
datos muestran, primero, que los guarayos contem-
poráneos no son únicamente descendientes de los 
itatines del margen oriental del Paraguay. Si bien 
muchos de ellos llegaron a establecer en Santa Cruz, 
al punto de dar su nombre a toda una “provincia”, se 
encontraron ahí con varios otros grupos guaraní-ha-
blantes que habían llegado con anterioridad, no for-
zosamente desde el mismo lugar, y que luego fueron 
confundidos con ellos. El grupo que se conforma 
progresivamente en el siglo XVI es ante todo una 
mezcla de tradiciones guaraníes de diversos oríge-
nes, a las cuales tendríamos que agregar a aquellos 
cautivos indígenas de otras etnias, y otras lenguas, 
que se integraban en sus aldeas.

En segundo lugar, la historia itatín de Santa Cruz 
es, tal vez, un ejemplo perfecto de cómo se vienen 
entrelazando las historias indígenas y españolas en 
esta región. Muchos itatines y/o “guaraníes” en ge-
neral llegaron a esta región antes de la invasión eu-
ropea, y sus relatos contribuyeron no poco a alentar 
los sueños de los propios asuncenos en busca de la 
“tierra rica”. A su vez, estas expediciones españolas 
incrementaron las migraciones itatines, por ejemplo 
en 1564 cuando 3.000 de ellos siguieron a Ñuflo de 
Chaves. Más tarde, son las minas de Itatín las que 
entrelazan de nuevo historia indígena y española. El 
afán español provoca la rebelión de los indígenas, y 
con ella la muerte de Ñuflo de Chaves; la “esperan-
za” de las mismas minas está al origen de la rebelión 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

379

de Diego de Mendoza contra el virrey Toledo. Más 
tarde aún, a partir del siglo XVII, fueron esta vez 
los bandeirantes portugueses los que cambiaron la 
historia itatín, provocando huidas desde Paraguay, 
engrosando y reconformando el conjunto guaraní-
hablante de Santa Cruz. Estas huidas sellaron la his-
toria compartida entre los itatines del margen orien-
tal del río Paraguay y los del margen occidental. A 
partir del siglo XVIII, los guarayos ya están esta-
blecidos en su hábitat actual, y los contactos cesan 
por completo con sus lejanos parientes paraguayos. 

Ni en Itatín del Paraguay, cuyas misiones tuvie-
ron que ser trasladas hacia el sur para escapar de 
los ataques bandeirantes, ni tampoco en Chiquitos, 
los jesuitas lograron evangelizar realmente a los 
guarayos. El desconocimiento de este grupo era tal 
por parte de la sociedad envolvente, que d’Orbigny 
pudo escribir que fueron “descubiertos” en 1790 por 
una expedición que buscaba un camino entre Mo-
jos y Chiquitos (d’Orbigny 2002 ​[1833]/III: ​1351). 
A partir de entonces se inició una nueva etapa de 
evangelización, primero a manos del sacerdote de 
San Javier, Gregorio Salvatierra, y luego de los mi-
sioneros franciscanos. Una nueva historia comienza, 
que otros ya han contado. El colegio franciscano de 
Tarata fue fundado por Real Cédula en 1792: “fue 
entonces cuando se inició la conquista y reducción 
de los Guarayo” (García Jordán 2006: ​134). 

Agradezco a Graciela Chamorro, Pilar García Jordán, 
Protásio Langer, Paula Peña, Mario Polia, Roberto To-
michá, Katya Vietta y Diego Villar por su apoyo en esta 
investigación.

Bibliografía

Fuentes archivales

AGI Charcas [Archivo General de Indias, Sevilla; Audien-
cia de Charcas]
1745	 Testimonios de los autors originales de la visita de Fran-

cisco Javier de Palacios a los pueblos de las misiones de 
Chiquitos. AGI Charcas 293.

AGI Pat. [Archivo General de Indias, Sevilla; Patronato]
1584	 Documentos sobre la guerra chiriguana. AGI Pat. 235, 

r. 8.

ALP [Archivo de La Paz, Bolivia]
1891–97	 ALP Fondo José Manuel Pando, 1891–97, nº 2. 

RAH [Real Academia de la Historia, Madrid]
1565	 Viaje de don Francisco Ortiz de Vergara. (RAH: Colec-

ción de manuscritos de Muñoz, T. 88, Signatura A 115) 
1767	 Sánchez Labrador: Diario del viaje a las misiones de Chi-

quitos desde la Reducción de Nuestra Señora de Belén, 
de indios guaycurúes (RAH: Mata Linares 56 [9-1711])

Literatura

Actas capitulares
1977	 Actas capitulares de Santa Cruz de la Sierra, 1634–1640. 

(Versión paleográfica del manuscrito original, G. Feyles; 
prólogo, notas e índices, M. Terceros Banzer; ordenación 
y nota preliminar, H. Sanabria Fernández.) Santa Cruz: 
Universidad Boliviana Gabriel René Moreno. [1634–
1640]

Anua 1589
1929	 Missio in Provinciam Santae Crucis in Annuae Litterae 

Societatis Iesu 1589. (Traducción y notas de Alfred Mé-
traux.) En: Métraux 1929. [1589]

Anua 1592
1970	 Carta anua de la provincia del Perú. En: A. de Egaña 

(comp.); Doc. 72. [1592] 

Anua 1594
1970	 Anua de la Compañía de Jesús – Tucumán y Perú. En: A. 

de Egaña (comp.); Doc. 112. [1594]

Anua 1595
1970	 Anua de la Compañía de Jesús – Tucumán y Perú. En: A. 

de Egaña (comp.); Doc. 186. [1595]

Anua 1596
1965	 Anua de la Compañía de Jesús – Tucumán y Perú. En: M. 

Jiménez de la Espada. Tomo 2; pp. 86–113. [1596]

Armentia, Nicolás
1902	 Tacana. Arte, vocabulario, exhortaciones, frases. (Intro-

ducción y notas por S. A. Lafone Quevedo.) La Plata: Ta-
lleres de Publicaciones del Museo. (Biblioteca lingüística 
del Museo de La Plata; Sección de Bolivia, 1/1)

Barriga, Víctor M. (comp.)
1949	 Mercedarios ilustres en el Perú, 2: Siglo XVI. El padre 

fray Diego de Porres, misionero insigne en el Perú y en 
Santa Cruz de la Sierra. Arequipa: La Colmena. 

Burgés, Francisco
2008	 Memorial sobre las misiones de Chiquitos. En: R. Tomi-

chá Charupá (ed.), Francisco Burgés y las misiones de 
Chiquitos; pp. 85–130. Cochabamba: Ed. Verbo Divino. 
(Colección Misión y Diálogo, 11) [c. 1703–1705]

Cadogan, León
1992	 Ayvu Rapyta. Textos míticos de los Mbyá-Guaraní del 

Guairá. (Ed. prep. por B. Melià.) Asunción: Fundación 
“León Cadogan”. (Biblioteca paraguaya de antropología, 
16; Colección “Obras de León Cadogan”, 2; Serie etno-
logía, 1) [1959]

Calvete de Estrella, Juan C.
1963	 Crónicas del Perú. Tomo 5: Rebelión de Pizarro en el 

Perú y vida de Don Pedro Gasca; pp. 227–409. Madrid: 
Ed. Atlas. (Biblioteca de autores españoles, 167) [1571]

Cardús, José
1886	 Las misiones franciscanas entre los infieles de Bolivia. 

Descripción del estado de ellas en 1883 y 1884; con una 
noticia sobre los caminos y tribus salvajes. Barcelona: 
Lib. de la Inmaculada Concepción.

Castillo, José del
1906	 Relación de la provincia de Moxos. En: M. V. Ballivián, 

Documentos para la historia geográfica de la República 
de Bolivia; pp. 294–395. La Paz: J. M. Gamarra. [1676]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


380 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

Chamorro, Graciela
2015	 Povos indígenas guarani falantes no atual Estado de Mato 

Grosso do Sul (séculos XVI–XXI). En: G. Chamorro e 
I. Combès, História dos povos indígenas no Mato Grosso 
do Sul. Dourados: UFGD (en prensa).

Clastres, Hélène
1975	 La terre sans mal. Le prophétisme tupi-guarani. París: Éd. 

Du Seuil.

Cobo, Bernabé
1890–95	 Historia del Nuevo Mundo. 4 vols.(Publicada pot pri-

mera vez con notas y otras ilustraciones de D. Marcos Ji-
ménez de la Espada.) Sevilla: Imp. de E. Rasco. (Socie-
dad de bibliófilos andaluces, 1) [1653]

Combès, Isabelle
2006	 De los candires a Kandire. La invención de un mito chi-

riguano. Journal de la Société des Américanistes 92/1-2: ​
137–163.

2009	 Zamucos. Cochabamba: Instituto de Misionología. (Co-
lección scripta autochtona: historia indígena de las Tie-
rras Bajas, 1)

2010	 Diccionario étnico. Santa Cruz la Vieja y su entorno en el 
siglo XVI. Cochabamba: Instituto de Misionología. (Co-
lección scripta autochtona: historia indígena de las Tie-
rras Bajas, 4)

2011a	 Pai Sumé, el Rey Blanco y el Paititi.Anthropos 106: ​99–
114. 

2011b	 El Paititi, los candires y las migraciones guaraníes. Su-
plemento antropológico 46/1: ​7–149.

2012	 Susnik y los gorgotoquis. Efervescencia étnica en la Chi-
quitania (Oriente boliviano). Indiana 29: ​201–220.

Consultas
2011	 Consultas para la entrada de Juan de Lizarazu, presidente 

de la Real Audiencia de Charcas, para entrar a Moxos o 
Toros (1636). En: I. Combès y V. Tyuleneva (eds.), Pai-
titi. Ensayos y documentos. Anexo 4; pp. 239–290. Co-
chabamba: Ed. Itinerarios. (Colección scripta autochtona: 
historia indígena de las Tierras Bajas, 8) [1636]

Cors, José
2008	 Noticias de Guarayos (1875). (Estudio preliminar de E. 

Caurey C. y E. Ortiz G.) Santa Cruz: Fundación Nova. 
[1875]

Cortesão, Jaime (ed.)
1952	 Jesuitas e bandeirantes no Itatim (1596–1760). Vol. 2. 

Rio de Janeiro: Biblioteca Nacional, Divisão da obras ra-
ras e publicações. (Manuscritos da coleção de Angelis, 2)

1955	 Antecedentes do Tratado de Madri. Jesuitas e bandeiran-
tes no Paraguai (1703–1751). Rio de Janeiro: Biblioteca 
Nacional, Divisão da obras raras e publicações. (Manus-
critos da coleção de Angelis, 6) 

Crónica anónima
1944	 Crónica anónima. En: F. Mateos (ed.), Historia Gene-

ral de la Compañía de Jesús en la provincia del Perú; 
pp. 471–507. Madrid: Instituto Gonzalo Fernandez de 
Oviedo. [c. 1600]

Descripción general del Perú
1906	 Descripción general del Perú y en especial de las Au-

diencias de Lima y Charcas. En: V. M. Maúrtua (comp.), 
Tomo 1: Virreinato peruano; pp. 367–387. [Siglo XVII]

Díaz de Guzmán, Rui
1835	 Historia argentina del descubrimiento, población y con-

quista de las provincias del río de la Plata escrita por Rui 
Díaz de Guzmán en el año de 1612. En: P. de Angelis 

(comp.): Colección de obras y documentos relativos a la 
historia antigua y moderna de las provincias del río de la 
Plata. Tomo 1; pp. 1–156. Buenos Aires: Imprenta del Es-
tado. [1612]

Dietrich, Wolf
1986	 El idioma chiriguano. Gramática, textos, vocabulario. 

Madrid: Instituto de Cooperación Iberoamericana.
1990	 More Evidence for an Internal Classification of Tupi-

Guarani Languages. Berlin: Gebr. Mann Verlag. (India-
na Suplemento, 12)

Egaña, Antonio de (comp.)
1970	 Monumenta Peruana. Tomo 5: ​1592–1595. Roma: Insti-

tutum Historicum Societatis Iesu. (Monumenta historica 
Societatis Jesu, 102; Monumenta missionum Societatis 
Jesu, Missiones occidentales, 27)

Eguiluz, Diego de
1884	 Historia de la misión de Mojos en la república de Boli-

via, escrita en 1696 por el P. Diego de Eguiluz; publicada 
con varios documentos inéditos referentes á esa misión, 
biografías y notas por Enrique Torres Saldamando. Lima: 
Imprenta del Universo. [1696]

Fernández, Juan Patricio
1726	 Relación historial de las misiones de los indios que lla-

man Chiquitos, que están a cargo de los padres de la 
Compañía de Jesús de la provincia del Paraguay. Escrita 
por el padre Juan Patricio Fernández, de la misma Com-
pañía. Sacada a luz por el padre Gerónimo Herrán, procu-
rador general de la misma provincia … Madrid: Imprenta 
de Manuel Fernández. 

Ferrer, Diego
1952	 Anua do Padre Diogo Ferrer para o provincial sôbre a 

geografia e etnografia dos indígenas do Itatim. En: J. Cor-
tesão (ed.); pp. 29–49. [1633]

García Jordán, Pilar
2006	 “Yo soy libre y no indio: soy guarayo”. Para una historia 

de Guarayos, 1790–1948. Lima: Instituto Francés de Es-
tudios Andinos. (Travaux de l’Institut français d’études 
andines, 219)

Garcilaso de la Vega (el Inca)
1990	 Comentarios reales. (Introducción de José de la Riva-

Agüero.) México: Ed. Porrúa. (Sepan cuantos …, 439) 
[1609]

Garriga, Antonio
1906	 Linderos de los pueblos de las misiones de Mojos. En: 

V. M. Maúrtua (comp.), Tomo 10: Mojos; pp. 34–42. 
[1715]

Información de los chiriguanaes
2008	 Información de los chiriguanaes. En: C. J. Julien; 

Doc. 22: ​222–234. [1571]

Irala, Domingo Martínez de
1877	 Carta de Domingo Martínez de Irala al Consejo de In-

dias, … 24 de julio de 1555. En: Cartas de Indias; Nu-
mero 97: ​571–578. Madrid: Imprenta de Manuel G. Her-
nandez. < http://www.elhistoriador.com.ar/documentos/ 
conquista_y_colonia/carta_de_domingo_de_irala_al_

	 consejo_de_indias.php > [1555] [24. 02. 2015]
2008	 Relación de la jornada al norte. En: C. J. Julien; Doc. 1: ​

1–11. [1543]

Jiménez de la Espada, Márcos
1965	 Relaciones geográficas de Indias. Perú. 3 tomos. (Ed. y 

estudio preliminar por J. U. Martínez Carreras.) Madrid: 
Ed. Atlas. (Biblioteca de autores españoles, 183–185)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


Itatines y Guarayos

Anthropos  110.2015

381

Julien, Catherine J.
2005	 Alejo García en la historia. Anuario de Estudios Bolivia-

nos, Archivísticos y Bibliográficos 11: ​223–266. 
2007	 Kandire in Real Time and Space. Sixteenth-Century Ex-

peditions from the Pantanal to the Andes. Ethnohistory 
54: ​245–272.

2008	 Desde el oriente. Documentos para la historia del oriente 
boliviano y Santa Cruz la Vieja, 1542–1597. Santa Cruz 
de la Sierra: Fondo Editorial Municipal.

Léry, Jean de
1975	 Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil … Genève: 

Droz. (Les classiques de la pensée politique, 9) [1580]

Matienzo, Javier, Roberto Tomichá, Isabelle Combès y Car-
los Page (eds.)
2011	 Chiquitos en las anuas de la Compañía de Jesús (1691–

1767). Cochabamba: Itinerarios Editorial. (Colección 
scripta autochtona: historia indígena de las Tierras Ba-
jas, 6)

Maúrtua, Víctor Manuel (comp.)
1906	 Juicio de límites entre el Perú y Bolivia. Prueba perua-

na presentada al Gobierno de la República Argentina por 
V. M. Maúrtua. 12 tomos. Barcelona: Imprenta Henrich 
y Comp. 

Melià, Bartomeu, Georg Grünberg y Friedl Grünberg
2008	 Los Paĩ-Tavyterã. Etnografía guaraní del Paraguay con-

temporâneo. Asunción: CEADUC–CEPAG. [2a ed. corr. 
y aum.]

Mendoza L., Gunnar
1957	 Bibliografía guaraya preliminar. Revista del Instituto de 

Sociología Boliviana 5: ​45–98.

Métraux, Alfred
1927	 Migrations historiques des Tupi-Guaraní. Journal de la 

Société des Américanistes 19: ​1–45.
1928	 La religion des Tupinamba et ses rapports avec celle des 

autres tribus tupi-guarani. Paris: Librairie Ernest Leroux.
1929a	 Un ancien document peu connu sur les Guarayú de la 

Bolivie orientale. Anthropos 24: ​913–941.
1929b	 Études sur la civilisation des indiens Chiriguano. Revista 

del Instituto de Etnología de la Universidad Nacional de 
Tucumán 1: ​295–493.

Mujía, Ricardo (comp.)
1914	 Bolivia-Paraguay. Exposición de los títulos que consa-

gran el derecho territorial de Bolivia, sobre la zona com-
prendida entre los ríos Pilcomayo y Paraguay. Anexos. 
9 tomos. La Paz: El Tiempo. 

Nimuendaju Unkel, Curt
1987	 As lendas da criação e destruição do mundo como funda-

mentos da religião dos Apapocúva-Guaraní. São Paulo: 
Editora HUCITEC; Editora da Universidade de São Pau-
lo. [1914]

Nordenskiöld, Erland
1917	 The Guarani Invasion of the Inca Empire in the Sixteenth 

Century. An Historical Indian Migration. Geographical 
Review 4/2: ​103–121.

Nostas Ardaya, Mercedes (coord.)
2007	 Gwarayu mba’ekwasa. Saberes del pueblo Gwarayu. San-

ta Cruz: Ministerio de Educación, Programa Amazónico 
de Educación Intercultural Bilingüe. 

Núñez Cabeza de Vaca, Álvar
1944	 Naufragios y comentarios. Madrid: Espasa-Calpe. (Los 

grandes viajes clásicos, 17) [1555]

Oliva, Juan Anello
1895	 Historia del reino y provincias del Perú, de sus incas re-

yes, descubrimiento y conquista por los españoles de la 
corona de Castilla … Lima: Imprenta y Librería de San 
Pedro. [1631]

Orbigny, Alcide D. d’
1839	 L’homme améri cain (de l’Amérique méridionale), consi-

déré sous ses rapports physiologiques et moraux. Paris: 
Pitois-Levrault.

2002	 Viaje a la América meridional … realizado de 1826 a 
1833. 4 vols. La Paz: Plural Ed. [1833]

Pérez de Zurita, Juan
2003	 Carta al virrey. En: C. J. Julien, Rebeldía en Santa Cruz de 

la Sierra en tiempos del virrey Francisco de Toledo. Re-
vista de Humanidades y Ciencias Sociales 9/1–2: ​6–25. 
[1573]

Platt, Tristan, Thérèse Bouysse-Cassagne y Olivia Harris
2006	 Qaraqara-Charka. Mallku, inka y rey en la provincia 

de Charcas (siglos XV–XVII). Historia antropológica 
de una confederación aymara. La Paz: Plural Editores; 
Lima: Inst. Français d’Études Andines. (Travaux de l’Ins-
titut Français d’Études Andines, 174)

Porres, Diego de
1906	 Memorial del Padre Fray Diego de Porres a S. M. pi-

diendo mercedes por sus servicios. En: V. M. Maúrtua 
(comp.), Tomo 9: Mojos; pp. 82–86. [1582]

1949	 Relación de los bautizados …. En: V. Barriga; pp. 139–
156. [1578]

Ramírez, Gilbert y Wolf Lustig
1996	 Ñe’êndy. Diccionario guaraní interactivo. < http://www. 

uni-mainz.de/cgi-bin/guarani2/diccionario.pl > [24. 02. ​
2015]

Relación de los servicios
2008	 Relación de los servicios de Ñuflo de Chávez y Álvaro de 

Chávez. En: C. J. Julien; Doc. 24: ​240–273. [1588]

Relación general
2008	 La relación general de todo lo susodicho [que] tomó en 

publica forma … En: C. J. Julien; Doc. 11: ​57–63. [1560]

Relación verdadera
2008	 Relación verdadera del asiento de Santa Cruz de la Sierra. 

En: C. J. Julien; Doc. 20: ​212–217. [1571]

Resolución de los casos
2008	 Resolución de los casos ofrecidos al capitán Ñuflo de 

Chávez desde el año de 57. En: C. J. Julien; Doc. 15-C: 
109–113. [1561]

Ruíz de Montoya, Antonio
2011	 Tesoro de la lengua guaraní. (Introducción y notas por 

B. Melià, transcripción y transliteración por F. Grün-
berg.) Asunción: Centro de Estudios Paraguayos “Anto-
nio Guasch”. [1639]

Sánchez Labrador, José
1910	 El Paraguay católico. 3 tomos. Buenos Aires: Imprenta 

de Coni Hermanos. [c. 1770]

Sarmiento de Gamboa, Pedro
1943	 Historia de los Incas. Buenos Aires: Emecé Ed. (Colec-

ción Hórreo, 10) [2a ed. enteramente rev.; orig. 1572]

Schmidel, Ulrich
2008	 Reise in die La Plata-Gegend (1534–1554) – Viaje al río 

de La Plata y Paraguay. (Kritische Ausgabe – edición crí-
tica: Franz Obermeier.) Kiel: Westensee-Verlag. (Fontas 
Americanae, 3) [1567]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361


382 Isabelle Combès

Anthropos  110.2015

Staden, Hans
1979	 Nus, féroces et anthropophages. París: Éd. Métailié. 

[1557]

Suárez de Figueroa, Lorenzo
1965	 Relación de la ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: M. 

Jiménez de la Espada, tomo 1; pp. 402–406. [1586 AGI 
Pat. 235, r. 11]

Susnik, Branislava
1975	 Dispersión tupí-guaraní prehistórica. Ensayo analítico. 

Asunción: Museo Etnográfico Andrés Barbero.

Techo, Nicolás del
1897	 Historia de la provincia eclesiástica del Paraguay. 3 to-

mos. Madrid: A. de Uribe. [1673]

Tejada Soruco, Alicia
2012	 Minería en las tierras bajas de Bolivia. Cochabamba: 

Centro de Documentación e Información Bolivia.

Tomichá Charupá, Roberto
2002	 La primera evangelización en las reducciones de Chiqui-

tos, Bolivia (1691–1767). Protagonistas y metodología 
misional. Cochabamba: Editorial Verbo Divino; Univer-
sidad Católica Boliviana; Ordo Fratrum Minorum Conv. 
(Colección Misión y Diálogo, 3)

Tormo Sanz, Leandro
1978–79	 Historia demográfica de la misión de Mojos. Missio-

nalia Hispánica 35–36: ​285–309.

Urbano de Mata, Nicolás
1704	 Relación sumaria de la vida y dichosa muerte del V. P. 

Cypriano Baraze. Lima: Imprenta Real de Joseph de 
Contreras.

Van den Berg, Hans
2009	 Clero cruceño misionero entre yuracarees y guarayos. 

Cochabamba: Universidad Católica; Instituto de Misio-
nología.

Vietta, Katya
2007	 Histórias sobre terras e xamãs kaiowa: territorialidade e 

organização social na perspectiva dos Kaiowa de Panam-
bizinho (Dourados, MS) após 170 de exploração e povoa-
mento não indígena da faixa de fronteira entre o Brasil e 
o Paraguai. São Paulo. [Tese de doutorado, Universidade 
de São Paulo]

2015	 Os deuses, os homens e suas escolhas. Cosmologia, or-
ganização social, conflitos territoriais e outras histórias 
kaiowa. En: G. Chamorro e I. Combès, História dos po-
vos indígenas no Mato Grosso do Sul. Dourados: UFGD 
(en prensa).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 16:55:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-361

