
Stifters »Nachsommer« 315

Rina Schmeller

Die Lücken schließen
Pädagogische und poetologische Dimensionen 

der Architektur in Adalbert Stifters »Nachsommer«

Idealbilder durch Auslassen geschaffen.
Angst vor der Leidenschaft damit sie

den Weltenspiegel des eigenen Ichs nicht trübe.
[…] Gewaltig concipiert u. zusammengehalten:

Gewalt über die Figuren; ungeheurer Sinn
für Schönheit u. Ordnung; höchste Selbstbezähmung.1

I

1857 veröffentlicht Adalbert Stifter im Verlag von Gustav Heckenast 
eine umfangreiche literarische »Erzählung« in drei Bänden: »Der Nach-
sommer. Eine Erzählung«. Bemerkenswert an dem Text ist der nahezu 
ausschließliche Verzicht auf psychologische Erzählweisen bei einer recht 
spärlichen Handlung. Obschon der Ich-Erzähler den eigenen Bildungs-
weg schildert, übt er sich in Verschwiegenheit, was sein ›Inneres‹ betrifft: 
Individuelle Gefühle und Gedanken gibt er kaum preis – weder inner-
halb der erzählten Welt noch als Erzähler. Plausibel sind seine Maß-
nahmen zur Selbstzensur insofern, als er rückblickend erzählt; »[s]eine Ge-
schichte ist ihm selbst bereits Geschichte.«2 Die letzten Sätze des Romans 
verweisen (wenn auch vage) auf den Erzählzeitpunkt:

1 Hugo von Hof manns thal, Nachlasskonvolut E IV b, 156; handschriftlich. Zit. nach 
Richard Exner, Hugo von Hof manns thal zu Adalbert Stifter. Notizen und Entwürfe. Vorläu-
fige Chronik und Deutung. In: Adalbert Stifter. Studien und Interpretationen. Gedenkschrift 
zum 100. Todestage. Hg. von Lothar Stiehm. Heidelberg 1968, S. 303–338, hier S. 312 und 
316. Nach Richard Exner lassen sich die Notizen aller Wahrscheinlichkeit nach auf Okto-
ber/November 1924 datieren; Hof manns thal arbeitete zu dieser Zeit an seinem Aufsatz »Stif-
ters ›Nachsommer‹«, der erstmals am 25. Dezember 1924 im Morgenblatt der »Neuen Freien 
Presse« erschien. Möglicherweise hat Hof manns thal auch frühere Aufzeichnungen zu Stifters 
Werk in seine Notizen aufgenommen – die oben angeführten Ausschnitte wurden nicht in den 
Aufsatz zum »Nachsommer« integriert.

2 Wolfgang Matz, Der König von Polen. Adalbert Stifter und »Der Nachsommer». In: 
Ders., 1857. Flaubert, Baudelaire, Stifter. Frankfurt a.M. 2007, S. 255–362, hier S. 299.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller316

[…] ein Glück, das unerschöpflich scheint, ist mir nun von einer ganz ande-
ren Seite gekommen als ich damals [auf der gemeinschaftlichen Reise in die 
höheren Lande] ahnte. Ob ich es nun in der Wissenschaft, der ich nie ab-
trünnig werden wollte, weit werde bringen können, […] das weiß ich nicht; 
aber eines ist gewiß, das reine Familienleben, wie es Risach verlangt, ist ge-
gründet, es wird, wie unsre Neigung und unsre Herzen verbürgen, in unge-
minderter Fülle dauern, ich werde meine Habe verwalten, werde sonst noch 
nüzen, und jedes selbst das wissenschaftliche Bestreben hat nun Einfachheit 
Halt und Bedeutung. (III, 282)3

»Der Nachsommer« ist Heinrich Drendorfs Erzählung der eigenen Bil-
dungslaufbahn – »eine Erzählung«, zu der er anhebt, als »das reine Fa-
milienleben« gegründet ist und eine »Habe« seiner Verwaltung bedarf. 
Insofern liegt das kompositorische Prinzip der Rückschau nicht nur 
Risachs Binnenerzählung zugrunde (»Der Rückblick«), die Heinrich an 
später Stelle in die eigene Erzählung einwebt, sondern dem Roman ins-
gesamt. Dieser Aspekt ist nicht unerheblich: Obwohl Risachs Konfessi-
on auf demselben kompositorischen Prinzip beruht, bildet sie in Inhalt 
und Duktus das genaue Gegenstück zu Heinrichs Erzählung. Wie ist 
diese offenkundige Differenz zu verstehen? Weshalb findet ›Inneres‹ im 
»Nachsommer« nur im Rahmen einer Binnenerzählung und ansonsten 
zu kaum einer Sprache?

Heinrich Drendorf verschweigt nicht nur, wer er ist (seinen Namen 
gibt er erst gegen Ende des Romans bekannt), er lässt auch aus, was 
in seinem ›Inneren‹ vorgeht: »Oft, wenn ich durch wildes Gestrippe 
plözlich auf einen freien Abriß kam, und mir die Abendröthe entgegen 
schlug«, so der Erzähler im zweiten Kapitel des ersten Bandes (»Der 
Wanderer«), »kamen allerlei Gefühle in mein Herz.« Statt einer Ausfüh-
rung folgt ein Absatz – und ein abrupter Themenwechsel: »Wenn ich 
wieder in das Haus der Meinigen zurückkehrte, wurde ich recht freu-
dig empfangen« (I, 34). Die typografische Freistellung markiert hier (wie 
an zahlreichen anderen Stellen) eine Auslassung und verweist – an der 
Text oberfläche – auf das merkwürdige Schweigen des Erzählers. Ebenso 
zurückhaltend verhält sich Heinrich, der Konvention gemäß, als Figur 
der erzählten Welt: Die erste Besichtigung der »Frauenzimmer« verläuft 

3 Die Band- und Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf die historisch-kritische 
Ausgabe: Adalbert Stifter, Der Nachsommer. Eine Erzählung. Hg. von Wolfgang Frühwald 
und Walter Hettche. 3 Bde. Stuttgart/Berlin/Köln 1997, 1999, 2000 (= Werke und Briefe. His-
torisch-kritische Gesamtausgabe. Hg. von Alfred Doppler und Wolfgang Frühwald).

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 317

ohne Worte und der Name des »Gastfreundes« bleibt lange unbekannt. 
Die Diskretion, so scheint es, kennt keine Grenzen. Als Heinrich seinem 
Vater eröffnet, er sei nach Jahren der Bekanntschaft den Bund der Liebe 
mit Natalie eingegangen, lobt ihn dieser für die ausgestandenen Mühen: 
»Eure Neigung ist nicht schnell entstanden, sondern hat sich vorberei-
tet, du hast sie überwinden wollen, du hast nichts gesagt« (III, 31). Zu 
»überwindende« Neigungen sucht man in der nachsommerlichen Welt 
im Umgang mit Kunst zu nivellieren; regelmäßige Betrachtungen der in 
den Häusern ausgestellten Kunstwerke sollen helfen, individuelle Ge-
fühle in die ›richtigen‹ Bahnen zu lenken. Bis zur Bundszene im letzten 
Kapitel des zweiten Bandes (»Der Bund«) unterzieht Heinrich seine Nei-
gung zu Natalie daher einer ›stillen Prüfung‹: Er erzählt getreu der nach-
sommerlichen Maxime, Gefühle für sich zu behalten, und lässt Lücken, 
wo er sie gemäß seiner Erziehung für angebracht hält.4

Da Heinrich ›Inneres‹ nach Möglichkeit verschweigt, muss er zwangs-
läufig auf die Darstellung von ›Äußerem‹ ausweichen. Die Abundanz 
von Raumbeschreibungen im »Nachsommer« ist auf einen Ich-Erzähler 
zurückzuführen, der sich vorgenommen hat, zu sagen, ›was da ist‹: nicht 
mehr – und auch nicht weniger. Doch worin genau besteht seine Moti-
vation zu erzählen? Ein Bedürfnis, Zeugnis oder Rechenschaft abzule-
gen, ist (anders als in Risachs Rückblick) nicht erkennbar, wohl aber 
der Versuch, die im Rosenhaus verbrachten und für seinen Werdegang 
ausschlaggebenden Jahre zu vergegenwärtigen. Raumdarstellungen 
spielen hierbei eine zentrale Rolle. Auch sie, allen voran die ausgiebi-
gen Beschreibungen der Innenräume des Rosenhauses, erlauben kei-
ne Rückschlüsse auf innere, affektive Vorgänge. Vielmehr gibt sich in 
der Motivation, (von) Räume(n) zu erzählen, ein ganz besonderer An-
spruch des Erzählers zu erkennen: Indem Heinrich die (Innen-)Räume 
beschreibt, die einen entscheidenden Beitrag zu seiner Bildung geleis-
tet haben, und so den Ort seiner Ausbildung zur Darstellung bringt, 
perpetuiert er das ›Bildungssystem‹, das er (zum Erzählzeitpunkt) längst 
durchlaufen hat. Seine Erzählung, in der er die architektonischen Räume 

4 Vgl. die Passage, in der Heinrich gegenüber seiner (für nachsommerliche Verhältnisse) 
relativ ungestümen Schwester Klotilde das eigene Schweigen rechtfertigt: Er habe »in frühe-
ren Sommern« nichts gesagt, da »die Empfindung […] durch Worte nicht gesteigert werden 
durfte« (III, 36). »Es ist unglaublich, welche Gewalt Worte üben können« (II, 33), heißt es an 
einer anderen Stelle.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller318

der erzählten Welt konsequent nachzeichnet und ihr Ordnungsprinzip 
veranschaulicht, fungiert – analog zum Rosenhaus, in dem Heinrich 
zum jungen Mann heranwächst – als ›Textraum‹ zur ›Erziehung‹ seiner 
Leserschaft. Der »Bildungsprozeß des Helden« wird mit dem »des Le-
sers« korreliert.5

Überraschend avancieren Passionen dann, im vorletzten Kapitel des 
Romans, zu einem Thema für sich: Risachs Binnenerzählung, sein Rück-
blick auf das eigene Leben, bringt nachträglich Klarheit in die Umstän-
de, die den Bildungskosmos rund um das Rosenhaus regieren. Eingebet-
tet in Heinrichs Erzählung – in einen maximal stabilen ›Rahmen‹ – wird 
eine bewegte und bewegende Geschichte erzählt, die sich unter der glat-
ten Oberfläche der Rosenhauswelt verbirgt und deren Artifizialität ent-
larvt. In der Vergangenheit der erzählten Zeit ist es zu einer Entzweiung 
zwischen Gustav und Mathilde gekommen, deren gravierende Folgen 
nicht mehr rückgängig zu machen waren. Angefangen hat alles mit der 
heiklen Frage: »Mathilde, liebst du denn auch mich?«, von der Risach 
im Nachhinein sagt: »[I]ch wußte auch nicht, wie mir die Worte in den 
Mund kamen, es war, als wären sie mir durch eine fremde Macht hin-
eingelegt worden.« (III, 187) Die vorschnelle Artikulation von Gefühlen 
und das leidenschaftliche Ausleben subjektiver Empfindungen hat für 
Gustav und Mathilde den Verlust ihres ›Sommers‹ zur Folge gehabt: 
Ihre Liebe konnte keine familiäre Erfüllung in Form einer Ehe und der 
Zeugung gemeinsamer Nachkommen erfahren. »So leben wir in Glück 
und Stettigkeit gleichsam einen Nachsommer ohne vorhergegangenen 
Sommer« (III, 224), resümiert Risach an einer für Text und Titel zentra-
len Stelle. Der ausgebliebene Sommer hat eine Lücke in die Biografien 
von Risach und Mathilde gerissen, die zentral ist für den Roman und 
die Welt, die er beschreibt: »Der ›Nachsommer‹ zentriert sich um eine 
Absenz.«6 Auch formal setzt der Text diese Lücke um: Der gemeinsame 
Sommer von Heinrich und Natalie wird nie erzählt – unmittelbar vor 
›Sommerbeginn‹ bricht »Der Nachsommer« ab.

5 Peter Uwe Hohendahl, Die gebildete Gemeinschaft: Stifters ›Nachsommer‹ als Utopie 
der ästhetischen Erziehung. In: Utopieforschung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen 
Utopie. Hg. von Wilhelm Voßkamp. 3 Bde. Stuttgart 1982, Bd. 3, S. 333–356, hier S. 351.

6 Thomas Keller, Die Schrift in Stifters »Nachsommer«. Buchstäblichkeit und Bildlichkeit 
des Romantextes. Köln u.a. 1982, S. 214.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 319

Obschon das emotionale Missverständnis und das anschließende Fehl-
verhalten nicht mehr ungeschehen zu machen sind (Mathilde und Risach 
entschließen sich nie zu einer Ehe), steht doch hinter der Welt in und um 
das Rosenhaus Risachs Versuch, die eigene Vergangenheit mithilfe des 
Entwurfes einer allumfassenden Ordnung nachträglich zu verarbeiten. 
Die neue Generation soll ihren Sommer nicht missen – es gilt, die Lücke 
zu schließen – und so initiiert der Freiherr ein pädagogisches Projekt, 
das mit Heinrichs »Einkehr« in den nachsommerlichen Bildungskosmos 
seinen Anfang nimmt, und im ehelichen »Bund« zwischen Heinrich und 
Natalie zu seinem »Abschluß« findet.7 Durch die subtile Anleitung auf 
dem Weg der Bildung und das kontinuierliche Einüben in die Verhal-
tensregel der Zurückhaltung beabsichtigt Risach, potenziellen emotio-
nalen Verirrungen der jüngeren Generation entgegenzuwirken und zu-
gleich den Grundstein zu legen für das Konstrukt einer konfliktfreien, 
da gebildeten familiären Gemeinschaft. Risach hat die Lehren, die er 
aus der eigenen Vergangenheit ziehen musste, zum allgemeingültigen 
Ideal erhoben: ›Inneres‹ wird in der Rosenhauswelt nicht mitgeteilt, um 
der Katastrophe keine Gelegenheit zur Wiederholung zu geben. Hinter 
der nahezu affektfreien nachsommerlichen Lebensweise verbirgt sich die 
Geschichte des Hausherrn.

Interessanterweise manifestiert sich die ›Leerstelle‹, die Risachs Leben 
aufweist, in erster Linie in der Architektur der erzählten Welt. Details im 
Raummodell zeigen, dass das von Risach »selber gebaut[e]« (I, 128) Ro-
senhaus – die zentrale Bildungsstätte für Heinrich, Gustav und andere – 
mehr repräsentiert als glatte Ordnung: Das Rosenhaus steht im Zeichen 
einer individuellen Vergangenheit, es verweist auf die Lebenslücke und 
den Versuch, sie auf erzieherischem Wege zu schließen. Nach Risachs 
Rückblick, »[which] causes us to review everything we have read up 
to that point«,8 erscheinen die lückenlose Rosenwand, das hinter Tape-
tentüren verborgene Rosenzimmer und der leere Marmorsaal in einem 
ganz anderen Licht. Es zeigt sich, dass das »Rosengitter« (I, 254) ein 

7 Die Titel der Kapitel formulieren großteils Stationen der Bildung, die Heinrich auf dem 
Weg zur persönlichen Reife durchläuft: Von der »Einkehr« über die »Erweiterung« und den 
»Bund« zum »Abschluß«. Der Roman endet mit dem Abschluss der Ausbildung, den der 
Bund besiegelt. Im Anhang werden die Überschriften der drei Bände im Überblick angeführt.

8 Helena Ragg-Kirkby, »Äusseres, Inneres, das ist alles eins«: Stifter’s ›Der Nachsommer‹ 
and the Problem of Perspectives. In: German Life and Letters 50/1997, H. 3, S. 323–338, hier 
S. 324.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller320

Zeichen der Bewältigung setzt; der einst zügellose Affekt konnte – so 
soll es die Gartenarchitektur implizieren – in die Schranken einer ma-
kellosen Ordnung verwiesen werden. Erst der Rückblick lässt erkennen, 
dass gewisse Räume des Rosenhauses entgegen allem Anschein »der In-
nenwelt seines eskapistisch geprägten Bewohners«9 entsprechen. Lässt 
sich das im Rosenhaus verwirklichte lückenlose Bauen und Einrichten 
auf die biografische ›Lücke‹ in Risachs Leben zurückführen? Angesichts 
des ausgebliebenen ›Sommers‹, um den »Der Nachsommer« thematisch 
kreist, ist zumindest auffällig, mit welcher Bedachtsamkeit der Hausherr 
die Lückenlosigkeit seiner Anordnungen sicherstellt (die Rosenwand, 
das Bilderzimmer, die Einlegearbeiten der Fußböden). Die Räumlich-
keiten des Rosenhauses spiegeln nicht nur die Lebenskrise wider: Ihnen 
kommt – im Rahmen des pädagogischen Projektes – eine zentrale Rolle 
im Prozess der Vergangenheitsbewältigung zu. Immer wieder schreiten 
die Figuren in gleichmäßigen Bewegungen die architektonischen Außen- 
und Innenräume ab, die die von Risach etablierte Ordnung veranschau-
lichen. Der Weg durch die nachsommerlichen Räume ist ein gemächli-
cher Gang der Bildung – ein kreisförmig angelegter, sanft ansteigender 
Weg hin zu einem spezifischen Ideal des gebildeten Menschen.

II

Heinrichs »Einkehr« in das Rosenhaus wird mit einem bemerkenswer-
ten erzählerischen Aufwand inszeniert. Unterwegs auf einer Wanderung 
machen ihm die »sanften Wolken eines Gewitters« (I, 45) Sorgen. Er 
sieht ein erhöht gelegenes, »noch hell beleuchtet[es]« Haus, von dem »ein 
eigenthümlicher Reiz« ausgeht, und beschließt, »in diesem Hause eine 
Unterkunft zu suchen« (I, 46). Den Zugang zu finden, ist kein Leichtes. 
Endlich oben, an der Südseite des Hauses angelangt, entdeckt er statt ei-
nes Eingangs ein gewaltiges Rosenspalier, dann »ein hohes eisernes grün 
angestrichenes Gitter« (I, 48) und schließlich – in das Gitter unmerklich 

9 Claudia Becker, Innenwelten – Das Interieur der Dichter. In: Innenleben. Die Kunst 
des Intérieurs. Vermeer bis Kabakov. Hg. von Sabine Schulze. Ostfildern-Ruit 1998, S. 170–
181, hier S. 171. Vgl. zur Korrespondenz zwischen Innenraum und Subjekt in der Literatur 
auch: Dies., Einleitung: Innerlichkeit und Intérieur. Aspekte eines Problemzusammenhangs. 
In: Dies., Zimmer-Kopf-Welten. Zur Motivgeschichte des Intérieurs im 19. und 20. Jahrhun-
dert. München 1990, S. 11–30.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 321

integriert – den Eingang.10 Genau hier – am Gitter, jenseits dessen »jene 
autoritären Zeichensysteme« warten, »auf die sich der Eintretende in Zu-
kunft einlassen wird«11 – spielt sich eine innerhalb des Romans einzigar-
tige Szene ab: Es entspinnt sich eine Meinungsverschiedenheit zwischen 
Heinrich, der (noch) außerhalb steht, und dem fremden Mann, der »an 
der innern Seite des Gitters« (I, 49) erscheint. »Der ganze Roman, der 
so sehr geprägt ist von Harmonie und Ausgleich, entsteht aus der ein-
zigen Situation des Widerspruchs, des kontroversen Gesprächs, den die 
Haupthandlung enthält.«12 Allein der Dissens bezüglich der Frage, ob 
das Gewitter ausbrechen wird oder nicht, bewegt Heinrich zur Grenz-
überschreitung nach innen. Mithilfe eines speziellen Mechanismus öff-
net der Hausherr den Torflügel und gibt dem fremden Wanderer »Raum 
zum Eintreten« (I, 51). Abermals zögert Heinrich – und entschließt sich 
endlich zum entscheidenden Schritt: »›Da die Sache so ist,‹ erwiederte 
ich, ›trete ich gerne ein, und harre mit euch gerne der Entscheidung, auf 
die ich begierig bin.‹ Nach diesen Worten trat ich ein, er schloß das Git-
ter, und sagte, er wolle mein Führer sein.« (I, 52) Durch seinen Aufschub 
über mehrere Textseiten wird der Eintritt in den Garten als weitreichen-
de Entscheidung markiert, ja als Initiation in einen ›anderen‹ Raum. 
Heinrichs Schritt durch das eiserne Gitter ins Innere der Ordnung ist 
verbindlich. Mit pädagogischem Geschick lockt Risach Heinrich herein; 
er weiß, dass die Räumlichkeiten des Rosenhauses nicht spurlos an dem 
jungen Mann vorübergehen werden.

»So haben wir also für die kommende Nacht abgeschlossen, wie ich gleich 
gedacht habe,« sagte mein Begleiter, »ihr werdet wohl bemerkt haben, daß 

10 In welchem Maße Stifter das Raummodell des »Nachsommers« durchdacht hat, zeigt 
der Vergleich mit den überlieferten Bruchstücken der Erzählung »Der alte Hofmeister« – 
aus heutiger Sicht eine Vorstudie zum »Nachsommer«, an der Stifter bereits 1847 arbeitete. 
(Adalbert Stifter, Der alte Hofmeister. In: Ders., Erzählungen in der Urfassung. Hg. von 
Max Stefl. 3 Bde. Augsburg 1952, Bd. 3, S. 327–334) Das Gitter ist hier »hochroth angestri-
chen« (S. 328), der Eingang befindet sich an der Frontseite des Hauses (die Rosenwand fehlt) 
und das erste Kapitel, das inhaltlich dem dritten des Romans entspricht, heißt nicht »Die 
Einkehr«, sondern »Die Beherbergung«, was den Schwerpunkt entscheidend verschiebt. Im 
»Nach sommer« setzt Stifter bewusst den Moment der Grenzüberschreitung in Szene, er fügt das 
Gitter durch einen grünen Anstrich farblich in die Umgebung ein, um eine optische Irritation 
zu vermeiden, und entscheidet sich gegen die Eingangstür an der Frontseite des Hauses. In 
der Endfassung führen alle Wege nach innen durch das Gitter.

11 Juliane Vogel, Stifters Gitter. Poetologische Dimensionen einer Grenzfigur. In: Die Dinge 
und die Zeichen. Dimensionen des Realistischen in der Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. 
Hg. von Sabine Schneider und Barbara Hunfeld. Würzburg 2008, S. 43–58, hier S. 54.

12 Matz, Der König von Polen (wie Anm. 2), S. 312.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller322

euer Ränzlein und euer Wanderstock nicht mehr in dem Speisezimmer wa-
ren, als ihr zum Essen dahin kamet. […] Ich habe beides in euer Zimmer 
bringen lassen,« sagte er, »weil ich schon vermuthete, daß ihr diese Nacht in 
unserm Hause zubringen würdet.« (I, 66)

Alles, was es braucht, ist ein bisschen Zeit – und so überredet der Haus-
herr seinen Gast am darauffolgenden Tag, noch für eine zweite Nacht im 
Rosenhaus zu bleiben. »Die Einkehr« markiert den Beginn einer Lauf-
bahn. 

Es entspricht der Bedeutsamkeit von Heinrichs Ankunft,13 ihn nicht 
durch den gewöhnlichen Eingang, sondern durch den »Haupteingang« 
ins Innere des Hauses zu führen: 

»Dieser Eingang,« sagte er, »ist eigentlich der Haupteingang; aber da ich mir 
nicht gerne das Pflaster des Ganges verderben lasse, halte ich ihn immer 
gesperrt, und die Leute gehen durch eine Thür in die Zimmer, welche wir 
finden würden, wenn wir noch einmal um die Ecke des Hauses gingen […].« 
(I, 52) 

Heinrich hat einen elitären Raum betreten, dessen Haupteingang nicht 
als solcher bezeichnet wird, weil durch ihn hauptsächlich eingegangen wird, 
sondern weil die Wenigen, die durch ihn ins Innere des Hauses gelan-
gen, die Hauptsache sind. Als besonderer Gast wird Heinrich, ohne einen 
Vorraum passiert zu haben, direkt mit dem marmornen Pflaster und 
dem hausüblichen Gebrauch der Filzschuhe konfrontiert, die paradig-
matisch auf einen entfunktionalisierten Wohnraum verweisen: Wie Ri-
sach selbst sagt, sind »die Abtheilungen, welche solche Fußböden haben, 
[…] ja auch eigentlich nicht zum Bewohnen sondern nur zum Besehen 
bestimmt« (I, 94). Die der häuslichen Norm gegenläufige Bewegungs-
richtung, die über den marmornen Gang in das Speisezimmer verläuft, 
von dort in den Vorraum und zuletzt ins Ausruhezimmer, scheint Ri-
sach zweckdienlich zu sein, um den Gast in das Haus einzuführen und 
sein Interesse zu wecken. Wie ins Innere des Hauses, so führen auch 
in die obere Etage zwei Wege: Der Zugang zu den Privaträumen im 
ersten Stockwerk wird über eine »gewöhnliche Sandsteintreppe« (I, 80) 

13 Wie sich im letzten Kapitel des Romans (»Der Abschluß«) herausstellt, hat Risach 
Heinrich am Gittertor »auf den ersten Blick« als den für Natalie geeigneten Gatten »erkannt« 
(III, 265); – die prognostischen Fähigkeiten des Freiherrn sind in vieler Hinsicht ganz erstaun-
lich.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 323

und über die Marmortreppe ermöglicht. Für ihren ersten gemeinsamen 
Gang nach oben – nachmittags, nach ihrem Gespräch im Garten – wählt 
Risach die »gewöhnliche« Treppe. Spät abends, als »die schwarzen Fens-
ter nur zeitweise durch die hereinleuchtenden Blize erhellt wurden« 
(I, 80), führt er seinen Gast dann in Begleitung des Pfarrers von Rohr-
berg über die marmorne Treppe. Durch das Glasdach beleuchten Blitze 
»das Haupt und die Schultern der Marmorgestalt« (I, 81), derer Hein-
rich hier erstmals gewahr wird – wenn er sie zu diesem Zeitpunkt auch 
noch kaum beachtet.

Wie Heinrichs Ankunft im Rosenhaus zeigt, werden seine Bewegungen 
gezielt gelenkt: anfangs von Risach, der sich als »Führer« anbietet (»er 
schloß das Gitter, und sagte, er wolle mein Führer sein«), dann von der 
Architektur selbst. Die Innen- und Gartenarchitektur des Rosenhauses 
ermöglicht Rundgänge, bietet Sitzplätze auf Anhöhen, sie platziert und 
beleuchtet Bilder und Skulpturen so, dass der Betrachter aufmerksam 
wird und verweilt. Bis zu einem gewissen Grad werden Formen der Kör-
perbewegung, worunter auch das für den Roman zentrale Innehalten 
zur Betrachtung fällt, durch die Architektur und Inneneinrichtung des 
Rosenhauses vorgezeichnet; alles beruht hierbei auf dem Entwurf des 
Hausherrn. »Der Nachsommer« impliziert die positive Wirkung seiner 
Räumlichkeiten – sowohl auf das Subjekt, das sie begeht, als auch auf 
den Leser, der sie imaginiert.14 Wer (von Anfang an) auf den ›richtigen‹ 
Wegen wandelt, wer sich gemessen und umsichtig durch die ›richtigen‹ 
Räume bewegt, der läuft keine Gefahr, auf die schiefe Bahn zu geraten. 
Raumerfahrung und Bildung sind aneinander gekoppelt: Jeder Schritt 
durch die nachsommerlichen Räume ist ein Fort-Schritt auf dem Weg 
der Bildung. Unzählige Male muss Heinrich die Räume des Rosenhau-
ses durchlaufen, um die Schönheit der Marmorstatue eines Tages erken-
nen zu können.

14 Negative Auswirkungen von Räumen und Kunstwerken auf den menschlichen Charak-
ter führt »Der Nachsommer« nicht vor – sie werden in der erzählten Welt von Anfang an 
unterbunden. Risach, Eustach und Roland entscheiden gemeinschaftlich, die »schlechten Blät-
ter« einer Sammlung an Kupferstichen zu vernichten, da diese »das Gefühl […] statt es zu 
heben, in eine rohere und verbildetere Richtung lenken« (III, 132) würden. Was nicht zuge-
lassen wird, steht als Möglichkeit und Gefahr nichtsdestotrotz im Raum. Vgl. August Stahl, 
Die ängstliche Idylle. Zum Gebrauch der Negationen in Stifters ›Nachsommer‹. In: Literatur 
und Kritik 167/168/1982, S. 19–28.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller324

Während Gustav Freiherr von Risach ein Haus gebaut und eingerich-
tet hat, um sein Bildungsprojekt zu realisieren, entscheidet sich Heinrich 
Drendorf für die erzählerische Gestaltung eines Textes. Wie die Archi-
tektur verschiedenste gestalterische Mittel zur Verfügung hat, leibliche 
Bewegungen zu beeinflussen, so hat auch die Sprache unterschiedlichste 
Möglichkeiten, Bewegungen darzustellen und die Imagination des Re-
zipienten effektiv zu lenken. Als ›Architekt‹ seiner Erzählung wählt der 
Ich-Erzähler seine Worte sorgfältig: Die Bewegungen der Figuren wer-
den sprachlich in einer Weise verfasst, die die Imagination des Lesers auf 
die ›richtigen‹ Wege führt. 

Nach diesen Worten trat ich ein, er schloß das Gitter, und sagte, er wolle 
mein Führer sein. 
Er führte mich um das Haus herum; denn in der den Rosen entgegengesez-
ten Seite war die Thür. Er führte mich durch dieselbe ein, nachdem er sie 
mit einem Schlüssel geöffnet hatte. Hinter der Thür erblickte ich einen Gang, 
welcher mit Amonitenmarmor gepflastert war. 
»Dieser Eingang,« sagte er, »ist eigentlich der Haupteingang; aber da ich mir 
nicht gerne das Pflaster des Ganges verderben lasse, halte ich ihn immer 
gesperrt, und die Leute gehen durch eine Thür in die Zimmer, welche wir 
finden würden, wenn wir noch einmal um die Ecke des Hauses gingen […].« 
(I, 52)

Risach und Heinrich gehen weder um die zweite »Ecke des Hauses« zum 
gewöhnlichen Eingang noch sind sie um eine erste Ecke zum Hauptein-
gang gegangen. Stattdessen führt der Hausherr seinen Schützling »um 
das Haus herum«. Faktisch ist der Bewegungsablauf natürlich derselbe, 
semantisch hingegen besteht ein Unterschied, von dem der Text profi-
tiert: Die Bewegungen werden vorsätzlich zirkulär konzipiert, das Abbie-
gen scheint lediglich im Konditionalis als bewusst verworfene Option auf 
(»wenn wir noch einmal um die Ecke des Hauses gingen«). Es gelingt dem 
Erzähler, scharfe Richtungswechsel bei genauester Beschreibung der Be-
wegungsabläufe außer Acht zu lassen. Man gewinnt den Eindruck, die 
Figuren gingen beständig geradeaus oder im Kreis.15 Ebenso bemerkens-
wert ist die Beschreibung des Eintritts in das »Ausruhezimmer«, dessen 

15 Vgl. auch den Rundgang durch Risachs Wohnung, der im Marmorsaal seinen Anfang 
und sein Ende nimmt: »Das Bilderzimmer führte durch die dritte Thür des Marmorsaales 
wieder in denselben zurück, und so hatten wir die Runde in diesen Gemächern vollendet.« 
(I, 93)

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 325

Schwelle durch eine »sehr sorgsam[e]« Reinigung der »Fußbekleidung« 
gebührend inszeniert wird:16 »[D]a ich fertig war, öffnete er die Aus-
gangsthür, die ebenfalls braun und getäfelt war, und führte mich durch 
ein Vorgemach in ein Ausruhezimmer, welches an der Seite des Vorgemaches 
lag.« (I, 53)17 Auf äußerst raffinierte und subtile Weise geht der Text hier 
von einer sukzessiven zu einer kartografischen Raumschilderung über, 
die vom Standpunkt des Subjekts abstrahiert. So kann das Abbiegen 
geschehen, ohne zur Sprache zu kommen. Die zitierten Stellen stehen 
exemplarisch für einen Text, der literarische Verfahren der Raumdarstel-
lung gezielt einsetzt, um das vorgestellte Ideal des gebildeten Menschen 
wirksam zu inszenieren: Wie die Figuren des »Nachsommers« generell 
nie explizit um Ecken gehen, so ›ecken‹ sie auch durch ihr Verhalten 
in keiner Form an. Ganz im Gegenteil, sie signalisieren durch ihre Be-
wegungen, dass sie auf dem ›richtigen‹, ja auf dem ›besten‹ Wege sind. 
Durch die nachsommerliche Welt bewegt man sich gemessen, gemäßigt, 
kontinuierlich – niemand humpelt, rennt oder tanzt hier.18

Indem der Erzähler ab dem Moment der Einkehr in das Rosenhaus 
auf eine überwiegend präsentische Erzählweise rekurriert, will er es dem 
Leser ermöglichen, die Räume zu durchlaufen, die er selber durchlaufen 
hat und ohne die er nicht wäre, wer er (zum Erzählzeitpunkt) ist. Die 
Innenräume sind von zentraler Bedeutung für Heinrichs persönliche 
Lernprozesse und Einsichten, sie machen ihn empfänglich für Risachs 
Lehren. Dieser hat als Baumeister und Herr seines Hauses längst die 

16 Auch das Überziehen der Filzschuhe vor bestimmten Türschwellen dient der Inszenie-
rung des Übergangs. Der Moment des Innehaltens gibt der Figur wie auch dem Leser Zeit, sich 
auf den neuen Raum einzustellen, dessen Betretung unmittelbar bevorsteht. Durch das Pos-
tulat der Einheit (s.u.) gewinnen Schwellen, die die Grenzen zwischen den Einheiten markie-
ren, an zusätzlicher Bedeutung. Ihrer Überschreitung muss in einer literarischen Welt, in der 
das ›Wahren der Einheit‹ als grundlegend begriffen wird, besondere Achtung gezollt werden.

17 Hervorhebung d. Verf.
18 Vgl. Heinrichs Abneigung gegenüber Gesellschaftstänzen (II, 179). Eine bemerkens-

werte Ausnahme zu den gemäßigten Bewegungen der Figuren beschreibt die Szene, in 
der Heinrich von dem wertvollen Tisch erfährt, den der »Gastfreund« seinem Vater zum 
Geschenk gemacht hat. Er beschließt die sofortige Abreise, um sich persönlich zu bedanken: 
»›Da muß ich nun augenblicklich zu meinem Freunde reisen,‹ rief ich. […] Die Schwester 
hüpfte oder sprang beinahe in dem Zimmer herum, und rief: ›ich habe es mir gedacht, daß er 
so handeln wird, ich habe es mir gedacht. O der Freude, o der Freude! Wirst du bald abrei-
sen?‹ ›Morgen mit dem frühesten Tagesanbruch,‹ erwiederte ich, ›heute müssen noch Pferde 
bestellt werden.‹« (II, 131) Derart emotionale Reaktionen und nervöse Bewegungen ist der 
Leser des »Nachsommers« nicht gewöhnt – und so läuft die ganze Passage Gefahr, ins Skurrile 
abzudriften. Vgl. zu diesem Effekt auch das »Abschluß«-Kapitel, das durch Küsse, Umarmun-
gen und eine generell überschwängliche körperliche Nähe der Figuren zueinander frappiert.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller326

Fäden gezogen, die Heinrichs Entwicklung steuern; ruhigen Gewissens 
lässt er die Räumlichkeiten des Rosenhauses die ›Führung‹ übernehmen. 
Ihre Begehung und Betrachtung ist für den Erfolg des pädagogischen 
Projektes unabdingbar – nur so können die gemeinsamen Gespräche 
ihre Wirkung entfalten. Viel mehr ist weder nötig noch vorgesehen: 
»Das Werk des Vormittages war abgethan« (III, 130), vermerkt Hein-
rich nach einem gemächlichen Gang durch das Haus – über die Mar-
mortreppe, vorbei an der Marmorstatue in den Marmorsaal, ins Bilder-
zimmer, ins Bücherzimmer und retour. Die Architektur avanciert zum 
Erziehungsmedium. Schon im Moment von Heinrichs Einkehr übergibt 
Risach den Bildungsauftrag zu einem Großteil seinem nachsommerli-
chen Lebenswerk: der Einrichtung des Rosenhauses. Wer sich zur Ein-
kehr entschlossen hat – und hiervon ist der Leser nicht ausgenommen –, 
dessen Bildung ist ›auf dem besten Weg‹. In der linearen, schrittweisen 
Raumerfahrung und der vor allem visuell geprägten Sinneserfahrung 
der Figuren bestehen strukturelle Ähnlichkeiten zum Leseprozess: Wie 
die Figuren in sich geschlossene Raumeinheiten durchlaufen und ihre 
Blicke von Ding zu Ding schweifen, so bewegt sich der Leser von einer 
Bedeutungseinheit zur nächsten.19 Der ›Gang‹ des Lesers durch den Text 
läuft dem Gang der Figuren durch das Haus parallel. Das Gehen, die 
lineare Bewegung durch die Räumlichkeiten, ist – analog zur Lektüre – 
pädagogisches Programm. Wie das Rosenhaus ein pädagogischer Raum 
zur Bildung der Figuren ist, so ist »Der Nachsommer« ein pädagogischer 
Textraum zur Bildung seines Lesers. 

III

Ins Zentrum seiner Erzählung stellt Heinrich Drendorf zweierlei: sich 
selbst (den eigenen Bildungsweg) und ein Haus, zu dem die Bewegun-
gen der relevanten Figuren früher oder später zurückführen. Das Ro-
senhaus bildet einen Ruhepol: Nach vielen Jahren der Trennung sucht 

19 Vgl. zur »Engführung von Lesen, Schauen und Gehen« in Stifters Erzählung »Der 
beschriebene Tännling« (1845): Robert Stockhammer, »Ich mache Schwarzbach!«: Adalbert 
Stifter, ›Der Nachsommer‹ (und andere Prosa). In: Ders., Kartierung der Erde. Macht und 
Lust in Karten und Literatur. München 2007, S. 159–185, hier S. 169. Vgl. zum »Nachsom-
mer«: Tove Holmes, »…was ich in diesem Hause geworden bin.« Adalbert Stifter’s Visual 
Curriculum. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 129/2010, H. 4, S. 559–577. 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 327

Mathilde Risach auf und hinterlässt ihm ihren Sohn Gustav für die Zeit 
seiner Ausbildung; ab diesem Tag reisen Mathilde und Natalie regelmä-
ßig ins Rosenhaus. Ähnlich ergeht es Heinrich, der nach seiner ersten 
Einkehr Jahr für Jahr zurückkehrt; seine Pendelbewegungen zwischen 
dem Haus des »Gastfreundes« und dem Haus seiner Eltern sind für den 
Roman strukturbestimmend, bis Heinrich sesshaft wird und auch seine 
Familie Mittel und Wege findet, nachzuziehen: 

Er [Heinrichs Vater] hatte sein Handelsgeschäft abgetreten, und hatte den 
auf einer sehr lieblichen Stelle zwischen dem Asperhofe und Sternenhofe 
gelegenen verkäuflich gewordenen Gusterhof gekauft, den er eben für sich 
einrichten lasse. (III, 256) 

»Die Annäherung, die sich im Verlauf der Handlung vollzogen hat, wird 
zur Identität, die pendelnde Reisebewegung endet mit der Herstellung 
eines gemeinsamen Zentrums.«20 Auch die Nebenfiguren Eustach und 
Roland – oft über lange Zeit abwesend – sind durch zyklische Bewegun-
gen der Wiederkehr an das Rosenhaus und seine Ordnung gebunden. 
Die Besitzer der umliegenden Landgüter pilgern alljährlich zur Zeit der 
Rosenblüte zum Asperhof, und selbst der unauffindbare Zitherspieler 
Joseph – die vielleicht einzige umtriebige, rätselhafte Figur des Romans – 
findet sich zur Feier des Bundes im Rosenhaus ein.

Vorwiegend hier, im Bereich der Bildungsstätte, gebaut und eingerich-
tet unter Risachs Leitung, formiert sich die Handlung des Romans. Im-
mer wieder werden die architektonischen Innen- und Außenräume von 
Heinrich besichtigt und beschrieben, als könne sein Reifeprozess nur 
über die Darstellung der Räume nachvollzogen werden. Der Bildungs-
gang wird im »Nachsommer« von den Innenräumen her gedacht. Dass 
Heinrichs persönliche Entwicklung mit der im Rosenhaus verbrachten 
Zeit korreliert, legen nicht zuletzt die Kapitelüberschriften nahe. Wäh-
rend sie im zweiten und dritten Band in relativ abstrakter Weise auf 
die Subjektkonstitution des Erzählers Bezug nehmen,21 wird Heinrichs 
Weiterentwicklung durch die Überschriften des ersten Bandes explizit 
an seine Bewegung weg vom Elternhaus hin zum Rosenhaus gekoppelt: 

20 Klaus-Detlef Müller, Utopie und Bildungsroman. Strukturuntersuchungen zu Stifters 
›Nachsommer‹. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 90/1971, S. 199–227, hier S. 216.

21 Vgl. folgende Kapitelüberschriften aus Band II und III: »Die Erweiterung«, »Der Bund«, 
»Die Entfaltung«, »Das Vertrauen«, »Der Abschluß«. Für eine vollständige Übersicht siehe 
Anhang.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller328

»Die Häuslichkeit«, »Der Wanderer«, »Die Einkehr«, »Die Beherber-
gung«. Zwei stabile Zentren umfassen den »Wanderer«, dem eine kurze 
Zeit der Ungebundenheit zugestanden wird. Für die Dauer eines Kapi-
tels bewegt sich Heinrich außerhalb jeder Ordnung und ist Herr seiner 
selbst: Nicht die Wanderung, sondern der »Wanderer« – das Individu-
um – steht hier im Zentrum.22 Ab dem Moment seiner »Einkehr« wird 
der Ich-Erzähler diese neu errungene Freiheit nach und nach aufgeben, 
um sich einzufügen in eine Ordnung, der sich das Individuum grund-
sätzlich unterzuordnen hat. Bereitwillig trifft Heinrich die im Rosenhaus 
üblichen Maßnahmen der Eingliederung: 

Mein Gastfreund sagte mir noch vorher, ich möge mich zum Mittagessen 
nicht umkleiden; es sei dieses in seinem Hause selbst bei Besuchen von Frem-
den nicht Sitte, und ich würde nur auffallen. Ich dankte ihm für die Erinne-
rung. (I, 247) 

Angesichts des Bildungsfortschritts, der im Rosenhaus statthat, sind 
Heinrichs Exkursionen (auch die Europareise) nebensächlich.23 »[A]ls 
Ausgangs- und Rückkehrpunkt von Heinrichs ›Bildungsfahrten‹ und als 
bildender Gehalt selbst, ist das Rosenhaus Mitte des gesamten in diesem 
Roman gestalteten Bildungsvorgangs.«24 Hier hat Heinrich nicht nur Ge-
legenheit, Risachs Sammlungen, seine Restaurierungsarbeiten, seine Bil-
der und Skulpturen eingehend zu betrachten und sich an ihnen zu bilden: 
Hier werden ihm auch ungefragt Räumlichkeiten zur Verfügung gestellt, 
in die er sich zurückziehen kann, um die von Forschungsreisen mitge-
brachten Dinge angemessen zu ordnen und einzuräumen. Heinrich wird 
schleichend und doch gezielt in Risachs Welt integriert. Als er das Ro-
senhaus zum dritten Mal aufsucht, noch vor der Begegnung mit Nata-
lie, hat man »zwei Zimmer am Anfange des Ganges der Gastzimmer […] 
durch eine neugebrochene Thür zu einer einzigen Wohnung« zusammen-
gelegt. Während das kleinere Zimmer zum »Schlaf- und Wohngemache 
hergerichtet« ist, hat man das andere Zimmer, das ihm »bedeutend groß« 
scheint, »ausgeleert, an seinen Wänden standen Tische und Gestelle he-
rum, so wie in seiner Mitte ein langer Tisch angebracht war, damit ich 

22 Ich danke Julia Weber für diesen Hinweis!
23 Die Europareise wird in nur einem Absatz abgehandelt, der eine halbe Textseite umfasst 

und inhaltlich nicht viel mehr ist, als eine Aufzählung der besuchten Orte (vgl. III, 255f.).
24 Herbert Seidler, Gestaltung und Sinn des Raumes in Stifters ›Nachsommer‹. In: Adal-

bert Stifter. Studien und Interpretationen (wie Anm. 1), S. 203–226, hier S. 218.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 329

meine Sachen, die ich etwa von dem Gebirge brächte, ausbreiten könnte.« 
(I, 234) In Ruhe kann und soll Heinrich hier an der Vollständigkeit und 
Integrität seiner Sammlungen arbeiten, mit deren materieller Erweiterung 
die »Erweiterung«25 seines Wissens einhergehen wird. 

Sammlungen machen die Ordnung der Welt sichtbar. Indem sie Va-
riationen eines Themas zusammenstellen, bezeugen sie einerseits den 
Formenreichtum und andererseits die Gleichförmigkeit der Welt. Ausge-
wählte Ausstellungsräume, deren Funktion darauf reduziert ist, Samm-
lungen zu präsentieren, dokumentieren im Rosenhaus die Ordnung und 
die Vielfalt des Kosmos. Im »Marmorsaal«, im »Bilderzimmer« und im 
»Bücherzimmer« wird nicht gegessen oder geschlafen, sondern einzig 
und allein betrachtet; »die Sphären der Arbeit, des Wohnens und des Aus-
stellens [sind] klar getrennt.«26 Jede Sammlung stützt sich auf ein System 
der begrifflichen Einteilung und Klassifizierung der Welt, das ›Ordnung‹ 
schafft, indem es in einem Akt der Konstruktion Grenzen zieht und Dif-
ferenzen etabliert (Holz � Marmor; Bild � Buch). Dieser Ausschlussme-
chanismus alles ›anderen‹ ist konstitutiv für jede Sammlung: Ein Stück 
Holz hat in einer Marmorsammlung nichts zu suchen, ein Buch wäre im 
Bilderzimmer fehl am Platz. Der Zweck einer Sammlung besteht darin, 
die Ordnung der Welt im Eigenheim (bzw. im Museum als Ort institu-
tionalisierten Sammelns) zu veranschaulichen und in Szene zu setzen. 
Indem der Sammler die unterschiedlichsten Ausformungen eines Ge-
genstandes auf engstem Raume ›versammelt‹, ermöglicht er sich von zu 
Hause aus einen Überblick über die Ordnung, die dem Einzelnen über-
geordnet ist und alle Vielfalt umfasst. Ein Überblick in dieser Form kann 
im Gelände niemals erreicht werden; hinter jeder Sammlung verbirgt 
sich ein langwieriger Prozess des Suchens und Findens. Wer Sammlun-
gen anlegt, strebt nach einer kaum zu erreichenden Vollständigkeit: »So 
unvollständig sie [die Sammlungen] in aller Regel sein mögen und auch 
hier [im »Nachsommer«] sind, so implizieren sie doch zumindest ten-
denziell und prospektiv den Anspruch auf Abbildung von Totalität«.27 
Im Rosenhaus gehen die Bemühungen dahin, das ›Ganze‹ möglichst lü-

25 Vgl. das erste Kapitel des zweiten Bandes: »Die Erweiterung«.
26 Silke Arnold-de Simine, Musealisierungsphänomene im Werk Adalbert Stifters. In: Ord-

nung – Raum – Ritual. Adalbert Stifters artifizieller Realismus. Hg. von Sabina Becker und 
Katharina Grätz. Heidelberg 2007, S. 41–67, hier S. 53.

27 Christian Begemann, Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektüren. Stuttgart u.a. 1995, S. 333.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller330

ckenlos zu erfassen: »Es gehört wohl […] alles zu dem Ganzen« (I, 217), 
bemerkt Risach während eines gemeinsamen Gespräches mit Heinrich 
im Marmorsaal, woraufhin dieser seine Arbeitsweise zu systematisieren 
beginnt. »Ich machte mir nun zur Aufgabe, eine bestimmte Strecke zu 
durchforschen […], so daß […] wenigstens der Theil, den ich vollendete, 
wirklich fertig wäre« (I, 230). »[W]irklich fertig« ist Heinrich dann, wenn 
ausreichend »Dinge« gesammelt sind, um die vermessenen Landstriche 
im Inneren des Hauses in Form einer materiell erfahrbaren Kollektion 
angemessen darstellen zu können. Die Stabilität der Ordnung, die das 
Haus gewährt, ermöglicht es dem Subjekt, sich innerlich zu ›sammeln‹. 
Heinrich wächst in erster Linie im Rosenhaus zum gebildeten Mann her-
an: »[W]enn ich irgend etwas bin«, wird er gegen Ende seiner Erzählung 
dankend zu Risach sagen, »so bin ich es hier geworden« (III, 231).

Bemerkenswerterweise geht im »Nachsommer«, diesem Bildungsro-
man besonderer Art, mit dem langwierigen Prozess des Sammelns und 
des Einräumens ein Prozess der graduellen ›Läuterung‹ des Selbst ein-
her: Je länger sich das Subjekt mit der ›Ordnung‹ auseinandersetzt, je 
bewusster sie ihm wird, desto ausgeglichener und freier wird es von 
Emotionen, die unerwünschte ›Störungen‹ verursachen können. »Das 
Regelmäßige der Beschäftigung«, so Heinrich, »übte bald seine sanfte 
Wirkung auf mich; denn was ich […] Schmerzliches in mir hatte, das 
wich zurück, und mußte erblassen vor der festen ernsten strengen Be-
schäftigung, die der Tag forderte, und die ihn in seine Zeiten zerlegte.« 
(II, 171) »Hiezu kam«, heißt es an einer anderen Stelle, »auch eine gewis-
se Zufriedenheit, die ich fühlte, wenn ich sah, daß sich Glied an Glied 
zu einer Ordnung an einander reihte« (I, 231). »Stifter tritt […] als Autor 
auf, der das Motiv des Sammelns ansatzweise als Beschäftigung eines an 
seiner eigenen Entindividualisierung arbeitenden Subjekts entfaltet.«28 
Die Ordnung, die eine jede Sammlung vor Augen führt, erfahrbar macht 
und inszeniert, wird nach und nach ›verinnerlicht‹. Insbesondere den 
erfahrenen Figuren wie Risach scheint es ein Anliegen zu sein, die eigene 
Emotionalität zugunsten eines Bewusstseins für übergeordnete Zusam-
menhänge weitgehend auszuschalten: 

28 Dominik Finkelde, Tautologien der Ordnung: Zu einer Poetologie des Sammelns bei 
Adalbert Stifter. In: The German Quarterly 80/2007, H. 1, S. 1–19, hier S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 331

»[…] Wenn wir nur in uns selber in Ordnung wären, dann würden wir viel 
mehr Freude an den Dingen dieser Erde haben. Aber wenn ein Übermaß 
von Wünschen und Begehrungen in uns ist, so hören wir nur diese immer 
an […].« 
Ich verstand dieses Wort damals noch nicht so ganz genau, ich war noch zu 
jung, und hörte selber oft nur mein eigenes Innere reden, nicht die Dinge um 
mich. (I, 217f.) 

Die Stimme des ›Inneren‹ wird im Laufe der Bildung zum Schweigen ge-
bracht; wie im Inneren des Hauses, so gilt es auch im ›Inneren‹ des Sub-
jekts Ordnung zu schaffen. Heinrich hat dieses Ziel zum Erzählzeitpunkt 
erreicht; seine »Erzählung« erbringt hierfür den Beweis. Der Bildungs-
fortschritt bewirkt eine Sublimierung der Gefühlswelt und eine Mini-
mierung der eigenen Individualität – das ›gelungene Subjekt‹ nimmt sich 
maximal zurück. Wie Hugo von Hof manns thal notiert, besteht das Ziel 
der nachsommerlichen Aktivitäten in der Bewältigung und Überwin-
dung der »Leidenschaft damit sie den Weltenspiegel des eigenen Ichs 
nicht trübe«.29

Wenn das Rosenhaus auch das Bildungszentrum des Romans dar-
stellt, so geht der persönliche Reifeprozess des Erzählers doch Hand in 
Hand mit der schrittweisen Erforschung und Vermessung des Außen-
raumes. Das ›Extrahieren‹ von Gesetzmäßigkeiten beschwichtigt emoti-
onale Unruhen – ein Effekt, der sich insbesondere während Heinrichs 
Vermessung des Lautersees bemerkbar macht: Heinrich hat sich vorge-
nommen, auszuloten, was sich unterhalb der Wasseroberfläche in der 
Tiefe des Sees verbirgt; sein Interesse gilt der grundlegenden Form der 
Erdoberfläche, die vom glatten Wasserspiegel wie die Antwort auf ein 
»Räthsel« (II, 28) verborgen gehalten wird. Albrecht Koschorke erkennt 
in Heinrichs »langwierige[r] Vermessung« des Gebirgssees »Züge einer 
symbolischen Operation der Seelenklärung«.30 Innerhalb von drei Jah-
ren schafft Heinrich Klarheit; er ›vermisst‹ sein Inneres, bis er sich seiner 
Gefühle sicher ist. Erst dann, als das Werk vollendet und »der ganze Ent-
wurf […] in schwermüthiger Düsterheit« (II, 233) vor ihm liegt, bringt 
er seine Empfindungen gegenüber Natalie zur Sprache. Anders als Ri-
sach damals wählt er den Zeitpunkt richtig. Bewirken die topografischen 

29 Wie Anm. 1.
30 Albrecht Koschorke, Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenzüberschreitung 

in literarischen Landschaftsbildern. Frankfurt a.M. 1990, S. 280.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller332

Vermessungen, denen Heinrich regelmäßig nachgeht, ähnlich dem Sam-
meln und dem Ordnen der »Dinge« eine innere Ausgeglichenheit? 

Landkarten ermöglichen den Gesamtüberblick über die Raum-
ordnung und leisten eine vollständige Abstraktion vom partikularen 
Standpunkt; sie bilden im Unterschied zum Bild keine Perspektive ab, 
sondern sind das Ergebnis von »Projektionen, welche die gekrümmte 
Erdoberfläche nach mathematisierbaren Regeln […] in eine plane Kar-
tenebene übersetzen«.31 Für den totalen Überblick werden subjektive 
Perspektiven konsequent relativiert. Das entscheidende Merkmal der 
Karte ist ihre grundsätzliche »A-Perspektivik«,32 es lässt sich aus ihr kein 
»Blickpunkt erschließen«,33 sie schafft Distanz und stellt das kartierte Ge-
lände als statisches, unveränderliches Territorium dar. Das Subjekt ist in 
ihr ebenso wenig enthalten wie in einer Sammlung. Indem Heinrich die 
Erdoberfläche vermisst, abstrahiert er also von seiner eigenen, emotio-
nal geprägten Sicht auf die Dinge. Er überführt seine Wanderungen in 
ein kartografisches System, das es möglich macht, Distanz einzunehmen 
und sich selbst – den eigenen Standpunkt und die zurückgelegten Wege 
– innerhalb dieses Systems zu verorten. Ähnlich der Karte fasziniert 
auch der Panoramablick (obschon er unweigerlich an eine Perspektive 
gebunden bleibt) durch die Übersicht und Distanz zu einer Welt, die sich 
als bewegungslose Einheit präsentiert. Immer wieder zieht es Heinrich 
auf »die höchsten Zinnen der Berge« (I, 40), von wo aus sich »die Länder 
wie eine schwache Mappe« (II, 186) vor ihm ausbreiten. Das Panorama 
»enthebt das Ich gleichsam seiner Verstrickung in die[ ] Wirklichkeit«34 
und bietet ihm eine »von Anschauung gereinigte Fläche«.35 Dass das Ro-
senhaus auf einer Anhöhe steht, ist – wie Risach selbst sagt – kein Zufall: 

31 Robert Stockhammer, Bilder im Atlas. Zum Verhältnis von piktorialer und kartografi-
scher Darstellung. In: Der Bilderatlas im Wechsel der Künste und Medien. Hg. von Sabine 
Flach, Inge Münz-Koenen und Marianne Streisand. München 2005, S. 341–361, hier S. 354f.

32 Jörg Dünne, Die Karte als Operations- und Imaginationsmatrix. Zur Geschichte eines 
Raummediums. In: Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten. Hg. von Jörg Döring und Tristan Thielmann. Bielefeld 2008, S. 49–69, hier S. 55.

33 Stockhammer, Bilder im Atlas (wie Anm. 31), S. 354.
34 Martin Beckmann, Die ästhetische Funktion des Weg-Motivs in Stifters ›Nachsommer‹. 

In: Vierteljahresschrift des Adalbert-Stifter-Institutes des Landes Oberösterreich 39/1990, 
S. 3–23, hier S. 6.

35 Albrecht Koschorke, Das buchstabierte Panorama: Zu einer Passage in Stifters Erzäh-
lung ›Granit‹. In: Vierteljahresschrift des Adalbert-Stifter-Institutes des Landes Oberösterreich 
38/1989, S. 3–13, hier S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 333

[…] ich wollte aber mit meiner Wohnung auf die Anhöhe. Da sie nun fer-
tig war, sollte der Garten, der an dem Meierhofe stand, […] heraufgezogen 
werden. […] Der große alte Kirschbaum auf der Anhöhe stand mitten im 
Getreide. Ich zog die Anhöhe zu meinem Garten, legte einen Weg zu dem 
Kirschbaume hinauf an, und baute um ihn ein Bänklein herum. (I, 128) 

Der Freiherr hat zwar nicht Berge, wohl aber ›Bäume versetzt‹, um ei-
nen Ort einzuräumen, der es ihm erlauben würde, nicht nur die Um-
gebung des Rosenhauses, sondern auch das Anwesen selbst zu überbli-
cken. Rund um den Kirschbaum, der am »Ende des Gartens« an seiner 
»höchste[n] Stelle« steht, hat man vor einer Holzbank »vier Tischchen 
nach den vier Weltgegenden« angeordnet, »daß man hier ausruhen, die 
Gegend besehen, oder lesen und schreiben konnte«. »Wir sezten uns 
ein wenig auf das Bänklein«, berichtet Heinrich: »Es schien, daß man 
an diesem Pläzchen niemals vorüber gehen konnte, ohne sich zu sezen, 
und eine kleine Umschau zu halten« (I, 64). Das Panorama, das einen 
Überblick über das ›Ganze‹ gewährt und die eigene, subjektive Sicht auf 
die Welt zumindest dem Anschein nach aufhebt, ist unwiderstehlich.

Während Heinrichs Erzählung ›im Zeichen‹ des Panoramas steht, be-
sticht Risachs Binnenerzählung durch eine Schlüsselszene, die sich an 
»Mathildens Fenster« (III, 189) abspielt. Genau hier, an der transparen-
ten Stelle zwischen innen und außen, initiieren Gustav und Mathilde am 
Tag des Liebesgeständnisses ein Versteckspiel, das ihr leidenschaftliches 
Verlangen nacheinander intensiviert. Als architektonisches Element fo-
kussiert das Fenster unweigerlich Mathildes Blick: Sie hat nur noch Au-
gen für ihn. Durch ihr Fenster kann Mathilde, die sich im Innenraum 
der familiären Ordnung bewegt, in einen visuellen Austausch mit dem 
außenstehenden Gustav treten, ohne selbst das Haus als Sitz der Ordnung 
verlassen zu müssen. Signifikanterweise »beugt« sie sich im Laufe der 
Textpassage mehrmals aus dem Fenster »heraus« – eine Bewegung, die 
ihre Risikobereitschaft veranschaulicht und auf die leichtsinnige Über-
schreitung einer durch die Ordnung gesetzten Grenze verweist. Der 
»Blick auf das Einzelne, der durch das Fenster, durch Rahmung und Fo-
kussierung gelenkt wird«,36 hat im weiteren Verlauf negative Auswirkun-
gen auf die Biografien der Akteure. Die Panoramaschau hingegen, die 

36 Gerhard Neumann, Die Welt im Fenster. Erkennungsszenen in der Literatur. In: HJb 
18/2010, S. 215–257, hier S. 249.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller334

»den Blick auf das Ganze«37 lenkt – die die Welt nach Michel de Certeau 
»in einen Text« verwandelt, »den man vor sich unter den Augen hat«,38 
und sie lesbar macht –, wirkt sich positiv auf die Subjektkonstitution 
aus. Anhand des Fenster- und des Panoramablicks werden in Stifters 
Bildungsroman »zwei exemplarische Urszenen der Blickkonstruktion 
[…], die mit zwei konkurrierenden oder komplementären Modellen der 
Blickausrichtung experimentieren«,39 gegeneinander ausgespielt. Wäh-
rend Heinrichs Erzählung immer wieder auf panoramatische Szenen 
zurückgreift, bestimmt im Rückblick die Erfahrung am Fenster den wei-
teren Verlauf der Ereignisse.

IV

Was Heinrich und Natalie gelingt – ihr Inneres unter Kontrolle zu 
halten –, ist in Risachs und Mathildes Vergangenheit misslungen. Als 
sich Gustav endlich entschließt, Mathildes Eltern »alles [zu] entdecken« 
(III, 197), trifft ihn deren Forderung, »das geknüpfte Band zu lösen oder 
wenigstens aufzuschieben« (III, 201), unerwartet. Unweit des »ganz mit 
Rosen überdeckt[en]« (III, 174) Gartenhauses kommt es zur affektgela-
denen Zwiesprache und einem folgenschweren Missverständnis. Gustav 
habe keinen Grund gehabt, sich dem Willen ihrer Eltern zu beugen, er 
sei nicht deren Sohn und habe der von ihnen aufgesetzten Ordnung, 
ihren Maßstäben und Gesetzen, keine Folge zu leisten – so Mathildes 
Standpunkt: »Ich muß gehorchen […] und ich werde auch gehorchen; 
aber du mußt nicht gehorchen, deine Eltern sind sie nicht.« (III, 205) 
»Der Nachsommer«, ein Roman, in dem »das Individuum auf eine ra-
dikale Durchsetzung seiner Subjektivität von vornherein« zu verzichten 
hat, deutet Mathildes Verhalten als Fehler: »Mathildes Beharren auf 
dem Recht zu leidenschaftlicher Liebe [erweist sich] im System des Ro-
mans als entscheidender Irrtum, für den sie später um Verzeihung bitten 
wird«.40 Von Emotionen geblendet und von Impulsen gesteuert, verliert 

37 Ebd.
38 Michel de Certeau, Kunst des Handelns. Übers. von Ronald Vouillé. Berlin 1988, 

S. 180 [Michel de Certeau, L’invention du quotidien. Bd. 1: Arts de faire. Paris 1980, S. 172].
39 Neumann, Die Welt im Fenster (wie Anm. 36), S. 245.
40 Hohendahl, Die gebildete Gemeinschaft (wie Anm. 5), S. 347.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 335

sie im ausschlaggebenden Moment die Fähigkeit, zwischen ›Äußerem‹ 
(der Ordnung) und ›Innerem‹ (den Gefühlen) zu differenzieren. 

»Mathilde, […] es handelt sich nicht um den Bruch der Treue, die Treue ist 
nicht gebrochen worden. Verwechsle die Dinge nicht. Wir haben gegen die 
Eltern unrecht gehandelt […]. Nicht die Zerstörung unserer Gefühle verlangen 
sie, nur die Aufhebung des Äußerlichen unseres Bundes auf eine Zeit.«
»Kannst du eine Zeit nicht mehr du sein? […] Äußeres, Inneres, das ist alles 
eins, und alles ist die Liebe […].« (III, 207)

Mathilde verwechselt »die Dinge« und wirft Gustav den »Bruch der 
Treue« (III, 207) vor, ein innerliches Vergehen, wo sich dieser lediglich 
der Ordnung beugt und in eine äußere Trennung einwilligt: »[W]ir müs-
sen gehorchen«, so Gustav, »denn der Wille der Eltern ist das Gesez 
der Kinder.« (III, 205) Das Gesetz der Eltern, dem sich Gustav bereit-
willig unterwirft, erweist sich als äußerst rigide. Es ist bemerkenswert, 
dass das Scheitern des Lebensglücks von Gustav und Mathilde im 
»Nachsommer« nicht auf das Gesetz der Älteren zurückgeführt wird, 
sondern auf die fehlende Selbstbeherrschung der jüngeren Generation, 
die – so impliziert es der Roman – zum Bruch des Gesetzes führt (denn 
ein bewusstes Aufbegehren ist auch hier nicht vorgesehen). Indem die 
von Risach später etablierte Rosenhauswelt den Bewohnern maximale 
Selbstdisziplinierung abverlangt, wird ein Gesetzesbruch von vornherein 
ausgeschlossen.

Jahrzehnte sind seit dem Zerwürfnis vergangen und kein weiteres Wort 
hat Mathilde mit Gustav gesprochen, als sie ihn im Rosenhaus aufsucht: 
Ihre Eltern, ihr Bruder Alfred und der Vater ihrer Kinder sind längst ver-
storben und die Häuser der Familie (Landgut und Stadthaus) befinden 
sich in fremden Händen.41 Risachs Rückblick veranschaulicht die tragi-
schen Konsequenzen, die das ›Verwechseln der Dinge‹ für das Leben des 
Einzelnen haben kann; auf knapp 100 Textseiten wird beschrieben, was 

41 Vgl. III, 219f. Es ergeben sich hier bemerkenswerte Parallelen zu Risachs Biografie. 
Noch bevor er Mathilde kennenlernt, verliert er seine Eltern und Kornelie, die einzige Schwes-
ter. Als sie stirbt, vermacht er das Elternhaus dem Schwager. Er geht in den Staatsdienst und 
führt eine kinderlose Ehe, bis er auch seine Frau unerwartet verliert. Vor seinem Ausstieg aus 
der Gesellschaft kehrt er ein letztes Mal zurück in die Heimat: »Ich ging in meine Heimath. 
Dort fand ich meinen Schwager schon seit vier Jahren gestorben, das Haus in fremden Hän-
den und völlig umgebaut. Ich reiste bald wieder ab.« (III, 217) Der Umbau und Verkauf der 
Elternhäuser wird von Risach und Mathilde gleichermaßen als traumatisch empfunden und 
veranschaulicht den Verlust jeglicher familiärer Stabilität. Die derart entwurzelten Figuren 
errichten sich ihre Ordnung in einem gewaltigen konstruktiven Akt schließlich selbst. 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller336

Heinrichs Erzählung auf den übrigen 700 konsequent ausspart: Schick-
salsschläge, Sterben, Einsamkeit, Leidenschaft, Missverstehen, Verzweif-
lung, Verbitterung. Von innerlicher »Verödung« (III, 165) ist hier die 
Rede, von »strömenden Thränen« (III, 206) und von »unsäglichem 
Schmerz« (III, 202), ein »Schmerz […] so groß, daß ihn keine Zunge aus-
sprechen kann« (III, 203). Während Heinrichs Erzählung die Zeit des 
Nachsommers – der nachträglich restituierten Ordnung – in den Blick 
nimmt und deren ›Innenräume‹ fokussiert, zeigt Risachs Binnenerzäh-
lung ihre ›Außenräume‹ auf. Einzig im Rückblick werden Pfade betre-
ten, die ins Abseits der Ordnung führen. Restituiert wird die Ordnung 
im Moment von Mathildes Rückkehr, die den ›Nachsommer‹ einleitet. 
Der Neubeginn, markiert durch die Vergebungsszene, wird in Risachs 
Binnenerzählung signifikanterweise als Moment der Einkehr in das Ro-
senhaus gestaltet: »Führe mich in das Haus« (III, 218), sagt Mathilde zu 
Risach vor den Rosen stehend, »einen Knaben an der Hand haltend und 
von strömenden Thränen überfluthet« (III, 217). »Sie ließ meine Hand 
nicht los, drückte sie stark, und ihr Schluchzen wurde so heftig, daß ich 
meinte, ihre mir noch immer so theuere Brust müsse zerspringen. ›Mat-
hilde,‹ sagte ich sanft, ›erhole dich.‹ ›Führe mich in das Haus,‹ sprach sie 
leise.« (III, 218) Nur das Haus und das Gleichmaß der dort etablierten 
Ordnung können Erholung bewirken und innere Ruhe herstellen. Die 
Einkehr in den ›Innenraum der Ordnung‹42 ist der erste Schritt zur Be-
wältigung subjektiver, emotionaler Perspektiven – das Haus und sein 
Garten bilden eine affektfreie Zone, die von ›Innerem‹ freizuhalten ist. 
Vorsorglich hat Risach ein Regelwerk eingerichtet, das die Emotionen 
der Bewohner Tag für Tag kanalisieren hilft. Keine Feiertage werden im 
Rosenhaus zelebriert, sondern das alltägliche Dasein: An ausgewählten 
Türschwellen stehen Filzschuhe bereit, die zur Schonung der marmor-
nen Fußböden überzuziehen sind; Gebrauchsspuren der Gemächer sind 
umgehend zu beseitigen; Mahlzeiten werden ausnahmslos pünktlich 
und gemeinschaftlich eingenommen; man kleidet sich schlicht und un-
auffällig; man verhält sich in jeder Hinsicht rücksichtsvoll und übt Dis-

42 Auch der Garten, der »durch eine starke Planke von der Umgebung getrennt« ist, zählt 
zum ›Innenraum der Ordnung‹. Erst jenseits dieser Planke liegt »[e]inige Schritte hinter dem 
Kirschbaume«, der die höchste Stelle des Gartens markiert, das Freie: »[…] so könnten wir 
[…] ein wenig in das Freie gehen« (I, 67), sagt Risach im Laufe ihres ersten gemeinsamen Spa-
ziergangs durch den Rosenhausgarten zu Heinrich.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 337

kretion – ja Verschwiegenheit – im zwischenmenschlichen Umgang.43 
Ein Aufenthalt im Rosenhaus fordert tagtägliche Selbstbeherrschung – 
»höchste Selbstbezähmung«, wie Hugo von Hof manns thal schreibt.44 
Nur auf diesem Wege kann der ›Sommer‹ herbeigeführt und Risachs 
Lebenslücke (stellvertretend) geschlossen werden. Die nachsommerliche
Welt kennzeichnet – mit Hugo von Hof manns thal – ihre stillschweigen-
de »Angst vor der Leidenschaft«.45

Die Zusammengehörigkeit von Haus und Herr gründet in Risachs Fall 
nicht auf einer Erbfolge, sondern ist das Ergebnis einer Lebenskonstruk-
tion. Zu Beginn des Rückblicks weist er Heinrich darauf hin, dass sein 
Name nicht mit dem Namen des Hofes übereinstimmt: »Ihr werdet wohl 
wissen, daß ich der Freiherr von Risach bin. […] Man nennt mich hier 
in der ganzen Gegend den Asperherrn, […] weil es bei uns gebräuchlich 
ist, den Besizer eines Gutes nach dem Gute, nicht nach seiner Familie 
zu benennen.« (III, 136) Tatsächlich trägt keines der im »Nachsommer« 
beschriebenen Landgüter – weder Gut Heinbach noch der Asper-, der 
Sternen- oder der Gusterhof – den Namen seines Besitzers.46 Erst Hein-
richs Haus (hierzu später mehr) wird die angestrebte ›natürlich gewach-
sene‹ Einheit herstellen. 

Die feste und unverbrüchliche Gründung des Rosenhauses ist nur ein Effekt 
der Risachschen Inszenierung […]. So sehr das Anwesen einerseits den An-
schein erweckt, als wäre kein Ding »je an einem andern Plaze gewesen«, als 
wären Haus und Garten hier seit je fest verwurzelt, so wenig ist andererseits 
zu übersehen, dass hier das Gesetz eines ordo artificialis herrscht.47

43 Bemerkenswert ist vor allem das Schweigen über den vorerst noch inoffiziell beschlosse-
nen Bund: vgl. III, 10; III, 28; III, 52; III, 71.

44 Wie Anm. 1.
45 Wie ebd. – Einzig Roland scheint sich nicht an die von Risach geforderte Auslagerung 

des Affekts zu halten. Im tiefsten Winter malt er im Rosenhaus ein großformatiges Bild, das 
eine dürre, leblose Landschaft darstellt – einen »Gegenstand[ ]«, wie Risach sagt, »den er noch 
nicht gesehen hat«. Nach Rolands eigenen Aussagen ist dieses Bild der Versuch, »Gestaltun-
gen, wie sie sich in dem Gemüthe finden« (III, 119) abzubilden. Der rastlose Roland, der in 
seiner leidenschaftlichen Art selbst bei Heinrich Emotionen der Eifersucht hervorruft, malt 
›Inneres‹, wo er lediglich ›Äußeres‹ abbilden soll. Wie beiläufig erwähnt Risach gegenüber 
Heinrich: »Er sollte reisen« (III, 120) sowie später: »Es hat Schwierigkeiten mit diesem jungen 
Manne […]. Ich hoffe aber, daß ich alles werde ins Gleiche bringen können.« (III, 278)

46 Der »Gusterhof«, den Heinrichs Vater für seinen Ruhestand einrichten lässt, wird von 
Risach scherzweise »Drenhof« (III, 270) genannt.

47 Saskia Haag, Versetzt. Restaurierung als Entortung in Stifters ›Nachsommer‹. In: Figu-
ren der Übertragung. Adalbert Stifter und das Wissen seiner Zeit. Hg. von Michael Gamper 
und Karl Wagner. Zürich 2009, S. 77–86, hier S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller338

Nach Saskia Haag büßen die Häuser in Stifters Texten »in dem Maße 
an Stabilität ein[ ], indem sie ein katastrophisches Moment der Vergan-
genheit einschließen«,48 und tatsächlich soll im »Nachsommer« die Ver-
gangenheit durch ein Bauwerk und eine Ordnung überwunden werden, 
die den Affekt als »Moment der Vergangenheit« mit katastrophalen Aus-
maßen konsequent nach draußen verbannt. Den Grund hierfür bilden 
nicht allein Risachs persönliche Bedürfnisse, sondern auch und vor al-
lem das pädagogische Projekt, das er im Rosenhaus initiiert. Christian 
Begemann bezeichnet die »Welt des Rosenhauses und letztlich die des 
Romans überhaupt« als »eine einzige grandiose Veranstaltung zur Ab-
wehr und Bearbeitung jener Leidenschaften, die einstmals Risachs Le-
bensglück zerstörten«.49 Die Hausordnung, nach der die Figuren leben, 
steuert emotional motiviertem Verhalten entgegen; sie erweist sich als 
effiziente Methode zur Affektsublimierung.

Die nachsommerliche Maxime, Emotionen weitestgehend zu regulie-
ren, lässt sich an der (Garten-)Architektur des Rosenhauses ablesen. An 
seiner Südseite hat Risach eine Rosensammlung angelegt, die von einem 
»Gitterwerke« (I, 47) zusammengehalten wird und eine intakte Ordnung 
abbildet. Als der Bund zwischen Heinrich und Natalie offiziell besiegelt 
und die Gäste abgereist sind, tritt die »Zeit der Rosenblüthe« ein, die 
»von den vereinigten Familien«, wie Heinrich erzählt, »als ein Denkzei-
chen der Vergangenheit und aber auch als eins der Zukunft zum ersten 
Male in dieser Vereinigung und mit besonderer Festlichkeit begangen« 
(III, 278) wird. Das blühende »Rosengitter« bildet ein lückenloses, in 
sich stimmiges Ganzes. 

Die Pflanzen waren so vertheilt, und gehegt, daß nirgends eine Lücke ent-
stand, und daß die Wand des Hauses, soweit sie reichten, vollkommen von 
ihnen bedeckt war. […] 
Die Pflanzen waren nicht etwa nach Farben eingetheilt, sondern die Rück-
sicht der Anpflanzung schien nur die zu sein, daß in der Rosenwand keine 
Unterbrechung statt finden möge. (I, 47f.) 

Die Rosen versinnbildlichen die emotional turbulente Vergangenheit 
von Gustav und Mathilde. Sie stehen für eine Verwechslung von ›Inne-

48 Dies., Zentrifugale Architekturen – Adalbert Stifters Häuser. In: DVjs 85/2011, H. 2, 
S. 208–232, hier S. 215.

49 Begemann, Die Welt der Zeichen (wie Anm. 27), S. 322.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 339

rem‹ und ›Äußerem‹ mit weitreichenden Folgen, für eine Verfehlung, de-
ren Konsequenzen nicht mehr rückgängig zu machen sind. Nicht nur die 
Rosen – auch der mit ihnen assoziierte Affekt wird hier in eine maßgere-
gelte, lückenlose Ordnung gebannt, die »dazu verpflichtet [ist], eine To-
talität ohne störende Zwischenräume zu etablieren.«50 Zusammengestellt 
in einer Sammlung, von der jedes Exemplar beschriftet ist, konvertieren 
die Emotionen der Vergangenheit zu einer »lesbare[n] Schriftfläche«.51 
Anstatt das Haus zu überwuchern, wachsen sie geregelt an einem Gitter 
empor und »fügen sich der Autorität einer hölzernen Konstruktion«.52 
Die Rosensammlung befindet sich jenseits des Gitters, außerhalb des Gar-
tens und damit im Jenseits der Ordnung.53 Selbst der gemaßregelte Affekt 
wird nach draußen verlagert; auch im Außenraum der Ordnung wer-
den Emotionen reguliert. Alljährlich muss die Katastrophe der Vergan-
genheit in Form eines kollektiven Rituals erneut bewältigt werden: Im 
Laufe der gemeinschaftlichen »sehr genauen Beurtheilung« (I, 258) der 
Rosen zelebriert man im Außenraum der Ordnung die Überwindung 
der Leidenschaft. Der Innenraum bleibt hiervon unberührt. Und doch 
ist kaum zu übersehen, dass die nachsommerliche Ordnung von einer 
emotionalen Vergangenheit gezeichnet ist, dass erst sie das Rosenhaus 
zu dem macht, was es ist. Die Rosen geben dem Haus nicht nur seinen 
Namen, sie sind auch das Erste, das Besucher von ihm zu sehen bekom-
men. »Das Erdgeschoß des Hauses hatte lauter eiserne Fenstergitter«,54 
berichtet der Erzähler außerdem, »sanft geschweift[e]« (II, 120) Gitter, in 
die ornamentale Rosen eingearbeitet sind. Wenn die Fenstergitter den 
Affekt in Gestalt der Rose auch in feste, eiserne Schranken weisen, so 
rastern und verstellen die Rosen dennoch den Blick der Bewohner nach 

50 Finkelde, Tautologien der Ordnung (wie Anm. 28), S. 9.
51 Keller, Die Schrift in Stifters »Nachsommer« (wie Anm. 6), S. 68.
52 Vogel, Stifters Gitter (wie Anm. 11), S. 49.
53 Das Rosenhaus weist in vielen gestalterischen Aspekten Ähnlichkeiten zu Gut Heinbach 

auf, dem Landsitz der Familie Makloden. Auch hier hat man den Garten »zu einem sehr schö-
nen Ganzen zusammengestellt« (III, 174), auch hier hat man die Rosen, welche »Täfelchen 
mit ihrem Namen« tragen, »nach einem sinnvollen Plane geordnet« (III, 175), auch hier hat 
man ihre Zweige an »Latten […] gebunden« (III, 174). – Und doch befinden sich die Rosen 
auf Gut Heinbach innerhalb des Gitters, das den Garten umgibt. Ihnen kommt noch nicht die 
tragische Bedeutung zu, die es notwendig macht, ihren Wuchs außerhalb des Gitters durch ein 
»Gitterwerke« (vgl. I, 47) zu regulieren.

54 Die eisernen Fenstergitter und das eiserne Gitter zum Garten (vgl. I, 48) folgen Stifters 
»Befestigungslogik«, die Albrecht Koschorke hinter dem Steinmotiv vermutet: Koschorke, 
Die Geschichte des Horizonts (wie Anm. 30), S. 403, Anm. 64.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller340

draußen. Im Inneren des Hauses findet sich das Motiv wieder: Die Aus-
stattung des vierten »Frauenzimmers«, das nur über versteckte Tape-
tentüren zugänglich ist und von Heinrich »die Rose« genannt wird, ist 
in der Farbgebung seiner Wände und seiner Inneneinrichtung der Ro-
senwand an der Südseite des Hauses nachempfunden. Die Lücke muss 
präsent sein, um geschlossen werden zu können. Wie sich die Emotiona-
lität in Form des »Rückblick«-Kapitels einen Weg ins Innere des Textes 
bahnt, so findet sie im Rosenzimmer einen unauffälligen, geheimen Ort 
im Inneren des Hauses.

V

Zu Beginn des »Nachsommers« gibt Heinrich einen Einblick in die fami-
liären Verhältnisse, in denen er aufgewachsen ist, wobei er insbesondere 
auf die Inneneinrichtung der elterlichen Mietwohnung und des später 
vom Vater neu erworbenen Vorstadthauses fokussiert. Wie der Erzähler 
betont, untersteht die Gestaltung beider Wohnstätten einer Maxime, die 
besagt, dass jedes Zimmer eine in sich geschlossene Einheit zu bilden 
habe – ein Leitsatz, der auch für das Rosenhaus maßgebend ist. Schon 
auf den ersten Seiten des Romans werden der architektonische Raum 
und das Subjekt vergleichend nebeneinandergestellt: Was für die Räume 
gilt, gilt für die Menschen. Was für die Menschen gilt, muss für die Räu-
me gelten. »Die gemischten Zimmer, wie er [der Vater] sich ausdrückte, 
die mehreres zugleich sein können, Schlafzimmer Spielzimmer und der-
gleichen, konnte er nicht leiden. Jedes Ding und jeder Mensch, pflegte 
er zu sagen, könne nur eines sein, dieses aber muß er ganz sein.« (I, 11) 
Die Räume veranschaulichen das Bildungsziel; sie fungieren auf dem 
langen Weg der Bildung als »rückwirkende[s] Korrektiv«.55 Dem Ideal 
der Inneneinrichtung entspricht ein Ideal der ›Einrichtung im Inneren‹. 

Sowohl in Heinrichs Elternhaus als auch im Rosenhaus hält man der 
immanenten Gefahr der ›Vermischung‹ eine Ordnung entgegen, die die 
einzelnen Bereiche säuberlich voneinander trennt und ihre Integrität si-
cherstellt. Im »Akt der Entmischung [wird] eine das Chaos bannende 

55 Bruno Hillebrand, Adalbert Stifter. Die Autonomie des Raumes. In: Ders., Mensch und 
Raum im Roman. Studien zu Keller, Stifter, Fontane. München 1971, S. 172–228, hier S. 186.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 341

Ordnung errichtet.«56 Hierbei ist die Raumorganisation einem lücken-
losen Nebeneinander verpflichtet – ähnlich der Rosenwand bilden die 
Zimmer in sich stimmige Gefüge: »[E]ach interior in ›Der Nachsommer‹ 
is a construction of a totality, expressed by an unperturbed, seamless, 
harmonious surface.«57 Im Rosenhaus gestaltet man die »Innenseiten der 
Türen […] zu den Geräthen stimmend« (I, 91), man passt sie den je-
weiligen Räumen bis zur Unkenntlichkeit ein, um einer Unterbrechung 
der Wand, einer strukturellen Störung durch einen Ein- bzw. Ausgang, 
entgegenzuwirken. Tapetentüren führen sowohl vom Erdgeschoss über 
eine Treppe in Risachs Arbeitszimmer als auch in Mathildes Rosenzim-
mer. Sie zeugen von dem Versuch, mit innenarchitektonischen Mitteln 
maximal in sich geschlossene Innenräume zu kreieren, die beim Bewoh-
ner ein Gefühl der Ungestörtheit und der Ruhe erzeugen. Eine Tape-
tentür animiert nicht zum Ein- oder Austritt, ganz im Gegenteil verlangt 
sie danach, geschlossen zu werden, um sich unmerklich in die Wand 
einzufügen. Nichtsdestotrotz sollen die Räume des Rosenhauses, denen 
eine erzieherische Funktion zukommt, durchlaufen werden. Das perma-
nente ›Ergehen‹ der Räume, das »Der Nachsommer« vorführt, steht in 
einem Spannungsverhältnis zum Postulat der Einheit, in die sich das 
Subjekt einzufügen hat, ohne eine Störung zu provozieren. Man bewegt 
sich dementsprechend bedächtig durch die nachsommerliche Welt, hält 
regelmäßig inne zur stillen Betrachtung und ist bemüht, durch Bewe-
gung verursachte Störungen gering zu halten.

Gemäß dem Postulat der Einheit haben die Zimmer der nachsom-
merlichen Welt keine Spuren individuellen Handelns aufzuweisen. Ge-
brauchsspuren werden umgehend und ausnahmslos beseitigt; individu-
elle Bedürfnisse dürfen kein Grund sein, die Ordnung zu ändern. Im 
Innenraum der Ordnung ist – ebenso wie in Heinrichs Erzählung – kein 
Freiraum für Individualität vorgesehen. Gerade die Räume des »Nach-
sommers« sind innerhalb von Stifters Werk »Räume einer aufgewerteten 
Stagnation, denen jede Art von Zweideutigkeit und Verwischung feind-
lich ist«.58 Jeglicher Ambivalenz wird zuvorgekommen: 

56 Elsbeth Dangel-Pelloquin, Im Namen des Vaters. Romananfänge bei Stifter und Keller. 
In: ZfdPh 122/2003, H. 4, S. 526–543, hier S. 531.

57 Kirsten L. Belgum, High Historicism and Narrative Restoration: The Seamless Interior 
of Adalbert Stifter’s ›Nachsommer‹. In: Germanic Review 67/1992, H. 1, S. 15–25, hier S. 19.

58 Koschorke, Die Geschichte des Horizonts (wie Anm. 30), S. 272.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller342

Er aber [Risach] nahm das Buch, und legte es auf seinen Plaz in dem Bücher-
gestelle. »Verzeiht,« sagte er, »es ist bei uns Sitte, daß die Bücher […] nach 
dem Gebrauche wieder auf das Gestelle gelegt werden, damit das Zimmer 
die ihm zugehörige Gestalt behalte.‹« (I, 58)59 

Was die Gebrauchsspuren für das Interieur sind, ein Störfaktor, das ist 
die Individualität für das Subjekt. Wie der ›Innenraum der Ordnung‹ 
von Gebrauchsspuren, so hat der ›Innenraum des Subjekts‹ von Affek-
ten frei zu bleiben. Durch die routinierte Beseitigung persönlicher Spu-
ren übt das Subjekt, ›Inneres‹ zu sublimieren; indem es seine Spuren ge-
wissenhaft verwischt, lernt es, sich selbst zum Verschwinden zu bringen. 
Im Gegenzug soll die klare Ordnung des architektonischen Innenraumes 
auf das Subjekt einwirken und eine Innerlichkeit unterbinden, die als 
zerstörend empfunden wird. Die Integrität der Innenräume bewirkt die 
Integrität des Subjekts und der Gemeinschaft – so die Prämisse. Das 
Rosenhaus steht eindeutig im Zeichen der »Architektonisierung«:

Räumliche Alltagsroutinen bewegen sich zwischen den Polen der Architekto-
nisierung, wozu Aufräumen und die Beseitigung von Wohnspuren zu zählen 
sind, und der De-Architektonisierung, die im Gegenteil Lebenssedimente an-
häufen lässt: Zeitungen, Essen, Kleidung, beschlafene Betten, Handtuchku-
mulationen, zugezogene Vorhänge, zerknautschte Kissen, Staub, verrücktes 
Mobiliar. Diese Dislozierungen schreiben Bewegungs- und Stimmungsparti-
turen in den Raum und schieben sich zwischen den architektonischen und 
den leiblichen Körper. […] Die Dislozierungen […] produzieren […] Korres-
pondenzen zwischen Mensch, Raum und Ding, denen Gefühlspartituren einge-
schrieben sind. Und diese sind eine Melange aus Gebrauchsspuren, Anord-
nungen, Stimmungen, Erinnerungen, Gerüchen, Sedimenten.60 

Derartige »Dislozierungen« werden in der nachsommerlichen Welt 
nicht geduldet: »Kein Merkmal in dem Gemache zeigte an, daß es be-
wohnt sei. Kein Geräthe war verrückt, an dem Teppiche zeigte sich kei-
ne Falte, und an den Fenstervorhängen keine Verknitterung« (I, 173), 
bemerkt Heinrich bei seiner ersten Besichtigung des Rosenzimmers. In 

59 Vgl. außerdem die Beschreibungen des Arbeitszimmers – »Obwohl der alte Mann gesagt 
hatte, daß dieses Zimmer sein Arbeitszimmer sei, so waren doch keine unmittelbaren Spuren 
von Arbeit sichtbar. Alles schien in den Laden verschlossen oder auf seinen Plaz gestellt zu 
sein.« (I, 90) – und des »Lesegemachs«: »Was mir in diesem Zimmer auffiel, war, daß man nir-
gends Bücher oder etwas, das an den Zweck des Lesens erinnerte, herumliegen sah.« (I, 93)

60 Heidi Helmhold, Affektpolitik und Raum. Zu einer Architektur des Textilen. Köln 
2012, S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 343

der nachsommerlichen Welt herrscht, wie Hugo von Hof manns thal in 
seinen Aufzeichnungen vermerkt, ein »ungeheurer Sinn für Schönheit 
u. Ordnung«.61 »Bewegungs- und Stimmungspartituren« sollen gerade 
nicht in die Räume eingeschrieben werden. Um diesem durchaus realen 
Bedürfnis entgegenzuwirken, geht man im Rosenhaus ausgesuchten Ak-
tivitäten nach (Vermessen, Sammeln, Restaurieren), die das Selbst von 
subjektiven Sichtweisen frei und für eine übergeordnete Ordnung emp-
fänglich machen: »Die Spuren […] waren endlich aus meinem Zimmer 
gewichen« (I, 186), vermerkt Heinrich erleichtert, als es ihm gelingt, die 
von einer längeren Reise mitgebrachten »Dinge« in die Ordnung einer 
Sammlung zu integrieren.

Wie die Gegenstände seiner Sammlungen wird auch Heinrich Schritt 
für Schritt Teil einer ihm übergeordneten Ordnung. Er lernt, eigenstän-
dig durch das Gitter einzutreten,62 und ist schließlich – nach sieben lan-
gen Jahren – bereit, in die familiäre Gemeinschaft integriert zu werden. 
»In mehreren Stationen vollzieht sich der Prozess einer Modellierung des 
Ichs als Einordnung in übergreifende Zusammenhänge.«63 Alle »Spuren« 
seiner Neuankunft im nachsommerlichen Bildungskosmos sind »gewi-
chen«, als man den »Abschluß« zelebriert – ein Wort, das nicht nur auf 
den Bund und den Abschluss der Bildung verweist, sondern auch auf 
einen im »Nachsommer« positiv konnotierten innerseelischen Zustand.64 

61 Wie Anm. 1.
62 »Ein Arbeiter, welcher in der Nähe beschäftigt war, öffnete mir die Thür, weil ich die 

Einrichtung des Schlosses nicht kannte, und ich trat in das Freie.« (I, 134) »Ich ging dem 
Hause zu, das Gitter wurde mir auf einen Zug an der Glockenstange geöffnet« (I, 135). »Ich 
hatte bei dieser Gelegenheit gelernt, mir selber das Gitter zu öffnen und zu schließen.« (I, 174) 
»Da ich die Einrichtung des Gitterthores kannte, drückte ich an der Vorrichtung, der Flügel 
öffnete sich, und ich trat in den Garten.« (II, 189)

63 Christian Begemann, Adalbert Stifter, ›Der Nachsommer‹. In: Kindlers Literatur Lexi-
kon. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. 3., völlig neu bearbeitete Aufl. 18 Bde. Stuttgart 2009, 
Bd. 15, S. 603ff., hier S. 604.

64 Risach: »Es ist diese Ruhe jene allseitige Übereinstimmung aller Theile zu einem Gan-
zen […]. Bewegung regt an, Ruhe erfüllt, und so entsteht jener Abschluß in der Seele, den wir 
Schönheit nennen.« (II, 92) Der Erzähler: »Ich tauchte meine ganze Seele in den holden Spät-
duft, der alles umschleierte, ich senkte sie in die tiefen Einschnitte, an denen wir gelegentlich 
hin fuhren, und übergab sie mit tiefem innerem Abschlusse der Ruhe und Stille, die um uns 
waltete.« (II, 139) Der Erzähler über Mathilde: »Und mehr als diese Schönheit war es […] die 
Seele, welche gütig und abgeschlossen sich darstellte, und auf die Menschen, die ihr naheten, 
wirkte.« (II, 190) Natalie: »Ich möchte auf dem Felderhügel herum gehen, dann auch in dem 
Thale und in dem Walde, ich möchte auch in dem Lande gehen, und alles darin beschauen 
und betrachten. Und die Ruhe schließt dann so schön das Gemüth und den Willen ab.« 
(II, 197)

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller344

Der gebildete Mensch, den die nachsommerliche Welt zum Ideal erhebt, 
ist stabil und ausgeglichen, er bleibt gleich und verändert sich nicht65 – 
sein Wesen ist »im Ganzen […] gerundet und gefestet« (II, 44). Am Ende 
eines langwierigen Bildungsprozesses präsentiert das Subjekt ein »Bildniß 
des Guten wie der Vater, von welchem Bildnisse gar nichts abgeändert 
werden konnte« (I, 12), ein »ganzes und geschloßenes« (III, 71) Wesen 
wie Risach, »ein Bild der Ruhe« (I, 262) wie Mathilde. Die persönliche 
Entwicklung vollzieht sich von der geregelten Bewegung zum Stillstand 
der in sich geschlossenen Einheit – gewissermaßen vom reflexiven Prä-
dikat eines Satzes (sich bilden, sich ein Bild davon machen) zum in sich 
ruhenden Subjekt (Bild, Gestalt, Ding). 

Risach hat sein nachsommerliches Leben der Restaurierung verschrie-
ben. Seine Sammlungen und die Inneneinrichtung des Rosenhauses 
sind abgeschlossen – die Bilder werden nicht mehr umgehängt.66 Einzig 
der Instandsetzung von Bauwerken und »Geräthen« geht er noch nach, 
wobei das Ziel der Arbeiten, die in der Schreinerwerkstatt ausgeführt 
werden, darin besteht, Teile zu einem stimmigen Ganzen zusammenzu-
stellen. Was fehlt, muss ersetzt werden – viele Lücken sind zu schließen. 
Als Heinrich seinem Vater »die Vertäfelung von zwei Fensterpfeilern« 
(II, 13) zum Geschenk macht – ein »Rest«, dessen »Ergänzungen« nicht 
auffindbar sind – lässt dieser kurzerhand das Eckzimmer umbauen: »Du 
siehst«, sagt er zu seinem Sohn, als dieser die Eltern besucht, »wir ha-
ben uns viele Mühe gegeben, die Lücken auszufüllen, und alles in einen 
natürlichen Zusammenhang zu bringen.« (II, 128) Ohne Erfolg sucht 
Heinrich weiter nach den fehlenden Teilen, bis ihm Risach, dem daran 
gelegen ist, auch diese Lücken zu schließen, zur Feier des Bundes die 
eigens angefertigten »Nachbildungen« überreicht. Gleichermaßen exem-
plarisch für die Bemühungen, ein stimmiges Ganzes zu erzielen, stehen 
die Einlegearbeiten der Fußböden des Rosenhauses.67

65 Vgl. Risachs Zukunftsprognose – »ihr werdet sie beglücken, und sie euch; denn ihr wer-
det euch nicht ändern, und sie wird sich auch nicht ändern« (III, 225) – sowie Heinrichs Lie-
besgeständnis an Natalie: »ihr waret heute, wie ihr gestern gewesen waret, und morgen wie 
heute, und so habe ich euch in meine Seele genommen zu denen, die ich dort liebe« (II, 260). 

66 »Wir haben alle Bilder mehrere Male umgehängt, und es gewährt eine eigene Freude, 
zu versuchen, ob in einer andern Anordnung die Wirkung des Ganzen nicht eine bessere sei. 
[…] Ich lasse nun nichts mehr ändern.« (II, 112)

67 Vgl. die Beschreibungen des Ausruhe-, des Arbeits- und des Kleiderzimmers: I, 54; 
I, 90.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 345

Er [der Saal] war eine Sammlung von Marmor. Der Fußboden war aus dem 
farbigsten Marmor zusammengestellt, der in unseren Gebirgen zu finden ist. 
Die Tafeln griffen so ineinander, daß eine Fuge kaum zu erblicken war, der 
Marmor war sehr fein geschliffen und geglättet, und die Farben waren so 
zusammengestellt, daß der Fußboden wie ein liebliches Bild zu betrachten 
war. (I, 86) 

Risach bemüht sich um die Wiederherstellung eines verloren gegange-
nen ›Ganzen‹. Dass die Verfallserscheinungen, denen er entgegenzuwir-
ken sucht, ihre Spuren nicht nur auf materiellem Gut hinterlassen haben, 
zeigt sein finales ›restauratives‹ Projekt der intakten, in sich geschlosse-
nen familiären Gemeinschaft.68 Woher sie rührt, Risachs »obsession with 
achieving a seamless totality«,69 erzählt der Rückblick; worin sie gipfelt, 
veranschaulicht das letzte Kapitel des Romans, »Der Abschluß«. Zeit-
gleich mit Heinrichs Bildungslaufbahn und dem Bund werden hier die 
Restaurierungsarbeiten an der Außenfassade des Sternenhofes zu einem 
Abschluss gebracht. Risachs Vorschlag, die Tünche zu »beseitigen«, hatte 
schon Jahre zuvor Mathildes Zustimmung gefunden. 

[…] ich gestehe gerne zu, daß mich auch der Anblick dieser Farbe nicht er-
freut, besonders, da die Außenseite der Mauern ganz von Steinen ist, die mit 
feinen Fugen an einander stoßen, und man also bei Erbauung des Hauses 
auf keine andere Farbe als die der Steine gerechnet hat. Jezt ist das Schloß 
von Innen viel natürlicher, und […] in seiner Art zusammen stimmender als 
von Außen. (I, 304)

Mit dem Ziel, eine Einheit von ›Äußerem‹ und ›Innerem‹ herzustellen, 
macht man sich an die Umsetzung der nötigen Maßnahmen. Als das 
Projekt zu einem Teil fertiggestellt ist, unterzieht man »die von der Tün-
che befreite Wand« (II, 220) einer gemeinschaftlichen Begutachtung, 
zu der Gäste geladen werden, und veranstaltet ein zweitägiges Fest. Im 
Laufe der Beurteilung werden verschiedene Meinungen geäußert – die 
Gastgeber üben sich in Zurückhaltung: »Mein Gastfreund vernahm die 

68 Belgum, High Historicism and Narrative Restoration (wie Anm. 57), und Haag, 
Versetzt (wie Anm. 47), bringen den »Nachsommer« (1857) mit Wilhelm Heinrich Riehls 
Schrift »Die Familie« (1854) in Verbindung, in der dieser sein Konzept vom »ganzen Haus« 
vorstellt, das Angehörige der Großfamilie und Bedienstete gleichermaßen beherbergen soll. 
Riehl schreibt dem Haus ein Potential zum Garanten gesellschaftlicher Ordnung zu, die er 
1854, als der Text publiziert wird, im Verfall begriffen sieht. Wie die Autoren zeigen, sind 
Risachs Ideen bezüglich einer Restauration der Familie Riehls Inhalten nicht unähnlich.

69 Belgum, High Historicism and Narrative Restoration (wie Anm. 57), S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller346

Meinungen, und antwortete in unbestimmten und nicht auf eine einzel-
ne Ansicht gestellten Worten, da alles, was gesagt wurde, sich ungefähr 
in demselben Kreise bewegte. Mathilde sprach nur Unbedeutendes« 
(II, 221). Risach und Mathilde sind sich einig, sie wissen, dass sie ›das 
Richtige‹ begonnen haben, und werden es geduldig und konsequent 
seiner Vollendung zuführen. Heinrich selbst erscheint »die Bloslegung 
der Steine unbedingt als das Natürlichste« (II, 221). Als Jahre später der 
Bund gefeiert und die letzten Gäste abgereist sind, besucht man im inti-
men familiären Kreis den mittlerweile vollständig instand gesetzten Ster-
nenhof und betrachtet das Endergebnis: »Die Tünche war nun überall 
von ihm weggenommen worden, und er stand in seiner reinen ursprüng-
lichen Gestalt da.« (III, 277) Nicht nur dem Sternenhof, auch der fami-
liären Ordnung haben Risach und Mathilde im Laufe der Jahre zu ihrer 
wahren, »ursprünglichen Gestalt« verholfen; in einem langwierigen Akt 
der Konstruktion hat man die ›Teile der Familie‹ zusammengefügt. Die 
freigelegten Steine verweisen auf die restaurative Arbeit an der eigenen 
Vergangenheit, die mit dem offiziellen Beschluss des Bundes ihr Ziel 
erreicht hat: Die Einheit von ›Äußerem‹ und ›Innerem‹ ist wiederher-
gestellt, das Gefühl der Liebe konnte »in seinen natürlichen Abschluß« 
(III, 199) gebracht werden,70 die Verhältnisse haben »an Rundung und 
Festigkeit gewonnen« (III, 282). Wie die »feinen Fugen« (I, 304), die nun 
sichtbar werden, die Steine zusammenhalten, so verbindet der eheliche 
Bund die Familie und ihre Mitglieder; gemeinschaftlich begutachtet man 
die wiederhergestellte Fassade des Gebäudes – und befindet das Ergeb-
nis für gut.

Es entspricht der Bedeutsamkeit und dem Gewicht des Bundes, dass 
die Festlichkeiten zu seiner Feier im Marmorsaal stattfinden – inmitten 
einer gewaltigen Sammlung von Gestein. Der performative Akt der 
Eheschließung schafft feste und geordnete Verhältnisse: »[F]ester als mit 
einer Eheschließung [kann] in Romanen nichts geschlossen werden«.71 

70 Nicht nur Heinrichs Vater regelt die Brautwerbung mit dem Anspruch, dass ihr Ablauf 
der »natürlichste[n] Ordnung« (III, 76) entspreche, auch Heinrich selbst ist der Meinung, »die 
Angelegenheit« müsse »ihre naturgemäße Entwickelung haben« (III, 95) und in einem Bund 
gipfeln, der im Einverständnis aller geschlossen wird und so das Gefühl der Liebe »in sei-
nen natürlichen Abschluß« (III, 199) bringt. Es ist in diesen Formulierungen eine Bemühung 
erkennbar, die nachsommerliche Welt als eine zu konstruieren, die frei ist von gesellschaftli-
chen Zwängen und Konventionen.

71 Dangel-Pelloquin, Im Namen des Vaters (wie Anm. 56), S. 543.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 347

In der leeren Mitte72 des Rosenhauses – räumliches Sinnbild für einen 
Sommer, der nie war – nehmen Risachs Sehnsüchte nach der intakten 
Einheit Gestalt an. Auf dem marmornen Fußboden, dessen Tafeln so 
ineinandergreifen, »daß eine Fuge kaum zu erblicken war« (I, 86), wird 
ein Bund zelebriert, mit dessen Beschluss der »Boden der Familie« ge-
stiftet ist – ein glattes und stabiles Fundament, auf dem »ein edles reines 
grundgeordnetes Familienleben zu errichten« (III, 263) sein wird. Der 
symbolische Grundstein für das Konstrukt der familiären Gemeinschaft 
wird im Marmorsaal gelegt. In diesem leeren Raum, der für die Lücke in 
Risachs und Mathildes Leben einsteht, der Anfang und Ende des Rund-
gangs durch Risachs Gemächer ist, der keine Sammlung beherbergt, 
sondern selbst eine Sammlung ist : In diesem Raum der ultimativen Ord-
nung nimmt die nachsommerliche Utopie der konfliktfreien familiären 
Gemeinschaft ihre in sich geschlossene Gestalt an.

In einem nächsten Schritt wird Heinrich zum Bauherrn avancieren. 
Ein Sommer, wie er nie war, kann beginnen und so präsentiert Risach 
zur Feier des Bundes Pläne für ein neues Haus, das sein Projekt end-
gültig besiegeln wird: »Und weil öfter zwei Familien in dem Asperhofe 
sein können, so lagen den Papieren Plane bei, daß auf einem schönen 
Plaze zwischen dem Rosenhause und dem Meierhofe hart am Getreide 
ein neues Haus aufgeführt und sogleich zum Baue geschritten werden 
möge.« (III, 279) Die Einrichtung dieses Hauses wird niemand anderem 
obliegen als dem Erzähler selbst. »[H]art am Getreide« will man bauen – 
hier soll »das reine Familienleben, wie es Risach verlangt« (III, 282), 
gegründet werden. Signifikanterweise steht diese Konstruktion und al-
les, was sie mit sich bringt, auf einem anderen Blatt. Nicht das »neue[ ] 
Haus« von Heinrich und Natalie, sondern Risachs Rosenhaus steht im 
Zentrum von Heinrichs Erzählung; den Stillstand zu erzählen, der nun 
folgen muss, scheint selbst für den Erzähler des »Nachsommers« ein 
Ding der Unmöglichkeit zu sein.

72 Mit ›Mitte‹ ist nicht das architektonische Zentrum, sondern das symbolische Herz-
stück des Rosenhauses gemeint. Im Gegensatz zu Mathildes verstecktem Rosenzimmer ist 
der Marmorsaal leicht zugänglich und nicht eingerichtet. Er verweist insofern weniger auf 
das Geheimnis, als auf die biografische Lücke: »In dem Saale war kein Bild kein Stuhl kein 
Geräthe, nur in den drei Wänden war jedesmal eine Thür aus schönem dunklem Holze ein-
gelegt, und in der vierten Wand befanden sich die drei Fenster, durch welche der Saal bei Tag 
beleuchtet wurde.« (I, 87)

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller348

VI

Mit seinem ersten Roman schafft Adalbert Stifter »eine Erzählung«, die 
gegen das, was eine Erzählung ausmacht, beständig anarbeitet.73 Es ge-
schieht nicht viel – zu handeln gibt es kaum einen Grund. Schon für den 
»Nachsommer« (1857) gilt, was Albrecht Koschorke und Andreas Am-
mer Stifters vorletzter Erzählung »Der fromme Spruch« (1869) nachsa-
gen: »[J]edes Ereignis [bedeutet] eine potentielle Störung der Regelwelt. 
Das gefährdete Ordnungsdenken versucht sich in Richtung Immobili-
tät zu retten.«74 Inhaltlich beschreibt Stifters Bildungsroman eine Ent-
wicklung vom Stillstand (»Die Häuslichkeit«) über die Bewegung (»Der 
Wanderer«) zum Stillstand (»Der Abschluß«) und auch in sprachlicher 
Hinsicht macht sich (von der Binnenerzählung einmal abgesehen) eine 
Stagnation bemerkbar, die allenfalls von Stifters Spätwerk – dem histo-
rischen Roman »Witiko« (1867) beispielsweise – überboten wird. Das 
Potenzial der Sprache zu semantischer Beweglichkeit, zu Ambivalenz 
und Zweideutigkeit, wird nahezu ausgeschaltet: Sie begibt »sich mög-
lichst wenig auf das gefährliche Terrain des Bedeutens«.75 Adalbert Stif-
ter trifft erzählerische Maßnahmen zur ›Befestigung‹ des Inhalts. Schon 
den »Nachsommer« kennzeichnet eine grundsätzliche Präferenz für das 
in sich ruhende Nomen gegenüber dem Verb, das auf Tätigkeit und Be-
wegung verweist.76 »Die Häuslichkeit«, »Der Wanderer«, »Die Einkehr«, 
»Die Beherbergung«, »Der Abschied«, »Der Besuch«, »Die Begegnung«. 
Völlig gleichwertig – wie die Innenräume des Rosenhauses oder die Ge-
genstände einer Sammlung – reihen sich die Kapitel aneinander. Wie 
mancher (spätere) Text von Stifter artet auch »Der Nachsommer« stellen-
weise zu einer regelrechten (An-)Sammlung von Wörtern aus.

Wir haben uns aber auch bemüht, Hölzer aus unserer ganzen Gegend zu 
sammeln, die uns schön schienen, und haben nach und nach mehr zusam-

73 Mein herzlicher Dank geht an Gregor Gumpert, der mir in seinen wunderbaren Semi-wunderbaren Semi-Semi-
naren diese und viele weitere Einsichten in das Werk von Adalbert Stifter vermittelt hat.

74 Albrecht Koschorke/Andreas Ammer, Der Text ohne Bedeutung oder die Erstarrung 
der Angst. Zu Stifters letzter Erzählung ›Der fromme Spruch‹. In: DVjs 61/1987, H. 4, S. 676–
719, hier S. 714.

75 Koschorke, Das buchstabierte Panorama (wie Anm. 35), S. 8.
76 Nominalisierungen sind insbesondere für Stifters Spätwerk charakteristisch. Vgl. 

Michael Böhler, Die Individualität in Stifters Spätwerk. Ein ästhetisches Problem. In: DVjs 
43/1969, H. 4, S. 652–684.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 349

mengebracht, als wir anfänglich glaubten. Da ist der schneeige glatte Berg-
ahorn der Ringelahorn die Blätter der Knollen von dunkeln Ahorn – alles 
aus den Alizgründen – dann die Birke von den Wänden und Klippen der Aliz 
der Wachholder von der dürren schiefen Haidefläche die Esche die Eber-
esche die Eibe die Ulme selbst Knorren von der Tanne der Haselstrauch der 
Kreuzdorn die Schlehe und viele andere Gesträuche, die an Festigkeit und 
Zartheit wetteifern, dann aus unseren Gärten der Wallnußbaum die Pflaume 
der Pfirsich der Birnbaum die Rose. (I, 295)

Ohne Kommata, frei von Zäsuren auf der Textoberfläche, werden die 
von Risach gesammelten Hölzer aufgelistet. Wie die Sammlung selbst 
bildet ihre Beschreibung (nicht zuletzt in typografischer Hinsicht) ein in 
sich geschlossenes, lückenloses Ganzes. Gereinigt von Subjektivität wer-
den die Dinge als Nomen auf den Begriff gebracht und ›wie sie sind‹ an-
einandergereiht: »Writing becomes the collection of words as displayed 
substantives.«77 »[D]as Sammeln [wird] nicht nur motivisch verarbeitet, 
sondern auch als ein poetologisches Prinzip der schriftstellerischen Arbeit 
etabliert«.78 

Hinter Stifters Vorliebe für das Nomen verbirgt sich der angestrengte 
Versuch, in der Sprache verankerte Hinweise auf Subjektivität soweit 
als möglich zu minimieren. Margret Walter-Schneider sagt Stifter die 
Intention nach, »den besprochenen Gegenstand von jeder Bindung an 
ein betrachtendes Subjekt« zu lösen, um einer »Eintrübung der Sicht«79 
durch individuelle Perspektiven entgegenzuwirken. Ähnlich argumen-
tiert Albrecht Koschorke, der schreibt, Stifter versuche sich sprachlich 
der »Ordnung der Landkarte« anzunähern, da diese allein eine vollstän-
dige Abstraktion vom subjektiven Standpunkt leisten könne.80 Joseph 
Peter Stern schließlich, der Stifters Erzählweise auf den Begriff des »on-
tologischen Stils« gebracht hat – ein Stil, welcher sich auszeichnet durch 
eine Vorliebe für das Verb »sein«, für Passivkonstruktionen, Parataxe 
und Nominalisierung –, erkennt im »Nachsommer« den Versuch, »ein 
die Wunde der Individuation heilendes, schönes Dasein anzudeuten«.81 

77 Liliane Weissberg, Taking Steps: Writing Traces in Adalbert Stifter. In: Thematics 
Reconsidered. Essays in Honor of Horst S. Daemmrich. Hg. von Frank Trommler. Amster-
dam u.a. 1995, S. 253–274, hier S. 260.

78 Finkelde, Tautologien der Ordnung (wie Anm. 28), S. 1.
79 Margret Walter-Schneider, Der Erzähler auf dem Weg. Über einen Motivwandel im 

Werk Adalbert Stifters. In: ZfdPh 107/1988, S. 212–233, hier S. 228.
80 Koschorke, Das buchstabierte Panorama (wie Anm. 35), S. 8.
81 Joseph Peter Stern, Adalbert Stifters ontologischer Stil. In: Adalbert Stifter. Studien und 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller350

Dieses »schöne[ ] Dasein« wird mittels einer inhaltlichen und sprachli-
chen Minimierung der Individualität erzwungen – denn nicht von Diffe-
renz wird hier erzählt, sondern von Einheit: »[B]ei einem Kunstwerke«, 
so Heinrich, müssen »alle Theile gleich schön sein […], so daß keiner 
auffällt, sonst ist es eben als Kunstwerk nicht rein, und ist im strengsten 
Sinne genommen, keines« (II, 95). Entsprechend diesem Leitsatz redu-
ziert Stifter den Fokus in radikaler Weise auf wenige Kernfiguren, deren 
Namen, Biografien, Interessen und Ansichten auffällige Ähnlichkeiten 
aufweisen. »Idealbilder durch Auslassen geschaffen. […] Gewalt über 
die Figuren«, notiert Hugo von Hof manns thal.82 So gleich sind sich die 
Figuren des »Nachsommers«, dass Konflikte schlicht ausbleiben. Wie die 
Hölzer einer Sammlung bilden sie ein fugenloses Ganzes – auch auf der 
Textoberfläche werden Zäsuren vermieden: »The ideal totality […] finds 
expression in the text’s punctuation«.83 

Als wir bei dem Gitter anfuhren, stand er [der Gastfreund] mit Gustav Eu-
stach Roland mit der Haushälterin Katharine mit dem Hausverwalter mit 
dem Gärtner und anderen Leuten auf dem Sandplaze vor dem Gitter, um 
uns zu empfangen. (III, 239) 

Hierauf nahm mein Gastfreund den Arm meiner Mutter mein Vater den 
Mathildens ich Nataliens Gustav Klotildens und so gingen wir bei dem Ei-
sengitter in den Garten und in das Haus. (III, 241) 

In diesem Augenblicke hörten wir Tritte in dem Nebenzimmer, und Mathil-
de meine Mutter Risach mein Vater und Klotilde, die uns gesucht hatten, 
traten ein. (III, 263) 

Besonders die letzte Stelle löst durch die fehlenden Kommata eine ge-
zielte Irritation aus: Ob die Satzteile »meine Mutter« und »mein Vater« 
als Attribute zu den Subjekten »Mathilde« respektive »Risach« oder 
aber als eigenständige Subjekte und somit als weitere Elemente der 
Aufzählung zu werten sind, klärt sich durch logische Schlussfolgerung 
erst, als Klotilde genannt wird. »[W]as bis jezt getrennt war, wird Ei-
nigung sein« (III, 34), versichert Heinrich seiner Mutter, als diese von 
der »Verbindung« mit Natalie erfährt. Auch in typografischer Hinsicht 

Interpretationen (wie Anm. 1), S. 103–120, hier S. 120.
82 Wie Anm. 1.
83 Belgum, High Historicism and Narrative Restoration (wie Anm. 57), S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stifters »Nachsommer« 351

vollzieht »Der Nachsommer« die »Einigung« der Familienmitglieder 
durch den Bund. 

Adalbert Stifter konfrontiert den Leser seines Bildungsromans mit 
einem Text, dessen glatte sprachliche Oberfläche das inhaltliche Ideal 
der klaren, in sich ruhenden Einheit konsequent durchexerziert. Nicht 
nur die Lücken schließenden Aktivitäten der Figuren verdeutlichen den 
Versuch der Restauration eines verloren gegangenen Ganzen – auch der 
Text selbst bemüht sich angestrengt, eine Einheit zu kreieren, die sich 
(wie die Rosenhauswelt) vor Widerspruch, Konflikt und Zufall herme-
tisch verschließt. »Gewaltig concipiert u. zusammengehalten«, vermerkt 
Hugo von Hof manns thal in seinen Aufzeichnungen.84 Zweifellos ist der 
Erzähler des »Nachsommers« darauf bedacht, dem Anspruch auf Voll-
ständigkeit, wie ihn Risach formuliert, gerecht zu werden: »Es gehört 
wohl […] alles zu dem Ganzen« (I, 217). Eine Tendenz zur »rituelle[n] 
Erstarrung«85 nimmt er hierbei in Kauf. Sein Stil erinnert an die Rosen-
wand, deren »Lückenlosigkeit« er »auf erzählerische Weise einzuholen«86 
versucht – er gleicht Risachs Bilderzimmer, in dem die Bilder »so dicht« 
hängen, »daß man zwischen ihnen kein Stückchen Wand zu erblicken« 
(I, 93) vermag. Mit einem ungeheuren Aufwand wird »Der Nachsom-
mer« (nahezu) lückenlos erzählt, »eine Fuge« ist »kaum zu erblicken« 
(I, 86). Die Räumlichkeiten des Romans, die (Garten-)Architektur und 
die Inneneinrichtung des Rosenhauses, verweisen insofern auf eine Poe-
tik, die sich ein möglichst lückenloses, geordnetes Ganzes zum Ziel setzt 
und sich hin zum Spätwerk zunehmend radikalisiert – eine ›Poetik der 
Lückenlosigkeit‹. »Du siehst«, sagt Heinrichs Vater zu seinem Sohn, »wir 
haben uns viele Mühe gegeben, die Lücken auszufüllen, und alles in 
einen natürlichen Zusammenhang zu bringen.« (II, 128) Spricht hier der 
Autor des Romans zu seinem Leser? Kein Zweifel – »viele Mühe« hat 
auch er sich gegeben, »die Lücken auszufüllen«.

84 Wie Anm. 1.
85 Sabine Schneider, Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der Erzählli-

teratur des 19. Jahrhunderts. In: Mediale Gegenwärtigkeit. Hg. von Christian Kiening. Zürich 
2007, S. 265–281, hier S. 277.

86 Stefan Braun, Zwischen ontologischem ›Nachsommer‹ und naturwissenschaftlichem 
›Frühling‹. Adalbert Stifters moderner Weltzugang vor dem Hintergrund traditioneller 
Erkenntnisanliegen in seinem Roman ›Der Nachsommer‹. In: Sanfte Sensationen. Beiträge 
zum 200. Geburtstag Adalbert Stifters. Hg. von Johann Lachinger. Linz 2005, S. 41–49, hier 
S. 46.

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rina Schmeller352

Anhang

Band I Band II Band III

1. Die Häuslichkeit 1. Die Erweiterung 1. Die Entfaltung

2. Der Wanderer 2. Die Annäherung 2. Das Vertrauen

3. Die Einkehr 3. Der Einblick 3. Die Mittheilung

4. Die Beherbergung 4. Das Fest 4. Der Rückblick

5. Der Abschied 5. Der Bund 5. Der Abschluß

6. Der Besuch

7. Die Begegnung

 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

