Rina Schmeller

Die Liicken schlieBen
Padagogische und poetologische Dimensionen
der Architektur in Adalbert Stifters »Nachsommer«

Idealbilder durch Auslassen geschayfen.

Angst vor der Leidenschaft damit sie

den Weltenspiegel des eigenen Ichs nicht triibe.

[...] Gewaltig concipiert u. zusammengehalten:
Gewalt diber die Figuren; ungeheurer Sinn

Jiir Schimheit w. Ordnung; hichste Selbstbexifmung.

1857 verdftentlicht Adalbert Stifter im Verlag von Gustav Heckenast
eine umfangreiche literarische »Erzdhlung« in drei Banden: »Der Nach-
sommer. Eine Erzihlung«. Bemerkenswert an dem Text ist der nahezu
ausschlieflliche Verzicht auf psychologische Erzdhlweisen bei einer recht
sparlichen Handlung. Obschon der Ich-Erzihler den eigenen Bildungs-
weg schildert, iibt er sich in Verschwiegenheit, was sein >Inneres« betrifft:
Individuelle Gefithle und Gedanken gibt er kaum preis — weder inner-
halb der erzihlten Welt noch als Erzihler. Plausibel sind seine Maf}-
nahmen zur Selbstzensur insofern, als er riickblickend erzahlt; »[s]eine Ge-
schichte ist ihm selbst bereits Geschichte.«* Die letzten Sitze des Romans
verweisen (wenn auch vage) auf den Erzdhlzeitpunkt:

1 Hugo von Hofmannsthal, Nachlasskonvolut E IV b, 156; handschriftlich. Zit. nach
Richard Exner, Hugo von Hofmannsthal zu Adalbert Stifter. Notizen und Entwiirfe. Vorldu-
fige Chronik und Deutung. In: Adalbert Stifter. Studien und Interpretationen. Gedenkschrift
zum 100. Todestage. Hg. von Lothar Stichm. Heidelberg 1968, S. 303-338, hier S. 312 und
316. Nach Richard Exner lassen sich die Notizen aller Wahrscheinlichkeit nach auf Okto-
ber/November 1924 datieren; Hofmannsthal arbeitete zu dieser Zeit an seinem Aufsatz »Stif-
ters >Nachsommer«, der erstmals am 25. Dezember 1924 im Morgenblatt der »Neuen Freien
Presse« erschien. Moglicherweise hat Hofmannsthal auch frithere Aufzeichnungen zu Stifters
‘Werk in seine Notizen aufgenommen - die oben angefithrten Ausschnitte wurden nicht in den
Aufsatz zum »Nachsommer« integriert.

2 Wolfgang Matz, Der Kénig von Polen. Adalbert Stifter und »Der Nachsommer». In:
Ders., 1857. Flaubert, Baudelaire, Stifter. Frankfurt a.M. 2007, S. 255-362, hier S. 299.

Stifters »Nachsommer« 315

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] ein Gliick, das unerschépflich scheint, ist mir nun von einer ganz ande-
ren Seite gekommen als ich damals [auf der gemeinschaftlichen Reise in die
hoheren Lande] ahnte. Ob ich es nun in der Wissenschaft, der ich nie ab-
trinnig werden wollte, weit werde bringen kénnen, [...] das weil} ich nicht;
aber eines ist gewifi, das reine Familienleben, wie es Risach verlangt, ist ge-
grindet, es wird, wie unsre Neigung und unsre Herzen verbtirgen, in unge-
minderter Fille dauern, ich werde meine Habe verwalten, werde sonst noch
niizen, und jedes selbst das wissenschaftliche Bestreben hat nun Einfachheit
Halt und Bedeutung. (I11, 282)3

»Der Nachsommer« ist Heinrich Drendorfs Erzahlung der eigenen Bil-
dungslaufbahn - »eine Erzahlung«, zu der er anhebt, als »das reine Fa-
milienleben« gegriindet ist und eine »Habe« seiner Verwaltung bedarf.
Insofern liegt das kompositorische Prinzip der Riickschau nicht nur
Risachs Binnenerzihlung zugrunde (»Der Riickblick«), die Heinrich an
spater Stelle in die eigene Erzihlung einwebt, sondern dem Roman ins-
gesamt. Dieser Aspekt ist nicht unerheblich: Obwohl Risachs Konfessi-
on auf demselben kompositorischen Prinzip beruht, bildet sie in Inhalt
und Duktus das genaue Gegenstiick zu Heinrichs Erzdhlung. Wie ist
diese offenkundige Differenz zu verstehen? Weshalb findet >Inneres< im
»Nachsommer« nur im Rahmen einer Binnenerzihlung und ansonsten
zu kaum einer Sprache?

Heinrich Drendorf verschweigt nicht nur, wer er ist (seinen Namen
gibt er erst gegen Ende des Romans bekannt), er ldsst auch aus, was
in seinem >Inneren< vorgeht: »Oft, wenn ich durch wildes Gestrippe
plozlich auf einen freien Abrif§ kam, und mir die Abendréthe entgegen
schlug«, so der Erzdhler im zweiten Kapitel des ersten Bandes (»Der
Wanderer«), »kamen allerlei Gefiihle in mein Herz.« Statt einer Ausfiih-
rung folgt ein Absatz — und ein abrupter Themenwechsel: »Wenn ich
wieder in das Haus der Meinigen zuriickkehrte, wurde ich recht freu-
dig empfangen« (I, 34). Die typografische Freistellung markiert hier (wie
an zahlreichen anderen Stellen) eine Auslassung und verweist — an der
Textoberflache — auf das merkwiirdige Schweigen des Erzihlers. Ebenso
zurtickhaltend verhilt sich Heinrich, der Konvention gemif}, als Figur
der erzihlten Welt: Die erste Besichtigung der »Frauenzimmer« verlauft

3 Die Band- und Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf die historisch-kritische
Ausgabe: Adalbert Stifter, Der Nachsommer. Eine Erzihlung. Hg. von Wolfgang Frithwald

und Walter Hettche. 3 Bde. Stuttgart/Berlin/Kéln 1997, 1999, 2000 (= Werke und Briefe. His-
torisch-kritische Gesamtausgabe. Hg. von Alfred Doppler und Wolfgang Frithwald).

316 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ohne Worte und der Name des »Gastfreundes« bleibt lange unbekannt.
Die Diskretion, so scheint es, kennt keine Grenzen. Als Heinrich seinem
Vater erofinet, er sei nach Jahren der Bekanntschaft den Bund der Liebe
mit Natalie eingegangen, lobt thn dieser fiir die ausgestandenen Miihen:
»Eure Neigung ist nicht schnell entstanden, sondern hat sich vorberei-
tet, du hast sie iiberwinden wollen, du hast nichts gesagt« (III, 31). Zu
»liberwindende« Neigungen sucht man in der nachsommerlichen Welt
im Umgang mit Kunst zu nivellieren; regelmiaflige Betrachtungen der in
den Hausern ausgestellten Kunstwerke sollen helfen, individuelle Ge-
fahle in die >richtigen< Bahnen zu lenken. Bis zur Bundszene im letzten
Kapitel des zweiten Bandes (»Der Bund«) unterzieht Heinrich seine Nei-
gung zu Natalie daher einer sstillen Priifunge Er erzihlt getreu der nach-
sommerlichen Maxime, Gefiihle fiir sich zu behalten, und lisst Liicken,
wo er sie gemidfd seiner Erziehung fiir angebracht halt.*

Da Heinrich >Inneres< nach Moglichkeit verschweigt, muss er zwangs-
liufig auf die Darstellung von >Aufierem< ausweichen. Die Abundanz
von Raumbeschreibungen im »Nachsommer« ist auf einen Ich-Erzihler
zurtickzufithren, der sich vorgenommen hat, zu sagen, >was da ist< nicht
mehr — und auch nicht weniger. Doch worin genau besteht seine Moti-
vation zu erzdhlen? Ein Bedurfnis, Zeugnis oder Rechenschaft abzule-
gen, ist (anders als in Risachs Riickblick) nicht erkennbar, wohl aber
der Versuch, die im Rosenhaus verbrachten und fiir seinen Werdegang
ausschlaggebenden Jahre zu vergegenwdrtigen. Raumdarstellungen
spiclen hierbei eine zentrale Rolle. Auch sie, allen voran die ausgiebi-
gen Beschreibungen der Innenrdume des Rosenhauses, erlauben kei-
ne Riickschliisse auf innere, affektive Vorginge. Vielmehr gibt sich in
der Motivation, (von) Rdume(n) zu erzihlen, ein ganz besonderer An-
spruch des Erzdhlers zu erkennen: Indem Heinrich die (Innen-)Rdume
beschreibt, die einen entscheidenden Beitrag zu seiner Bildung geleis-
tet haben, und so den Ort seiner Ausbildung zur Darstellung bringt,
perpetuiert er das >Bildungssystems, das er (zum Erzahlzeitpunkt) langst
durchlaufen hat. Seine Erzdhlung, in der er die architektonischen Rdume

4 Vgl. die Passage, in der Heinrich gegentiber seiner (fiir nachsommerliche Verhiltnisse)
relativ ungestiimen Schwester Klotilde das eigene Schweigen rechtfertigt: Er habe »in frithe-
ren Sommern« nichts gesagt, da »die Empfindung [...] durch Worte nicht gesteigert werden
durfte« (IIL, 36). »Es ist unglaublich, welche Gewalt Worte tiben kénnen« (II, 33), heifit es an
einer anderen Stelle.

Stifters »Nachsommer« 317

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der erzihlten Welt konsequent nachzeichnet und ihr Ordnungsprinzip
veranschaulicht, fungiert — analog zum Rosenhaus, in dem Heinrich
zum jungen Mann heranwichst — als »*Textraum« zur >Erziehung¢ seiner
Leserschaft. Der »Bildungsprozef§ des Helden« wird mit dem »des Le-
sers« korreliert.”

Uberraschend avancieren Passionen dann, im vorletzten Kapitel des
Romans, zu einem Thema fur sich: Risachs Binnenerzéhlung, sein Riick-
blick auf das eigene Leben, bringt nachtraglich Klarheit in die Umstin-
de, die den Bildungskosmos rund um das Rosenhaus regieren. Eingebet-
tet in Heinrichs Erzdhlung - in einen maximal stabilen >Rahmen< — wird
eine bewegte und bewegende Geschichte erzdhlt, die sich unter der glat-
ten Oberfliche der Rosenhauswelt verbirgt und deren Artifizialitit ent-
larvt. In der Vergangenheit der erzdhlten Zeit ist es zu einer Entzweiung
zwischen Gustav und Mathilde gekommen, deren gravierende Folgen
nicht mehr riickgangig zu machen waren. Angefangen hat alles mit der
heiklen Frage: »Mathilde, liebst du denn auch mich?«, von der Risach
im Nachhinein sagt: »[IJch wufite auch nicht, wie mir die Worte in den
Mund kamen, es war, als wiren sie mir durch eine fremde Macht hin-
eingelegt worden.« (III, 187) Die vorschnelle Artikulation von Gefiithlen
und das leidenschaftliche Ausleben subjektiver Empfindungen hat fiir
Gustav und Mathilde den Verlust ihres >Sommers< zur Folge gehabt:
Ihre Liebe konnte keine familidre Erfiillung in Form einer Ehe und der
Zeugung gemeinsamer Nachkommen erfahren. »So leben wir in Glick
und Stettigkeit gleichsam einen Nachsommer ohne vorhergegangenen
Sommer« (III, 224), restimiert Risach an einer fiir Text und Titel zentra-
len Stelle. Der ausgebliebene Sommer hat eine Liicke in die Biografien
von Risach und Mathilde gerissen, die zentral ist fiir den Roman und
die Welt, die er beschreibt: »Der >Nachsommer< zentriert sich um eine
Absenz.«® Auch formal setzt der Text diese Liicke um: Der gemeinsame
Sommer von Heinrich und Natalie wird nie erzdhlt — unmittelbar vor
»Sommerbeginn« bricht »Der Nachsommer« ab.

5 Peter Uwe Hohendahl, Die gebildete Gemeinschaft: Stifters >Nachsommer« als Utopie
der dsthetischen Erzichung. In: Utopieforschung. Interdisziplindre Studien zur neuzeitlichen
Utopie. Hg. von Wilhelm Voffkamp. 3 Bde. Stuttgart 1982, Bd. 3, S. 333-356, hier S. 351.

6 Thomas Keller, Die Schrift in Stifters »Nachsommer«. Buchstiblichkeit und Bildlichkeit
des Romantextes. Koln u.a. 1982, S. 214.

318 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obschon das emotionale Missverstindnis und das anschliefende Fehl-
verhalten nicht mehr ungeschehen zu machen sind (Mathilde und Risach
entschlieflen sich nie zu einer Ehe), steht doch hinter der Welt in und um
das Rosenhaus Risachs Versuch, die eigene Vergangenheit mithilfe des
Entwurfes einer allumfassenden Ordnung nachtréglich zu verarbeiten.
Die neue Generation soll ihren Sommer nicht missen — es gilt, die Liicke
zu schlieffen - und so initiiert der Fretherr ein padagogisches Projekt,
das mit Heinrichs »Einkehr« in den nachsommerlichen Bildungskosmos
seinen Anfang nimmt, und im ehelichen »Bund« zwischen Heinrich und
Natalie zu seinem »Abschlufl« findet.” Durch die subtile Anleitung auf
dem Weg der Bildung und das kontinuierliche Eintiben in die Verhal-
tensregel der Zuriickhaltung beabsichtigt Risach, potenziellen emotio-
nalen Verirrungen der jingeren Generation entgegenzuwirken und zu-
gleich den Grundstein zu legen fiir das Konstrukt einer konfliktfreien,
da gebildeten familidren Gemeinschaft. Risach hat die Lehren, die er
aus der eigenen Vergangenheit zichen musste, zum allgemeingiiltigen
Ideal erhoben: >Inneres< wird in der Rosenhauswelt nicht mitgeteilt, um
der Katastrophe keine Gelegenheit zur Wiederholung zu geben. Hinter
der nahezu affektfreien nachsommerlichen Lebensweise verbirgt sich die
Geschichte des Hausherrn.

Interessanterweise manifestiert sich die >Leerstelles, die Risachs Leben
aufwelist, in erster Linie in der Architektur der erzihlten Welt. Details im
Raummodell zeigen, dass das von Risach »selber gebaut[e]« (I, 128) Ro-
senhaus — die zentrale Bildungsstitte fiir Heinrich, Gustav und andere -
mehr reprisentiert als glatte Ordnung: Das Rosenhaus steht im Zeichen
einer individuellen Vergangenheit, es verweist auf die Lebensliicke und
den Versuch, sie auf erzieherischem Wege zu schlieflen. Nach Risachs
Riickblick, »[which] causes us to review everything we have read up
to that point«? erscheinen die Liickenlose Rosenwand, das hinter Tape-
tentliren verborgene Rosenzimmer und der leere Marmorsaal in einem
ganz anderen Licht. Es zeigt sich, dass das »Rosengitter« (I, 254) ein

7 Die Titel der Kapitel formulieren grofiteils Stationen der Bildung, die Heinrich auf dem
Weg zur persénlichen Reife durchlduft: Von der »Einkehr« tiber die »Erweiterung« und den
»Bund« zum »Abschlufi«. Der Roman endet mit dem Abschluss der Ausbildung, den der
Bund besiegelt. Im Anhang werden die Uberschriften der drei Binde im Uberblick angefiihrt.

8 Helena Ragg-Kirkby, »Ausseres, Inneres, das ist alles eins«: Stifter’s >Der Nachsommer«
and the Problem of Perspectives. In: German Life and Letters 50/1997, H. 3, S. 323-338, hier
S. 324.

Stifters »Nachsommer« 319

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeichen der Bewdltigung setzt; der einst ziigellose Affekt konnte - so
soll es die Gartenarchitektur implizieren — in die Schranken einer ma-
kellosen Ordnung verwiesen werden. Erst der Riickblick lasst erkennen,
dass gewisse Rdume des Rosenhauses entgegen allem Anschein »der In-
nenwelt seines eskapistisch gepragten Bewohners<® entsprechen. Lasst
sich das im Rosenhaus verwirklichte liickenlose Bauen und Einrichten
auf die biografische >Liicke« in Risachs Leben zuriickfithren? Angesichts
des ausgebliebenen »Sommers¢, um den »Der Nachsommer« thematisch
kreist, ist zumindest auffallig, mit welcher Bedachtsamkeit der Hausherr
die Liuckenlosigkeit seiner Anordnungen sicherstellt (die Rosenwand,
das Bilderzimmer, die Einlegearbeiten der Fuflbéden). Die Raumlich-
keiten des Rosenhauses spiegeln nicht nur die Lebenskrise wider: Ihnen
kommt - im Rahmen des pddagogischen Projektes — eine zentrale Rolle
im Prozess der Vergangenheitsbewiltigung zu. Immer wieder schreiten
die Figuren in gleichmifligen Bewegungen die architektonischen Aufien-
und Innenrdume ab, die die von Risach etablierte Ordnung veranschau-
lichen. Der Weg durch die nachsommerlichen Raume ist ein geméachli-
cher Gang der Bildung - ein kreisférmig angelegter, sanft ansteigender
Weg hin zu einem spezifischen Ideal des gebildeten Menschen.

Heinrichs »Einkehr« in das Rosenhaus wird mit einem bemerkenswer-
ten erzdhlerischen Aufwand inszeniert. Unterwegs auf einer Wanderung
machen 1thm die »sanften Wolken eines Gewitters« (I, 45) Sorgen. Er
sicht ein erhoht gelegenes, »noch hell beleuchtet[es]« Haus, von dem »ein
eigenthiimlicher Reiz« ausgeht, und beschliefit, »in diesem Hause eine
Unterkunft zu suchen« (I, 46). Den Zugang zu finden, ist kein Leichtes.
Endlich oben, an der Siidseite des Hauses angelangt, entdeckt er statt ei-
nes Eingangs ein gewaltiges Rosenspalier, dann »ein hohes eisernes grin
angestrichenes Gitter« (I, 48) und schliefllich - in das Gitter unmerklich

9 Claudia Becker, Innenwelten — Das Interieur der Dichter. In: Innenleben. Die Kunst
des Intéricurs. Vermeer bis Kabakov. Hg. von Sabine Schulze. Ostfildern-Ruit 1998, S. 170-
181, hier S. 171. Vgl. zur Korrespondenz zwischen Innenraum und Subjekt in der Literatur
auch: Dies., Einleitung: Innerlichkeit und Intérieur. Aspekte eines Problemzusammenhangs.
In: Dies., Zimmer-Kopf-Welten. Zur Motivgeschichte des Intérieurs im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Miinchen 1990, S. 11-30.

320 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

integriert — den Eingang.' Genau hier — am Gitter, jenseits dessen »jene
autoritdren Zeichensysteme« warten, »auf die sich der Eintretende in Zu-
kunft einlassen wird«!! — spielt sich eine innerhalb des Romans einzigar-
tige Szene ab: Es entspinnt sich eine Meinungsverschiedenheit zwischen
Heinrich, der (noch) auflerhalb steht, und dem fremden Mann, der »an
der innern Seite des Gitters« (I, 49) erscheint. »Der ganze Roman, der
so sehr gepragt ist von Harmonie und Ausgleich, entsteht aus der ein-
zigen Situation des Widerspruchs, des kontroversen Gesprichs, den die
Haupthandlung enthalt.«!* Allein der Dissens beziiglich der Frage, ob
das Gewitter ausbrechen wird oder nicht, bewegt Heinrich zur Grenz-
tiberschreitung nach innen. Mithilfe eines speziellen Mechanismus 6ff-
net der Hausherr den Torfliigel und gibt dem fremden Wanderer »Raum
zum Eintreten« (I, 51). Abermals z6gert Heinrich - und entschliefit sich
endlich zum entscheidenden Schritt: »Da die Sache so ist« erwiederte
ich, >trete ich gerne ein, und harre mit euch gerne der Entscheidung, auf
die ich begierig bin.« Nach diesen Worten trat ich ein, er schlof} das Git-
ter, und sagte, er wolle mein Fiihrer sein.« (I, 52) Durch seinen Aufschub
tiber mehrere Textseiten wird der Eintritt in den Garten als weitreichen-
de Entscheidung markiert, ja als Initiation in einen >anderen Raum.
Heinrichs Schritt durch das eiserne Gitter ins Innere der Ordnung ist
verbindlich. Mit padagogischem Geschick lockt Risach Heinrich herein;
er weifl, dass die Rdumlichkeiten des Rosenhauses nicht spurlos an dem
jungen Mann vortibergehen werden.

»50 haben wir also fiir die kommende Nacht abgeschlossen, wie ich gleich
gedacht habe,« sagte mein Begleiter, »ihr werdet wohl bemerkt haben, daf§

10 In welchem Mafle Stifter das Raummodell des »Nachsommers« durchdacht hat, zeigt
der Vergleich mit den tiberlieferten Bruchstiicken der Erzihlung »Der alte Hofmeister« —
aus heutiger Sicht eine Vorstudie zum »Nachsommer, an der Stifter bereits 1847 arbeitete.
(Adalbert Stifter, Der alte Hofmeister. In: Ders., Erzihlungen in der Urfassung. Hg. von
Max Stefl. 3 Bde. Augsburg 1952, Bd. 3, S. 327-334) Das Gitter ist hier »hochroth angestri-
chen« (S. 328), der Eingang befindet sich an der Frontseite des Hauses (die Rosenwand fehlt)
und das erste Kapitel, das inhaltlich dem dritten des Romans entspricht, heifft nicht »Die
Einkehr«, sondern »Die Beherbergung«, was den Schwerpunkt entscheidend verschiebt. Im
»Nachsommer« setzt Stifter bewusst den Moment der Grenziiberschreitung in Szene, er fiigt das
Gitter durch einen griinen Anstrich farblich in die Umgebung ein, um eine optische Irritation
zu vermeiden, und entscheidet sich gegen die Eingangstiir an der Frontseite des Hauses. In
der Endfassung fithren alle Wege nach innen durch das Gitter.

1 Juliane Vogel, Stifters Gitter. Poetologische Dimensionen einer Grenzfigur. In: Die Dinge
und die Zeichen. Dimensionen des Realistischen in der Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts.
Hg. von Sabine Schneider und Barbara Hunfeld. Wiirzburg 2008, S. 43-58, hier S. 54.

12 Matz, Der Kénig von Polen (wie Anm. 2), S. 312.

Stifters »Nachsommer« 321

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

euer Rénzlein und euer Wanderstock nicht mehr in dem Speisezimmer wa-
ren, als ithr zum Essen dahin kamet. [...] Ich habe beides in euer Zimmer
bringen lassen,« sagte er, »weil ich schon vermuthete, daf ihr diese Nacht in
unserm Hause zubringen wiirdet.« (I, 66)

Alles, was es braucht, ist ein bisschen Zeit — und so tiberredet der Haus-
herr seinen Gast am darauffolgenden Tag, noch fiir eine zweite Nacht im
Rosenhaus zu bleiben. »Die Einkehr« markiert den Beginn einer Lauf-
bahn.

Es entspricht der Bedeutsamkeit von Heinrichs Ankunft,” ihn nicht
durch den gewohnlichen Eingang, sondern durch den »Haupteingang«
ins Innere des Hauses zu fithren:

»Dieser Eingang,« sagte er, »ist eigentlich der Haupteingang; aber da ich mir
nicht gerne das Pflaster des Ganges verderben lasse, halte ich ithn immer
gesperrt, und die Leute gehen durch eine Thir in die Zimmer, welche wir
finden wiirden, wenn wir noch einmal um die Ecke des Hauses gingen [...].«
{1, 52)

Heinrich hat einen elitdren Raum betreten, dessen Haupteingang nicht
als solcher bezeichnet wird, weil durch thn hauptsichlich eingegangen wird,
sondern weil die Wenigen, die durch ihn ins Innere des Hauses gelan-
gen, die Hauptsache sind. Als besonderer Gast wird Heinrich, ohne einen
Vorraum passiert zu haben, direkt mit dem marmornen Pflaster und
dem haustiblichen Gebrauch der Filzschuhe konfrontiert, die paradig-
matisch auf einen entfunktionalisierten Wohnraum verweisen: Wie Ri-
sach selbst sagt, sind »die Abtheilungen, welche solche Fulbéden haben,
[...] ja auch eigentlich nicht zum Bewohnen sondern nur zum Besehen
bestimmt« (I, 94). Die der hauslichen Norm gegenldufige Bewegungs-
richtung, die tber den marmornen Gang in das Speisezimmer verlauft,
von dort in den Vorraum und zuletzt ins Ausruhezimmer, scheint Ri-
sach zweckdienlich zu sein, um den Gast in das Haus einzufithren und
sein Interesse zu wecken. Wie ins Innere des Hauses, so fithren auch
in die obere Etage zwei Wege: Der Zugang zu den Privatraumen im
ersten Stockwerk wird tiber eine »gewohnliche Sandsteintreppe« (I, 80)

13 Wie sich im letzten Kapitel des Romans (»Der Abschlufi«) herausstellt, hat Risach
Heinrich am Gittertor »auf den ersten Blick« als den fur Natalie geeigneten Gatten »erkannt«
(IT1, 265); — die prognostischen Fihigkeiten des Freiherrn sind in vieler Hinsicht ganz erstaun-
lich.

322 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und tber die Marmortreppe ermdglicht. Fiir thren ersten gemeinsamen
Gang nach oben - nachmittags, nach threm Gespréach im Garten — wihlt
Risach die »gewohnliche« Treppe. Spit abends, als »die schwarzen Fens-
ter nur zeitweise durch die hereinleuchtenden Blize erhellt wurden«
(I, 80), fithrt er seinen Gast dann in Begleitung des Pfarrers von Rohr-
berg tiber die marmorne Treppe. Durch das Glasdach beleuchten Blitze
»das Haupt und die Schultern der Marmorgestalt« (I, 81), derer Hein-
rich hier erstmals gewahr wird — wenn er sie zu diesem Zeitpunkt auch
noch kaum beachtet.

Wie Heinrichs Ankunft im Rosenhaus zeigt, werden seine Bewegungen
gezielt gelenkt: anfangs von Risach, der sich als »Fiihrer« anbietet (ver
schlof3 das Gitter, und sagte, er wolle mein Fiithrer sein«), dann von der
Architektur selbst. Die Innen- und Gartenarchitektur des Rosenhauses
ermoglicht Rundginge, bietet Sitzplitze auf Anhoéhen, sie platziert und
beleuchtet Bilder und Skulpturen so, dass der Betrachter aufmerksam
wird und verweilt. Bis zu einem gewissen Grad werden Formen der Kor-
perbewegung, worunter auch das fiir den Roman zentrale Innehalten
zur Betrachtung fillt, durch die Architektur und Inneneinrichtung des
Rosenhauses vorgezeichnet; alles beruht hierbei auf dem Entwurf des
Hausherrn. »Der Nachsommer« impliziert die positive Wirkung seiner
Réumlichkeiten - sowohl auf das Subjekt, das sie begeht, als auch auf
den Leser, der sie imaginiert.'"* Wer (von Anfang an) auf den >richtigenc
Wegen wandelt, wer sich gemessen und umsichtig durch die srichtigenc
Raume bewegt, der lauft keine Gefahr, auf die schiefe Bahn zu geraten.
Raumerfahrung und Bildung sind aneinander gekoppelt: Jeder Schritt
durch die nachsommerlichen Raume ist ein Fort-Schritt auf dem Weg
der Bildung. Unzihlige Male muss Heinrich die Raume des Rosenhau-
ses durchlaufen, um die Schénheit der Marmorstatue eines Tages erken-
nen zu kénnen.

14 Negative Auswirkungen von Raumen und Kunstwerken auf den menschlichen Charak-
ter fithrt »Der Nachsommer« nicht vor - sie werden in der erzihlten Welt von Anfang an
unterbunden. Risach, Eustach und Roland entscheiden gemeinschaftlich, die »schlechten Blét-
ter« einer Sammlung an Kupferstichen zu vernichten, da diese »das Gefiihl [...] statt es zu
heben, in eine rohere und verbildetere Richtung lenken« (III, 132) wiirden. Was nicht zuge-
lassen wird, steht als Moglichkeit und Gefahr nichtsdestotrotz im Raum. Vgl. August Stahl,
Die éngstliche Idylle. Zum Gebrauch der Negationen in Stifters >Nachsommer«. In: Literatur
und Kritik 167/168/1982, S. 19-28.

Stifters »Nachsommer« 323

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend Gustav Fretherr von Risach ein Haus gebaut und eingerich-
tet hat, um sein Bildungsprojekt zu realisieren, entscheidet sich Heinrich
Drendorf fiir die erzihlerische Gestaltung eines Textes. Wie die Archi-
tektur verschiedenste gestalterische Mittel zur Verfiigung hat, leibliche
Bewegungen zu beeinflussen, so hat auch die Sprache unterschiedlichste
Moéglichkeiten, Bewegungen darzustellen und die Imagination des Re-
zipienten effektiv zu lenken. Als >Architekt« seiner Erzdhlung wiahlt der
Ich-Erzahler seine Worte sorgfiltig: Die Bewegungen der Figuren wer-
den sprachlich in einer Weise verfasst, die die Imagination des Lesers auf
die >richtigen< Wege fiihrt.

Nach diesen Worten trat ich ein, er schlof3 das Gitter, und sagte, er wolle
mein Fuhrer sein.

Er fuhrte mich um das Haus herum; denn in der den Rosen entgegengesez-
ten Seite war die Thir. Er fuhrte mich durch dieselbe ein, nachdem er sie
mit einem Schliissel ge6fnet hatte. Hinter der Thiir erblickte ich einen Gang,
welcher mit Amonitenmarmor gepflastert war.

»Dieser Eingang,« sagte er, »ist eigentlich der Haupteingang; aber da ich mir
nicht gerne das Pflaster des Ganges verderben lasse, halte ich ithn immer
gesperrt, und die Leute gehen durch eine Thir in die Zimmer, welche wir
finden wiirden, wenn wir noch einmal um die Ecke des Hauses gingen [...].«
{1, 52)

Risach und Heinrich gehen weder um die zweite »Ecke des Hauses« zum
gewohnlichen Eingang noch sind sie um eine erste Ecke zum Hauptein-
gang gegangen. Stattdessen fithrt der Hausherr seinen Schiitzling »um
das Haus herume«. Faktisch ist der Bewegungsablauf natiirlich derselbe,
semantisch hingegen besteht ein Unterschied, von dem der Text profi-
tiert: Die Bewegungen werden vorsétzlich zirkulir konzipiert, das Abbie-
gen scheint lediglich im Konditionalis als bewusst verworfene Option auf
(»wenn wir noch einmal um die Ecke des Hauses gingen«). Es gelingt dem
Erzéhler, scharfe Richtungswechsel bei genauester Beschreibung der Be-
wegungsabldufe aufler Acht zu lassen. Man gewinnt den Eindruck, die
Figuren gingen bestindig geradeaus oder im Kreis.” Ebenso bemerkens-
wert ist die Beschreibung des Eintritts in das »Ausruhezimmer«, dessen

15 Vgl. auch den Rundgang durch Risachs Wohnung, der im Marmorsaal seinen Anfang
und sein Ende nimmt: »Das Bilderzimmer fithrte durch die dritte Thiir des Marmorsaales
wieder in denselben zuriick, und so hatten wir die Runde in diesen Gemichern vollendet.«

1, 93)

324 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwelle durch eine »sehr sorgsam[e]« Reinigung der »Fufibekleidung«
gebiihrend inszeniert wird:'® »DJa ich fertig war, 6ffnete er die Aus-
gangsthur, die ebenfalls braun und getifelt war, und fithrte mich durch
ein Vorgemach in ein Ausruhezimmer, welches an der Seite des Vorgemaches
lag.« (I, 53)"7 Auf duflerst raffinierte und subtile Weise geht der Text hier
von einer sukzessiven zu einer kartografischen Raumschilderung tiber,
die vom Standpunkt des Subjekts abstrahiert. So kann das Abbiegen
geschehen, ohne zur Sprache zu kommen. Die zitierten Stellen stehen
exemplarisch fiir einen Text, der literarische Verfahren der Raumdarstel-
lung gezielt einsetzt, um das vorgestellte Ideal des gebildeten Menschen
wirksam zu inszenieren: Wie die Figuren des »Nachsommers« generell
nie explizit um Ecken gehen, so »eckens sie auch durch ihr Verhalten
in keiner Form an. Ganz im Gegentelil, sie signalisieren durch ihre Be-
wegungen, dass sie auf dem >richtigens, ja auf dem >besten< Wege sind.
Durch die nachsommerliche Welt bewegt man sich gemessen, gemafigt,
kontinuierlich — niemand humpelt, rennt oder tanzt hier.'

Indem der Erzdhler ab dem Moment der Einkehr in das Rosenhaus
auf eine tiberwiegend prasentische Erzahlweise rekurriert, will er es dem
Leser ermoglichen, die Rdume zu durchlaufen, die er selber durchlaufen
hat und ohne die er nicht wire, wer er (zum Erzihlzeitpunkt) ist. Die
Innenrdume sind von zentraler Bedeutung fiir Heinrichs persénliche
Lernprozesse und Einsichten, sie machen ithn empfanglich fiir Risachs
Lehren. Dieser hat als Baumeister und Herr seines Hauses lédngst die

16 Auch das Uberziehen der Filzschuhe vor bestimmten Tiirschwellen dient der Inszenie-
rung des Ubergangs. Der Moment des Innehaltens gibt der Figur wie auch dem Leser Zeit, sich
auf den neuen Raum einzustellen, dessen Betretung unmittelbar bevorsteht. Durch das Pos-
tulat der Einheit (s.u.) gewinnen Schwellen, die die Grenzen zwischen den Einheiten markie-
ren, an zusitzlicher Bedeutung. Threr Uberschreitung muss in einer literarischen Welt, in der
das >Wahren der Einheit« als grundlegend begriffen wird, besondere Achtung gezollt werden.

17" Hervorhebung d. Verf.

18 Vgl. Heinrichs Abneigung gegeniiber Gesellschaftstinzen (II, 179). Eine bemerkens-
werte Ausnahme zu den gemifligten Bewegungen der Figuren beschreibt die Szene, in
der Heinrich von dem wertvollen Tisch erfahrt, den der »Gastfreund« seinem Vater zum
Geschenk gemacht hat. Er beschlieflt die sofortige Abreise, um sich persénlich zu bedanken:
»Da muf} ich nun augenblicklich zu meinem Freunde reisen,« rief ich. [...] Die Schwester
hiipfte oder sprang beinahe in dem Zimmer herum, und rief: »ich habe es mir gedacht, dafi er
so handeln wird, ich habe es mir gedacht. O der Freude, o der Freude! Wirst du bald abrei-
sen?>Morgen mit dem frithesten Tagesanbruch,« erwiederte ich, "heute miissen noch Pferde
bestellt werden.« (II, 131) Derart emotionale Reaktionen und nervése Bewegungen ist der
Leser des »Nachsommers« nicht gewohnt — und so lduft die ganze Passage Gefahr, ins Skurrile
abzudriften. Vgl. zu diesem Effekt auch das »Abschlufi«-Kapitel, das durch Kiisse, Umarmun-
gen und eine generell iiberschwingliche korperliche Nahe der Figuren zueinander frappiert.

Stifters »Nachsommer« 325

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Faden gezogen, die Heinrichs Entwicklung steuern; ruhigen Gewissens
ldsst er die Raumlichkeiten des Rosenhauses die >Fithrung« itbernehmen.
Ihre Begehung und Betrachtung ist fiir den Erfolg des piddagogischen
Projektes unabdingbar — nur so kénnen die gemeinsamen Gespriche
ihre Wirkung entfalten. Viel mehr ist weder nétig noch vorgesehen:
»Das Werk des Vormittages war abgethan« (III, 130), vermerkt Hein-
rich nach einem geméchlichen Gang durch das Haus - tiber die Mar-
mortreppe, vorbei an der Marmorstatue in den Marmorsaal, ins Bilder-
zimmer, ins Biicherzimmer und retour. Die Architektur avanciert zum
Erziehungsmedium. Schon im Moment von Heinrichs Einkehr tibergibt
Risach den Bildungsauftrag zu einem Grofiteil seinem nachsommerli-
chen Lebenswerk: der Einrichtung des Rosenhauses. Wer sich zur Ein-
kehr entschlossen hat — und hiervon ist der Leser nicht ausgenommen -,
dessen Bildung ist >auf dem besten Weg«. In der linearen, schrittweisen
Raumerfahrung und der vor allem visuell gepriagten Sinneserfahrung
der Figuren bestehen strukturelle Ahnlichkeiten zum Leseprozess: Wie
die Figuren in sich geschlossene Raumeinheiten durchlaufen und ihre
Blicke von Ding zu Ding schweifen, so bewegt sich der Leser von einer
Bedeutungseinheit zur nachsten.!” Der »Gang« des Lesers durch den Text
lduft dem Gang der Figuren durch das Haus parallel. Das Gehen, die
lineare Bewegung durch die Rdumlichkeiten, ist — analog zur Lektiire -
padagogisches Programm. Wie das Rosenhaus ein padagogischer Raum
zur Bildung der Figuren ist, so ist »Der Nachsommer« ein padagogischer
Textraum zur Bildung seines Lesers.

Ins Zentrum seiner Erzahlung stellt Heinrich Drendorf zweierlei: sich
selbst (den eigenen Bildungsweg) und ein Haus, zu dem die Bewegun-
gen der relevanten Figuren frither oder spiter zurtickfithren. Das Ro-
senhaus bildet einen Ruhepol: Nach vielen Jahren der Trennung sucht

19 Vgl. zur »Engfithrung von Lesen, Schauen und Gehen« in Stifters Erzihlung »Der
beschriebene Ténnling« (1845): Robert Stockhammer, »Ich mache Schwarzbachl«: Adalbert
Stifter, >Der Nachsommer« (und andere Prosa). In: Ders., Kartierung der Erde. Macht und
Lust in Karten und Literatur. Mtnchen 2007, S. 159-185, hier S. 169. Vgl. zum »Nachsom-
mer«: Tove Holmes, »...was ich in diesem Hause geworden bin.« Adalbert Stifter’s Visual
Curriculum. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 129/2010, H. 4, S. 559-577.

326 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mathilde Risach auf und hinterlasst ihm ihren Sohn Gustav fiir die Zeit
seiner Ausbildung; ab diesem Tag reisen Mathilde und Natalie regelma-
Big ins Rosenhaus. Ahnlich ergeht es Heinrich, der nach seiner ersten
Einkehr Jahr fiir Jahr zuriickkehrt; seine Pendelbewegungen zwischen
dem Haus des »Gastfreundes« und dem Haus seiner Eltern sind fir den
Roman strukturbestimmend, bis Heinrich sesshaft wird und auch seine
Familie Mittel und Wege findet, nachzuziehen:

Er [Heinrichs Vater] hatte sein Handelsgeschift abgetreten, und hatte den
auf einer sehr lieblichen Stelle zwischen dem Asperhofe und Sternenhofe
gelegenen verkauflich gewordenen Gusterhof gekauft, den er eben fiir sich
einrichten lasse. (II1, 256)

»Die Anndherung, die sich im Verlauf der Handlung vollzogen hat, wird
zur Identitit, die pendelnde Reisebewegung endet mit der Herstellung
eines gemeinsamen Zentrums.«*’ Auch die Nebenfiguren Eustach und
Roland - oft tiber lange Zeit abwesend - sind durch zyklische Bewegun-
gen der Wiederkehr an das Rosenhaus und seine Ordnung gebunden.
Die Besitzer der umliegenden Landgiiter pilgern alljihrlich zur Zeit der
Rosenbliite zum Asperhof, und selbst der unauffindbare Zitherspieler
Joseph — die vielleicht einzige umtriebige, ratselhafte Figur des Romans -
findet sich zur Feier des Bundes im Rosenhaus ein.

Vorwiegend hier, im Bereich der Bildungsstitte, gebaut und eingerich-
tet unter Risachs Leitung, formiert sich die Handlung des Romans. Im-
mer wieder werden die architektonischen Innen- und Auflenrdaume von
Heinrich besichtigt und beschrieben, als kénne sein Reifeprozess nur
iiber die Darstellung der Raume nachvollzogen werden. Der Bildungs-
gang wird im »Nachsommer« von den Innenrdumen her gedacht. Dass
Heinrichs personliche Entwicklung mit der im Rosenhaus verbrachten
Zeit korreliert, legen nicht zuletzt die Kapiteliiberschriften nahe. Wah-
rend sie im zweiten und dritten Band in relativ abstrakter Weise auf
die Subjektkonstitution des Erzdhlers Bezug nehmen,*! wird Heinrichs
Weiterentwicklung durch die Uberschriften des ersten Bandes explizit
an seine Bewegung weg vom Elternhaus hin zum Rosenhaus gekoppelt:

20 Klaus-Detlef Miiller, Utopie und Bildungsroman. Strukturuntersuchungen zu Stifters
'Nachsommer«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 90/1971, S. 199-227, hier S. 216.

21 Vagl. folgende Kapiteliiberschriften aus Band IT und I1I: »Die Erweiterung«, »Der Bunds,
»Die Entfaltungs, »Das Vertrauen«, »Der Abschlufi«. Fir eine vollstindige Ubersicht siche
Anhang.

Stifters »Nachsommer« 327

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Hauslichkeit«, »Der Wanderer«, »Die Einkehr«, »Die Beherber-
gung«. Zwel stabile Zentren umfassen den »Wanderer«, dem eine kurze
Zeit der Ungebundenheit zugestanden wird. Fiir die Dauer eines Kapi-
tels bewegt sich Heinrich auflerhalb jeder Ordnung und ist Herr seiner
selbst: Nicht die Wanderung, sondern der »Wanderer« — das Individu-
um - steht hier im Zentrum.?> Ab dem Moment seiner »Einkehr« wird
der Ich-Erzdhler diese neu errungene Freiheit nach und nach aufgeben,
um sich einzufiigen in eine Ordnung, der sich das Individuum grund-
sitzlich unterzuordnen hat. Bereitwillig trifft Heinrich die im Rosenhaus
tiblichen Mafinahmen der Eingliederung:

Mein Gastfreund sagte mir noch vorher, ich mége mich zum Mittagessen
nicht umkleiden; es sei dieses in seinem Hause selbst bei Besuchen von Frem-
den nicht Sitte, und ich wiirde nur auffallen. Ich dankte ihm fiur die Erinne-
rung. (I, 247)

Angesichts des Bildungsfortschritts, der im Rosenhaus statthat, sind
Heinrichs Exkursionen (auch die Europareise) nebensachlich.?® »[Al]ls
Ausgangs- und Riickkehrpunkt von Heinrichs >Bildungsfahrten< und als
bildender Gehalt selbst, ist das Rosenhaus Mitte des gesamten in diesem
Roman gestalteten Bildungsvorgangs.«** Hier hat Heinrich nicht nur Ge-
legenheit, Risachs Sammlungen, seine Restaurierungsarbeiten, seine Bil-
der und Skulpturen eingehend zu betrachten und sich an thnen zu bilden:
Hier werden ithm auch ungefragt Raumlichkeiten zur Verfiigung gestellt,
in die er sich zuriickzichen kann, um die von Forschungsreisen mitge-
brachten Dinge angemessen zu ordnen und einzurdumen. Heinrich wird
schleichend und doch gezielt in Risachs Welt integriert. Als er das Ro-
senhaus zum dritten Mal aufsucht, noch vor der Begegnung mit Nata-
lie, hat man »zwei Zimmer am Anfange des Ganges der Gastzimmer [...]
durch eine neugebrochene Thiir zu einer einzigen Wohnung« zusammen-
gelegt. Wihrend das kleinere Zimmer zum »Schlaf- und Wohngemache
hergerichtet« ist, hat man das andere Zimmer, das ihm »bedeutend grofi«
scheint, »ausgeleert, an seinen Wianden standen Tische und Gestelle he-
rum, so wie in seiner Mitte ein langer Tisch angebracht war, damit ich

22 Ich danke Julia Weber fiir diesen Hinweis!

23 Die Europareise wird in nur einem Absatz abgehandelt, der eine halbe Textseite umfasst
und inhaltlich nicht viel mehr ist, als eine Aufzdhlung der besuchten Orte (vgl. III, 255£.).

24 Herbert Seidler, Gestaltung und Sinn des Raumes in Stifters >Nachsommer«. In: Adal-
bert Stifter. Studien und Interpretationen (wie Anm. 1), S. 203-226, hier S. 218.

328 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meine Sachen, die ich etwa von dem Gebirge bréchte, ausbreiten kénnte.«
(I, 234) In Ruhe kann und soll Heinrich hier an der Vollstindigkeit und
Integritit seiner Sammlungen arbeiten, mit deren materieller Erweiterung
die »Erweiterung«* seines Wissens einhergehen wird.

Sammlungen machen die Ordnung der Welt sichtbar. Indem sie Va-
riationen eines Themas zusammenstellen, bezeugen sie einerseits den
Formenreichtum und andererseits die Gleichformigkeit der Welt. Ausge-
wihlte Ausstellungsraume, deren Funktion darauf reduziert ist, Samm-
lungen zu présentieren, dokumentieren im Rosenhaus die Ordnung und
die Vielfalt des Kosmos. Im »Marmorsaal«, im »Bilderzimmer« und im
»Biicherzimmer« wird nicht gegessen oder geschlafen, sondern einzig
und allein betrachtet; »die Sphéren der Arbeit, des Wohnens und des Aus-
stellens [sind] klar getrennt.«*® Jede Sammlung stitzt sich auf ein System
der begrifflichen Einteilung und Klassifizierung der Welt, das >Ordnunge
schafft, indem es in einem Akt der Konstruktion Grenzen zieht und Dif-
ferenzen etabliert (Holz # Marmor; Bild # Buch). Dieser Ausschlussme-
chanismus alles »anderen« ist konstitutiv fir jede Sammlung: Ein Stiick
Holz hat in einer Marmorsammlung nichts zu suchen, ein Buch wire im
Bilderzimmer fehl am Platz. Der Zweck einer Sammlung besteht darin,
die Ordnung der Welt im Eigenheim (bzw. im Museum als Ort institu-
tionalisierten Sammelns) zu veranschaulichen und in Szene zu setzen.
Indem der Sammler die unterschiedlichsten Ausformungen eines Ge-
genstandes auf engstem Raume >versammelt, ermoglicht er sich von zu
Hause aus einen Uberblick iiber die Ordnung, die dem Einzelnen iiber-
geordnet ist und alle Vielfalt umfasst. Ein Uberblick in dieser Form kann
im Geldande niemals erreicht werden; hinter jeder Sammlung verbirgt
sich ein langwieriger Prozess des Suchens und Findens. Wer Sammlun-
gen anlegt, strebt nach einer kaum zu erreichenden Vollstindigkeit: »So
unvollstindig sie [die Sammlungen] in aller Regel sein mégen und auch
hier [im »Nachsommer«] sind, so implizieren sie doch zumindest ten-
denziell und prospektiv den Anspruch auf Abbildung von Totalitat«.”
Im Rosenhaus gehen die Bemithungen dahin, das >Ganze« méglichst li-

25 Vel. das erste Kapitel des zweiten Bandes: »Die Erweiterunge.

26 Silke Arnold-de Simine, Musealisierungsphanomene im Werk Adalbert Stifters. In: Ord-
nung — Raum - Ritual. Adalbert Stifters artifizieller Realismus. Hg. von Sabina Becker und
Katharina Gritz. Heidelberg 2007, S. 41-67, hier S. 53.

27 Christian Begemann, Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektiiren. Stuttgart u.a. 1995, S. 333.

Stifters »Nachsommer« 329

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ckenlos zu erfassen: »Es gehort wohl [...] alles zu dem Ganzen« (I, 217),
bemerkt Risach wihrend eines gemeinsamen Gespréiches mit Heinrich
im Marmorsaal, woraufhin dieser seine Arbeitsweise zu systematisieren
beginnt. »Ich machte mir nun zur Aufgabe, eine bestimmte Strecke zu
durchforschen [...], so dafl [...] wenigstens der Theil, den ich vollendete,
wirklich fertig ware« (I, 230). »[W/irklich fertig« ist Heinrich dann, wenn
ausreichend »Dinge« gesammelt sind, um die vermessenen Landstriche
im Inneren des Hauses in Form einer materiell erfahrbaren Kollektion
angemessen darstellen zu kénnen. Die Stabilitdt der Ordnung, die das
Haus gewihrt, ermdglicht es dem Subjekt, sich innerlich zu >sammeln..
Heinrich wichst in erster Linie im Rosenhaus zum gebildeten Mann her-
an: »[W]enn ich irgend etwas bin«, wird er gegen Ende seiner Erzahlung
dankend zu Risach sagen, »so bin ich es hier geworden« (III, 231).

Bemerkenswerterweise geht im »Nachsommer«, diesem Bildungsro-
man besonderer Art, mit dem langwierigen Prozess des Sammelns und
des Einrdumens ein Prozess der graduellen >Lauterunge« des Selbst ein-
her: Je langer sich das Subjekt mit der >Ordnung« auseinandersetzt, je
bewusster sie ihm wird, desto ausgeglichener und freier wird es von
Emotionen, die unerwiinschte >Stérungen« verursachen kénnen. »Das
Regelmifiige der Beschiftigung«, so Heinrich, »iibte bald seine sanfte
Wirkung auf mich; denn was ich [...] Schmerzliches in mir hatte, das
wich zurtick, und muflte erblassen vor der festen ernsten strengen Be-
schaftigung, die der Tag forderte, und die ihn in seine Zeiten zerlegte.«
(I1, 171) »Hiezu kam«, heifit es an einer anderen Stelle, »auch eine gewis-
se Zufriedenheit, die ich fithlte, wenn ich sah, daf} sich Glied an Glied
zu einer Ordnung an einander rethte« (I, 231). »Stifter tritt [...] als Autor
auf, der das Motiv des Sammelns ansatzweise als Beschiftigung eines an
seiner eigenen Entindividualisierung arbeitenden Subjekts entfaltet.«*®
Die Ordnung, die eine jede Sammlung vor Augen fiihrt, erfahrbar macht
und inszeniert, wird nach und nach >verinnerlicht«. Insbesondere den
erfahrenen Figuren wie Risach scheint es ein Anliegen zu sein, die eigene
Emotionalitit zugunsten eines Bewusstseins fiir ibergeordnete Zusam-
menhénge weitgehend auszuschalten:

28 Dominik Finkelde, Tautologien der Ordnung: Zu einer Poetologie des Sammelns bei
Adalbert Stifter. In: The German Quarterly 80/2007, H. 1, S. 1-19, hier S. 3.

330 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»[...] Wenn wir nur in uns selber in Ordnung wiéren, dann wiirden wir viel
mehr Freude an den Dingen dieser Erde haben. Aber wenn ein Ubermafy
von Wiinschen und Begehrungen in uns ist, so héren wir nur diese immer
an [...].«

Ich verstand dieses Wort damals noch nicht so ganz genau, ich war noch zu

jung, und hérte selber oft nur mein eigenes Innere reden, nicht die Dinge um
mich. (I, 217f)

Die Stimme des >Inneren« wird im Laufe der Bildung zum Schweigen ge-
bracht; wie im Inneren des Hauses, so gilt es auch im >Inneren< des Sub-
jekts Ordnung zu schaffen. Heinrich hat dieses Ziel zum Erzahlzeitpunkt
erreicht; seine »Erzdahlung« erbringt hierfiir den Beweis. Der Bildungs-
fortschritt bewirkt eine Sublimierung der Gefiihlswelt und eine Mini-
mierung der eigenen Individualitit — das >gelungene Subjekt« nimmt sich
maximal zurtick. Wie Hugo von Hofmannsthal notiert, besteht das Ziel
der nachsommerlichen Aktivititen in der Bewiltigung und Uberwin-
dung der »Leidenschaft damit sie den Weltenspiegel des eigenen Ichs
nicht triibe«.*

Wenn das Rosenhaus auch das Bildungszentrum des Romans dar-
stellt, so geht der personliche Reifeprozess des Erzahlers doch Hand in
Hand mit der schrittweisen Erforschung und Vermessung des Aufien-
raumes. Das >Extrahieren< von Gesetzmifligkeiten beschwichtigt emoti-
onale Unruhen - ein Effekt, der sich insbesondere wihrend Heinrichs
Vermessung des Lautersees bemerkbar macht: Heinrich hat sich vorge-
nommen, auszuloten, was sich unterhalb der Wasseroberfliche in der
Tiefe des Sees verbirgt; sein Interesse gilt der grundlegenden Form der
Erdoberflache, die vom glatten Wasserspiegel wie die Antwort auf ein
»Rithsel« (II, 28) verborgen gehalten wird. Albrecht Koschorke erkennt
in Heinrichs »langwierige[r] Vermessung« des Gebirgssees »Zuige einer
symbolischen Operation der Seelenkldrung«.** Innerhalb von drei Jah-
ren schafft Heinrich Klarheit; er »vermisst< sein Inneres, bis er sich seiner
Gefiihle sicher ist. Erst dann, als das Werk vollendet und »der ganze Ent-
wurf [...] in schwermiithiger Diisterheit« (II, 233) vor thm liegt, bringt
er seine Empfindungen gegentiber Natalie zur Sprache. Anders als Ri-
sach damals wahlt er den Zeitpunkt richtig. Bewirken die topografischen

29 Wie Anm. 1.
30" Albrecht Koschorke, Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung
in literarischen Landschaftsbildern. Frankfurt a.M. 1990, S. 280.

Stifters »Nachsommer« 331

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vermessungen, denen Heinrich regelméfiig nachgeht, dhnlich dem Sam-
meln und dem Ordnen der »Dinge« eine innere Ausgeglichenheit?
Landkarten ermoglichen den Gesamtiiberblick iiber die Raum-
ordnung und leisten eine vollstdndige Abstraktion vom partikularen
Standpunkt; sie bilden im Unterschied zum Bild keine Perspektive ab,
sondern sind das Ergebnis von »Projektionen, welche die gekriimmte
Erdoberflache nach mathematisierbaren Regeln [...] in eine plane Kar-
tenebene iibersetzen«.?' Fiir den totalen Uberblick werden subjektive
Perspektiven konsequent relativiert. Das entscheidende Merkmal der
Karte ist ihre grundsatzliche »A-Perspektivik«,* es ldsst sich aus ihr kein
»Blickpunkt erschlieflen«,* sie schafft Distanz und stellt das kartierte Ge-
ldnde als statisches, unveranderliches Territorium dar. Das Subjekt ist in
ihr ebenso wenig enthalten wie in einer Sammlung. Indem Heinrich die
Erdoberflache vermisst, abstrahiert er also von seiner eigenen, emotio-
nal geprigten Sicht auf die Dinge. Er tiberfiihrt seine Wanderungen in
ein kartografisches System, das es méglich macht, Distanz einzunechmen
und sich selbst — den eigenen Standpunkt und die zuriickgelegten Wege
— innerhalb dieses Systems zu verorten. Ahnlich der Karte fasziniert
auch der Panoramablick (obschon er unweigerlich an eine Perspektive
gebunden bleibt) durch die Ubersicht und Distanz zu einer Welt, die sich
als bewegungslose Einheit prisentiert. Immer wieder zieht es Heinrich
auf »die hochsten Zinnen der Berge« (I, 40), von wo aus sich »die Lander
wie eine schwache Mappe« (II, 186) vor ithm ausbreiten. Das Panorama
»enthebt das Ich gleichsam seiner Verstrickung in die[ ] Wirklichkeit«**
und bietet ihm eine »von Anschauung gereiigte Flache«.*” Dass das Ro-
senhaus auf einer Anhoéhe steht, ist — wie Risach selbst sagt — kein Zufall:

31 Robert Stockhammer, Bilder im Atlas. Zum Verhiltnis von piktorialer und kartografi-
scher Darstellung. In: Der Bilderatlas im Wechsel der Kiinste und Medien. Hg. von Sabine
Flach, Inge Miinz-Koenen und Marianne Streisand. Miinchen 2005, S. 341-361, hier S. 354f.

32 Jorg Diinne, Die Karte als Operations- und Imaginationsmatrix. Zur Geschichte eines
Raummediums. In: Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten. Hg. von J6rg Doring und Tristan Thielmann. Bielefeld 2008, S. 49-69, hier S. 55.

33 Stockhammer, Bilder im Atlas (wie Anm. 31), S. 354.

34 Martin Beckmann, Die dsthetische Funktion des Weg-Motivs in Stifters >Nachsommer-.
In: Vierteljahresschrift des Adalbert-Stifter-Institutes des Landes Oberésterreich 39/1990,
S. 3-23, hier S. 6.

35 Albrecht Koschorke, Das buchstabierte Panorama: Zu einer Passage in Stifters Erzih-
lung >Granit«. In: Vierteljahresschrift des Adalbert-Stifter-Institutes des Landes Oberdsterreich
38/1989, S. 3-13, hier S. 11.

332 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] ich wollte aber mit meiner Wohnung auf die Anhéhe. Da sie nun fer-
tig war, sollte der Garten, der an dem Meierhofe stand, [...] heraufgezogen
werden. [...] Der grofle alte Kirschbaum auf der Anhohe stand mitten im
Getreide. Ich zog die Anhohe zu meinem Garten, legte einen Weg zu dem
Kirschbaume hinauf an, und baute um ihn ein Bénklein herum. (I, 128)

Der Freiherr hat zwar nicht Berge, wohl aber >Biaume versetzt., um ei-
nen Ort einzuraumen, der es ihm erlauben wurde, nicht nur die Um-
gebung des Rosenhauses, sondern auch das Anwesen selbst zu tiberbli-
cken. Rund um den Kirschbaum, der am »Ende des Gartens« an seiner
»hochste[n] Stelle« steht, hat man vor einer Holzbank »vier Tischchen
nach den vier Weltgegenden« angeordnet, »daf} man hier ausruhen, die
Gegend besehen, oder lesen und schreiben konnte«. »Wir sezten uns
ein wenig auf das Béanklein«, berichtet Heinrich: »Es schien, daf} man
an diesem Plazchen niemals vortber gehen konnte, ohne sich zu sezen,
und eine kleine Umschau zu halten« (I, 64). Das Panorama, das einen
Uberblick iiber das >Ganze« gewihrt und die eigene, subjektive Sicht auf
die Welt zumindest dem Anschein nach aufhebt, ist unwiderstehlich.
Wihrend Heinrichs Erzdhlung >im Zeichen«< des Panoramas steht, be-
sticht Risachs Binnenerzdhlung durch eine Schlisselszene, die sich an
»Mathildens Fenster« (III, 189) abspielt. Genau hier, an der transparen-
ten Stelle zwischen innen und auf’en, initiieren Gustav und Mathilde am
Tag des Liebesgestidndnisses ein Versteckspiel, das ihr leidenschaftliches
Verlangen nacheinander intensiviert. Als architektonisches Element fo-
kussiert das Fenster unweigerlich Mathildes Blick: Sie hat nur noch Au-
gen fiir ihn. Durch ihr Fenster kann Mathilde, die sich im Innenraum
der familidren Ordnung bewegt, in einen visuellen Austausch mit dem
aufsenstehenden Gustav treten, ohne selbst das Haus als Sitz der Ordnung
verlassen zu miissen. Signifikanterweise »beugt« sie sich im Laufe der
Textpassage mehrmals aus dem Fenster »heraus« — eine Bewegung, die
ihre Risikobereitschaft veranschaulicht und auf die leichtsinnige Uber-
schreitung einer durch die Ordnung gesetzten Grenze verweist. Der
»Blick auf das Einzelne, der durch das Fenster, durch Rahmung und Fo-
kussierung gelenkt wird«,* hat im weiteren Verlauf negative Auswirkun-
gen auf die Biografien der Akteure. Die Panoramaschau hingegen, die

36 Gerhard Neumann, Die Welt im Fenster. Erkennungsszenen in der Literatur. In: HJb

18/2010, S. 215-257, hier S. 249.

Stifters »Nachsommer« 333

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»den Blick auf das Ganze«* lenkt — die die Welt nach Michel de Certeau
»in einen Text« verwandelt, »den man vor sich unter den Augen hat«,*
und sie lesbar macht —, wirkt sich positiv auf die Subjektkonstitution
aus. Anhand des Fenster- und des Panoramablicks werden in Stifters
Bildungsroman »zwei exemplarische Urszenen der Blickkonstruktion
[...], die mit zwei konkurrierenden oder komplementdren Modellen der
Blickausrichtung experimentieren«,® gegeneinander ausgespielt. Wih-
rend Heinrichs Erzdhlung immer wieder auf panoramatische Szenen
zuriickgreift, bestimmt im Riickblick die Erfahrung am Fenster den wei-
teren Verlauf der Ereignisse.

v

Was Heinrich und Natalie gelingt — ihr Inneres unter Kontrolle zu
halten -, ist in Risachs und Mathildes Vergangenheit misslungen. Als
sich Gustav endlich entschliefit, Mathildes Eltern »alles [zu] entdecken«
(IT1, 197), trifft ihn deren Forderung, »das gekntipfte Band zu 16sen oder
wenigstens aufzuschieben« (III, 201), unerwartet. Unweit des »ganz mit
Rosen tiberdeckt[en]« (III, 174) Gartenhauses kommt es zur affektgela-
denen Zwiesprache und einem folgenschweren Missverstandnis. Gustav
habe keinen Grund gehabt, sich dem Willen ihrer Eltern zu beugen, er
sei nicht deren Sohn und habe der von ihnen aufgesetzten Ordnung,
thren Mafistiben und Gesetzen, keine Folge zu leisten — so Mathildes
Standpunkt: »Ich mufl gehorchen [...] und ich werde auch gehorchen;
aber du mufit nicht gehorchen, deine Eltern sind sie nicht.« (III, 205)
»Der Nachsommer«, ein Roman, in dem »das Individuum auf eine ra-
dikale Durchsetzung seiner Subjektivitit von vornherein« zu verzichten
hat, deutet Mathildes Verhalten als Fehler: »Mathildes Beharren auf
dem Recht zu leidenschaftlicher Liebe [erweist sich] im System des Ro-
mans als entscheidender Irrtum, fiir den sie spater um Verzeihung bitten
wird«.* Von Emotionen geblendet und von Impulsen gesteuert, verliert

37 Ebd.

38 Michel de Certeau, Kunst des Handelns. Ubers. von Ronald Vouillé. Berlin 1988,
S. 180 [Michel de Certeau, Uinvention du quotidien. Bd. 1: Arts de faire. Paris 1980, S. 172].

39 Neumann, Die Welt im Fenster (wie Anm. 36), S. 245.

40 Hohendahl, Die gebildete Gemeinschaft (wie Anm. 5), S. 347.

334 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie im ausschlaggebenden Moment die Fihigkeit, zwischen >Auflerem«
(der Ordnung) und >Innerem« (den Gefiithlen) zu differenzieren.

»Mathilde, [...] es handelt sich nicht um den Bruch der Treue, die Treue ist
nicht gebrochen worden. Verwechsle die Dinge nicht. Wir haben gegen die
Eltern unrecht gehandelt [...]. Nicht die Zerstérung unserer Gefiihle verlangen
sie, nur die Authebung des AuBerlichen unseres Bundes auf eine Zeit.«

»Kannst du eine Zeit nicht mehr du sein? [...] Auferes, Inneres, das ist alles
eins, und alles ist die Liebe [...].« (III, 207)

Mathilde verwechselt »die Dinge« und wirft Gustav den »Bruch der
Treue« (III, 207) vor, ein wmnerliches Vergehen, wo sich dieser lediglich
der Ordnung beugt und in eine dufsere Trennung einwilligt: »[W/ir miis-
sen gehorchen«, so Gustav, »denn der Wille der Eltern ist das Gesez
der Kinder.« (II1, 205) Das Gesetz der Eltern, dem sich Gustav bereit-
willig unterwirft, erweist sich als duflerst rigide. Es ist bemerkenswert,
dass das Scheitern des Lebensgliicks von Gustav und Mathilde im
»Nachsommer« nicht auf das Gesetz der Alteren zuriickgefiihrt wird,
sondern auf die fehlende Selbstbeherrschung der jingeren Generation,
die - so impliziert es der Roman - zum Bruch des Gesetzes fiihrt (denn
ein bewusstes Aufbegehren ist auch hier nicht vorgesehen). Indem die
von Risach spiter etablierte Rosenhauswelt den Bewohnern maximale
Selbstdisziplinierung abverlangt, wird ein Gesetzesbruch von vornherein
ausgeschlossen.

Jahrzehnte sind seit dem Zerwiirfnis vergangen und kein weiteres Wort
hat Mathilde mit Gustav gesprochen, als sie ihn im Rosenhaus aufsucht:
Ihre Eltern, ihr Bruder Alfred und der Vater ihrer Kinder sind lingst ver-
storben und die Hiuser der Familie (Landgut und Stadthaus) befinden
sich in fremden Hénden.* Risachs Riickblick veranschaulicht die tragi-
schen Konsequenzen, die das >Verwechseln der Dinge« fiir das Leben des
Einzelnen haben kann; auf knapp 100 Textseiten wird beschrieben, was

41 Vgl. III, 219f. Es ergeben sich hier bemerkenswerte Parallelen zu Risachs Biografie.
Noch bevor er Mathilde kennenlernt, verliert er seine Eltern und Kornelie, die einzige Schwes-
ter. Als sie stirbt, vermacht er das Elternhaus dem Schwager. Er geht in den Staatsdienst und
fithrt eine kinderlose Ehe, bis er auch seine Frau unerwartet verliert. Vor seinem Ausstieg aus
der Gesellschaft kehrt er ein letztes Mal zurtick in die Heimat: »Ich ging in meine Heimath.
Dort fand ich meinen Schwager schon seit vier Jahren gestorben, das Haus in fremden Hén-
den und véllig umgebaut. Ich reiste bald wieder ab.« (ITI, 217) Der Umbau und Verkauf der
Elternhéuser wird von Risach und Mathilde gleichermaflen als traumatisch empfunden und

veranschaulicht den Verlust jeglicher familidrer Stabilitdt. Die derart entwurzelten Figuren
errichten sich ihre Ordnung in einem gewaltigen konstruktiven Akt schliefllich selbst.

Stifters »Nachsommer« 335

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heinrichs Erzihlung auf den tibrigen 700 konsequent ausspart: Schick-
salsschlage, Sterben, Einsamkeit, Leidenschaft, Missverstehen, Verzweif-
lung, Verbitterung. Von innerlicher »Verédung« (III, 165) ist hier die
Rede, von »stromenden Thrdnen« (III, 206) und von »unsiglichem
Schmerz« (I11, 202), ein »Schmerz [...] so grof}, daf} ihn keine Zunge aus-
sprechen kann« (III, 203). Wihrend Heinrichs Erzahlung die Zeit des
Nachsommers - der nachtriglich restituierten Ordnung — in den Blick
nimmt und deren >Innenrdume« fokussiert, zeigt Risachs Binnenerzéih-
lung ihre >Auflenraume« auf. Einzig im Riickblick werden Pfade betre-
ten, die ins Abseits der Ordnung fithren. Restituiert wird die Ordnung
im Moment von Mathildes Riickkehr, die den >Nachsommer« einleitet.
Der Neubeginn, markiert durch die Vergebungsszene, wird in Risachs
Binnenerzihlung signifikanterweise als Moment der Einkehr in das Ro-
senhaus gestaltet: »Fithre mich in das Haus« (III, 218), sagt Mathilde zu
Risach vor den Rosen stehend, »einen Knaben an der Hand haltend und
von stromenden Thrénen tiberfluthet« (III, 217). »Sie lie meine Hand
nicht los, driickte sie stark, und ihr Schluchzen wurde so heftig, daff ich
meinte, thre mir noch immer so theuere Brust miisse zerspringen. >Mat-
hilde,« sagte ich sanft, >erhole dich.<>Fithre mich in das Haus,« sprach sie
leise.« (III, 218) Nur das Haus und das Gleichmaf} der dort etablierten
Ordnung kénnen Erholung bewirken und innere Ruhe herstellen. Die
Einkehr in den >Innenraum der Ordnung*? ist der erste Schritt zur Be-
wiltigung subjektiver, emotionaler Perspektiven — das Haus und sein
Garten bilden eine affektfreie Zone, die von >Inneremc freizuhalten ist.
Vorsorglich hat Risach ein Regelwerk eingerichtet, das die Emotionen
der Bewohner Tag fiir Tag kanalisieren hilft. Keine Feiertage werden im
Rosenhaus zelebriert, sondern das alltdgliche Dasein: An ausgewihlten
Tiirschwellen stehen Filzschuhe bereit, die zur Schonung der marmor-
nen Fulboden iiberzuziehen sind; Gebrauchsspuren der Gemacher sind
umgehend zu beseitigen; Mahlzeiten werden ausnahmslos piinktlich
und gemeinschaftlich eingenommen; man kleidet sich schlicht und un-
auffillig; man verhalt sich in jeder Hinsicht riicksichtsvoll und tibt Dis-

42" Auch der Garten, der »durch eine starke Planke von der Umgebung getrennt« ist, zahlt
zum Innenraum der Ordnungc. Erst jenseits dieser Planke liegt »[e]inige Schritte hinter dem
Kirschbaumes, der die hochste Stelle des Gartens markiert, das Freie: »[...] so konnten wir
[...] ein wenig in das Freie gehen« (I, 67), sagt Risach im Laufe ihres ersten gemeinsamen Spa-
ziergangs durch den Rosenhausgarten zu Heinrich.

336 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kretion - ja Verschwiegenheit — im zwischenmenschlichen Umgang.*
Ein Aufenthalt im Rosenhaus fordert tagtagliche Selbstbeherrschung -
»hochste Selbstbezdhmunge«, wie Hugo von Hofmannsthal schreibt.**
Nur auf diesem Wege kann der »Sommer< herbeigefiihrt und Risachs
Lebensliicke (stellvertretend) geschlossen werden. Die nachsommerliche
Welt kennzeichnet — mit Hugo von Hofmannsthal - ihre stillschweigen-
de »Angst vor der Leidenschaft«.*

Die Zusammengehdrigkeit von Haus und Herr griindet in Risachs Fall
nicht auf einer Erbfolge, sondern ist das Ergebnis einer Lebenskonstruk-
tion. Zu Beginn des Riickblicks weist er Heinrich darauf hin, dass sein
Name nicht mit dem Namen des Hofes tibereinstimmt: »Ihr werdet wohl
wissen, dafl ich der Freiherr von Risach bin. [...] Man nennt mich hier
in der ganzen Gegend den Asperherrn, [...] weil es bei uns gebrauchlich
ist, den Besizer eines Gutes nach dem Gute, nicht nach seiner Familie
zu benennen.« (III, 136) Tatsachlich trigt keines der im »Nachsommer«
beschriebenen Landgiiter — weder Gut Heinbach noch der Asper-, der
Sternen- oder der Gusterhof — den Namen seines Besitzers.*® Erst Hein-
richs Haus (hierzu spéter mehr) wird die angestrebte »natiirlich gewach-
sene« Einheit herstellen.

Die feste und unverbriichliche Griindung des Rosenhauses ist nur ein Effekt
der Risachschen Inszenierung [...]. So sehr das Anwesen einerseits den An-
schein erweckt, als wire kein Ding »je an einem andern Plaze gewesens, als
wiren Haus und Garten hier seit je fest verwurzelt, so wenig ist andererseits
zu iibersehen, dass hier das Gesetz eines ordo artificialis herrscht.*

43 Bemerkenswert ist vor allem das Schweigen tiber den vorerst noch inoffiziell beschlosse-
nen Bund: vgl. IT1, 10; III, 28; III, 52; IIL, 71.

44 Wie Anm. 1.

45 Wie ebd. - Einzig Roland scheint sich nicht an die von Risach geforderte Auslagerung
des Affekts zu halten. Im tiefsten Winter malt er im Rosenhaus ein grofiformatiges Bild, das
cine diirre, leblose Landschaft darstellt — einen »Gegenstand] ]«, wie Risach sagt, »den er noch
nicht gesehen hat«. Nach Rolands eigenen Aussagen ist dieses Bild der Versuch, »Gestaltun-
gen, wie sie sich in dem Gemiithe finden« (III, 119) abzubilden. Der rastlose Roland, der in
seiner leidenschaftlichen Art selbst bei Heinrich Emotionen der Eifersucht hervorruft, malt
sInneres<, wo er lediglich >AufReresc abbilden soll. Wie beiliufig erwihnt Risach gegeniiber
Heinrich: »Er sollte reisen« (II1, 120) sowie spiter: »Es hat Schwierigkeiten mit diesem jungen
Manne [...]. Ich hoffe aber, dafl ich alles werde ins Gleiche bringen kénnen.« (ITI, 278)

46 Der »Gusterhof«, den Heinrichs Vater fiir seinen Ruhestand einrichten ldsst, wird von
Risach scherzweise »Drenhof« (III, 270) genannt.

47 Saskia Haag, Versetzt. Restaurierung als Entortung in Stifters >Nachsommer«. In: Figu-
ren der Ubertragung. Adalbert Stifter und das Wissen seiner Zeit. Hg. von Michael Gamper
und Karl Wagner. Zirich 2009, S. 77-86, hier S. 83.

Stifters »Nachsommer« 337

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach Saskia Haag buflen die Hauser in Stifters Texten »in dem Mafle
an Stabilitdt ein[ ], indem sie ein katastrophisches Moment der Vergan-
genheit einschlieflen«," und tatsichlich soll im »Nachsommer« die Ver-
gangenheit durch ein Bauwerk und eine Ordnung tiberwunden werden,
die den Affekt als »Moment der Vergangenheit« mit katastrophalen Aus-
maflen konsequent nach drauflen verbannt. Den Grund hierfiir bilden
nicht allein Risachs personliche Bedtrfnisse, sondern auch und vor al-
lem das padagogische Projekt, das er im Rosenhaus initiiert. Christian
Begemann bezeichnet die »Welt des Rosenhauses und letztlich die des
Romans iiberhaupt« als »eine einzige grandiose Veranstaltung zur Ab-
wehr und Bearbeitung jener Leidenschaften, die einstmals Risachs Le-
bensgliick zerstorten«.* Die Hausordnung, nach der die Figuren leben,
steuert emotional motiviertem Verhalten entgegen; sie erweist sich als
effiziente Methode zur Affektsublimierung.

Die nachsommerliche Maxime, Emotionen weitestgehend zu regulie-
ren, ldsst sich an der (Garten-) Architektur des Rosenhauses ablesen. An
seiner Stidseite hat Risach eine Rosensammlung angelegt, die von einem
»Gitterwerke« (I, 47) zusammengehalten wird und eine intakte Ordnung
abbildet. Als der Bund zwischen Heinrich und Natalie offiziell besiegelt
und die Gaste abgereist sind, tritt die »Zeit der Rosenbliithe« ein, die
»von den vereinigten Familien«, wie Heinrich erzdhlt, »als ein Denkzei-
chen der Vergangenheit und aber auch als eins der Zukunft zum ersten
Male in dieser Vereinigung und mit besonderer Festlichkeit begangen«
(I1I, 278) wird. Das blithende »Rosengitter« bildet ein liickenloses, in

sich stimmiges Ganzes.

Die Pflanzen waren so vertheilt, und gehegt, daf} nirgends eine Liicke ent-
stand, und daf} die Wand des Hauses, soweit sie reichten, vollkommen von
thnen bedeckt war. [...]

Die Pflanzen waren nicht etwa nach Farben eingetheilt, sondern die Riick-
sicht der Anpflanzung schien nur die zu sein, dafl in der Rosenwand keine
Unterbrechung statt finden mége. (I, 471

Die Rosen versinnbildlichen die emotional turbulente Vergangenheit
von Gustav und Mathilde. Sie stehen fiir eine Verwechslung von >Inne-

48 Dies., Zentrifugale Architekturen — Adalbert Stifters Hauser. In: DVjs 85/2011, H. 2,
S. 208-232, hier S. 215.
49 Begemann, Die Welt der Zeichen (wie Anm. 27), S. 322.

338 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rem< und >Auflerem« mit weitreichenden Folgen, fiir eine Verfehlung, de-
ren Konsequenzen nicht mehr riickgangig zu machen sind. Nicht nur die
Rosen - auch der mit thnen assoziierte Affekt wird hier in eine mafigere-
gelte, lickenlose Ordnung gebannt, die »dazu verpflichtet [ist], eine To-
talitit ohne stérende Zwischenrdume zu etablieren.«*” Zusammengestellt
in einer Sammlung, von der jedes Exemplar beschriftet ist, konvertieren
die Emotionen der Vergangenheit zu einer »lesbare[n] Schriftflache«.’!
Anstatt das Haus zu tiberwuchern, wachsen sie geregelt an einem Gitter
empor und »fiigen sich der Autoritit einer hélzernen Konstruktion«.
Die Rosensammlung befindet sich jenseits des Gitters, auf3erhalb des Gar-
tens und damit i Fenseits der Ordnung.” Selbst der gemafiregelte Affekt
wird nach drauflen verlagert; auch im Auflenraum der Ordnung wer-
den Emotionen reguliert. Alljahrlich muss die Katastrophe der Vergan-
genheit in Form eines kollektiven Rituals erneut bewiltigt werden: Im
Laufe der gemeinschaftlichen »sehr genauen Beurtheilung« (I, 258) der
Rosen zelebriert man im Aufienraum der Ordnung die Uberwindung
der Leidenschaft. Der Innenraum bleibt hiervon unbertihrt. Und doch
ist kaum zu iibersehen, dass die nachsommerliche Ordnung von einer
emotionalen Vergangenheit gezeichnet ist, dass erst s das Rosenhaus
zu dem macht, was es ist. Die Rosen geben dem Haus nicht nur seinen
Namen, sie sind auch das Erste, das Besucher von ihm zu sehen bekom-
men. »Das Erdgeschofl des Hauses hatte lauter eiserne Fenstergitter«,”*
berichtet der Erzdhler auflerdem, »sanft geschweift[e]« (II, 120) Gitter, in
die ornamentale Rosen eingearbeitet sind. Wenn die Fenstergitter den
Affekt in Gestalt der Rose auch in feste, eiserne Schranken weisen, so
rastern und verstellen die Rosen dennoch den Blick der Bewohner nach

50 Finkelde, Tautologien der Ordnung (wie Anm. 28), S. 9.
1 Keller, Die Schrift in Stifters »Nachsommer« (wie Anm. 6), S. 68.

52 Vogel, Stifters Gitter (wie Anm. 11), S. 49.

53 Das Rosenhaus weist in vielen gestalterischen Aspekten Ahnlichkeiten zu Gut Heinbach
auf, dem Landsitz der Familie Makloden. Auch hier hat man den Garten »zu einem sehr scho-
nen Ganzen zusammengestellt« (III, 174), auch hier hat man die Rosen, welche »Tafelchen
mit ihrem Namen« tragen, »nach einem sinnvollen Plane geordnet« (III, 175), auch hier hat
man ihre Zweige an »Latten [...] gebunden« (III, 174). - Und doch befinden sich die Rosen
auf Gut Heinbach innerhalb des Gitters, das den Garten umgibt. Ihnen kommt noch nicht die
tragische Bedeutung zu, die es notwendig macht, ihren Wuchs auferhalb des Gitters durch ein
»Gitterwerke« (vgl. I, 47) zu regulieren.

54 Die eisernen Fenstergitter und das eiserne Gitter zum Garten (vgl. I, 48) folgen Stifters
»Befestigungslogik«, die Albrecht Koschorke hinter dem Steinmotiv vermutet: Koschorke,
Die Geschichte des Horizonts (wie Anm. 30), S. 403, Anm. 64.

o

Stifters »Nachsommer« 339

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

draufien. Im Inneren des Hauses findet sich das Motiv wieder: Die Aus-
stattung des vierten »Frauenzimmers«, das nur tber versteckte Tape-
tentliren zugénglich ist und von Heinrich »die Rose« genannt wird, ist
in der Farbgebung seiner Wiande und seiner Inneneinrichtung der Ro-
senwand an der Sudseite des Hauses nachempfunden. Die Liicke muss
prasent sein, um geschlossen werden zu kénnen. Wie sich die Emotiona-
litat in Form des »Riickblick«-Kapitels einen Weg ins Innere des Textes
bahnt, so findet sie im Rosenzimmer einen unauffilligen, geheimen Ort
im Inneren des Hauses.

\

Zu Beginn des »Nachsommers« gibt Heinrich einen Einblick in die fami-
lidgren Verhéltnisse, in denen er aufgewachsen ist, wobei er insbesondere
auf die Inneneinrichtung der elterlichen Mietwohnung und des spiter
vom Vater neu erworbenen Vorstadthauses fokussiert. Wie der Erzihler
betont, untersteht die Gestaltung beider Wohnstitten einer Maxime, die
besagt, dass jedes Zimmer eine in sich geschlossene Einheit zu bilden
habe - ein Leitsatz, der auch fiir das Rosenhaus mafigebend ist. Schon
auf den ersten Seiten des Romans werden der architektonische Raum
und das Subjekt vergleichend nebeneinandergestellt: Was fiir die Rdume
gilt, gilt fiir die Menschen. Was fiir die Menschen gilt, muss fiir die Réu-
me gelten. »Die gemischten Zimmer, wie er [der Vater] sich ausdriickte,
die mehreres zugleich sein kénnen, Schlafzimmer Spielzimmer und der-
gleichen, konnte er nicht leiden. Jedes Ding und jeder Mensch, pflegte
er zu sagen, konne nur eines sein, dieses aber muf} er ganz sein.« (I, 11)
Die Réume veranschaulichen das Bildungsziel; sie fungieren auf dem
langen Weg der Bildung als »riickwirkende[s] Korrektiv«.”> Dem Ideal
der Inneneinrichtung entspricht ein Ideal der >Einrichtung im Inneren.
Sowohl in Heinrichs Elternhaus als auch im Rosenhaus hilt man der
immanenten Gefahr der >Vermischung« eine Ordnung entgegen, die die
einzelnen Bereiche siuberlich voneinander trennt und ihre Integritit si-
cherstellt. Im »Akt der Entmischung [wird] eine das Chaos bannende

55 Bruno Hillebrand, Adalbert Stifter. Die Autonomie des Raumes. In: Ders., Mensch und
Raum im Roman. Studien zu Keller, Stifter, Fontane. Mnchen 1971, S. 172-228, hier S. 186.

340 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ordnung errichtet.«’® Hierbei ist die Raumorganisation einem liicken-
losen Nebeneinander verpflichtet — dhnlich der Rosenwand bilden die
Zimmer in sich stimmige Gefiige: »[E]ach interior in >Der Nachsommer«
is a construction of a totality, expressed by an unperturbed, seamless,
harmonious surface.«”” Im Rosenhaus gestaltet man die »Innenseiten der
Turen [...] zu den Gerithen stimmend« (I, 91), man passt sie den je-
weiligen Raumen bis zur Unkenntlichkeit ein, um einer Unterbrechung
der Wand, einer strukturellen Stérung durch einen Ein- bzw. Ausgang,
entgegenzuwirken. Tapetentiiren fithren sowohl vom Erdgeschoss tiber
eine Treppe in Risachs Arbeitszimmer als auch in Mathildes Rosenzim-
mer. Sie zeugen von dem Versuch, mit innenarchitektonischen Mitteln
maximal in sich geschlossene Innenrdume zu kreieren, die beim Bewoh-
ner ein Gefithl der Ungestortheit und der Ruhe erzeugen. Eine Tape-
tentiir animiert nicht zum Ein- oder Austritt, ganz im Gegenteil verlangt
sie danach, geschlossen zu werden, um sich unmerklich in die Wand
einzufiigen. Nichtsdestotrotz sollen die Raume des Rosenhauses, denen
eine erzicherische Funktion zukommt, durchlaufen werden. Das perma-
nente >Ergehenc< der Rédume, das »Der Nachsommer« vorfiihrt, steht in
einem Spannungsverhiltnis zum Postulat der Einheit, in die sich das
Subjekt einzufiigen hat, ohne eine Stérung zu provozieren. Man bewegt
sich dementsprechend bedichtig durch die nachsommerliche Welt, halt
regelmaflig inne zur stillen Betrachtung und ist bemiiht, durch Bewe-
gung verursachte Stérungen gering zu halten.

Gemafl dem Postulat der Einheit haben die Zimmer der nachsom-
merlichen Welt keine Spuren individuellen Handelns aufzuweisen. Ge-
brauchsspuren werden umgehend und ausnahmslos beseitigt; individu-
elle Bediirfnisse diirfen kein Grund sein, die Ordnung zu dndern. Im
Innenraum der Ordnung ist — ebenso wie in Heinrichs Erzdhlung - kein
Freiraum fiir Individualitit vorgesehen. Gerade die Raume des »Nach-
sommers« sind innerhalb von Stifters Werk »Rédume einer aufgewerteten
Stagnation, denen jede Art von Zweideutigkeit und Verwischung feind-
lich ist«.”® Jeglicher Ambivalenz wird zuvorgekommen:

56 Elsbeth Dangel-Pelloquin, Im Namen des Vaters. Romananfinge bei Stifter und Keller.
In: ZfdPh 122/2003, H. 4, S. 526-543, hier S. 531.

57 Kirsten L. Belgum, High Historicism and Narrative Restoration: The Seamless Interior
of Adalbert Stifter’s >Nachsommer«. In: Germanic Review 67/1992, H. 1, S. 15-25, hier S. 19.

58 Koschorke, Die Geschichte des Horizonts (wie Anm. 30), S. 272.

Stifters »Nachsommer« 341

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er aber [Risach] nahm das Buch, und legte es auf seinen Plaz in dem Biicher-
gestelle. »Verzeiht,« sagte er, »es st bei uns Sitte, daf§ die Biicher [...] nach
dem Gebrauche wieder auf das Gestelle gelegt werden, damit das Zimmer
die ihm zugehorige Gestalt behalte.« (I, 58)%

Was die Gebrauchsspuren fur das Interieur sind, ein Storfaktor, das ist
die Individualitit fiir das Subjekt. Wie der >Innenraum der Ordnung:
von Gebrauchsspuren, so hat der >Innenraum des Subjekts< von Affek-
ten frei zu bleiben. Durch die routinierte Beseitigung personlicher Spu-
ren Uibt das Subjekt, >Inneres< zu sublimieren; indem es seine Spuren ge-
wissenhaft verwischt, lernt es, sich selbst zum Verschwinden zu bringen.
Im Gegenzug soll die klare Ordnung des architektonischen Innenraumes
auf das Subjekt einwirken und eine Innerlichkeit unterbinden, die als
zerstorend empfunden wird. Die Integritit der Innenrdume bewirkt die
Integritit des Subjekts und der Gemeinschaft — so die Pramisse. Das
Rosenhaus steht eindeutig im Zeichen der »Architektonisierunge«:

Réaumliche Alltagsroutinen bewegen sich zwischen den Polen der Architekto-
nisierung, wozu Aufraumen und die Beseitigung von Wohnspuren zu zahlen
sind, und der De-Architektonisierung, die im Gegenteil Lebenssedimente an-
hiufen lasst: Zeitungen, Essen, Kleidung, beschlafene Betten, Handtuchku-
mulationen, zugezogene Vorhinge, zerknautschte Kissen, Staub, verrticktes
Mobiliar. Diese Dislozierungen schreiben Bewegungs- und Stimmungsparti-
turen in den Raum und schieben sich zwischen den architektonischen und
den leiblichen Korper. [...] Die Dislozierungen [...] produzieren [...] Korres-
pondenzen zwischen Mensch, Raum und Ding, denen Gefiiklspartituren einge-
schrieben sind. Und diese sind eine Melange aus Gebrauchsspuren, Anord-
nungen, Stimmungen, Erinnerungen, Geriichen, Sedimenten.®

Derartige »Dislozierungen« werden in der nachsommerlichen Welt
nicht geduldet: »Kein Merkmal in dem Gemache zeigte an, dafl es be-
wohnt sei. Kein Gerdthe war verrtickt, an dem Teppiche zeigte sich kei-
ne Falte, und an den Fenstervorhdngen keine Verknitterung« (I, 173),
bemerkt Heinrich bei seiner ersten Besichtigung des Rosenzimmers. In

59 Vgl. auferdem die Beschreibungen des Arbeitszimmers — »Obwohl der alte Mann gesagt
hatte, daf§ dieses Zimmer sein Arbeitszimmer sei, so waren doch keine unmittelbaren Spuren
von Arbeit sichtbar. Alles schien in den Laden verschlossen oder auf seinen Plaz gestellt zu
sein.« (I, 90) — und des »Lesegemachs«: »Was mir in diesem Zimmer auffiel, war, daf§ man nir-
gends Biicher oder etwas, das an den Zweck des Lesens erinnerte, herumliegen sah.« (I, 93)

60 Heidi Helmhold, Affektpolitik und Raum. Zu einer Architektur des Textilen. Koln
2012, S. 28.

342 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der nachsommerlichen Welt herrscht, wie Hugo von Hofmannsthal in
seinen Aufzeichnungen vermerkt, ein »ungeheurer Sinn fiir Schonheit
u. Ordnung«.®" »Bewegungs- und Stimmungspartituren« sollen gerade
nicht in die Raume eingeschrieben werden. Um diesem durchaus realen
Bediirfnis entgegenzuwirken, geht man im Rosenhaus ausgesuchten Ak-
tivititen nach (Vermessen, Sammeln, Restaurieren), die das Selbst von
subjektiven Sichtweisen frei und fiir eine tibergeordnete Ordnung emp-
fanglich machen: »Die Spuren [...] waren endlich aus meinem Zimmer
gewichen« (I, 186), vermerkt Heinrich erleichtert, als es thm gelingt, die
von einer lingeren Reise mitgebrachten »Dinge« in die Ordnung einer
Sammlung zu integrieren.

Wie die Gegenstiande seiner Sammlungen wird auch Heinrich Schritt
far Schritt Teil einer thm tibergeordneten Ordnung. Er lernt, eigenstin-
dig durch das Gitter einzutreten,” und ist schliefflich — nach sieben lan-
gen Jahren - bereit, in die familidre Gemeinschaft integriert zu werden.
»In mehreren Stationen vollzieht sich der Prozess einer Modellierung des
Ichs als Einordnung in iibergreifende Zusammenhénge.«®* Alle »Spurenc
seiner Neuankunft im nachsommerlichen Bildungskosmos sind »gewi-
cheng, als man den »Abschlufl« zelebriert — ein Wort, das nicht nur auf
den Bund und den Abschluss der Bildung verweist, sondern auch auf
einen im »Nachsommer« positiv konnotierten innerseelischen Zustand.*

61 'Wie Anm. 1.

62 »Ein Arbeiter, welcher in der Nihe beschaftigt war, 6ffnete mir die Thiir, weil ich die
Einrichtung des Schlosses nicht kannte, und ich trat in das Freie.« (I, 134) »Ich ging dem
Hause zu, das Gitter wurde mir auf einen Zug an der Glockenstange gedffnet« (I, 135). »Ich
hatte bei dieser Gelegenheit gelernt, mir selber das Gitter zu 6ffnen und zu schliefen.« (I, 174)
»Da ich die Einrichtung des Gitterthores kannte, driickte ich an der Vorrichtung, der Flugel
Offnete sich, und ich trat in den Garten.« (II, 189)

63 Christian Begemann, Adalbert Stifter, >Der Nachsommer«. In: Kindlers Literatur Lexi-
kon. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. 3., vllig neu bearbeitete Aufl. 18 Bde. Stuttgart 2009,
Bd. 15, S. 603(ff., hier S. 604.

64 Risach: »Es ist diese Ruhe jene allseitige Ubereinstimmung aller Theile zu einem Gan-
zen [...]. Bewegung regt an, Ruhe erfiillt, und so entsteht jener Abschluff in der Seele, den wir
Schénheit nennen.« (I, 92) Der Erzihler: »Ich tauchte meine ganze Seele in den holden Spit-
duft, der alles umschleierte, ich senkte sie in die tiefen Einschnitte, an denen wir gelegentlich
hin fuhren, und tibergab sie mit tiefem innerem Abschlusse der Ruhe und Stille, die um uns
waltete.« (II, 139) Der Erzahler tiber Mathilde: »Und mehr als diese Schonheit war es [...] die
Seele, welche giitig und abgeschlossen sich darstellte, und auf die Menschen, die ihr naheten,
wirkte.« (II, 190) Natalie: »Ich méchte auf dem Felderhiigel herum gehen, dann auch in dem
Thale und in dem Walde, ich méchte auch in dem Lande gehen, und alles darin beschauen
und betrachten. Und die Ruhe schlieflt dann so schon das Gemiith und den Willen ab.«
11, 197)

Stifters »Nachsommer« 343

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der gebildete Mensch, den die nachsommerliche Welt zum Ideal erhebt,
ist stabil und ausgeglichen, er bleibt gleich und verdndert sich nicht® -
sein Wesen ist »im Ganzen [...] gerundet und gefestet« (II, 44). Am Ende
eines langwierigen Bildungsprozesses prasentiert das Subjekt ein »Bildnif§
des Guten wie der Vater, von welchem Bildnisse gar nichts abgedndert
werden konnte« (I, 12), ein »ganzes und geschloflenes« (III, 71) Wesen
wie Risach, »ein Bild der Ruhe« (I, 262) wie Mathilde. Die persénliche
Entwicklung vollzieht sich von der geregelten Bewegung zum Stillstand
der in sich geschlossenen Einheit — gewissermafien vom reflexiven Pré-
dikat eines Satzes (sich bilden, sich ein Bild davon machen) zum in sich
ruhenden Subjekt (Bild, Gestalt, Ding).

Risach hat sein nachsommerliches Leben der Restaurierung verschrie-
ben. Seine Sammlungen und die Inneneinrichtung des Rosenhauses
sind abgeschlossen — die Bilder werden nicht mehr umgehingt.*® Einzig
der Instandsetzung von Bauwerken und »Gerithen« geht er noch nach,
wobei das Ziel der Arbeiten, die in der Schreinerwerkstatt ausgefiihrt
werden, darin besteht, Teile zu einem stimmigen Ganzen zusammenzu-
stellen. Was fehlt, muss ersetzt werden — viele Liicken sind zu schliefien.
Als Heinrich seinem Vater »die Vertifelung von zwei Fensterpfeilern«
(I, 13) zum Geschenk macht - ein »Rest«, dessen »Ergianzungen« nicht
auffindbar sind - ldsst dieser kurzerhand das Eckzimmer umbauen: »Du
sichst«, sagt er zu seinem Sohn, als dieser die Eltern besucht, »wir ha-
ben uns viele Miihe gegeben, die Liicken auszufiillen, und alles in einen
natiirlichen Zusammenhang zu bringen.« (II, 128) Ohne Erfolg sucht
Heinrich weiter nach den fehlenden Teilen, bis ihm Risach, dem daran
gelegen ist, auch diese Liicken zu schliefen, zur Feier des Bundes die
eigens angefertigten »Nachbildungen« tiberreicht. Gleichermaflen exem-
plarisch fiir die Bemiihungen, ein stimmiges Ganzes zu erzielen, stehen
die Einlegearbeiten der Fulbéden des Rosenhauses.”

65 Vgl. Risachs Zukunftsprognose — »ihr werdet sie begliicken, und sie euch; denn ihr wer-
det euch nicht dndern, und sie wird sich auch nicht andern« (ITI, 225) — sowie Heinrichs Lie-
besgestandnis an Natalie: »ihr waret heute, wie ihr gestern gewesen waret, und morgen wie
heute, und so habe ich euch in meine Seele genommen zu denen, die ich dort liecbe« (IL, 260).

66 »Wir haben alle Bilder mehrere Male umgehingt, und es gewiahrt eine eigene Freude,
zu versuchen, ob in einer andern Anordnung die Wirkung des Ganzen nicht eine bessere sei.
[...] Ich lasse nun nichts mehr dndern.« (II, 112)

67 Vgl. die Beschreibungen des Ausruhe-, des Arbeits- und des Kleiderzimmers: I, 54;
L, 90.

344 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er [der Saal] war eine Sammlung von Marmor. Der Fuflboden war aus dem
farbigsten Marmor zusammengestellt, der in unseren Gebirgen zu finden ist.
Die Tafeln griffen so ineinander, daf} eine Fuge kaum zu erblicken war, der
Marmor war sehr fein geschliffen und geglattet, und die Farben waren so
zusammengestellt, dafl der Fuflboden wie ein liebliches Bild zu betrachten
war. (I, 86)

Risach bemiiht sich um die Wiederherstellung eines verloren gegange-
nen >Ganzen«. Dass die Verfallserscheinungen, denen er entgegenzuwir-
ken sucht, ihre Spuren nicht nur auf materiellem Gut hinterlassen haben,
zeigt sein finales srestauratives< Projekt der intakten, in sich geschlosse-
nen familiizren Gemeinschaft.’® Woher sie riihrt, Risachs »obsession with
achieving a seamless totality«,* erzahlt der Riickblick; worin sie gipfelt,
veranschaulicht das letzte Kapitel des Romans, »Der Abschlufi«. Zeit-
gleich mit Heinrichs Bildungslaufbahn und dem Bund werden hier die
Restaurierungsarbeiten an der Auflenfassade des Sternenhofes zu einem
Abschluss gebracht. Risachs Vorschlag, die Tiinche zu »beseitigen«, hatte
schon Jahre zuvor Mathildes Zustimmung gefunden.

[...] ich gestehe gerne zu, dafy mich auch der Anblick dieser Farbe nicht er-
freut, besonders, da die Aulenseite der Mauern ganz von Steinen ist, die mit
feinen Fugen an einander stofien, und man also bei Erbauung des Hauses
auf keine andere Farbe als die der Steine gerechnet hat. Jezt ist das Schlof3
von Innen viel natiirlicher, und [...] in seiner Art zusammen stimmender als
von Auflen. (I, 304)

Mit dem Ziel, eine Einheit von >Auflerem< und >Innerem« herzustellen,
macht man sich an die Umsetzung der nétigen Mafinahmen. Als das
Projekt zu einem Teil fertiggestellt ist, unterzieht man »die von der Tiin-
che befreite Wand« (II, 220) einer gemeinschaftlichen Begutachtung,
zu der Gaste geladen werden, und veranstaltet ein zweitdgiges Fest. Im
Laufe der Beurteilung werden verschiedene Meinungen geduflert — die
Gastgeber tiben sich in Zurtickhaltung: »Mein Gastfreund vernahm die

68 Belgum, High Historicism and Narrative Restoration (wie Anm. 57), und Haag,
Versetzt (wie Anm. 47), bringen den »Nachsommer« (1857) mit Wilhelm Heinrich Riehls
Schrift »Die Familie« (1854) in Verbindung, in der dieser sein Konzept vom »ganzen Haus«
vorstellt, das Angehorige der Grofifamilie und Bedienstete gleichermafien beherbergen soll.
Richl schreibt dem Haus ein Potential zum Garanten gesellschaftlicher Ordnung zu, die er
1854, als der Text publiziert wird, im Verfall begriffen sicht. Wie die Autoren zeigen, sind
Risachs Ideen beziiglich einer Restauration der Familie Riehls Inhalten nicht unéhnlich.

69 Belgum, High Historicism and Narrative Restoration (wie Anm. 57), S. 20.

Stifters »Nachsommer« 345

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meinungen, und antwortete in unbestimmten und nicht auf eine einzel-
ne Ansicht gestellten Worten, da alles, was gesagt wurde, sich ungefdhr
in demselben Kreise bewegte. Mathilde sprach nur Unbedeutendes«
(II, 221). Risach und Mathilde sind sich einig, sie wissen, dass sie >das
Richtige« begonnen haben, und werden es geduldig und konsequent
seiner Vollendung zufithren. Heinrich selbst erscheint »die Bloslegung
der Steine unbedingt als das Natiirlichste« (I, 221). Als Jahre spater der
Bund gefeiert und die letzten Géste abgereist sind, besucht man im inti-
men familidren Kreis den mittlerweile vollstdndig instand gesetzten Ster-
nenhof und betrachtet das Endergebnis: »Die Tiinche war nun tiberall
von thm weggenommen worden, und er stand in seiner reinen urspring-
lichen Gestalt da.« (III, 277) Nicht nur dem Sternenhof, auch der fami-
lidgren Ordnung haben Risach und Mathilde im Laufe der Jahre zu ihrer
wahren, »urspriinglichen Gestalt« verholfen; in einem langwierigen Akt
der Konstruktion hat man die >Teile der Familie« zusammengefiigt. Die
freigelegten Steine verweisen auf die restaurative Arbeit an der eigenen
Vergangenheit, die mit dem offiziellen Beschluss des Bundes ihr Ziel
erreicht hat: Die Einheit von >Aufierem< und >Inneremc« ist wiederher-
gestellt, das Gefiihl der Liebe konnte »in seinen natiirlichen Abschlufl«
(ITI, 199) gebracht werden,” die Verhiltnisse haben »an Rundung und
Festigkeit gewonnenc« (111, 282). Wie die »feinen Fugen« (I, 304), die nun
sichtbar werden, die Steine zusammenhalten, so verbindet der eheliche
Bund die Familie und ihre Mitglieder; gemeinschaftlich begutachtet man
die wiederhergestellte Fassade des Gebaudes — und befindet das Ergeb-
nis fiir gut.

Es entspricht der Bedeutsamkeit und dem Gewicht des Bundes, dass
die Festlichkeiten zu seiner Feier im Marmorsaal stattfinden - inmitten
einer gewaltigen Sammlung von Gestein. Der performative Akt der
Eheschlieffung schafft feste und geordnete Verhaltnisse: »[Flester als mit
einer Eheschlieffung [kann] in Romanen nichts geschlossen werden«.”!

70" Nicht nur Heinrichs Vater regelt die Brautwerbung mit dem Anspruch, dass ihr Ablauf
der »natiirlichste[n] Ordnung« (III, 76) entspreche, auch Heinrich selbst ist der Meinung, »die
Angelegenheit« miisse »ihre naturgeméfie Entwickelung haben« (III, 95) und in einem Bund
gipfeln, der im Einverstdndnis aller geschlossen wird und so das Gefiihl der Liebe »in sei-
nen natirlichen Abschlufi« (ITI, 199) bringt. Es ist in diesen Formulierungen eine Bemiithung
erkennbar, die nachsommerliche Welt als eine zu konstruieren, die frei ist von gesellschaftli-
chen Zwingen und Konventionen.

/I Dangel-Pelloquin, Im Namen des Vaters (wie Anm. 56), S. 543.

346 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der leeren Mitte” des Rosenhauses — rdumliches Sinnbild fir einen
Sommer, der nie war — nehmen Risachs Sehnstichte nach der intakten
Einheit Gestalt an. Auf dem marmornen Fuflboden, dessen Tafeln so
ineinandergreifen, »daf} eine Fuge kaum zu erblicken war« (I, 86), wird
ein Bund zelebriert, mit dessen Beschluss der »Boden der Familie« ge-
stiftet ist — ein glattes und stabiles Fundament, auf dem »ein edles reines
grundgeordnetes Familienleben zu errichten« (III, 263) sein wird. Der
symbolische Grundstein fiir das Konstrukt der familidren Gemeinschaft
wird im Marmorsaal gelegt. In diesem leeren Raum, der fiir die Liicke in
Risachs und Mathildes Leben einsteht, der Anfang und Ende des Rund-
gangs durch Risachs Gemaicher ist, der keine Sammlung beherbergt,
sondern selbst eine Sammlung #s¢: In diesem Raum der ultimativen Ord-
nung nimmt die nachsommerliche Utopie der konfliktfreien familidren
Gemeinschaft thre in sich geschlossene Gestalt an.

In einem néchsten Schritt wird Heinrich zum Bauherrn avancieren.
Ein Sommer, wie er nie war, kann beginnen und so prasentiert Risach
zur Feier des Bundes Pline fiir ein neues Haus, das sein Projekt end-
guiltig besiegeln wird: »Und weil 6fter zwei Familien in dem Asperhofe
sein koénnen, so lagen den Papieren Plane bei, dafl auf einem schénen
Plaze zwischen dem Rosenhause und dem Meierhofe hart am Getreide
ein neues Haus aufgefithrt und sogleich zum Baue geschritten werden
moge.« (III, 279) Die Einrichtung dieses Hauses wird niemand anderem
obliegen als dem Erzéhler selbst. »[H]art am Getreide« will man bauen —
hier soll »das reine Familienleben, wie es Risach verlangt« (III, 282),
gegrindet werden. Signifikanterweise steht diese Konstruktion und al-
les, was sie mit sich bringt, auf einem anderen Blatt. Nicht das »neue] ]
Haus« von Heinrich und Natalie, sondern Risachs Rosenhaus steht im
Zentrum von Heinrichs Erzdhlung; den Stillstand zu erzihlen, der nun
folgen muss, scheint selbst fir den Erzihler des »Nachsommers« ein
Ding der Unméglichkeit zu sein.

72 Mit >Mitte« ist nicht das architektonische Zentrum, sondern das symbolische Herz-
stiick des Rosenhauses gemeint. Im Gegensatz zu Mathildes verstecktem Rosenzimmer ist
der Marmorsaal leicht zuginglich und nicht eingerichtet. Er verweist insofern weniger auf
das Geheimnis, als auf die biografische Liicke: »In dem Saale war kein Bild kein Stuhl kein
Gerithe, nur in den drei Wanden war jedesmal eine Thiir aus schénem dunklem Holze ein-
gelegt, und in der vierten Wand befanden sich die drei Fenster, durch welche der Saal bei Tag
beleuchtet wurde.« (I, 87)

Stifters »Nachsommer« 347

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\4

Mit seinem ersten Roman schafft Adalbert Stifter »eine Erzahlunge, die
gegen das, was eine Erzahlung ausmacht, bestandig anarbeitet.” Es ge-
schieht nicht viel - zu handeln gibt es kaum einen Grund. Schon fiir den
»Nachsommer« (1857) gilt, was Albrecht Koschorke und Andreas Am-
mer Stifters vorletzter Erzihlung »Der fromme Spruch« (1869) nachsa-
gen: »[JJedes Ereignis [bedeutet] eine potentielle Stérung der Regelwelt.
Das gefihrdete Ordnungsdenken versucht sich in Richtung Immobili-
tat zu retten.«”* Inhaltlich beschreibt Stifters Bildungsroman eine Ent-
wicklung vom Stillstand (»Die Hauslichkeit«) tiber die Bewegung (»Der
Wanderer«) zum Stillstand (»Der Abschlufl«) und auch in sprachlicher
Hinsicht macht sich (von der Binnenerzéhlung einmal abgesehen) eine
Stagnation bemerkbar, die allenfalls von Stifters Spatwerk — dem histo-
rischen Roman »Witiko« (1867) beispielsweise — tiberboten wird. Das
Potenzial der Sprache zu semantischer Beweglichkeit, zu Ambivalenz
und Zweideutigkeit, wird nahezu ausgeschaltet: Sie begibt »sich mog-
lichst wenig auf das gefahrliche Terrain des Bedeutens«.” Adalbert Stif-
ter trifft erzdhlerische Mafinahmen zur >Befestigung« des Inhalts. Schon
den »Nachsommer« kennzeichnet eine grundsitzliche Praferenz fiir das
in sich ruhende Nomen gegeniiber dem Verb, das auf Tatigkeit und Be-
wegung verweist.”® »Die Hauslichkeit«, »Der Wanderer«, »Die Einkehr,
»Die Beherbergung«, »Der Abschied«, »Der Besuchg, »Die Begegnungx.
Vollig gleichwertig — wie die Innenrdume des Rosenhauses oder die Ge-
genstdnde einer Sammlung - reihen sich die Kapitel aneinander. Wie
mancher (spitere) Text von Stifter artet auch »Der Nachsommer« stellen-
weise zu einer regelrechten (An-)Sammlung von Wortern aus.

Wir haben uns aber auch bemiiht, Holzer aus unserer ganzen Gegend zu
sammeln, die uns schon schienen, und haben nach und nach mehr zusam-

73 Mein herzlicher Dank geht an Gregor Gumpert, der mir in seinen wunderbaren Semi-
naren diese und viele weitere Einsichten in das Werk von Adalbert Stifter vermittelt hat.

7+ Albrecht Koschorke/Andreas Ammer, Der Text ohne Bedeutung oder die Erstarrung
der Angst. Zu Stifters letzter Erzdhlung >Der fromme Spruch«. In: DVjs 61/1987, H. 4, S. 676—
719, hier S. 714.

75 Koschorke, Das buchstabierte Panorama (wie Anm. 35), S. 8.

76 Nominalisierungen sind insbesondere fir Stifters Spatwerk charakteristisch. Vgl.
Michael Bohler, Die Individualitit in Stifters Spatwerk. Ein dsthetisches Problem. In: DVijs
43/1969, H. 4, S. 652-684.

348 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mengebracht, als wir anfanglich glaubten. Da ist der schneeige glatte Berg-
ahorn der Ringelahorn die Blitter der Knollen von dunkeln Ahorn - alles
aus den Alizgriinden - dann die Birke von den Wénden und Klippen der Aliz
der Wachholder von der diirren schiefen Haidefliche die Esche die Eber-
esche die Eibe die Ulme selbst Knorren von der Tanne der Haselstrauch der
Kreuzdorn die Schlehe und viele andere Gestrauche, die an Festigkeit und
Zartheit wetteifern, dann aus unseren Garten der Wallnufibaum die Plaume

der Pfirsich der Birnbaum die Rose. (I, 295)

Ohne Kommata, frei von Zisuren auf der Textoberfliche, werden die
von Risach gesammelten Holzer aufgelistet. Wie die Sammlung selbst
bildet ihre Beschreibung (nicht zuletzt in typografischer Hinsicht) ein in
sich geschlossenes, liickenloses Ganzes. Gereinigt von Subjektivitit wer-
den die Dinge als Nomen auf den Begriff gebracht und >wie sie sind«< an-
einandergereiht: »Writing becomes the collection of words as displayed
substantives.«”’ »[D]as Sammeln [wird] nicht nur motivisch verarbeitet,
sondern auch als ein poetologisches Prinzip der schriftstellerischen Arbeit
etabliert«.”

Hinter Stifters Vorliebe fiir das Nomen verbirgt sich der angestrengte
Versuch, in der Sprache verankerte Hinweise auf Subjektivitit soweit
als moglich zu minimieren. Margret Walter-Schneider sagt Stifter die
Intention nach, »den besprochenen Gegenstand von jeder Bindung an
ein betrachtendes Subjekt« zu l6sen, um einer »Eintribung der Sicht«™
durch individuelle Perspektiven entgegenzuwirken. Ahnlich argumen-
tiert Albrecht Koschorke, der schreibt, Stifter versuche sich sprachlich
der »Ordnung der Landkarte« anzundhern, da diese allein eine vollstin-
dige Abstraktion vom subjektiven Standpunkt leisten kénne.** Joseph
Peter Stern schliefilich, der Stifters Erzdhlweise auf den Begriff des »on-
tologischen Stils« gebracht hat - ein Stil, welcher sich auszeichnet durch
eine Vorliebe fiir das Verb »sein«, fiir Passivkonstruktionen, Parataxe
und Nominalisierung —, erkennt im »Nachsommer« den Versuch, »ein
die Wunde der Individuation heilendes, schones Dasein anzudeuten«.®!

77" Liliane Weissberg, Taking Steps: Writing Traces in Adalbert Stifter. In: Thematics
Reconsidered. Essays in Honor of Horst S. Daemmrich. Hg. von Frank Trommler. Amster-
dam u.a. 1995, S. 253-274, hier S. 260.

78 Finkelde, Tautologien der Ordnung (wie Anm. 28), S. 1.

79 Margret Walter-Schneider, Der Erzihler auf dem Weg. Uber einen Motivwandel im
Werk Adalbert Stifters. In: ZfdPh 107/1988, S. 212-233, hier S. 228.

80 Koschorke, Das buchstabierte Panorama (wie Anm. 35), S. 8.

81 Joseph Peter Stern, Adalbert Stifters ontologischer Stil. In: Adalbert Stifter. Studien und

Stifters »Nachsommer« 349

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses »schéne[ ] Dasein« wird mittels einer inhaltlichen und sprachli-
chen Minimierung der Individualitit erzwungen — denn nicht von Diffe-
renz wird hier erzahlt, sondern von Einheit: »[Blei einem Kunstwerkex,
so Heinrich, miissen »alle Theile gleich schén sein [...], so da} keiner
auffillt, sonst ist es eben als Kunstwerk nicht rein, und ist im strengsten
Sinne genommen, keines« (II, 95). Entsprechend diesem Leitsatz redu-
ziert Stifter den Fokus in radikaler Weise auf wenige Kernfiguren, deren
Namen, Biografien, Interessen und Ansichten auffillige Ahnlichkeiten
aufweisen. »Idealbilder durch Auslassen geschaffen. [...] Gewalt tiber
die Figuren«, notiert Hugo von Hofmannsthal.® So gleick sind sich die
Figuren des »Nachsommers«, dass Konflikte schlicht ausbleiben. Wie die
Holzer einer Sammlung bilden sie ein fugenloses Ganzes — auch auf der
Textoberfliche werden Zisuren vermieden: »The ideal totality [...] finds
expression in the text’s punctuation«.®

Als wir bei dem Gitter anfuhren, stand er [der Gastfreund] mit Gustav Eu-
stach Roland mit der Haushalterin Katharine mit dem Hausverwalter mit
dem Gértner und anderen Leuten auf dem Sandplaze vor dem Gitter, um
uns zu empfangen. (III, 239)

Hierauf nahm mein Gastfreund den Arm meiner Mutter mein Vater den
Mathildens ich Nataliens Gustav Klotildens und so gingen wir bei dem Ei-
sengitter in den Garten und in das Haus. (III, 241)

In diesem Augenblicke horten wir Tritte in dem Nebenzimmer, und Mathil-
de meine Mutter Risach mein Vater und Klotilde, die uns gesucht hatten,
traten ein. (III, 263)

Besonders die letzte Stelle 16st durch die fehlenden Kommata eine ge-
zielte Irritation aus: Ob die Satzteile »meine Mutter« und »mein Vater«
als Attribute zu den Subjekten »Mathilde« respektive »Risach« oder
aber als eigenstidndige Subjekte und somit als weitere Elemente der
Aufzihlung zu werten sind, klért sich durch logische Schlussfolgerung
erst, als Klotilde genannt wird. »[W]as bis jezt getrennt war, wird Ei-
nigung sein« (III, 34), versichert Heinrich seiner Mutter, als diese von
der »Verbindung« mit Natalie erfiahrt. Auch in typografischer Hinsicht

Interpretationen (wie Anm. 1), S. 103-120, hier S. 120.
82 Wie Anm. 1.
83 Belgum, High Historicism and Narrative Restoration (wie Anm. 57), S. 22.

350 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vollzieht »Der Nachsommer« die »Einigung« der Familienmitglieder
durch den Bund.

Adalbert Stifter konfrontiert den Leser seines Bildungsromans mit
einem Text, dessen glatte sprachliche Oberfliche das inhaltliche Ideal
der klaren, in sich ruhenden Einheit konsequent durchexerziert. Nicht
nur die Liicken schlieflenden Aktivitdten der Figuren verdeutlichen den
Versuch der Restauration eines verloren gegangenen Ganzen - auch der
Text selbst bemiiht sich angestrengt, eine Einheit zu kreieren, die sich
(wie die Rosenhauswelt) vor Widerspruch, Konflikt und Zufall herme-
tisch verschliefit. »Gewaltig concipiert u. zusammengehalten«, vermerkt
Hugo von Hofmannsthal in seinen Aufzeichnungen.?* Zweifellos ist der
Erzihler des »Nachsommers« darauf bedacht, dem Anspruch auf Voll-
standigkeit, wie thn Risach formuliert, gerecht zu werden: »Es gehort
wohl [...] alles zu dem Ganzen« (I, 217). Eine Tendenz zur »rituelle[n]
Erstarrung«® nimmt er hierbei in Kauf. Sein Stil erinnert an die Rosen-
wand, deren »Liickenlosigkeit« er »auf erzdhlerische Weise einzuholen«®
versucht — er gleicht Risachs Bilderzimmer, in dem die Bilder »so dicht«
hingen, »dafl man zwischen ithnen kein Stiickchen Wand zu erblickenc«
(I, 93) vermag. Mit einem ungeheuren Aufwand wird »Der Nachsom-
mer« (nahezu) liickenlos erzihlt, »eine Fuge« ist »kaum zu erblicken«
(I, 86). Die Rdumlichkeiten des Romans, die (Garten-) Architektur und
die Inneneinrichtung des Rosenhauses, verweisen insofern auf eine Poe-
tik, die sich ein moglichst Liickenloses, geordnetes Ganzes zum Ziel setzt
und sich hin zum Spitwerk zunehmend radikalisiert — eine >Poetik der
Lickenlosigkeit«. »Du siehst«, sagt Heinrichs Vater zu seinem Sohn, »wir
haben uns viele Mithe gegeben, die Liicken auszufiillen, und alles in
einen natiirlichen Zusammenhang zu bringen.« (II, 128) Spricht hier der
Autor des Romans zu seinem Leser? Kein Zweifel - »viele Mithe« hat
auch er sich gegeben, »die Liicken auszufiillen«.

8¢ Wie Anm. 1.

85 Sabine Schneider, Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der Erzihlli-
teratur des 19. Jahrhunderts. In: Mediale Gegenwirtigkeit. Hg. von Christian Kiening. Ziirich
2007, S. 265-281, hier S. 277.

86 Stefan Braun, Zwischen ontologischem >Nachsommer« und naturwissenschaftlichem
Frihlinge. Adalbert Stifters moderner Weltzugang vor dem Hintergrund traditioneller
Erkenntnisanliegen in seinem Roman >Der Nachsommer<. In: Sanfte Sensationen. Beitrige
zum 200. Geburtstag Adalbert Stifters. Hg. von Johann Lachinger. Linz 2005, S. 41-49, hier
S. 46.

Stifters »Nachsommer« 351

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Band I

1. Die Héuslichkeit
2. Der Wanderer

3. Die Einkehr

4. Die Beherbergung
5. Der Abschied

6. Der Besuch

7. Die Begegnung

352 Rina Schmeller

https://dol.org/10.5771/6783968218898-315 - am 18.01.2026, 00:44:41.

Anhang

Band IT

1. Die Erweiterung
2. Die Anndherung
3. Der Einblick

4. Das Fest

5. Der Bund

Band 11T

1. Die Entfaltung
2. Das Vertrauen
3. Die Mittheilung
4. Der Riickblick
5. Der Abschlufy



https://doi.org/10.5771/9783968216898-315
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

