|. Kapitel - Raum und Zeit

Macht, kommen wir also nicht umher, die Frage nach der Architektur an die allumfas-
sendere, philosophisch orientierte Frage »Was ist Leben?« zu kniipfen, wie sie beispiels-
weise Schrodinger gestellt hat (Schrodinger: 17). Konzeptuell ausgedriickt, soll die Kultur
wieder aus der Natur abgeleitet werden, die Natur als Bedingung der Kultur verstanden
sein, um erneut vom Leben auf das Denken zu >schliefRen< und schliefilich vom Denken
auf die Kultur im Allgemeinen und die Architektur im Speziellen (als eine der verschie-
denen, potenziell reichhaltigen kulturellen Ausformungen des Denkens).® Die »innere
Logik« (welch schauerlicher Begriff!) dieser Immanenzebene, oder etwas primitiver skiz-
ziert, die wieder zuriicklaufende zweite Hilfte unserer Spirale, wire damit wie folgt ab-
zuwickeln:

»Was ist Leben?« » »Was ist Denken?« » »Was ist Kultur (Architektur, Wissenschaft
oder Kunst)?«

Synthese und Perspektive: Wir bespielen die ewig offene Spirale der selektiven Irr-
timlichkeit, um auf die alles entscheidenden Lebensbedingungen zu stofRen. Die ulti-
mativen Fragen nach dem Denken bzw. dem Leben fithren zur entscheidenden Dimensi-
on unserer philosophischen Disziplin der Asthetik! Im Denken der Ideen als Erkenntnis
(der Erkenntnis als Ideen) kommen wir zu einer wirkenden Zukunft der metaphysischen
Hlusion (Freud 4) als Metaphysik der Kunst, zu einer wahrhaftigen Erkenntnis unserer
Existenz, zu einer exklusiv dsthetischen Rechtfertigung des Daseins (KSA12, § 2[110]).

2. Architektur und Politik

Die michtigsten Menschen haben immer die Architekten inspiriert; der Architekt war
stets unter der Suggestion der Macht. (GD:137)

Die grofden logischen Krafte erweisen sich z.B. im Ordnen der Kultsphéren der einzel-
nen Stadte. (KSA7, § 19[110])

Die Nietzscheforschung hat ausfiihrlich den politischen Missbrauch seines Werkes auf-
gearbeitet, hat eingehend auf die apolitische Dimension seiner Philosophie hingewie-
sen (die jegliche politisch orientierte Berufung auf oder Apologie mit Nietzsche zu pu-
rer Verunglimpfung verkommen lisst). Man mdéchte meinen (und dies bleibt in der Tat
zu diskutieren), die gewonnene Distanz zu aktuellem politischem Geschehen gehére zu
den entscheidenden Kriterien jeder gelungenen philosophischen Arbeit. Anders steht es

8 Vitruv sprach noch von unseren Geschicklichkeiten, »den Gebrechen der Natur durch Hulfe der
Kunst« abzuhelfen (Vitruv, B2: 7), dahingegen sah Freud die Hauptaufgabe der Kultur darin, »uns
gegen die Natur, gegen deren »Ubermacht« zu verteidigen (Freud 4:119). Spiter schlug er noch
einen>besseren< Weg vor, »indem man als ein Mitglied der menschlichen Gemeinschaft mit Hilfe
der von der Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur Gbergeht und sie mensch-
lichem Willen unterwirft. Man arbeitet dann mit allen am Glick aller« (Freud 2: 76). Es scheint uns
an der Zeit, diesen >biblischen< Ansatz der Moderne (oder moderne Interpretation des »domini-
um terrae«, Genesis 1, 28) heute wieder etwas zu differenzieren, eben ganz im Sinne Freuds die
>Unvollkommenheit dieser Kultur< zu betonen, und das Vorbild der Plastizitat, einer Kultur des
Werdens, der Kreativitat und Schaffung neuer Lebensmaglichkeiten, eben in der Natur zu sehen.

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

53


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Nietzsches Architektur der Erkennenden

vielleicht mit der Architektur als der weit gefassten Stadt-, Regional- oder kurz Landes-
planung (Schwarz). Sie ist in gewissem Sinne immer politisch: Jeder konkrete Eingriff
hatin der Regel gezwungenermafien den politisch abgesegneten Regionalplan zur Basis
und ist somit ganz selbstverstindlich immer Teil eines (politischen) Systems oder zu-
mindest ein manifestes Bezugnehmen auf den politischen Kontext. Aus diesem Grun-
de begann der Tessiner Architekt Luigi Snozzi seine Konferenzen regelmiflig mit dem
Satz: »Architektur ist ein Akt des Widerstandes.« Die beiden Dimensionen des Zeitlosen
(das zeitiiberschauende, abstrahierende und theoretisch-freidenkerische Philosophie-
ren) sowie des Zeitgebundenen (das konkrete Bauen), lassen sich natiirlich nicht immer
klar unterscheiden oder den verschiedenen Fachbereichen zuordnen. Die politische Di-
mension der Architektur hervorzuheben hat leider oft die Folge einer spauschalenc« Re-
aktion polarisierter Blocke, d.h., selbst apolitische Ideen werden meist je nach der mit
ihnen assoziierten politischen Ideologie einfach abgelehnt. Daher wollen wir die Politik
hier weniger als Ideologie begreifen, sondern eher als eine Sozialtechnik im Sinne Pop-
pers.

Wo Hauser stehen, dort mufs entschieden werden, was aus den Menschen, die sie be-
wohnen, werden soll; es wird in der Tat und durch die Tat entschieden, welche Arten
von Hauserbauern zu Vorherrschaft kommen. In der Lichtung erweist sich, um welche
Einsitze die Menschen kimpfen, sobald sie als stidtebauende und reiche-errichtende
Wesen hervortreten. (Sloterdijk 5: 37)

Architektur unter anderem als politisch orientierte Sozialtechnik aufzufassen stellt ih-
re opportunistische Dimension (im positiven Sinne einer willkommenen Gelegenheit) in
denVordergrund. Im Gegensatz zum freien Philosophen und Grundlagenforscher erhilt
der freie Architekt eben einen konkreten Auftrag, mit einem mehr oder weniger prizi-
sen Programm und detaillierten Leistungsverzeichnis. Und dieses vor dem Entwerfen
erstellte Programm (beispielsweise fiir die Erstellung eines neuen Stadtviertels) ist im-
mer politisch; der Entwurf ist snur< dessen Umsetzung, und daraus resultiert eben auch
die sekundire Rolle des Architekten im Entstehungsprozess der Stadt. Wer einmal hinter
den Kulissen an der Erstellung der Programme und Leistungsverzeichnisse mitgewirkt
hat, liest die Geschichte des Stidtebaus etwas >realpolitischer<. Ein symptomatisches
Beispiel hierfiir war die Entwicklung der Stadt La Courneuve (Cité des 4000) bei Paris. Als
feinfithlige Denker wie beispielsweise Aldo van Eyck® schon weit iiber das binire pro-
gressistische Stadtmodell (Choay) einer unerfahrenen Moderne hinausgingen, wurden
noch lange duferst reduzierte, marktwirtschaftlich konforme Investitionsmodelle und
Leistungsverzeichnisse fiir ein politisches Programm des sozialen Ausschlusses erstellt,
das der brave Schiiler einer gréfitenteils schon tiberholten (Architekten-)Schule in der
Regel >kautioniert« (unterstiitzt) oder eben verweigert (so wie es damals einige wenige
Architekten bevorzugten, lieber keine Arbeit zu haben). Ohne an dieser Stelle leichtfertig

9 »Un demi-siécle durant, les architectes ont fourni aux hommes un extérieur, méme a l'intérieur.
Mais 13 nest pas leur tiche: leur tiche consiste a créer un intérieur, méme a I'extérieur.« (A. van
Eyck, in: Lichinger: 29)

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

iiber veraltete >wissenschaftliche« Modelle und ethische Gewissensfragen des Berufstan-
des urteilen zu wollen, geht es lediglich darum, an die eher untergeordnete Rolle einer
soliden Kultur des Stidtebaus und damit den geringen Einfluss witrdiger Baukiinstler
(Vitruv, B1: 17) im konkreten Entstehungsprozess der Stadt zu erinnern (das fatale Spiel-
zeug der Planung wurde ihnen grofitenteils aus der Hand genommen). Wie die klas-
sische Polis definiert sich die Stadt zuerst als Biirgergemeinde bzw. Personenverband
(eben als politisches Programm) und erst im zweiten Sinne als konkretes Territorium.

Plato's Feindseligkeit gegen die Kunst ist etwas sehr Bedeutsames. (KSA7, § 3[47])

Trotz des geringen Gewichtes einer (an sich schon wenig verbreiteten) wahrhaftigen pla-
nerischen (d.h. visioniren) Kultur im Entstehungsprozess der Stadt kann dennoch die
gesondert entwerferische Kultur des Architekten schon den Keim allen (sozialtechni-
schen) Ausschlusses in sich tragen. Ganz selbstverstindlich bezeichnete der Kunstfeind
Platon nun die Architektur als die Wissenschaft des Bauens (Platon 3:164). Er verband
ganz richtig und allgemein mit der Kunst die Verinderung und mit der Wissenschaft
Stabilitit. Er war eben kein Feind der Kunst an sich, sondern — aus historisch durchaus
nachvollziehbaren Griinden - ein Feind des Wandels. Es galt alle Verinderung (Erneue-
rung, Umgestaltung, Wechsel) systematisch auszuschliefRen (natiirlich erst ab seinem ei-
genen idealen Umschlag). Und Verinderungen, d.h. Neuerungen, entstehen durch neue
Beziehungen, resultieren aus unabsehbaren Relationen mit dem Unbekannten, mit dem
fremden Aufden. Der Stadtstaat hat sich gegen das duflere Barbarentum abzugrenzen,
aber gleichzeitig auch konsequent einer stabilen inneren Ordnung zu unterwerfen. Nun
tragt die Kunst das riskante Wesen in sich, mitunter radikal Neues entstehen zu lassen,
und ist somit durch diese (tendenziell tyrannische) innere Ordnung geradewegs zu un-
terbinden. Fiir den traumatisierten Platon bestand also kein Weg, die Architektur auch
nur irgendwie der Kunst anzunihern.

Der Wille zum System: bei einem Philosophen, moralisch ausgedriickt, eine feinere
Verderbtheit, eine Charakterkrankheit; — unmoralisch ausgedriickt, sein Wille, sich
diimmer zu stellen als er ist — dimmer, das heifst: starker, einfacher, gebieterischer,
ungebildeter, kommandierender, tyrannischer. (KSA12, § 9[188])

An dieser Stelle weiterzugehen iiberlasse ich einer andern Art von Ceistern als die
meine ist. Ich bin nicht borniert genug zu einem System — nicht einmal zu meinem
System... (KSA12, § 10[146])

Der Begriff der >Ordnung« gehért zu den grundlegendsten Anhaltspunkten der Architek-
tur. Er stellt vielleicht den illustrativsten Ubergang zwischen Kunst und Wissenschaft
dar (bzw. deren gemeinsamen Nenner). Jedoch kondensieren sich in der Ordnung eben
grundlegendere Ideen der Stabilitit oder aber der Verinderung, der Geschlossenheit
oder der Offenheit, des Definitiven oder des Provisorischen. Kurz gesagt, man kann Ord-
nung im Sinne einer kiinstlerischen Not auffassen, oder aber als repressives Werkzeug
der Sozialtechnik begreifen. Diese bedenkliche Ambivalenz wird deutlich, wo Alberti die

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

55


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Nietzsches Architektur der Erkennenden

gesellschaftliche Ordnung von Platons Stadt der 12-Klassen-Gesellschaft aufgreift.’® Das
bedeutsame Konzept der Stadt als geschlossenes Ganzes birgt in sich schon den bedenk-
lichen Keim der geschlossenen Gesellschaft (Popper 2); das nétige sphirologische Ein-
schlieRen (Sloterdijk 6) tendiert zum gesellschaftlichen Ausschliefen im Sinne Platons
(man muss hier auch an den aufschlussreichen Begriff »Recht auf Stadt« von Lefebvre
erinnern). Die kiinstlerisch zu behandelnde Menschennot (das Schonen bei Heidegger
5:145) wird zu sozialtechnischer (politischer) Manipulation missbraucht; die Kunst des
Bauens verkommt zur Mythologie des »wissenschaftlichen Stidtebaus« (Choay 2: 74) als
Gipfel der Verbergung des>Tektonischen der Architektur< hinter der Technik (Heidegger
5:154) bzw. der missverstindlichen sKomplementaritit« von Kunst und Wissenschaft.
Der Begriff der Ordnung fithrt uns zur Topologie und zum Herstellen von (Lage-)Be-
ziehungen, dem Verbinden von Personen und Orten, dem >durchmessenden« Vernetzen
zu einem (urbanen) Ganzen, einem tektonischen Personen- und Ortsverband (Heideg-
ger 5:153f.). Doch kann man eben nicht dieses Durchmessen des Raumes, diese Technik
der Beziehung von Ort und Mensch bzw. von Mensch und Welt einem >Weltgesetz< unter-
werfen. Letzteres bleibt aber fiir unsere, noch immer durch die postsokratische Stoa ge-
pragte Kultur das ultimative Ziel der Polis als eines Sozialverbands (vgl. Weinkauf: 9), das
auch hinter dem Bild des Baumes als botschaftliches Abbild der Natur(-gesetze) steht.

»GemafR der Natur« wollt ihr leben? O ihr edlen Stoiker, welche Betrigerei der Worte!
Denkt euch ein Wesen, wie es die Natur ist, verschwenderisch ohne Maf, gleichgiil-
tig ohne Maf}, ohne Absichten und Ricksichten, ohne Erbarmen und Gerechtigkeit,
fruchtbar und 6de und ungewif zugleich, denkt euch die Indifferenz selbst als Macht
—wie kanntet ihr gemafs dieser Indifferenz leben? Leben —ist das nicht gerade ein An-
ders-sein-wollen, als diese Natur ist? Ist Leben nicht Abschiatzen, Vorziehn, Ungerecht-
sein, Begrenzt-sein, Different-sein-wollen? Und gesetzt, euer Imperativ »gemafd der
Natur leben« bedeutet im Grunde soviel als »gemafd dem Leben leben«—wie kdnntet
ihr's denn nicht? Wozu ein Prinzip aus dem machen, was ihr selbst seid und sein maf3t?
(JGB:14)

Die Stadt ist kein Baum, doch immer wieder scheitert das >freiec Denken am Baum
und (re)produziert »die bekannten richtigen Ideen« (Deleuze 1: 33), d.h. dem westlichen
Stammbaum" des Denkens konforme Ideen. Man erkennt sofort den Zusammenhang
der »richtigen Ideen«, der Wahrheit, und der damit verbundenen Einpflanzung von
Keimzellen totalitirer Systeme. Jede Wahrheit ist immer und zuallererst Ausschluss.

10  »Plato teilte Feld und Grund in 12 Klassen ein [..]. Denn fehlt die Ordnung, so wird’s fiiglich nichts
geben, das sich als zweckentsprechend, gefillig oder wertvoll erweist. Ein wohlgeleitetes und
wohlgeordnetes Gemeinwesen soll durch ein Gesetz verhiiten, sagt Plato, dafk nicht die Uppig-
keit auswartiger Volker in die Stadt eindringt und kein Biirger unter vierzig Jahren in die Fremde
zieht. [...] Auch kommt es vor, daf’ durch die Berithrung mit Fremden die Biirger die hergebrachte
Sparsamkeit der Vater von Tag zu Tag verlernen und die fritheren Sitten zu verachten beginnen,
woraus allein die Stddte den grofRen Schaden erleiden.« (Alberti: 343ff.)

11 Zurtraditionellen Darstellung des Stammbaumes der Erkenntnis aller Kiinste und Wissenschaften
als ionischer Tempel der Wahrheit, siehe auch die Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences,
des arts et des métiers (Frontispiz von 1765 und 1772, Zeichnung von Charles-Nicolas Cochin und Gra-
vur von Louis-Benoit Prévost).

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

Deshalb insistiert der Humanist Nietzsche (vgl. Kapitel 13) darauf, dass jegliches Sys-
tem ausschliefilich als Kunst gerechtfertigt sein kann (KSA7, § 19[36]), als eine rein
asthetische Konzeption der Welt.

Das Anlehnen der Stadt an den Kérper, an einen Organismus, Albertis groflartiges
Delirium der sich an der Natur orientierenden, organischen Ganzheitlichkeit der Stadt-
architektur machtsich das stoische Prinzip »gemiR der Natur«leben zu eigen. Eine neue
Architektur der Erkennenden, ein »in uns spazierengehen« (FW:185) im stoischen Ein-
klang mit (den ewigen Gesetzen) der Welt.

Aber dies ist eine alte ewige Geschichte: was sich damals mit den Stoikern begab, be-
gibt sich heute noch, sobald eine Philosophie anfingt, an sich selbst zu glauben. Sie
schafftimmer die Welt nach ihrem Bilde, sie kann nicht anders; Philosophie ist dieser
tyrannische Trieb selbst, der geistigste Wille zur Macht, zur »Schaffung der Welt, zur
causa prima. (JGB: 15)

Hier darf man durchaus Einhalt gebieten. Denn die »Schaffung der Welt« ist der ent-
scheidende Punkt, an dem sich die Geister scheiden. Der Stadtkérper als ganzheitlicher
Organismuslehnt sich an die Natur an; das kann mit Alberti nur heifRen, »die Natur nach-
zuahmenc (Alberti: 162). Das Nachahmen geht also davon aus, dass die Kultur etwas vollig
Verschiedenes ist, ein kiinstliches, gebautes Milieu (»bauen als pflegen, lateinisch cole-
re, cultura« [Heidegger 5:141]). >Gemif3 der Natur leben< heiflt dann nicht mehr, aber
auch nicht weniger, als die Gesetze der originellen Natur fiir die Kultur zu ibernehmen.
Kultur wird dann zur zweiten Natur (des Menschen oder/und fiir den Menschen). Der
gebieterische Schopfer dieser zweiten Natur muss also die Gesetze der ersten erkennen,
um zweitere mit seinem Wissen (von der Ordnung der Dinge an sich) richtig zu durch-
messen.

Weniger nostalgische Naturfreunde und Weltschopfer gehen einen Schritt weiter
und konzentrieren sich hauptsichlich auf das Studium der sich verselbststindigt haben-
den zweiten Natur. Der organische Stadtkérper wuchs etwas unkontrolliert iiber seine
geplanten Grenzen hinaus. Es gilt nun, wiederum die Wachstumsgesetze des Territori-
ums zu erkennen und erneut zu ordnen (eine Art Zdhmung der Kultur als Menschen-
treibhaus)™. Nach Platons Idee ist Aristoteles’ Essenz (die der Substanz immanente Idee
bzw. Form) eine weitere Verselbststindigung des Wesens der Dinge (des Seins). Das Kon-
zept beginnt ein Eigenleben zu fithren, erst in der abstrakten Hinterwelt, dann in der
konkreten Sache bzw. Natur selbst (Werner: 120).

Das Seinist wie ein EinschliefRen, das blind macht—gegeniiber der Reichhaltigkeit und
der Multivalenz der Wertuniversen, die dennoch vor unseren Augen wuchern. (Guatta-
ri1: 43)

12 »Die Schonung, in der es Menschen gibt, ist der Effekt der primitiven Technik. Was Heidegger das
Ce-stell nennen wird, ist zundchst nichts anderes als das Ge-Hause, das Menschen beherbergt und
durch Beherbergung unsichtbar herstellt. Dies legt den verwirrenden Befund nahe, dafl Menschen
die Lebewesen sind, die zunachst nicht zur Welt, sondern ins Treibhaus kommen — freilich ein
Treibhaus, das die Welt bedeuten wird.« (Sloterdijk 1: 41)

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

57


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Die Wissenschaft des Ausschlusses begann also mit Platon, oder noch allgemeiner ge-
sagt, mit der Wissenschaft, mit der wundersamen Erfindung der Wahrheit begann auch
der (systematische, konzeptualisierte, intelligible...) Ausschluss. Die Rezeption von Pla-
tons — aber auch Albertis — Konzepten stellt selten diese bedenklich despotische Ambi-
valenz einer Art verdoppelten >causa prima« (der unverdnderlichen Natur- und Kulturge-
setze) heraus, die dann mit Hegel zur ultimativen Kaution (Gutheifdung) der Geschich-
te fithrte, zu einer verfithrerischen scheinbaren Aufhebung der klassischen Unterschei-
dung von Kultur und Natur durch den allgegenwirtigen Weltgeist.

»>Gemif} der Natur lebenc heifdt in diesem »>Selbst-Betrugs, in einer >der Stoa gemi-
Ren« Natur zu leben; das Erkennen ist noch immer das Verkennen des Willens zur Macht
(JGB: 14f.). »Stoizismus ist Selbst-Tyrannei«, und im grofRen logischen Ordnen der Stad-
te (KSA7, § 19[110]) untermauert die gesonderte Kultur der Planung nicht selten den ty-
rannischen Missbrauch der »Liebe zur Wahrheit«, mit welcher der Demiurg sein Ideal,
seine Moral noch der Natur einverleibt und dem Sozialverband der Polis aufoktroyiert
(JGB: 14f.).

Das Leben kein Argument. — Wir haben uns eine Welt zurechtgemacht, in der wir leben
kénnen — mit der Annahme von Kérpern, Linien, Flachen, Ursachen und Wirkungen,
Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne diese Glaubensartikel hielte es jetzt kei-
ner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiesenes. Das Leben ist kein Ar-
gument; unter den Bedingungen des Lebens konnte der Irrtum sein. (FW:137)

Nochmals, die »Liebe zur Weisheit« wurde mit der »Liebe zur Wahrheit« verwechselt
(JGB:14). »Wir miissen philosophierenc, sagt der Stoiker Seneca ganz richtig (Die Notwen-
digkeit der Philosophie, in: Weinkauf: 63), aber deshalb muss der (nétige) Weg zur Weisheit
noch lange nicht zum (unnétigen) dialektischen Ziel der Wahrheit fithren (Weinkautf: 73).
Das Problem der Wahrheit ist kein kiinstlerisches Problem innerhalb unserer >autono-
menc dsthetischen Disziplin, aber es ist letztlich ein konkretes politisches Problem der
Architektur als ein »Akt des Widerstandes« (Snozzi). Anders ausgedriickt: Egal, ob man
diese Verantwortung bewusst integriert hat oder nicht, es gibt keine unpolitische Archi-
tektur (oder Landesplanung). Architektur ist immer kontextuell, immer irgendwo zwi-
schen Mainstream und Utopia, ohne aber irgendeine heilvolle oder wenigstens neutrale
Neurotikermitte suchen zu miissen (GD: 166). Selbst jeder gedankenlose Unsinn ist letzt-
lich immer ein politischer Akt (wie uns das leider in simtlichen politischen Systemen
konstant demonstriert wird), selbst jedes Nichtreagieren, jede Untat. Unpolitische Ar-
chitektur entspriche nur dem Wunschdenken einer héheren Wahrheit, einer »autono-
men Architektur« (Ledoux, in: Kaufmann), bezogen auf das »Ding an sich« (Kant). Der
Architekt verstanden als Schépfer hoherer Dinge ist dann nur ein erbdrmlicher Hinter-
weltler (Z: 30). Mit Nietzsches »nichts ist wahr, alles ist erlaubt« kénnen wir uns dieser
kontextuellen kiinstlerischen Verantwortung, der Ethik der Kunst, nicht entziehen.
Auch hier ahnt man schon die (vor allem in Kapitel 18 Denken und Entwerfen entwi-
ckelten) Wahlverwandtschaft von Architektur und Philosophie im Sinne von Deleuze™:

13 »la philosophie sert a attrister. Une philosophie qui n'attriste personne et ne contrarie personne
n'est pas une philosophie. Elle sert a nuire a |a bétise, elle fait de la bétise quelque chose de hon-

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Kapitel - Raum und Zeit

Eine Architektur, die niemanden anficht, ist keine Architektur. Es gibt keine neutrale
Kunst, keinen objektiven Willen zur Macht, keinen >angemessenen<« Willen der »verlo-
renen Mitte« (Sedlmayr). Es hiefRe nur »den Intellekt kastrieren« (GM: 362). Dies gibt es
nur fir kaltgestellte Frosche und Hinterweltler, aber nicht fiir das Leben. Nochmals kurz
gefasst: Die Unverinderlichkeit war die groRe Sorge Platons," die absolute, d.h. eben
unverdnderliche Ordnung. Nehmen wir den umgekehrten Platonismus schon mit dem
vielleicht wichtigsten Lehrsatz der Landesplanung vorweg:

Der gute Plan mufs die Dynamik der Geschichte miteinbauen, die ihn einmal iiberwin-
det. (Schwarz: 228)

3. Der verlorene Raum

In any age, a dream for a new life leads into a new space! (T. Ito)"™

Mit Zevis erneuter Frage »Was ist Architektur?« (vgl. Zevi: 11) stellt er in seinem wegwei-
senden Buch Saper vedere larchitettura (Architecture as space: how to look at architecture) ihren
grundlegendsten Aspekt der Raum-Planung in den Vordergrund (Raumplanung na-
tiirlich nicht verstanden im Sinne der geografischen Topologie oder Regionalplanung).
Samtliche der von Zevi kurz zusammengefassten acht zusitzlichen (oder alternativen)
Interpretationen der Architektur nehmen schon 1948 unser heutiges Problem der Kom-
petenzverschiebungen in den verschiedenen Raumplanungsprozessen vorweg. Jede
(alternative) Interpretation der Architektur meint eine ausreichend holistische Vision
des menschlichen Lebensraumes liefern zu konnen, ohne auch nur ansatzweise auf
das rdumliche Verstindnis der Architektur (der Stadt) einzugehen, genauer gesagt,
auf den elementaren Zusammenhang allein schon der ersten drei Dimensionen der
Architektur, ohne die simtliche weitere Dimensionen der Raumplanung schlicht und
ergreifend ihre Existenzgrundlage verlieren.' Der viel umstrittene Ausdruck von der
Architektur als Mutter aller Kiinste findet in dieser Grundbedingung (Voraussetzung)
seinen eigentlichen Sinn.

teux. Elle na pas d’autre usage que celui-ci: dénoncer la bassesse de pensée sous toutes ses formes.
Y a-t-il une discipline, hors la philosophie, qui se propose la critique de toutes les mystifications
quels qu’en soient la source et le but ?« (Deleuze 7: 120f.)

14 »Der Unterschied zwischen diesen Wertuniversen und den platonischen Ideen ist, dass sie nicht
unveranderlich sind. Es handelt sich um Universumskonstellationen, innerhalb derer sich eine
Komponente gegenliber den anderen behaupten [behauptet] und die anfangliche Referenzkonfi-
guration sowie den herrschenden Wertungsmodus modifizieren kann.« (Guattari 1: 40)

15 Elcroquis 71, Toyo Ito, 1986—1995, Madrid: 1995, S. 10

16 »Der Raum ist eine nothwendige Vorstellung a priori, die allen duferen Anschauungen zum Grun-
de liegt. Man kann sich niemals eine Vorstellung davon machen, daf kein Raum sei, ob man sich
gleich ganz wohl denken kann, daft keine Gegenstande darin angetroffen werden. Er wird also als
die Bedingung der Moglichkeit der Erscheinungen und nicht als eine von ihnen abhangige Bestim-
mung angesehen und ist eine Vorstellung a priori, die nothwendigerweise daueren Erscheinungen
zum Grunde liegt.« (Kant 2: 75)

13.02.2026, 21:49:11. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxm=

59


https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

