
I. Kapitel – Raum und Zeit 53

Macht, kommen wir also nicht umher, die Frage nach der Architektur an die allumfas-

sendere, philosophisch orientierte Frage »Was ist Leben?« zu knüpfen, wie sie beispiels-

weiseSchrödingergestellt hat (Schrödinger: 17).Konzeptuell ausgedrückt, soll dieKultur

wieder aus der Natur abgeleitet werden, die Natur als Bedingung der Kultur verstanden

sein, um erneut vom Leben auf das Denken zu ›schließen‹ und schließlich vom Denken

auf die Kultur im Allgemeinen und die Architektur im Speziellen (als eine der verschie-

denen, potenziell reichhaltigen kulturellen Ausformungen des Denkens).8 Die ›innere

Logik‹ (welch schauerlicherBegriff!) dieser Immanenzebene,oder etwas primitiver skiz-

ziert, die wieder zurücklaufende zweite Hälfte unserer Spirale, wäre damit wie folgt ab-

zuwickeln:

»Was ist Leben?« → »Was ist Denken?« → »Was ist Kultur (Architektur, Wissenschaft

oder Kunst)?«

Synthese und Perspektive: Wir bespielen die ewig offene Spirale der selektiven Irr-

tümlichkeit, um auf die alles entscheidenden Lebensbedingungen zu stoßen. Die ulti-

mativenFragennachdemDenkenbzw.demLeben führen zur entscheidendenDimensi-

on unserer philosophischen Disziplin der Ästhetik! ImDenken der Ideen als Erkenntnis

(der Erkenntnis als Ideen) kommenwir zu einerwirkendenZukunft dermetaphysischen

Illusion (Freud 4) als Metaphysik der Kunst, zu einer wahrhaftigen Erkenntnis unserer

Existenz, zu einer exklusiv ästhetischen Rechtfertigung des Daseins (KSA12, § 2[110]).

2. Architektur und Politik

Die mächtigsten Menschen haben immer die Architekten inspiriert; der Architekt war

stets unter der Suggestion der Macht. (GD: 137)

Die großen logischen Kräfte erweisen sich z.B. im Ordnen der Kultsphären der einzel-

nen Städte. (KSA7, § 19[110])

Die Nietzscheforschung hat ausführlich den politischenMissbrauch seinesWerkes auf-

gearbeitet, hat eingehend auf die apolitische Dimension seiner Philosophie hingewie-

sen (die jegliche politisch orientierte Berufung auf oder Apologie mit Nietzsche zu pu-

rer Verunglimpfung verkommen lässt). Man möchte meinen (und dies bleibt in der Tat

zu diskutieren), die gewonnene Distanz zu aktuellem politischem Geschehen gehöre zu

den entscheidenden Kriterien jeder gelungenen philosophischen Arbeit. Anders steht es

8 Vitruv sprach noch von unseren Geschicklichkeiten, »den Gebrechen der Natur durch Hülfe der

Kunst« abzuhelfen (Vitruv, B2: 7), dahingegen sah Freud die Hauptaufgabe der Kultur darin, »uns

gegen die Natur«, gegen deren »Übermacht« zu verteidigen (Freud 4: 119). Später schlug er noch

einen ›besseren‹ Weg vor, »indemman als ein Mitglied der menschlichen Gemeinschaft mit Hilfe

der von der Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur übergeht und sie mensch-

lichemWillen unterwirft. Man arbeitet dannmit allen amGlück aller« (Freud 2: 76). Es scheint uns

an der Zeit, diesen ›biblischen‹ Ansatz der Moderne (oder moderne Interpretation des »domini-

um terrae«, Genesis 1, 28) heute wieder etwas zu differenzieren, eben ganz im Sinne Freuds die

›Unvollkommenheit dieser Kultur‹ zu betonen, und das Vorbild der Plastizität, einer Kultur des

Werdens, der Kreativität und Schaffung neuer Lebensmöglichkeiten, eben in der Natur zu sehen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Nietzsches Architektur der Erkennenden

vielleicht mit der Architektur als der weit gefassten Stadt-, Regional- oder kurz Landes-

planung (Schwarz). Sie ist in gewissem Sinne immer politisch: Jeder konkrete Eingriff

hat in der Regel gezwungenermaßen den politisch abgesegneten Regionalplan zur Basis

und ist somit ganz selbstverständlich immer Teil eines (politischen) Systems oder zu-

mindest ein manifestes Bezugnehmen auf den politischen Kontext. Aus diesem Grun-

de begann der Tessiner Architekt Luigi Snozzi seine Konferenzen regelmäßig mit dem

Satz: »Architektur ist ein Akt desWiderstandes.« Die beidenDimensionen des Zeitlosen

(das zeitüberschauende, abstrahierende und theoretisch-freidenkerische Philosophie-

ren) sowie des Zeitgebundenen (das konkrete Bauen), lassen sich natürlich nicht immer

klar unterscheiden oder den verschiedenen Fachbereichen zuordnen. Die politische Di-

mension der Architektur hervorzuheben hat leider oft die Folge einer ›pauschalen‹ Re-

aktion polarisierter Blöcke, d.h., selbst apolitische Ideen werden meist je nach der mit

ihnen assoziierten politischen Ideologie einfach abgelehnt. Daher wollen wir die Politik

hier weniger als Ideologie begreifen, sondern eher als eine Sozialtechnik im Sinne Pop-

pers.

Wo Häuser stehen, dort muß entschieden werden, was aus den Menschen, die sie be-

wohnen, werden soll; es wird in der Tat und durch die Tat entschieden, welche Arten

von Häuserbauern zu Vorherrschaft kommen. In der Lichtung erweist sich, um welche

Einsätze die Menschen kämpfen, sobald sie als städtebauende und reiche-errichtende

Wesen hervortreten. (Sloterdijk 5: 37)

Architektur unter anderem als politisch orientierte Sozialtechnik aufzufassen stellt ih-

re opportunistischeDimension (impositiven Sinne einerwillkommenenGelegenheit) in

denVordergrund. ImGegensatz zumfreienPhilosophenundGrundlagenforscher erhält

der freie Architekt eben einen konkreten Auftrag, mit einem mehr oder weniger präzi-

sen Programm und detaillierten Leistungsverzeichnis. Und dieses vor dem Entwerfen

erstellte Programm (beispielsweise für die Erstellung eines neuen Stadtviertels) ist im-

mer politisch; der Entwurf ist ›nur‹ dessen Umsetzung, und daraus resultiert eben auch

die sekundäreRolledesArchitekten imEntstehungsprozessderStadt.Wereinmalhinter

den Kulissen an der Erstellung der Programme und Leistungsverzeichnisse mitgewirkt

hat, liest die Geschichte des Städtebaus etwas ›realpolitischer‹. Ein symptomatisches

Beispiel hierfür war die Entwicklung der Stadt La Courneuve (Cité des 4000) bei Paris. Als

feinfühlige Denker wie beispielsweise Aldo van Eyck9 schon weit über das binäre pro-

gressistische Stadtmodell (Choay) einer unerfahrenen Moderne hinausgingen, wurden

noch lange äußerst reduzierte, marktwirtschaftlich konforme Investitionsmodelle und

Leistungsverzeichnisse für ein politisches Programmdes sozialen Ausschlusses erstellt,

das der brave Schüler einer größtenteils schon überholten (Architekten-)Schule in der

Regel ›kautioniert‹ (unterstützt) oder eben verweigert (so wie es damals einige wenige

Architekten bevorzugten, lieber keineArbeit zu haben).Ohne andieser Stelle leichtfertig

9 »Un demi-siècle durant, les architectes ont fourni aux hommes un extérieur, même à l’intérieur.

Mais là n’est pas leur tâche: leur tâche consiste à créer un intérieur, même à l’extérieur.« (A. van

Eyck, in: Lüchinger: 29)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 55

über veraltete ›wissenschaftliche‹Modelle und ethischeGewissensfragen des Berufstan-

des urteilen zu wollen, geht es lediglich darum, an die eher untergeordnete Rolle einer

soliden Kultur des Städtebaus und damit den geringen Einfluss würdiger Baukünstler

(Vitruv, B1: 17) im konkreten Entstehungsprozess der Stadt zu erinnern (das fatale Spiel-

zeug der Planung wurde ihnen größtenteils aus der Hand genommen). Wie die klas-

sische Polis definiert sich die Stadt zuerst als Bürgergemeinde bzw. Personenverband

(eben als politisches Programm) und erst im zweiten Sinne als konkretes Territorium.

Plato's Feindseligkeit gegen die Kunst ist etwas sehr Bedeutsames. (KSA7, § 3[47])

Trotz des geringenGewichtes einer (an sich schonwenig verbreiteten)wahrhaftigen pla-

nerischen (d.h. visionären) Kultur im Entstehungsprozess der Stadt kann dennoch die

gesondert entwerferische Kultur des Architekten schon den Keim allen (sozialtechni-

schen) Ausschlusses in sich tragen. Ganz selbstverständlich bezeichnete der Kunstfeind

Platon nun die Architektur als die Wissenschaft des Bauens (Platon 3: 164). Er verband

ganz richtig und allgemein mit der Kunst die Veränderung und mit der Wissenschaft

Stabilität. Er war eben kein Feind der Kunst an sich, sondern – aus historisch durchaus

nachvollziehbaren Gründen – ein Feind desWandels. Es galt alle Veränderung (Erneue-

rung,Umgestaltung,Wechsel) systematischauszuschließen (natürlich erst ab seinemei-

genen idealen Umschlag). Und Veränderungen, d.h.Neuerungen, entstehen durch neue

Beziehungen, resultieren aus unabsehbarenRelationenmit demUnbekannten,mit dem

fremden Außen. Der Stadtstaat hat sich gegen das äußere Barbarentum abzugrenzen,

aber gleichzeitig auch konsequent einer stabilen innerenOrdnung zu unterwerfen.Nun

trägt die Kunst das riskanteWesen in sich, mitunter radikal Neues entstehen zu lassen,

und ist somit durch diese (tendenziell tyrannische) innere Ordnung geradewegs zu un-

terbinden. Für den traumatisierten Platon bestand also kein Weg, die Architektur auch

nur irgendwie der Kunst anzunähern.

Der Wille zum System: bei einem Philosophen, moralisch ausgedrückt, eine feinere

Verderbtheit, eine Charakterkrankheit; – unmoralisch ausgedrückt, sein Wille, sich

dümmer zu stellen als er ist – dümmer, das heißt: stärker, einfacher, gebieterischer,

ungebildeter, kommandierender, tyrannischer. (KSA12, § 9[188])

An dieser Stelle weiterzugehen überlasse ich einer andern Art von Geistern als die

meine ist. Ich bin nicht borniert genug zu einem System – nicht einmal zu meinem

System... (KSA12, § 10[146])

DerBegriff der ›Ordnung‹ gehört zu den grundlegendstenAnhaltspunkten der Architek-

tur. Er stellt vielleicht den illustrativsten Übergang zwischen Kunst und Wissenschaft

dar (bzw. deren gemeinsamen Nenner). Jedoch kondensieren sich in der Ordnung eben

grundlegendere Ideen der Stabilität oder aber der Veränderung, der Geschlossenheit

oderderOffenheit,desDefinitivenoderdesProvisorischen.Kurzgesagt,mankannOrd-

nung im Sinne einer künstlerischen Not auffassen, oder aber als repressives Werkzeug

der Sozialtechnik begreifen.Diese bedenkliche Ambivalenzwird deutlich,wo Alberti die

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Nietzsches Architektur der Erkennenden

gesellschaftlicheOrdnung vonPlatons Stadt der 12-Klassen-Gesellschaft aufgreift.10Das

bedeutsameKonzept der Stadt als geschlossenesGanzes birgt in sich schon den bedenk-

lichen Keim der geschlossenen Gesellschaft (Popper 2); das nötige sphärologische Ein-

schließen (Sloterdijk 6) tendiert zum gesellschaftlichen Ausschließen im Sinne Platons

(man muss hier auch an den aufschlussreichen Begriff »Recht auf Stadt« von Lefebvre

erinnern). Die künstlerisch zu behandelnde Menschennot (das Schonen bei Heidegger

5: 145) wird zu sozialtechnischer (politischer) Manipulation missbraucht; die Kunst des

Bauens verkommt zurMythologie des »wissenschaftlichen Städtebaus« (Choay 2: 74) als

Gipfel der Verbergung des ›Tektonischen der Architektur‹ hinter der Technik (Heidegger

5: 154) bzw. der missverständlichen ›Komplementarität‹ von Kunst undWissenschaft.

Der Begriff der Ordnung führt uns zur Topologie und zumHerstellen von (Lage-)Be-

ziehungen, dem Verbinden von Personen und Orten, dem ›durchmessenden‹ Vernetzen

zu einem (urbanen) Ganzen, einem tektonischen Personen- und Ortsverband (Heideg-

ger 5: 153f.). Doch kannman eben nicht dieses Durchmessen des Raumes, diese Technik

derBeziehungvonOrtundMenschbzw.vonMenschundWelt einem ›Weltgesetz‹ unter-

werfen. Letzteres bleibt aber für unsere, noch immer durch die postsokratische Stoa ge-

prägteKultur das ultimativeZiel der Polis als eines Sozialverbands (vgl.Weinkauf: 9),das

auch hinter dem Bild des Baumes als botschaftliches Abbild der Natur(-gesetze) steht.

»Gemäß der Natur« wollt ihr leben? O ihr edlen Stoiker, welche Betrügerei der Worte!

Denkt euch ein Wesen, wie es die Natur ist, verschwenderisch ohne Maß, gleichgül-

tig ohne Maß, ohne Absichten und Rücksichten, ohne Erbarmen und Gerechtigkeit,

fruchtbar und öde und ungewiß zugleich, denkt euch die Indifferenz selbst als Macht

– wie könntet ihr gemäß dieser Indifferenz leben? Leben – ist das nicht gerade ein An-

ders-sein-wollen, als diese Natur ist? Ist Leben nicht Abschätzen, Vorziehn, Ungerecht-

sein, Begrenzt-sein, Different-sein-wollen? Und gesetzt, euer Imperativ »gemäß der

Natur leben« bedeutet im Grunde soviel als »gemäß dem Leben leben« – wie könntet

ihr’s denn nicht?Wozu ein Prinzip aus demmachen, was ihr selbst seid und seinmüßt?

(JGB: 14)

Die Stadt ist kein Baum, doch immer wieder scheitert das ›freie‹ Denken am Baum

und (re)produziert »die bekannten richtigen Ideen« (Deleuze 1: 33), d.h. dem westlichen

Stammbaum11 des Denkens konforme Ideen. Man erkennt sofort den Zusammenhang

der »richtigen Ideen«, der Wahrheit, und der damit verbundenen Einpflanzung von

Keimzellen totalitärer Systeme. Jede Wahrheit ist immer und zuallererst Ausschluss.

10 »Plato teilte Feld und Grund in 12 Klassen ein […]. Denn fehlt die Ordnung, so wird’s füglich nichts

geben, das sich als zweckentsprechend, gefällig oder wertvoll erweist. Ein wohlgeleitetes und

wohlgeordnetes Gemeinwesen soll durch ein Gesetz verhüten, sagt Plato, daß nicht die Üppig-

keit auswärtiger Völker in die Stadt eindringt und kein Bürger unter vierzig Jahren in die Fremde

zieht. […] Auch kommt es vor, daß durch die Berührung mit Fremden die Bürger die hergebrachte

Sparsamkeit der Väter von Tag zu Tag verlernen und die früheren Sitten zu verachten beginnen,

woraus allein die Städte den großen Schaden erleiden.« (Alberti: 343ff.)

11 Zur traditionellenDarstellungdes Stammbaumesder Erkenntnis aller Künste undWissenschaften

als ionischer Tempel der Wahrheit, siehe auch die Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences,

des arts et desmétiers (Frontispiz von 1765 und 1772, Zeichnung von Charles-Nicolas Cochin und Gra-

vur von Louis-Benoît Prévost).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 57

Deshalb insistiert der Humanist Nietzsche (vgl. Kapitel 13) darauf, dass jegliches Sys-

tem ausschließlich als Kunst gerechtfertigt sein kann (KSA7, § 19[36]), als eine rein

ästhetische Konzeption derWelt.

Das Anlehnen der Stadt an den Körper, an einen Organismus, Albertis großartiges

Delirium der sich an der Natur orientierenden, organischen Ganzheitlichkeit der Stadt-

architekturmacht sichdas stoischePrinzip »gemäßderNatur« lebenzueigen.Eineneue

Architektur der Erkennenden, ein »in uns spazierengehen« (FW: 185) im stoischen Ein-

klangmit (den ewigen Gesetzen) derWelt.

Aber dies ist eine alte ewige Geschichte: was sich damals mit den Stoikern begab, be-

gibt sich heute noch, sobald eine Philosophie anfängt, an sich selbst zu glauben. Sie

schafft immer die Welt nach ihrem Bilde, sie kann nicht anders; Philosophie ist dieser

tyrannische Trieb selbst, der geistigste Wille zur Macht, zur »Schaffung der Welt«, zur

causa prima. (JGB: 15)

Hier darf man durchaus Einhalt gebieten. Denn die »Schaffung der Welt« ist der ent-

scheidende Punkt, an dem sich die Geister scheiden. Der Stadtkörper als ganzheitlicher

Organismus lehnt sichandieNaturan;daskannmitAlberti nurheißen,»dieNaturnach-

zuahmen« (Alberti: 162).DasNachahmengeht alsodavonaus,dassdieKultur etwasvöllig

Verschiedenes ist, ein künstliches, gebautes Milieu (»bauen als pflegen, lateinisch cole-

re, cultura« [Heidegger 5: 141]). ›Gemäß der Natur leben‹ heißt dann nicht mehr, aber

auch nicht weniger, als die Gesetze der originellen Natur für die Kultur zu übernehmen.

Kultur wird dann zur zweiten Natur (des Menschen oder/und für den Menschen). Der

gebieterische Schöpfer dieser zweitenNaturmuss also die Gesetze der ersten erkennen,

um zweitere mit seinemWissen (von der Ordnung der Dinge an sich) richtig zu durch-

messen.

Weniger nostalgische Naturfreunde und Weltschöpfer gehen einen Schritt weiter

undkonzentrieren sichhauptsächlich auf dasStudiumder sich verselbstständigt haben-

den zweiten Natur. Der organische Stadtkörper wuchs etwas unkontrolliert über seine

geplanten Grenzen hinaus. Es gilt nun, wiederum die Wachstumsgesetze des Territori-

ums zu erkennen und erneut zu ordnen (eine Art Zähmung der Kultur als Menschen-

treibhaus)12.Nach Platons Idee ist Aristoteles’ Essenz (die der Substanz immanente Idee

bzw.Form) eineweitereVerselbstständigungdesWesensderDinge (desSeins).DasKon-

zept beginnt ein Eigenleben zu führen, erst in der abstrakten Hinterwelt, dann in der

konkreten Sache bzw. Natur selbst (Werner: 120).

Das Sein ist wie ein Einschließen, das blindmacht – gegenüber der Reichhaltigkeit und

derMultivalenz derWertuniversen, die dennoch vor unseren Augenwuchern. (Guatta-

ri 1: 43)

12 »Die Schonung, in der es Menschen gibt, ist der Effekt der primitiven Technik. Was Heidegger das

Ge-stell nennenwird, ist zunächst nichts anderes als das Ge-Häuse, dasMenschen beherbergt und

durch Beherbergung unsichtbar herstellt. Dies legt den verwirrenden Befund nahe, daßMenschen

die Lebewesen sind, die zunächst nicht zur Welt, sondern ins Treibhaus kommen – freilich ein

Treibhaus, das die Welt bedeuten wird.« (Sloterdijk 1: 41)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Die Wissenschaft des Ausschlusses begann also mit Platon, oder noch allgemeiner ge-

sagt,mit derWissenschaft,mit der wundersamen Erfindung derWahrheit begann auch

der (systematische, konzeptualisierte, intelligible...) Ausschluss. Die Rezeption von Pla-

tons – aber auch Albertis – Konzepten stellt selten diese bedenklich despotische Ambi-

valenz einer Art verdoppelten ›causa prima‹ (der unveränderlichenNatur- undKulturge-

setze) heraus, die dann mit Hegel zur ultimativen Kaution (Gutheißung) der Geschich-

te führte, zu einer verführerischen scheinbaren Aufhebung der klassischen Unterschei-

dung von Kultur und Natur durch den allgegenwärtigenWeltgeist.

›Gemäß der Natur leben‹ heißt in diesem ›Selbst-Betrug‹, in einer ›der Stoa gemä-

ßen‹ Natur zu leben; das Erkennen ist noch immer das Verkennen desWillens zurMacht

(JGB: 14f.). »Stoizismus ist Selbst-Tyrannei«, und im großen logischenOrdnen der Städ-

te (KSA7, § 19[110]) untermauert die gesonderte Kultur der Planung nicht selten den ty-

rannischen Missbrauch der »Liebe zur Wahrheit«, mit welcher der Demiurg sein Ideal,

seine Moral noch der Natur einverleibt und dem Sozialverband der Polis aufoktroyiert

(JGB: 14f.).

Das Leben kein Argument. – Wir haben uns eine Welt zurechtgemacht, in der wir leben

können – mit der Annahme von Körpern, Linien, Flächen, Ursachen und Wirkungen,

Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne diese Glaubensartikel hielte es jetzt kei-

ner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiesenes. Das Leben ist kein Ar-

gument; unter den Bedingungen des Lebens könnte der Irrtum sein. (FW: 137)

Nochmals, die »Liebe zur Weisheit« wurde mit der »Liebe zur Wahrheit« verwechselt

(JGB: 14). »Wirmüssenphilosophieren«, sagtderStoikerSenecaganz richtig (DieNotwen-

digkeit der Philosophie, in:Weinkauf: 63), aber deshalbmuss der (nötige)Weg zurWeisheit

noch langenicht zum (unnötigen) dialektischenZiel derWahrheit führen (Weinkauf: 73).

Das Problem der Wahrheit ist kein künstlerisches Problem innerhalb unserer ›autono-

men‹ ästhetischen Disziplin, aber es ist letztlich ein konkretes politisches Problem der

Architektur als ein »Akt des Widerstandes« (Snozzi). Anders ausgedrückt: Egal, ob man

diese Verantwortung bewusst integriert hat oder nicht, es gibt keine unpolitische Archi-

tektur (oder Landesplanung). Architektur ist immer kontextuell, immer irgendwo zwi-

schenMainstream und Utopia, ohne aber irgendeine heilvolle oder wenigstens neutrale

Neurotikermitte suchen zumüssen (GD: 166). Selbst jeder gedankenloseUnsinn ist letzt-

lich immer ein politischer Akt (wie uns das leider in sämtlichen politischen Systemen

konstant demonstriert wird), selbst jedes Nichtreagieren, jede Untat. Unpolitische Ar-

chitektur entspräche nur demWunschdenken einer höheren Wahrheit, einer »autono-

men Architektur« (Ledoux, in: Kaufmann), bezogen auf das »Ding an sich« (Kant). Der

Architekt verstanden als Schöpfer höherer Dinge ist dann nur ein erbärmlicher Hinter-

weltler (Z: 30). Mit Nietzsches »nichts ist wahr, alles ist erlaubt« können wir uns dieser

kontextuellen künstlerischen Verantwortung, der Ethik der Kunst, nicht entziehen.

Auch hier ahnt man schon die (vor allem in Kapitel 18 Denken und Entwerfen entwi-

ckelten) Wahlverwandtschaft von Architektur und Philosophie im Sinne von Deleuze13:

13 »La philosophie sert à attrister. Une philosophie qui n’attriste personne et ne contrarie personne

n’est pas une philosophie. Elle sert à nuire à la bêtise, elle fait de la bêtise quelque chose de hon-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 59

Eine Architektur, die niemanden anficht, ist keine Architektur. Es gibt keine neutrale

Kunst, keinen objektiven Willen zur Macht, keinen ›angemessenen‹ Willen der »verlo-

renen Mitte« (Sedlmayr). Es hieße nur »den Intellekt kastrieren« (GM: 362). Dies gibt es

nur für kaltgestellte Frösche undHinterweltler, aber nicht für das Leben.Nochmals kurz

gefasst: Die Unveränderlichkeit war die große Sorge Platons,14 die absolute, d.h. eben

unveränderliche Ordnung. Nehmen wir den umgekehrten Platonismus schon mit dem

vielleicht wichtigsten Lehrsatz der Landesplanung vorweg:

Der gute Planmuß die Dynamik der Geschichtemit einbauen, die ihn einmal überwin-

det. (Schwarz: 228)

3. Der verlorene Raum

In any age, a dream for a new life leads into a new space! (T. Ito)15

Mit Zevis erneuter Frage »Was ist Architektur?« (vgl. Zevi: 11) stellt er in seinemwegwei-

senden Buch Saper vedere l’architettura (Architecture as space: how to look at architecture) ihren

grundlegendsten Aspekt der Raum-Planung in den Vordergrund (Raumplanung na-

türlich nicht verstanden im Sinne der geografischen Topologie oder Regionalplanung).

Sämtliche der von Zevi kurz zusammengefassten acht zusätzlichen (oder alternativen)

Interpretationen der Architektur nehmen schon 1948 unser heutiges Problem der Kom-

petenzverschiebungen in den verschiedenen Raumplanungsprozessen vorweg. Jede

(alternative) Interpretation der Architektur meint eine ausreichend holistische Vision

des menschlichen Lebensraumes liefern zu können, ohne auch nur ansatzweise auf

das räumliche Verständnis der Architektur (der Stadt) einzugehen, genauer gesagt,

auf den elementaren Zusammenhang allein schon der ersten drei Dimensionen der

Architektur, ohne die sämtliche weitere Dimensionen der Raumplanung schlicht und

ergreifend ihre Existenzgrundlage verlieren.16 Der viel umstrittene Ausdruck von der

Architektur als Mutter aller Künste findet in dieser Grundbedingung (Voraussetzung)

seinen eigentlichen Sinn.

teux. Elle n’a pas d’autre usage que celui-ci: dénoncer la bassesse de pensée sous toutes ses formes.

Y a-t-il une discipline, hors la philosophie, qui se propose la critique de toutes les mystifications

quels qu’en soient la source et le but ?« (Deleuze 7: 120f.)

14 »Der Unterschied zwischen diesen Wertuniversen und den platonischen Ideen ist, dass sie nicht

unveränderlich sind. Es handelt sich um Universumskonstellationen, innerhalb derer sich eine

Komponente gegenüber den anderen behaupten [behauptet] und die anfängliche Referenzkonfi-

guration sowie den herrschenden Wertungsmodus modifizieren kann.« (Guattari 1: 40)

15 El croquis 71, Toyo Ito, 1986–1995, Madrid: 1995, S. 10

16 »Der Raum ist eine nothwendige Vorstellung a priori, die allen äußeren Anschauungen zum Grun-

de liegt. Man kann sich niemals eine Vorstellung davon machen, daß kein Raum sei, ob man sich

gleich ganz wohl denken kann, daß keine Gegenstände darin angetroffen werden. Er wird also als

die Bedingung derMöglichkeit der Erscheinungen und nicht als eine von ihnen abhängige Bestim-

mung angesehen und ist eine Vorstellung a priori, die nothwendigerweise äußeren Erscheinungen

zum Grunde liegt.« (Kant 2: 75)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006 - am 13.02.2026, 21:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

