Politik der Nachwelt
Uberlegungen zur intertemporalen Dimension
politischer Entscheidungen in Anschluss an Hannah Arendt

Max Klein

Spitestens mit dem jiingsten >Klimabeschluss« des Bundesverfassungsgerichts im
Mirz 2021 ist die »Nachwelt«' als rechtliche und politische Kategorie virulent. Die
mehrfach zum innovativen Kern des Urteils erhobene Sicherung >intertemporaler
Freiheit¢, wie es im Beschluss heift, sucht eine zukunftsbezogene Weiterfithrung
von Freiheitsrechten zu plausibilisieren, um gegenwirtige Handlungsrationalititen
unter Beriicksichtigung intergenerationaler Folgen einzuhegen.* Obwohl die in-
tertemporale Dimension von politischen Entscheidungen als Bewertungsmafistab
nicht erst mit den gegenwirtig sich zuspitzenden Fragen der Klimapolitik aufkam,
wirken die durch Uberschwemmungen und Waldbrinde anschaulich werdenden
Herausforderungen wie ein Katalysator, um den politischen Ort und die Bedeutung
der Nachwelt in gegenwirtigen Handlungs- und Entscheidungskontexten neu zu
bestimmen. Wihrend die mit dem Urteil adressierten moralischen und rechtlichen
Fragen des naheliegenden Diskurses der Generationengerechtigkeit zusehends in
den Fokus der jeweils verantwortlichen Disziplinen riicken,’ stellen politiktheo-

1 1 BVR 2656/18 —, Rn. 1-270, hier Rn. 193.

2 Vgl. bspw. H.P. Aust: »Klimaschutz aus Karlsruhe.«

3 Andieser Stelle seien blofd exemplarisch einige Untersuchungen der Generationengerechtig-
keitsfrage genannt. Wesentlicher Ankniipfungspunkt der gerechtigkeitstheoretischen De-
batte intergenerationaler Politik sind John Rawls’ (2017: 319—326) Uberlegungen in seiner
Theorie der Gerechtigkeit und insbesondere zu dem »Problem der Gerechtigkeit zwischen den
Generationen, die dann vor dem Hintergrund unterschiedlicher Diskurse wie Nachhaltig-
keit, Finanzpolitik, Rentenpolitik u.a. diskutiert wurden und werden (J. Rawls: Eine Theorie
der Gerechtigkeit; vgl. D. Birnbacher: »Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit und das Problem der
Gerechtigkeit zwischen den Generationen«; N. Dower: »Justice and Sustanability«S.399—415;
C. Dierksmeier: »John Rawls on the Rights of Future Generations, S. 72—85; ). Tremmel: »Prin-
zipien der Generationengerechtigkeit«, S. 201-234.; Y.H. Hendlin: »The Threshold Problem
in Intergenerational Justice«, S. 1-38.; und weit (ber Rawls hinausgehend J. Tremmel: Ei-
ne Theorie der Generationengerechtigkeit). In den Rechtswissenschaften wurde vor allem
im Zusammenhang mit dem Artikel 20a des Grundgesetzes und mit Bezug auf den Sozial-
staat, Staatsverschuldung und Nachhaltigkeit tiber die Frage intergenerationaler Gerechtig-



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Max Klein

retische Studien, die die Nachwelt als ernsthaften theoretischen Begriff in erster
Linie aus der Perspektive von Handlungsdynamiken, Assoziationsbildungen und
politischer Verbindlichkeiten zu beschreiben versuchen, Ausnahmen dar.*

Vor diesem Problemhorizont situiert zielt der vorliegende Beitrag auf eine
politiktheoretische Anniherung an die intertemporale Dimension politischer Ent-
scheidungen, indem eine differenzierte Untersuchung der Frage, wie eine Politik
der Nachwelt begrifflich erschlossen werden kann, geleistet wird. Auch wenn die
Semantik der Nachwelt eine unmittelbare Nihe zum Intergenerationalititsbe-
griff suggerieren kann, wire unter Umstinden die konnotative Eigenstindigkeit
des Nachweltbegriffs unterlaufen, sofern man eine unreflektierte Synonymitit
unterstellen wiirde. Anders als die in der Forschung prominentere Kategorie der
Intergenerationalitit scheint die Nachwelt einen distinkten Bedeutungskern zu
implizieren, da dieser deutlicher auf die iiber das Leben der verantwortlichen
Akteure hinausgehende Wirkung von Entscheidungen in politischen Handlungs-
kontexten abstellt, insofern Intergenerationalitit in einschligigen politischen
Diskursen, wie das Beispiel des >Generationenvertrages< anschaulich macht, hiufig
nicht in einer zwischen Lebenden und Toten oszillierenden Grammatik operiert
und deshalb nur einen kleinen Ausschnitt von intertemporalen Handlungsfolgen
erfasst.® Der Begriff der Nachwelt soll daher im Folgenden nicht allein, aber immer
auch die iiber das Leben des Akteurs transzendierende Reichweite von Handlungen
unterstreichen und bietet sich somit als eigenstindiger Untersuchungsgegenstand
an. Die Unterscheidung von Nachwelt und Intergenerationalitit darf vor diesem
Hintergrund allerdings nicht als Antithetik missverstanden werden — das wird im
Weiteren noch deutlicher werden -, sondern dient der bewussten Erweiterung des

keit nachgedacht (F. Welti: »Rechtliche Aspekte der Generationengerechtigkeit«, S. 255-277;
A. Lenze:»Gleichheitssatz und Generationengerechtigkeit«, S. 89-108; F. Eckardt: Das Prinzip
Nachhaltigkeit). Im diszipliniren Kontext der Politikwissenschaft sind die ebenfalls zuvor-
derst auf den Sozialstaat und die Staatsverschuldung bezogenen Uberlegungen Frank Null-
meiers (F. Nullmeier: »Der Diskurs der Generationengerechtigkeit in Wissenschaft und Poli-
tik«, S. 3—6; Ders.: Generationengerechtigkeit als Ordnungsprinzip) hervorzuheben.

4 In diesem Zusammenhang sind exemplarisch zu nennen: D. Thompson: »Representing Fu-
ture Generationsg, S.17—37; zwar dem disziplinaren Kontext der Geschichtswissenschaft zu-
zuordnen, aber dennoch erhellend fiir eine beschreibend verfahrene politische Theorie der
Nachweltvgl. B. Mockel: »Zukiinftige Generationenc, S. 52—53; mit Bezug auf Hannah Arendts
Uberlegungen zuramerikanischen Verfassung vgl. G. Kateb: »Death and Politics«, S. 605-616.

5 Aus einer dezidiert rechtswissenschaftlichen Perspektive spricht Felix Welti mit Blick auf das
Grundgesetz von drei unterschiedlichen Generationenbegriffen: ein primar umwelt-, ein fi-
nanz- und ein sozialpolitisches Verstandnis (vgl. F. Welti: »Rechtliche Aspekte der Generatio-
nengerechtigkeit«). Die distinguierten Begriffe ordnen sich hinsichtlich ihres Verhaltnisses
zum Tod verschieden ein. Um Missverstandnissen vorzubeugen, wird der Schwerpunkt auf
den Nachweltbegriff als eigenstdndige Kategorie gelegt.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

Fokus auf die Beriicksichtigung von Toten in politischen Handlungszusammen-
hingen. Eine umfassende politische Theorie kann und soll freilich an dieser Stelle
nicht geleistet werden; es gilt allein exploratorisch einen moglichen theoretischen
Zugang zu erproben.

Zur politischen Perspektivierung des Nachweltbegriffs wird auf den Begriff
der Welt von Hannah Arendt zuriickgegriffen, der die einzelnen Problemstellun-
gen und Gegenstinde einer Politik der Nachwelt wie Sozial-, Kultur-, Umwelt-,
Wirtschafts-, Erinnerungspolitik in ihrer zeitlichen Beziehung als zusammen-
hingende Politikfelder zu denken erlaubt. Der in der mittlerweile hochgradig
ausdifferenzierten Arendtforschung eigentiimlicher Weise, wie bereits hiufiger
betont wurde,® eher zuriickhaltend untersuchte Begriff der Welt” bietet sich vor
allem wegen seines grundlegenden Charakters fiir die Erforschung des Themas an,
um iiber die Konkretionen einzelner Detaildiskurse hinausgehend weitriumigere
politische Zusammenhinge im Kontinuum zwischen Natur und Kultur erkennbar
und in ihrer politischen Grundierung sichtbar zu machen. So konturiert Arendt
ihren Weltbegriff in Abgrenzung zu einem spezifischen Verstindnis von Erde,
um auf diese Weise eine Differenz zwischen einer analytischen Sphire der Natur
und einer Sphire der Kultur zu markieren. Demnach ist die Welt der kulturell-
stabilisierende Umgang der irdisch bedingten Menschen mit dem sie umgebenden
physisch-planetarischen Kontext der Erde. Die im Plural die Erde bewohnenden
Menschen erschaffen durch das Einrichten einer gemeinsamen Welt einen Ort, der
die Pluralitit in einen beheimatenden kulturellen Raum einbindet. Diese Einrich-
tung geschieht auf zwei, hinsichtlich ihrer Beschaffenheit zu unterscheidenden
Ebenen: Arendt differenziert einerseits zwischen einer Ebene der dinglich-mate-
riellen greifbaren Einrichtung wie Gebiude, Kunst und Technik, der »Dingwelt,
und andererseits zwischen einer kulturellen Orientierungsleistung, die als >Be-
zugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« die zwischen den Menschen liegende
»>Mitwelt« von Institutionen, Konventionen und Normen adressiert. Diese Differenz

6 Vgl. R.Jaeggi: Welt und Person, S. 49; sowie ]. Forster: Die Sorge um die Welt und die Freiheit
des Handelns, S. 53.

7 Obwohl die meisten Studien den Weltbegriff Arendts zwar diskutieren und auch dessen
zentrale Rolle im Werk betonen (vgl. M. Canovan: Hannah Arendyt, S. 105; M. P. d’Entréves:
The Political Philosophy of Hannah Arendt bspw. S. 15; S. Benhabib: Reluctant Modernism
of Hannah Arendt, S. 35-46; ]. D. Macready: Hannah Arendt and the Fragility of Human
Dignity, S. 109-118), herrscht ein Defizit an Untersuchungen vor, die explizit den Weltbe-
griff erforschen beziehungsweise diesen als Schliisselelement einer Interpretation Arendts
heranziehen. Als Ausnahmen sind hervorzuheben: G. Kateb: »Freedom and Worldliness in
the Thought of Hannah Arendtx, S. 141-182; R. Jaeggi: Welt und Person; W. Thaa: »Hannah
Arendt, S. 695—715; ]. Forster: Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns; P. Séren-
sen: Entfremdung als Schliisselbegriff.

65


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Max Klein

wird der Ankniipfungspunkt fiir eine intertemporale Weiterfithrung, die den Welt-
begriff hinsichtlich seiner politischen und sozialen Konsequenzen im Kontinuum
der Zeit ausleuchtet.

Wiahrend der Unterscheidung von Ding- und Mitwelt innerhalb der Arendtfor-
schung mittlerweile ein konsensueller Status zugesprochen werden darf, wurde
die von Arendt selbst verwendete Kategorie der Nachwelt bisher geradezu ignoriert.
Auch wenn Arendt den Begriff nur beildufig in Vita activa einfithrt, macht seine
Ausdifferenzierung eine spezifische intertemporale Konnotation politischer Ent-
scheidungen deutlich. Dies wird dadurch plausibel gemacht, dass die Stabilitit
leistende Welt durch ihre auf Dauerhaftigkeit zielende Konstitution stets iiber ihre
blof3e Gegenwirtigkeit hinausweist und damit zukiinftig unweigerlich Personen als
Nachwelt betrifft, die mit der Welt als ihnen fremdes Faktum konfrontiert werden.
Die Welt muss insofern nicht allein durch Erziehung, symbolische Reprisentation
und Narrationen stets der Nachwelt angeeignet werden; der Begriff der Nachwelt
zeigt vielmehr auch, dass die Welt durch ihren iiberschieRenden Charakter fragil
wird, da sie die Potentialitit auf den Plan ruft, sich gegen ihre normativen Ord-
nungen aufzulehnen. Insofern politisches Handeln durch das eigene Einschalten in
die Welt immer im Dialog mit der weltlich transportierten und itber Generationen
geronnenen Praxis steht, wird jede Politik — das wird die Untersuchung versuchen
zu belegen — gleichsam eine Politik der Nachwelt.

Die Studie geht dabei in vier Schrittenvor. In einem ersten Schritt wird der Welt-
begriff kontrastierend zu Arendts Verstindnis der Erde expliziert, um auf diese Wei-
se den Weltbegriff mittels des Gegenbegriffs der Erde zu konturieren und zugleich
ein die weitere Studie leitendes bipolares Spannungsfeld zu skizzieren. Daran an-
schlieRend (2.) erfolgt eine weitergehende Unterscheidung der beiden wesentlichen
Ebenen des Weltbegriffs, der Mit- und der Dingwelt, um diese dann (3.) durch die
intertemporale Dimension der Nachwelt zu erweitern. AbschlieRend (4.) versucht
der Beitrag in einer Art Resiimee konzentriert die Frage, was unter einer Politik
der Nachwelt verstanden werden kann, vor dem Hintergrund der vorangegangenen
Uberlegungen zu beantworten.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

1. Erde und Welt®

In ihrer viel beachteten Studie Hannah Arendt. A Reinterpretation of her Political Thought
konstatiert Margaret Canovan: »Arendt’s concept of sthe world« as distinctive from
>the earth« is one of the most characteristic aspects of her thought, with manifold
political implications.«’ Canovan ist insofern zuzustimmen, als der insbesondere
von Martin Heidegger und Karl Jaspers inspirierte Begriff der Welt tatsichlich em-
phatisch das gesamte Werk Arendts, beginnend bei ihrer Dissertation iiber Augus-
tinus™ und endend bei ihrer unabgeschlossenen Studie iiber das Leben des Geistes™
durchzieht und einen begrifflichen Zugang zu der Grammatik ihres Werkes eroft-
net:* So sieht Arendt im Weltverlust und in der Weltentfremdung in Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft die entscheidenden Quellen fiir das Entstehen totaler Herr-
schaft,” wihrend ihr Hauptwerk Vita activa als Versuch gelesen werden kann, eine
politische Antwort auf die Erfahrungen des Totalitarismus durch das Nachdenken
iiber ein gelingendes Weltverhiltnis zu geben.™ Dabei fillt bei Arendts Pragmatik
dieses Schliisselbegriffes eine Eigentiimlichkeit auf, die nicht allein auf den Weltbe-
griff, wenngleich diesen doch im besonderen Mafie betreffend, beschrinkt werden
kann, sondern vielmehr als Teil einer allgemein festzuhaltenden Interpretations-
barriere auch anderer zentraler Begriffe festzuhalten bleibt: Arendt verzichtet nicht
nur auf eine Explikation des Weltbegriffes, sondern changiert auch zwischen ver-
schiedenen Bedeutungen und Bedeutungsfacetten, setzt den Begriff gelegentlich
mit Offentlichkeit” oder Heimat™ gleich, differenziert stellenweise zwischen ma-
teriellen und ideellen Begriffsebenen oder fithrt geradezu parenthetisch zeitliche

8 Eine Schwierigkeit im Umgang mit Hannah Arendts Werk besteht in der teilweise erhebli-
chen Differenz zwischen den in der Regel von ihr erst in Englisch und dann in Deutsch vor-
gelegten und selbst (ibertragenen Texten. Arendt iibersetzte dabei nicht blofd s mechanischg,
sondern passte ihre Texte gleichsam an das adressierte Publikum an oder tiberarbeitete Ce-
danken, sodass genau genommen mindestens zwei unterschiedliche Werke entstanden. Da
es im Folgenden nicht so sehr um eine philologische Deutung, sondern um eine systema-
tische Adaption des Weltbegriffes aus intertemporaler Perspektive geht, werden die deut-
schen Texte herangezogen, um die sprachliche Oberflache bei den haufigen direkten Arendt-
Zitaten moglichst einheitlich zu halten.

9 M. Canovan: Hannah Arendt, S. 105.

10 H.Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin, S.103-118.

11 H.Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 27-129.

12 Vgl. etwa S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 102—122; W. Thaa: »Politik
und Weltentfremdung«.

13 Vgl. H. Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 679, 695f.

14 Vgl. etwa M. Canovan: Hannah Arendt, S. 99f; A. Grunenberg: »Hannah Arendts, S. 355—370,
hier S. 364f.

15 Vgl H. Arendt: Vita activa, S. 65.

16  Ebd., S.161.

67


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Max Klein

Dimensionen ein, die an anderer Stelle wieder durch die essayistische Form ihrer
Texte und durch ihren sich hiufig thetisch ausnehmenden Stil beiliufig ineinan-
derflief3en.

Ein Zugang zur ErschliefSung des Weltbegriffes kann iiber die von Canovan vor-
geschlagene Kontrastierung von Erde und Welt erfolgen. In der Einleitung von Vita
activa heifdt es diesbeziiglich:

Denn wie immer es um>die Stellung des Menschen im Kosmos<bestellt sein mag,
die Erde und die irdische Natur scheinen zumindest insofern einzigartig im Welt-
all zu sein, als sie solchen Wesen, wie Menschen es sind, die Bedingungen bereit-
stellen, unter denen sie ohne Umstiande und ohne aufvon ihnen selbst ersonnene
Mittel angewiesen zu sein, leben und sich bewegen und atmen kénnen."”

Die enge semantische Beziehung von >Weltall, >Erde<und >Natur< sowie lebens, >be-
wegen« und >atmenc« lassen unschwer den planetarisch-physikalischen Nukleus des
Erdenbegriffes erkennen. Das Vorhandensein des Erdballs ist die Bedingung der
Moglichkeit menschlichen Lebens in einem basalen biologischen Sinn. Die Erde ist
demnach analytisch vom Menschen als das raum-zeitlich Vorangehende und vom
Menschen Unabhingige getrennt. Als ein von Naturgesetzen bestimmtes physikali-
sches Phinomen bietet die Erde einen Raum fiir die Verwirklichung menschlichen
Lebens, allerdings stets unter dem Diktat der irdischen Prozessualitit von »spon-
tane[m] Wachstum, Stoffwechsel und Verfall«."® Im Zusammenhang mit der natu-
ralen Eingebundenheit erschlieft Arendt insofern den Menschen zuerst in einem
biologischen Sinn als ein von den irdischen Notwendigkeiten bedingtes Wesen. Die
Sphire der Erde ist aus der Perspektive menschlichen Lebens primir eine Sphire
der »Notdurft des Kérpers«,” die mit den Worten Hans Blumenbergs als »Absolu-
tismus der Wirklichkeit« beschrieben werden kann.*® Prignant heiflt es in Blumen-
bergs Arbeit am Mythos: »Er [der Absolutismus der Wirklichkeit; M.K.] bedeutet, da®
der Mensch die Bedingungen seiner Existenz annihernd nicht in der Hand hat-
te [...].<*" Indem die Erde als vorgingiger Existenzraum des Menschen eingefiihrt
wird, macht Hannah Arendt die existenzphilosophische Denkfigur der Geworfen-
heit stark: Ein Ausgangszustand, der als eine Art existenzphilosophischer Naturzu-
stand einen Modus »abrupter UnangepafStheit«** imaginiert. Anders allerdings als
esdiein einer christlich-platonischen Tradition stehende géttliche Verlassenheitim

17 Ebd., S. 9.

18 H.Arendt: Vita activa, S. 16.

19  Ebd., S.101.

20 H.Blumenberg: Arbeit am Mythos, S. 9.
21 Ebd.

22 Ebd, S.10.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

Begriff der Geworfenheit auszudriicken versucht, beschreibt Arendt diese Unange-
passtheit nicht als Mangel des Menschen, sondern setzt dem Siindenfall des Gewor-
fenen das Geboren-Sein entgegen und richtet den Blick insofern auf einen neuen
weltlichen Anfang.”

Wihrend daher Blumenberg im Mythos eine hochgradig subjektivistisch ver-
fahrende Form einer>Depotenzierung des Absolutismus der Wirklichkeit<am Werk
sieht,* spricht Arendt dagegen der Welt eine iiber jeden Subjektivismus hinaus-
gehende Aneignungsfunktion zu, die zwischen der Fremdheit von Erde und Men-
schen vermittelt. Insofern Arendt die Erde als die dem Menschen vorausgehende
Macht der Notwendigkeiten skizziert, sucht der Weltbegriff als Kontrastfolie kultu-
relle Stabilisierungsleistungen zu beschreiben. Durch das Einrichten auf der Erde
erschaffen die Menschen eine eigene Welt der Verlisslichkeit, die den menschlichen
Wesen nicht als sich »in stetiger Bewegung« befindende Fremdheit entgegensteht,
sondern als Ergebnis eigenen kulturellen Umgangs »Dauerhaftigkeit und relative
Bestindigkeit [...] erméglich[t]«.”* Die Welt ist damit die Antwort auf die Widrigkei-
ten der irdischen Prozessualitit wandelnder Notwendigkeiten. Ohne bereits zwi-
schen verschiedenen Ebenen des Weltbegriffs zu unterscheiden, kann die Welt in ei-
ner ersten basalen Anniherung als aktives Einrichten der Erde durch Institutionen,
Architektur, Traditionen, Gebiude, Normen, Kunst, Geschichte und Erzihlungen
beschrieben werden, die den Absolutismus der Wirklichkeit in einen gemeinsamen
Kontext der Orientierung durch eine kollektive Praxis der Vermittlung tiberfihrt.
So resiimiert Maurizio Passerin d’Entréves:

[TThe World is the artificial environment of humanly created objects, institutions,
and settings that provide us with an abode upon this earth, with a shelter from
the natural elements, and, insofar as it is relatively stable and permanent, with a
sense of belonging, of being at home with our surroundings.?®

Erst die Welt als gemeinsamer kultureller Evidenzraum ermoglicht eine menschli-
che Praxis, die gegen die Determiniertheit der natiirlichen Indifferenz eine kultu-
relle Offenheit der individuellen Differenz auf den Plan ruft.

Arendts Dichotomie von Erde und Welt kehrt sich dadurch explizit gegen ei-
ne romantische Natiirlichkeits- und Eigentlichkeitsvorstellung, wie sie prominent
demvon Arendt aus anderen Griinden immer mit einer gewissen Skepsis betrachte-
ten Rousseau filschlicherweise zugeschrieben wurde.”” Die Kiinstlichkeit mensch-

23 Vgl. S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 111.

24  H.Blumenberg: Arbeit am Mythos, S. 52.

25  H.Arendt: Vita activa, S. 115.

26  M.P d’Entréves: Political Philosophy, S. 37.

27 Vgl. H. Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 477-480; zu Arendt und Rousseau
vgl. M. Canovan: »Arendt, Rousseau, and Human Plurality in Politics«, S. 286—302; H. Arendt:

69


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Max Klein

licher Kultur wird von Arendt gerade nicht als Entfremdung eines zuvor bestehen-
den Rahmens natiirlicher Unmittelbarkeit beschrieben. Mit aller Deutlichkeit fithrt
sie in Vita activa aus: »Gibe es die Welt nicht [..], so gliche menschliches Dasein in
der Tat der rewigen Wiederkehrs, es wire das todlose Immersein des Menschen-
geschlechts wie jeder anderen Gattung tierischen Lebens.«*® Wihrend Arendt das
Geborensein in die irdische Notwendigkeit als stierisches Lebenc« beschreibt, was so
viel wie das blofRe Ausgeliefertsein an die Prozessualitit der Erde heiflen mag, ist
das Spezifische menschlicher Existenz die kulturelle Einrichtung einer Sphire, die
den Menschen erlaubt, aus dem Diktat indifferenter Notwendigkeit herauszutreten
und die eigene Differenz, das heiflt die individuelle Wahrnehmung und den eigenen
»unverwechselbaren Standort«,” zu inszenieren. Es ist wichtig zu sehen, dass das
Spezifische der Menschen dadurch eben nicht auf eine essentialistische Anthropo-
logie abstellt, die Arendt konsequent ihr gesamtes Werk iiber ablehnt,* sondern die
Welt vielmehr der Raum wird, in dem die »Tatsache der Pluralitit der Menschen«,*
und das heif3t die Unbestimmtheit des menschlichen >Wesens« tiberhaupt, erst ei-
nen Ort findet.?* Das spezifisch Menschliche ist mit anderen Worten nicht die Be-
antwortung der Frage, was der Mensch ist, sondern eine Form expressiv-inszenato-
rischer Ausdriicklichkeit der Menschen in ihrer Pluralitit und Singularitit, die iiber
die bloRe irdische Notwendigkeit immer schon hinausgehen muss. In Was ist Politik?
heiflt es daher: »Gott hat den Menschen geschaffen, die Menschen sind ein mensch-
liches, irdisches Produkt, das Produkt menschlicher Natur«.*® Arendt spricht inso-
fern, wenn sie die Menschen in ihrer weltlichen Pluralitit erfasst, nicht von der hu-
man nature, sondern von der human condition im Sinne einer konstitutiven expressi-
ven Kiinstlichkeit jedes Menschen, die sich als eine Spielart existenzphilosophischer
Freiheit offenbart.>* Die Welt wird daher von Arendt als Zwischen bezeichnet, als Er-
gebnis kommunikativen Austausches iiber die Frage nach der Transformation der
Erde zu einer die Pluralitit menschlicher Existenz beriicksichtigenden Welt kultu-
reller Gemeinsamkeit. Im Kontrast zur Erde ist die Welt somit keine den Menschen

Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 89; insbesondere H. Arendt: Uber die Revolu-
tion, S. 289.

28  H.Arendt: Vita activa, S. 116.

29 ). Habermas: »Hannah Arendts Begriff der Macht, S. 228—248, hier S. 233.

30 Vgl. D. Villa: »Totalitarianism, Tradition, and The Human Condition, S. 61-72.

31 H. Arendt: Was ist Politik?, S. 9, sowie H. Arendt: Vita activa, S. 213.

32 S.Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 110.

33 H.Arendt: Was ist Politik?, S. 9, Hervorhebung im Original; vgl. auch H. Arendt: Vom Leben
des Ceistes, S. 29.

34  Vgl. G. Kateb: Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil, S. 7; M.P. d’Entréves: Political Philo-
sophy, S.37; M. Canovan: Hannah Arendt, S. 104, 191; W. Thaa: »Kulturkritik und Demokratie,
S. 2556, hier S. 46—49.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

entgegenstehende Wirklichkeit, sondern eine durch menschliche Praxis hervorge-
gangene Einigung auf das zwischen den Menschen Liegende.

Nun darf der emanzipatorische, da Wandelbarkeit evozierende Kern des Welt-
begriffs nicht dahingehend ausgedeutet werden, dass die menschliche Eingebun-
denheit in institutionell-kulturelle Kontexte zu jeder Zeit vollumfinglich verinder-
bar wire. Hannah Arendt unterstreicht nachdriicklich an unterschiedlichen Stellen
ihres Werkes:

Die Menschen leben [..] nicht nur unter den Bedingungen, die gleichsam die Mit-
gift ihrer irdischen Existenz Gberhaupt darstellen, sondern dariiber hinaus unter
selbstgeschaffenen Bedingungen, die ungeachtet ihres menschlichen Ursprungs
die gleiche bedingende Kraft besitzen wie die bedingenden Dinge der Natur.®

Das Verhiltnis von Erde und Welt ist demnach weniger eindeutig, als es die ana-
lytische Trennung suggerieren mag. Vielmehr verweisen Erde und Welt verschrin-
kend aufeinander, gehen in der phinomenalen Wirklichkeit ineinander tiber, sodass
einerseits Weltlichkeit im Imperativ einer Alternativlosigkeit durchaus einen pri-
mir naturalen Charakter imitieren kann, wohingegen andererseits der Hybris einer
ginzlichen Loslosung von irdischer Bedingtheit durch den Begriff der Erde Grenzen
gesetzt werden.* Fiir die konstitutiv historisch situierten Menschen sind die Uber-
ginge von Erde und Welt, obgleich immer prisent, grundsitzlich fliefSend. Die Di-
chotomie von Erde und Welt hat innerhalb von Arendt Argumentation deshalb eher
einen analytisch-heuristischen Wert; sie soll methodisch Konturen menschlicher
Verhiltnisse schirfen, um in einer bipolaren Matrix zwischen Unverfiigbarkeit und
Verfugbarkeit die Reichweiten und Grenzen politischer Plastizitit begrifflich ein-
zuhegen.”” An Immanuel Kant anschlieffend kann der dem Naturzustand dhnelnde
Begriff der Erde insofern als ein >praktischer Vernunftbegriff« gedeutet werden, al-
so als ein Begriff, der nicht empirischer Provenienz ist, sondern vielmehr als logi-
sches Konzept fungiert. Die Erde ist das Voraus des Menschen, die Voraussetzung
von Welt, wird von dieser allerdings immer durchzogen, sobald Menschen im Plu-
ral aufeinandertreffen und dabei zwangsliufig die Welt bereits in Gang setzen. Erde
und Welt sind daher bei Arendt unter der Bedingung des Faktums menschlicher Plu-
ralitit immer miteinander verschrankt und ihre Grenzen sowie ihr Verhaltnis kate-
gorisch ungewiss.*® Ganz im Einklang mit der zuvor beschriebenen Kritik an einem

35  H. Arendt: Vita activa, S.19.

36  Vgl.auch M. Canovan: Hannah Arendt, S.103.

37  Ein dhnliches methodisches Vorgehen ldsst sich beispielsweise auch bei Giorgio Agamben
beobachten. Insbesondere in seiner Studie (iber den Biirgerkrieg versucht er mithilfe der
Dichotomie von oikos und polis eine Theorie des Biirgerkriegs zu erfassen, vgl. G. Agamben:
Stasis.

38  Selbst die Weltlosigkeit, die Arendt als gestortes Weltverhaltnis insbesondere in Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft zu beschreiben versteht, ist primér eine individuelle »Verlas-

n


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Max Klein

Denken der Eigentlichkeit ist zum Verhiltnis von Erde und Welt festzuhalten, dass
es keinen unmittelbaren Zugang zur Erde geben kann; die Erde ist vielmehr immer
schon als das Andere tiber den Filter der Welt vermittelt. Dies wird bei einer weiter-
gehenden Ausdifferenzierung des Weltbegriffs deutlich.

2. Dingwelt und Mitwelt

In Vita activa zieht Hannah Arendt zur Veranschaulichung ihres Weltbegriffs die
mittlerweile hiufig zitierte Analogie von Tisch und Welt heran:**

In der Welt zusammenleben heifdt wesentlich, daf eine Welt von Dingen zwi-
schen denen liegt, deren gemeinsamer Wohnort sie ist, und zwar in dem gleichen
Sinne, in dem etwa ein Tisch zwischen denen steht, die um ihn herum sitzen; wie
jedes Zwischen verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils ge-

meinsam ist.*°

Wie das Zitat nahelegt, sollte das Verhaltnis von Tisch und Welt durchaus sowohl in
einem metaphorischen als auch in einem buchstiblichen Sinn gedeutet werden, so-
dass mit Arendts Tischanalogie zwei zu unterscheidende Ebenen des Weltbegriffes
hervortreten: Der Tisch kann metaphorisch fiir den zwischen Menschen liegenden
Raum des Austauschs und buchstiblich fir die dingliche Einrichtung der Lebens-
welt stehen. Nach der vorangegangenen Auflistung fielen unter den Weltbegriff un-
terschiedlichste Phinomene kultureller Wirklichkeit wie Institutionen, Architektur,
Traditionen, Normen, Konventionen, Stidte, Kunst, Erzihlungen usw. Unschwer
erkennbar ist, dass die aufgelisteten Phinomene sich hinsichtlich ihrer Beschaffen-
heit homolog zum Tischvergleich zwei unterschiedlicher Quellen bedienen: Auf der
einen Seite lassen sich vor allem Phinomene primir materieller Provenienz einord-
nen, die »handgreiflich in der hergestellten Welt zum Vorschein kommen«,* wie

senheit« (H. Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 977) von jeder gemeinsa-
men Welt, ein kaltes Ausgeschlossensein, allerdings keine grundsitzliche Abwesenheit von
Weltim allgemeinen (vgl. P. Sérensen: Entfremdung als Schliisselbegriff, S. 118f.). Die am En-
deihrerTotalitarismusschrift diskutierten Konzentrationslager, die Extremformen weltlicher
Verlassenheit, sind gerade keine naturlichen Erdphanomene, sondern menschliche Erzeug-
nisse, die zwar den Charakter des natiirlichen Zwangs imitieren und ihre Gefangenen allein
auf »Reaktionsbiindel« (H. Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 907) re-
duzieren, bleiben dadurch allerdings nicht weniger das grausame Erzeugnis menschlicher
Weltbildung im Sinne einer Transformation irdischer Vorgegebenheiten.

39  Vgl. etwa R.Jaeggi: Welt und Person, S. 53; W. Thaa: »Kulturkritik und Demokratie, S. 48.

40  H.Arendt: Vita activa, S. 66.

41 Ebd., S. 225.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

etwa Gebiude, Architektur, Kunst, wohingegen sich »ungreifbare«** Bestandteile
sozialer Wirklichkeit wie Normen, Tradition, Institutionen und Erzihlungen eher
einem ideellen Register zuordnen lassen.® Arendt selbst unterscheidet diese bei-
den Ebenen mit den Begriffen »Dingwelt« und »Mitwelt«.*

Dass die Welt ein Umgang der Menschen mit der Erde ist, der Stabilisierung,
Orientierung und Verlisslichkeit leistet, wird im hohen Mafe in Arendts Beschrei-
bung der Dingwelt anschaulich. Das Einrichten in der Erde durch das Erzeugen
einer der naturalen Prozessualitit trotzenden Welt bekommt hier eine buchstabli-
che Wendung: Durch das Herstellen von Gegenstanden errichten die Menschen eine
Welt der Kontinuitit, die dem Absolutismus der Wirklichkeit im wahrsten Sinn Wi-
der-Stand leistet:

Diese Cegenstinde werden gebraucht und nicht verbraucht, das Brauchen
braucht sie nicht auf; ihre Haltbarkeit verleiht der Welt als dem Gebilde von
Menschenhand Dauerhaftigkeit und Bestdndigkeit, ohne die sich das sterblich-
unbestindige Wesen der Menschen auf der Erde nicht einzurichten wiifite; sie
sind die eigentlich menschliche Heimat des Menschen.*

Die hergestellten Gegenstinde der greifbaren Dingwelt sind eine Form kulturellen
Ins-Werk-Setzens von Resistenz zur Erschaffung einer menschlichen Welt des
Wiedererkennbaren und zur Organisation von Schutz im Kontinuum historischer
Veranderung. Die Transformation der fremden und vorausgehenden Erde zu einer
Welt kultureller Bestindigkeit wird hier plastisch: »[D]er gleiche Stuhl und der
gleiche Tisch [stehen] den jeden Tag verinderten Menschen mit gleichbleibender
Vertrautheit [entgegen]«.*® Gerade die zuvor angesprochene ungewisse Grenze
zwischen Erde und Welt erweist sich allerdings nach dem geplanten Herstellen der
Dingwelt im besonderen Maf3e fliefRend.

Die den biologischen Kreisliufen ausgesetzten Menschen laufen stets Gefahr,
die Beziehung zu den Erzeugnissen ihrer Herstellung zu verlieren: Wie die Seman-
tik der Immobilie — als herausragendes Beispiel ausgeprigter Konstanz — bereits
nahelegt, wird durch den Bau von Stidten, Gebiuden und Denkmalern trotz kultu-
rell-geplanter Herstellung eine Objektivitit hervorgebracht, die den irdischen Ge-
gebenheiten in ihrer den Menschen bedingenden Faktizitit in nichts nachsteht. Mit
der ins Faktische iiberfithrten Dingwelt ist damit auch die Potentialitit auf den Plan
gerufen, dass den Menschen ihre Welt entgleitet und selbst in einen Absolutismus
der Wirklichkeit zuriickfillt, sofern die Menschen nicht permanent einen Bezug zu

42 Ebd.

43 Vgl. ebd. 224f.

44  Ebd, S. 220, 224; H. Arendt: Was ist Politik?, S. 82.
45  H. Arendt: Vita activa, S. 161.

46 Ebd., S.162,165.

13


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Max Klein

den Resultaten ihrer Herstellung aufbauen konnen. Die Moglichkeit eines Fremd-
werdens und Verstummens der eigenen Erzeugnisse zu »tote[r] Materie«*” macht
bereits deutlich, dass die Dingwelt nicht fiir sich stehen kann, sondern selbst im-
mer in einen Kontext der Sinngebung eingebettet werden muss. Bei Arendt selbst
heift es diesbeziiglich:

Wir sahen weiter, wie der Mensch qua Homo faber dem Fluch der Sinnlosigkeit,
der sEntwertung aller Werte<, der Unmoglichkeit, giltige Mafistabe in einer Ta-
tigkeit zu finden, die wesentlich durch die Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt ist,
nur dadurch entrinnen kann, dal er die in sich zusammenhangen Fahigkeiten des
Handelns und Sprechens mobilisiert, die so selbstverstandlich sinnvolle Geschich-
ten erzeugen, wie das Herstellen Gebrauchsgegenstiande produziert.*®

Wihrend die auf Zweckrationalitit basierende Planbarkeit der hergestellten Ding-
welt eine greifbare Einrichtung der Welt hervorbringt, kann sie aus sich heraus kei-
ne leitende Wertbasis generieren: Wozu brauch es die produzierten Dinge? Welche
Bedeutung und welcher Wert kommt ihnen zu? Das Verhiltnis zwischen der greif-
baren Dingwelt und den Menschen ist daher immer iiber eine Verhandlung ungreif-
barer Wertstrukturen vermittelt, die aufSerhalb blofRer Zweckrationalitit fallen und
damit den Bereich der wesentlich schwerer zu fassenden Mitwelt adressieren.

Wie jede Form postmetaphysischen Denkens sieht auch Hannah Arendt sich
insbesondere vor dem Hintergrund der Schrecken des Totalitarismus mit dem
Problem konfrontiert, iiber die Frage nach intersubjektiv geteilten Werten ohne
Riickgriff auf metaphysische Begriindungsmodi nachzudenken.* Die Werthier-
archien und symbolischen Kodierungen der Dingwelt resultieren daher aus der
Immanenz wechselseitigen Verhandelns von Bedeutung im Medium des Handelns
und Sprechens, wie das obere Zitat bereits klarstellt.*® Im handelnden und spre-
chenden Bezug auf die Dingwelt offenbart sich der jeweils eigene Standort und die
zwingend pluralen Perspektiven auf die Welt. Die immanente Norm-, Institutio-
nen- und Bedeutungsgenerierung verweist insofern auf das Faktum menschlicher
Pluralitit als »grundsitzliche Bedingung des Handelns wie des Sprechensc, das
sich gleichsam »auf zweierlei Art, als Gleichheit und als Verschiedenheit«”*, mani-
festieren muss, da es sowohl auf die gemeinsame Verstindigung als auch auf die
Verobjektivierung individueller Differenz abzielt. Durch dieses verstindigungs-
orientierte Aufdecken der eigenen Individualitit im bewertenden Bezug auf die

47  H.Arendt: Vom Leben des Ceistes, S. 29.

48  H.Arendt: Vita activa, S. 301.

49  Vgl. M.P d’Entreéves: Political Philosophy, S. 23; S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah
Arendt, S.193f; D. Villa: »The Development of Arendt’s Political Thought, S. 18.

50 H.Arendt: Vita activa, S. 224.

51 Ebd., S. 213.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

Dingwelt durch Handeln und Sprechen entsteht das sich institutionell verdichtende
»Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«®?, die Mitwelt, die ein normatives
und normierendes Angebot des anerkannten Erscheinens sowie der hegemonialen
Lesart der Dingwelt kultiviert und deshalb in ihrer »Ungreifbarkeit nicht weniger
wirklich als die Dingwelt unserer sichtbaren Umgebung«* ist:

Handeln und Sprechen bewegen sich in dem Bereich, der zwischen Menschen qua
Menschen liegt, sie richten sich unmittelbar an die Mitwelt, in der sie die jeweils
Handelnden und Sprechenden auch dann zum Vorschein und ins Spiel bringen,
wenn ihr eigentlicher Inhalt ganz und gar >objektiv« ist, wenn es sich um Dinge
handelt, welche die Weltangehen, also den Zwischenraum, in dem Menschen sich
bewegen und ihren jeweiligen, objektiv-weltlichen Interessen nachgehen >

Die von Arendt an anderer Stelle fiir dieses Zwischen gebrauchte Metapher der Bith-
ne* erhelltvor diesem Hintergrund, dass die Mitwelt ein institutionalisierter Raum
kooperativen Umgangs ist, der die Differenz des eigenen Standorts unter den kon-
ventionalisierten Bedingungen der gegebenen Bithne vor den Augen der Anderen in
die Welt bringt.*® Mit dem Begriff der Mitwelt verweist Arendt auf den gemachten,
das heif3t nicht-transzendenten, Charakter der Normativitit des Bezugsgewebes
menschlicher Angelegenheiten. Die Mitwelt ist daher eine Quelle der Sinngebung
und einbettende Bedeutungsstruktur einer ansonsten verstummenden Dingwelt.
Auch wenn nun das dargestellte Verhiltnis von Dingwelt und Mitwelt eine Vor-
rangigkeit der Dingwelt suggeriert, ist die Beziehung bei genauerer Betrachtung
begriffslogisch allein andersherum denkbar. Die vorgeschlagene Anordnung sah die
Mitwelt im Modus des Bezugs auf die Dingwelt immer blof als nachgeordnete Welt.
Gegen ein solches gegenstindliches Vorher lehnt sich Arendt allerdings explizit in
ihrer Kritik am marxschen Materialismus auf, wenn sie darauf insistiert, dass das
»Verhiltnis zwischen dem Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten und der
objektiv-gegenstindlichen Welt [...] [nicht] etwa dem Bezug [...] gleicht, der [...] zwi-
schen dem >Uberbau« und den ihn tragenden materiellen Strukturen obwaltet«.*’
Das Verhiltnis verkehrt sich vielmehr, wenn weiterfithrend nach der sozialen Ein-
bettung des Herstellungsprozesses selbst gefragt wird. Insofern die Dingwelt als
transformativer Eingriff des Homo faber in die irdische Sphire gedeutet wurde, ist

52 Ebd,S. 225.

53  Ebd.

54  Ebd.

55  Ebd.,S.233.

56  Vgl.W.Thaa:»Kulturkritik und Demokratie«; . Forster: Die Sorge um die Welt und die Freiheit
des Handelns, S. 244—389; C. StrafRenberger: Hannah Arendt zur Einfithrung, S. 89—125.

57  H. Arendt: Vita activa, S. 225.

75


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Max Klein

zu konstatieren, dass dieser Eingriff wiederum iiber sich selbst auf eine kulturel-
le Dimension verweisen muss: Ob und wie ein bestimmtes Gut hergestellt wird, ist
eine Frage, die wiederum die sinnstiftende Welt des Zwischen adressiert und nicht
mittels dingweltlicher Zweckrationalitit beantwortet werden kann. Die Rationali-
tit der Dingwelt kann die Machbarkeit von Herstellungsprozessen evaluieren, nicht
ihre Notwendigkeit, die auf auf3erhalb der Greifbarkeit liegende Sinnressourcen Be-
zug nimmt. Form und Inhalt des Herstellungsprozesses sind folglich selbst immer
vor einem Werthorizont situiert, der als Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-
heiten durch geronnenes Handeln und Sprechen konstituiert wird. An der dadurch
implizierten Fragilitit immanenter Bedeutungsgenerierung setzt nun Arendts Ver-
standnis von Nachwelt an.

3. Nachwelt als Intertemporalitatstheorem

Durch die Bedeutung der Welt fiir den Menschen, Bestindigkeit und Dauerhaftig-
keit zu schaffen, adressiert dieser Begriff immer auch eine zeitliche Dimension. Die
temporale Okonomie der Welt ist, dies wurde bereits deutlich, die Konsequenz einer
konstitutiven Riickgebundenheit an die Erde, die als physischer Bezugsrahmen der
Welt ein Verhalten auf ihre Prozessualitit der Verginglichkeit aufzwingt. Eine die-
se zeitliche Dimension um eine intertemporale Konnotation erweiternde Differenz,
die Arendt eher beildufig zur Erfassung ihres Verstindnisses von Welt bemiiht, wird
in Vita activa mit dem Begrift der Nachwelt erfasst. In ihrer Beschreibung der grie-
chischen Polis fithrt Hannah Arendt mit Bezug auf die Grabrede des Perikles aus:

Dort [in der Grabrede des Perikles; M.K.] heifst es, dafR die Polis denen, die Land
und Meer zum Schauplatzihrer Kithnheit gemacht haben, garantiert, da sie nicht
vergeblich gelebt und gehandelt haben, dafd sie weder eines Homers noch ande-
rer seiner Kunst bediirften, sondern ohne alle Hilfe sunvergdngliche Denkmaéler<
hinterlassen werden von dem, was sie im Guten und B6sen an Erinnerungswiirdi-
gem vollbrachten; die Polis wird dafiir sorgen, daR das Erstaunen der Mitwelt in
der Nachwelt nicht erstirbt, daf? also die Nachwelt, zwar nicht fir die sterblichen
Menschen selbst, aber fiir das, was an ihnen wert war, unsterblich zu werden, eine
Mitwelt bleibt.*®

Mit dem Begrift der Nachwelt kommt nicht blo3 das stellenweise heroische Poli-
tikverstindnis Arendts zum Ausdruck, sondern eine Uberlegung, die das Verhiltnis
von Zeit und Welt auszumessen sucht. Wenn nun Hannah Arendt auf die Begriffsfa-
cette der Nachwelt verweist, deutet sie nochmals explizit den intertemporalen Index

58 Ebd., S. 248, eigene Hervorhebungen.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

des Weltbegriffs aus. Mit Hilfe des Nachweltbegriffes bietet sich somit ein begriffli-
cher Schliissel zu einer Ausdifferenzierung der weltlichen Zeitlichkeit, der zugleich
einen Zugang zu einem intertemporalen Verstindnis von politischen und sozialen
Zusammenhingen erdffnet.

Die Mitwelt, auf die Arendt im oberen Zitat die Nachwelt bezieht, wurde als
Sphire der Verhandlung von Bewertung und intersubjektiver Sinnstiftung sowie
Normengenerierung verstanden, in der die personale Einzigartigkeit erscheint und
die Pluralitit der Menschen offenbar wird. Mit dem Begriff der Nachwelt soll nun
unterstrichen werden, dass die verhandelten normativen Verstindigungen tiber Art
und Form politischen und sozialen Zusammenlebens als geronnenes Handeln und
Sprechen iiber die blofie Gegenwart des gemeinsamen Erscheinens hinaustreten
und selbst institutionelle Emergenz hervorbringen. Arendts Erganzung des Nach-
weltbegriffs kann insofern als ein Intertemporalititstheorem gedeutet werden, wo-
durch sie markiert, dass die Handlungen der gegenwirtigen Mitwelt immer auch
verengende Wirkungen auf die tiber sie hinausgehende Zukunft besitzen und da-
durch gleichsam zur Mitwelt der Zukunft avancieren. Wie ein solches Emergieren
der Materialitit der Mitwelt verstanden werden darf, macht Arendt an ihrer Meta-
pher des Bezugsgewebes menschlicher Angelegenheiten deutlich. So hebt sie her-
vor:

Weil dies Bezugsgewebe mit den zahllosen, einander widerstrebenden Absich-
ten und Zwecken, die in ihm zur Geltung kommen, immer schon da war, bevor
das Handeln Giberhaupt zum Zug kommt, kann der Handelnde so gut wie niemals
die Ziele, die ihm urspriinglich vorschwebten, in Reinheit verwirklichen; aber nur
weil Handeln darin besteht, den eigenen Faden in ein Gewebe zu schlagen, das
man nicht selbst gemacht hat, kann es mit der gleichen Selbstverstandlichkeit
Geschichten hervorbringen, mit der das Herstellen Dinge und Gegenstande pro-
duziert>®

Der in die Welt hineingeborene Mensch findet sich immer bereits in einer einge-
richteten Welt wieder, die eine eigene Kultur von Regelungsregime vor seiner welt-
lichen Ankunft materialisierte und dadurch eine normative Kraft ins Werk setzt.
Das Handeln und Sprechen organisiert sich daher im von der Pluralitit der Men-
schen bestimmten Raum einer vor ihnen errichteten Mitwelt von Normen, Konven-
tionen sowie Institutionen und legt gleichsam die Grundlage fiir das Handeln und
Sprechen der folgenden Nachwelt. Es kommt an dieser Stelle erneut die Mehrdeu-
tigkeit der menschlichen Pluralitit als synchrone Gleichheit und Ungleichheit zum
Vorschein und macht offensichtlich, dass das Set von anerkannten Erscheinungs-
praktiken zuvor von den inszenierenden Individuen inkorporiert werden muss.

59 Ebd.,S. 226.
60 Vgl. S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 110.

71


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Max Klein

Das sich handelnd und sprechend in das bestehende Bezugsgewebe menschli-
cher Angelegenheiten einschlagende Individuum erscheint auf der Bithne der Wel,
um auf eine bestimmte Weise von den Umgebenden wahrgenommen zu werden;
das Erscheinen selbst ist demnach ein kommunikativer Prozess eigener Differenz-
darstellung. Damit die Inszenierung auch von den >zuschauenden< Personen de-
chiffriert und eingeordnet werden kann, ist die Darstellungsleistung konstitutiv an
ein Mindestmaf$ kultureller Virtuositit riickgebunden: Die Darstellung muss be-
reits die normativen Voraussetzungen mitbringen, das heifdt, auf die institutionali-
sierten Codes zuriickgreifen, um sich in einer von den umgebenden Personen aner-
kannten Form in das Bezugsgewebe einzubringen. Gesagt ist damit vor allem, dass
die erscheinenden Individuen in gleicher Weise eine geteilte Sprache erlernen sowie
die hegemonialen Normen inkorporieren miissen, um ihre Differenz im Bezugsge-
webe menschlicher Angelegenheit zu markieren. Das ist die Funktion, die der Er-
ziehung im Kontext einer stindig durch die irdische Zeitlichkeit bedrohten Mitwelt
zukommt. Bei Benhabib heif3t es diesbeziiglich:

The crucial point here is that in learning speech and action, every human child
also becomes the initiator of new deeds and of new word. To learn a language is to
master the capacity for formulating an infinite number of well-formed sentences
in that language; to know how to act as a Hopi Indian, as an Ancient Greek, as a
modern American is also to know — more or less — how to initiate both what is
expected of one by the community and what is new, distinctive to this individual.
Socialization and individuation are two sides of the same coin.’

Mit Jacques Ranciére kann formuliert werden, dass das individuierende Einschla-
gen in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten die Fihigkeit voraussetzt,
nicht allein Laute zu produzieren, die im Kontext der Mitwelt als »Lirm«** qualifi-
ziert werden, sondern kompetent im sinnlichen Raum anerkannte Asthetiken auf-
zufithren.® Sprechen und Handeln sind daher normative und normierende Prakti-
ken, die vor dem Hintergrund eines Systems von Erwartungen eingeprobt werden
miissen und in ihrem Vollzug zugleich das Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-
heiten inszenatorisch reproduzieren. Diese institutionelle Emergenz darf deshalb
nicht in einem mechanistisch-determinierenden Sinn missverstanden werden; das
Bezugsgewebe ist vielmehr gerade auch ein Ort der Befragung und erméglicht in-
sofern stets widerstindige Praktiken der Nachwelt: Nachweltliches Aufbegehren als
>Generationenkonflikt« ist vor allem deshalb ein fester kultureller Topos, weil die
Méglichkeit der Entsagung und die Einfithrung alternativer mitweltlicher Astheti-

61 S.Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 110.
62 ). Ranciéere: Das Unvernehmen, S. 41.
63 Vgl.). Ranciere: Der Hass der Demokratie; ]. Ranciére: Das Unvernehmen.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

ken konstitutiv fiir jedes intergenerationale Scharnier ist. Auf diese Weise ist der
Status quo der Mitwelt durch die Kategorie der Nachwelt permanent prekir.

Das vorhandene Bezugsgewebe wird daher wegen seiner unvollstindigen De-
terminiertheit fehlgedeutet, wenn es, trotz seiner normativen Kraft, allein als vom
Menschen unabhingige zweite Natur ausgeleuchtet wird: Es muss der Nachwelt
ebenso in seiner Sinnhaftigkeit verdeutlicht werden. An diesem Punkt fithrt Arendt
die politische Funktion von Narrationen ein. Wie Arendt festhilt, bringt das Han-
deln und Sprechen, das Fiden in das vorhandene Bezugsgewebe menschlicher
Angelegenheiten einschligt, Geschichten hervor, die das Erscheinen wie Beeinflus-

* einbetten.

sen der Mitwelt begleitend in einen »Bedeutungszusammenhang«®
Diese Geschichten sind, aus der Perspektive der Nachwelt betrachtet, iiber den
Handlungsvollzug hinausweisende legitimatorische Codes, die institutionellen Ar-
rangements rechtfertigen und stabilisieren. Ganz in diesem Zusammenhang steht
eine der wirkmichtigen Kernthesen von Macht und Gewalt, dass jede stabile politi-
sche Ordnung auf die Anerkennung der bestehenden institutionellen Regime durch
die von der Ordnung adressierten Personen angewiesen sei: »Wo Befehlen nicht
mehr gehorcht wird, sind Gewaltmittel zwecklos«.® Diese Stabilisierungsleistung
politischer Ordnungen erfolgt im Medium der Erzihlung, die mit dem Aufkommen
der Nachwelt dem mitweltlichen Status quo in einer verstindigungsorientierten
Weise Legitimation und Geltung verschaffen soll. Wie das Zitat aus Macht und Gewalt
nahelegt, wire es daher verkiirzt, die Durchsetzung von Normen allein im Modus
staatlicher Gewaltsamkeit zu denken. Der intertemporale Aspekt der Mitwelt
verwirklicht sich insofern durch das tiber die eigene Gegenwart hinausweisende
Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten in Form entscheidungsgenerieren-
den kommunikativen Handelns, muss allerdings im Medium der Narration trotz
seiner normativen Faktizitit als neue Mitwelt immer dem priifenden Fragen der
Nachwelt standhalten.® Arendt betritt damit den Boden gesellschaftlicher Mythen,
die »auf das Verstindigtsein der Gesellschaftsteilnehmer untereinander und auf
die Eintrichtigkeit (oder: Vereinbarkeit) ihrer Wertiiberzeugungen abziel[en]«.*’
Obwohl Arendt die Nachwelt im oberen Zitat mit Blick auf die Mitwelt disku-
tiert, sollte dies nicht vom Umstand ablenken, dass freilich auch die greifbare Be-
stindigkeit der Dingwelt, wie zuvor hinlinglich klar wurde, stets ihrerseits die ei-
gene Gegenwirtigkeit iiberschreitet. Dies scheint gleichsam in einer primir sym-
bolischen und einer primir funktionalen Form zu erfolgen. Die legitimierende Pra-
xis des Erzihlens von Geschichten bildet in einem ersten Schritt den Nexus, der zur

64  H.Arendt: Vita activa, S. 218.

65 H.Arendt: Macht und Gewalt, S. 50.

66  Vgl.S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 113.

67 M. Frank: Der kommende Gott, S. 11; vgl. auch J. Kristeva: Life Is a Narrative.

79


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Max Klein

Nachweltlichkeit der Dingwelt in einer primir symbolisch verfahrenden Form tiber-
leitet. Fiir Arendt ist das Geschichtenerzahlen nicht allein Medium und Grundla-
ge einer in der Sphire des »Zwischenc zirkulierenden Weise der Weltstabilisierung,
sondern wird zugleich Ausgangspunkt fiir eine sich dinglich materialisierende kul-
turelle Selbstvergewisserung im sinnlichen Raum:

Das, was von seinem Handeln [das Handeln des Handelnden; M.K.] schliefilich in
der Weltverbleibt, sind nichtdie Impulse, die ihn selbstin Bewegung setzten, son-
dern die Geschichten, die er verursachte; nur diese kdnnen am Ende in Urkunden
und Denkmalern verzeichnet werden, in Gebrauchsgegenstinden und Kunstwer-
ken sichtbar werden, im Gedachtnis der Generationen wieder und wieder nach-
erzahlt und in allen moglichen Materialien vergegenstindlicht werden.®®

Die primir symbolisch codierten Artefakte kultureller Vergewisserung wie Denk-
miler, Kunst und andere Variationen verdinglichten kulturellen Erbes werden von
Arendt zu einer Art gegenstindlicher Verdichtung des kulturellen Gedichtnisses,
die das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten in einem buchstiblichen Sinn
materialisieren und das Handeln wie Sprechen der Mitwelt fiir die Nachwelt gleich-
sam im sinnlichen Raum erfahrbar machen. Die Geschichten vergangenen Han-
delns, die im Zusammenhang mit dem Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheit
eine affirmative Evidenz zugesprochen bekommen, werden in vergegenstindlichte
Kulturgiiter iibersetzt, die zu Medien symbolischer Reprisentation und politischer
Verbindlichkeit avancieren. Diese in vergegenstindlichte Kulturgiiter geronnenen
Geschichten stehen daher in einem doppelten Zusammenhang zu den ihnen unter-
legten Narrationen: Sie symbolisieren diese zum einen in der Sphire der Dingwelt
und affizieren zum anderen wiederum die Mitwelt, die durch das erneute Erzihlen
die Dingwelt immer der Nachwelt sprachlich als eigene Welt vermittelt und diese
vor dem kritischen Blick der kommenden Generationen permanent zu stabilisieren
sucht.

Neben dieser primir symbolisch codierten Form reprisentativer Stabilisierung
der Mitwelt in der Sphire der Dingwelt legt Arendt noch eine andere Bestindig-
keitsleistung nahe, die ein erheblich geringeres Maf intellektueller Anstrengung fiir
ihre Verstindlichkeit voraussetzt, da sie nicht auf ikonographische Verdichtung ab-
zielt, sondern der Mitwelt vielmehr in einem buchstablichen physischen Sinn Sta-
bilitit verleiht. So unterstreicht Arendt erneut mit Blick auf die Polis:

Die Organisation der Polis, deren physischer Bestand durch die Stadtmauer und
deren geistiges Gesicht durch das Gesetz gegriindet und festgelegt ist (ndmlich
um zu verhindern, dafd diese einmalige Physiognomie sich in der Folge der Ge-

68 H.Arendt: Vita activa, S. 227.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

nerationen bis zur Unkenntlichkeit verandert), ist ihrem Wesen nach ein organi-
siertes Andenken [..].%°

Die hergestellten Mauern der Polis sind der schiitzende Rahmen, der trotz aller ir-
dischen Prozessualitit einen stabilen Raum der bestindigen Orientierung bietet,
um im Inneren das Erscheinen der Mitwelt einzurichten und auf Dauer zu stellen.”
Legt man die Mauern der Polis symbolisch aus, so unterstreicht Arendt grundsitz-
lich die Abhingigkeit der Mitwelt von einem hergestellten schiitzenden Eingerich-
tetsein, das einen intertemporalen Raum der Verstindigung ins Werk setzt. Der
Schutzraum ist damit wortlich zu nehmen: Es geht nicht primédr um Formen symbo-
lischer Reprisentation gemeinsamer Wertiiberzeugungen wie bei Kunst oder Denk-
mailern, sondern in erster Linie um Funktionalitit, um den Erhalt der »Physiogno-
mie«der Polis fir die Ermoglichung eines Bezugsgewebes menschlicher Angelegen-
heiten.”

Durch diese konstitutive Bezugnahme der Mauern auf die Sphire der Mitwelt
affiziert nun wiederum das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheit als imma-
nente Quelle der Sinngebung die sie schiitzende Sphire, indem sie den Mauern
einen Wert unterlegt und ihnen Bedeutung verleiht. Da Arendt im oberen Zitat
erneut betont, dass die >Organisation der Polis« ein >organisiertes Andenkenc sei,
unterstreicht sie neben der rohen Physis des Schutzes zudem eine noumenale
Grundierung der >Physiognomie« der politischen Ordnung und hebt dadurch die
iber die Statik der Mauern hinausgehende ideelle Verankerung der Polis hervor:
Die Sinnhaftigkeit besteht in ihrem organisierenden Charakter des menschlichen
Zwischen.” Damit sind auch die Mauern der Polis selbst wiederum an Sinnge-
bungsnarrative riickgebunden; im Rahmen der eigenen Legitimationsgeschichte
fungieren die Mauern als physische Marker der Gestalt und Kontur einer Gemein-
schaft, sichern ihre physische Identitit sowie Integritit und steigen so selbst als
Grenze desorganisierten Andenkens« zum Erinnerungswerten auf. Das normative
Bezugssystem der Mitwelt legitimiert die sie sichernde Physis mit und unterstreicht
den ebenso geistigen Charakter der scheinbar nur funktionalen Umgebung. Die
gegenwirtigen Konflikte um die bestehenden Grenzregime machen dies unmit-
telbar deutlich. Dass diese Mauern und Schutzsphiren der Polis von der Nachwelt

69 Ebd.,S.248.

70  Vgl. H. Arendt: Was ist Politik?, S. 111.

71 DabeihatHannah Arendtinteressanterweise nicht blofd Cebaude, Eigentumsordnungen und
Technik im Sinn, sondern stellenweise ebenso Gesetze, die als virtuelle Mauern im Kontinu-
um der Zeit auch fiir die Nachwelt »die Chancen [..] organisieren, unter denen jeder sich
auszeichnen und in Wort oder Tat zur Schau stellen« kann, »wer er in seiner Einmaligkeit«ist
(H. Arendt: Vita activa, S. 247; vgl. auch S. 244; H. Arendt: Was ist Politik?, S.111;]. Forster: Die
Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 360—368)

72 Vgl.J. Kristeva: Life Is a Narrative, S. 14.

81


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Max Klein

eingerissen werden konnen, da ihre Legitimationsnarrationen von der Nachwelt
entweder nicht mehr verstanden werden oder sie einfach ihre Evidenz einbiifien,
plausibilisiert die begriffslogische Vorrangigkeit der sinnstiftenden Mitwelt vor der
konstitutiven Bedingtheit der zweckrationalen Dingwelt unter Beriicksichtigung
zeitlichen Wandels und nachweltlicher Prisenz: Die materiellen Verhiltnisse und
Ordnungen miissen selbst von einer aus der Mitwelt hervorgegangenen Wert-
basis getragen sein und sind daher immer wieder Gegenstand nachweltlicher
Aushandlung, sobald sich der Nachwelt die Frage nach der Rechtfertigung ihrer
handlungslimitierenden Effekte stellt.

Arendts Gedanken zur Intertemporalitit markieren insofern die begriffsimma-
nente Abhingigkeit der beiden Weltebenen von einer Anerkennung der Nachwelt:
Der Begrift verweist auf die konstitutive Reproduktionsungewissheit der bestehen-
den Handlungs- sowie Herstellungskulturen und folglich auf die politische Bedingt-
heit der Welt. Damit besteht die begriffliche Spezifik der Nachwelt in der Hervorhe-
bung politischer Fragilitit und deckt die Ungewissheit geschichtlicher Prozesse auf:
Der Begriff artikuliert die »Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten«”® und
unterstreicht die Moglichkeit politischer Diskontinuitit ausdriicklich. Insofern ist
die Nachwelt als locus der Befragung tatsichlich, wie Arendt es nahelegt, auf engs-
te Weise mit dem Begriff der Mitwelt verbunden, legt allerdings anders als Arendts
Pragmatik der Mitwelt den Akzent nicht auf die Kontinuitit der iiber Generationen
geronnenen Welt, sondern macht die agonale Fragilitit und politische Bedingtheit
von Herstellungs- und Handlungskulturen im Kontinuum der Zeit sichtbar.” Das
geschieht, indem die Nachwelt als potentielle Eruption der weltlichen Kontinuitit
die Sinnhaftigkeit menschlicher Praxis befragt. Mit dem Begrift der Nachwelt fithrt
Arendt ein intergenerationales Scharnier ein, das die komplexen Beziige der Welt-
ebenen und ihre Formen der Stabilisierung begrifflich erfasst, dabei allerdings die
politische Grundierung der gesamten Welt zwischen Anerkennung und Ablehnung
expliziert. Vor diesem Hintergrund ist die Kategorie der Nachwelt vielmehr die Kon-
turierung der auf Bestindigkeit und Dauerhaftigkeit zielenden politischen Konse-
quenzen der Mit- und Dingwelt: Indem die hergestellten und verhandelten Ergeb-
nisse durch ihr Emergieren im Moment der Verwirklichung stets auch die Angele-

73 H.Arendt: Vita activa, S. 234.

74  Das Verhiltnis von Mitwelt und Nachwelt deckt sich mit einer in der Arendt-Forschung zen-
tralen Diskussion tber ihren Begriff des Handelns. Wahrend Interpreten wie Habermas vor
allem die Verstindigungsdimension eines kommunikativen Handlungsbegriffs bei Arendt
herausarbeiten, Handeln und Sprechen daher in einem konsensuellen Licht perspektivieren
(vgl. ). Habermas: »Hannah Arendts Begriff der Macht«), riickt Canovan explizit gegen Ha-
bermas die Pluralitit als Unterschiedenheit in den Mittelpunkt und kritisiert — ausgespro-
chen scharf — die Konsenszentrierung Habermas’ als das hermeneutisch iiberstrapazieren-
de Hineinlesen eigener Uberlegungen (M. Canovan: »A Case of Distorted Communication,
S.105-116).



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

genheiten der Zukunft werden, wird permanent Ungewissheit eingespielt. Arendts
Begriff der Nachwelt ist mit anderen Worten die politische Interpretation von Zeit-
lichkeit selbst, die Explikation dessen, was die Tatsache zeitlichen Wandels politisch
aussagt und bedeutet.

4, Eine Politik der Nachwelt

Die prominente Rolle, die das Geschichtenerzihlen bei Hannah Arendt einnimmt,
ware vor dem Hintergrund des bisherigen Argumentationsgangs missverstanden,
sobald diese Geschichten einen geschichtsphilosophischen Subtext zugesprochen
bekidmen. Als postmetaphysische Denkerin geht es Arendt nicht um die Plausibi-
lisierung von Geschichtsteleologien, sondern um das Aufzeigen von Freiriumen,
die sich kritisch-befragend gegen transzendente geschichtliche Zielvorstellungen
richten.” Arendts Begriff der Nachwelt ist eine eminente Kritik an geschichtsphilo-
sophischen Begriindungsmodi: Indem sie ihrem Weltbegriff durch den Verweis auf
die Nachwelt einen intertemporalen Index unterlegt, verdeutlicht Arendt nur die
prinzipiell unbestimmte und ungewisse Verfasstheit der Welt, die im Kontinuum
der Zeit eine politisch-transformative Aneignung offenlisst. Prizise schreibt sie:
»Da Handeln immer auf zum Handeln begabte Wesen trifft, 16st es niemals nur
Re-aktionen aus, sondern ruft eigenstindiges Handeln hervor, das nun seinerseits
andere Handelnde affiziert.«” Die Tatsache der Pluralitit der Menschen wird von
Arendt insofern ernst genommen, als sich die Handelnden und Sprechenden aufje
eigene und je unbestimmte Weise in das Bezugsgewebe einschlagen und dadurch
zugleich in unabsehbarer Weise durch ein komplexes Inter-Agieren das Gewebe
selbst verindern. Arendt spricht in diesem Sinn von einer »Schrankenlosigkeit«”
des Handelns, die jede Form normierender Gegenwart — ob nun hergestellt oder
verhandelt — in einen Status der Fragilitit versetzt:

Schrankenlosigkeit erwéchst aus der dem Handeln eigentiimlichen Fahigkeit, Be-
ziehungen zu stiften, und damit aus der ihm inharenten Tendenz, vorgegebene
Schranken zu sprengen und Grenzen zu lberschreiten. Die Schranken und Gren-
zen, die von so grofRer Bedeutung in dem Bereich der menschlichen Angelegen-
heiten sind, stellen den niemals verlalichen Rahmen her, in dem Menschen sich
bewegen, ohne den ein Zusammenleben liberhaupt nicht moglich wére, und der

75  Vgl. H. Arendt: Macht und Gewalt, S. 81; M. LaFay: Hannah Arendt and the Specter of Totali-
tarianism, S. 154—166.

76  H.Arendt: Vita activa, S. 237.

77  Ebd., S. 238.

83


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Max Klein

doch oft noch nicht einmal stabil genug ist, um dem Ansturm zu widerstehen, mit
dem jede neue Generation der Geborenen sich in ihn einschaltet.”®

Der Begriff der Nachwelt ist vor diesem Hintergrund zuvorderst ein politischer Be-
griff, der Intertemporalitit in der Optik politischer Praxis denkt, da er die prinzipi-
elle Veranderbarkeit sozialer, dinglicher und politischer Tatsachen durch Handeln
in den Mittelpunkt riicke. Mit der Nachwelt scheint insofern ein Gedanke formu-
liert, der an Marx’ berithmtes Diktum aus dem Achtzehnten Brumaire des Louis Bona-
parte erinnert: »Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie
nicht aus freien Stiicken unter selbstgewihlten, sondern unter unmittelbar vorhan-
denen, gegebenen und iiberlieferten Umstinden«.”

Wie sehr Arendt politisches Handeln grundsitzlich im Register der Nach-
welt denkt, wird insbesondere durch ihre emphatischen Beschreibungen des
Handelns als zweiter Geburt deutlich. Durch die inspirative und individuierende
Inszenierung im handelnden Erscheinen aktualisieren Menschen, so Arendt, ihr
Geborensein: »Handeln als Neuanfangen entspricht der Geburt des Jemand, es
realisiert in jedem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins«.®® Gegen den christ-
lich-platonischen Pessimismus des Geworfenseins Heideggers wendet Arendt die
Geburt als Begriff politischer Potentialitit. Seit ihrer Augustinus-Schrift® zeigt sich
Arendt fasziniert von der Fihigkeit des Menschen, einen Neuanfang in die Welt
zu bringen, der jede Statistik konterkariert: Die Natalitit im Sinne menschlicher
Spontanitit darf daher als politischer Begriff nicht vom biologischen Eintreten
in die Welt, das, als der irdischen Sphire zugehérig, »so wenig >schopferisch« wie
Sterben eigentlich s>vernichtend« ist«,%* vereinnahmt werden, sondern macht auf
die Eigenart des Handelns und Sprechens aufmerksam, durch das Erscheinen
die eigene personale Einmaligkeit immer wieder neu als zweite Geburt in die Welt
einzubringen: »Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen
ein, die existierte, bevor wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie

78  Ebd. Mit ihrer Betonung der Schrankenlosigkeit des Handelns schwingt insofern trotz al-
ler Emphase stets auch eine Sorge vor den unabsehbaren Resultaten des Handelns mit, die
Arendt (vgl. ebd. S. 234—241) als zwischen Konstitution und Destruktion changierende Aporie
des Handelns begreift. Daher stimmt Arendts Denken nicht in eine grundsatzliche Negation
staatlicher Ordnungen oderin eine kategorische Affirmation jedes Widerstands ein, sondern
sucht Institutionen der »Freiheit gegen das Unheil der Zwangsherrschaft« (H. Arendt: Uber
die Revolution, S. 9) zu plausibilisieren (vgl. auch J. Forster: Die Sorge um die Welt und die
Freiheit des Handelns; G. StraRenberger: Hannah Arendt, S. 89-125).

79 K. Marx: »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, S.115.

80 H.Arendt: Vita activa, S. 217; H. Arendt: Macht und Gewalt, S. 81.

81  H.Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 59f.

82  H.Arendt: Macht und Cewalt, S. 82.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

eine zweite Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestitigen,
gleichsam die Verantwortung dafiir auf uns nehmen«.®

Durch die Potenz des steten Neuanfangs, des geburtlichen Einschaltens in die
Welt, wird der Begriff der Nachwelt nicht blof eminent politisch, sondern verliert
auch jeden starren essentialistischen Charakter. Die Nachwelt ist durch die hand-
lungstheoretische Interpretation der Natalitit eine dynamische und fluide Katego-
rie, die auf den konstitutiven Wandel der Welt verweist: Die Politik der Nachwelt
ist daher aus Arendts Sicht geradezu gleichgesetzt mit aller Politik, da das Erschei-
nen und verandernde Einschlagen in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-
heiten gleichsam wie eine Art Generationenkonflikt eine Ubernahme von Verant-
wortung fir die itber Generationen geformte Welt wird. Generation meint dann we-
der eine familidr-genealogische noch eine statistische Gréfe — von dreifig Jahren
0.4.—,sondern eine transformierende und einen neuen Anfang setzende Aneignung
der ansonsten in den Absolutismus der Wirklichkeit entgleitenden gegenwirtigen
Weltim Modus der zweiten Geburt. Durch diese Verfliissigung des Generationenbe-
griffs kommt fiir eine Politik der Nachwelt eine theoretische Pointe zum Vorschein:
Wenn das geburtliche Einschlagen in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-
heiten Bestindigkeit annimmt, beginnt sogleich mit der praktischen Realisierung
auch eine auf sie bezogene Nachwelt, die auf die iibergebene Welt ihrerseits mit ei-
ner Politik der Nachwelt antwortet. Der Vollzug der Welt schreitet im Vollzug bereits
tiber sich hinaus und hat daher die Nachwelt immer schon unmittelbar adressiert.
Die Nachwelt als das beide Weltebenen Betreffende ist dadurch im handelnden und
sprechenden Antworten auf die weltliche Gegenwart zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Sie begegnet im praktischen Vollzug der tradierten Kontinuitit geronne-
ner Praxis und setzt gleichsam die Voraussetzung fiir die anschlieffende Nachwelt.

Anders als ein sozialstaatliches Intergenerationalititsverstindnis, das primir
mit einer zwischen den Polen Jung und Alt changierenden Ordnung operiert,
schwingt im Begrift der Nachwelt auch immer die grundlegendere intertemporale
Beziehung von Toten und Lebenden mit. Der Diskurs des >Generationenvertrags«
fokussiert beispielsweise ausschliefilich lebende Akteure, die vor allem anhand
der Kriterien Alter und Arbeitsfihigkeit differenziert werden: Die jiingeren ar-
beitsfihigen sowie beitragszahlenden Generationen tragen im sozialstaatlichen
Rentenversicherungssystem die Lasten fur die nicht mehr arbeitenden ilteren
Bevolkerungsgruppen. Der Nachweltbegriff legt seinen konnotativen Schwerpunkt
insofern anders, als sein eruptiver Impetus eher als Dialog zwischen der befragen-
den Gegenwart und dem Kondensat der vergangenen Generationen beschrieben
ist. Diese im Begriff der Welt transportierten Kondensate der Vergangenheit fithren
zwar nicht ausschliefllich, aber immer auch die geronnene Praxis der Verstorbenen

83  H.Arendt: Vita activa, S. 215.

85


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Max Klein

als Genealogie mit, auf die die Nachwelt responsiv bezugnimmt. Sowohl die Ge-
genwart der Mitwelt als auch die der Dingwelt sind daher das Resultat einer mit
Menschenbeginn kontinuierenden Praxis. Insofern die Nachwelt befragend zu der
Uberlieferung der Welt Stellung bezieht, partizipieren die Verstorbenen in Form
des sich prisentierenden weltlichen Kondensats quasi-dialogisch an jeder Gegen-
wart. Arendts Verstindnis von Politik als einer Politik der Nachwelt ist in diesem
Sinn ferner immer auch eine Politik der Toten, da die Gegenwirtigkeit der Praxis
ihrerseits in einem intertemporalen Verhiltnis zu der von Marx im Achizehnten
Brumaire proklamierten >nicht aus freien Stiicken unter selbstgewihlten, sondern
unter unmittelbar vorhandenen, gegebenen und iiberlieferten Umstinden« ge-
machten Geschichte steht. Mit dem Begriff der Nachwelt wird die deterministische
Autoritit der Tradition infragestellt, eine potentielle Krise in Permanenz evoziert,
um die Méglichkeit der Identifikation einzuspielen, indem eine aneignungsoffene
Gegenwart stark gemacht wird, die gleichsam im Vollzug der Aneignung selbst an
diesem Kondensat der Vergangenheit teilhat und unmittelbar eine neue Nachwelt
einfordert. Die von Arendt hiufiger zitierte Metapher Edmund Burkes,® alles
Handeln sei ein Handeln »in concert«, kann daher nicht allein als blof? synchrone
Polyphonie gedeutet, sondern muss ebenso sehr als durch die Vergangenheit zum
Klingen gebrachte Vielstimmigkeit beschrieben werden, in der folglich nicht allein
die Lebenden, sondern auch die Toten zum >Klang« der Gegenwart beitragen.

Vor diesem Hintergrund sensibilisieren Arendts Nachweltiiberlegungen fiir ein
grundlegendes Denken historischer Eingebundenheit politischen Handelns, das
sich zwar auf den ersten Blick blof} im gegenwirtigen Zwischen prisentiert, dabei
aber einerseits auf die gegenwirtige Vergangenheit der kondensierten Tradition
Bezug nimmt und andererseits die unmittelbare Prisenz der Praxis durch die sich
in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten einschlagenden »objektiv-

weltlichen Interessen«®

ibersteigt: »Diese Interessen sind im urspriinglichen
Wortsinne das, was »inter-est<, was dazwischen liegt und die Beziige herstellt, die
Menschen miteinander verbinden und zugleich voneinander trennen«.®® Auch
wenn der Eindruck entstehen kénnte, das zitierte Inter stelle primir auf synchrone
Zeitlichkeit ab, kann mit Beriicksichtigung des den beiden Ebenen der Welt un-
terlegten Nachweltbegriffs das Inter als Inter-Temporalitit gedeutet werden: Das
Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten und die Dinge menschlicher Her-
stellung befinden sich nicht nur im trennenden und verbindenden Zwischen der
Gegenwirtigkeit, sondern sind durch die Prozessualitit des sich verschrinkenden
Handelns stets ein Zwischen im Kontinuum der Zeit. Eine Politik der Nachwelt

84  Vgl. H. Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 956; H. Arendt: Was ist Politik?,
S. 50.

85  H.Arendt: Vita activa, S. 224.

86 Ebd.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

meint daher, dass die prisenten Entscheidungen, Normen, Werte, Erinnerun-
gen, Denkmaler, Gebiude und Grenzen konstitutiv als Frage an die unmittelbar
einsetzende Nachwelt formuliert sind, die selbst wiederum in ver-antwortendem
Bezug permanent in einem kommunikativen Zusammenhang mit dem Vergange-
nen ihre eigene Gegenwirtigkeit verhandeln sowie herstellen muss. So tritt eine
eingerichtete Welt immer bereits einer Nachwelt entgegen, die durch Befragung
der itbergebenen Welt zugleich eine Distanz einspielt, um die vorgefundene Welt
erst durch Verdnderungen zu der eigenen zu machen und zugleich im Prozess der
Aneignung eine unmittelbar einsetzende Nachwelt auf den Plan zu rufen. In diesem
Sinn ist jedes Handeln als zweite Geburt ein Generationenkonflikt, eine Kontesta-
tion des aus vergangener Praxis hervorgegangenen Status quo, und insofern eine
Form Politik der Nachwelt.

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio: Stasis. Der Biirgerkrieg als politisches Paradigma. Aus dem Ita-
lienischen von Michael Hack, Frankfurt a.M.: S. Fischer Wissenschaft 2016.
Arendt, Hannah: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen In-
terpretation. Herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von Thomas
Meyer, Miinchen: Piper 2021

Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Im-
perialismus, totale Herrschaft, 21. Auflage, Miinchen: Piper 2019.

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt. Aus dem Englischen von Gisela Uellenberg. Mit
einem Interview von Adelbert Reif, 25. Auflage, Miinchen: Piper 2015.

Arendt, Hannah: Uber die Revolution, 7. Auflage, Miinchen: Piper 2019.

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titigen Leben, 20. Auflage, Miinchen: Piper
2019.

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Band 1. Das Denken, Miinchen: Piper 1979.

Arendt, Hannah: Was ist Politik?. Fragmente aus dem Nachlaf3. Herausgegeben von
Ursula Ludz. Vorwort von Kurz Sontheimer, 7. Auflage, Miinchen: Piper 2020.

Aust, Helmut P.: »Klimaschutz aus Karlsruhe. Was verlangt der Beschluss vom Ge-
setzgeber?«, in: VerfBlog vom 05.05.2021, https://verfassungsblog.de/klimasch
utz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/, DOI: 10.17176/2
0210505-111556-0.

Benhabib, Seyla: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, Thousand Oaks: Sage
1996.

Birnbacher, Dieter: »Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit und das Problem der Ge-
rechtigkeit zwischen den Generationen, in: Zeitschrift fir philosophische For-
schung 31 (1977), S. 385-401.

87


https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/

88

Max Klein

Birnbacher, Dieter: Verantwortung fiir zukiinftige Generationen, Stuttgart: Reclam
1988.

Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, 5. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017.

Bundesverfassungsgericht, Beschluss vom 24. Mirz 2021, 1 BvR 2656/18.

Canovan, Margaret : »A Case of Distorted Communication. A Note on Habermas and
Arendt, in: Political Theory, 11, 1 (1983), S. 105-116.

Canovan, Margaret: »Arendt, Rousseau, and Human Plurality in Politics, in: The
Journal of Politics 45, 2 (1983), S. 286—302.

Canovan, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political Thought,
Cambridge: Cambridge UP 1992.

d’Entréves, Maurizio Passerin: The Political Philosophy of Hannah Arendt, London/
New York: Routledge 1994.

Dierksmeier, Claus: »John Rawls on the Rights of Future Generations«, in: Jorg
Tremmel (Hg.), Handbook of Intergenerational Justice, Cheltenham/North-
ampton: Edwar Elgar 2006, S. 72-85.

Dower, Nigel: »Justice and Sustanability«, in: Ethical Theory and Moral Practice, 7, 4
(2004), S. 399-415.

Eckardt, Felix: Das Prinzip Nachhaltigkeit. Generationengerechtigkeit und globale
Gerechtigkeit, 3. Auflage, Miinchen: C.H. Beck 2016.

Forster, Jiirgen: Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns. Zur institutio-
nellen Verfassung der Freiheit im politischen Denken Hannah Arendts, Wiirz-
burg: Kénigshausen und Neumann 2009.

Frank, Manfred: Der kommende Gott. Vorlesungen iiber die Neue Mythologie. 1.
Teil, 8. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015.

Grunenberg, Antonia: »Hannah Arendst, Vita activa oder Vom titigen Leben (1958)«,
in: Manfred Brocker (Hg.), Geschichte des politischen Denkens. Das 20. Jahr-
hundert, Berlin: Suhrkamp 2018: S. 355-370.

Habermas, Jiirgen: »Hannah Arendts Begriff der Macht«, in: ders., Philoso-
phisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987,
S. 228-248.

Hendlin, Yogi Hale: »The Threshold Problem in Intergenerational Justice, in: Ethics
and the Enviroment, 19, 2 (2014), S. 1-38.

Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-
schaftskritik Hannah Arendts, Berlin: Lukas Verlag 1997.

Kateb, George: »Death and Politics. Hannah Arendt’s Reflections on the American
Constitution, in: Social Research, 54, 3 (1987), S. 605-616.

Kateb, George: »Freedom and Worldliness in the Thought of Hannah Arendt, in:
Political Theory, 5, 2 (1977), S. 141-182..

Kateb, George: Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil, Totowa: Rowman & Allan-
held 1983.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Nachwelt

Kristeva, Julia: Hannah Arendt. Life Is a Narrative. Translated by Frank Collins,
Toronto: University of Toronto Press 2001.

LaFay, Marilyn: Hannah Arendt and the Specter of Totalitarianism, New York: Pal-
grave Macmillan 2014.

Lenze, Anne: »Gleichheitssatz und Generationengerechtigkeit«, in: Der Staat 46, 1
(2007), S. 89—108.

Macready, John Douglas: Hannah Arendt and the Fragility of Human Dignity, Lan-
ham: Lexington 2018.

Marx, Karl: »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«, in: Marx-Engels-Wer-
ke, Bd. 8, Berlin: Dietz, S. 111-207.

Mockel, Benjamin: »Zukiinftige Generationen. Geschichte einer politischen Pathos-
formelg, in: APuZ Generationen (2020), S. 52—53.

Nullmeier, Frank: »Der Diskurs der Generationengerechtigkeit in Wissenschaft und
Politike, in: Zentrum fiir Sozialpolitik, ZeS Report 1 (2004), S. 3-6.

Nullmeier, Frank: Generationengerechtigkeit als Ordnungsprinzip fiir die Staats-
verschuldung, Baden-Baden: Nomos 2018.

Ottmann, Henning: Geschichte des politischen Denkens. Band 3: Neuzeit. Teilband
1: Von Machiavelli bis zu den grofRen Revolutionen, Stuttgart: ].B. Metzler 2006.

Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Aus dem Franzosi-
schen von Richard Steurer, 7. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018.

Rancieére, Jacques: Der Hass der Demokratie. Aus dem Franzésischen von Maria
Mubhle, 3. Auflage, Berlin: Matthes & Seitz 2016.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubersetzt von Hermann Vetter, 20. Auf-
lage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017.

Sorensen, Paul: Entfremdung als Schliisselbegriff einer kritischen Theorie der Poli-
tik. Eine Systematisierung im Ausgang von Karl Marx, Hannah Arendt und Cor-
nelius Castoriadis, Baden-Baden: Nomos 2015.

Straflenberger, Grit: Hannah Arendt zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2015.

Thaa, Winfried : »Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendtc,
in: Zeitschrift fiir Politik, 52, 1 (2005), S. 25-56.

Thaa, Winfried: »Die notwendige Partikularitit des Politischen. Uber Hannah
Arendts republikanische Perspektive auf Politik und Weltgesellschaft, in: Zeit-
schrift fiir Politike, 46, 4 (1999), S. 404—423.

Thaa, Winfried: »Hannah Arendt. Politik und Weltentfremdung, in: Politische Vier-
teljahrsschrift«, 38, 4 (1997), S. 695-715.

Thompson, Dennis: »Representing Future Generations. Political Presentism and
Democratic Trusteeship, in: Critical Review of Internation Social and Political
Philosophy, 13, 1 (2010), S. 17-37.

Tremmel, J6rg: »Welche Prinzipien der Generationengerechtigkeit wiirden Vertre-
ter aller Generationen unter dem Rawls’schen Schleier der Unwissenheit festle-
gen?«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 63, 2 (2009), S. 201-234.

89


https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Max Klein

Tremmel, Jorg: Eine Theorie der Generationengerechtigkeit, Miinster: Mentis 2012..

Villa, Dana: »Introduction. The Development of Arendt’s Political Thoughtc, in: dies.
(Hg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge
UP 2007, S. 1-24.

Villa, Dana: »Totalitarianism, Tradition, and The Human Conditiong, in: Arendt
Studies 2 (2018), S. 61-72.

Welti, Felix: »Rechtliche Aspekte der Generationengerechtigkeit, in: Kritische Jus-
tiz, 37,3 (2004), S. 255-277.



https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

