
Politik der Nachwelt

Überlegungen zur intertemporalen Dimension

politischer Entscheidungen in Anschluss an Hannah Arendt

Max Klein

Spätestens mit dem jüngsten ›Klimabeschluss‹ des Bundesverfassungsgerichts im

März 2021 ist die »Nachwelt«1 als rechtliche und politische Kategorie virulent. Die

mehrfach zum innovativen Kern des Urteils erhobene Sicherung ›intertemporaler

Freiheit‹, wie es im Beschluss heißt, sucht eine zukunftsbezogene Weiterführung

vonFreiheitsrechtenzuplausibilisieren,umgegenwärtigeHandlungsrationalitäten

unter Berücksichtigung intergenerationaler Folgen einzuhegen.2 Obwohl die in-

tertemporale Dimension von politischen Entscheidungen als Bewertungsmaßstab

nicht erst mit den gegenwärtig sich zuspitzenden Fragen der Klimapolitik aufkam,

wirken die durch Überschwemmungen und Waldbrände anschaulich werdenden

Herausforderungenwie ein Katalysator, umden politischenOrt und die Bedeutung

der Nachwelt in gegenwärtigen Handlungs- und Entscheidungskontexten neu zu

bestimmen.Während die mit demUrteil adressiertenmoralischen und rechtlichen

Fragen des naheliegenden Diskurses der Generationengerechtigkeit zusehends in

den Fokus der jeweils verantwortlichen Disziplinen rücken,3 stellen politiktheo-

1 1 BvR 2656/18 –, Rn. 1–270, hier Rn. 193.

2 Vgl. bspw. H.P. Aust: »Klimaschutz aus Karlsruhe.«

3 Andieser Stelle seienbloßexemplarisch einigeUntersuchungenderGenerationengerechtig-

keitsfrage genannt. Wesentlicher Anknüpfungspunkt der gerechtigkeitstheoretischen De-

batte intergenerationaler Politik sind John Rawls’ (2017: 319–326) Überlegungen in seiner

Theorie der Gerechtigkeit und insbesondere zu dem »Problem der Gerechtigkeit zwischen den

Generationen«, die dann vor dem Hintergrund unterschiedlicher Diskurse wie Nachhaltig-

keit, Finanzpolitik, Rentenpolitik u.a. diskutiert wurden und werden (J. Rawls: Eine Theorie

der Gerechtigkeit; vgl. D. Birnbacher: »Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit und das Problem der

Gerechtigkeit zwischen denGenerationen«; N. Dower: »Justice and Sustanability« S. 399–415;

C. Dierksmeier: »John Rawls on the Rights of Future Generations«, S. 72–85; J. Tremmel: »Prin-

zipien der Generationengerechtigkeit«, S. 201–234.; Y.H. Hendlin: »The Threshold Problem

in Intergenerational Justice«, S. 1–38.; und weit über Rawls hinausgehend J. Tremmel: Ei-

ne Theorie der Generationengerechtigkeit). In den Rechtswissenschaften wurde vor allem

im Zusammenhang mit dem Artikel 20a des Grundgesetzes und mit Bezug auf den Sozial-

staat, Staatsverschuldung und Nachhaltigkeit über die Frage intergenerationaler Gerechtig-

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Max Klein

retische Studien, die die Nachwelt als ernsthaften theoretischen Begriff in erster

Linie aus der Perspektive von Handlungsdynamiken, Assoziationsbildungen und

politischer Verbindlichkeiten zu beschreiben versuchen, Ausnahmen dar.4

Vor diesem Problemhorizont situiert zielt der vorliegende Beitrag auf eine

politiktheoretische Annäherung an die intertemporale Dimension politischer Ent-

scheidungen, indem eine differenzierte Untersuchung der Frage, wie eine Politik

der Nachwelt begrifflich erschlossen werden kann, geleistet wird. Auch wenn die

Semantik der Nachwelt eine unmittelbare Nähe zum Intergenerationalitätsbe-

griff suggerieren kann, wäre unter Umständen die konnotative Eigenständigkeit

des Nachweltbegriffs unterlaufen, sofern man eine unreflektierte Synonymität

unterstellen würde. Anders als die in der Forschung prominentere Kategorie der

Intergenerationalität scheint die Nachwelt einen distinkten Bedeutungskern zu

implizieren, da dieser deutlicher auf die über das Leben der verantwortlichen

Akteure hinausgehende Wirkung von Entscheidungen in politischen Handlungs-

kontexten abstellt, insofern Intergenerationalität in einschlägigen politischen

Diskursen,wie das Beispiel des ›Generationenvertrages‹ anschaulichmacht, häufig

nicht in einer zwischen Lebenden und Toten oszillierenden Grammatik operiert

und deshalb nur einen kleinen Ausschnitt von intertemporalen Handlungsfolgen

erfasst.5 Der Begriff der Nachwelt soll daher im Folgenden nicht allein, aber immer

auch die über das Leben des Akteurs transzendierende Reichweite von Handlungen

unterstreichen und bietet sich somit als eigenständiger Untersuchungsgegenstand

an. Die Unterscheidung von Nachwelt und Intergenerationalität darf vor diesem

Hintergrund allerdings nicht als Antithetik missverstanden werden – das wird im

Weiteren noch deutlicher werden –, sondern dient der bewussten Erweiterung des

keit nachgedacht (F. Welti: »Rechtliche Aspekte der Generationengerechtigkeit«, S. 255–277;

A. Lenze: »Gleichheitssatz und Generationengerechtigkeit«, S. 89–108; F. Eckardt: Das Prinzip

Nachhaltigkeit). Im disziplinären Kontext der Politikwissenschaft sind die ebenfalls zuvor-

derst auf den Sozialstaat und die Staatsverschuldung bezogenen Überlegungen Frank Null-

meiers (F. Nullmeier: »Der Diskurs der Generationengerechtigkeit in Wissenschaft und Poli-

tik«, S. 3–6; Ders.: Generationengerechtigkeit als Ordnungsprinzip) hervorzuheben.

4 In diesem Zusammenhang sind exemplarisch zu nennen: D. Thompson: »Representing Fu-

ture Generations«, S. 17–37; zwar dem disziplinären Kontext der Geschichtswissenschaft zu-

zuordnen, aber dennoch erhellend für eine beschreibend verfahrene politische Theorie der

Nachwelt vgl. B.Möckel: »ZukünftigeGenerationen«, S. 52–53;mit Bezug aufHannahArendts

Überlegungen zur amerikanischen Verfassung vgl. G. Kateb: »Death and Politics«, S. 605–616.

5 Aus einer dezidiert rechtswissenschaftlichen Perspektive spricht FelixWelti mit Blick auf das

Grundgesetz von drei unterschiedlichen Generationenbegriffen: ein primär umwelt-, ein fi-

nanz- und ein sozialpolitisches Verständnis (vgl. F. Welti: »Rechtliche Aspekte der Generatio-

nengerechtigkeit«). Die distinguierten Begriffe ordnen sich hinsichtlich ihres Verhältnisses

zum Tod verschieden ein. Um Missverständnissen vorzubeugen, wird der Schwerpunkt auf

den Nachweltbegriff als eigenständige Kategorie gelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 65

Fokus auf die Berücksichtigung von Toten in politischen Handlungszusammen-

hängen. Eine umfassende politische Theorie kann und soll freilich an dieser Stelle

nicht geleistet werden; es gilt allein exploratorisch einen möglichen theoretischen

Zugang zu erproben.

Zur politischen Perspektivierung des Nachweltbegriffs wird auf den Begriff

der Welt von Hannah Arendt zurückgegriffen, der die einzelnen Problemstellun-

gen und Gegenstände einer Politik der Nachwelt wie Sozial-, Kultur-, Umwelt-,

Wirtschafts-, Erinnerungspolitik in ihrer zeitlichen Beziehung als zusammen-

hängende Politikfelder zu denken erlaubt. Der in der mittlerweile hochgradig

ausdifferenzierten Arendtforschung eigentümlicher Weise, wie bereits häufiger

betont wurde,6 eher zurückhaltend untersuchte Begriff der Welt7 bietet sich vor

allem wegen seines grundlegenden Charakters für die Erforschung desThemas an,

um über die Konkretionen einzelner Detaildiskurse hinausgehend weiträumigere

politische Zusammenhänge im Kontinuum zwischen Natur und Kultur erkennbar

und in ihrer politischen Grundierung sichtbar zu machen. So konturiert Arendt

ihren Weltbegriff in Abgrenzung zu einem spezifischen Verständnis von Erde,

um auf diese Weise eine Differenz zwischen einer analytischen Sphäre der Natur

und einer Sphäre der Kultur zu markieren. Demnach ist die Welt der kulturell-

stabilisierende Umgang der irdisch bedingten Menschenmit dem sie umgebenden

physisch-planetarischen Kontext der Erde. Die im Plural die Erde bewohnenden

Menschen erschaffen durch das Einrichten einer gemeinsamenWelt einen Ort, der

die Pluralität in einen beheimatenden kulturellen Raum einbindet. Diese Einrich-

tung geschieht auf zwei, hinsichtlich ihrer Beschaffenheit zu unterscheidenden

Ebenen: Arendt differenziert einerseits zwischen einer Ebene der dinglich-mate-

riellen greifbaren Einrichtung wie Gebäude, Kunst und Technik, der ›Dingwelt‹,

und andererseits zwischen einer kulturellen Orientierungsleistung, die als ›Be-

zugsgewebe menschlicher Angelegenheiten‹ die zwischen den Menschen liegende

›Mitwelt‹ von Institutionen, Konventionen undNormen adressiert. Diese Differenz

6 Vgl. R. Jaeggi: Welt und Person, S. 49; sowie J. Förster: Die Sorge um dieWelt und die Freiheit

des Handelns, S. 53.

7 Obwohl die meisten Studien den Weltbegriff Arendts zwar diskutieren und auch dessen

zentrale Rolle im Werk betonen (vgl. M. Canovan: Hannah Arendt, S. 105; M. P. d’Entrèves:

The Political Philosophy of Hannah Arendt bspw. S. 15; S. Benhabib: Reluctant Modernism

of Hannah Arendt, S. 35–46; J. D. Macready: Hannah Arendt and the Fragility of Human

Dignity, S. 109–118), herrscht ein Defizit an Untersuchungen vor, die explizit den Weltbe-

griff erforschen beziehungsweise diesen als Schlüsselelement einer Interpretation Arendts

heranziehen. Als Ausnahmen sind hervorzuheben: G. Kateb: »Freedom and Worldliness in

the Thought of Hannah Arendt«, S. 141–182; R. Jaeggi: Welt und Person; W. Thaa: »Hannah

Arendt«, S. 695–715; J. Förster: Die Sorge um dieWelt und die Freiheit des Handelns; P. Sören-

sen: Entfremdung als Schlüsselbegriff.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Max Klein

wird der Anknüpfungspunkt für eine intertemporaleWeiterführung, die denWelt-

begriff hinsichtlich seiner politischen und sozialen Konsequenzen im Kontinuum

der Zeit ausleuchtet.

Während der Unterscheidung von Ding- und Mitwelt innerhalb der Arendtfor-

schung mittlerweile ein konsensueller Status zugesprochen werden darf, wurde

die von Arendt selbst verwendete Kategorie derNachwelt bisher geradezu ignoriert.

Auch wenn Arendt den Begriff nur beiläufig in Vita activa einführt, macht seine

Ausdifferenzierung eine spezifische intertemporale Konnotation politischer Ent-

scheidungen deutlich. Dies wird dadurch plausibel gemacht, dass die Stabilität

leistendeWelt durch ihre auf Dauerhaftigkeit zielende Konstitution stets über ihre

bloßeGegenwärtigkeit hinausweist und damit zukünftig unweigerlich Personen als

Nachwelt betrifft, die mit der Welt als ihnen fremdes Faktum konfrontiert werden.

Die Welt muss insofern nicht allein durch Erziehung, symbolische Repräsentation

und Narrationen stets der Nachwelt angeeignet werden; der Begriff der Nachwelt

zeigt vielmehr auch, dass die Welt durch ihren überschießenden Charakter fragil

wird, da sie die Potentialität auf den Plan ruft, sich gegen ihre normativen Ord-

nungen aufzulehnen. Insofern politischesHandeln durch das eigene Einschalten in

die Welt immer im Dialog mit der weltlich transportierten und über Generationen

geronnenen Praxis steht, wird jede Politik – das wird die Untersuchung versuchen

zu belegen – gleichsam eine Politik der Nachwelt.

DieStudiegehtdabei in vierSchrittenvor. IneinemerstenSchrittwirdderWelt-

begriff kontrastierendzuArendtsVerständnisderErdeexpliziert,umaufdieseWei-

se den Weltbegriff mittels des Gegenbegriffs der Erde zu konturieren und zugleich

ein die weitere Studie leitendes bipolares Spannungsfeld zu skizzieren. Daran an-

schließend (2.) erfolgt eineweitergehendeUnterscheidungder beidenwesentlichen

Ebenen des Weltbegriffs, der Mit- und der Dingwelt, um diese dann (3.) durch die

intertemporale Dimension der Nachwelt zu erweitern. Abschließend (4.) versucht

der Beitrag in einer Art Resümee konzentriert die Frage, was unter einer Politik

derNachwelt verstandenwerden kann, vor demHintergrund der vorangegangenen

Überlegungen zu beantworten.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 67

1. Erde und Welt8

In ihrer viel beachteten StudieHannahArendt. AReinterpretation of her PoliticalThought

konstatiert Margaret Canovan: »Arendt’s concept of ›the world‹ as distinctive from

›the earth‹ is one of the most characteristic aspects of her thought, with manifold

political implications.«9 Canovan ist insofern zuzustimmen, als der insbesondere

von Martin Heidegger und Karl Jaspers inspirierte Begriff der Welt tatsächlich em-

phatisch das gesamte Werk Arendts, beginnend bei ihrer Dissertation über Augus-

tinus10 und endend bei ihrer unabgeschlossenen Studie über das Leben des Geistes11

durchzieht und einen begrifflichen Zugang zu der Grammatik ihres Werkes eröff-

net:12 SosiehtArendt imWeltverlustund inderWeltentfremdung inElementeundUr-

sprünge totalerHerrschaft die entscheidendenQuellen für das Entstehen totalerHerr-

schaft,13 während ihr Hauptwerk Vita activa als Versuch gelesen werden kann, eine

politische Antwort auf die Erfahrungen des Totalitarismus durch das Nachdenken

über ein gelingendes Weltverhältnis zu geben.14 Dabei fällt bei Arendts Pragmatik

dieses Schlüsselbegriffes eine Eigentümlichkeit auf, die nicht allein auf denWeltbe-

griff, wenngleich diesen doch im besonderen Maße betreffend, beschränkt werden

kann, sondern vielmehr als Teil einer allgemein festzuhaltenden Interpretations-

barriere auch anderer zentraler Begriffe festzuhalten bleibt: Arendt verzichtet nicht

nur auf eine Explikation des Weltbegriffes, sondern changiert auch zwischen ver-

schiedenen Bedeutungen und Bedeutungsfacetten, setzt den Begriff gelegentlich

mit Öffentlichkeit15 oder Heimat16 gleich, differenziert stellenweise zwischen ma-

teriellen und ideellen Begriffsebenen oder führt geradezu parenthetisch zeitliche

8 Eine Schwierigkeit im Umgang mit Hannah Arendts Werk besteht in der teilweise erhebli-

chen Differenz zwischen den in der Regel von ihr erst in Englisch und dann in Deutsch vor-

gelegten und selbst übertragenen Texten. Arendt übersetzte dabei nicht bloß ›mechanisch‹,

sondern passte ihre Texte gleichsam an das adressierte Publikum an oder überarbeitete Ge-

danken, sodass genau genommenmindestens zwei unterschiedlicheWerke entstanden. Da

es im Folgenden nicht so sehr um eine philologische Deutung, sondern um eine systema-

tische Adaption des Weltbegriffes aus intertemporaler Perspektive geht, werden die deut-

schen Texte herangezogen, umdie sprachlicheOberfläche bei den häufigendirektenArendt-

Zitaten möglichst einheitlich zu halten.

9 M. Canovan: Hannah Arendt, S. 105.

10 H. Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 103–118.

11 H. Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 27–129.

12 Vgl. etwa S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 102–122; W. Thaa: »Politik

und Weltentfremdung«.

13 Vgl. H. Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 679, 695f.

14 Vgl. etwa M. Canovan: Hannah Arendt, S. 99f.; A. Grunenberg: »Hannah Arendt«, S. 355–370,

hier S. 364f.

15 Vgl. H. Arendt: Vita activa, S. 65.

16 Ebd., S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Max Klein

Dimensionen ein, die an anderer Stelle wieder durch die essayistische Form ihrer

Texte und durch ihren sich häufig thetisch ausnehmenden Stil beiläufig ineinan-

derfließen.

Ein Zugang zur Erschließung desWeltbegriffes kann über die von Canovan vor-

geschlagene Kontrastierung von Erde undWelt erfolgen. In der Einleitung von Vita

activa heißt es diesbezüglich:

Denn wie immer es um ›die Stellung desMenschen im Kosmos‹ bestellt seinmag,

die Erde und die irdische Natur scheinen zumindest insofern einzigartig imWelt-

all zu sein, als sie solchenWesen, wie Menschen es sind, die Bedingungen bereit-

stellen, unter denen sie ohne Umstände und ohne auf von ihnen selbst ersonnene

Mittel angewiesen zu sein, leben und sich bewegen und atmen können.17

Die enge semantischeBeziehung von ›Weltall‹, ›Erde‹ und ›Natur‹ sowie ›leben‹, ›be-

wegen‹ und ›atmen‹ lassen unschwer den planetarisch-physikalischen Nukleus des

Erdenbegriffes erkennen. Das Vorhandensein des Erdballs ist die Bedingung der

Möglichkeit menschlichen Lebens in einem basalen biologischen Sinn. Die Erde ist

demnach analytisch vom Menschen als das raum-zeitlich Vorangehende und vom

MenschenUnabhängige getrennt. Als ein vonNaturgesetzen bestimmtes physikali-

sches Phänomen bietet die Erde einen Raum für die Verwirklichung menschlichen

Lebens, allerdings stets unter dem Diktat der irdischen Prozessualität von »spon-

tane[m] Wachstum, Stoffwechsel und Verfall«.18 Im Zusammenhang mit der natu-

ralen Eingebundenheit erschließt Arendt insofern den Menschen zuerst in einem

biologischen Sinn als ein von den irdischenNotwendigkeiten bedingtesWesen.Die

Sphäre der Erde ist aus der Perspektive menschlichen Lebens primär eine Sphäre

der »Notdurft des Körpers«,19 die mit den Worten Hans Blumenbergs als »Absolu-

tismus derWirklichkeit« beschriebenwerden kann.20 Prägnant heißt es in Blumen-

bergsArbeit amMythos: »Er [der Absolutismus derWirklichkeit;M.K.] bedeutet, daß

der Mensch die Bedingungen seiner Existenz annähernd nicht in der Hand hat-

te […].«21 Indem die Erde als vorgängiger Existenzraum des Menschen eingeführt

wird, macht Hannah Arendt die existenzphilosophische Denkfigur der Geworfen-

heit stark: Ein Ausgangszustand, der als eine Art existenzphilosophischer Naturzu-

stand einen Modus »abrupter Unangepaßtheit«22 imaginiert. Anders allerdings als

es die in einer christlich-platonischenTradition stehende göttlicheVerlassenheit im

17 Ebd., S. 9.

18 H. Arendt: Vita activa, S. 16.

19 Ebd., S. 101.

20 H. Blumenberg: Arbeit am Mythos, S. 9.

21 Ebd.

22 Ebd., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 69

Begriff der Geworfenheit auszudrücken versucht, beschreibt Arendt diese Unange-

passtheit nicht alsMangel desMenschen, sondern setzt demSündenfall desGewor-

fenen das Geboren-Sein entgegen und richtet den Blick insofern auf einen neuen

weltlichen Anfang.23

Während daher Blumenberg im Mythos eine hochgradig subjektivistisch ver-

fahrende Form einer ›Depotenzierung des Absolutismus derWirklichkeit‹ amWerk

sieht,24 spricht Arendt dagegen der Welt eine über jeden Subjektivismus hinaus-

gehende Aneignungsfunktion zu, die zwischen der Fremdheit von Erde und Men-

schen vermittelt. Insofern Arendt die Erde als die dem Menschen vorausgehende

Macht der Notwendigkeiten skizziert, sucht derWeltbegriff als Kontrastfolie kultu-

relle Stabilisierungsleistungen zu beschreiben. Durch das Einrichten auf der Erde

erschaffen die Menschen eine eigeneWelt der Verlässlichkeit, die denmenschlichen

Wesen nicht als sich »in stetiger Bewegung« befindende Fremdheit entgegensteht,

sondern als Ergebnis eigenen kulturellen Umgangs »Dauerhaftigkeit und relative

Beständigkeit […] ermöglich[t]«.25DieWelt ist damit die Antwort auf dieWidrigkei-

ten der irdischen Prozessualität wandelnder Notwendigkeiten. Ohne bereits zwi-

schen verschiedenenEbenendesWeltbegriffs zuunterscheiden,kanndieWelt in ei-

ner ersten basalen Annäherung als aktives Einrichten der Erde durch Institutionen,

Architektur, Traditionen, Gebäude, Normen, Kunst, Geschichte und Erzählungen

beschrieben werden, die den Absolutismus derWirklichkeit in einen gemeinsamen

Kontext der Orientierung durch eine kollektive Praxis der Vermittlung überführt.

So resümiert Maurizio Passerin d’Entrèves:

[T]heWorld is the artificial environment of humanly created objects, institutions,

and settings that provide us with an abode upon this earth, with a shelter from

the natural elements, and, insofar as it is relatively stable and permanent, with a

sense of belonging, of being at home with our surroundings.26

Erst die Welt als gemeinsamer kultureller Evidenzraum ermöglicht eine menschli-

che Praxis, die gegen die Determiniertheit der natürlichen Indifferenz eine kultu-

relle Offenheit der individuellen Differenz auf den Plan ruft.

Arendts Dichotomie von Erde und Welt kehrt sich dadurch explizit gegen ei-

ne romantische Natürlichkeits- und Eigentlichkeitsvorstellung, wie sie prominent

demvonArendt aus anderenGründen immermit einer gewissen Skepsis betrachte-

ten Rousseau fälschlicherweise zugeschrieben wurde.27 Die Künstlichkeit mensch-

23 Vgl. S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 111.

24 H. Blumenberg: Arbeit am Mythos, S. 52.

25 H. Arendt: Vita activa, S. 115.

26 M.P. d’Entrèves: Political Philosophy, S. 37.

27 Vgl. H. Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 477–480; zu Arendt und Rousseau

vgl. M. Canovan: »Arendt, Rousseau, and Human Plurality in Politics«, S. 286–302; H. Arendt:

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Max Klein

licher Kultur wird von Arendt gerade nicht als Entfremdung eines zuvor bestehen-

den Rahmens natürlicher Unmittelbarkeit beschrieben.Mit aller Deutlichkeit führt

sie in Vita activa aus: »Gäbe es die Welt nicht […], so gliche menschliches Dasein in

der Tat der ›ewigen Wiederkehr‹, es wäre das todlose Immersein des Menschen-

geschlechts wie jeder anderen Gattung tierischen Lebens.«28 Während Arendt das

Geborensein in die irdische Notwendigkeit als ›tierisches Leben‹ beschreibt, was so

viel wie das bloße Ausgeliefertsein an die Prozessualität der Erde heißen mag, ist

das Spezifische menschlicher Existenz die kulturelle Einrichtung einer Sphäre, die

denMenschen erlaubt, aus demDiktat indifferenterNotwendigkeit herauszutreten

unddie eigeneDifferenz,das heißt die individuelleWahrnehmungundden eigenen

»unverwechselbaren Standort«,29 zu inszenieren. Es ist wichtig zu sehen, dass das

Spezifische der Menschen dadurch eben nicht auf eine essentialistische Anthropo-

logie abstellt, die Arendt konsequent ihr gesamtesWerk über ablehnt,30 sondern die

Welt vielmehr der Raumwird, in dem die »Tatsache der Pluralität derMenschen«,31

und das heißt die Unbestimmtheit des menschlichen ›Wesens‹ überhaupt, erst ei-

nen Ort findet.32 Das spezifisch Menschliche ist mit anderen Worten nicht die Be-

antwortung der Frage, was derMensch ist, sondern eine Form expressiv-inszenato-

rischer Ausdrücklichkeit derMenschen in ihrer Pluralität und Singularität, die über

die bloße irdischeNotwendigkeit immer schonhinausgehenmuss. InWas ist Politik?

heißt es daher: »Gott hat denMenschen geschaffen, dieMenschen sind ein mensch-

liches, irdisches Produkt, das Produkt menschlicher Natur«.33 Arendt spricht inso-

fern, wenn sie die Menschen in ihrer weltlichen Pluralität erfasst, nicht von der hu-

man nature, sondern von der human condition im Sinne einer konstitutiven expressi-

venKünstlichkeit jedesMenschen,die sich als eineSpielart existenzphilosophischer

Freiheit offenbart.34 DieWelt wird daher von Arendt als Zwischen bezeichnet, als Er-

gebnis kommunikativen Austausches über die Frage nach der Transformation der

Erde zu einer die Pluralität menschlicher Existenz berücksichtigendenWelt kultu-

reller Gemeinsamkeit. Im Kontrast zur Erde ist dieWelt somit keine denMenschen

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 89; insbesondere H. Arendt: Über die Revolu-

tion, S. 289.

28 H. Arendt: Vita activa, S. 116.

29 J. Habermas: »Hannah Arendts Begriff der Macht«, S. 228–248, hier S. 233.

30 Vgl. D. Villa: »Totalitarianism, Tradition, and The Human Condition«, S. 61–72.

31 H. Arendt: Was ist Politik?, S. 9, sowie H. Arendt: Vita activa, S. 213.

32 S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 110.

33 H. Arendt: Was ist Politik?, S. 9, Hervorhebung im Original; vgl. auch H. Arendt: Vom Leben

des Geistes, S. 29.

34 Vgl. G. Kateb: Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil, S. 7; M.P. d’Entrèves: Political Philo-

sophy, S. 37; M. Canovan: Hannah Arendt, S. 104, 191;W. Thaa: »Kulturkritik undDemokratie«,

S. 25–56, hier S. 46–49.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 71

entgegenstehende Wirklichkeit, sondern eine durch menschliche Praxis hervorge-

gangene Einigung auf das zwischen denMenschen Liegende.

Nun darf der emanzipatorische, da Wandelbarkeit evozierende Kern des Welt-

begriffs nicht dahingehend ausgedeutet werden, dass die menschliche Eingebun-

denheit in institutionell-kulturelle Kontexte zu jeder Zeit vollumfänglich veränder-

bar wäre. Hannah Arendt unterstreicht nachdrücklich an unterschiedlichen Stellen

ihresWerkes:

Die Menschen leben […] nicht nur unter den Bedingungen, die gleichsam die Mit-

gift ihrer irdischen Existenz überhaupt darstellen, sondern darüber hinaus unter

selbstgeschaffenen Bedingungen, die ungeachtet ihres menschlichen Ursprungs

die gleiche bedingende Kraft besitzen wie die bedingenden Dinge der Natur.35

Das Verhältnis von Erde und Welt ist demnach weniger eindeutig, als es die ana-

lytische Trennung suggerieren mag. Vielmehr verweisen Erde undWelt verschrän-

kendaufeinander,gehen inderphänomenalenWirklichkeit ineinanderüber, sodass

einerseits Weltlichkeit im Imperativ einer Alternativlosigkeit durchaus einen pri-

mär naturalenCharakter imitieren kann,wohingegen andererseits derHybris einer

gänzlichen Loslösung von irdischerBedingtheit durchdenBegriff der ErdeGrenzen

gesetzt werden.36 Für die konstitutiv historisch situiertenMenschen sind die Über-

gänge von Erde undWelt, obgleich immer präsent, grundsätzlich fließend. Die Di-

chotomie von Erde undWelt hat innerhalb von Arendt Argumentation deshalb eher

einen analytisch-heuristischen Wert; sie soll methodisch Konturen menschlicher

Verhältnisse schärfen, um in einer bipolarenMatrix zwischen Unverfügbarkeit und

Verfügbarkeit die Reichweiten und Grenzen politischer Plastizität begrifflich ein-

zuhegen.37 An Immanuel Kant anschließend kann der demNaturzustand ähnelnde

Begriff der Erde insofern als ein ›praktischer Vernunftbegriff‹ gedeutet werden, al-

so als ein Begriff, der nicht empirischer Provenienz ist, sondern vielmehr als logi-

sches Konzept fungiert. Die Erde ist das Voraus des Menschen, die Voraussetzung

von Welt, wird von dieser allerdings immer durchzogen, sobald Menschen im Plu-

ral aufeinandertreffen unddabei zwangsläufigdieWelt bereits inGang setzen.Erde

undWelt sinddaherbeiArendtunterderBedingungdesFaktumsmenschlicherPlu-

ralität immermiteinander verschränkt und ihre Grenzen sowie ihr Verhältnis kate-

gorisch ungewiss.38 Ganz imEinklangmit der zuvor beschriebenenKritik an einem

35 H. Arendt: Vita activa, S. 19.

36 Vgl. auch M. Canovan: Hannah Arendt, S. 103.

37 Ein ähnliches methodisches Vorgehen lässt sich beispielsweise auch bei Giorgio Agamben

beobachten. Insbesondere in seiner Studie über den Bürgerkrieg versucht er mithilfe der

Dichotomie von oikos und polis eine Theorie des Bürgerkriegs zu erfassen, vgl. G. Agamben:

Stasis.

38 Selbst die Weltlosigkeit, die Arendt als gestörtes Weltverhältnis insbesondere in Elemente

und Ursprünge totaler Herrschaft zu beschreiben versteht, ist primär eine individuelle »Verlas-

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Max Klein

Denken der Eigentlichkeit ist zum Verhältnis von Erde undWelt festzuhalten, dass

es keinen unmittelbaren Zugang zur Erde geben kann; die Erde ist vielmehr immer

schon als das Andere über den Filter derWelt vermittelt. Dies wird bei einer weiter-

gehenden Ausdifferenzierung desWeltbegriffs deutlich.

2. Dingwelt und Mitwelt

In Vita activa zieht Hannah Arendt zur Veranschaulichung ihres Weltbegriffs die

mittlerweile häufig zitierte Analogie von Tisch undWelt heran:39

In der Welt zusammenleben heißt wesentlich, daß eine Welt von Dingen zwi-

schen denen liegt, deren gemeinsamerWohnort sie ist, und zwar in dem gleichen

Sinne, in dem etwa ein Tisch zwischen denen steht, die um ihn herum sitzen; wie

jedes Zwischen verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils ge-

meinsam ist.40

Wie das Zitat nahelegt, sollte das Verhältnis von Tisch undWelt durchaus sowohl in

einemmetaphorischen als auch in einembuchstäblichen Sinn gedeutet werden, so-

dass mit Arendts Tischanalogie zwei zu unterscheidende Ebenen desWeltbegriffes

hervortreten: Der Tisch kann metaphorisch für den zwischen Menschen liegenden

Raum des Austauschs und buchstäblich für die dingliche Einrichtung der Lebens-

welt stehen.Nach der vorangegangenen Auflistung fielen unter denWeltbegriff un-

terschiedlichstePhänomenekulturellerWirklichkeitwie Institutionen,Architektur,

Traditionen, Normen, Konventionen, Städte, Kunst, Erzählungen usw. Unschwer

erkennbar ist, dass die aufgelisteten Phänomene sich hinsichtlich ihrer Beschaffen-

heit homolog zum Tischvergleich zwei unterschiedlicher Quellen bedienen: Auf der

einen Seite lassen sich vor allemPhänomene primärmaterieller Provenienz einord-

nen, die »handgreiflich in der hergestellten Welt zum Vorschein kommen«,41 wie

senheit« (H. Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977) von jeder gemeinsa-

men Welt, ein kaltes Ausgeschlossensein, allerdings keine grundsätzliche Abwesenheit von

Welt im allgemeinen (vgl. P. Sörensen: Entfremdung als Schlüsselbegriff, S. 118f.). Die am En-

de ihrer Totalitarismusschrift diskutiertenKonzentrationslager, die Extremformenweltlicher

Verlassenheit, sind gerade keine natürlichen Erdphänomene, sondern menschliche Erzeug-

nisse, die zwar den Charakter des natürlichen Zwangs imitieren und ihre Gefangenen allein

auf »Reaktionsbündel« (H. Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 907) re-

duzieren, bleiben dadurch allerdings nicht weniger das grausame Erzeugnis menschlicher

Weltbildung im Sinne einer Transformation irdischer Vorgegebenheiten.

39 Vgl. etwa R. Jaeggi: Welt und Person, S. 53; W. Thaa: »Kulturkritik und Demokratie«, S. 48.

40 H. Arendt: Vita activa, S. 66.

41 Ebd., S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 73

etwa Gebäude, Architektur, Kunst, wohingegen sich »ungreifbare«42 Bestandteile

sozialer Wirklichkeit wie Normen, Tradition, Institutionen und Erzählungen eher

einem ideellen Register zuordnen lassen.43 Arendt selbst unterscheidet diese bei-

den Ebenenmit den Begriffen »Dingwelt« und »Mitwelt«.44

Dass die Welt ein Umgang der Menschen mit der Erde ist, der Stabilisierung,

Orientierung und Verlässlichkeit leistet, wird im hohen Maße in Arendts Beschrei-

bung der Dingwelt anschaulich. Das Einrichten in der Erde durch das Erzeugen

einer der naturalen Prozessualität trotzenden Welt bekommt hier eine buchstäbli-

cheWendung:DurchdasHerstellen vonGegenständen errichtendieMenschen eine

Welt der Kontinuität, die demAbsolutismus derWirklichkeit imwahrsten SinnWi-

der-Stand leistet:

Diese Gegenstände werden gebraucht und nicht verbraucht, das Brauchen

braucht sie nicht auf; ihre Haltbarkeit verleiht der Welt als dem Gebilde von

Menschenhand Dauerhaftigkeit und Beständigkeit, ohne die sich das sterblich-

unbeständige Wesen der Menschen auf der Erde nicht einzurichten wüßte; sie

sind die eigentlich menschliche Heimat des Menschen.45

Die hergestellten Gegenstände der greifbaren Dingwelt sind eine Form kulturellen

Ins-Werk-Setzens von Resistenz zur Erschaffung einer menschlichen Welt des

Wiedererkennbaren und zur Organisation von Schutz im Kontinuum historischer

Veränderung. Die Transformation der fremden und vorausgehenden Erde zu einer

Welt kultureller Beständigkeit wird hier plastisch: »[D]er gleiche Stuhl und der

gleiche Tisch [stehen] den jeden Tag veränderten Menschen mit gleichbleibender

Vertrautheit [entgegen]«.46 Gerade die zuvor angesprochene ungewisse Grenze

zwischen Erde undWelt erweist sich allerdings nach dem geplanten Herstellen der

Dingwelt im besonderenMaße fließend.

Die den biologischen Kreisläufen ausgesetzten Menschen laufen stets Gefahr,

die Beziehung zu den Erzeugnissen ihrer Herstellung zu verlieren: Wie die Seman-

tik der Immobilie – als herausragendes Beispiel ausgeprägter Konstanz – bereits

nahelegt, wird durch den Bau von Städten, Gebäuden undDenkmälern trotz kultu-

rell-geplanter Herstellung eine Objektivität hervorgebracht, die den irdischen Ge-

gebenheiten in ihrer denMenschen bedingenden Faktizität in nichts nachsteht.Mit

der ins Faktische überführtenDingwelt ist damit auch die Potentialität auf den Plan

gerufen, dass den Menschen ihreWelt entgleitet und selbst in einen Absolutismus

derWirklichkeit zurückfällt, sofern die Menschen nicht permanent einen Bezug zu

42 Ebd.

43 Vgl. ebd. 224f.

44 Ebd., S. 220, 224; H. Arendt: Was ist Politik?, S. 82.

45 H. Arendt: Vita activa, S. 161.

46 Ebd., S. 162, 165.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Max Klein

den Resultaten ihrer Herstellung aufbauen können. Die Möglichkeit eines Fremd-

werdens und Verstummens der eigenen Erzeugnisse zu »tote[r] Materie«47 macht

bereits deutlich, dass die Dingwelt nicht für sich stehen kann, sondern selbst im-

mer in einen Kontext der Sinngebung eingebettet werden muss. Bei Arendt selbst

heißt es diesbezüglich:

Wir sahen weiter, wie der Mensch qua Homo faber dem Fluch der Sinnlosigkeit,

der ›Entwertung aller Werte‹, der Unmöglichkeit, gültige Maßstäbe in einer Tä-

tigkeit zu finden, die wesentlich durch die Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt ist,

nur dadurch entrinnen kann, daß er die in sich zusammenhängen Fähigkeiten des

Handelns und Sprechensmobilisiert, die so selbstverständlich sinnvolleGeschich-

ten erzeugen, wie das Herstellen Gebrauchsgegenstände produziert.48

Während die auf Zweckrationalität basierende Planbarkeit der hergestellten Ding-

welt eine greifbare Einrichtung derWelt hervorbringt, kann sie aus sich heraus kei-

ne leitendeWertbasis generieren: Wozu brauch es die produzierten Dinge? Welche

Bedeutung und welcher Wert kommt ihnen zu? Das Verhältnis zwischen der greif-

barenDingwelt unddenMenschen ist daher immer über eineVerhandlungungreif-

barerWertstrukturen vermittelt, die außerhalb bloßer Zweckrationalität fallen und

damit den Bereich der wesentlich schwerer zu fassendenMitwelt adressieren.

Wie jede Form postmetaphysischen Denkens sieht auch Hannah Arendt sich

insbesondere vor dem Hintergrund der Schrecken des Totalitarismus mit dem

Problem konfrontiert, über die Frage nach intersubjektiv geteilten Werten ohne

Rückgriff auf metaphysische Begründungsmodi nachzudenken.49 Die Werthier-

archien und symbolischen Kodierungen der Dingwelt resultieren daher aus der

Immanenz wechselseitigen Verhandelns von Bedeutung imMedium des Handelns

und Sprechens, wie das obere Zitat bereits klarstellt.50 Im handelnden und spre-

chenden Bezug auf die Dingwelt offenbart sich der jeweils eigene Standort und die

zwingend pluralen Perspektiven auf die Welt. Die immanente Norm-, Institutio-

nen- und Bedeutungsgenerierung verweist insofern auf das Faktum menschlicher

Pluralität als »grundsätzliche Bedingung des Handelns wie des Sprechens«, das

sich gleichsam »auf zweierlei Art, als Gleichheit und als Verschiedenheit«51, mani-

festieren muss, da es sowohl auf die gemeinsame Verständigung als auch auf die

Verobjektivierung individueller Differenz abzielt. Durch dieses verständigungs-

orientierte Aufdecken der eigenen Individualität im bewertenden Bezug auf die

47 H. Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 29.

48 H. Arendt: Vita activa, S. 301.

49 Vgl. M.P. d’Entrèves: Political Philosophy, S. 23; S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah

Arendt, S. 193f.; D. Villa: »The Development of Arendt’s Political Thought«, S. 18.

50 H. Arendt: Vita activa, S. 224.

51 Ebd., S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 75

Dingwelt durchHandeln undSprechen entsteht das sich institutionell verdichtende

»Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«52, die Mitwelt, die ein normatives

und normierendes Angebot des anerkannten Erscheinens sowie der hegemonialen

Lesart der Dingwelt kultiviert und deshalb in ihrer »Ungreifbarkeit nicht weniger

wirklich als die Dingwelt unserer sichtbaren Umgebung«53 ist:

Handeln und Sprechen bewegen sich in demBereich, der zwischenMenschen qua

Menschen liegt, sie richten sich unmittelbar an die Mitwelt, in der sie die jeweils

Handelnden und Sprechenden auch dann zum Vorschein und ins Spiel bringen,

wenn ihr eigentlicher Inhalt ganz und gar ›objektiv‹ ist, wenn es sich um Dinge

handelt, welche dieWelt angehen, also denZwischenraum, in demMenschen sich

bewegen und ihren jeweiligen, objektiv-weltlichen Interessen nachgehen.54

Die vonArendt an anderer Stelle für dieses ZwischengebrauchteMetapher derBüh-

ne55 erhellt vor diesemHintergrund,dass dieMitwelt ein institutionalisierter Raum

kooperativen Umgangs ist, der die Differenz des eigenen Standorts unter den kon-

ventionalisierten Bedingungen der gegebenenBühne vor den Augen der Anderen in

die Welt bringt.56 Mit dem Begriff der Mitwelt verweist Arendt auf den gemachten,

das heißt nicht-transzendenten, Charakter der Normativität des Bezugsgewebes

menschlicher Angelegenheiten. Die Mitwelt ist daher eine Quelle der Sinngebung

und einbettende Bedeutungsstruktur einer ansonsten verstummenden Dingwelt.

Auch wenn nun das dargestellte Verhältnis von Dingwelt undMitwelt eine Vor-

rangigkeit der Dingwelt suggeriert, ist die Beziehung bei genauerer Betrachtung

begriffslogisch allein andersherumdenkbar.Die vorgeschlageneAnordnung sahdie

Mitwelt imModusdesBezugs auf dieDingwelt immer bloß als nachgeordneteWelt.

Gegen ein solches gegenständliches Vorher lehnt sich Arendt allerdings explizit in

ihrer Kritik am marxschen Materialismus auf, wenn sie darauf insistiert, dass das

»Verhältnis zwischen dem Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten und der

objektiv-gegenständlichenWelt […] [nicht] etwa demBezug […] gleicht, der […] zwi-

schen dem ›Überbau‹ und den ihn tragenden materiellen Strukturen obwaltet«.57

Das Verhältnis verkehrt sich vielmehr, wenn weiterführend nach der sozialen Ein-

bettung des Herstellungsprozesses selbst gefragt wird. Insofern die Dingwelt als

transformativer Eingriff des Homo faber in die irdische Sphäre gedeutet wurde, ist

52 Ebd., S. 225.

53 Ebd.

54 Ebd.

55 Ebd., S. 233.

56 Vgl.W. Thaa: »Kulturkritik undDemokratie«; J. Förster: Die SorgeumdieWelt unddie Freiheit

des Handelns, S. 244–389; G. Straßenberger: Hannah Arendt zur Einführung, S. 89–125.

57 H. Arendt: Vita activa, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Max Klein

zu konstatieren, dass dieser Eingriff wiederum über sich selbst auf eine kulturel-

le Dimension verweisen muss: Ob und wie ein bestimmtes Gut hergestellt wird, ist

eine Frage, die wiederum die sinnstiftendeWelt des Zwischen adressiert und nicht

mittels dingweltlicher Zweckrationalität beantwortet werden kann. Die Rationali-

tät derDingwelt kann dieMachbarkeit vonHerstellungsprozessen evaluieren, nicht

ihreNotwendigkeit,die auf außerhalbderGreifbarkeit liegendeSinnressourcenBe-

zug nimmt. Form und Inhalt des Herstellungsprozesses sind folglich selbst immer

vor einem Werthorizont situiert, der als Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-

heiten durch geronnenes Handeln und Sprechen konstituiert wird. An der dadurch

implizierten Fragilität immanenter Bedeutungsgenerierung setzt nun Arendts Ver-

ständnis von Nachwelt an.

3. Nachwelt als Intertemporalitätstheorem

Durch die Bedeutung der Welt für den Menschen, Beständigkeit und Dauerhaftig-

keit zu schaffen, adressiert dieser Begriff immer auch eine zeitlicheDimension.Die

temporaleÖkonomiederWelt ist,dieswurdebereits deutlich,dieKonsequenzeiner

konstitutiven Rückgebundenheit an die Erde, die als physischer Bezugsrahmen der

Welt ein Verhalten auf ihre Prozessualität der Vergänglichkeit aufzwingt. Eine die-

se zeitlicheDimensionumeine intertemporaleKonnotation erweiterndeDifferenz,

die Arendt eher beiläufig zur Erfassung ihres Verständnisses vonWelt bemüht,wird

in Vita activamit dem Begriff der Nachwelt erfasst. In ihrer Beschreibung der grie-

chischen Polis führt Hannah Arendt mit Bezug auf die Grabrede des Perikles aus:

Dort [in der Grabrede des Perikles; M.K.] heißt es, daß die Polis denen, die Land

undMeer zumSchauplatz ihrer Kühnheit gemacht haben, garantiert, daß sie nicht

vergeblich gelebt und gehandelt haben, daß sie weder eines Homers noch ande-

rer seiner Kunst bedürften, sondern ohne alle Hilfe ›unvergängliche Denkmäler‹

hinterlassen werden von dem, was sie im Guten und Bösen an Erinnerungswürdi-

gem vollbrachten; die Polis wird dafür sorgen, daß das Erstaunen der Mitwelt in

der Nachwelt nicht erstirbt, daß also die Nachwelt, zwar nicht für die sterblichen

Menschen selbst, aber für das, was an ihnenwert war, unsterblich zu werden, eine

Mitwelt bleibt.58

Mit dem Begriff der Nachwelt kommt nicht bloß das stellenweise heroische Poli-

tikverständnis Arendts zumAusdruck, sondern eineÜberlegung, die das Verhältnis

vonZeit undWelt auszumessen sucht.WennnunHannahArendt auf die Begriffsfa-

cette derNachwelt verweist,deutet sie nochmals explizit den intertemporalen Index

58 Ebd., S. 248, eigene Hervorhebungen.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 77

desWeltbegriffs aus.Mit Hilfe des Nachweltbegriffes bietet sich somit ein begriffli-

cher Schlüssel zu einer Ausdifferenzierung der weltlichen Zeitlichkeit, der zugleich

einen Zugang zu einem intertemporalen Verständnis von politischen und sozialen

Zusammenhängen eröffnet.

Die Mitwelt, auf die Arendt im oberen Zitat die Nachwelt bezieht, wurde als

Sphäre der Verhandlung von Bewertung und intersubjektiver Sinnstiftung sowie

Normengenerierung verstanden, in der die personale Einzigartigkeit erscheint und

die Pluralität der Menschen offenbar wird. Mit dem Begriff der Nachwelt soll nun

unterstrichenwerden,dass die verhandelten normativenVerständigungen über Art

und Form politischen und sozialen Zusammenlebens als geronnenes Handeln und

Sprechen über die bloße Gegenwart des gemeinsamen Erscheinens hinaustreten

und selbst institutionelle Emergenz hervorbringen. Arendts Ergänzung des Nach-

weltbegriffs kann insofern als ein Intertemporalitätstheoremgedeutet werden,wo-

durch sie markiert, dass die Handlungen der gegenwärtigen Mitwelt immer auch

verengende Wirkungen auf die über sie hinausgehende Zukunft besitzen und da-

durch gleichsam zur Mitwelt der Zukunft avancieren. Wie ein solches Emergieren

der Materialität der Mitwelt verstanden werden darf, macht Arendt an ihrer Meta-

pher des Bezugsgewebes menschlicher Angelegenheiten deutlich. So hebt sie her-

vor:

Weil dies Bezugsgewebe mit den zahllosen, einander widerstrebenden Absich-

ten und Zwecken, die in ihm zur Geltung kommen, immer schon da war, bevor

das Handeln überhaupt zum Zug kommt, kann der Handelnde so gut wie niemals

die Ziele, die ihm ursprünglich vorschwebten, in Reinheit verwirklichen; aber nur

weil Handeln darin besteht, den eigenen Faden in ein Gewebe zu schlagen, das

man nicht selbst gemacht hat, kann es mit der gleichen Selbstverständlichkeit

Geschichten hervorbringen, mit der das Herstellen Dinge und Gegenstände pro-

duziert.59

Der in die Welt hineingeborene Mensch findet sich immer bereits in einer einge-

richtetenWelt wieder, die eine eigene Kultur von Regelungsregime vor seiner welt-

lichen Ankunft materialisierte und dadurch eine normative Kraft ins Werk setzt.

Das Handeln und Sprechen organisiert sich daher im von der Pluralität der Men-

schen bestimmten Raum einer vor ihnen errichtetenMitwelt vonNormen,Konven-

tionen sowie Institutionen und legt gleichsam die Grundlage für das Handeln und

Sprechen der folgenden Nachwelt. Es kommt an dieser Stelle erneut die Mehrdeu-

tigkeit der menschlichen Pluralität als synchrone Gleichheit und Ungleichheit zum

Vorschein und macht offensichtlich, dass das Set von anerkannten Erscheinungs-

praktiken zuvor von den inszenierenden Individuen inkorporiert werdenmuss.60

59 Ebd., S. 226.

60 Vgl. S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Max Klein

Das sich handelnd und sprechend in das bestehende Bezugsgewebe menschli-

cher Angelegenheiten einschlagende Individuum erscheint auf der Bühne derWelt,

um auf eine bestimmte Weise von den Umgebenden wahrgenommen zu werden;

das Erscheinen selbst ist demnach ein kommunikativer Prozess eigener Differenz-

darstellung. Damit die Inszenierung auch von den ›zuschauenden‹ Personen de-

chiffriert und eingeordnet werden kann, ist die Darstellungsleistung konstitutiv an

ein Mindestmaß kultureller Virtuosität rückgebunden: Die Darstellung muss be-

reits die normativen Voraussetzungenmitbringen, das heißt, auf die institutionali-

sierten Codes zurückgreifen, um sich in einer von den umgebenden Personen aner-

kannten Form in das Bezugsgewebe einzubringen. Gesagt ist damit vor allem, dass

die erscheinenden Individuen ingleicherWeise eine geteilte Sprache erlernen sowie

die hegemonialen Normen inkorporierenmüssen, um ihre Differenz im Bezugsge-

webe menschlicher Angelegenheit zu markieren. Das ist die Funktion, die der Er-

ziehung imKontext einer ständig durch die irdische Zeitlichkeit bedrohtenMitwelt

zukommt. Bei Benhabib heißt es diesbezüglich:

The crucial point here is that in learning speech and action, every human child

also becomes the initiator of new deeds and of newword. To learn a language is to

master the capacity for formulating an infinite number of well-formed sentences

in that language; to know how to act as a Hopi Indian, as an Ancient Greek, as a

modern American is also to know – more or less – how to initiate both what is

expected of one by the community and what is new, distinctive to this individual.

Socialization and individuation are two sides of the same coin.61

Mit Jacques Rancière kann formuliert werden, dass das individuierende Einschla-

gen in das Bezugsgewebemenschlicher Angelegenheiten die Fähigkeit voraussetzt,

nicht allein Laute zu produzieren, die im Kontext der Mitwelt als »Lärm«62 qualifi-

ziert werden, sondern kompetent im sinnlichen Raum anerkannte Ästhetiken auf-

zuführen.63 Sprechen undHandeln sind daher normative und normierende Prakti-

ken, die vor dem Hintergrund eines Systems von Erwartungen eingeprobt werden

müssen und in ihremVollzug zugleich das Bezugsgewebemenschlicher Angelegen-

heiten inszenatorisch reproduzieren. Diese institutionelle Emergenz darf deshalb

nicht in einemmechanistisch-determinierenden Sinnmissverstanden werden; das

Bezugsgewebe ist vielmehr gerade auch ein Ort der Befragung und ermöglicht in-

sofern stets widerständige Praktiken derNachwelt: Nachweltliches Aufbegehren als

›Generationenkonflikt‹ ist vor allem deshalb ein fester kultureller Topos, weil die

Möglichkeit der Entsagung und die Einführung alternativer mitweltlicher Ästheti-

61 S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 110.

62 J. Rancière: Das Unvernehmen, S. 41.

63 Vgl. J. Rancière: Der Hass der Demokratie; J. Rancière: Das Unvernehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 79

ken konstitutiv für jedes intergenerationale Scharnier ist. Auf diese Weise ist der

Status quo der Mitwelt durch die Kategorie der Nachwelt permanent prekär.

Das vorhandene Bezugsgewebe wird daher wegen seiner unvollständigen De-

terminiertheit fehlgedeutet, wenn es, trotz seiner normativen Kraft, allein als vom

Menschen unabhängige zweite Natur ausgeleuchtet wird: Es muss der Nachwelt

ebenso in seiner Sinnhaftigkeit verdeutlicht werden. An diesem Punkt führt Arendt

die politische Funktion von Narrationen ein. Wie Arendt festhält, bringt das Han-

deln und Sprechen, das Fäden in das vorhandene Bezugsgewebe menschlicher

Angelegenheiten einschlägt, Geschichten hervor, die das Erscheinen wie Beeinflus-

sen der Mitwelt begleitend in einen »Bedeutungszusammenhang«64 einbetten.

Diese Geschichten sind, aus der Perspektive der Nachwelt betrachtet, über den

Handlungsvollzug hinausweisende legitimatorische Codes, die institutionellen Ar-

rangements rechtfertigen und stabilisieren. Ganz in diesem Zusammenhang steht

eine der wirkmächtigen Kernthesen von Macht und Gewalt, dass jede stabile politi-

scheOrdnung auf die Anerkennung der bestehenden institutionellen Regime durch

die von der Ordnung adressierten Personen angewiesen sei: »Wo Befehlen nicht

mehr gehorcht wird, sind Gewaltmittel zwecklos«.65 Diese Stabilisierungsleistung

politischer Ordnungen erfolgt imMedium der Erzählung, die mit dem Aufkommen

der Nachwelt dem mitweltlichen Status quo in einer verständigungsorientierten

Weise LegitimationundGeltung verschaffen soll.Wie dasZitat ausMachtundGewalt

nahelegt, wäre es daher verkürzt, die Durchsetzung von Normen allein im Modus

staatlicher Gewaltsamkeit zu denken. Der intertemporale Aspekt der Mitwelt

verwirklicht sich insofern durch das über die eigene Gegenwart hinausweisende

Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten in Form entscheidungsgenerieren-

den kommunikativen Handelns, muss allerdings im Medium der Narration trotz

seiner normativen Faktizität als neue Mitwelt immer dem prüfenden Fragen der

Nachwelt standhalten.66 Arendt betritt damit den Boden gesellschaftlicherMythen,

die »auf das Verständigtsein der Gesellschaftsteilnehmer untereinander und auf

die Einträchtigkeit (oder: Vereinbarkeit) ihrerWertüberzeugungen abziel[en]«.67

Obwohl Arendt die Nachwelt im oberen Zitat mit Blick auf die Mitwelt disku-

tiert, sollte dies nicht vom Umstand ablenken, dass freilich auch die greifbare Be-

ständigkeit der Dingwelt, wie zuvor hinlänglich klar wurde, stets ihrerseits die ei-

gene Gegenwärtigkeit überschreitet. Dies scheint gleichsam in einer primär sym-

bolischen und einer primär funktionalen Form zu erfolgen.Die legitimierende Pra-

xis des Erzählens von Geschichten bildet in einem ersten Schritt denNexus, der zur

64 H. Arendt: Vita activa, S. 218.

65 H. Arendt: Macht und Gewalt, S. 50.

66 Vgl. S. Benhabib: Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 113.

67 M. Frank: Der kommende Gott, S. 11; vgl. auch J. Kristeva: Life Is a Narrative.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Max Klein

Nachweltlichkeit derDingwelt in einer primär symbolisch verfahrendenFormüber-

leitet. Für Arendt ist das Geschichtenerzählen nicht allein Medium und Grundla-

ge einer in der Sphäre des ›Zwischen‹ zirkulierendenWeise derWeltstabilisierung,

sondern wird zugleich Ausgangspunkt für eine sich dinglichmaterialisierende kul-

turelle Selbstvergewisserung im sinnlichen Raum:

Das, was von seinemHandeln [das Handeln des Handelnden; M.K.] schließlich in

derWelt verbleibt, sind nicht die Impulse, die ihn selbst in Bewegung setzten, son-

dern die Geschichten, die er verursachte; nur diese können am Ende in Urkunden

und Denkmälern verzeichnet werden, in Gebrauchsgegenständen und Kunstwer-

ken sichtbar werden, im Gedächtnis der Generationen wieder und wieder nach-

erzählt und in allen möglichen Materialien vergegenständlicht werden.68

Die primär symbolisch codierten Artefakte kultureller Vergewisserung wie Denk-

mäler, Kunst und andere Variationen verdinglichten kulturellen Erbes werden von

Arendt zu einer Art gegenständlicher Verdichtung des kulturellen Gedächtnisses,

diedasBezugsgewebemenschlicherAngelegenheiten in einembuchstäblichenSinn

materialisieren und dasHandelnwie Sprechen derMitwelt für dieNachwelt gleich-

sam im sinnlichen Raum erfahrbar machen. Die Geschichten vergangenen Han-

delns, die im Zusammenhangmit dem Bezugsgewebemenschlicher Angelegenheit

eine affirmative Evidenz zugesprochen bekommen, werden in vergegenständlichte

Kulturgüter übersetzt, die zu Medien symbolischer Repräsentation und politischer

Verbindlichkeit avancieren. Diese in vergegenständlichte Kulturgüter geronnenen

Geschichten stehen daher in einem doppelten Zusammenhang zu den ihnen unter-

legten Narrationen: Sie symbolisieren diese zum einen in der Sphäre der Dingwelt

und affizieren zum anderen wiederum dieMitwelt, die durch das erneute Erzählen

die Dingwelt immer der Nachwelt sprachlich als eigene Welt vermittelt und diese

vor dem kritischen Blick der kommenden Generationen permanent zu stabilisieren

sucht.

Neben dieser primär symbolisch codierten Form repräsentativer Stabilisierung

der Mitwelt in der Sphäre der Dingwelt legt Arendt noch eine andere Beständig-

keitsleistungnahe,die ein erheblich geringeresMaß intellektuellerAnstrengung für

ihre Verständlichkeit voraussetzt, da sie nicht auf ikonographische Verdichtung ab-

zielt, sondern der Mitwelt vielmehr in einem buchstäblichen physischen Sinn Sta-

bilität verleiht. So unterstreicht Arendt erneut mit Blick auf die Polis:

Die Organisation der Polis, deren physischer Bestand durch die Stadtmauer und

deren geistiges Gesicht durch das Gesetz gegründet und festgelegt ist (nämlich

um zu verhindern, daß diese einmalige Physiognomie sich in der Folge der Ge-

68 H. Arendt: Vita activa, S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 81

nerationen bis zur Unkenntlichkeit verändert), ist ihrem Wesen nach ein organi-

siertes Andenken […].69

Die hergestellten Mauern der Polis sind der schützende Rahmen, der trotz aller ir-

dischen Prozessualität einen stabilen Raum der beständigen Orientierung bietet,

um im Inneren das Erscheinen derMitwelt einzurichten und aufDauer zu stellen.70

Legt man die Mauern der Polis symbolisch aus, so unterstreicht Arendt grundsätz-

lich die Abhängigkeit der Mitwelt von einem hergestellten schützenden Eingerich-

tetsein, das einen intertemporalen Raum der Verständigung ins Werk setzt. Der

Schutzraum ist damitwörtlich zu nehmen: Es geht nicht primär umFormen symbo-

lischerRepräsentationgemeinsamerWertüberzeugungenwiebeiKunstoderDenk-

mälern, sondern in erster Linie um Funktionalität, um den Erhalt der ›Physiogno-

mie‹ der Polis für die Ermöglichung eines Bezugsgewebesmenschlicher Angelegen-

heiten.71

Durch diese konstitutive Bezugnahme der Mauern auf die Sphäre der Mitwelt

affiziert nun wiederum das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheit als imma-

nente Quelle der Sinngebung die sie schützende Sphäre, indem sie den Mauern

einen Wert unterlegt und ihnen Bedeutung verleiht. Da Arendt im oberen Zitat

erneut betont, dass die ›Organisation der Polis‹ ein ›organisiertes Andenken‹ sei,

unterstreicht sie neben der rohen Physis des Schutzes zudem eine noumenale

Grundierung der ›Physiognomie‹ der politischen Ordnung und hebt dadurch die

über die Statik der Mauern hinausgehende ideelle Verankerung der Polis hervor:

Die Sinnhaftigkeit besteht in ihrem organisierenden Charakter des menschlichen

Zwischen.72 Damit sind auch die Mauern der Polis selbst wiederum an Sinnge-

bungsnarrative rückgebunden; im Rahmen der eigenen Legitimationsgeschichte

fungieren die Mauern als physische Marker der Gestalt und Kontur einer Gemein-

schaft, sichern ihre physische Identität sowie Integrität und steigen so selbst als

Grenze des ›organisierten Andenkens‹ zum Erinnerungswerten auf. Das normative

BezugssystemderMitwelt legitimiert die sie sicherndePhysismit undunterstreicht

den ebenso geistigen Charakter der scheinbar nur funktionalen Umgebung. Die

gegenwärtigen Konflikte um die bestehenden Grenzregime machen dies unmit-

telbar deutlich. Dass diese Mauern und Schutzsphären der Polis von der Nachwelt

69 Ebd., S. 248.

70 Vgl. H. Arendt: Was ist Politik?, S. 111.

71 Dabei hatHannahArendt interessanterweise nicht bloßGebäude, Eigentumsordnungenund

Technik im Sinn, sondern stellenweise ebenso Gesetze, die als virtuelle Mauern im Kontinu-

um der Zeit auch für die Nachwelt »die Chancen […] organisieren, unter denen jeder sich

auszeichnen und inWort oder Tat zur Schau stellen« kann, »wer er in seiner Einmaligkeit« ist

(H. Arendt: Vita activa, S. 247; vgl. auch S. 244; H. Arendt: Was ist Politik?, S. 111; J. Förster: Die

Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 360–368)

72 Vgl. J. Kristeva: Life Is a Narrative, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Max Klein

eingerissen werden können, da ihre Legitimationsnarrationen von der Nachwelt

entweder nicht mehr verstanden werden oder sie einfach ihre Evidenz einbüßen,

plausibilisiert die begriffslogische Vorrangigkeit der sinnstiftendenMitwelt vor der

konstitutiven Bedingtheit der zweckrationalen Dingwelt unter Berücksichtigung

zeitlichen Wandels und nachweltlicher Präsenz: Die materiellen Verhältnisse und

Ordnungen müssen selbst von einer aus der Mitwelt hervorgegangenen Wert-

basis getragen sein und sind daher immer wieder Gegenstand nachweltlicher

Aushandlung, sobald sich der Nachwelt die Frage nach der Rechtfertigung ihrer

handlungslimitierenden Effekte stellt.

Arendts Gedanken zur Intertemporalitätmarkieren insofern die begriffsimma-

nente Abhängigkeit der beiden Weltebenen von einer Anerkennung der Nachwelt:

Der Begriff verweist auf die konstitutive Reproduktionsungewissheit der bestehen-

denHandlungs- sowieHerstellungskulturenund folglichaufdiepolitischeBedingt-

heit derWelt.Damit besteht die begriffliche Spezifik derNachwelt in derHervorhe-

bungpolitischer Fragilität unddeckt dieUngewissheit geschichtlicher Prozesse auf:

Der Begriff artikuliert die »Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten«73 und

unterstreicht die Möglichkeit politischer Diskontinuität ausdrücklich. Insofern ist

die Nachwelt als locus der Befragung tatsächlich, wie Arendt es nahelegt, auf engs-

te Weise mit dem Begriff der Mitwelt verbunden, legt allerdings anders als Arendts

Pragmatik derMitwelt den Akzent nicht auf die Kontinuität der über Generationen

geronnenenWelt, sondern macht die agonale Fragilität und politische Bedingtheit

von Herstellungs- und Handlungskulturen im Kontinuum der Zeit sichtbar.74 Das

geschieht, indem die Nachwelt als potentielle Eruption der weltlichen Kontinuität

die Sinnhaftigkeitmenschlicher Praxis befragt.Mit demBegriff der Nachwelt führt

Arendt ein intergenerationales Scharnier ein, das die komplexen Bezüge der Welt-

ebenen und ihre Formen der Stabilisierung begrifflich erfasst, dabei allerdings die

politische Grundierung der gesamtenWelt zwischen Anerkennung und Ablehnung

expliziert.VordiesemHintergrund ist dieKategoriederNachwelt vielmehrdieKon-

turierung der auf Beständigkeit und Dauerhaftigkeit zielenden politischen Konse-

quenzen der Mit- und Dingwelt: Indem die hergestellten und verhandelten Ergeb-

nisse durch ihr Emergieren im Moment der Verwirklichung stets auch die Angele-

73 H. Arendt: Vita activa, S. 234.

74 Das Verhältnis von Mitwelt und Nachwelt deckt sich mit einer in der Arendt-Forschung zen-

tralen Diskussion über ihren Begriff des Handelns. Während Interpreten wie Habermas vor

allem die Verständigungsdimension eines kommunikativen Handlungsbegriffs bei Arendt

herausarbeiten, Handeln und Sprechen daher in einem konsensuellen Licht perspektivieren

(vgl. J. Habermas: »Hannah Arendts Begriff der Macht«), rückt Canovan explizit gegen Ha-

bermas die Pluralität als Unterschiedenheit in den Mittelpunkt und kritisiert – ausgespro-

chen scharf – die Konsenszentrierung Habermas’ als das hermeneutisch überstrapazieren-

de Hineinlesen eigener Überlegungen (M. Canovan: »A Case of Distorted Communication«,

S. 105–116).

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 83

genheiten der Zukunft werden, wird permanent Ungewissheit eingespielt. Arendts

Begriff der Nachwelt ist mit anderenWorten die politische Interpretation von Zeit-

lichkeit selbst,die Explikationdessen,was die Tatsache zeitlichenWandels politisch

aussagt und bedeutet.

4. Eine Politik der Nachwelt

Die prominente Rolle, die das Geschichtenerzählen bei Hannah Arendt einnimmt,

wäre vor dem Hintergrund des bisherigen Argumentationsgangs missverstanden,

sobald diese Geschichten einen geschichtsphilosophischen Subtext zugesprochen

bekämen. Als postmetaphysische Denkerin geht es Arendt nicht um die Plausibi-

lisierung von Geschichtsteleologien, sondern um das Aufzeigen von Freiräumen,

die sich kritisch-befragend gegen transzendente geschichtliche Zielvorstellungen

richten.75 Arendts Begriff derNachwelt ist eine eminente Kritik an geschichtsphilo-

sophischen Begründungsmodi: Indem sie ihremWeltbegriff durch den Verweis auf

die Nachwelt einen intertemporalen Index unterlegt, verdeutlicht Arendt nur die

prinzipiell unbestimmte und ungewisse Verfasstheit der Welt, die im Kontinuum

der Zeit eine politisch-transformative Aneignung offenlässt. Präzise schreibt sie:

»Da Handeln immer auf zum Handeln begabte Wesen trifft, löst es niemals nur

Re-aktionen aus, sondern ruft eigenständiges Handeln hervor, das nun seinerseits

andere Handelnde affiziert.«76 Die Tatsache der Pluralität der Menschen wird von

Arendt insofern ernst genommen, als sich die Handelnden und Sprechenden auf je

eigene und je unbestimmte Weise in das Bezugsgewebe einschlagen und dadurch

zugleich in unabsehbarer Weise durch ein komplexes Inter-Agieren das Gewebe

selbst verändern. Arendt spricht in diesem Sinn von einer »Schrankenlosigkeit«77

des Handelns, die jede Form normierender Gegenwart – ob nun hergestellt oder

verhandelt – in einen Status der Fragilität versetzt:

Schrankenlosigkeit erwächst aus der demHandeln eigentümlichen Fähigkeit, Be-

ziehungen zu stiften, und damit aus der ihm inhärenten Tendenz, vorgegebene

Schranken zu sprengen und Grenzen zu überschreiten. Die Schranken und Gren-

zen, die von so großer Bedeutung in dem Bereich der menschlichen Angelegen-

heiten sind, stellen den niemals verläßlichen Rahmen her, in demMenschen sich

bewegen, ohne den ein Zusammenleben überhaupt nicht möglich wäre, und der

75 Vgl. H. Arendt: Macht und Gewalt, S. 81; M. LaFay: Hannah Arendt and the Specter of Totali-

tarianism, S. 154–166.

76 H. Arendt: Vita activa, S. 237.

77 Ebd., S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Max Klein

doch oft noch nicht einmal stabil genug ist, um demAnsturm zuwiderstehen,mit

dem jede neue Generation der Geborenen sich in ihn einschaltet.78

Der Begriff der Nachwelt ist vor diesemHintergrund zuvorderst ein politischer Be-

griff, der Intertemporalität in der Optik politischer Praxis denkt, da er die prinzipi-

elle Veränderbarkeit sozialer, dinglicher und politischer Tatsachen durch Handeln

in den Mittelpunkt rückt. Mit der Nachwelt scheint insofern ein Gedanke formu-

liert, der an Marx’ berühmtes Diktum aus dem Achtzehnten Brumaire des Louis Bona-

parte erinnert: »Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie

nicht aus freien Stücken unter selbstgewählten, sondern unter unmittelbar vorhan-

denen, gegebenen und überlieferten Umständen«.79

Wie sehr Arendt politisches Handeln grundsätzlich im Register der Nach-

welt denkt, wird insbesondere durch ihre emphatischen Beschreibungen des

Handelns als zweiter Geburt deutlich. Durch die inspirative und individuierende

Inszenierung im handelnden Erscheinen aktualisieren Menschen, so Arendt, ihr

Geborensein: »Handeln als Neuanfangen entspricht der Geburt des Jemand, es

realisiert in jedem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins«.80 Gegen den christ-

lich-platonischen Pessimismus des Geworfenseins Heideggers wendet Arendt die

Geburt als Begriff politischer Potentialität. Seit ihrer Augustinus-Schrift81 zeigt sich

Arendt fasziniert von der Fähigkeit des Menschen, einen Neuanfang in die Welt

zu bringen, der jede Statistik konterkariert: Die Natalität im Sinne menschlicher

Spontanität darf daher als politischer Begriff nicht vom biologischen Eintreten

in die Welt, das, als der irdischen Sphäre zugehörig, »so wenig ›schöpferisch‹ wie

Sterben eigentlich ›vernichtend‹ ist«,82 vereinnahmt werden, sondern macht auf

die Eigenart des Handelns und Sprechens aufmerksam, durch das Erscheinen

die eigene personale Einmaligkeit immer wieder neu als zweite Geburt in die Welt

einzubringen: »Sprechend und handelnd schaltenwir uns in dieWelt derMenschen

ein, die existierte, bevor wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie

78 Ebd. Mit ihrer Betonung der Schrankenlosigkeit des Handelns schwingt insofern trotz al-

ler Emphase stets auch eine Sorge vor den unabsehbaren Resultaten des Handelns mit, die

Arendt (vgl. ebd. S. 234–241) als zwischen Konstitution und Destruktion changierende Aporie

des Handelns begreift. Daher stimmt Arendts Denken nicht in eine grundsätzliche Negation

staatlicherOrdnungen oder in eine kategorischeAffirmation jedesWiderstands ein, sondern

sucht Institutionen der »Freiheit gegen das Unheil der Zwangsherrschaft« (H. Arendt: Über

die Revolution, S. 9) zu plausibilisieren (vgl. auch J. Förster: Die Sorge um die Welt und die

Freiheit des Handelns; G. Straßenberger: Hannah Arendt, S. 89–125).

79 K. Marx: »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«, S. 115.

80 H. Arendt: Vita activa, S. 217; H. Arendt: Macht und Gewalt, S. 81.

81 H. Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 59f.

82 H. Arendt: Macht und Gewalt, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 85

eine zweite Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestätigen,

gleichsam die Verantwortung dafür auf uns nehmen«.83

Durch die Potenz des steten Neuanfangs, des geburtlichen Einschaltens in die

Welt, wird der Begriff der Nachwelt nicht bloß eminent politisch, sondern verliert

auch jeden starren essentialistischen Charakter. Die Nachwelt ist durch die hand-

lungstheoretische Interpretation der Natalität eine dynamische und fluide Katego-

rie, die auf den konstitutiven Wandel der Welt verweist: Die Politik der Nachwelt

ist daher aus Arendts Sicht geradezu gleichgesetzt mit aller Politik, da das Erschei-

nen und verändernde Einschlagen in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-

heiten gleichsam wie eine Art Generationenkonflikt eine Übernahme von Verant-

wortung für die überGenerationengeformteWeltwird.Generationmeint dannwe-

der eine familiär-genealogische noch eine statistische Größe – von dreißig Jahren

o.ä.–, sonderneine transformierendeundeinenneuenAnfang setzendeAneignung

der ansonsten in den Absolutismus der Wirklichkeit entgleitenden gegenwärtigen

Welt imModusder zweitenGeburt.DurchdieseVerflüssigungdesGenerationenbe-

griffs kommt für eine Politik der Nachwelt eine theoretische Pointe zum Vorschein:

Wenn das geburtliche Einschlagen in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegen-

heiten Beständigkeit annimmt, beginnt sogleich mit der praktischen Realisierung

auch eine auf sie bezogene Nachwelt, die auf die übergebeneWelt ihrerseits mit ei-

ner Politik derNachwelt antwortet.DerVollzugderWelt schreitet imVollzugbereits

über sich hinaus und hat daher die Nachwelt immer schon unmittelbar adressiert.

Die Nachwelt als das beideWeltebenen Betreffende ist dadurch im handelnden und

sprechenden Antworten auf die weltliche Gegenwart zwischen Vergangenheit und

Zukunft. Sie begegnet im praktischen Vollzug der tradierten Kontinuität geronne-

ner Praxis und setzt gleichsam die Voraussetzung für die anschließende Nachwelt.

Anders als ein sozialstaatliches Intergenerationalitätsverständnis, das primär

mit einer zwischen den Polen Jung und Alt changierenden Ordnung operiert,

schwingt im Begriff der Nachwelt auch immer die grundlegendere intertemporale

Beziehung von Toten und Lebenden mit. Der Diskurs des ›Generationenvertrags‹

fokussiert beispielsweise ausschließlich lebende Akteure, die vor allem anhand

der Kriterien Alter und Arbeitsfähigkeit differenziert werden: Die jüngeren ar-

beitsfähigen sowie beitragszahlenden Generationen tragen im sozialstaatlichen

Rentenversicherungssystem die Lasten für die nicht mehr arbeitenden älteren

Bevölkerungsgruppen. Der Nachweltbegriff legt seinen konnotativen Schwerpunkt

insofern anders, als sein eruptiver Impetus eher als Dialog zwischen der befragen-

den Gegenwart und dem Kondensat der vergangenen Generationen beschrieben

ist.Diese imBegriff derWelt transportiertenKondensate der Vergangenheit führen

zwar nicht ausschließlich, aber immer auch die geronnene Praxis der Verstorbenen

83 H. Arendt: Vita activa, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Max Klein

als Genealogie mit, auf die die Nachwelt responsiv bezugnimmt. Sowohl die Ge-

genwart der Mitwelt als auch die der Dingwelt sind daher das Resultat einer mit

Menschenbeginn kontinuierenden Praxis. Insofern die Nachwelt befragend zu der

Überlieferung der Welt Stellung bezieht, partizipieren die Verstorbenen in Form

des sich präsentierenden weltlichen Kondensats quasi-dialogisch an jeder Gegen-

wart. Arendts Verständnis von Politik als einer Politik der Nachwelt ist in diesem

Sinn ferner immer auch eine Politik der Toten, da die Gegenwärtigkeit der Praxis

ihrerseits in einem intertemporalen Verhältnis zu der von Marx im Achtzehnten

Brumaire proklamierten ›nicht aus freien Stücken unter selbstgewählten, sondern

unter unmittelbar vorhandenen, gegebenen und überlieferten Umständen‹ ge-

machten Geschichte steht.Mit demBegriff der Nachwelt wird die deterministische

Autorität der Tradition infragestellt, eine potentielle Krise in Permanenz evoziert,

um die Möglichkeit der Identifikation einzuspielen, indem eine aneignungsoffene

Gegenwart stark gemacht wird, die gleichsam im Vollzug der Aneignung selbst an

diesem Kondensat der Vergangenheit teilhat und unmittelbar eine neue Nachwelt

einfordert. Die von Arendt häufiger zitierte Metapher Edmund Burkes,84 alles

Handeln sei ein Handeln »in concert«, kann daher nicht allein als bloß synchrone

Polyphonie gedeutet, sondern muss ebenso sehr als durch die Vergangenheit zum

Klingen gebrachte Vielstimmigkeit beschrieben werden, in der folglich nicht allein

die Lebenden, sondern auch die Toten zum ›Klang‹ der Gegenwart beitragen.

Vor diesemHintergrund sensibilisieren Arendts Nachweltüberlegungen für ein

grundlegendes Denken historischer Eingebundenheit politischen Handelns, das

sich zwar auf den ersten Blick bloß im gegenwärtigen Zwischen präsentiert, dabei

aber einerseits auf die gegenwärtige Vergangenheit der kondensierten Tradition

Bezug nimmt und andererseits die unmittelbare Präsenz der Praxis durch die sich

in das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten einschlagenden »objektiv-

weltlichen Interessen«85 übersteigt: »Diese Interessen sind im ursprünglichen

Wortsinne das, was ›inter-est‹, was dazwischen liegt und die Bezüge herstellt, die

Menschen miteinander verbinden und zugleich voneinander trennen«.86 Auch

wenn der Eindruck entstehen könnte, das zitierte Inter stelle primär auf synchrone

Zeitlichkeit ab, kann mit Berücksichtigung des den beiden Ebenen der Welt un-

terlegten Nachweltbegriffs das Inter als Inter-Temporalität gedeutet werden: Das

Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten und die Dinge menschlicher Her-

stellung befinden sich nicht nur im trennenden und verbindenden Zwischen der

Gegenwärtigkeit, sondern sind durch die Prozessualität des sich verschränkenden

Handelns stets ein Zwischen im Kontinuum der Zeit. Eine Politik der Nachwelt

84 Vgl. H. Arendt: Elemente undUrsprünge totaler Herrschaft, S. 956; H. Arendt:Was ist Politik?,

S. 50.

85 H. Arendt: Vita activa, S. 224.

86 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 87

meint daher, dass die präsenten Entscheidungen, Normen, Werte, Erinnerun-

gen, Denkmäler, Gebäude und Grenzen konstitutiv als Frage an die unmittelbar

einsetzende Nachwelt formuliert sind, die selbst wiederum in ver-antwortendem

Bezug permanent in einem kommunikativen Zusammenhang mit dem Vergange-

nen ihre eigene Gegenwärtigkeit verhandeln sowie herstellen muss. So tritt eine

eingerichtete Welt immer bereits einer Nachwelt entgegen, die durch Befragung

der übergebenen Welt zugleich eine Distanz einspielt, um die vorgefundene Welt

erst durch Veränderungen zu der eigenen zu machen und zugleich im Prozess der

Aneignung eine unmittelbar einsetzendeNachwelt auf denPlan zu rufen. In diesem

Sinn ist jedes Handeln als zweite Geburt ein Generationenkonflikt, eine Kontesta-

tion des aus vergangener Praxis hervorgegangenen Status quo, und insofern eine

Form Politik der Nachwelt.

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio: Stasis. Der Bürgerkrieg als politisches Paradigma. Aus dem Ita-

lienischen vonMichael Hack, Frankfurt a.M.: S. FischerWissenschaft 2016.

Arendt,Hannah: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen In-

terpretation. Herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von Thomas

Meyer,München: Piper 2021

Arendt,Hannah: Elemente undUrsprünge totalerHerrschaft. Antisemitismus, Im-

perialismus, totale Herrschaft, 21. Auflage,München: Piper 2019.

Arendt,Hannah:Macht undGewalt.Aus demEnglischen vonGiselaUellenberg.Mit

einem Interview von Adelbert Reif, 25. Auflage,München: Piper 2015.

Arendt, Hannah: Über die Revolution, 7. Auflage,München: Piper 2019.

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, 20. Auflage, München: Piper

2019.

Arendt,Hannah: VomLeben desGeistes. Band 1.DasDenken,München: Piper 1979.

Arendt,Hannah:Was ist Politik?. Fragmente aus demNachlaß.Herausgegeben von

Ursula Ludz. Vorwort von Kurz Sontheimer, 7. Auflage,München: Piper 2020.

Aust, Helmut P.: »Klimaschutz aus Karlsruhe. Was verlangt der Beschluss vom Ge-

setzgeber?«, in: VerfBlog vom 05.05.2021, https://verfassungsblog.de/klimasch

utz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/, DOI: 10.17176/2

0210505-111556-0.

Benhabib, Seyla:TheReluctantModernismofHannahArendt,ThousandOaks: Sage

1996.

Birnbacher, Dieter: »Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit und das Problem der Ge-

rechtigkeit zwischen den Generationen«, in: Zeitschrift für philosophische For-

schung 31 (1977), S. 385–401.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-aus-karlsruhe-was-verlangt-das-urteil-vom-gesetzgeber/


88 Max Klein

Birnbacher, Dieter: Verantwortung für zukünftige Generationen, Stuttgart: Reclam

1988.

Blumenberg, Hans: Arbeit amMythos, 5. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017.

Bundesverfassungsgericht, Beschluss vom 24.März 2021, 1 BvR 2656/18.

Canovan,Margaret : »ACaseofDistortedCommunication.ANoteonHabermasand

Arendt«, in: Political Theory, 11, 1 (1983), S. 105–116.

Canovan, Margaret: »Arendt, Rousseau, and Human Plurality in Politics«, in: The

Journal of Politics 45, 2 (1983), S. 286–302.

Canovan, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political Thought,

Cambridge: Cambridge UP 1992.

d’Entrèves,Maurizio Passerin:The Political Philosophy of Hannah Arendt, London/

New York: Routledge 1994.

Dierksmeier, Claus: »John Rawls on the Rights of Future Generations«, in: Jörg

Tremmel (Hg.), Handbook of Intergenerational Justice, Cheltenham/North-

ampton: Edwar Elgar 2006, S. 72–85.

Dower,Nigel: »Justice and Sustanability«, in: EthicalTheory andMoral Practice, 7, 4

(2004), S. 399–415.

Eckardt, Felix: Das Prinzip Nachhaltigkeit. Generationengerechtigkeit und globale

Gerechtigkeit, 3. Auflage,München: C.H. Beck 2016.

Förster, Jürgen:Die SorgeumdieWelt unddie Freiheit desHandelns.Zur institutio-

nellen Verfassung der Freiheit im politischen Denken Hannah Arendts, Würz-

burg: Königshausen und Neumann 2009.

Frank, Manfred: Der kommende Gott. Vorlesungen über die Neue Mythologie. 1.

Teil, 8. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015.

Grunenberg, Antonia: »Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben (1958)«,

in: Manfred Brocker (Hg.), Geschichte des politischen Denkens. Das 20. Jahr-

hundert, Berlin: Suhrkamp 2018: S. 355–370.

Habermas, Jürgen: »Hannah Arendts Begriff der Macht«, in: ders., Philoso-

phisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987,

S. 228–248.

Hendlin, YogiHale: »TheThreshold Problem in Intergenerational Justice«, in: Ethics

and the Enviroment, 19, 2 (2014), S. 1–38.

Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-

schaftskritik Hannah Arendts, Berlin: Lukas Verlag 1997.

Kateb, George: »Death and Politics. Hannah Arendt’s Reflections on the American

Constitution«, in: Social Research, 54, 3 (1987), S. 605–616.

Kateb, George: »Freedom and Worldliness in the Thought of Hannah Arendt«, in:

Political Theory, 5, 2 (1977), S. 141–182.

Kateb,George:HannahArendt. Politics,Conscience,Evil, Totowa: Rowman&Allan-

held 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Politik der Nachwelt 89

Kristeva, Julia: Hannah Arendt. Life Is a Narrative. Translated by Frank Collins,

Toronto: University of Toronto Press 2001.

LaFay, Marilyn: Hannah Arendt and the Specter of Totalitarianism, New York: Pal-

grave Macmillan 2014.

Lenze, Anne: »Gleichheitssatz und Generationengerechtigkeit«, in: Der Staat 46, 1

(2007), S. 89–108.

Macready, John Douglas: Hannah Arendt and the Fragility of Human Dignity, Lan-

ham: Lexington 2018.

Marx,Karl: »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«, in:Marx-Engels-Wer-

ke, Bd. 8, Berlin: Dietz, S. 111–207.

Möckel,Benjamin: »ZukünftigeGenerationen.Geschichte einer politischenPathos-

formel«, in: APuZ Generationen (2020), S. 52–53.

Nullmeier, Frank: »DerDiskurs derGenerationengerechtigkeit inWissenschaft und

Politik«, in: Zentrum für Sozialpolitik, ZeS Report 1 (2004), S. 3–6.

Nullmeier, Frank: Generationengerechtigkeit als Ordnungsprinzip für die Staats-

verschuldung, Baden-Baden: Nomos 2018.

Ottmann,Henning: Geschichte des politischen Denkens. Band 3: Neuzeit. Teilband

1: VonMachiavelli bis zu den großen Revolutionen, Stuttgart: J.B.Metzler 2006.

Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Aus dem Französi-

schen von Richard Steurer, 7. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018.

Rancière, Jacques: Der Hass der Demokratie. Aus dem Französischen von Maria

Muhle, 3. Auflage, Berlin: Matthes & Seitz 2016.

Rawls, John:EineTheorie derGerechtigkeit.Übersetzt vonHermannVetter,20.Auf-

lage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017.

Sörensen, Paul: Entfremdung als Schlüsselbegriff einer kritischenTheorie der Poli-

tik. Eine Systematisierung imAusgang vonKarlMarx,Hannah Arendt undCor-

nelius Castoriadis, Baden-Baden: Nomos 2015.

Straßenberger, Grit: Hannah Arendt zur Einführung, Hamburg: Junius 2015.

Thaa,Winfried : »KulturkritikundDemokratiebeiMaxWeberundHannahArendt«,

in: Zeitschrift für Politik, 52, 1 (2005), S. 25–56.

Thaa, Winfried: »Die notwendige Partikularität des Politischen. Über Hannah

Arendts republikanische Perspektive auf Politik und Weltgesellschaft, in: Zeit-

schrift für Politik«, 46, 4 (1999), S. 404–423.

Thaa,Winfried: »Hannah Arendt. Politik undWeltentfremdung, in: Politische Vier-

teljahrsschrift«, 38, 4 (1997), S. 695–715.

Thompson, Dennis: »Representing Future Generations. Political Presentism and

Democratic Trusteeship«, in: Critical Review of Internation Social and Political

Philosophy, 13, 1 (2010), S. 17–37.

Tremmel, Jörg: »Welche Prinzipien der Generationengerechtigkeit würden Vertre-

ter aller Generationen unter dem Rawls’schen Schleier der Unwissenheit festle-

gen?«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 63, 2 (2009), S. 201–234.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Max Klein

Tremmel, Jörg: EineTheorie der Generationengerechtigkeit,Münster: Mentis 2012.

Villa,Dana: »Introduction.TheDevelopment of Arendt’s PoliticalThought«, in: dies.

(Hg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge

UP 2007, S. 1–24.

Villa, Dana: »Totalitarianism, Tradition, and The Human Condition«, in: Arendt

Studies 2 (2018), S. 61–72.

Welti, Felix: »Rechtliche Aspekte der Generationengerechtigkeit«, in: Kritische Jus-

tiz, 37, 3 (2004), S. 255–277.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004 - am 13.02.2026, 20:07:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

