
21

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

Stephan; Ehlert, Gudrun: Soziale Arbeit und Region: Lebens-
lagen, Institutionen, Professionalität. Berlin 2009, S. 245-
261
Paul, Kathleen; Heuer, Katrin; Hanses, Andreas: Sterben – 
Das Ende von Interaktionen in biographischen Selbstthema-
tisierungen. In: Hanses, Andreas; Sander, Kirsten (Hrsg.): In-
teraktionsordnungen – Gesundheit als soziale Praxis. Wies-
baden 2012, S. 259-277
Reiter-Theil, S.; Träbert, S.; Lange, D.; Hiddemann, W.: Ster-
ben und Sterbehilfe. Problemwahrnehmung von Ärzten und 
Pflegenden in der Onkologie – Ergebnisse einer Interview-
studie. In: Der Onkologe 2/2003, S. 153-161
Sander, Kirsten: Biographie und Interaktion. Lebensge-
schichten im institutionellen Rahmen eines Altenheims. 
Bremen 2003
Schneider, Werner: Das Projekt Lebensende – Vom einsti-
gen Gleichmacher Tod zur Ungleichheit des ‚guten Sterbens’ 
heute. In: Arndt-Sandrock, Gabriele (Hrsg.): Was ist gutes 
Sterben? 15. Loccumer Hospiztagung; Loccumer Protokolle 
19/12. Rehburg-Loccum 2012, S. 25-46
Schütte, Christian: Ganzheitliche Sterbebegleitung. Ein 
Berufsfeld für die Soziale Arbeit. In: Sozialmagazin 9/2002, 
S. 25-37
Student, Johann-Christoph (Hrsg.): Das Recht auf den 
eigenen Tod. Düsseldorf 1996
Student, Johann-Christoph: Sterbebegleitung im Pflege-
heim. Wie können Konzepte der Hospizbewegung im Pflege-
heim umgesetzt werden? In: Altenpflege Forum 4/1998, 
S. 19-27
Student, Johann-Christoph; Mühlum, Albert; Student, Ute: 
Soziale Arbeit in Hospiz und Palliative Care. München 2004
Sprondel, Walter M.: „Experte“ und „Laie“: zur Entwicklung 
von Typenbegriffen in der Wissenssoziologie. In: Sprondel, 
Walter M.; Grathoff, Richard (Hrsg.): Alfred Schütz und die 
Idee des Alltags in den Sozialwissenschaften. Stuttgart 1979, 
S. 140-154
Wilkening, Karin; Wichmann, Cornelia: Soziale Arbeit in 
der Palliativversorgung. In: Aner, Kirsten; Karl, Ute: Hand-
buch Soziale Arbeit und Alter. Wiesbaden 2010, S. 165-172

     Zusammenfassung | Ihrem Selbstverständ-
nis nach folgen Caritasverband und Diakonisches 
Werk der von Jesus praktizierten Nächstenliebe. 
Unsere Analyse ihrer sozialen Praxis ergibt je-
doch ein anderes Bild. Es handelt sich vielmehr 
um hierarchisch gegliederte Sozialkonzerne, die 
nicht durch Spenden, sondern größtenteils vom 
Staat finanziert werden. Der Beitrag untersucht, 
wie der Perspektivenwechsel in der christlichen 
Wohlfahrt vonstattengehen müsste, um die 
gegenwärtige soziale Praxis zu verändern. 

     Abstract | Since charity and deaconship are 
identified as the teachings of Jesus, it seems self-
evident that they were practiced by him as the 
active love of humanity. Still our analysis of the 
social praxis of diaconal and charitable Welfare 
today raises doubts about the self-evidence of 
this claim. We instead argue that these Christian 
dispositions have been transformed into hierar-
chically structured social enterprises that are 
supported not by small contributions, but mostly 
by the state. We conclude by raising the question 
whether a change of perspective regarding 
Christian welfare could take place and a bot-
tom-up social work based on Jesus’s practical 
love of humanity could lead to a transformation 
of contemporary social practice.

Schlüsselwörter  Caritas  Diakonie 
 Kirche  Wohlfahrtspflege  Christentum 

 Selbstverständnis  Kritik

     Einleitung | In diesem Beitrag soll die christliche 
Sozialarbeit in mehrfacher Weise untersucht werden. 
Erstens soll herausgearbeitet werden, ob sie in der 
Tat das reflektiert, was im Evangelium geschrieben 
steht oder was den Worten, Vorstellungen und Tätig-
keiten Jesu entspricht. Zweitens soll aufgrund der 
historischen Tatsache, dass sich im Christentum nicht 
selten Theorie und Praxis widersprechen, untersucht 

Nächstenliebe oder 
kapitalistische Unter-
nehmenskultur?
Die Praxis von Caritasverband 
und Diakonischem Werk
     Gert Hellerich; Daniel White

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21


22

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

werden, ob dies in der christlichen Sozialarbeit auch 
in der Weise zutrifft, dass Selbstverständnis und soziale 
Praxis auseinanderklaffen. Sollte dies der Fall sein, 
und wir gehen davon aus, dass das Denken und Han-
deln in beiden Verbänden keine Ausnahmestellung 
in der Geschichte des Christentums einnehmen, 
dann müsste eruiert werden, inwiefern ein Perspek
tivenwechsel sinnvoll wäre und auf welche Art er 
erfolgen müsste.

     Nächstenliebe in den Evangelien | Im Johan-
nes-Evangelium (13, 35) sagt Jesus, dass diejenigen 
seine Jünger sind, die Liebe untereinander zeigen. 
Eine der zentralen Aussagen der Bergpredigt ist, 
seinen Nächsten zu lieben (Matthäus 5, 43). Jesus 
geht sogar so weit, seine Feinde zu lieben (Matthäus 
5, 44-45), denn nur so kann ein neues Himmelreich 
Gottes auf Erden geschaffen werden. In den Evange-
lien lässt Jesus uns auch wissen, wie praktische Ethik 
oder soziale Praxis sein sollte. So heißt es im Lukas-
Evangelium „Und so wie ihr wollt, dass euch die 
Menschen tun, tut auch ihr ihnen gleichermaßen“ 
(6, 31) und im Matthäus-Evangelium steht: „Alles 
nun, was ihr wollt, dass euch die Menschen tun sol-
len, das tut auch ihr ihnen“ (7, 12). 

     Mit dieser „goldenen Regel“ geht es Jesus darum, 
Wohlergehen beim Anderen hervorzurufen, das 
heißt die soziale Praxis orientiert sich daran, das 
Wohlwollen des Nächsten zu erzeugen. Diese Art 
der auf Wohlwollen ausgerichteten Sozialarbeit 
muss sich in den Anderen hineinversetzen können, 
um zu wissen, was Wohlbefinden beim Anderen 
auslösen könnte oder was ihm helfen könnte, aus 
seinem Zustand des Unbehagens, der defizitären 
Lage herauszukommen. Dabei ist es wesentlich, den 
Anderen nicht als „alter ego“, als anderes Ich wahr-
zunehmen, wie Levinas (1987) betont. Er ist durch 
Einzigartigkeit gekennzeichnet, was wiederum ein-
zigartige soziale Praxis notwendig macht. Eine uni-
versalisierende, auf Gleichschaltung (Baumann 1995, 
S. 25 f.) hinauslaufende Soziale Arbeit ist daher 
höchst fragwürdig, da jedes Individuum der ange-
führten goldenen sozialen Regel zufolge in seiner 
Einmaligkeit erkannt und in seiner Einzigartigkeit 
als wertvoll erachtet werden muss.

     Die Botschaft Jesu richtet sich im Wesentlichen 
an die Hilfebedürftigen, an die Armen, Kranken und 
Behinderten (Lukas 4, 18). Er will deren Unterprivile-

gierung entgegenwirken und intendiert, dass auch 
sie Wohlbefinden erfahren können. Jesus zufolge 
steht Gott nicht auf der Seite der Wohlhabenden – 
was ein gewisses calvinistisches Denken im Protes-
tantismus (Weber 1999) impliziert –, sondern auf der 
Seite der Hilfebedürftigen. Entgegen konservativer 
christlicher Sichtweisen, wie sie zum Beispiel von 
Richards (2009) vertreten werden, die davon ausge-
hen, dass Reichtum und Gott einander nicht wider-
sprechen, können Jesus zufolge, wie es in Lukas 12, 33 
geschrieben steht, Geld, Gier und Gott nicht mitein-
ander vereint werden. Nur in der Solidarisierung mit 
den Hilfebedürftigen zeigt sich demnach das wahre 
Christsein. Die Geisteshaltung der Solidarität ist die 
Voraussetzung dafür, soziale Probleme zu lösen, wie 
dies auch Rorty (1989) aus postmoderner Perspektive 
heraus deutlich macht.

     Soziale Arbeit als „Menschenfischerei“ | 
Jesus geht in seinen vielfältigen Botschaften auch auf 
die Bedeutung der Arbeit ein. Als Sachverwalter Got-
tes sollen die Menschen laut alttestamentarischem 
Schöpfungsbericht die Erde bewirtschaften und auf 
diese Weise selbst zu ihrer Menschwerdung beitra-
gen, denn „die Arbeit hat den Menschen selbst ge-
schaffen“ (Engels 1972, S. 444). Im Gleichnis von 
den Arbeitern im Weinberg (Matthäus 20) zeigt Jesus, 
dass Arbeit nicht den Zweck der Gewinnmaximierung 
verfolgt, sondern zur Sicherstellung des materiellen 
Lebens gehört. Leben beinhaltet für Jesus wie auch 
für Karl Marx „die Erzeugung der Mittel dieser Bedürf-
nisse, die Produktion des materiellen Lebens“ (Marx 
1972a, S. 28). Wie die Arbeit im Weinberg war etwa 
auch das Fischen zur Zeit Jesu eine wesentliche Tätig-
keit zur Befriedigung der Grundbedürfnisse. In dem 
nun zitierten Text will jedoch Jesus über die Produktion 
der materiellen Güter hinausgehen und die Fischer 
Petrus und Andreas zu „Menschenfischern“ machen: 
„Als nun Jesus an dem Galiläischen Meer ging, sah 
er zwei Brüder, Simon, der da heißt Petrus, und And-
reas, seinen Bruder, die warfen ihre Netze ins Meer; 
denn sie waren Fischer. Und er sprach zu ihnen: 
Folget mir nach; ich will euch zu Menschenfischern 
machen! Alsbald verließen sie ihre Netze und folgten 
ihm nach“ (Matthäus 4, 18-22). 

     Andreas und Petrus sollten nicht länger Fische, 
sondern Menschen fangen. Was impliziert diese Trans-
formation vom „Fische-Fischer“ zum „Menschen-
Fischer“? Von der Arbeit als einem „Prozess zwischen 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21


23

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

Mensch und Natur, worin der Mensch seinen Stoff-
wechsel mit der Natur durch seine eigene Tat ver-
mittelt, regelt und kontrolliert, [...] um sich den 
Naturstoff in einer für sein eigenes Leben brauch
baren Form anzueignen“ (Marx 1972b, S. 192), soll 
es zu einem Prozess zwischen Mensch und Mensch 
kommen. Die Jünger werden von Jesus zu sozialen 
Arbeitern auserkoren, die den Menschen am Rande 
der Gesellschaft beistehen sollen, denn es war seine 
Botschaft, das Evangelium den Armen zu verkündi-
gen (Lukas 4, 18). 

     Im Prozess zwischen dem Sozialarbeiter, der Sozial-
arbeiterin und einer oft hilflosen, machtlosen und 
hoffnungslosen Klientel sollen die Ausgestoßenen 
ins Boot geholt werden. Die Menschenfischer sollen 
in ihrer christlichen Tätigkeit die Unterprivilegierten 
und Benachteiligten zu wahren Menschen machen 
oder zumindest sollen diese sich wieder als Menschen 
fühlen. Die Bahnhofsmission wird nicht selten als 
„Petrus vom Bahnhof“ bezeichnet, denn solche 
Dienste gehen sehr häufig auf die armen Obdachlo-
sen und Randständigen ein, die ihnen als hungrige, 
benachteiligte und verwahrloste Menschen gegen-
übertreten. Diesen Menschen gilt es als Menschen
fischer zu helfen (Geiler 2014).

     Vielen der in den Evangelien rezipierten Texte der 
Wunder Jesu, wie zum Beispiel die Speisung der Fünf-
tausend (Matthäus 14, 17-20) oder das Wunder auf 
dem See (Lukas 5, 7), liegt im eigentlichen Sinne, wenn 
man sie aus dem metaphysischen beziehungsweise 
übernatürlichen Kontext herausnimmt und sie sozial-
materiell deutet, eine Botschaft des christlichen und 
des kommunikativen Menschenfischens zugrunde. 
Es geht bei diesen Ereignissen um das christliche 
Verteilerprinzip materieller Güter an alle Menschen, 
damit alle ihre Grundbedürfnisse befriedigen kön-
nen, was Ähnlichkeiten mit den im Weinberg arbei-
tenden Menschen hat, denn auch dort geht es dar-
um, eine Grundsicherung eines jeden Menschen zu 
erreichen (Matthäus 7). Dies war ja auch der Auftrag 
der Urgemeinde, wie weiter unten ausgeführt wird. 
Jesus zeigt als sozialer Arbeiter, der den Notleiden-
den beisteht und sich in wundersamer Weise für die 
Versorgung der Hungrigen einsetzt, einen Aspekt sei-
ner sozialen Botschaft. Der andere Aspekt ist seine 
wundersame Kommunikationsfähigkeit und seine 
Kunst, eine Gemeinschaft zu bilden, was für Sozial
arbeiterinnen und Sozialarbeiter genauso wichtig ist 

wie die materielle oder existenzielle Grundsicherung. 
Er konnte auf die Menschen zugehen und auf sie 
eingehen. Er rekrutierte Menschen und verwandelte 
isolierte Individuen in eine Gemeinschaft. Es ist nicht 
das Übernatürliche, nicht das Himmlische, worauf 
wir unseren Blick als Sozialarbeitende richten sollten, 
sondern vielmehr auf die durch Jesus initiierte neue 
Höhe des Gemeinschaftlichen und Gegenseitigen. 
Diese himmlische Höhe kann nach Bateson (1985) 
als ein höherer logischer Typus der menschlichen 
Kommunikation bezeichnet und als das Mirakel 
der Kommunikation und des Gemeinschaftlichen 
betrachtet werden. Das Wunderzeichen ist die Schaf-
fung einer neuen sozialen Ordnung der Dinge (Fou­
cault 2008, Bateson 1985).

     Sozialfürsorge der christlichen Urgemeinde | 
Die urchristlichen Gemeinden bestanden nach dem 
Tode Jesu bis zum Ende der Urgemeinde in Jerusalem 
noch ungefähr 100 Jahre. Obwohl die Urchristen ihre 
Glaubenslehre mehr auf den übersinnlichen, aufer-
standenen, gen Himmel gefahrenen und wiederkom-
menden Christus richteten, organisierten sie soziale 
Dienste für Arme, Ältere, Behinderte, Kranke, Witwen 
und Waisen. Sie entwickelten eine Art Soziale Arbeit, 
die dem Beispiel des barmherzigen Samariters ent-
sprach, dem Nächsten zu dienen, ohne dafür bezahlt 
zu werden. Die notwendigen Ressourcen wurden von 
den Wohlhabenden zur Verfügung gestellt, die ihr 
Vermögen den urchristlichen Gemeinden übertrugen. 
„Die Menge der Gläubigen aber war ein Herz und 
eine Seele; und auch nicht einer sagte, dass etwas 
von seinen Gütern sein eigen sei, sondern alles war 
ihnen gemeinsam [...] Es litt auch niemand unter 
ihnen Mangel; denn die, welche Besitzer von Äckern 
oder Häusern waren, verkauften sie und brachten 
den Erlös des Verkauften und legten ihn den Apos-
teln zu Füßen; und man teilte einem jeglichen aus, 
je nachdem einer es bedurfte“ (Apostelgeschichte 4, 
32-35). Die Soziale Arbeit war durch einen freiwilligen 
Sozialismus geprägt. Sie hatte ihren Ursprung in der 
jesuanischen Botschaft der Nächstenliebe und des 
freiwilligen Besitzverzichtes – ganz im Gegensatz zur 
späteren sozialistischen Zwangskollektivierung.

     Friedrich Engels verdeutlicht in seinem Buch „Zur 
Geschichte des Urchristentums“ das soziale Element 
der urchristlichen Diakonie, wenn er am Anfang 
schreibt: „Die Geschichte des Urchristentums bietet 
merkwürdige Berührungspunkte mit der modernen 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21


24

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

Arbeiterbewegung. Wie diese, war das Christentum 
im Ursprung eine Bewegung Unterdrückter: es trat 
zuerst auf als Religion der Sklaven und Freigelasse-
nen, der Armen und Rechtlosen, der von Rom unter-
jochten oder zersprengten Völker. Beide, Christentum 
wie Arbeitersozialismus, predigen eine bevorstehende 
Erlösung aus Knechtschaft und Elend; das Christen-
tum setzt diese Erlösung in ein jenseitiges Leben nach 
dem Tod, in den Himmel, der Sozialismus in diese 
Welt, in eine Umgestaltung der Gesellschaft“ (Engels 
1972, S. 449). Den primären Gegensatz zwischen dem 
christlichen Sozialismus und dem Arbeitersozialismus 
sieht Engels also darin, dass die urchristliche soziale 
Bewegung die endgültige Hoffnung auf Erlösung vom 
Leid dieser Welt im Jenseits sieht, während der Arbei-
tersozialismus auf das Diesseits hofft, nämlich durch 
eine revolutionäre Umgestaltung der ausbeuterischen 
Klassenstruktur der Gesellschaft. Diese Zweiteilung 
zwischen Himmel und Erde ist nach Bateson (1985) 
die Folge eines epistemischen Irrtums, nämlich dem, 
dass die Trennungslinie zwischen Himmel und Erde 
ontologisch sein muss, während sie stattdessen ein-
zig logisch ist.

     Auch nach Russell und Whitehead (1910-1913) ist 
diese Trennung zwischen Himmel und Erde nur als ein 
„logischer Typ“ vorstellbar. Die von Jesus beschriebene 
Gemeinschaft, die als Königreich Gottes symbolisiert 
wird, ist ohnehin – im Gegensatz zu manchen früh-
christlichen Vorstellungen – als irdische wahrzuneh-
men (Lukas 17, 20) und sie soll das Miteinander der 
Menschen hier und jetzt zum Ausdruck bringen. Die 
vielen Tischgemeinschaften, an denen Jesus teilnahm, 
sollen nicht nur himmlische und irdische Zweiteilun-
gen überwinden, sondern auch die Gegensätze zwi-
schen reich und arm, wie dies im Gleichnis vom gro-
ßen Mahl zum Ausdruck kommt (Lukas 14, 16-24), 
an welchem reiche Pharisäer und Zöllner wie arme 
Fischer und Obdachlose teilnahmen. In dieser unter-
schiedlichste Gegensätze transzendierenden Gemein-
schaft kommt es zu einer neuen Gemeinsamkeit, 
was die christliche, soziale Botschaft ausmacht. Nach 
Bateson (1985) wird in unserer Vision des postmoder-
nen Lebens (Hellerich; White 2011) der metaphysische 
Gegensatz zwischen überirdischem Idealismus und 
irdischem Materialismus und der soziale Gegensatz 
zwischen den Klassen durch die immanente „Ökolo-
gie des Geistes“ ersetzt werden. Dies ist die Vision 
der neuen Erde, auf welcher der postmoderne Jesus 
sich bewegt (Hellerich; White 2012).

     Das Selbstverständnis von Caritasverband 
und Diakonischem Werk | Das Selbstverständnis 
des Caritasverbandes lautet: „Caritas heißt Nächsten-
liebe. Sie ist die Antwort auf das Gebot Jesu: ‚Liebe 
deinen Nächsten wie dich selbst!‘ und gehört zum 
Grundauftrag jedes Christen. Im Miteinander von 
Frauen und Männern, Hauptberuflichen und Ehren-
amtlichen, suchen wir nach Wegen, das Gebot der 
Nächstenliebe in der Gesellschaft zu verwirklichen. 
Wir verstehen uns als Anwalt der Armen und Benach-
teiligten und wollen in der Gemeinschaft Solidarität 
stiften“ (Caritasverband der Erzdiözese München und 
Freising e.V. 2014). Das Gebot der Nächstenliebe soll 
die Basis des caritativen Selbstverständnisses sein 
und das auf ihn bezogene Evangelium der Armen die 
Grundlage christlichen Handelns bilden. Ein Gemein-
schafts- und Solidaritätsgefühl soll tragend für die 
christliche soziale Praxis sein.

     Der Anspruch des Diakonischen Werks ähnelt dem 
des Caritasverbandes und stützt sich auf das Evange
lium: „Christinnen und Christen ist es wichtig, dass 
ihr Glauben nicht nur in Predigt und Gottesdienst 
sichtbar wird, sondern auch in der praktischen Hilfe 
für den Nächsten. Dies wird in dem Begriff ‚Diakonie‘ 
deutlich, da er von seinem griechischen Ursprung her 
(diakonia) alle Aspekte des Dienstes am Nächsten 
umfasst“ (Diakonie Deutschland 2014). Untermauert 
werden diese Vorstellungen durch Folgendes: „Die 
Diakonie ist der soziale Dienst der evangelischen Kir-
chen. Sie versteht ihren Auftrag als gelebte Nächsten-
liebe und setzt sich ein für Menschen, die am Rande 
der Gesellschaft stehen, die auf Hilfe angewiesen 
oder benachteiligt sind. Neben der tätigen Hilfe ver-
steht sich die Diakonie als Anwältin der Schwachen 
und benennt öffentlich die Ursachen von sozialer Not 
gegenüber Politik und Gesellschaft“ (ebd.). Immer 
wieder wird im Selbstverständnis auf die Botschaft 
Jesu verwiesen und die Randständigen als Adressa-
ten der diakonischen Tätigkeiten benannt.

     Die Praxis des Christentums wird gemessen an 
der Lehre Jesu allerdings vielfach kritisch bewertet. 
Martin Bubers Philosophie des Ich und Du (1995) 
unterscheidet klar zwischen der Botschaft Jesu und 
der christlichen beziehungsweise kirchlichen Praxis, 
wenn er schreibt: „Jesus ist mein älterer Bruder, aber 
der Christus der Kirche ist ein Koloß auf tönernen 
Füßen“ (Martin Buber zu Schalom Ben-Chorin, zitiert 
nach Schmidt 2014). Viele, die sich Jesus nah fühlen, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21


25

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

denken in dieser Weise; sie sind begeistert von Jesus 
und enttäuscht von den Kirchen. Wenn Buber auf 
Jesu soziale Philosophie der Liebe eingeht, dann sind 
es für ihn insbesondere die „Gefühle“ der christlichen 
Liebe, die für Jesu Botschaft entscheidend sind: „Ge-
fühle begleiten das metaphysische und metapsychi-
sche Faktum der Liebe, aber sie machen sie nicht aus; 
und die Gefühle, die es begleiten, können sehr ver-
schiedener Art sein. Das Gefühl Jesu zum Besessenen 
ist ein andres als das Gefühl zum Lieblingsjünger; 
aber die Liebe ist eine. Gefühle werden ‚gehabt‘; 
die Liebe geschieht. Gefühle wohnen im Menschen, 
aber der Mensch wohnt in seiner Liebe. Das ist keine 
Metapher, sondern die Wirklichkeit: die Liebe haftet 
dem Ich nicht an, so dass sie das Du nur zum ‚Inhalt‘, 
zum Gegenstand hätte, sie ist zwischen Ich und Du“ 
(Buber 1995). 

     So ist es Buber zufolge das caritative Selbstver-
ständnis in der Ich-Du-Beziehung, einschließlich der 
Ich-Du-„Gefühle“ der Liebe, welches das Christen-
tum prägen sollte. Konstituiert sich diese auf Ich-Du 
aufbauende Nächstenliebe in der Tat in der christli-
chen sozialen Praxis oder steht sie eher auf tönernen 
Füßen?

     Die soziale Praxis von Caritasverband und 
Diakonischem Werk | Drei Aspekte waren für die 
sozialen Dienste der urchristlichen Gemeinden be-
zeichnend. Zum einen wurden sie von den Christen 
in eigener Regie vollzogen, ohne dass soziale Systeme 
irgendwelcher Art errichtet wurden; zweitens wurden 
den Gemeinden die materiellen Ressourcen von den 
Wohlhabenden zur Verfügung gestellt und drittens 
wurden die sozialen Dienste auf dem Prinzip der von 
Jesus geforderten Nächstenliebe verrichtet (Hellerich 
2014). Wenn wir nun diese sozialen Merkmale der 
urchristlichen Gemeinde mit denen der gegenwärti-
gen Einrichtungen der beiden Wohlfahrtsverbände 
vergleichen, dann sind doch deutliche Unterschiede 
zwischen den beiden festzustellen. 

     Sowohl Diakonisches Werk als auch Caritasver-
band haben sich zu Sozialkonzernen entwickelt und 
eine Unternehmenskultur aufgebaut (Hofmann 2008 
und 2010). Hier werden christliche Prinzipien mit den 
ökonomischen Leitlinien von Management und Unter-
nehmensführung in Einklang gebracht. Der Zweck 
eines sozialen Unternehmens ist es, Dienste oder 
Leistungen für einen bestimmten Bedarf, der von Kin-

dergärten bis zur psychosozialen Versorgung reicht, 
anzubieten und Gewinne zu erzielen. Eine Dienstleis-
tung als gebrauchsfähige Leistung wird jedoch zur 
sozialen Ware, wenn sie für den Tausch bestimmt ist 
oder in ein Tauschverhältnis eingebunden wird (Marx 
1972a, 1972b). Das der Ware zugrunde liegende 
Tauschverhältnis von Dienstleistungen und Geld ist 
eine systemische Entwicklung, die dem Urchristentum 
völlig unbekannt war. Ihre Fürsorge war von Barm-
herzigkeit, Solidarität und Nächstenliebe getragen. 
Die Kirchenmitglieder in den christlichen Gemeinden, 
insbesondere die Reichen, finanzierten die Dienste 
für die Unterprivilegierten, während die christlichen 
Sozialdienste in Deutschland und auch in anderen 
europäischen Ländern zum überwiegenden Teil durch 
den Staat finanziert werden. Ein im Vergleich dazu 
geringer Restbetrag wird von den Kirchen zumeist in 
Form von Spenden aufgebracht (Hank 2006).

     Die sich zu gigantischen sozialen Unternehmen 
entwickelnden Wohlfahrtseinrichtungen sind der nach 
dem Bund zweitgrößte Arbeitgeber in Deutschland 
und beschäftigen über eine Million Menschen. Um 
das Ganze zu steuern, entwickelten Diakonisches Werk 
und Caritasverband ausgefeilte Managementstruktu-
ren und errichteten hierarchisch gegliederte Macht-, 
Normen- und Ordnungssysteme. Die Unternehmens-
leitungen gestalteten die Kulturen der kirchlichen 
Wohlfahrtsverbände und die Mehrheit der Angestell-
ten musste sich einfügen und unterordnen, was der 
am Beispiel der „goldenen Regel“ exemplifizierten 
Vorstellung Jesu von selbstständig denkenden und 
handelnden (autopoietischen) Menschen widerspricht. 
Die Freiheit der Sozialarbeiterin und des Sozialarbei-
ters, Beziehungen, methodisches Vorgehen und die 
Erschließung des Anderen frei zu gestalten, sind Vor-
aussetzungen erfolgreicher Interaktion und in den 
kirchlichen Sozialeinrichtungen kaum vorzufinden.

     Nach Engels war die soziale Grundlage des Ur-
christentums die der Enteigneten und besaß ein ge-
wisses revolutionäres Potenzial, doch die frühchristli-
chen metaphysischen Vorstellungen passten nicht so 
recht in das Denkschema aller Enteigneten und Ob-
dachlosen: „Aus was für Leuten rekrutierten sich die 
ersten Christen? Hauptsächlich aus den ‚Mühseligen 
und Beladenen‘, den Angehörigen der untersten 
Volksschichten, wie es einem revolutionären Element 
geziemt. Und woraus bestanden diese? [...] Einen 
gemeinsamen Weg zur Emanzipation aller dieser 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21


26

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

Elemente gab es absolut nicht. Für sie alle lag das 
Paradies als verlorenes hinter ihnen; für den verkom-
menen Freien die ehemalige Polis, Stadt und Staat 
zugleich, deren freier Bürger seine Vorfahren dereinst 
gewesen; für den kriegsgefangenen Sklaven die Zeit 
der Freiheit vor der Unterjochung und Gefangenschaft; 
für den Kleinbauern die vernichtete Gentilgesellschaft 
und Bodengemeinschaft“ (Engels 1972, S. 463). 

     Diese soziale Population war zwar zumeist eine 
andere als die heutige Klientel der christlichen sozia-
len Dienste, doch waren diese Menschen als Enteig-
nete, als Verschuldete, als Unterjochte und als Knechte 
wie die gegenwärtigen sozial Deprivierten „Menschen 
im Schatten“ oder „Menschen mit Schattendasein“. 
Die heutigen Armen, insbesondere die im Osten der 
Bundesrepublik, sind durch höhere Arbeitslosigkeit 
gekennzeichnet und somit mehr von sozialen Hilfen 
abhängig als die im Westen (Gohde 2007). In der 
christlichen Urgemeinde wurden jedoch die sozio-öko-
nomischen Probleme dadurch gelöst, dass die Reichen 
sich von ihrem Besitz trennten, den Armen abgaben 
und damit genau das taten, was Jesus seinen Nach-
folgern als Nächstenliebe nahelegte. Diakonie und 
Caritas betonen zwar auch die Option für Arme, 
Schwache und Benachteiligte, doch nicht die reichen 
Christen der Kirchen und auch nicht die reichen 
Kirchen teilen ihren Wohlstand mit anderen; vielmehr 
wird verlangt, dass von politischer und wirtschaftli-
cher Seite aus gehandelt wird.

     In einer sozialen Praxis mit gerechter Umverteilung 
würde jeder Mensch als wertvoll, ja als Zweck an sich 
gewürdigt werden. Kant schreibt: „Gesetzt aber, der 
Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen exis-
tiert als Zweck an sich selbst, nicht bloß als Mittel zum 
beliebigen Gebrauche für diesen oder jenen Willen“ 
(Kant 1977). Dies angenommen, müsste Soziale Ar-
beit dem Imperativ Jesu entsprechen: „Liebe deinen 
Nächsten“ und „Alles nun, was ihr wollt, dass euch 
die Menschen tun sollen, das tut auch ihr ihnen.“ 
Diese soziale Praxis träte als Konfluenz des Geistes 
und des Körpers in der moralischen Kunst des Han-
delns in Erscheinung, was als „soziale Choreogra-
phie“ bezeichnet werden könnte (Valk 2014). Die 
integralen Bestandteile des Intellekts und der Emotio-
nen, wie sie sich beim Chorus des griechischen Thea-
ters in der Tanzbewegung zeigten, sind das Paradig-
ma, mit dem wir den sozialen Aktivismus der Früh-
christen in Verbindung bringen könnten. Die soziale 

Choreographie, Kants Diktum des Menschen als 
Zweck an sich, Jesu Nächstenliebe und Bubers „Ich 
und Du“ sollten im Caritasverband und in der Diako-
nisches Werk miteinander verschmelzen. Diese Ver-
schmelzung könnte eine neue Ausrichtung in der 
christlichen sozialen Praxis ermöglichen.

     Die derzeitigen Einrichtungen von Caritasverband 
und Diakonischem Werk sind dagegen ganz anders 
strukturiert . Es stellt sich die Frage, ob in diesen hie-
rarchischen Machtsystemen, in denen Unterordnung 
unter das Normengestell gefordert wird, freie, von 
Nächstenliebe getragene Fürsorge die soziale Praxis 
bestimmen kann. Wohl kaum. Die in Machtsystemen 
erfolgte Fremdbestimmung führt zu einer auferlegten 
Subjektivität, die es dem Menschen nicht ermöglicht, 
eigenständig zu handeln. Graf (2011) geht in seiner 
Kritik der kirchlichen Sozialeinrichtungen sogar so 
weit, deren Machtsysteme als „Organisation der Un-
freiheit“ zu bezeichnen. Unter solchen Bedingungen 
ist die aus freien Stücken erfolgende Nächstenliebe 
nur schwer vorstellbar, denn für echtes fürsorgliches 
Denken und Handeln ist die Macht der freien Gestal-
tung einer Liebestätigkeit wesentlich.

     Transformationsnotwendigkeiten | Das 
Selbstverständnis, dem Beispiel der jesuanischen 
Nächstenliebe Folge zu leisten, auf der einen und 
die soziale Praxis der beiden christlichen Wohlfahrts-
verbände auf der anderen Seite scheinen, wie oben 
erörtert, weit auseinanderzuklaffen. Inwiefern und 
wodurch bieten sich Transformationsmöglichkeiten, 
die Wohlfahrt wieder näher an das Evangelium und 
den Geist Jesu zu führen? Zweifellos wäre es sinnvoll, 
dass die Wohlfahrtseinrichtungen, statt sich als gigan-
tische Wohlfahrtsinstitutionen weiter zu entwickeln 
und sich aus den kirchlichen Gemeinden in Großinsti
tutionen auszulagern, die zumeist durch den Staat 
finanziert werden und damit in staatliche Abhängig-
keit geraten, sich wieder auf den Gemeindecharakter 
und auf die soziale Botschaft beziehungsweise sozi
ale Praxis Jesu besinnen, wie Dörner (2005) vorschlägt. 

     Ein Perspektivenwechsel ist nötig, der die ver-
krusteten Strukturen auflockert, denn das Festge
fahrene engt ein. Eine auf Jesus zurückgehende Er-
neuerung könnte die Soziale Arbeit durch folgende 
Punkte verbessern: Selbstgestaltete statt auferlegte 
Subjektivität, selbstgestaltetes statt fremdreguliertes 
Dienen, individuelle Macht zum Handeln statt Macht 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21


27

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
1.

20
15

über andere sowie ein „Ich und Du“ statt eines „Ich 
und Es“, um Beziehungsmöglichkeiten zu schaffen, 
um Soziale Arbeit als Begegnung mit dem Anderen 
selbst zu erfinden statt fremdregulierte Dienstleistun
gen zu erbringen, und Sozialarbeit als ein Bedürfnis 
statt als entfremdete Tätigkeit zu verrichten. Nur wenn 
die Gängelung von oben herab aufhört, können die 
Fachkräfte der Sozialen Arbeit wieder sie selbst wer-
den und ihre Möglichkeiten der Hilfe und ihre Fähig-
keit zur Nächstenliebe realisieren und bei den Klien-
tinnen und Klienten ein Wohlgefühl erzeugen. 

     Der urchristliche freie Sozialismus, der Berührungs-
punkte zum Arbeitersozialismus nach Marx und Engels 
zeigt, wenn er von der Nächstenliebe Jesu und Bubers 
Ich-Du-Beziehung getragen wird, wäre jenseits kapi-
talistischer, unternehmerischer wie auch staatlich 
bürokratischer Praxis die soziale Choreographie der 
Gegenseitigkeit und Gemeinsamkeit. Dabei wären die 
Sozialarbeiterin und der Sozialarbeiter in ihren christ-
lich-caritativen Tätigkeiten soziale Choreographen. 
An die Stelle der gegenwärtigen Machtverhältnisse 
würden sich die christlichen Einrichtungen wieder 
auf den von Jesus gewünschten Gemeinschaftssinn 
konzentrieren. Jesus zeigte seinen Jüngern gegenüber 
Brüderlichkeit und Freundschaft und forderte diese 
auch von ihnen in der Begegnung mit anderen Men-
schen (Matthäus 23, 8 und Johannes 15, 14). Caritas-
verband und Diakonisches Werk sollten dann auch 
als selbstverstandene Nachfolgeeinrichtungen Jesu 
eine deutliche Differenz in ihrer Sozialarbeit zu nicht 
christlichen privaten und staatlichen Dienstleistun-
gen zeigen, was gegenwärtig nicht der Fall ist. Daher 
fordert Friedrich Furler die Diakonie auf, „eine Rolle 
der Pionierin“ einzunehmen und „Pioniertaten“ zu 
realisieren: „Eine Pioniertat wäre die jesuanische 
und urchristliche Entgrenzung der Nächstenliebe“ 
(Furler 2012, S. 64).

Literatur 
Bateson, Gregory: Ökologie des Geistes. Frankfurt/Main 
1985
Baumann, Zygmunt: Postmoderne Ethik. Hamburg 1995
Buber, Martin: Ich und Du. Ditzingen 1995
Caritasverband der Erzdiözese München und Frei-
sing e.V.: Wir über uns. Caritas in der Erzdiözese München 
und Freising. In: http://www.caritas-nah-am-naechsten.de/
Wir-ueber-uns/default.aspx (Abruf am 17.11.2014) 
Diakonie Deutschland: Selbstverständnis. In: http://www.
diakonie.de/selbstverstaendnis-9005.html (Abruf am 
17.11.2014). 
Dörner, Klaus: Die Wiedervereinigung von Kirchengemeinde 
und Diakonie. In: Nordelbische Kirchenzeitung vom 14.8.2005
Engels, Friedrich: Zur Geschichte des Urchristentums. Berlin 
1972
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/Main 
2008
Furler, Friedrich: Diakonie: eine praktische Perspektive. 
Zürich 2012
Geiler, Markus: Bahnhofsmission: Petrus vom Bahnhof Zoo. 
In: http://www.diakonie.de/bahnhofsmission-petrus-vom-
bahnhof-zoo-14350.html (Abruf am 17.11.2014)
Gohde, Jürgen: Diakonie auf dem Prüfstand. Stuttgart 2007 
Graf, Friedrich Wilhelm: „Kirchendämmerung“: Wie die 
Kirchen unser Vertrauen verspielen. München 2011
Hank, Rainer: Caritas und Co.: Die heimlichen Geschäfte 
der Wohltäter. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 
4.12.2006, S. 38 
Hellerich, Gert: Jesus – Sozialer Arbeiter. Berlin 2014 
Hellerich, Gert; White, Daniel: Die Vision eines postmoder-
nen Lebens. Bukarest 2011
Hellerich, Gert; White, Daniel: Postmoderner Jesus: Seine 
Botschaft der Befreiung. Münster 2012
Hofmann, Beate: Diakonische Unternehmenskultur. Band 1. 
Stuttgart 2008
Hofmann, Beate: Diakonische Unternehmenskultur. Band 
2. Stuttgart 2010
Kant, Immanuel: Grundlegung der Metaphysik der Sitten. 
Werke in zwölf Bänden, Band 7. Frankfurt/Main 1977, S.11 
Levinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuche 
über die Exteriorität. Freiburg im Breisgau 1987
Marx, Karl: Die deutsche Ideologie. Berlin 1972a 
Marx, Karl: Das Kapital. 1972b
Marx, Karl: Kritik des Gothaer Programms. Berlin 1972c 
Richards, Jay W.: Money, Greed, and God: Why Capitalism 
is the Solution and not the Problem. New York 2009
Rorty, R.: Contingency, Irony, Solidarity. Cambridge 1989
Russell, Bertrand; Whitehead, Alfred North: Principia Mathe-
matica, 3 Bände. Cambridge 1910-1913
Schmidt, Andreas: Martin Buber und das Christentum. In: 
http://buber.de/de/buber_christentum (Abruf am 17.11.2014) 
Valk, Steve: Institut für Soziale Choreographie. In: https://
www.facebook.com/InstitutFuerSozialeChoreographie?sk=
info (Abruf am 17.11.2014). 
Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus. Potsdam 1999

Professor Dr. Gert Hellerich lehrte Sozialwis­
senschaften an der Hochschule Bremen, Fachbe­
reich Sozialwesen. E-Mail: g.hellerich@att.net 

Professor Daniel White lehrt Philosophie am 
Wilkes Honors College der Florida Atlantic Univer­
sity. E-Mail: dwhite@fau.edu

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:35:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.caritas-nah-am-naechsten.de/Wir-ueber-uns/default.aspx
http://www.caritas-nah-am-naechsten.de/Wir-ueber-uns/default.aspx
http://www.diakonie.de/selbstverstaendnis-9005.html
http://www.diakonie.de/selbstverstaendnis-9005.html
http://www.diakonie.de/bahnhofsmission-petrus-vom-bahnhof-zoo-14350.html
http://www.diakonie.de/bahnhofsmission-petrus-vom-bahnhof-zoo-14350.html
http://buber.de/de/buber_christentum
https://www.facebook.com/InstitutFuerSozialeChoreographie?sk=info
https://www.facebook.com/InstitutFuerSozialeChoreographie?sk=info
mailto:g.hellerich@att.net
mailto:dwhite@fau.edu
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2015-1-21
http://www.caritas-nah-am-naechsten.de/Wir-ueber-uns/default.aspx
http://www.caritas-nah-am-naechsten.de/Wir-ueber-uns/default.aspx
http://www.diakonie.de/selbstverstaendnis-9005.html
http://www.diakonie.de/selbstverstaendnis-9005.html
http://www.diakonie.de/bahnhofsmission-petrus-vom-bahnhof-zoo-14350.html
http://www.diakonie.de/bahnhofsmission-petrus-vom-bahnhof-zoo-14350.html
http://buber.de/de/buber_christentum
https://www.facebook.com/InstitutFuerSozialeChoreographie?sk=info
https://www.facebook.com/InstitutFuerSozialeChoreographie?sk=info
mailto:g.hellerich@att.net
mailto:dwhite@fau.edu

