1. Leibliche Konstitution von Zeit

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

Giinther Poltner

1. Methodische Vorbemerkung
1.1 Der Leib als urspriingliches Kérperphinomen

Im Folgenden sollen einige Uberlegungen zur zeitlichen Struktur der
Leiblichkeit angestellt werden. Das Wort Leiblichkeit ist ein von dem
Eigenschaftswort leiblich abgeleitetes Abstraktum und bezeichnet
dasjenige, was uns Menschen als leiblichen Wesen gemeinsam ist.
Das deutsche Wort Leib sowie die damit mdgliche Unterscheidung
von Leib und Korper gibt es bekanntlich in anderen Sprachen nicht.
Dort dient das Wort Korper zur Bezeichnung alles dessen, was sich im
Raum so erstreckt, dass es einen Eigenraum einnimmt. Dabei bleibt
die Seinsweise der verschiedenartigen Kérper ungenannt. D.h. es
bleibt unbestimmt, als was etwas ein Korperwesen ist — ob etwas als
Lebewesen oder ob es als Freiheitswesen (Vernunftwesen) ein Korper-
wesen ist oder ob etwas als ein blofles Korperding etwas Korperliches
ist. Mit dem deutschen Wort Leib verhilt es sich anders, weil Leib die
Seinsweise dessen mit benennt, von dem es ausgesagt werden kann.
Wer vom Leib spricht, spricht nicht von einem besonders ausgestat-
teten Korperding, sondern vom Menschen. Der Mensch ist nicht ein
Korperwesen, das im Unterschied zu anderen Kérpern mit besonde-
ren Eigenschaften ausgestattet ist, sondern er ist als Freiheitswesen
(Vernunftwesen) ein Korperwesen. Deshalb ist er ein leibliches We-
sen. Mit Leib wird nicht eine Unterart der Gattung Korper, nicht ein
Korperding mit einer besonderen Ausstattung oder ein Organismus
von besonders komplexer Funktionsweise, sondern das urspriingliche
Phinomen von Kérper bezeichnet. Vom menschlichen Leib her ndam-
lich lassen sich die {ibrigen Korperdinge begreiflich machen, nicht
aber ldsst sich umgekehrt im Ausgang von bloflen Kérperdingen ein
Leibverstindnis gewinnen.

Wir sind ja nicht umsonst genétigt, von bloffen Kérperdingen zu

17

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

reden, wo es sich weder um Menschen noch um nicht-menschliche
Lebewesen handelt. Blofle Korperdinge sind es, weil sie von Seins-
weisen entblofit sind. Dass sich der Leib nicht als eine Unterart von
Koérpern bestimmen lésst, ist daran ersichtlich, dass man den Gat-
tungsbegriff Korper nur dadurch bilden kann, dass man von der je-
weiligen Seinsweise der verschiedenen Korper abstrahiert. Man muss
genau diejenigen Merkmale weglassen, die den Begriff des Leibes
ausmachen, um einen Gattungsbegriff Korper bilden zu kénnen, der
dann (aufgrund seiner Abstraktheit) von allem Raumlichen einsinnig
(= univok) ausgesagt werden kann. Solch univoke Aussagen leben
vom Nicht-Stellen der entscheidenden Frage, was es namlich fiir das
Subjekt der Aussage’ heifSt zu sein. Im logischen Subsumptionssche-
ma von Gattung und Arten kommt der Leib bezeichnenderweise
nicht vor. Dort taucht er blof3 als menschlicher Kérper auf — was die
haltlose Meinung aufkommen lisst, der Leib sei ein Kérperding mit
besonderen Eigenschaften bzw. Mensch zu sein sei die Eigenschaft
eines in der Welt existierenden Gegenstandes.

Wer wissen will, was es mit unserem Leib und seiner zeitlichen
Struktur auf sich hat, der darf nicht bei irgendwelchen Korperdingen
(seien es Naturkorper oder vom Menschen hergestellte Gebrauchs-
dinge) oder bei nicht-menschlichen Organismen anfangen und sich
von dort her dem menschlichen Leib in der irrigen Annahme nihern,
die anderen Kérperdinge seien das uns Bekanntere und unser Leib das
weniger Bekannte, sondern der muss beim eigenen Leib anfangen.

1.2 Die personale Einstellung als Zugang zum Leib als Leib

1.2.1 Die Methode als primire sacherschliefende Zugangsart

Wenn es um die zeitliche Struktur der Leiblichkeit geht, muss der
Leib als Leib in den Blick genommen werden. Das Wortchen als
driickt eine Hinsicht aus, unter der etwas betrachtet oder erforscht
wird. Die Wortwiederholung Leib als Leib ist keineswegs eine redun-
dante Spielerei, vielmehr kiindigt sich in ihr ein eminent bedeut-
sames Methodenproblem, namlich die Frage nach der sachaddquaten
Zugangsart, an.

! Subjekt ist dasjenige, wovon etwas ausgesagt wird, d.i. worauf sich der ganze Aus-
sagesatz bezieht, was ihm zugrunde liegt (Subjekt = subiectum = das Zugrunde-
liegende).

18

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

»Das Leibproblem ist in erster Linie ein Problem der Methode«.?
(GA 89, S.122) Methode (eine Zusammensetzung aus dem Grie-
chischen 686¢ = Weg, und p.etd = hiniiber, hin zu) ist der »Weg, der
zu einer Sache, zu einem Sachgebiet hinfiihrt, der Weg, auf dem wir
einer Sache nachgehen« (GA 89, S. 132). Mit dieser Nominaldefini-
tion lassen sich zwei Bedeutungen verbinden, die es auseinander-
zuhalten gilt: Das Wort kann einmal (a) eine Verfahren(stechnik) be-
zeichnen (es ist dies die im Wissenschaftsbetrieb iibliche Bedeutung)
und einmal (b) die primire Sacherschlieflung, die primire Zugangsart
zu einer Sache meinen. Die zweite Bedeutung des Wortes Methode ist
die sachlich erste Bedeutung.

Wenn es heifit, das Leibproblem sei in erster Linie ein Metho-
denproblem, dann meint Methode die grundlegende Zugangsart eines
Sachbereichs, denjenigen Zugang, der uns eine Sache iiberhaupt erst
sehen ldsst, sodass sie dann nach verschiedenen Richtungen hin be-
fragt werden kann. Nicht gemeint ist Methode als ein Verfahren, als
ein Ensemble von Regeln der Wissensgewinnung, der Priifung und
argumentativen Absicherung des Wissens. Damit man so verfahren
kann, muss der Sachbereich, in dem sich diese Wissensgewinnung
abspielt, bereits erschlossen sein. Von der Art, wie der Sachbereich
erschlossen und zuginglich ist, hingt dann die Art der Gewinnung,
Priifung und argumentativen Absicherung (oder Verwerfung) des
Wissens ab. Die Methode im Sinne der primédren Zugangsart ermog-
licht die Methode im Sinne einer Gewinnung und Priifung von Wis-
sen — nicht umgekehrt.

Der Hinweis, das Leibproblem sei in erster Linie ein Methoden-
problem, fordert uns auf, zuallererst zu fragen, wie und wann uns der
Leib als Leib — und nicht als etwas anderes — zugénglich ist, wie und
wann wir es mit dem Leib als Leib — und nicht als etwas anderem — zu
tun haben. Vom Leib als Leib zu reden ist keineswegs selbstverstand-
lich. Mit dem Leib ist es dhnlich bestellt wie auch mit anderen Din-
gen: Man kann ein Gemailde unter vielerlei Hinsichten bestimmen —
man kann es als Geldanlage oder als farbenbedeckte Leinwand oder
eben als Gemalde bestimmen. Man kann eine Kirche als ein aus un-
terschiedlichen Materialien bestehendes Bauwerk oder als Kulturgut
oder eben als Kirche bestimmen. Und ebenso ldsst sich der Leib als ein

2 Die Werke Martin Heideggers werden im Folgenden mit dem Kiirzel »GA« sowie
der Bandangabe direkt im Text zitiert. Die Schriften Max Schelers zitiere ich mit dem
Kiirzel »GW« sowie der Bandangabe ebenfalls direkt im Text.

19

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

physikalischen Gesetzen unterliegender Natur-Koérper oder als ein
artspezifisch funktionierender Organismus oder eben als Leib be-
stimmen.

Diese Beispiele scheinen Trivialititen zu illustrieren. Allein der
Anschein triigt. Wie die Beispiele zeigen, kann es nicht um die Be-
streitung der Rechtmifligkeit einer Pluralitit von Hinsichten gehen.
Zweifellos lasst sich ein Gemilde als farbenbedeckte Leinwand und
eine Kirche als Bauwerk beschreiben. Auf diese Weise wird zweifellos
etwas Richtiges gesagt. Es geht nicht um die Richtigkeit der so ge-
wonnenen Aussagen, vielmehr lautet die Frage, in welchem Verhalt-
nis diese Hinsichten zueinander stehen, und vor allem, welche von
ihnen die mafgebliche ist. Maf3geblich heifSt: die Sache in dem, was
sie in erster Linie ist, zur Sprache bringen. Legitime Pluralitdt von
Fragehinsichten ist nicht gleichbedeutend mit deren Gleichrangigkeit
oder gleichgiiltiger Austauschbarkeit.

Es herrscht hier eine nicht zu beseitigende Asymmetrie — und
dies deshalb, weil jede im Zeichen einer thematischen Verkiirzung
stehende Vergegenstindlichung von Voraussetzungen lebt, die sie
selbst nicht einholen kann. Anders gesagt: Unter den Fragehinsichten
herrscht Asymmetrie, weil die lebenspraktische Erfahrung unhinter-
gehbar ist. Den sachlichen Vorrang hat nicht die Vergegenstind-
lichung, die von einer methodischen Ausklammerung von Wirklich-
keitsdimensionen lebt, sondern die Zugangsart zu den thematisch
unverkiirzten Phanomenen, die die uneinholbare Voraussetzung der
Vergegenstindlichung bilden. Vor allem der Siegeszug der modernen
Naturwissenschaft ldsst nur allzu leicht vergessen, dass am Anfang
der Fachwissenschaften eine gewaltige Abstraktion steht — am An-
fang (Gpyn, principium), d.h. das gesamte fachwissenschaftliche
Vorgehen durchherrschend und so allererst ermdglichend, jeden ein-
zelnen fachwissenschaftlichen Schritt bestimmend! C. F. von Weiz-
sicker hat das auf die einprigsame Formel gebracht, dass die »Wis-
senschaft ihren Erfolg unter anderem dem Verzicht auf das Stellen
gewisser Fragen verdankt«® (Hervorhebung: G. P.). Angesichts einer
weit verbreiteten Methodenvergessenheit muss an die schlichte Tat-

3 »Das Verhiltnis der Philosophie zur sogenannten positiven Wissenschaft 18t sich
auf die Formel bringen: Philosophie stellt diejenigen Fragen, die nicht gestellt zu ha-
ben die Erfolgsbedingung des wissenschaftlichen Verfahrens war. Damit ist also be-
hauptet, daf3 Wissenschaft ihren Erfolg unter anderem dem Verzicht auf das Stellen
gewisser Fragen verdankt.« (von Weizsicker 1978, S. 167)

20

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

sache erinnert werden, dass dasjenige, was methodisch ausgeblendet
worden ist, in der vergegenstindlichenden Einstellung grundsdtzlich
nicht mehr auftauchen und infolgedessen mit deren Mitteln grund-
sitzlich nicht erklart werden kann. In der vergegenstindlichenden
Einstellung verweilend, kommt man niemals zuriick zum Ausgangs-
phénomen.* Die Richtigkeit vergegenstindlichender Aussagen ver-
mittelt noch nicht die Wahrheit tiber das unverkiirzte Phinomen,
das der Vergegenstindlichung voraus- und zugrunde liegt.

Die angefiihrten Beispiele geben allerdings noch etwas Fun-
damentaleres zu bedenken — dass niamlich etwas sich zeigt, indem
wir es sehen, dass Sich-Zeigen und Gesehenwerden eins sind. Bei
dieser Einheit handelt es sich um die Einheit eines Vollzugs, um eine
Vollzugsidentitit.

Das Sich-Zeigen von etwas geschieht immer als unser Sehen —
wobei hier Sehen im weitesten Sinn des Gewahrens verstanden wird
(und nicht als optische Wahrnehmung im Unterschied zur akus-
tischen Wahrnehmung). Es gibt hier kein Davor und Danach, nicht
zeigt sich zuerst etwas und dann werde ich seiner gewahr, sondern das
eine geschieht als das andere. Es herrscht ein Entsprechungsverhdlt-
nis zwischen der Art, wie sich etwas zeigen kann, und unserer Zu-
gangsart. Kein Sich-Zeigen ohne entsprechendes Sehen.

Wenngleich es in der Entsprechung kein Davor und Danach gibt,
so gibt es dennoch einen Fundierungszusammenhang. Denn die sich
zeigende Sache besitzt insofern den Vorrang, als wir von ihr be-
stimmt sind. Sie hat insofern die Fithrung, als wir uns nach ihr rich-
ten. Auf der anderen Seite geschieht das Sich-Zeigen nicht ohne uns.
Die Dinge sind deshalb darauf angewiesen, dass wir sie sich zeigen
lassen. Wir miissen uns von den Dingen bestimmen lassen, ihnen
den Raum ihres Sich-Zeigens einrdumen. Ob eine Sache sich in ihrer
unverkiirzten Phanomenalitdt zeigen kann, hingt mit davon ab, ob
und in welchem Ausmaf3 wir dies zulassen.

* Bekanntlich kommen in der Physik blof8 Messdaten, nicht aber Farben vor. Was
Farben als Farben sind, zeigt sich einzig im lebendigen Vollzug ihrer Wahrnehmung
und entzieht sich grundsitzlich einer physikalischen Erklirung. »Die Farbe leuchtet
auf und will nur leuchten. Wenn wir sie verstindig messend in Schwingungszahlen
zerlegen, ist sie fort. Sie zeigt sich nur, wenn wir sie unentborgen und unerkldrt
lassen.« (GA 5, S. 33)

5 Deshalb gehen z.B. alle Versicherungen von naturwissenschaftlicher Seite, man
konne zwar noch nicht jetzt, wohl aber irgendwann einmal die Erzeugung von Ver-
nunft durch das Gehirn erkliren, ins Leere.

21

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Péltner
1.2.2 Die personale Einstellung als primare Zugangsart

Den Leib als Leib und damit auch dessen zeitliche Struktur bekom-
men wir nicht in einer vergegenstindlichenden, sondern nur in einer
personalen Einstellung zu Gesicht. Der Leib ist je mein, je dein Leib.
Wer meinen Leib sieht, sieht mich selbst, und wenn ich deinen Leib
sehe, sehe ich dich selbst. Wer meinen Leib verletzt, verletzt mich
selbst. Deshalb gilt: Ich bin mein Leib. Es gibt keine einzige personale
Erscheinung, die unleiblich wire. Eine beleidigende Aussage kann je-
mandem die Zornesrdte ins Gesicht treiben, umgekehrt kann man
jemandem ansehen, wie er sich langweilt. Die personale Einstellung
ist die primédre Zugangsart zur Leiblichkeit. Personale Erfahrungen
sind Leiberfahrungen, und Leiberfahrungen sind personale Erfahrun-
gen. Wird die personale Einstellung zugunsten einer vergegenstind-
lichenden Einstellung verlassen, entschwindet gleichzeitig die Leib-
lichkeit samt ihrer zeitlichen Struktur aus dem Blick. Wir haben es
dann nicht mehr mit dem Leib als Leib, sondern mit dessen Ver-
gegenstandlichung zu einem Organismus, nicht mit dem Leib als
Leib, sondern mit ihm als Organismus oder als Natur-Korper zu tun.

Ist nun die zeitliche Struktur der Leiblichkeit nur in einer per-
sonalen Einstellung zuginglich, dann hat das entsprechende Kon-
sequenzen — sowohl fiir die sprachliche Formulierung als auch fiir
den verstehenden Mitvollzug. Man kann nimlich von der zeitlichen
Struktur der Leiblichkeit angemessen nur in der grammatikalisch
ersten und zweiten Person sprechen. Es gibt nicht einen person-nack-
ten Leib. Leib — das ist jeweils mein Leib, dein Leib. Von dem Je-mein-
Sein des Leibes darf nicht abstrahiert werden. Von meinem Leib re-
den heif3t, von mir selbst zu reden, und von deinem Leib reden heift,
von dir selbst zu reden. Wer in der Beobachterperspektive der gram-
matikalisch dritten Person redet, der hat von vornherein genau das
aus dem Auge verloren, worauf es ankommt — er hat von sich selbst
abstrahiert.

Damit ist eine Schwierigkeit benannt, die gerade dort schmerz-
lich bewusst wird, wo es um ein sogenanntes interdisziplinires
Gesprich geht. Solch ein Gesprich hat nur dann Aussicht zu gelin-
gen, wenn man sich seiner Voraussetzungen voll und ganz bewusst
ist. Die Rede in der grammatikalisch dritten Person (die Dritte-Per-
son-Perspektive) lebt von der methodischen Selbstausschaltung der
miteinander Redenden als leiblich-personaler Wesen. Diese Selbst-
abstraktion ist die Ermoglichungsbedingung der Dritte-Person-Per-

22

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

spektive. Solch eine methodische Selbstausschaltung ist jedoch dort
unstatthaft, wo — wie im Falle der Leiblichkeit — aus sachlichen Griin-
den in der grammatikalisch ersten und zweiten Person geredet wer-
den muss. Solch eine Rede kann nur im erfahrenden Mitvollzug des
Gesagten verstanden werden. Was sich nur in personaler Einstellung
zeigt, kann auch nur in personaler Sprechweise zu verstehen gegeben
und nur in personalem Mitvollzug verstanden werden. Was ein
menschlicher Organismus ist, dariiber kann auf der Basis einer me-
thodischen Selbstausschaltung gesprochen werden — nicht jedoch,
wenn es um die Leiblichkeit geht. Gehort namlich zum Leib untrenn-
bar das Je-mein-Sein, dann verbietet sich eine Selbstausschaltung der
miteinander Redenden als leiblich-personaler Wesen. Dann ist jeder
Gesprichsteilnehmer aufgefordert, sich darauf zu besinnen, wie er
sich selbst als leibliches Wesen erschlossen ist.

2. Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit
2.1 Leib haben heif$t Zeit haben

Zwar gilt: Ich bin mein Leib, aber ich bin mein Leib, indem ich ihn
habe. Die Selbstzuschreibung mein Leib (mein Gehirn, meine Orga-
ne) nimmt nicht mein Leib, sondern ich selbst vor. Es kann daher
rechtens nicht gesagt werden, ich sei nichts anderes als mein Leib.
Mein Leib seiend, bin ich dennoch von ihm unterschieden. Das Wort
haben bezeichnet kein Besitzverhiltnis, sondern nennt die Vorgege-
benheit und Aufgegebenheit meiner selbst, meines Lebens.
Einerseits gilt: Weil mir mein Leben zum Vollbringen aufgege-
ben ist, kann und soll ich {iber meinen Leib — was immer auch heift:
tiber mich selbst — in gewisser Weise verfiigen. (Hier ist nicht gleich
an medizinische Eingriffe zu denken, sondern schon an die vielfalti-
gen Formen einer Sorge um den Leib wie Korperpflege oder kirper-
liche Ertiichtigung, Steigerung korperlicher Leistungsfihigkeit, Be-
treiben von Sport). Die Grenzen der Verfiigbarkeit wiren dort
iiberschritten, wo der Leib instrumentalisiert und nicht mehr als We-
sensmedium personaler Weltoffenheit anerkannt wiirde.®
Andererseits gilt: Weil mir mein Leben vorgegeben ist, griindet

¢ Weil ich meinen Leib habe, indem ich mein Leib bin, instrumentalisiere ich mich
selbst, wenn ich meinen Leib instrumentalisiere.

23

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

alles Verfiigen in einer prinzipiellen Unverfiigbarkeit meines Leibes.
Ich kann meinen Leib nicht nicht haben. Wenn ich mich entleibe —
um ein altes, jedoch vielsagendes Wort zu gebrauchen — téte ich mich.
Die altertiimliche Rede vom Entleiben erinnert an die Bedeutungs-
tiille des Wortes Leib und an den Zusammenhang von Leib und Le-
ben. Leib besagt (a) so viel wie jemand selbst (der Leibarzt, die Leib-
wache steht fiir einen selbst zur Verfiigung) oder: Der Onkel war
leibhaftig da, d.h. er selbst und nicht sein Vertreter, war da. Leiblich
présent sein besagt, in der Unverwechselbarkeit und Singularitit sei-
ner selbst prisent sein. (b) Leib steht synonym fiir Leben (beileibe
nicht — ums Leben nicht; Leibrente — Rente auf Lebenszeit). Die Sy-
nonymitit von Leib und Leben bringt die alte Redeweise zum Aus-
druck: Wie einer leibt und lebt.

Leib zu haben bedeutet, Zeit zu haben. Die Zeit meines Leibes ist
die Zeit meines Lebens. Uber die zeitliche Struktur der Leiblichkeit
nachdenken heif3t, tiber die Vorgegebenheit meiner selbst nachzu-
denken.

Leibzeit ist Lebenszeit. Mein Leben deckt sich bekanntlich nicht
mit meinem mir bewussten Leben, d.i. mit meiner zeitlich-geschicht-
lichen Selbst- und Welterschlossenheit.” Die Leibzeit unterlduft die
mir bewusste, sich gleichurspriinglich in die drei Zeitdimensionen der
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft erstreckende Zeit, indem sie
diese ermoglicht. Deshalb kommt die Leibzeit nicht dadurch zustan-
de, »dass Bewuf3tseinszeit verleiblicht wird [...]. Im Gegenteil fun-
diert die Zeit der Leiblichkeit das Bewusstsein und dessen interne Zeit
insofern, als der Bewusstseinsakt selbst in eine Zeit eingebettet ist,
die ihm extern bleibt« (Esterbauer 2012, S. 533). Weil die Leibzeit
(= meine Lebenszeit) sich nicht mit meinem Zeitbewusstsein deckt,
ldsst sich jene nicht von dieser her begreiflich machen. Die Eigenzeit
meines Leibes unterliuft die Zeitlichkeit meines weltoffenen Daseins,
indem sie diese in vielfaltiger Weise ermaglicht — das freilich so, dass
sie diese letztendlich unmaglich macht. Es ist deshalb sachlich berech-
tigt, von einer Zeitigung des Leibes zu sprechen, um die Differenz
von leiblicher Eigenzeit und selbstbewusster Zeit zum Ausdruck zu

7 Der ontologische Personbegriff nimmt das zur Kenntnis, nicht so der auf John Locke
zuriickgehende bewusstseinstheoretische Personbegriff. Fiir diesen hingt die Identitdt
einer Person nicht an der Einheit des Leibes, sondern an der Einheit des Gedichtnisses.
Zerfillt die Einheit des Gedéchtnisses in voneinander unabhingige Gedachtnisinseln,
handelt es sich um verschiedene Personen bzw. hort mit dem Bewusstsein auch die
Person zu existieren auf.

24

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

bringen: Mein Leib bzw. mein Leben zeitigt sich — weil diese Zeiti-
gung ohne mein Zutun geschieht und meinem Zutun auch entzogen
bleibt. Und weil ich meinen Leib habe, indem ich mein Leib bin, ist die
leibliche Eigenzeit meine Zeit, die mir gegebene Zeit, iiber deren Ge-
ben ich freilich nichts vermag. Die Zeitigung meines Leibes ist nichts
mir AuBerliches: Indem mein Leib sich zeitigt, wachse ich heran. Dass
ich mich zeitige, heifSt dann, dass ich mich selbst vollziehe, indem ich
die mir gegebene Zeit des Miteinander- und Fiireinanderseins voll-
bringe.

Von einer Eigenzeit meines Leibes ist schon deshalb zu reden,
weil ich mein Leben Anderen, d.i. meinen Eltern, verdanke, von de-
nen ich abstamme, und ich nicht nur iiber den Beginn, sondern auch
iiber das Ende meines Lebens nichts vermag. Die Zeit meines Leibes
hat einen von Anderen (= meinen Eltern) gesetzten und fiir Andere
datierbaren Beginn und sie hat ihr fiir Andere datierbares Ende. Sie
hat ihr Ende, die Eigenzeit meines Leibes endet von sich aus. Dieses
Ende mag zwar von dufSeren Umstidnden abhingig sein, das dndert
aber nichts daran, dass es ihr, ihr als Leibzeit immanentes Ende ist
und bleibt, iiber das niemand etwas vermag. Ich kann zwar dieses
mein Ende friiher herbeifiihren (oder Andere konnen dies tun) oder
umgekehrt konnen Andere (oder ich mit Hilfe Anderer) dieses mein
Ende hinausschieben, aber iiber mein Ende selbst vermag niemand
etwas. Ich kann mir zwar das Leben nehmen, nicht aber es mir wieder
geben.

Die leibliche Eigenzeit unterlduft mein weltoffenes Dasein, in-
dem sie dieses ermoglicht. Ermoglichen heifdt, dass ich in der Zeiti-
gung meines Leibes mir selbst gegeben werde. Die leibliche Eigenzeit
lasst mich zu mir selbst kommen. Dies geschieht auf unterschiedliche
Weise. Es geschieht (1) als mein Heranwachsen, (2) im Rhythmus
von Schlafen und Wachen und (3) als Alterwerden.

2.2 Die Zeitigung des Leibes als Zu-sich-selbst-Kommen

Jeder von uns kann von sich sagen, er sei gezeugt und geboren wor-
den, er habe Eltern, von denen er abstamme. Wenn meine Eltern mich
selbst gezeugt haben und nicht einen Vorgdnger meiner selbst, der
sich dann zu mir hin entwickelt hat, dann bin mit der Zeugung ich
selbst schon da, und die ersten Lebensphasen dessen, den meine
Eltern gezeugt haben, sind eben meine Lebensphasen, wenn anders

25

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

meine Eltern mich gezeugt haben — und nicht etwas anderes. Mit der
Zeugung ist die Zeitigung meines Leibes und also meines Lebens
grundgelegt. (Dabei ist die Frage einer chronometrischen Bestim-
mung der Zeugung zweitrangig.)

Die iiblicherweise als vorgeburtlich bezeichneten Lebensphasen
sind singuldr, mit keiner der spdteren Lebensphasen vergleichbar
(auch nicht mit einer komatdsen). Mein vorgeburtliches Leben geht
ja mir selbst nicht voraus. Ich kann nicht vor mir leben. Ich selbst bin
schon dagewesen, obwohl ich damals mir selbst (in meiner Welt-
offenheit) noch nicht erschlossen gewesen bin. Dieses Noch-nicht
hat aber zu keinem Jetzt-wieder gefiihrt, sondern zu einem Jetzt-al-
lererst. Gewesensein heifst hier nicht: gegenwirtig gewesen. Diesem
meinem Dagewesensein geht keine Selbstgegenwart voraus. Es ist
kein Gegenstand einer Erinnerung, kann nicht in Form der Erinne-
rung zur Prisenz gebracht werden. Erinnerung setzt Selbstgegenwart
in Weltoffenheit voraus, sie ist eine Weise, sich selbst als weltoffenes
Wesen zu vollziehen. Dagewesensein heifst hier: Selbstverborgen-
heit. Die Friihphasen meines Leibes sind meine Lebensphasen, in de-
nen ich mir selbst und anderen verborgen gewesen bin. Verborgen
heif3t nicht: versteckt in etwas vorhanden sein. Hier ist an die per-
sonale Leiberfahrung zu erinnern. Wer einen Leib sieht, sieht jeman-
den — nicht aber ein Kérperding, in dem sich ein mysteridses Selbst
(das Ich) versteckt. Verborgen meint: sichtbar entzogen. Die Selbst-
entzogenheit ist sichtbar an der Gestaltundhnlichkeit der Frithphasen
des Leibes im Vergleich zu seinen spiteren Erscheinungsformen.
Meine vorgeburtliche Zeit ist die Zeit, in der ich aus der Verborgen-
heit meiner selbst zu mir selbst erwache. Die Zeitigung meines Leibes
geschieht als das Zu-mir-selbst-Kommen. Erwachen heifdt hier er-
sichtlicherweise nicht: aufwachen. Ich wache aus meinem Schlaf auf,
dem seinerseits ein Wachzustand vorausgegangen ist. Die Friihest-
phasen meines Lebens sind keine Schlafphasen, weil ich in ihnen mir
allererst als der gegeben werde, der dann schlafen und aufwachen
wird kénnen. In ihnen erbildet sich dieses Kénnen.

2.3 Schlafen und Aufwachen
Schlafen und Wachen bzw. Einschlafen und Aufwachen sind keine
Bewusstseinsvorginge (gen. subj.), sondern Vorginge des Bewusst-

seins (gen. obj.). Weder zum Schlafen noch zum Aufwachen gibt es

26

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

einen bewussten Ubergang. Miidigkeit und letztlich der Schlaf iiber-
kommen mich. Ich versinke in den Schlaf. Ich bin mir zwar meines
Einschlafens in gewissem Maf bewusst, nicht aber kann ich mir be-
wusst sein, eingeschlafen zu sein. Analoges ereignet sich beim Auf-
wachen. Ich werde zwar meistens — wenn mich gerade nicht jemand
aufweckt, indem er mich aus dem Schlaf reif3t — allmihlich munter.
Aber das allmihliche Munterwerden ist schon eine Weise munter zu
sein.

» Aufzuwachen heif3t, dass sich mit mir ein Ubergang ereignet, der [...] aus
mir selbst kommt und mir den bewussten Selbst- und Weltzugang neu er-
offnet. [...] Mein Leib ist nicht nur konstituiert als mein absolutes Hier in
der Lokalisation, sondern auch als die individuelle Vorgabe meines Lebens-
ablaufes und seiner Rhythmik in der Temporalisation.« (Esterbauer 2012,
S. 534)

Es ist die Eigenzeit meines Leibes, welche mir das Verfiigenkonnen
tiber meine Zeit ermoglicht. Im Unterschied zur vorgeburtlichen
Leibzeit, in der ich mir selbst allererst gegeben werde, werde ich im
Aufwachen mir selbst in meinem Weltbezug zuriickgegeben, indem
mir neue Moglichkeiten eréffnet werden, mir Zeit zu nehmen. Inso-
fern werde ich mir neu gegeben. Ich empfange mich neu als weltoffe-
nes Wesen.® In Entsprechung dazu heif3t einschlafen, sich loslassen,
sich dem Schlaf anheimgeben. Sich loslassen und sich dem Schlaf
anheimgeben heif3t zugleich, sich aus dem Weltbezug entlassen. Weil
beides geschieht und es darum geht, mich in meiner Weltbezogenheit
loszulassen, ist das Loslassen so schwer, will es gekonnt sein. Be-
kanntlich gelingt solches Loslassen nicht immer. Ich kann dann nicht
einschlafen oder leide an Schlafstérungen mit entsprechenden Folgen
fiir das Aufwachen. An diesen bekannten Phinomenen wird deutlich,
dass die Eigenzeit meines Leibes, die ja meine Eigenzeit ist, mir so
vorgegeben ist, dass ich mich jeweils zu ihr verhalte. Thre Vorge-
gebenheit wird wirksam im Mich-Verhalten zu ihr.

Im Schlaf wird die Differenz von Leib-Sein und Leib-Haben
tempordr zugunsten des Leib-Seins aufgehoben. Schlafend bin ich
ganz Leib insofern, als die leibliche Eigenzeit iiber mein Verfiigen-
kénnen {iiber die Zeit dominiert. Im Schlaf habe ich nicht meinen

8 Die aufwachende Person wird »sich neu gegeben, indem sie zu sich kommt, sich in
der Welt neu orientiert und vor allem neuerlich Lebenszeit zugesprochen erhalt. Er-
wachende bekommen sich selbst zuriick und werden sich gegeben, indem sie Zeit er-
halten, die es ihnen erlaubt, weiter zu leben« (Esterbauer 2012, S. 537).

27

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

Leib, sondern mein Leib hat mich. Demgemif tritt im Aufwachen
und als dieses die Differenz wieder hervor. Oder anders gesagt: Mit
der tempordren Aufhebung der Differenz von Leib-Sein und Leib-
Haben wird mein Leib zu meinem Kérper. Deshalb kann umgekehrt
gesagt werden, dass sich im Aufwachen mein Leib konstituiert. Die
mit dem Aufwachen sich ereignende Gegenwart ist kein beliebiger
Zeitpunkt, vielmehr diejenige Zeit, »in der mein Korper und mein
Ich gleichzeitig werden, also mein Leib konstituiert wird« (Esterbauer
2012, S. 541).

2.4 Alterwerden

Wir alle werden ilter, ob wir wollen oder nicht. Dergleichen geschieht
mit uns. Am Alterwerden zeigt sich zweierlei besonders deutlich:
(a) Es kommt die Vorgegebenheit und Unverfiigbarkeit der Zeit mei-
nes Leibes, d.i. meiner Lebenszeit zutage. Und es zeigt sich (b), wie
sehr die Ermdglichung sowohl Eréffnung als auch Verschlieffung be-
deutet. In dem sich zeitigenden Zumal einer Eréffnung und Ver-
schlielung von leiblichem Kénnen und also von Mgglichkeiten der
Zeitnahme beruht ja das Alterwerden.

Alterwerden, Altern ist nicht zu verwechseln mit einem Fort-
dauern in einer als Folge von Jetztpunkten vorgestellten Zeit. Blofe
Korperdinge oder Gebrauchsdinge altern nicht im strengen Sinn des
Wortes. Wenn vom Alter einer Gebirgsformation oder eines Autos
geredet wird, dann fassen wir derlei Dinge nach Art von Lebewesen
auf. Altern, Alterwerden gibt es nur dort, wo es Leben gibt. Nur Le-
bewesen konnen idlter werden — schlicht und einfach deswegen, weil
dlter werden so viel wie leben besagt. Das urspriingliche Phinomen
von Leben ist aber unser eigenes Leben, das Dasein von uns Men-
schen.

Fiir Scheler bilden die Mgglichkeiten der Zeitnahme den Gehalt
einer unmittelbaren Erwartung. Er spricht deshalb von einer Ab-
nahme des »Umfang][s] des Gehalts in der Erstreckung der unmittel-
baren Zukunft Z« (GW 10, S. 19) bzw. einer fiihlbaren Verengung des
»Spielraum|[s] des noch erlebbaren Lebens« (GW 10, S. 20).° Der Ab-

 Nach Scheler erstreckt sich der Gehalt eines Lebensprozesses in »unmittelbares
Gegenwirtigsein, Vergangensein und Zukiinftigsein«, dem ein »unmittelbares Wahr-
nehmen, unmittelbares Erinnern und unmittelbares Erwarten« (GW 10, S. 18£.) ent-

28

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

nahme entspricht der wachsende Umfang des Vergangenen. Dieser
Umfangwechsel weist eine Richtung auf: je grofier der Umfang des
Vergangenen desto geringer der Umfang des Zukiinftigen. Die Um-
fangdifferenz verschiebt sich stindig zuungunsten kiinftiger Mog-
lichkeiten in Richtung auf den Tod zu.'* In dieser Verschiebung er-
blickt Scheler das Grundphinomen des Alterns. (GW 10, S. 21)
Alterwerden ist weder mit Zeit- noch mit Selbstverlust iden-
tisch.™ Leben heif3t ja Zeit zu haben, indem uns Zeit gegeben wird.
(Weil uns Zukunft erdffnet ist, solange wir Zeit haben, fiihrt das
Alter-Werden nie zu einem Altest-Sein. Ich kann zwar der Alteste
von dreien sein, nicht aber selbst altest sein.)'> Wir haben immer Zeit,
Zeit fiir dieses oder jenes, auch Zeit fiir den Rhythmus von Schlafen
und Wachen. Und wenn wir behaupten, wir hitten keine Zeit, so
haben wir fiir dieses eine keine Zeit, weil wir uns Zeit fiir etwas an-
deres nehmen wollen. Allerdings ist dasjenige, wofiir wir uns Zeit
nehmen kénnen, von der Zeitigung meines Leibes mitbestimmt.
Man muss nicht gleich an Erkrankungen, Schmerzen oder leiblich
bedingte Behinderungen denken. Man denke an das Erlernen etwa
eines Instruments, das in den meisten Fillen im Kindesalter einzuset-
zen hat. Im hohen Alter geht das nicht mehr. Dem Heranwachsenden
tun sich Moglichkeiten auf, die dem Alternden vorenthalten sind oder
genommen werden. Das ist nicht mit Selbstentzug gleichzusetzen.

spricht. »Der Umfang des Gehalts in der Erstreckung der Vergangenheit V und die
erlebte, unmittelbare Nachwirksamkeit dieses Vergangenheitsgehalts wichst und
wichst, wihrend zugleich der Umfang des Gehalts in der Erstreckung der unmittel-
baren Zukunft Z und die Vorwirksamkeit dieses Gehalts abnimmt und abnimmt.«
(GW 10, 5. 19)

10 »Die Richtung ist also Wachstum des Umfangs des Vergangenseins auf Kosten des
Umfangs von Zukiinftigsein und ein steigendes Differenzbewuf3tsein dieser beiden
Umfinge zugunsten des Vergangenheitsumfangs. In dieser Wesensstruktur jedes er-
fahrenen Lebensmoments ist es nun das Richtungserlebnis dieses Wechsels, das auch
Erlebnis der Todesrichtung genannt werden kann.« (GW 10, S. 20)

" »Obwohl Leibzeit ohne mein Zutun vergeht, bedeutet dies nicht, dass einem Zeit
unabldssig genommen wird. Die Zeitdimension diesseits des Bewusstseins ist ndmlich
nicht gleichzusetzen mit Zeitverlust im Allgemeinen, sondern nur mit dem Entzug
des bewussten Verfiigens iiber Zeit. Denn nicht tiber Zeit verfiigen zu kdnnen ist
nicht dasselbe wie Zeitverlust.« (Esterbauer 2012, S. 535)

2 Der eine ist ilter als die anderen, oder er ist der Alteste unter den Angehérigen
einer Gruppe. In einem solchen Fall vergleichen wir das Wieviel an Zeitspannen (Le-
bensjahren) miteinander. Die Zeit messen und die Zeitspannen miteinander verglei-
chen konnen wir aber nur deshalb, weil und insofern wir Zeit haben. Das Zeithaben
selbst lasst sich nicht messen.

29

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

Etwas leiblich nicht mehr in der gewohnten Weise kénnen oder gar
nicht mehr kénnen heif3t nicht, sich selbst entzogen zu werden, son-
dern sich fiir etwas Bestimmtes nicht mehr Zeit nehmen kénnen — so
schmerzlich das gegebenenfalls sein mag. Die Moglichkeiten der Zeit-
nahme dndern sich. Sie dndern sich aber nicht nur, sondern sie ver-
ringern sich auch. Freilich kann ein leibliches Nicht-(mehr-)Kénnen
auch dazu fithren, der Kostbarkeit des frither Gekonnten inne zu wer-
den. Die Kostbarkeit der fiir gewéhnlich unbedachten Gesundheit
geht einem nie so auf wie in der Zeit der Genesung. Die Genesung
stimmt uns dankbar fiir die Gabe der Gesundheit, ja sie kann uns
dankbar stimmen fiir die Gabe der Lebenszeit selbst.

3. Anfang und Beginn der Leibzeit als meiner Lebenszeit

Man kann von der zeitlichen Struktur des Leibes und also meines
eigenen Lebens nicht reden, ohne das Problem des Anfangs dieser
Zeitlichkeit, d.i. des Anfangs meines Daseins wenigstens zu er-
wihnen.

Die Schwierigkeit, den Gang der Anfangsfrage mitzuvollziehen,
liegt darin, sie nicht mit der Frage nach dem Beginn zu verwechseln.
Anfang, Grund (griech. dpyy, lat. principium) ist dasjenige, woraus
etwas entspringt, und was das Entsprungene durchherrscht und
durchstimmt. Anfangen besagt Grundlegung, Erdffnung eines sich
zeitigenden Ganzen. Beginn hingegen meint die zeitlich ersten Mo-
mente innerhalb einer weiteren Folge von Momenten von etwas, das
schon ist, schon angefangen hat zu sein. Der Beginn wird in der Zei-
tigung des Seins zuriickgelassen, nicht so der Anfang. Denn das Ent-
sprungene ist, weil und insofern es seinen Anfang hat. Das Sein des
Entsprungenen hingt daran, seinen Anfang zu haben. Der Anfang
meiner Lebenszeit gehort dieser nicht selbst an, wohl aber deren Be-
ginn. Der Beginn gehort meiner Leibzeit an, er bildet die erste Phase
meines in seiner Géinze grundgelegten Lebens. Die Frage nach dem
Anfang meiner Zeit ist die Frage danach, woher mir meine Zeit ge-
geben ist, woher ich zu mir selbst freigegeben bin.

Die Freigabe des Anfangs (gen. subj.), das Freigeben selbst, ist
kein zeitlich hinter mir liegendes Vorkommnis, das zwar nicht fiir
mich, wohl aber fiir Dritte beobachtbar gewesen ist, sie ist kein be-
obachtbarer Vorgang, kein vergangenes innerzeitliches Ereignis — wie
ich denn auch meinen Anfang mit keinem Gegenstand der Welt iden-

30

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

tifizieren kann. In dem Augenblick, wo mein Leben — und also ich
selbst — beginnt, hat sich die Freigabe schon ereignet, indem sie sich
ereignet (was sich grammatikalisch nur in Form eines prisentischen
Perfekts ausdriicken ldsst).

Die Freigabe ergibt Zeit und manifestiert sich als mein sich er-
eignendes Dasein, d.i. als mein Alterwerden. Das Freigeben meiner
Zeit ist kein Ereignis in der Zeit und in diesem Sinne als vor-zeitlich
zu nennen. Ich habe also nicht einen Anfang gehabt (so wie ich ein
schones Erlebnis gehabt habe, an das ich mich jetzt erinnern kann),
sondern ich lebe, indem ich stindig anfange. Die Freigabe griindet
meine Leibzeit, die ihrerseits die mir bewusste, sich gleichurspriing-
lich in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sich erstreckende Zeit
ermoglicht.

Die Notwendigkeit, Zeit-Anfang, Zeit-Ursprung einerseits und
Zeit-Beginn andererseits zu unterscheiden, und damit die Schwierig-
keit, den Gang der Anfangsfrage denkend mitzuvollziehen, griindet
in der Schwierigkeit, einen sachaddquaten Begriff von menschlicher
Abstammung, d.h. von der Einheit von Irreduzibilitit und Zeugung
zu bilden. In der menschlichen Zeugung ist eine Entstehung untrenn-
bar mit einem Ursprungsgeschehen verbunden.

Einerseits gilt: Es gibt keinen allmihlichen Ubergang zu mir
selbst. Ich kann nicht sagen, etwas, das nicht ich selbst gewesen bin,
sei im Lauf der Zeit ich selbst geworden oder habe sich zu mir hin
entwickelt. Aus etwas wird nicht jemand, sondern jemand, der schon
angefangen hat zu sein, kommt zu sich. Zu mir selbst gibt es keinen
Ubergang, sondern nur den Sprung. Ich bin, indem meine Lebenszeit
meinem Anfang entspringt.

Andererseits bleibt bei all meiner Irreduzibilitat bestehen, dass
ich Eltern habe, die mich gezeugt haben. Meine vor-zeitliche Daseins-
griindung scheint demnach zeitlich datierbar zu sein (Zeugungs-
datum). Allein, was datierbar ist, ist nicht die Griindung selbst, nicht
das vor-zeitliche Freigeben selbst, sondern das Gewihrte, das Gegriin-
dete, der Beginn meines zeitlich verfassten Daseins meiner selbst —
und auch das nur innerhalb eines chronometrischen Rahmens. Nicht
das Entspringen ist datierbar, sondern das Entsprungene. Uber den
Beginn meines Daseins lassen sich gegenstindliche Aussagen machen
— man denke an die Humanembryologie — tiber meinen Anfang nicht.
Der Beginn ist zumindest im Sinne eines terminus ante quem non
datierbar, der Anfang meiner Lebenszeit nicht.

Mit dem Beginn hat aber nicht blof8 ein Stiick, sondern mein

31

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giinther Poltner

zeitlich verfasstes Dasein zur Ginze angefangen, ich selbst habe an-
gefangen zu sein. Das ganze, im Beginn in seiner Génze noch ver-
borgene Dasein meiner selbst ist grundgelegt, die Zeit meines Leibes
und also meines Lebens ist eréffnet. Lebensphasen sind keine Be-
standstiicke des Lebens, sondern Weisen der Zeitigung des einen Le-
bens selbst. Wer eine Lebensphase vernichtet, vernichtet das ganze
Leben, den Lebenden selbst. Der Anfang (das Woher, der Ursprung)
gibt den Beginn frei. Mein Leben beginnt, indem es seinem Anfang
entspringt. Wer sich im Beginn verbirgt, das entbirgt sich allméhlich
(im Vorgang des Alterwerdens) — diese Entbergung wihrt als das
Dasein dessen, der da angefangen hat zu sein, und zwar dergestalt,
dass die Entbergung die Verborgenheit nie hinter sich lasst. Wer wir
im Grunde sind, bleibt inkommunikabel. Indem sich allmihlich ent-
birgt, wer da angefangen hat zu sein, wird der Beginn zu etwas Ge-
wesenem. Deshalb sagen wir zu Recht: Ich bin schon dagewesen, als
ich noch nicht zu mir habe ich sagen konnen. Der Beginn wird zum
Gewesenen, zu meiner gewesenen Lebensphase, hingegen der den
Beginn und damit mein ganzes Dasein griindende vor-zeitliche An-
fang niemals.™

Meine Lebenszeit verdankt sich stindig einem Geben, dessen
Wobher sich zugunsten der Gabe verbirgt. Deshalb kann rechtens ge-
sagt werden, der Mensch sei das wandelnde Geheimnis. Im Unter-
schied zu einem Ritsel will ein Geheimnis immer neu bedacht wer-
den. Es bedeutet eine grofle Schwierigkeit, von einem Geheimnis so
zu sprechen, dass es nicht mit einem Rétsel verwechselt wird, fiir das
es allemal eine Losung gibt. Die hier angestellten Uberlegungen sind
sich dieser Schwierigkeit voll bewusst.

Literatur

Esterbauer, R. (2012): »Meine Zeit. Vorfragen zu einer Phinomenologie
menschlichen Werdens«. In: Den Menschen im Blick. Phianomenologische
Zuginge, hrsg. von R. Esterbauer u. M. Ross, Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, S. 527-546.

1> Mein Anfang liegt meiner Lebenszeit voraus und ihr bleibend zugrunde, nicht aber
bildet er ein Ereignis in der Lebenszeit anderer. Fiir deren Lebenszeit gilt ja dasselbe
wie fiir meine. Die Freigabe zur Zeitlichkeit des Daseins fillt in keines Menschen
Zeitlichkeit.

32

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit

Heidegger, M. (1977): »Der Ursprung des Kunstwerkes«. In: Holzwege, hrsg.
von E-W. von Herrmann, Frankfurt/M.: Klostermann (= Gesamtausgabe 5),
S.1-74.

Heidegger, M. (1994): Zollikoner Seminare, hrsg. von M. Boss, 2. Auflage,
Frankfurt/M.: Klostermann (= Gesamtausgabe 89).

Scheler, M. (1957): »Tod und Fortleben«. In: Schriften aus dem Nachlass. Bd. 1,
hrsg. von M. Scheler u. M. Frings, 2., erw. Auflage, Bern: Francke (= Gesam-
melte Werke 10), S. 9-64.

Weizsicker, C. F. von (1978): Deutlichkeit. Beitrige zu politischen und religiosen
Gegenwartsfragen, Miinchen: Hanser.

33

16:19:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und ldealismus.

Leibzeit als Herausforderung der
Transzendentalphanomenologie

Philipp Schmidt

Einleitung

Der vorliegende Beitrag widmet sich dem Verhaltnis von Leib und
Zeit, das im Rahmen des FWF-Projekts »Bodytime« (P 26110-G15)
interdisziplinar — sowohl in philosophisch-phinomenologischer als
auch sportwissenschaftlicher Hinsicht — untersucht wird. Meine Be-
trachtung dieser zentralen Dimensionen der menschlichen Subjekti-
vitit nimmt ihren Ausgang bei dem von Esterbauer (2012) beschrie-
benen Begriff einer Leibzeit. Mit Leibzeit ist hierbei die Konzeption
einer Zeit des Leibes gemeint, die dem menschlichen Bewusstsein
und seiner immanenten Zeitlichkeit zugrunde liegt. Anhand des Er-
wachens, das die Bewusstwerdung des Menschen iiberhaupt betreffe
und »durch den eigenen Leib vermittelt [ist]« (Esterbauer 2012,
S. 532), versucht Esterbauer jener leiblichen Zeit auf die Spur zu
kommen. Angedeutet ist damit eine Zeit, welche ihrem Sinn nach
vorbewusst und der Zeit des Bewusstseins in nicht-zeitlicher Weise
vorausgehen soll. Die Nicht-Zeitlichkeit dieser Zeit besteht darin,
dass sie nicht eine Zeitstelle im stromenden Bewusstsein einnimmt
und kein Ereignis der sich darin konstituierenden objektiven Weltzeit
darstellt. Vielmehr ist der Konzeption der Leibzeit nach diese der Er-
moglichungsgrund fiir jede Zeit- und Welterfahrung, insofern das
menschliche Bewusstsein sich nur als leibliches vollzieht. Die Leib-
und Bewusstseinswerdung wird somit als ein ineinander verschrink-
ter Prozess verstanden. Das Leibwerden und die sich darin aufbauen-
de Gegenwart kimen daher einer »doppelte[n] Gabe von Zeit« (Ester-
bauer 2012, S.538) gleich. Zum einen bezieht sich diese Zeitgabe
darauf, dass sich dem werdenden Leib eine Welt eroffnet, die ihre Zeit
hat. Zeitgabe besagt hier also, dass sich gleichurspriinglich Leib, Welt
und zeitliches Sein des Ich, d.h. das Ich iiberhaupt, konstituieren.
Zum anderen ist damit die Gabe einer personalen Zeit angesprochen,
insofern das personale Ich nur als Leib in der Welt ist. Mit der Zeit-

34

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

und Weltkonstitution in der Leibwerdung ist dem Ich zugleich seine
Zeit gegeben. Die Leibwerdung vollzieht sich nach Esterbauer nicht
in der konstituierten Zeit, sondern geht dieser ermdglichend voraus.
Damit indiziert die Leibwerdung eine weitere Zeit; eine Zeit, in die
jene Zeit des Bewusstseins eingebettet ist und die letzterer »extern
bleibt« (Esterbauer 2012, S. 533).

Die Frage nach der Moglichkeit einer Beschreibung und theo-
retischen Einholung jener priphdnomenalen Zeit der Leibwerdung
fordert die Phinomenologie in vielerlei Hinsicht heraus. Diese He-
rausforderung gestaltet sich im Besonderen aber fiir die Transzenden-
talphidnomenologie Husserls, aus deren Perspektive ich das Konzept
der Leibzeit in meinem Beitrag beleuchten mochte, als problematisch.
Schwierigkeiten ergeben sich hierbei vordringlich aus zwei Griinden.
Erstens ist die Deskription praphinomenaler Strukturen auf den ers-
ten Blick methodologisch kaum bis schwer vereinbar mit dem all-
gemeinen phanomenologischen Anspruch, Bewusstsein und Erfah-
rung hinsichtlich des wesentlichen und konstituierenden Gehaltes zu
analysieren und unbewussten bzw. nicht-phdnomenalen Vorgingen,
Tatigkeiten und Ereignissen aufgrund ihres metaphysisch-spekulati-
ven Charakters keinen Raum in der Theorie zu tiberlassen. Dieser
Anspruch hat Husserl jedoch nicht daran gehindert, sich priaphiano-
menalen Strukturen in phanomenologischer Weise zu nihern, gerade
z.B. wenn es um den Aufweis letzter Konstitutionsstufen wie dem
urspriinglichen Zeit- und Selbstbewusstsein geht. Schwerwiegender
ist der zweite Grund, der sich auf das Verhiltnis von Leib und Zeit
bezieht. Obwohl Esterbauers Konzept der Leibzeit von Husserls Leib-
analysen durchaus inspiriert ist, hebt sich die Betonung der Leiblich-
keit als Grund von Bewusstsein und seiner Zeitlichkeit von dem von
Husserl stark gemachten Primat des Zeitbewusstseins deutlich ab.

Die Herausforderung der Transzendentalphanomenologie durch
die Konzeption der Leibzeit ist also mehr als eine methodologische
Komplikation; sie steht in grundlegender Weise in Opposition zum
transzendentalphinomenologischen Ansatz. Ziel meines Beitrages ist
es nun jedoch nicht, die beiden Positionen gegeneinander auszuspie-
len, sondern zu untersuchen, inwieweit sich fiir die Transzendental-
phanomenologie und aus ihr selbst heraus die Frage nach einer Zeit
stellt, die threm Sinn nach der Zeit des Bewusstseins und damit der
Konstitution von Zeitbewusstsein vorausgeht, und welche Rolle hier-
bei der Leib spielt. Exemplarisch werde ich hierzu einige Manuskripte
Husserls aus den Jahren 1908-1910 heranziehen, die vor kurzer Zeit

35

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

im Husserliana-Band 42 erschienen sind und in denen Husserl der
Frage nach dem Verhiltnis von Bewusstsein und Leib nachgeht.

Die Untersuchung der Leibzeit als Herausforderung der Trans-
zendentalphédnomenologie umfasst grundsitzlich zwei Teile, die in
meinem Beitrag Beriicksichtigung finden sollen. Der erste Aspekt be-
zieht sich auf den Genetivus obiectivus in »Herausforderung der
Transzendentalphidnomenologie«. Diesbeziiglich mdchte ich zeigen,
dass das Konzept der Leibzeit in grundsatzlicher Hinsicht dem trans-
zendentalphdnomenologischen Denken diametral gegeniiber liegt,
damit einen alternativen Zugang zu Leib und Zeit vorschlidgt und also
in diesem Sinne eine Herausforderung der Transzendentalphinome-
nologie darstellt. Dieser Aufgabe werde ich die ersten Abschnitte
meines Beitrages widmen. Aufgrund der Interdisziplinaritdt des
FWE-Projektes und des vorliegenden Sammelbandes mochte ich zu-
niichst den Begriff der Erfahrung erldutern, der bei der transzenden-
talphdnomenologischen Untersuchung von Leib und Zeit zum Tragen
kommt und sich von den in den anderen — den verschiedensten Wis-
senschaftsdisziplinen verpflichteten — Beitrigen zugrunde gelegten
Erfahrungsbegriffen unterscheidet. Auf diesem Wege gilt es, zugleich
die Grundideen der Transzendentalphinomenologie nicht-phinome-
nologischen LeserInnen zuginglich zu machen (1). Anschlieend
werde ich skizzieren, wie Leib (2) und Zeit (3) von Husserl analysiert
werden, wie sich daraus das Verhiltnis von Leib und Zeit bestimmt
und welche Konsequenzen sich hieraus fiir das Konzept der Leibzeit
ergeben (4). Der zweite Aspekt, den es zu beleuchten gilt, betrifft den
Genetivus subiectivus in »Herausforderung der Transzendentalpha-
nomenologie«, d.h. jene Frage nach einer Zeit, in die das leibliche
Selbst und seine Zeitlichkeit eingebettet ist und die der Transzenden-
talphdnomenologie in unterschiedlicher Optik immanent sein konn-
te. Wie bereits erwihnt, werde ich zu diesem Zweck (5) die oben ge-
nannten Manuskripte heranziehen und versuchen zu zeigen, dass die
mit der Leibzeit zusammenhingenden Fragen und Probleme in &hn-
licher Weise tatsachlich Herausforderungen sind, denen sich die pha-
nomenologische Reflexion zu stellen hat.

1. Die phanomenologische Erfahrung

Um verstehen zu kénnen, wie in Husserls Transzendentalphinome-
nologie Leib und Zeit thematisiert werden, ist zunichst deutlich zu

36

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

machen, welcher Begriff der Erfahrung im Unterschied zu dem der
Erfahrungswissenschaften — d.h. den empirischen Wissenschaften
wie etwa der Medizin, Psychologie, Soziologie oder auch der Sport-
wissenschaften — der Analyse zugrunde gelegt ist. In den modernen
empirischen Wissenschaften ist mit Erfahrung zunachst alles dasjeni-
ge gemeint, das im weitesten Sinne beobachtbar oder mittels Opera-
tionalisierungen mit beobachtbaren GroBen verkniipft ist. In Bezug
auf Leib und Zeit kommen dann beispielsweise die biochemischen
Prozesse des Korpers, das Bewegungsverhalten, aber auch Berichte
von Kérpersensationen und propriozeptiven Leibempfindungen so-
wie von Zeitwahrnehmungen in den Blick. Erfahrung meint hier
dann im weitesten Sinne, was nicht iiber das beobachtbare All der
Wirklichkeit hinausgeht, in das alle wahrnehmbaren Gegenstinde
der Natur, aber auch die psychischen Erlebnisse, die sich auf jene be-
ziehen und von ihr als abhingig gedacht werden, eingeschrieben sind.
Jede so untersuchte Erfahrung vollzieht dabei die Setzung der Welt
oder der Natur als das All der Wirklichkeit. Die empirischen Wissen-
schaften beruhen nach Husserl somit auf der natiirlichen Einstel-
lung', die dadurch charakterisiert ist, dass die Setzung der Natur als
bewusstseinsunabhingige Realitit vollzogen wird. (Hua 3/1, S. 61)?
In Bezug auf Erfahrung qua Bewusstsein wurde Husserl zufolge
von den modernen Naturwissenschaften mit dem Ziel strenger Wis-
senschaft ein Prozess initiiert, den Husserl als Versuch einer »Natu-
ralisierung des BewufStseins« (Hua 25, S. 9) beschreibt. Trotz strikter
und kritischer Methoden, die ihren Untersuchungsergebnissen den
Status echter wissenschaftlicher Fortschritte sichern sollen, betont
Husserl jedoch, dass dieser Zugang, der sich auf jene natiirliche Ein-
stellung stiitzt, gerade die fiir diese kennzeichnende Naivitdt nicht
hinter sich lasst. Die Naivitit besteht darin, dass sie die »Natur als
gegeben hinnimmt« (Hua 25, S. 14) und sich die Erfahrungskritik
darauf beschrinkt, dass in der Untersuchung Regeln befolgt werden,
durch welche bestimmt ist, welche Art von Erfahrungen in ihrer An-
hiufung und im systematischen Verhiltnis zueinander zu einer Na-
turerkenntnis gereichen, sodass beispielsweise eine experimentell-

! Fiir einen systematischen Uberblick des Einstellungsbegriffes und der verschiede-
nen Einstellungen bei Husserl siehe Staiti (2009).

2 Im Folgenden werden die Werke von Edmund Husserl geméfl der Gesamtausgabe
»Husserliana: Edmund Husserl Gesammelte Werke« mit der Abkiirzung »Hua« und
der jeweiligen Bandnummer angegeben.

37

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

systematisch induzierte Erfahrung einen hoheren Stellenwert hat als
ein spontaner Erinnerungsbericht aus dem Alltag. Gerade in Hinsicht
auf die Klirung des Bewusstseins — und damit auch von Relevanz fiir
das Thema der Erfahrung von Leib und Zeit — erweist sich fiir Husserl
diese Kritik aufgrund jener Naivitit als verkiirzt:

»Aber wie sehr diese Art der Erfahrungskritik uns befriedigen mag, solange
wir in der Naturwissenschaft stehen und in ihrer Einstellung denken - eine
ganz andere Erfahrungskritik ist noch méglich und unerlidfllich, eine Kritik,
die die gesamte Erfahrung iiberhaupt und das erfahrungswissenschaftliche
Denken zugleich in Frage stellt.« (Hua 25, S. 14)

Mit der Absicht, Philosophie als strenge Wissenschaft zu etablieren
und also zu den letzten Fragen und deren Klarung zu gelangen, bedarf
es nach Husserl eines Einstellungswandels, durch welchen die Set-
zung der Natur in ihrer Moglichkeit in den Blick kommen soll. Die
naive Hinnahme der Naturgegebenheit ist etwas, das bewusstseins-
mifig vollzogen wird. Zudem betont Husserl auch — an die zeitgenos-
sische Erkenntnistheorie gerichtet, aber auch heute noch aktuell -,
dass

»[wlenn die Erkenntnistheorie gleichwohl die Probleme des Verhiltnisses
von Bewuftsein und Sein erforschen will, so kann sie nur Sein als correla-
tum von BewufStsein vor Augen haben, als bewufStseinsmiflig >Gemein-
tes«« (Hua 25, S. 15).

Der Einstellungswandel muss demzufolge so erfolgen, dass das Be-
wusstsein zum Untersuchungsgegenstand wird:

»Man sieht dann, daf3 die Forschung gerichtet sein muf3 auf eine wissen-
schaftliche Wesenserkenntnis des BewufStseins, auf das, was Bewuf3tsein in
allen seinen unterscheidbaren Gestaltungen selbst, seinem Wesen nach,
sists, [...] sowie auf die verschiedenen Weisen, in denen es [...] Gegenstind-
liches meint und es evtl. als »giiltig¢, >wirklich< Seiendes >erweist«.« (Hua 25,
S.15f)

Bevor also Naturgegenstinde bzw. Gegenstinde in ihrer Verortung
der Natur als Wirklichkeit in kritischer Wissenschaft analysiert wer-
den konnen, muss Husserl zufolge allererst geklart werden, was es
iiberhaupt heift, dass mir etwas, dass mir Gegenstinde gegeben sind.
Nicht also eine Naturalisierung des Bewusstseins kann das Ziel stren-
ger Wissenschaft sein, und so setzt er der »Naturwissenschaft vom
Bewufitsein« eine »Phinomenologie des Bewufitseins« (Hua 25,
S.17) gegeniiber. Der Einstellungswandel soll sich daher von der

38

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

natiirlichen hin zu einer »phinomenologische[n] Einstellung«
(Hua 25, S. 17) vollziehen.

Worin besteht diese phdnomenologische Einstellung und auf
welche Weise wird Erfahrung dabei verstanden? Husserl setzt zu-
nichst mit einem methodischen Schritt an, der dem cartesianischen,
universellen Zweifel an allem dem Bewusstsein Gegebenen dhnlich
ist, sich aber in zentraler Hinsicht unterscheidet. Diesen Schritt be-
zeichnet Husserl als epoché, durch welchen alle Seinsgeltung des mir
bewusstseinsmiflig Gegebenen eingeklammert wird. (Hua 3/1, S. 65)
Anders als Descartes zielt Husserl aber nicht darauf ab, im weiteren
Verlauf die Existenz der Erscheinungen zu beweisen, vielmehr ent-
halt er sich der Frage bzw. des Urteils tiber die Existenz von den Be-
wusstseinsgegenstinden und mochte die Existenzialsetzungen als
Setzung und ihre zugrunde liegende Motivation thematisieren.
(Hua 3/1, S. 64) Nun stellt sich die Frage, was noch untersucht wer-
den soll und kann, wenn alles bewusstseinsmifSig Gegebene hinsicht-
lich der Frage nach der Existenz eingeklammert wurde. Descartes hat-
te hierbei gehofft, auf etwas zu treffen, das sich dem Zweifel versperrt
und somit als unbezweifelbares Prinzip Ausgangspunkt fiir ein ab-
zuleitendes System von Erkenntnissen dienen konnte. Husserl da-
gegen betont, dass durch die epoché das Eingeklammerte gerade nicht
ausgeblendet, sondern vielmehr in seinem Erscheinen ans Licht ge-
bracht wird. (Hua 3/1, S.107) Was dadurch zum Thema werden
kann, ist der Bewusstseinsstrom, der alle Erlebnisse umfasst. Die Fra-
ge ist dann nicht mehr, ob den Bewusstseinsgegenstinden tatsachlich
etwas in einer vermeintlichen Auflenwelt entspricht, sondern wie
diese Bewusstseinsgegenstinde in der Erfahrung erscheinen, wie ihre
Gegebenheitsweise und die der beteiligten bewusstseinsmafSigen
Aktvollziige zu beschreiben ist. Durch einen »Wandel in der Einstel-
lung zur Wirklichkeit«, wie es Zahavi (2009, S. 47) umschreibt, blei-
ben also die Wirklichkeit und ihre Inhalte stindig im Blick, aber es
wird eine neue Art der Erfahrung von Welt moglich. Die Welt und
ihre Gegenstinde werden nun nicht mehr als auflerhalb des Subjekts
zu wihnende Dinge betrachtet, sondern als Bewusstseinsphinomene
untersucht. Dadurch wird eine Beschreibung der Aktvollziige mog-
lich, durch die etwas als seiend gesetzt wird.

Phinomenologisch ist also jene Einstellung, insofern in ihr Ge-
genstinde der Erfahrung als Bewusstseinsphinomene genommen
werden; phinomenologisch, insofern die Bewusstseinsphinomene
wissenschaftlich beleuchtet werden sollen. Dabei geht es nicht blof3

39

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

um die Deskription der mannigfaltigen Erlebnisse als Singularitdten,
sondern um das Herausheben des Wesens verschiedener Aktarten
und der Gegebenheitsweise der in ihnen konstituierten Gegenstinde.
Leitende Fragen sind dann z.B.: Wie unterscheiden sich Wahrneh-
mung und Phantasie bewusstseinsmiflig? In welchen Aktvollziigen
setzt das Bewusstsein einen Gegenstand als real Seiendes? Wie voll-
zieht sich phanomenal Erinnerung? Welche Rolle spielt Erinnerung
im Aufbau der Dingwahrnehmung? Mit der epoché, die in die pha-
nomenologische Einstellung fiihrt, ist damit zugleich das vorbereitet
und eng verkniipft, was Husserl als »eidetische Reduktion« (Hua 9,
S. 284 1) bezeichnet, d. h. die Blickrichtung auf das Wesen des sich im
Bewusstsein Darstellenden.?

Was aber macht die Phanomenologie zur Transzendentalphéno-
menologie? Um den Begriff des Transzendentalen zu erldutern, ist es
sinnvoll, sein Aufkommen in der Philosophiegeschichte in gebotener
Kiirze zu rekonstruieren. Es war Kant, der die Idee einer Transzen-
dentalphilosophie in den philosophischen Diskurs einfiihrte und da-
mit eine dritte Position zwischen der empiristischen und der rationa-
listischen Tradition vertrat. Wiahrend der Empirismus eines Locke
oder Hume stark machte, dass jede Erkenntnis allein auf Erfahrung
basiere und der Verstand bzw. die Vernunft lediglich die Funktion
einer nachtriglichen Verkniipfung des Erfahrenen innehabe, behaup-
tete der Rationalismus, dass rein auf Verstandes- bzw. Vernunftein-
sicht gegriindete Erkenntnis nicht nur moglich, sondern auch einen
hoheren Erkenntnisstatus gegeniiber der sich auf Wahrnehmung
stiitzenden Erkenntnis habe. Das prominenteste Beispiel hierfiir ist
wohl Descartes, der iiber jenen methodischen Zweifel an der >wirk-
lichen« Existenz aller Gegenstinde des Bewusstseins zu einem unbe-
zweifelbaren Wissen vordringen wollte und es in dem den Zweifel
vollziehenden, selbst dabei aber nicht bezweifelbaren Denksubjekt
fand. Kant offerierte mit seiner Kritischen Philosophie, die zwischen
Sinnlichkeit und Vernunft als den beiden Erkenntnisvermdgen unter-
schied, einen Ansatz, welcher diese beiden sich gegeniiberliegenden
Thesen miteinander vereinen sollte. Fiir Kant war Erkenntnis auf
zweierlei Art moglich: Entweder basiert die in Frage stehende Er-
kenntnis auf Erfahrung oder sie macht Erfahrung als apriorisches —

> Fiir eine Beschreibung des Verfahrens, durch welches nach Husserl das Wesen aus
den Erlebnissen extrahiert werden kann, siehe z.B. §§86-89 von »Erfahrung und
Urteil«.

40

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

d.h. vor aller Erfahrung allgemeingiiltiges — Prinzip tiberhaupt erst
moglich. (KrV, B 166)* Die Erkenntnis, die Erfahrungen tiberhaupt
erst moglich macht, nannte Kant transzendental. (KrV, B 25)

Auch bei Husserl kommt dieser Sinn des Transzendentalen zum
Tragen: Bedingung der Moglichkeit von Erfahrung, wenngleich unter
ganz anderen Vorzeichen. Bei Husserl bezieht sich das transzenden-
talphdnomenologische Denken auf das korrelative Verhiltnis von
Sein und Bewusstsein. In der »transzendentalen Reduktion« (Hua 9,
S. 293)%, die bereits in der epoché und der eidetischen Reduktion an-
gelegt ist, geht es daher um die » Thematisierung der Korrelation zwi-
schen Subjektivitit und Welt« (Zahavi 2009, S. 48). Mit der Betrach-
tung der Welt als Bewusstseinsphdnomen kommt namlich nicht nur
die jeweilige wesentliche Gegebenheitsweise der Gegenstiande in den
Blick, sondern auch die fiir deren Erscheinen konstituierende Subjek-
tivitdt. Alle Gegenstinde der Welt, z.B. ein Tisch, sind nur als er-
scheinende Gegenstinde fiir ein Subjekt. Damit ist nicht gemeint,
die Gegenstinde seien blofie Erscheinungen, sondern dass sie als Ge-
genstidnde nur sind, insofern sie fiir ein Subjekt erscheinen. Das Zu-
riickfithren der Reduktion besagt dabei nicht, dass die Gegenstinde

* Im Folgenden zitiere ich die »Kritik der reinen Vernunft« unter Verwendung der
Abkiirzung »KrV«.

5 Es sei darauf hingewiesen, dass der hier skizzierte cartesianische Weg, den Husserl
in den »Ideen 1« beschreibt, nur einen von drei Wegen zur transzendentalen Reduk-
tion darstellt. Iso Kern (1962) hat die Entwicklung des cartesianischen, des psycho-
logischen und des ontologischen Weges werkgeschichtlich und sachlich rekonstruiert
sowie die jeweiligen Stirken und Mingel herausgearbeitet. Dabei spricht er sich fiir
die Uberlegenheit des ontologischen Weges, der von der Lebenswelt ausgeht, gegen-
iiber den anderen beiden Wegen aus. Als Mingel des cartesianischen Weges hebt Kern
hervor, dass die Einklammerung der Welt einen Verlustcharakter aufweise und Be-
wusstsein somit lediglich als Rest verstanden wiirde (Kern 1962, S. 311), dass durch
den cartesianischen Weg nicht nur Intersubjektivitit unberticksichtigt bleiben miisse,
sondern auch die Subjektivitit in ihrer vollen Tiefe nicht erreicht werde (Kern 1962,
S. 314) und dass sich schlieBSlich die mit dem cartesianischen Weg verbundene Forde-
rung, den Ausgang von einer absoluten Evidenz nehmen zu kénnen, als illusorisch
herausgestellt habe, zumal das dafiir vorgesehene »cogito« als zeitliches gar keinen
wissenschaftlich erfassbaren absoluten Inhalt besitzt« (Kern 1962, S.319). Selbst
wenn die Uberlegenheit des ontologischen Weges angesichts dieser Mingel des carte-
sianischen Weges gezeigt wire, bietet sich der cartesianische Weg zur Darstellung des
phianomenologischen Erfahrungsbegriffes dennoch an, weil die epoché als — bei stren-
ger Beriicksichtigung der Unterschiede — Analogon des cartesianischen universellen
Zweifels leicht vom phinomenologischen Beginner mitvollzogen werden kann und
am leichtesten den Weg in die Welt der Phinomene bzw. zu den Phinomenen der
Welt ebnet.

41

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

durch das Subjekt hervorgebracht seien, vielmehr wird dabei darauf
verwiesen, dass zum phinomenalen Umfang des erscheinenden Ge-
genstandes der Aktvollzug des erkennenden Subjekts wesentlich da-
zugehort. Es muss hierbei in Erinnerung behalten werden, dass durch
die phanomenologische Einstellung die Frage nach der Existenz und
nach dem Ins-Sein-Bringen zunichst ausgeschaltet ist und allein auf
die bewusstseinsmafSige Gegebenheitsweise der Gegenstinde abge-
hoben wird.

Hierbei fillt Husserl auf, dass sich die raumlichen Naturgegen-
stinde, die wir in der Welt antreffen, auf eine andere Weise gegeben
sind als der auf sich selbst reflektierende Bewusstseinsstrom. (Zahavi
2009, S.49) Wihrend das Bewusstsein fiir sich selbst in Ganzheit
gegeben ist, konnen die rdaumlichen Gegenstinde lediglich immer
nur aus einer bestimmten Perspektive betrachtet werden, die gegen-
iiberliegenden Seiten sind zwar in der Wahrnehmung des Gegenstan-
des mitgemeint, tatsichlich aber aktuell selbst nicht wahrgenommen.
Der Immanenz des Bewusstseins stellt Husserl somit die Transzen-
denz der rdumlichen Naturgegenstinde gegeniiber. (Hua 3/1, S. 78)

Das immanente Bewusstsein ist Husserl zufolge — anders als die
transzendenten, raumlichen Objekte der Welt, die nur fiir mich als
erkennendes Subjekt erscheinen konnen — als absolute Seinsregion zu
verstehen. Dies versucht er iiber ein weiteres Gedankenexperiment —
Husserl spricht von einer imaginierten »Weltvernichtung« (Hua 3/1,
S. 103) — auszuweisen, bei dem man sich vorstellt, die Dingwelt exis-
tiere nicht, womit die mit ihr zusammenhéngenden »Erfahrungsver-
ldufe« (Hua 3/1, S.104) ausgeschlossen wiren. Allerdings betont
Husserl, dass der Erlebnisstrom dennoch als solcher weiterhin beste-
hen wiirde, wenngleich er eine starke Modifizierung erfahren wiirde.
Dagegen sind die sich abschattenden, d. h. nur perspektivisch gegebe-
nen, Gegenstiande nur relativ auf das sie auffassende Bewusstsein und
damit auf es »angewiesen« (Hua 3/1, S. 104). Insofern sich die Ob-
jektivitit von raumzeitlichen Naturgegenstinden nur in perspektivi-
scher Gegebenheit aufbaut, macht fiir Husserl die Rede von einer
bewusstseinsunabhingigen Realitit keinen Sinn.

Transzendentalphinomenologisch Erfahrung zu untersuchen
bedeutet demnach vor allem, Bewusstsein als solches, insofern es jede
Dinglichkeit und jedes Erscheinen von Gegenstinden allererst er-
moglicht, auf seine strukturellen Wesenszusammenhinge hin zu
beleuchten. Die damit verbundenen Fragen lauten dann: Welche Akt-
vollziige des Subjekts sind notwendig im Spiel, damit ein Bewusst-

42

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

seinsgegenstand im Allgemeinen tiberhaupt mdoglich sei? Welche ver-
schiedenen Aktarten gibt es? Wie unterscheiden sich die verschiede-
nen Erfahrungsgegenstinde hinsichtlich ihrer Gegebenheitsweise
und konstitutiven Momente? Durch welche Strukturmomente ist Be-
wusstsein wesentlich gekennzeichnet?

Sollen also Leib und Zeit im Lichte der Transzendentalphinome-
nologie betrachtet werden, so ist dieser Kontext immer zu bertick-
sichtigen. Daraus ergibt sich einerseits die Frage, worin sich Leib
und Zeit bewusstseinsmiflig konstituieren, d.h. wie Leib- und Zeit-
bewusstsein phinomenologisch aufgebaut sind. Andererseits aber
ldsst sich fragen, inwieweit Leiblichkeit und Zeitbewusstsein selbst
eine konstitutive Funktion fiir Bewusstsein und Erfahrung von Welt
zukommt. In Bezug auf Letzteres zeigt bereits die Bezeichnung des
»transzendentale[n] Leben[s]« (Hua 8, S. 76, S. 86), womit sich Hus-
serl auf den Bewusstseins- bzw. Erlebnisstrom bezieht, dass namlich
Leib und Zeit in einem besonderen Verhiltnis zu Bewusstsein und
Welterfahrung stehen. Denn zum einen ist Lebendigkeit fiir Husserl
immer etwas, das schon auf Zeitlichkeit verweist (Alloa/Depraz 2009,
S. 10), auf eine »grundlegende Historizitit, d. h. eine zeitlich erstreck-
te und zweckmiflige Entwicklungsstruktur« (Staiti 2010, S.181).
Zum anderen gibt nicht nur die Etymologie des Wortes Leib, welches
auf das althochdeutsche [ib zuriickgeht, das leben bedeutet, Auf-
schluss tiber den inneren Zusammenhang zwischen Leib und Leben.
Vielmehr bezeichnet Husserl den Leib und die Leiblichkeit immer
wieder als Organ oder Organismus, um den Lebendigkeitscharakter
des Leibes hervorzuheben. (Alloa/Depraz 2009, S.10) Das fiir alle
Welterfahrung und Gegenstinde konstituierende, sie fundierende
transzendentale Leben ist schon in sich und aus sich selbst heraus
mit Leiblichkeit und Zeitlichkeit verkniipft. Allerdings gilt es, die Fra-
ge zu klaren, auf welche Weise Leiblichkeit und Zeitbewusstsein an
der Konstitution von Welt beteiligt sind, insofern sich die transzen-
dentalphinomenologische Betrachtung gerade nicht in der Beschrei-
bung der Mannigfaltigkeit verschiedenartiger moglicher Leib- und
Zeiterfahrungen erschopft.

2. Leib und Erfahrung

Bei Husserl kommt der Leib auf verschiedenste Weise zur Sprache. In
solipsistischer Hinsicht, d.h. ohne Beriicksichtigung der Beziehung

43

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

zu anderen Subjekten bzw. der Intersubjektivitdt, wird der Leib so-
wohl in einer »Inneneinstellung« als auch in einer » AufSeneinstel-
lung« (Hua 4, S.160) betrachtet. In der Inneneinstellung wird der
Leib als »Wahrnehmungs- und Willensorgan« bzw. » Triiger der Emp-
findungen« sowie »frei bewegliches Organc, in der Aufleneinstellung
als »Zentrum, um das sich die {ibrige Raumwelt gruppiert« (Hua 4,
S.161) und als »Umschlagstelle« zwischen Natur und Subjekt ver-
standen (Hua 4, S. 286). Aber auch in Hinsicht auf die Fremderfah-
rung, d.h. die Erfahrung einer anderen leiblich verfassten Person als
Person, kommt der Leiblichkeit eine grofle transzendentale Bedeu-
tung zu. (Hua 8, S. 62; Zahavi 2009, S. 108, S. 122{.) Von diesen ver-
schiedenen Gesichtspunkten des Leibes, die im Rahmen einer Fundie-
rungs- bzw. Konstitutionsordnung miteinander in Relation stehen,¢
mochte ich die folgenden drei Aspekte hervorheben und umreiflen:
erstens die konstitutive Funktion des Leibes bei der Wahrnehmung
raumlicher Objekte; zweitens die leibliche Verfasstheit von Subjekti-
vitit und Bewusstsein, und schlie8lich drittens der Leib als im Be-
wusstsein konstituiertes Objekt, d.h. der Leib in der Erfahrung.
Gemaif3 dem oben bereits erwihnten Gedanken einer Korrelation
von Subjekt und Objekt — Husserl spricht von einem »Korrelations-
apriori« (Hua 6, S. 162) — ist jedes Erscheinen eines Objektes zugleich
ein Erscheinen fiir jemanden. Zudem wurde bereits angemerkt, dass
rdaumliche Objekte auf eine ganz bestimmte Weise gegeben sind, sie
»schatten sich ab« (Hua 3/1, S. 14) — wie Husserl sagt. Das bedeutet:

¢ Lanei Rodemeyer hat in ihrem Vortrag »Phenomenological Gymnastics: An Analy-
sis of Levels of Embodiment« vom 10. Dezember 2015, den sie im Rahmen des
Workshops Phenomenology and Embodiment, veranstaltet vom FWF-Projekt »Body-
time« (P 26110-G15), an der Karl-Franzens-Universitit Graz gehalten hat und der
zum aktuellen Zeitpunkt noch nicht publiziert wurde, eine solche Ubersicht iiber die
verschiedenen Ebenen der Leiblichkeit bei Husserl vorgestellt. In solipsistischer Hin-
sicht unterscheidet sie zwei Ebenen — den Leib als »Tridger von Empfindungen« und
als »freies Bewegungsorgan« —, die auf passiven Synthesen beruhen. Darauf aufbau-
end — ebenfalls noch in solipsistischer Hinsicht — wird der Leib sowohl aktiv als auch
passiv als »Umschlagspunkt« konstituiert, in dem sich der Leib als Zugangsweise zur
Welt und als Teil dieser selbst erfihrt. Basierend hierauf sei der Leib in aktiver Kon-
stitution und ebenfalls noch in solipsistischer Perspektive als materiales Phinomen
gegeben. Auf hoherer Ebene konstituiert sich dann in intersubjektiver Optik der Leib
als objektiver Kérper und damit ineins andere Kérper und die Natur als Wirklichkeit.
Diesen verschiedenen Ebenen der Leiblichkeit liegt dabei als unterste Schicht der hy-
letische Fluss bzw. das innere Zeitbewusstsein mit seinen Inhalten — den Empfindun-
gen als hyletischen Daten — zugrunde.

44

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Bei der Betrachtung z. B. eines Tisches sind nicht alle Seiten zugleich
sichtbar, vielmehr erfolgt der Blick auf ihn aus einer gewissen Per-
spektive. Wenn das Erscheinen eines Objektes fiir ein Subjekt per-
spektivisch ist, dann zeigt sich darin, dass das erfahrende Subjekt
selbst Teil der Welt sein muss, die es beschaut. Es muss also selbst in
dem Raum sein, in dem das rdumliche Objekt erscheint. Und hier
kommt nun der Leib ins Spiel: Nur als Leib kann das Bewusstsein
bzw. Subjekt selbst als Raumpunkt in den Raum treten und somit
eine Perspektive iibernehmen. (Hua 3, S. 116; Hua 4, S. 33; Hua 13,
S. 239; Zahavi 2009, S. 102) In diesem Sinne ist der Leib notwendige
Bedingung der Moglichkeit der Wahrnehmung raumlicher Objekte.
Doch es gibt noch einen weiteren Aspekt in Hinsicht auf die
leibliche Konstitution der rdumlichen Objektwahrnehmung; und
zwar das »kinisthetische Bewusstsein«, als welches Zahavi (2009,
S. 103) die »Kinidsthesen«” Husserls bezeichnet und mit welchem eine
leibliche Propriozeption, d.h. ein leibliches Selbstempfinden, gemeint
ist, das vorreflexiv, also ohne ausgezeichnete Bewusstseinszuwen-
dung, bei jeder Dingwahrnehmung zum Tragen kommt. Ein be-
stimmtes Ding wahrzunehmen bedeutet demnach, dass ich dem Ding
auf eine ihm entsprechende Weise leiblich zugewandt bin. Damit ge-
hen ganz bestimmte Moglichkeiten von Bewegungen und Haltungen
sowie mit diesen korrelierende Erlebnisse einher. Nach Husserl haben
nun diese Kinésthesen gerade bei der Wahrnehmung der Einheit
eines Gegenstandes eine wichtige Funktion. Denn jede Wahrneh-
mung eines rdumlichen Objektes umfasst verschiedene Ansichten
bzw. Erscheinungen dieses Objektes. In der aktuellen Wahrnehmung
sehe ich z.B. diesen Tisch. Ich nehme ihn als ganzen wahr; streng
genommen ist mir aber nur die Frontseite in anschaulicher Fiille ge-
geben. Die Riickseite nehme ich zwar auch wahr, insofern sie Teil der
einheitlich wahrgenommenen Objektivitit >Tisch« ist. Allerdings ist
sie zunichst nur mitgemeint und leer — d. h. ohne anschauliche Fiille
— intendiert. Wenn ich nun um den Tisch herumgehe, werde ich fest-
stellen, dass die Riickseite die gleiche Farbe wie die Frontseite hat. Ich
werde auch feststellen, dass der Tisch iiberhaupt eine Riickseite hat,
dass mich also meine Dingwahrnehmung als Wahrnehmung nicht
getduscht hat. Wie aber kommt es nun, dass ich die zweite Ansicht
des Tisches auch als solche auffasse? Wieso fasse ich die Riickseite als

7 Siehe 4. Abschnitt der Vorlesung »Ding und Raum« (Hua 14, S. 154-203).

45

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

Riickseite und nicht als Frontseite eines zweiten Tisches auf? Wenn
ich mir vorstelle, dass in meinem Bewusstseinsstrom lediglich das
tatsichlich im aktuellen Moment visuell Anschauliche allein gegeben
wire, so wiire es kaum mdglich zu entscheiden, um welche Seite es
sich bei der aktuellen Ansicht des Tisches iiberhaupt handelt. Pl5tz-
lich taucht also z.B. eine neue Ansicht eines Tisches auf. Ich sehe
zwar, dass sich nun eine neue — weil ich mich an die vorherige ser-
innere<« — Ansicht einstellt, aber ich kann nicht ausmachen, in wel-
chem Verhiltnis diese alte zur jetzt aktuellen, neuen Ansicht steht.
Das Bewusstsein, dass ich z.B. um den Tisch herumgegangen bin,
leistet diese wichtige Verkniipfung; es ist kinisthetisches Bewusst-
sein. Allerdings wire es ein Missverstidndnis zu glauben, man miisse
tatsdchlich in jedem Fall einer konkreten Dingwahrnehmung um das
gegebene Objekt herumgehen, um verschiedene Ansichten zu erha-
schen und diese dann zur Gesamtwahrnehmung >dieses Ding« zusam-
menzufiigen. Vielmehr wird die einheitlich-objektive Auffassung des
Dinges als Ganzes mit verschiedenen moglichen Ansichten durch das
kinasthetische Bewusstsein ermdglicht. Das kinasthetische Bewusst-
sein ist zudem ein Moglichkeitsbewusstsein: Wenn ich um den Tisch
herumgehe, dann sehe ich die Riickseite — wie auch immer sie be-
schaffen sein mag. Das Bewusstsein leiblicher Zugewandtheit, seiner
moglichen Abwandlung und der korrelativen Verinderungen im vi-
suellen Feld konstituieren so Objektauffassung mit der ersten An-
sicht auf das betreffende rdumliche Objekt. Auf diese Weise also
kommt dem Leib als »Mittel aller Wahrnehmung«, das »bei aller
Wahrnehmung notwendig dabei« (Hua 4, S. 56; Hua 4, S. 144) ist,
eine fundamentale Rolle bei der Konstitution von Raumlichkeit und
Dingwahrnehmung zu. (Hua 4, S. 55 ff.; Zahavi 2009, S. 103 ff.)

Doch die konstitutive Leistung der Leiblichkeit beschrinkt sich
nicht auf die ErschlieBung von Welt und der in ihr erscheinenden
Dinge, vielmehr betont Husserl, »daf8 sich die Konstitution physi-
scher Dinglichkeit in merkwiirdiger Korrelation mit der Konstitution
eines Ichleibes verflicht« (Hua 16, S. 162). Mit der Konstitution von
Raum und Raumdingen geht also korrelativ nicht nur die Auffassung
des Leibes als physischen Dinges unter anderen, sondern zugleich
auch die Konstitution der leiblichen Subjektivitdt einher. Die beiden
anderen Aspekte, die ich nun behandeln mochte, namlich die leibliche
Verfasstheit des Selbst und der Leib als Korper im Sinne eines Raum-
objektes, sind wesentlich miteinander verkniipft:

46

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

»Den Leib nehmen wir wahr, aber in eins damit auch die Dinge, die smittels«
des Leibes wahrgenommen sind in ihren jeweiligen Erscheinungsweisen,
und in eins damit sind wir unserer selbst auch bewuf3t als Menschen und
als Ich, die da mittels des Leibes solche Dinge wahrnehmen.« (Hua 5, S. 10)

Diese >Verflechtungs, von der Husserl auch spricht, zeigt sich in dem
beriihmten Experiment der sich beriihrenden Hande, auf das Husserl
immer wieder (Hua 4, S. 144 ff.; Hua 14, S. 75) und spéter auch Mer-
leau-Ponty rekurriert. Das Experiment besteht darin, dass die rechte
Hand die linke Hand beriihrt und die damit verbundenen Empfindun-
gen phianomenologisch analysiert werden. Was beim Nachspiiren
dieser Erfahrung dann zunichst phinomenologisch auffillt, ist die
»Doppelempfindung« (Hua 4, S. 14), welche das Spezifikum dieser
Berithrungserfahrung darstellt. Einerseits spiire ich in der rechten
Hand meine linke Hand und empfinde sie bspw. als glatt. Das Beriih-
ren der linken Hand geht also mit gewissen Tastempfindungen ein-
her, die der linken Hand als Merkmale zugeordnet werden. Gleich-
zeitig aber spiire ich in der linken Hand — und das ist die zweite
Empfindung — das Beriihrtwerden durch die rechte Hand. Es fiihlt
sich ndmlich fiir die linke Hand auf eine ganz bestimmte Weise an,
von der rechten Hand beriihrt zu werden — je nachdem namlich, wie
und wo ich sie mit der rechten Hand beriihre. Diese zweite Empfin-
dung kann nun aber auch umgekehrt aufgefasst werden, namlich als
Beriihren der rechten Hand durch die linke Hand. In diesem Auffas-
sungswechsel iibernimmt nun die linke Hand die Rolle des erkennen-
den Tastens und die rechte Hand wird bspw. als rau empfunden — etwa
weil die Fingerkuppe des rechten Zeigefingers im Unterschied zum
beriihrten, linken Handriicken weniger feinporig beschaffen ist. Was
sich mit dieser Empfindung nun paart, ist zugleich die Empfindung
des Beriihrtwerdens in der rechten Hand — also der Fingerkuppe des
rechten Zeigefingers. Es fiihlt sich fiir die rechte Hand ebenfalls auf
eine bestimmte Art an, von der linken Hand so beriihrt zu werden.
Was Husserl aus dieser phanomenologischen Analyse der Dop-
pelempfindung der sich berithrenden Hénde gewinnt, ist die Mog-
lichkeit der »Doppelauffassung« (Hua 4, S.147), durch welche die
leibliche Dingwahrnehmung gekennzeichnet ist. Das Beriihren eines
Gegenstandes geht mit einer Empfindung einher, die ich in zweifa-
cher Weise auffassen kann: Beim Tasten habe ich Tastempfindungen,
deren Charakteristika ich als »Merkmal des >duflerenc Objekts«
(Hua 4, S. 147) zuordne; gleichzeitig aber umfasst diese Empfindung

47

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

ein Selbstempfinden des Leibes am Ort der berithrenden Hand. Die-
ser Doppelauffassung entspricht der Doppelcharakter des Leibes,
namlich zugleich leibliche Subjektivitit und Leibkorper als physi-
sches Ding zu sein. In der Erfahrung des Leibes gibt es nun zwei
Maoglichkeiten nach Husserl:

»Es ist hier auch zu beachten, dass bei aller dinglichen Erfahrung der Leib
miterfahren ist als fungierender Leib (also nicht blofles Ding) und dass er,
wo er selbst als Ding erfahren ist, eben doppelt und in eines als erfahrenes
Ding und als fungierender Leib erfahren ist.« (Hua 14, S. 57)

Entweder ich habe eine Dingerfahrung, dann aber ist der Leib als
erfahrungsermdéglichender miterfahren, oder aber ich erfahre ihn
selbst als Ding, aber dann wird er ebenfalls zugleich als erfahrungs-
ermoglichender miterfahren — wie im obigen Beispiel der sich gegen-
seitig berithrenden Hinde. Was Husserl damit zum Ausdruck bringt,
ist die Tatsache, dass ich meinen Leib niemals blof8 als physisches
Ding wahrnehmen kann, wie ich z. B. einen Tisch wahrnehmen kann.
Zwar ist mein Leib ebenso physisches Ding, allerdings ist mein Bezug
zu ihm nicht so wie zu jedem anderen physischen Ding. (Hua 4,
S. 159) Als Ich greife ich auf meinen Leib nicht so zu, wie ich auf ein
Glas zugreife. Vielmehr greife ich als Leib auf das Glas zu. Und so
kann Husserl sagen:

»Derselbe Leib, der mir als Mittel aller Wahrnehmung dient, steht mir bei
der Wahrnehmung seiner selbst im Wege und ist ein merkwiirdig unvoll-
kommen konstituiertes Ding.« (Hua 4, S. 159)

Und in dieser Unmdglichkeit, den eigenen Leib — dieses »Ding beson-
derer Art« (Hua 4, S. 158) — blof8 als Ding aufzufassen, verbirgt sich
die Identitit meiner selbst als Ich mit meinem Leib als »Nullobjekt
der Nihe« (Hua 29, S. 145), mithin die leibliche Verfasstheit der Sub-
jektivitat.

3. Zeit und Erfahrung

Wie die Analysen der Leiblichkeit stellen die transzendentalphino-
menologischen Untersuchungen der Zeit kein blof3 regionalontologi-
sches Unterfangen dar, das sich auf Zeit als einen bestimmten Aus-
schnitt von Wirklichkeit bzw. Erfahrung bezdge.® Vielmehr wird

8 Das gilt trotz der Tatsache, dass Husserl in den »Ideen 1« die Frage nach der Zeit-

48

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Zeitlichkeit darauf hin untersucht, inwieweit sie eine ermdglichende
und formal-tragende Funktion fiir Bewusstsein und Erfahrung hat.
Die damit zusammenhingenden Fragen haben Husserl schon frith
beschiftigt, wovon seine Manuskripte aus den Jahren 1893-1917,
die unter dem Titel »Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins« (1928) veroffentlicht wurden, Zeugnis ablegen. Ein erster me-
thodischer Schritt in der Analyse jenes Zeitbewusstseins, das Husserl
dann als konstitutiv fiir alles Erleben und Bewusstsein bezeichnen
wird (Hua 1, S. 81; Hua 11, S. 125, S. 233), besteht in der » Ausschal-
tung der objektiven Zeit« (Hua 10, S. 4), d.h. der Zeit, die wir im all-
taglichen Leben als reale Zeit an der Uhr ablesen und messen konnen.
Mit dieser zur oben beschriebenen phinomenologischen epoché ana-
logen Ausschaltung der »Weltzeit« (Hua 10, S. 5) riickt der zeitliche
Bewusstseinsverlauf in den Fokus der Analyse, d.h. die »immanente
Zeit« (Hua 10, S. 5). Die Analyse umfasst dann die Deskription der
»Zeiterlebnisse« (Hua 10, S. 9) und der in ihnen aufgefassten »Zeit-
objekte« (Hua 10, S. 23) mit dem Ziel einer » Aufweisung der apriori-
schen Wahrheiten, die zu den verschiedenen konstitutiven Momen-
ten der Objektivitit gehoren« (Hua 10, S. 10). Mit Zeitobjekten sind
»Einheiten in der Zeit« gemeint, die eine »Zeitextension« (Hua 10,
S. 23) aufweisen.

Husserls bekanntes Beispiel ist die Melodie. Um eine Melodie
horen zu konnen, reicht es nicht, wenn ich blof3 ein auf das Jetzt des
aktuellen Tones fixiertes Bewusstsein der aufeinanderfolgenden Tone
habe. Wiirde ich immer nur einen — den aktuellen — Ton horen, so
konnte ich den Tonverlauf nicht als Melodie wahrnehmen. Vielmehr
miissen die verschiedenen Téne miteinander verkniipft werden und
diese Synthesis erfolgt durch das Zeitbewusstsein. Phinomeno-
logisch stellt sich das folgendermafSen dar: Ich hore einen ersten Ton.
Sobald dieser verklingt und ein zweiter folgt, ist der Klang des ersten
Tons noch nicht ganz verschwunden, vielmehr wird er als vergange-
ner im aktuellen Bewusstsein gehalten (Hua 10, S. 37), in dem nun
der zweite Ton das Bewusstsein des Jetzt fiillt. Husserl spricht bei
diesem intentionalen Prozess, in dem der vorherige Klangzustand im
Bewusstsein gehalten wird, von »Retention« (Hua 10, S. 24). Dabei

konstitution als »eine vollig abgeschlossene Problemsphire« (Hua 3/1, S. 182) be-
zeichnet. Dies wird anhand der zentralen Rolle, die Husserl dem inneren Zeitbewusst-
sein beimisst und die ich im weiteren Verlaufe meines Beitrages skizzieren werde,

deutlich.

49

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

betont er, dass diese Retention selbst einen unabdingbaren Bestand-
teil des aktuellen, gegenwirtigen Zeitbewusstseins darstellt. Das be-
wusstseinsmifSige >Jetzt« umfasst demnach mehr als den jeweiligen
Jetztpunkt, es enthilt auch das soeben Vergangene im Sinne der Re-
tention, welches in Hinsicht auf das nun aktuelle >Jetzt< soeben ver-
gangen ist. Das Jetzt-Bewusstsein ist somit, wie Husserl sagt, ein
»Zeitfeld« (Hua 10, S. 31) oder ein »Zeithof« (Hua 10, S. 35). Dieses
Zeitfeld beinhaltet neben dem aktuellen >Jetzt« — der »Urimpression«
(Hua 10, S. 29) — und der Retention aber auch einen Vorgriff auf den
nun gleich auftretenden Ton, um bei dem Beispiel der Melodie zu
bleiben. Diese bewusstseinsmiflig intendierte, aber noch nicht an-
schaulich gefiillte Vorwegnahme des nun Folgenden nennt Husserl
»Protention« (Hua 10, S. 35). Retention, Urimpression und Proten-
tion bilden gemeinsam das jeweils aktuelle Zeitfeld, welches sich stets
iiber das vorherige Zeitfeld »schiebt« (Hua 10, S. 70). Zu beachten ist
dabei, dass sich alle drei konstitutiven Momente des Zeitbewusstseins
kontinuierlich modifizieren. In Bezug auf die Retention im obigen
Beispiel bedeutet das: Beim Erklingen des zweiten Tones ist der erste
Ton retiniert und der zweite Ton bildet den Jetzt-Kern des Bewusst-
seins. Erklingt nun im Anschluss daran ein dritter Ton, so umfasst die
Retention nicht nur den zweiten Ton als soeben vergangen, sondern
zugleich auch den ersten Ton als soeben retiniert. Auf diese Weise
bleibt die Reihenfolge der vergangenen Téne im Bewusstsein, ja viel-
mehr wird dadurch iiberhaupt erst eine »Zeitstelle« (Hua 10, S. 63)
des jeweiligen Tones moglich und damit eine objektive Zeit, also eine
messbare Weltzeit.” (Hua 10, S. 7) Dadurch, dass die Retention auch
die vorherigen Retentionen umfasst, bleibt der Bewusstseinsstrom in
seinem zeitlichen Verlauf geordnet und diese Ordnung konstituiert
dann erst so etwas wie eine objektive Zeit. Das innere Zeitbewusst-
sein ist somit fundierend fiir die Ebene der objektiven Zeit, der Zeit,
iiber die wir uns im Alltag und den Naturwissenschaften verstin-
digen.

Allerdings unterscheidet Husserl von dieser objektiven Zeit und
der sie fundierenden subjektiven Zeit noch eine dritte Konstitutions-
stufe, die iiberhaupt fiir alle Zeitlichkeit und somit Bewusstsein kon-
stituierend ist: der absolute zeitkonstituierende »Bewuftseinsfluf«

o Fiir eine umfangreichere Darstellung beziiglich der Frage, wie sich die zeitliche
Ordnung und einzelne absolute Zeitstellen konstituieren, siche §§31-33 der Vor-
lesung »Zur Phidnomenologie des inneren Zeitbewusstseins« (Hua 10, S. 64-72).

50

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

(Hua 10, S. 73) oder die »absolute Subjektivitit« (Hua 10, S. 74). Wie
Husserl betont, kénnen wir unser Bewusstsein nicht nur auf den je-
weiligen aktuellen Ton und sein die Wahrnehmung zugleich bestim-
mendes retiniertes Vorher richten, sondern auch auf den Fortlauf der
verschiedenen Bewusstseinsphasen, d.h. auf den Bewusstseinsstrom
als solchen. (Hua 10, S. 82) Das bedeutet aber wiederum, dass die fiir
die Zeitobjekte — also z. B. die Melodie — konstituierenden Akte ihrer-
seits in der Zeit vollzogen werden und somit auch noch konstituiert
sind. Die Frage, die sich nun aus phinomenologischer Sicht stellt,
lautet: Worin sind diese zeitlich erscheinenden Akte des Bewusst-
seinsstromes konstituiert, und handelt es sich hierbei um zusitzliche
Akte? Letzteres schlief3t Husserl vehement aus, denn so wiirden wir
in einen infiniten Regress geraten, weil sich sogleich die Frage an-
schlosse, worin diese weiteren Akte konstituiert wiren. (Hua 10,
S.119) Die »Lingsintentionalitit« (Hua 10, S. 82), die sich auf den
Strom selbst bezieht und die er spiter »Stromintentionalitit«
(Hua 34, S.183) nennt, basiert dagegen nicht auf Akten. (Hua 10,
S. 119; Niel 2013, S. 216) Husserl betont, dass es sich hierbei um eine
»Selbsterscheinung des Flusses« (Hua 10, S. 83) handelt, die sich als
invariantes Stromen vollzieht und somit selbst einerseits keine Dauer
in der Zeit hat (Hua 10, S. 74), andererseits aber doch eine »gewisse
Erscheinungskontinuitit« (Hua 10, S. 75) aufweist. Die Moglichkeit
verschiedener Bewusstseinsfliisse, etwa die eines zeitlichen und die
eines nicht-zeitlichen, schliefit Husserl aus, weil es gerade die Einheit
des Flusses ist, die wir in der Erfahrung vernehmen. (Hua 10, S. 76)
Aus diesem Grund sieht Husserl — zumindest in den hier zitierten
Zeitvorlesungen — nur die Moglichkeit einer Selbstkonstitution bzw.
ein Selbst-ins-Erscheinen-Kommen des zeitkonstituierenden Urbe-
wusstseins bei der Konstitution des Bewusstseinsflusses. (Hua 10,
S. 83) Bei dieser Konstitution des Bewusstseinsflusses, das in der
»quasi-zeitlichen[n] Einordnung der Phasen des Flusses« (Hua 10,
S. 83) besteht, spricht Husserl von einer »priphdnomenale[n], praim-
manente[n] Zeitlichkeit«. Inwieweit aber die Rede von einem solchen
priaphinomenalen Urbewusstsein phidnomenologisch gerechtfertigt
ist oder die Grenzen der Phinomenologie iibersteigt, stellt eine wich-
tige Frage dar. Husserl selbst war mit seinen Ausfithrungen beziiglich
der letzten Konstitutionsstufe in den Zeitvorlesungen nicht voll-
stindig zufrieden und hat das Thema spiter in umfangreichen Einzel-
analysen — vor allem in den »Bernauer Manuskripten« und den »C-
Manuskripten« — erneut aufgegriffen, kam dabei jedoch im Letzten

51

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

zu keinem abschlieenden Ergebnis.' Dieser Frage kann allerdings an
dieser Stelle nicht weiter nachgegangen werden.

In Hinblick auf die transzendentale Betrachtung der Zeit soll
vielmehr zusammenfassend das Folgende festgehalten werden: Die
objektive Zeit der Welt und der in ihr erscheinenden Gegenstinde
ist im inneren Zeitbewusstsein, das durch Impression, Retention
und Protention als Zeitfeld aufgespannt ist, konstituiert. Zeitbe-
wusstsein stellt dabei jene urspriingliche Form der Synthesis dar, »die
alle sonstigen Bewuf3tseinssynthesen moglich macht« (Hua 1, S. 81)
und somit die Grundstruktur ist, auf welcher jede nur denkbare Er-
fahrung beruht. Das Stromen des Bewusstseinsflusses, in dem sich
die Zeitfelder der jeweiligen Jetzt-Phase iiberschieben, verweist in
sich auf die letztfungierende, absolute Subjektivitit, als welche der
Bewusstseinsfluss zu bezeichnen ist. Wie Husser! in seinen spiten
Jahren auch schreibt: »Zeitlichkeit ist eben in jeder Weise Ich-
leistung.« (Hua 34, S. 181)

4. Die Leibzeit im Lichte der
phanomenologischen Einstellung

Fiir die Konzeption der Leibzeit ergeben sich aus den Analysen Hus-
serls von Leib und Zeit unmittelbar Konsequenzen. In beiden Fillen
handelt es sich um fundamentale Strukturen, die fiir die Konstitution
von Erfahrung und Welt tragend sind. Ohne den Leib wire nicht nur
keine Raumwahrnehmung moglich, es konnten auch keine rdum-
lichen Gegenstinde gegeben werden, und dem Ich kénnte sich keine
Welt erdffnen. Die Analysen sind diesbeziiglich eindeutig: Nur als
leibliches hat das Subjekt Welterfahrung.!" Die Konstitution des ei-
genen Leibes, des eigenen (menschlichen) Selbst als welterfahrendes

10 In den letzten 15 Jahren wurde die Frage nach der phdnomenologischen Ausweis-

barkeit in der Sekundairliteratur kontrovers diskutiert, woraus eine Vielfalt unter-
schiedlicher Positionen entwachsen ist. (Vgl. Niel 2013; Zahavi 2011, 2010, 2005,
2004; Romer 2010; Seel 2010; de Warren 2009; Schnell 2007; Kortooms 2002; Rinof-
ner-Kreidl 2002).

11 Die Bedeutung der Intersubjektivitit wurde hier zwar ausgeklammert, ist aber kei-
nesfalls zu vernachlassigen, wenn es um eine umfassende Konstitutionstheorie von
Erfahrung und Welt gehen soll. Bei der vorliegenden Schwerpunktsetzung — der Be-
stimmung des konstitutionstheoretischen Verhiltnisses von Leib und Zeit mit Blick
auf das Konzept der Leibzeit — ist es jedoch nicht notwendig, die transzendentale
Intersubjektivitit zu beriicksichtigen.

52

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

und der Welt als Welt gehen Hand in Hand. In dieser Hinsicht ldsst
sich das Konzept der Leibzeit durchaus in Ansatz bringen. Nur inso-
fern ich als Leib konstituiert bin, bin ich in der Welt — als Leib habe
ich meine Zeit als menschliches Selbst in der Welt. Die Konstitution
des Leibes gibt mir diese Zeit in dem Sinne, dass mir Welt als mensch-
liches Selbst gegeben ist, insofern ich Leib werde. Allerdings stellt
sich die Frage, wie und worin sich der Leib als Leib konstituiert, mit-
hin welche Zeitlichkeit das Leibwerden hat. Betrachtet man diesbe-
ziiglich die Ausfiihrungen Husserls zum inneren Zeitbewusstsein
und seine Hervorhebung der grundlegenden Form der temporalen
Synthese, welche alle anderen Formen der Synthesis erst moglich
macht, so wird deutlich, dass es der urspriinglich-zeitliche Erlebnis-
strom ist, in dem sich die Konstitution des Leibes vollzieht. Hier also
divergieren Esterbauers Konzept der Leibzeit und Husserls Auffas-
sung deutlich. Die Zeit, die mir als menschliches Selbst gegeben wird,
ist zwar an den Leib gebunden, insofern meine bewusstseinsmafSigen
Weltvollziige leiblich vermittelt sind und meine Zeit als Selbst nur
gegeben ist, solange ich Leib bin. Allerdings ermdglicht nicht erst
der konstituierte Leib die Zeit des Bewusstseins als Form, sondern
lediglich die Zeit des menschlichen Bewusstseins als Person. Viel-
mehr geschieht die Konstitution des Leibes — die »Lokalisation« von
einzelnen »Empfindnissen« (Hua 4, §36) — in den passiven Synthe-
sen des Zeitbewusstseins. Die temporale Synthesis ist deswegen die
Urform aller Bewusstseinssynthesen, weil ohne die Aufspannung des
Zeitfeldes durch Retention, Urimpression und Protention zum einen
tiberhaupt gar keine unterschiedlichen Empfindungen und Empfind-
nisse differenziert, zum anderen nicht aufeinander bezogen werden
konnten. Zwar vollzieht sich diese Konstitution nicht durch das akti-
ve Bewusstsein; nicht also meine attentionale Zuwendung vollbringt
diese Synthese von Empfindnissen. Die Konstitution des Leibes voll-
zieht sich nicht als intentionales Abgehen einzelner Empfindnisse
und deren aktiver bewusstseinsmifiger Zusammensetzung zu einem
Leib, meinem Leib. Dieser Umstand dndert aber nichts an der Tat-
sache, dass — zumindest in der transzendentalphinomenologischen
Optik Husserls — die Konstitution des Leibes Bewusstseinsleistung
ist, wenngleich eine passive. Dies steht in diametralem Gegensatz
zum Konzept der Leibzeit:

»Charakteristisch fiir die Leibzeit ist, dass sie nicht dadurch zustande
kommt, dass Bewusstseinszeit verleiblicht wird. [...] Im Gegenteil fundiert

53

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

die Zeit der Leiblichkeit das Bewusstsein und dessen interne Zeit insofern,
als der Bewusstseinsakt selbst in eine Zeit eingebettet ist, die ihm extern
bleibt.« (Esterbauer 2012, S. 533)

Nun hatte Husserl aber gerade mit dem oben genannten Experiment
einer moglichen >Weltvernichtung« zu zeigen versucht, dass der Er-
lebnisstrom und sein zeitlicher Ablauf trotz signifikanter Modifika-
tion selbst dann Bestand hitte, wenn man alle weltlichen und damit
auch leiblichen Erfahrungsvollziige vernichten konnte. Und so
scheint es denn, dass Husserl mit der Konstitution des Leibes, der
Leibwerdung, genau eine Verleiblichung von Bewusstseinszeit denkt.
Im Gegensatz zu der >Leibzeit« ist demzufolge die Zeit des Leibes bei
Husserl gerade in die Zeit des Bewusstseins eingebettet. Die Erfah-
rung des Leibes und seiner Vollziige hat als Grund die Erfahrung des
inneren Zeitbewusstseins und seiner in Retention, Urimpression und
Protention vollzogenen Synthesen. Erst das Aufeinanderbeziehen
von Empfindnissen ermdglicht den sich in einem zeitlich-prozesshaf-
ten Geschehen aufbauenden und bestehenden Leib, der dann im Zuge
dieser Leibwerdung als mein Leib aufgefasst und in der Welt, die sich
damit auftut, verortet werden kann. Der Leib sowohl hinsichtlich sei-
nes subjektiven als auch seines objektiven Aspektes griindet auf dem
zeitlich strukturierten hyletischen Fluss.

Allerdings haben sich gerade in der letzten Dekade einige phé-
nomenologische InterpretInnen speziell mit dem Verhiltnis von Leib
und Zeit bei Husserl auseinandergesetzt und trotz dominierender Be-
schreibungen jenes Primats des Zeitbewusstseins in Husserls CEuvre
Anzeichen einer mdglichen Verflechtung leiblicher und zeitlicher
Struktur in der Konstitution der lebendigen Erfahrung ausgemacht.
Fiir eine solche Verflechtung spricht zum Beispiel, dass das von Hus-
serl beschriebene Zeitfeld bereits in sich eine rdumliche Struktur zu
besitzen scheint. Auch kénnte gefragt werden, wie es denn moglich
sein soll, dass ich verschiedene Empfindungen im aktuellen Jetzt-
Punkt, der Urimpression, bewusst haben kann. Liegt in dieser Gleich-
zeitigkeit von Empfindungen, die freilich eine andere ist als die
>Gleichzeitigkeit< von Retention, Urimpression und Protention, nicht
eine Art Protordumlichkeit, die mit einer sehr basalen Form von Leib-
lichkeit korreliert? Auflerdem hatte Husserl betont, dass das innere
Zeitbewusstsein in seiner Zeitigung nicht eine leere Form sei, die mit
Inhalt zu fiillen wire, sondern immer schon einen Inhalt aufweist.
(Hua 33, S. 282) Dies wird bei Betrachtung der nicht-selbststandigen

54

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Momente des Zeitbewusstseins unmittelbar evident. Protentionen
sind per definitionem leere Vorgriffe auf das Kommende, die sich in
den nachfolgenden Urimpressionen anschaulich fiillen. Die Urim-
pression bzw. Urprisentation — wie sie Husserl in seinen spiteren
Zeitanalysen bezeichnet — ist demnach ihrer Definition gemifs mit
anschaulicher Fiille — einem Inhalt — versehen. Die retentionale Mo-
difikation ist dagegen die kontinuierliche Entleerung dieser anschau-
lichen Fiille unter Beibehaltung des in ihr gemeinten Sinnes. Wird
versucht, Zeitigung ohne Inhalt zu denken, so wiirde der Ubergang
von der Protention zur Urimpression nicht mehr verstiandlich und die
retentionale Modifikation verlére ihren Sinn, insofern keinerlei an-
schauliche Fiille gegeben wiire, die entleert werden konnte. Zeitigung
ist demzufolge stets an Empfindungen bzw. hyletische Daten gebun-
den, jeder zeitliche Erlebnisstrom ist ein hyletischer Fluss. Daran an-
schlieflend liefle sich nun anbringen, dass alle Empfindungen aber
doch letztlich leibliche bzw. leiblich bedingte Empfindungen sind.
Wenn daher Empfindungen dem urspriinglichen Zeitbewusstsein in-
hirent sind, ist das nicht dann auch ein Hinweis darauf, dass schon
auf dieser basalen Stufe des Bewusstseins leibliche Strukturen aus-
zumachen sind? In jedem Fall sind Uberlegungen dieser Art Anlass
dafiir, eine engere Verflechtung von Leib und Zeit zu erwigen, als es
das Schichtenmodell der Erfahrung von Husserl und das hierbei pos-
tulierte Primat des Zeitbewusstseins nahelegen.

Aber selbst wenn sich bei tiefgehenden Untersuchungen die
Gleichurspriinglichkeit von Zeit und Leib, mithin deren konstitutive
Verflechtung zeigen liefSe, wiirde sich in Bezug auf die Konzeption
der Leibzeit nicht viel andern. Zwar wiirde nun nur noch schwer da-
von gesprochen werden konnen, dass sich eine fiir sich seiende Be-
wusstseinszeit verleiblicht und verweltlicht, aber die Vorzeitlichkeit
des Leibes, das Entspringen seiner aus einer dem Bewusstsein extern
bleibenden Zeit wire immer noch nicht zu denken. Die temporalen
Synthesen als Urform aller Bewusstseinssynthesen blieben von jener
Verflechtung unangetastet; ohne Retention, Urimpression und Pro-
tention konnte sich nichts Leibliches geben. Dass sich aus der Per-
spektive der Verflechtungsauffassung Leiblichkeitsphanomene be-
reits auf den tiefsten Ebenen der Erfahrung aufspiiren lassen, hat
also keinen Einfluss auf den Umstand, dass die Konstitution des Lei-

12 Vgl. dazu Summa (2014); Taipale (2014); Zippel (2014); Mensch (2010); Welton
(2002).

55

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

bes sich in einer Zeit vollzieht, die dem sich zeitigenden Bewusst-
seinsfluss immanent ist.

Die Fragen nach einer moglichen vor-zeitlichen Zeitlichkeit des
Leibes als Grund der Zeit des Bewusstseins und die nach dem Cha-
rakter der Zeitgabe in der Leibwerdung bleiben somit genauso ratsel-
haft wie unter der Annahme des Primats des Zeitbewusstseins. In
diesem Sinne scheint das Konzept der Leibzeit eine der Transzenden-
talphinomenologie externe Uberlegung zu sein, durch welche sie he-
rausgefordert wird. Bei dieser Herausforderung hat die Transzenden-
talphdnomenologie das stirkere Argument auf ihrer Seite. Sie kann
namlich phanomenologisch aufweisen, wie sich der Leib im inneren
Zeitbewusstsein konstituiert, auch wenn hierbei unter Umstinden
die konstitutive Leistung der Leiblichkeit fiir das Zeitbewusstsein
auf den ersten Blick unterbelichtet ist. Dagegen kann die Leibzeit-
konzeption, welche die Bewusstseinszeit von der Leiblichkeit her ver-
stehen mochte, gerade nicht den strukturellen Zusammenhang zwi-
schen leiblichen Erfahrungsvollziigen und der Form des inneren
Zeitbewusstseins aufzeigen. Aus der hermeneutischen Auslegung
der Leibwerdung als Zeitgabe erhellt sich nicht, wie die Strukturen
der Leiblichkeit Zeitbewusstsein formal méglich machen, d. h. inwie-
fern seine Synthesen durch Leibvollziige bedingt sind. Freilich ist da-
riiber nicht das letzte Wort gesprochen, allerdings zeigen bereits die
Uberlegungen zu einer moglichen Verflechtung von Leib und Zeit,
dass eine mogliche Bestimmung der Bewusstseinszeit als Zeitbe-
wusstsein durch Leibphanomene wenn iiberhaupt auf eine Gleich-
urspriinglichkeit hinweist. Ein leiblicher Vollzug, der unzeitlich ist,
macht schlichtweg keinen Sinn. Wenn aber der leibliche Vollzug sich
in einer Zeitlichkeit vollziehen soll, die der Zeit des Bewusstseins vor-
gelagert sein soll, dann muss gezeigt werden, wie letztere Zeit aus der
Zeitlichkeit des Leibes strukturell hervorgeht bzw. sich in ihr struk-
turell griindet.

In phinomenologisch-eidetischer Einstellung, d.h. in jener Ein-
stellung, in welcher die wesentlichen Zusammenhinge in der Konsti-
tution von Erfahrung und Bewusstsein in den Blick genommen wer-
den, d.h. jene strukturellen Verhiltnisse, gibt es keine Motivation
dazu, von einem Auflen des Zeitbewusstseins auszugehen, welches
selbst einen zeitlichen Grund fiir das innere Zeitbewusstsein darstell-
te. Das Konzept der Leibzeit bleibt damit eine externe Herausforde-
rung fiir das transzendentalphinomenologische Denken und wird mit
konstitutionstheoretischen Uberlegungen >abgewehrtc. Im folgenden

56

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Abschnitt mochte ich jedoch zeigen, dass die Frage und das Ritsel
jener vor-zeitlichen Zeit durchaus — wenngleich in verdnderter Optik
— eine Herausforderung der Transzendentalphinomenologie ist und
aus einer ihr innewohnenden Problematik heraus entspringt. Anhand
des anfangs erwihnten Manuskriptes mochte ich hierbei skizzieren,
wodurch das Fragen nach einer solchen Vor-Zeit phinomenologisch
motiviert sein konnte und welche Rolle hierbei der Leib spielt.

5. Leibzeit als Herausforderung der Transzendental-
phanomenologie und die Verschriankung der Einstellungen

In dem ca. 30 Seiten umfassenden Konvolut B II 2 aus den Jahren
1908-1910, dessen Blitter in den Husserliana Banden 13 und 32 ver-
offentlicht wurden, befasst sich Husserl unter anderem mit dem Ver-
hiltnis von Leib und Bewusstsein, wobei er vor allem die Frage nach
einer Zeit vor dem Erwachen des Bewusstseins aufwirft und eine
»monadische Auffassung« (Hua 42, S. 152) entwickelt. Maf3geblich
hierbei sind Text Nr. 10 und die zugehorige Beilage 18. (Hua 42,
S. 137-159)

Die hier von Husserl angestellten Uberlegungen schlieen sys-
tematisch an meine obigen Ausfiihrungen an, insofern er herauszu-
arbeiten versucht, was es heiflen kénnte, dass Bewusstsein an den
Leib gebunden ist. Wie Husserl zu Beginn konstatiert, wird aus na-
tiirlich-naturwissenschaftlicher Perspektive stets davon ausgegangen,
dass Empfindungen an Nervensysteme, Sinnesorgane und den Leib
gebunden sind. Dieser letztlich der natiirlichen Einstellung entsprin-
genden Feststellung setzt er die Einsicht aus der phinomenologischen
Einstellung gegentiber, dass der Leib selbst ein im Bewusstsein kon-
stituiertes Phianomen ist, d. h. Sinneinheit im absoluten Bewusstsein.
Husserl versucht daher, vor dem Hintergrund dieses Widerstreites —
wie man es nennen kénnte — zwischen den beiden Einstellungen den
Sinn von der Bindung des Bewusstseins an den Leib zu enthiillen.
Ausgehend hiervon beschreibt er jene monadische Auffassung, die
im Grunde genommen einer dritten Einstellung entsprechen miisste
— was jedoch unreflektiert bleibt. Die monadische Auffassung oder
smonadische Ansicht« (Hua 42, S. 154) besteht in der Annahme, es
handle sich bei jedem »Ichbewusstsein« um eine »unsterbliche Mo-
nade« (Hua 42, S. 154). Die Monade, als die ich qua Bewusstsein bin,
hat damit keinen Anfang und kein Ende — im Gegensatz zu meinem

57

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

wachen Bewusstsein von der Welt. Damit verweist Husserl auf eine
Zeit, die der Zeit des wachen Bewusstseins vorgelagert ist, die selbst
Bewusstsein darstellt, wenngleich schlafendes:

»Dazu ferner hitten wir anzunehmen all die schlafenden Monaden (deren
Leiber zerfallen sind, und solche die eventuell noch keine Leiber gewonnen
haben: die Monaden der Verstorbenen und diejenigen der noch Ungebore-
nen). Eine Monade erwacht: Sie bekommt einen Leib. Eine Monade gerit in
den Todeszustand: Thr Leib zerfillt. Das sagt ferner: Die Monade erfahrt
eine monadische Entwicklung, vermoge deren sich in ihr Empfindungen
differenzieren und sich das Bewusstsein in ein seelisches Bewusstsein ver-
wandelt.« (Hua 42, S. 157 1))

Es wird unmittelbar deutlich, dass Husser]l dem Leib eine zentrale
Rolle beimisst, wenn es um das Werden des wachen Bewusstseins
geht. Nur insofern das Bewusstsein einen Leib »bekommt« (Hua 42,
S. 157), kann es erwachen. Es bekommt einen Leib, in dem sich »Emp-
findungen differenzieren« (Hua 42, S. 157f.). Und in Bezug hierauf
hebt Husserl hervor: »[D]ie Differenziation der Empfindungen [ist]
psychophysisch bedingt.« (Hua 42, S. 158) Allerdings kippt Husserl
dem eigenen Verstindnis nach hiermit nicht zuriick in die natiirliche
oder naturwissenschaftliche Einstellung, wonach die psychophysische
Bedingtheit mit einer Naturalisierung des Bewusstseins verkniipft
wire. Im Gegensatz dazu macht schon der Titel des Textes deutlich,
worum es Husserl geht: »Versuch, die Fakten wissenschaftlicher Er-
kenntnis ins Monadische umzudeuten« (Hua 42, S. 154). Und doch ist
er sich jener Gefahr einer Missdeutung der Natur bewusst. Diese Ge-
fahr ist offenkundig, spricht Husserl doch von einem »An-sich-Sein
der Natur« (Hua 42, S. 155), von einer »Natur vor allem erwachten
Bewusstsein« (Hua 42, S. 158), womit er jedoch nur meint,

»dass fiir alle schlafenden Monaden gewisse Regeln des Zusammenhangs
bestehen, die sich uns vorstellig machen [...], und dass eine Gesetzmifig-
keit besteht, welche die Monaden emporentwickelt zu >wachem« Bewusst-
sein« (Hua 42, S. 158).

Es sind also Gesetzmifligkeiten, durch welche sich die Bindung des
Bewusstseins an seinen Leib ergibt und dieses damit zum Erwachen
bringt. Dies geschieht in der vor dem Erwachen des Bewusstseins
bestehenden Natur: »Selbstverstindlich wire dann die Natur als phy-
sische Natur eine Gesetzmifigkeit, die zum Zusammenhang der Mo-
naden gehorte.« (Hua 42, S. 152) Fiir Husserl macht es keinen Sinn,
der Natur ihr Vorher beziiglich des wachen Bewusstseins abzuspre-

58

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

chen und sie zu einer blof deduzierten Vorstellung aus der Gegen-
wart heraus zu degradieren:

»Die vergangene Natur leugnen und zu einer bloSen Konstruktion der ge-
genwirtigen Monaden herabsetzen, das hiefe ja dann, die Entwicklungs-
moglichkeiten der unerwachten Monaden zu Seelen zu leugnen.« (Hua 42,
S.152)

Die vergangene Natur und Natur tiberhaupt ist fiir Husserl die »ewi-
ge Gesetzmifligkeit«, welche »iiber den Monaden (waltet)«; sie »be-
sagt eine gewisse absolute Regelung der mannigfaltigen Monaden«
(Hua 42, S. 152). Natur wird also weder als Konstruktion noch als
physische Natur im Sinne einer bewusstseinsunabhéngigen Realitdt
bestimmt. Dagegen macht Husserl vielmehr deutlich, dass er jene
natiirlichen Gesetzmifligkeiten vom Sein der Monaden her verstehen
mochte, wenn er auf die sich selbst gestellte Frage »Die physische
Natur hat also ein An-sich-Sein in metaphysischem Sinn?« (Hua 42,
S. 158), antwortet:

»WIir treiben hier keine Mystik. Was wir sagen wollen, ist nur dies, dass es
gar nichts anderes gibt als >Geister< im weitesten Sinne, wenn wir das >gibtc
im absoluten Sinn verstehen, und dass Leiber und sonstige physische Dinge
nur sind im Sinn der >Naturs, d.h. als Einheiten der Erfahrungserkenntnis,
und diese Einheiten sind geltende, wahrhaft seiende Einheiten, wahrhaft
seiende natiirlich in dem Sinn, den ihnen die Erfahrungserkenntnis vor-
schreibt.« (Hua 42, S. 158)

Die Natur ist also letztlich Sinneseinheit, die im Bewusstsein kon-
stituiert ist; es gibt allein Monaden und ihr Bewusstsein. Der Zusam-
menhang dieser Monaden wird durch die GesetzmifSigkeiten der
Natur geregelt und fundiert »die Rede von einer absoluten Wirklich-
keit« (Hua 42, S. 153), die aber nicht in realistischer Weise unabhin-
gig von Bewusstsein ist, sondern gerade ihren Sinn dariiber erhilt,
dass sie »eine Regel des Ablaufs moglicher Empfindungen und Auf-
fassungen« (Hua 42, S.155) darstellt. Jenem Zusammenhang der
Monaden als das absolut Wirkliche entspricht auch der Gedanke einer
»Zeit fiir alle Monadenc, »die da >Einheit der objektiven Zeit< heif3t,
derjenigen Zeit, in die jedes Bewusstseinserlebnis, jede Monade sich
einordnet« (Hua 42, S. 158). Es ist letztlich diese eine Zeit, in welche
die Zeit des wachen Bewusstseins eingebettet ist, die Zeit, aus welcher
die Vorgeschichte der wachen Monade entspringt. Damit ist aber zu-
gleich eine Zeit in Ansatz gebracht, die dem Bewusstsein im engen
Sinne, namlich wachem Bewusstsein, vorhergeht. Und so stellt sich

59

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

die Frage, wie jene Zeit zu charakterisieren ist, da noch keine Monade
erwacht ist, indem sich entsprechende Empfindungen zu einem Leib
differenziert haben — und dies sowohl in Hinsicht auf das noch leib-
lose, schlafende Bewusstsein als auch auf die an sich seiende Natur.

Auf die Frage »Wie sollten wir uns nun ein absolutes Bewusst-
sein, das nicht an Leib gebundene Seele ist, denken?«, gibt Husserl die
klare Antwort: »Einem seelenlosen Bewusstsein konnen wir uns
nicht einfithlen.« (Hua 42, S. 143) Wir konnen uns nicht vergegen-
wirtigen, wie das Bewusstsein ohne Leib beschaffen ist, aber dass
Bewusstsein ohne Leib méglich ist, scheint Husserl auch hier an-
zunehmen, selbst wenn er das Erwachen des Bewusstseins mit der
Leibwerdung gleichsetzt. Eine andere Frage wird dann aber fiir Hus-
serl drangender, und zwar jene nach der an sich seienden Natur bzw.
den Raumdingen, die doch auch dann sein miissten, wenn kein Be-
wusstsein wach ist, fiir das sie erscheinen konnten, durch welches sie
konstituiert werden konnten. Dieser Gedanke mutet zunichst be-
fremdlich an — als ob es eines sBewusstseinsscheinwerfers< bediirfte,
um die Dinge in ithrem Sein zu halten. In der Tat aber ist es aus pha-
nomenologischer Perspektive ein Problem, von Dingen zu sprechen,
fiir die zumindest keine Moglichkeit besteht, fiir ein Bewusstsein zu
erscheinen. Und gerade das ist fiir Husserl das Argument fiir das
Konzept der schlafenden Monaden, insofern also zu jener Zeit, in
der noch kein Bewusstsein erwacht war, prinzipiell die Moglichkeit
bestand, dass die Natur wahrgenommen wird. Andernfalls wire die
Annahme einer Natur vor allem Bewusstsein eine blof3e, riickwirts-
gewandte »Konstruktion« (Hua 42, S. 150). Dass es sich dagegen im
Falle der schlafenden Monaden und der nicht-wahrgenommenen,
prinzipiell wahrnehmbaren, aber fiir niemanden tatsichlich wahr-
nehmbaren Natur um keine unmotivierte Fiktion handelt, versucht
Husserl iiber eine Parallelisierung der Frage nach der vergangenen,
nicht-wahrgenommenen Natur und der gegenwirtigen, nicht-wahr-
genommenen Natur deutlich zu machen:

»In der Tat ist ja das Problem der seienden und nicht wahrgenommenen
gegenwirtigen Natur im Wesentlichen dasselbe wie das der gewesenen,
nicht wahrgenommenen und damals fiir niemanden wahrnehmbaren Na-
tur.« (Hua 42, S. 144)

Auch wenn zum gegenwiirtigen Zeitpunkt viele Monaden wach sind,
fiir welche die Natur erscheint, bleibt dennoch der Groflteil dieser
faktisch nicht wahrgenommen.

60

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Aber Husserl geht noch einen Schritt weiter: Nicht nur ist ein
Grof3teil der Natur faktisch nicht wahrgenommen, im Wahrneh-
mungsvollzug sind gar Teile der Natur gesetzt, die qua natiirliche
erscheinen konnten, aber aufgrund der Beschaffenheit von organi-
schen Lebewesen prinzipiell niemals in Erscheinung treten kénnen.
So markiert er einen Unterschied zwischen der Wahrnehmungsmog-
lichkeit der Riickseite eines Berges, die faktisch niemals gesehen wur-
de und jener,

»die sich auf die Sonnenvorginge unterhalb der leuchtenden Atmosphire
beziehen oder sich beziehen auf das innerste Innere der Erde usw., auf Ster-
ne auf der Milchstrafle, besehen von der Nihe, vom leeren Weltraum aus, in
dessen Temperatur kein Lebewesen bestehen kann etc.« (Hua 42, S. 149f.).

Auch in der gegenwirtigen Wahrnehmung setzt das Bewusstsein —
und das nicht unbegriindet, sondern durch Gegebenes motiviert —
Objekte, auch wenn diese selbst nicht erscheinen, ja gar faktisch nie-
mals erscheinen konnen. Und so schlief3t Husserl:

»Existenz von Objekten mag Existenz von Erscheinungen voraussetzen,
aber es setzt nicht die Existenz jedes Objekts die Existenz einer Erscheinung
(und Erscheinungseinheit) voraus, die sich auf dieses Selbe bezieht in der
Weise der Wahrnehmungserscheinung.« (Hua 42, S. 150)

Husserl hilt also weiterhin an den konstitutionstheoretischen Ein-
sichten der phinomenologischen Einstellung fest. Die monadische
Auffassung und das Konzept der an sich seienden Natur als feste Ge-
setzmifligkeit des Zusammenhanges der Monaden soll aber laut Hus-
serl nicht nur mit jenen Einsichten vereinbar sein, sondern gerade aus
ihnen heraus motiviert sein:

»Die Bewusstseinsanalyse und die Konstitution der Dinglichkeit fiihren
notwendig auf solche Gedankenreihen und zwingen notwendig dazu, eine
Gesetzmifligkeit festzustellen, welche alle Monaden tibergreifend einigt.«
(Hua 42, S. 1521)

Wenngleich Husserl mit diesen Ausfithrungen zu den Monaden und
dem An-sich der Natur eine interessante und auch nicht unplausible
Verkniipfung der konstitutionstheoretischen Erkenntnisse der pha-
nomenologischen Einstellung mit den eigentlich in dieser eingeklam-
merten Seinssetzungen der natiirlichen Einstellung gelingt, bleibt
doch gerade auch in Hinsicht auf den Leib eine zentrale Frage offen:
»[E]s wird nun das Problem dies sein, die Moglichkeit der Entstehung
der Seelen [...] begreiflich zu machen.« (Hua 42, S. 151) Wie erklart

61

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

sich, dass den schlafenden Monaden ein Leib zukommt und sie darin
zum Erwachen gebracht werden? Wodurch wird jener Entwicklungs-
prozess hin zur Ausbildung eines Leibes, mithin zur Ausdifferenzie-
rung der Empfindungen in Gang gesetzt? Husserl hatte auch bereits
ausgeschlossen, dass die Naturwissenschaft dariiber Auskunft geben
konnte: »Naturgesetzlichkeit als physische kann nicht erkldren, wa-
rum organische Wesen zu Trigern von Bewusstseinsindividuen wer-
den [...].« (Hua 42, S. 141) Die mit diesem kaum zu lgsenden Rétsel
verkniipften, mannigfaltigen Fragen finden hier keine Beantwortung.
Am Titel des Textes Nr. 11 (Hua 42, S. 160-168), der zum oben ge-
nannten Konvolut gehort, lasst sich aber schnell ablesen, worauf
Husserls Uberlegungen hierzu hinauslaufen werden: »Teleologie,
Gott, Moglichkeit eines All-Bewusstseins. Transzendentalphino-
menologisch fundierte Metaphysik und Teleologie«.

Dass es sich bei diesem Fragenkomplex um eine schwierige He-
rausforderung fiir die Transzendentalphanomenologie handelt, ist
ganz offenbar und riihrt daher, dass in phinomenologischer Einstel-
lung einerseits Bewusstsein als letzter Grund fiir alle Sinneinheiten —
auch die der Natur und des Leibes — entdeckt wird, andererseits aber
das von dem Bewusstsein Konstituierte tiber das konstituierende Be-
wusstsein hinausverweist: auf eine Zeit, in welche die Zeit des Be-
wusstseins selbst wiederum eingebettet ist, die aber zugleich von
ihm selbst konstituiert ist. Dieses Ritsel ist eng verzahnt mit dem,
was Husserl in seiner »Krisis«-Schrift als »Paradoxie der mensch-
lichen Subjektivitit« (Hua 6, S. 182) bezeichnet. Es bedarf hier wei-
terer Uberlegungen, die allerdings in diesem Rahmen nicht geleistet
werden konnen." Es ging mir hier lediglich darum, zu zeigen, dass es
sich bei dieser Herausforderung um eine solche handelt, die aus der
transzendentalphdnomenologischen Bewusstseinsanalyse selbst ent-
springt und dass sie unmittelbar mit der Frage nach der Leibwerdung
zusammenhéngt.

Schluss
Ziel dieses Aufsatzes war es, den Sinn der phinomenologischen Ein-
stellung und die transzendentalphinomenologische Perspektive auf

die Konzeption der Leibzeit vorzustellen. In phianomenologischer

3 Siehe hierzu z. B. Taipale (2014, S. 156 f£.); Carr (1999).

62

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Einstellung erscheint das Konzept der Leibzeit als problematisch. Pro-
blematisch ist es deswegen, weil es eine Zeit ansetzt, in die der zeit-
liche Vollzug des bewussten, reflektierenden Ich eingebettet sein soll,
wihrend sich in der phinomenologischen Einstellung dagegen jeg-
licher Sinn als in dem sich zeitlich vollziehenden Bewusstsein konsti-
tuiert erweist. In der phanomenologischen Einstellung werden zudem
alle Seinssetzungen eingeklammert, die Reflexion erfolgt auf den Be-
wusstseinsvollzug und das in ihm Gegebene. Dabei sollen die wesent-
lichen Charakteristika der Bewusstseinsakte und der ihnen korrelie-
renden Gegenstinde herausgearbeitet werden. Eine dem Bewusstsein
per se vorgeschaltete Zeit kann somit zunichst tiberhaupt gar nicht
erst in den Blick kommen und auch keinen Sinn ergeben, es sei denn,
in phanomenologischer Einstellung zeigten sich im Bewusstseinsvoll-
zug Spuren, die {iber das Bewusstsein selbst hinaus verweisen. Dies
scheint fiir den Husserl der untersuchten Manuskripte der Fall zu
sein, wenn er seine Uberlegungen zur Natur als Gesetzmifigkeit
des Zusammenhangs der Monaden durch die Analyse des Bewusst-
seins und der Dingkonstitution veranlasst sieht. Wie gezeigt wurde,
setzt er hierbei eine Zeit an, die dem wachen Bewusstsein vorgelagert
ist. Insofern fiir ihn Sein stets an Bewusstsein gekoppelt ist, kann
diese Zeit aber nicht so gedacht sein, als gibe es schlichtweg iiber-
haupt kein Bewusstsein. Aus diesem Grund bleibt fiir Husserl nur
die Ansicht iibrig, dass es zu jener Zeit eben nur kein waches Be-
wusstsein gab:

»Konnen wir daher anderes tun, als der monadischen Auffassung huldigen
und sagen: >Von Ewigkeit her sind die Monaden; zunichst in einem
»Schlummerzustand¢, dann allmihlich erwachend; und der Prozess des Er-
wachens, das ist die Schopfung der organischen Natur. [...]<

Selbstverstindlich wire dann die Natur als physische Natur eine Ge-
setzmifigkeit, die zum Zusammenhang der Monaden gehorte.« (Hua 42,
S.152)

Auf diese Weise wird das Problem der friiher bereits seienden Natur
mit der aktuell seienden, aber nicht bewussten Natur parallelisiert.
Sodann wird aber gleichzeitig deutlich, dass Husserl, an dieser Stelle
Seinssetzungen vollziehend, die phinomenologische Einstellung ver-
lassen haben muss, ohne jedoch blof$ einfach in die Naivitdt der na-
tiirlichen Einstellung zuriickzufallen. Die monadische Auffassung
kiindigt vielmehr eine weitere Einstellung an, die dem Versuch des
phianomenologischen Ich, sich selbst in der von ihm konstituierten

63

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

Welt zu verorten, entspricht. Die mit dem Konzept der Leibzeit zu-
sammenhédngenden Probleme erweisen sich so als echte Herausforde-
rungen der Transzendentalphdnomenologie, welche sich angesichts
des Paradoxons der menschlichen Subjektivitit und der Frage nach
der Mundanisierung des phanomenologischen Ich'* fiir die phinome-
nologische Reflexion stellen.

Eine besondere Schwierigkeit ist hierbei bereits offenbar gewor-
den: Entweder das reflektierende Bewusstsein verbleibt in streng pha-
nomenologischer Einstellung oder es wird eine eigens noch zu reflek-
tierende Finstellung notwendig, die auf der phidnomenologischen
Einstellung basiert und eine Modifikation dieser bedeutet. Im ersten
Fall konnen wesentliche Struktureigenschaften der verschiedenen
Gegenstande und der konstituierenden Akte in den Blick genommen
werden, wobei die Einklammerung von Seinssetzungen aufrecht-
erhalten bleibt, sodass diese Setzungen als bewusstseinsmifliger Voll-
zug selbst phinomenologisch beleuchtet werden konnen. Trotz seiner
partiellen Thematisierung der Seinssetzungen selbst bleibt dieser
Weg jedoch zu einem gewissen Grade ontologisch neutral, indem er
allein darauf abhebt, wie sich die verschiedenen Gegenstinde in der
Erfahrung geben. So lasst sich dann untersuchen, wie in natiirlicher
Einstellung etwas als seiend gesetzt wird und wodurch diese Seins-
setzung phianomenologisch motiviert ist. Der Widerspruch zwischen
der die natiirliche Einstellung prigenden Setzung der Natur als an
sich seiend und der der phidnomenologischen Einstellung entsprin-
genden Einsicht aller Sinnkonstitution durch Bewusstsein wird dann
nicht mehr reflektiert. Ontologisch neutral bleibt dieser Ansatz also
insofern, als an der Einklammerung der Seinssetzungen bis ins Letzte
festgehalten wird. Der Begriff der Konstitution bleibt dann aber ent-
weder unreflektiert oder verkiirzt sich auf das phinomenale Wie von
der Gegebenheit eines Gegenstandes, ohne dass dies thematisiert
wiirde:

»Die ganze Schwierigkeit kommt wohl davon her, dass die Korrelation zwi-
schen Sein und Bewusstsein doch noch nicht vollig geklart ist und insbeson-
dere die Frage, was darin eigentlich liegt: >Ein Ding war, — hinsichtlich des
entsprechenden Bewusstseins — nicht zu letzter Verstidndlichkeit gebracht
und beantwortet ist.« (Hua 42, S. 145)

4 Vgl. die von Fink (1988) im Anschluss an Husserls »Cartesianische Meditationen«
verfasste »6. Cartesianische Meditation«.

64

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Um diese Korrelation und den Sinn des sein Ding war« niher zu be-
stimmen, schldgt Husserl in Folge die monadische Auffassung vor.
Diese zweite Moglichkeit hat aber die Schwierigkeit, dass die in ihr
getitigten Beschreibungen und theoretischen Konzipierungen eben
nicht mehr streng phianomenologisch auf Anschauungen basiert zu
sein scheinen. Jedenfalls bedarf es einer Reflexion dieser Modifika-
tion der phinomenologischen Einstellung, die Husserl zumindest an
dieser Stelle nicht liefert.

Literatur

Alloa, E. / Depraz, N. (2012): »Edmund Husserl — >Ein merkwiirdig unvollkom-
menes Ding«. In: Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts,
hrsg. von E. Alloa [u.a.], Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 7-22.

Carr, D. (1999): The Paradox of Subjectivity. The Self in the Transcendental Tra-
dition, Oxford: Oxford Univ.-Press.

Esterbauer, R. (2012): »Meine Zeit. Vorfragen zu einer Phinomenologie des
menschlichen Werdens«. In: Den Menschen im Blick. Phinomenologische
Zuginge, hrsg. von R. Esterbauer u. M. Ross, Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, S. 527-546.

Fink, E. (1988): 6. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzenden-
talen Methodenlehre, hrsg. von H. Ebeling, J. Holl u. G. van Kerckhoven,
Dordrecht: Kluwer.

Fischer, M. / Wehrle, M. (2010): »Leib«. In: Husserl-Lexikon, hrsg. von H.-H.
Gander, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft, S. 188-191.

Husserl, E. (1950 ff.): Gesammelte Werke (= Husserliana):

— Hua 1 (1950): Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, hrsg. von
S. Strasser, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 3/1 (1976): Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologi-
schen Philosophie. Erstes Buch. 1. Halbband, hrsg. von K.Schuhmann,
3. Auflage, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 4 (1952): Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie. Zweites Buch, hrsg. von M. Biemel, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 5 (1971): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie. Drittes Buch, hrsg. von M. Biemel, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 6 (1976): Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzenden-
tale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phanomenologische Philosophie,
hrsg. von W. Biemel, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 8 (1959): Erste Philosophie (1923/1924). Zweiter Teil, hrsg. von
R. Boehm, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 9 (1968): Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemes-
ter 1925, hrsg. von W. Biemel, 2. Auflage, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 10 (1966): Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893—
1917), hrsg. von R. Boehm, Den Haag: Nijhoff.

65

16:19:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philipp Schmidt

— Hua 13 (1973): Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem
Nachlass (1905-1920). Erster Teil, hrsg. von L. Kern, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 14 (1973): Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem
Nachlass (1921-1928). Zweiter Teil, hrsg. von L. Kern, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 16 (1973): Ding und Raum. Vorlesungen 1907, hrsg. von U. Claesges,
Den Haag: Nijhoff.

— Hua 25 (1987): Aufsitze und Vortrige 1911-1921, hrsg. von T. Nenon u.
H. R. Sepp, Dordrecht: Nijhoff.

— Hua 33 (2001): Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein (1917/
18), hrsg. von R. Bernet u. D. Lohmar, Dordrecht: Kluwer.

— Hua 34 (2002): Zur phanomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass
(1926-1935), hrsg. von S. Luft, Dordrecht: Kluwer.

— Hua 42 (2014): Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbe-
wusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nach-
lass (1908-1937), hrsg. von R. Sowa u. T. Vongehr, Dordrecht: Springer.

Kant, L. (1996): Kritik der reinen Vernunft, hrsg. von W. Weischedel, Frankfurt/
M.: Suhrkamp (= Werkausgabe 3-4).

Kern, I. (1962): »Die drei Wege zur transzendental-phdnomenologischen Re-
duktion in der Philosophie Edmund Husserls«. In: Tijdschrift voor Filosofie,
24 (2), S. 303-349.

Kortooms, T. (2002): Phenomenology of Time. Edmund Husserl’s Analysis of
Time-Consciousness, Dordrecht: Kluwer.

Mensch, J. (2010): Husserl’s account of our consciousness of time, Milwaukee:
Marquette Univ.-Press.

Rinofner-Kreidl, S. (2002): »Fathoming the Abyss of Time: Temporality and In-
tentionality in Husserl’s Phenomenology«. In: Phenomenology World-Wide.
Foundations — Expanding Dynamics — Life-Engagements. A Guide for Re-
search and Study, hrsg. von A.-T. Tymieniecka, Dordrecht: Kluwer, S. 134—
146.

Rodemeyer, L. (2015): »Phenomenological Gymnastics: An Analysis of Levels of
Embodiment«. Vortrag am 10.12.2015 im Rahmen des Workshops Phenome-
nology of Embodiment an der Karl-Franzens-Universitit Graz, veranstaltet
vom FWE-Projekt »Bodytime« (P 26110-G15).

Rémer, 1. (2010): Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricceur, Dord-
recht: Springer.

Schnell, A. (2007): Husserl et les fondements de la phénoménologie constructi-
ve, Grenoble: Editions Jérome Millon.

Seel, G. (2010): »Husserls Probleme mit dem Zeitbewusstsein und warum er sie
nicht [6ste«. In: Husserl und die Philosophie des Geistes, hrsg. von M. Frank u.
N. Weidtmann, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 43-88.

Summa, M. (2014): Spatio-temporal Intertwining. Husserl’s Transcendental
Aesthetic, Heidelberg: Springer.

Staiti, A. (2009): »Systematische Uberlegungen zu Husserls Einstellungslehre«.
In: Husserl Studies, 25, S. 219-233.

Staiti, A. (2010): »Leben«. In: Husserl-Lexikon, hrsg. von H.-H. Gander, Darm-
stadt: Wiss. Buchgesellschaft, S. 180f.

66

16:19:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Embodiment und Idealismus

Taipale, J. (2014): Phenomenology and Embodiment. Husserl and the Constitu-
tion of Subjectivity, Evanston: Northwestern Univ.-Press.

Warren, N. de (2009): Husserl and the Promise of Time. Subjectivity in Trans-
cendental Phenomenology, Cambridge: Cambridge Univ.-Press.

Welton, D. (2002): »Zur Raumlichkeit des Bewufitseins«. In: Die erscheinende
Welt, hrsg. von H. Hiini u. P. Trawny, Berlin: Duncker & Humblot, S. 623—
649.

Zahavi, D. (1999): Self-Awareness and Alterity. A Phenomenological Investiga-
tion, Evanston: Northwestern Univ.-Press.

Zahavi, D. (2004): »Time and Consciousness in the Bernau Manuscripts«. In:
Husserl Studies, 20, S. 99-118.

Zahavi, D. (2005): Subjectivity and Selfhood. Investigating the First-Person Per-
spective, Cambridge: MIT Press.

Zahavi, D. (2009): Husserls Phanomenologie, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Zahavi, D. (2010): »Inner (time-)consciousness«. In: On time — new contribu-
tions to the Husserlian phenomenology of time, hrsg. von D. Lohmar u. I. Ya-
maguchi, Springer: Dordrecht, S. 319-339.

Zahavi, D. (2011): »Objects and Levels: Reflections on the Relation Between
Time-Consciousness and Self-Conciousness«. In: Husserl Studies, 27, S. 13—
25.

Zippel, N. (2014): »The Hyletic Time-Consciousness and the Embodied Sub-
ject«. In: Corporeity and Affectivity. Dedicated to Maurice Merleau-Ponty,
hrsg. von K. Novotny [u.a.], Leiden: Brill, S. 35-48.

67

16:19:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des
Daseins in Heideggers Leibphanomenologie

Luisa Paz Rodriguez Sudrez’

1. Die Leibphanomenologie bei Heidegger

Heidegger widmet sich der leiblichen Erfahrung und ihrer raum-zeit-
lichen Dimension explizit in den »Zollikoner Seminarenc, jenen Se-
minaren, die viele Jahre nach Erscheinen seines Hauptwerkes »Sein
und Zeit« (1927) zwischen 1959 und 1969 organisiert wurden.? Thren
Namen verdanken sie jenem Ziiricher Stadtviertel Zollikon, in dem
das Haus des Schweizer Psychiaters und Initiators der Seminare, Me-
dard Boss, gelegen war, in welchem praktisch alle — mit Ausnahme des
ersten, das in der Psychiatrischen Klinik der Universitit Ziirich in
Burgholzli abgehalten wurde — stattfanden. Die Protokolle der zwan-
zig Sitzungen wurden — gemeinsam mit anderen Materialien wie Dia-
logen (1961-1972) und Ausziigen aus der Korrespondenz zwischen
Heidegger und Boss (1947-1971) — viele Jahre spéter von dem Psy-
chiater — der mit einer Uberarbeitung seitens Heideggers rechnete —
ediert und schlieflich 1987 veroffentlicht.

Medard Boss (1903-1990) hatte urspriinglich die Absicht, die
klinische Psychiatrie und die Psychoanalyse miteinander zu verbin-
den, wobei dieses Unterfangen schliefSlich in eine Kritik der Meta-
psychologie Freuds und seiner mechanistischen Auffassung der Psy-
che miindete. (Emrich/Schlimme 2003, S. 489) Sein Beitrag entfaltete
sich in der Tradition der neuen postpositivistischen Psychiatrie, wel-

! Diese Arbeit ist Teil des von der Universitit Zaragoza (Spanien) finanzierten For-
schungsprojekts UZ2014-HUM-02 und wurde von der Forschungsgruppe HERAF
(Hermenéutica y Antropologia Fenomenologica H68) der Universitdt Zaragoza mit
Unterstiitzung durch das Gobierno de Aragén und dem Fondo Social Europeo durch-
gefiihrt. Philipp Schmidt sei herzlich fiir seine Kommentare und fiir seine Uberset-
zung gedankt.

2 Die Werke Martin Heideggers werden im Folgenden mit dem Kiirzel »GA« sowie
der Bandangabe direkt im Text zitiert. »Nietzsche I« zitiere ich mit dem Kiirzel »N I«
und »Sein und Zeit« mit dem Kiirzel »SZ« direkt im Text.

68

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

che von Jaspers 1913 mit seinem Werk »Allgemeine Psychopatho-
logie« begriindet wurde. Jaspers wies den objektivistischen Ansatz
auf dem Gebiet der Psychopathologie zuriick, jenen Ansatz, der die
verschiedenen psychischen Stérungen als einzelne Entititen katalo-
gisiert und sie auf organische Faktoren zuriickfiihrt, auf ein vorgeb-
lich natiirliches und unbewegliches Substrat, im Glauben, darin eine
wissenschaftliche Erkliarung zu finden. Zu Beginn des Jahrhunderts
orientiert sich die neue Psychiatrie demnach an dem Diskurs der
Geisteswissenschaften. In diesem Zuge beginnt sie, sich an die Le-
bensphilosophie von Dilthey und Bergson, an die Phinomenologie
Husserls und Schelers, aber auch an die Heidegger’sche Daseinsana-
lytik anzunahern. Auf diese Weise erhofft sie sich eine Auslegung des
Menschen, vor deren Hintergrund psychopathologische Phinomene
verstindlich werden, ohne dabei bspw. Wahn und Delirium auf eine
blofSe Negation der Vernunft zu reduzieren und letztendlich als eine
fiir den als normal erachteten Diskurs unzugingliche Andersheit dar-
zustellen. (Bodei 2001, S. 43-49)

Boss las »Sein und Zeit« wihrend des Zweiten Weltkrieges und
fand bei dieser ersten Annaherung absolut neue Sichtweisen in Bezug
auf die menschliche Existenz. Dabei kam er zu dem Schluss, dass die
Daseinsanalytik einen neuen Blickwinkel zu bieten habe, von dem aus
psychische Phianomene im Kontext der Psychotherapie — wie z.B.
psychosomatische Erkrankungen, Schizophrenie oder Stress — inter-
pretiert werden konnten. Dies veranlasste ithn 1947 dazu, Heidegger
einen Brief zu schreiben, woraus sich ein ununterbrochenes Freund-
schafts- und Arbeitsverhiltnis mit dem Philosophen entwickelte, aus
dem jene gemeinsamen zwanzig Seminare, aber auch sein eigenes
Hauptwerk »Grundriss der Medizin und Psychologie. Ansitze zu
einer phdanomenologischen Physiologie, Psychologie, Pathologie und
Therapie und zu einer daseinsgemaPen Praventiv-Medizing, das 1971
erschien, hervorgingen. In ihm ldsst der Psychiater seine ganze kli-
nische Erfahrung und theoretische Expertise — sowohl in wissen-
schaftlicher als auch philosophischer Hinsicht — aus mehr als dreifiig
Jahren einfliefen, in denen er in Kooperation mit Heidegger arbeite-
te, wobei jenen Seminaren ein besonderer Stellenwert zukommt. An
den Seminaren nahmen Arzte, Psychiater und Studierende der Kli-
nischen Psychiatrie der Universitét Ziirich teil, an der Boss lehrte. Im
Zuge dieser Zusammentreffen und vor allem auch im Werk von Boss
wird der Versuch unternommen, psychische Stérungen im Ausgang
von einer in der Daseinsanalytik fundierten Ontologie verstindlich

69

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

zu machen. Aus dem Blickwinkel dieser werden hierbei die meta-
physischen Annahmen der Psychiatrie, der Psychoanalyse und der
Psychologie, genauso wie der cartesianisch geprigten Interpretation
von Subjektivitit — welche den Menschen und das Subjekt als res
cogitans auffasst und somit reifiziert — einer Kritik unterzogen. Hier-
zu werden klinische Verldufe in Form von Fallgeschichten analysiert
und psychische Erkrankungen der Individuen in ihrem Verhéltnis zur
gesellschaftlichen Pathologie, welche die gesamte moderne Zivilisa-
tion umfasst, beleuchtet.

Wihrend der Sitzungen, in verschiedenen Gesprichen und in der
Korrespondenz, welche er mit Boss aufrechthielt, geht Heidegger auf
das Phinomen des Leibes in seiner Relation zu psychosomatischen
Erkrankungen ein. Das Problem der Leiblichkeit wird dabei mit Blick
auf eine Untersuchung der psychischen Erfahrung behandelt, mit
dem Ziel, letztlich zu kldren, was das Psychosomatische sei. Zu diesem
Zweck werden jene Bestimmungen und Erklarungen gepriift, welche
gewohnlich in Hinsicht auf das Verhiltnis von Soma und Psyche zum
Tragen kommen, um auf diese Weise die wissenschaftlichen und phi-
losophischen Annahmen herauszuarbeiten und zu isolieren, welche
den Psychiatern in ihrer klinischen Praxis und ihren medizinischen
Konzepten beziiglich des menschlichen Daseins zugrundeliegen und
sie leiten. Diese dekonstruktive Aufgabe der Philosophie besteht da-
rin, jene historisch von der Anthropologie, der Psychiatrie und Biolo-
gie geprigten Bestimmungen des menschlichen Daseins nicht nur
nicht auf unkritische Weise zu iibernehmen, sondern dariiber hinaus
diese auch auf alternative Weise zuginglich zu machen. Hierzu greift
Heidegger die Ergebnisse der Daseinsanalytik von »Sein und Zeit«
(1927) wieder auf, in deren Rahmen er die metaphysischen Annah-
men jener Diskurse freigelegt und aufgezeigt hatte, wie Descartes’
Subjektauffassung hierbei als ontologisches Prinzip fungiert. Zu-
gleich gibt er Hinweise, wie Leiblichkeit alternativ zu diesem Paradig-
ma verstindlich gemacht werden kénnte. Dabei iiberlegt er, wie die
Ontologie des Daseins die leibliche Erfahrung aufkliren und damit
die enge Verflechtung der Probleme der Zeitlichkeit und der Rdum-
lichkeit der Existenz freilegen konnte — welche sich im Verlauf der
Seminare herauskristallisiert hat, aber auch schon in »Sein und Zeit«
beschrieben wurde. Schon hier hatte die Leiblichkeit bereits auf das
In-der-Welt-sein als wesentliche Seinsverfassung des Daseins verwie-
sen und auf diese Weise die Notwendigkeit einer Untersuchung der
Reichweite der Frage nach der Seinsverfassung deutlich gemacht.

70

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

Denn seiner Ansicht nach lasst sich das, was leibliche Erfahrung aus-
machen soll, nur vor dem Hintergrund dieser Hauptfrage adiquat
verstehen und beschreiben. Im Zuge der Seminare wird er zudem
auch noch einen anderen fundamentalen Aspekt, der mit dem vor-
herigen verkniipft ist, ins Visier nehmen — und zwar das Projekt einer
Beschreibung des Phanomens des Leibes im Ausgang der raumlichen
Konstitution des Daseins als seiner Seinsstruktur.

Im Rahmen der Seminare bezieht sich Heidegger neben seinem
Hauptwerk von 1927 auf andere Texte, in denen er sich der leiblichen
Erfahrung widmet und in denen die Zeitlichkeit und Raumlichkeit
des Daseins als eng miteinander verkniipft in Erscheinung treten.
Hierzu zdhlen seine Vorlesungen zu Nietzsche aus den Jahren 1936-
1946; im Besonderen die Vorlesung »Der Wille zur Macht als Kunst«
aus dem Wintersemester 1936/37. In diesen versucht Heidegger, das
Physiologische und seinen Sinn zu kliren, wobei er es als wesentlich
mit dem Psychologischen verkniipft versteht. Heidegger zufolge
meint Nietzsche, wenn er von der Physiologie spricht, letztlich »die
unzerrissene und unzerreif$bare Einheit des Leiblich-Seelischen, das
Lebendige, [...] die lebendige >Natur< des Menschen«. Denn der
»Leibzustand ist in sich schon immer etwas Seelisches, also auch Sa-
che der Psychologie«. Und so schreibt Heidegger: »[W]enn Nietzsche
Psychologie sagt, meint er immer das Leibzustandliche (Physiologi-
sche) mit.« (NI, S. 1141))

2. Leiblichkeit und Dasein

In einer der Konversationen zwischen Heidegger und Boss, namlich
der vom 3. Mirz 1972, bilanzieren die beiden Denker die im Jahre
1965 abgehaltenen Seminare zum Leib. In diesen — wie sich Boss er-
innert — wurde der Versuch unternommen zu bestimmen, was Leib
und Psyche sind, ohne dabei das Verhiltnis zwischen Leiblichem und
Psychischen im Sinne von Kausalitit oder Gleichzeitigkeit zu be-
schreiben. Heidegger vertritt ganz explizit die These, dass in aller
Erfahrung des Leiblichen von der Wesensverfassung des Menschen
als Dasein auszugehen ist. In seinem menschlichen Existieren ist das
Dasein wesentlich auf die Welt-Offenstindigkeit bezogen, »von der
her sich die Bedeutsamkeiten des Begegnenden dem Menschen zu-
sprechen« (GA 89, S. 292). Um also Leiblichkeit zu beleuchten, ist es
notwendig, diese als ein Phdnomen zu verstehen, das einen Teil des

71

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

In-der-Welt-seins darstellt. Aus diesem Grund gilt es, die Analyse der
leiblichen Erfahrung von einem fundamentaleren Ausgangspunkt im
Menschen und seiner Konstitution beginnen zu lassen, d. h. aus dem
Blickwinkel seines Daseins als solchen.

Zudem erinnern sich Heidegger und Boss in dem gleichen Ge-
spriach — aber auch in einem friitheren von 1963 (GA 89, S. 202) — an
Sartres Vorwurf in Bezug auf diese Frage, den dieser in »L'étre et le
néant« (1943) formuliert. Die Kritik des franzosischen Philosophen
bestand darin, dass die Daseinsanalytik dem Problem des Leibes ge-
rade nicht auf zufriedenstellende Weise gerecht geworden sei. (Sartre
1943, S. 423) Meiner Meinung nach lésst sich ein solcher Einwand
nur als Konsequenz eines Missverstindnisses vor dem Hintergrund
der frithen Rezeption von »Sein und Zeit« durch den Existenzialis-
mus verstehen. Ein Missverstindnis, das vor allem darin besteht, dass
die Daseinsanalytik einfach als Begriindung einer weiteren Anthro-
pologie interpretiert wird. Auf diese Weise werde der ontologischen
Bedeutung der Analyse nicht Rechnung getragen, insofern der Be-
griff des Daseins jeweils anders verstanden werde. So verwendet Sar-
tre den Begriff des Daseins in seinem traditionellen Sinn der existen-
tin, und deshalb ist fiir ihn das Paradigma des Daseins das
Individuum, wobei die menschliche Faktizitit in ontischer Weise auf-
gefasst wird. (Hackenesch 2001, S. 47-51) Fiir Heidegger dagegen ist
das Dasein auf das Sein bezogen, d.h. ontologisch aufgefasst, und
ausschlieflich auf das Sein des Menschen, auf die Strukturen seines
Seins.

Der Hermeneutik des Daseins zufolge ist dieses nicht einfach als
Vorhandensein verstanden. Das Sein des Menschen ist keine Sub-
stanz. Nach Auffassung des deutschen Philosophen haben die auf
den Menschen bezogenen Wissenschaften die traditionelle Sichtweise
gemeinsam:

»Psychologie, Anthropologie, Psychopathologie betrachtet den Menschen
als einen Gegenstand in einem weiten Sinne, als etwas Vorhandenes, als
einen Bezirk des Seienden, als das Gesamt des erfahrungsmiflig Feststell-
baren am Menschen.« (GA 89, S. 197)

Vor diesem Hintergrund schlagt Heidegger aber nicht vor, den Men-
schen als ein in sich geschlossenes, subsistierendes Subjekt, dem Ob-
jekte gegeniiberstiinden (GA 89, S. 3, 204), zu verstehen, sondern als
Dasein, als Weltoffenheit; eine Interpretation, durch welche er sich
von der traditionellen Metaphysik distanziert. Aus diesem Blickwin-

72

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

kel ist das Wesentliche des menschlichen Seins nicht seine Subjekti-
vitdt, sondern dasjenige, worin diese griindet, nimlich in der Exis-
tenz; eine Offenheit, in die sie geworfen ist und in der die Relation
von Subjekt-Objekt fundiert ist — und damit auch die Reflexion der
Erkenntnis. Ausgehend hiervon unterscheidet er zwischen Dasein
und Bewusstsein, wobei er betont: »BewufStsein setzt [...] Dasein vo-
raus und nicht umgekehrt« (GA 89, S. 203); und er grenzt dement-
sprechend die Daseinsanalytik von der traditionellen Konzeption der
Anthropologie, der Psychologie und der Biologie ab — um gerade
nicht ontische und ontologische Ebenen in ihrem Verhiltnis zur Exis-
tenz zu vermengen. (SZ, §10) Was hiermit letztlich zuriickgewiesen
wird, sind die metaphysischen und zoologischen Grundannahmen,
die seiner Ansicht nach historisch der traditionellen Anthropologie
zugrundeliegen. Diese bestehen darin, dass die Anthropologie als eine
an der Biologie orientierte Reflexion des Menschen verstanden wird.
(GA 3, §37) Im Gegensatz dazu beabsichtigt Heidegger mit seiner
Analytik eine phanomenologische Beschreibung der Strukturen der
menschlichen Existenz, ohne sich dabei auf irgendeine bestehende
Theorie zu stiitzen oder sie von anderen Phanomenen abzuleiten.

So ist also seine Ablehnung einer anthropologischen Interpreta-
tion des Daseins durch ihren metaphysisch belasteten Charakter mo-
tiviert, insofern sie jenem cartesianischen Paradigma entspringt, wel-
ches den Menschen in zwei heterogene Substanzen teilt: res cogitans
und res extensa, Seele und Leib. So betrifft seine Zuriickweisung eine
metaphysische Anthropologie genauso wie die damit verkniipfte
Konzeption der Leiblichkeit und des psychischen Lebens, weil diese
den Leib als Soma begreift und diesen als etwas Vorhandenes denkt.
In Abgrenzung dazu bindet der deutsche Denker den Menschen zu-
riick an sein Dasein und nicht an die Subjektivitdt des ego cogito.
(GA 9, S. 360) Fiir den Autor von »Sein und Zeit« ist ein Einwand
wie der von Sartre nur dadurch verstindlich zu machen, dass dieser
sich in jenem problematischen anthropologischen Modell und in der
Substanzmetaphysik, auf welcher es basiert, bewegt. Dies ist aber
auch der Grund, warum Heidegger behauptet, dass die Frage nach
dem Sein des Menschen im Letzten nicht Anthropologie, sondern
Metaphysik ist. Wie sich Boss erinnert, wird jener Einwand des fran-
zosischen Philosophen gerade von denjenigen wieder aufgenommen,
welche im Grunde einem durch die traditionelle Anthropologie und
durch die ihr zugrundeliegende cartesianische Ontologie geprigten
Verstindnis des Menschen verhaftet bleiben. Mir scheint, dass in die-

73

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

sem Sinn der Vorschlag Heideggers als bedeutender Beitrag fiir eine
postmetaphysische Konzeption der Anthropologie erachtet werden
kann.

3. Die Leibphianomenologie und das Problem der
wissenschaftlichen Methode

In der genannten Vorlesung iiber Nietzsche schligt Heidegger ein
mogliches Verstindnis der Leiblichkeit des Menschen vor, die sehr
verschieden von der klassischen substanzialistischen Konzeption ist,
insofern, wie er sagt, berticksichtigt werden muss, dass der »Leib-
zustand eines Tieres und gar des Menschen etwas wesentlich anderes
[ist] als die Beschaffenheit eines >Korpers¢, z.B. des Steines« (NI,
S. 115). Grundlegend fiir seine Fragestellung ist, dass der Leib nicht
als etwas Vorhandenes aufgefasst wird, sondern als Seinsweise, d. h.
als Existenzial. Das ist es, was er sagen mochte, wenn er behauptet:
»Wir >haben< nicht einen Leib, sondern wir ssind< leiblich«, weil »leib-
lich sein heifst nicht, daf einer Seele noch ein Klotz, genannt Leib,
angehiingt sei, sondern im Sichfiihlen ist der Leib im vorhinein ein-
behalten in unser Selbst, und zwar so, daf$ er in seiner Zustiandlichkeit
uns selbst durchstromt«. Dies fithrt Heidegger zu dem Schluss: »Ge-
fiihl als das Sichfiihlen ist gerade die Weise, wie wir leiblich sind.«
(N I, S. 118) Der Philosoph erklart den Grund hierfiir wie folgt:

»Das Gefiihl leistet im vorhinein den einbehaltenden Einbezug des Leibes in
unser Dasein. Weil aber das Gefiihl als Sichfiihlen gleichwesentlich je das
Gefiihl-haben fiir das Seiende im Ganzen ist, deshalb schwingt in jeder
Leibzustindlichkeit jeweils eine Weise mit, wie wir auf die Dinge um uns
und die Menschen mit uns ansprechen oder nicht ansprechen. Eine Magen-
sverstimmung< kann eine Verdiisterung iiber alle Dinge legen.« (NI,
S.118f)

Zudem hebt er etwas Fundamentales hervor, nimlich das Primat des
Gefiihls gegeniiber dem Willen. Wie er sagt, kann dieser die Verstim-
mung niederhalten, aber er kann nicht fiir sich selbst eine Gegen-
stimmung hervorbringen, welche jene verwandelt oder tiberbietet.
Dies vermag nur eine andere Stimmung. In Wirklichkeit erlaubt ein
addquates Verstdndnis des Phanomens Folgendes zu verstehen:

»[D]as Gefiihl ist nichts, was nur im >Innernc sich abspielt, sondern das

Gefiihl ist jene Grundart unseres Daseins, kraft deren und gemaf3 der wir

74

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

immer schon tiber uns weggehoben sind in das so und so uns angehende
und nicht angehende Seiende im Ganzen. Stimmung ist nie ein blofSes Ge-
stimmtsein in einem Innern fiir sich [...]. Die Stimmung ist gerade die
Grundart, wie wir auflerhalb unserer selbst sind. So aber sind wir wesen-
haft und stets.« (N I, S. 119)

Das ist die dem Menschen eigene Seinsweise: »In all dem schwingt
der Leibzustand, hebt uns mit tiber uns weg oder lif3t den Menschen
sich in sich selbst verfangen und stumpf werden.« Und in dieser
Seinsweise befindet sich der Mensch immer. Der Grund hierfiir liegt
nach Heidegger darin: »Jedes Gefiihl ist ein so und so gestimmtes
Leiben, eine so und so leibende Stimmung.« (N I, S. 119) Aus diesem
Grund darf der Leib nicht als blofSes Objekt unter anderen verstanden
werden, insofern »der Leib [...] auch nicht ein Kérper [ist], der uns
nur begleitet und den wir dabei zugleich, ausdriicklich oder nicht, als
auch vorhanden feststellen« (N I, S. 118), sondern ich erlebe ihn als
meinen: »Der Leib ist je mein Leib. Das gehort zum Leibphanomen.«
(GA 89, S.113) Das ist das Motiv, auf dessen Grundlage er sagen
kann:

»Wir sind nicht zunichst slebendig« und haben dann dazu noch eine Ap-
paratur, genannt Leib, sondern wir leben, indem wir leiben. Dieses Leiben
ist etwas wesentlich anderes als nur ein Behaftetsein mit einem Organis-
mus.« (N I, S. 119)

Indem er also den Leib an das Dasein koppelt, distanziert er sich von
jeder biologischen Interpretation. Fiir Heidegger ist es gerade diese
naturwissenschaftliche Interpretation, gemeinsam mit dem cartesia-
nischen Erbe, welche jene andere Perspektive ausmacht, die maf3geb-
lich fiir die Interpretation der menschlichen Leiblichkeit gewesen ist.
(Ciocan 2001, S. 65f.) Bei dieser wird »der Leib zuvor zum blofSen
Korper mifideutet« (N I, S. 119), weshalb er mit der Idee des Organis-
mus in Verbindung gebracht wurde. All das hat letztlich eine Identi-
fizierung der menschlichen Leiblichkeit mit dem tierischen Organis-
mus hervorgebracht. (GA 29/30, §§45-61; GA 9, S.321f, 333f)
Seine Konklusion lautet, dass die philosophische Anthropologie —
von der Biologie ausgehend gedacht — das Sein des Menschen von
der Animalitit her versteht. Fiir den Philosophen wurzelt das Pro-
blem in der westlichen Auffassung des Menschen und so habe sich
alle Psychologie, Erkenntnistheorie und die Anthropologie im Rah-
men jener zoologischen Bestimmung des Menschen herausgebildet.
Aus diesem Grund betont er, dass es notwendig sei, eine Leibphdno-

75

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

menologie freizulegen, die jenseits dieser Erklirungsmodelle zu ver-
orten wire. (GA 89, S.202) Und zwar eine Phinomenologie, durch
deren Licht die Leiblichkeit des Menschen im Ganzen verstanden
wiirde — mit den Worten von Boss — als »ein unmittelbares Teil-
phinomen des menschlichen In-der-Welt-seins [...]: jener Bereich
des Existierens namlich, der als der sinnlich wahrnehmbare in Er-
scheinung tritt« (Boss 1959, S. 288). Auf die gleiche Weise muss das
verstanden werden, was Heidegger in »Sein und Zeit« meint, wenn er
sagt, dass die Sinne lediglich geriihrt werden konnen, weil sie »onto-
logisch einem Seienden zugehdren, das die Seinsart des befindlichen
In-der-Welt-seins hat« (SZ, S. 137).

Am Grunde der Frage liegt fiir Heidegger das Gleiche, was be-
reits Nietzsche aufgezeigt hatte: namlich, dass das Problem des Kor-
pers in seinem Fundament ein Problem der Methode ist. Aus diesem
Grund erinnert er sich im Seminar vom 1. bis 3. Mirz 1966 an den
scharfsinnigen Ausspruch Nietzsches, wonach das 19. Jahrhundert
weniger durch den »Sieg der Wissenschaft« als vielmehr durch den
»Sieg der wissenschaftlichen Methode tiber die Wissenschaft (Der
Wille zur Macht, n. 466, 1888)« (GA 89, S. 176) charakterisiert sei.
In diesem Fall bliebe die Konzeption des menschlichen Leibes voll-
stindig durch die traditionelle cartesianische Ontologie beherrscht,
welche den Leib-Seele-Dualismus anpreist. Der menschliche Leib
tritt damit auf die Weise in Erscheinung, wie sie sich aus der Erkla-
rung durch jene Wissenschaften, die sich auf diese Ontologie griin-
den, ergibt — das sind die Anthropologie, die Psychologie und im All-
gemeinen die Naturwissenschaften. Das Wesentliche dieser Kritik —
welche in »Sein und Zeit« und auch in »Kant und das Problem der
Metaphysik«, im Besonderen in den §§36-38 entwickelt worden war
— erweitert sich in jener Vorlesung zu Nietzsche und spiter in den
»Zollikoner Seminaren«. Was es hierbei hervorzuheben gilt, ist, was
sich als Problem der Methode zeigt, und das ist im Letzten das Pro-
blem des Zugangs zur Leiblichkeit, d. h. zur Erfahrung des Leiblichen
im menschlichen Leben.

Aus dem Blickwinkel des Heidegger’schen Ansatzes ist das Leib-
liche des Daseins keine »Art von komplizierter Maschine« (GA 89,
S.293), sondern ein ontologischer Wesenszug des Menschen, ein
Charakteristikum seines Wesens; das bedeutet, dass sich das Leibliche
in den existenzialen Strukturen zeigt und sich durch diese hindurch-
zieht. Die Erscheinung des Leibes gestaltet sich also innerhalb dieser
existenzialen Strukturen — d.h. im Lichte eines artikulierten und

76

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

situierten Verstdndnisses. In der Auslegung seiner selbst erscheint
das Leibliche als eine existenziale Struktur. Zugleich aber sind diese
existenzialen Strukturen selbst durch die Leiblichkeit als Seinsweise
bestimmt. Vor diesem Hintergrund kann Heidegger dann in seiner
Vorlesung zu Nietzsche sagen: »Jeder Leib ist auch Kérper, aber nicht
jeder Korper ist>Leib«.« (N I, S. 115) Wie wir sehen werden, fallen die
Grenzen der beiden nicht zusammen. (GA 89, S. 112)

Aus diesem Grund gilt es, das Phinomen des Leibes von der
Struktur der Existenz her zu verstehen und diese wiederum als Be-
ziehung, als das In-Beziehung-sein-zu dem, was es gibt. (GA 89,
S. 197) Wie bereits erwihnt, ist fiir Heidegger die Existenz nicht eine
Angelegenheit eines in sich geschlossenen Objekts und bezieht sich
auch nicht auf das, was in der Psychologie und der Psychopathologie
iiblicherweise als Psyche, Subjekt, Ich oder Bewusstsein bezeichnet
wird — vor allem dann, wenn es als mit sich selbst identisches, zeitlos
iiberdauerndes Substrat, dem Erlebnisse zukommen, verstanden
wird. Im Gegensatz dazu schlidgt Heidegger vor, das menschliche
Existieren als »Da-sein« oder »In-der-Welt-sein« (GA 89, S. 4) zu
verstehen. Hierbei kommt gerade das Argument zum Tragen, das er
als Antwort auf Sartre formuliert hatte, nimlich dass er in »Sein und
Zeit« noch iiber keine ausreichende Beschreibung des Phinomens des
Leibes verfiigte, weil eine solche »gar nicht moglich [ist] ohne zu-
reichende Ausarbeitung der Grundziige des existenzialen In-der-
Welt-seins« (GA 89, S. 202), wie Boss anmerkt.

Diesbeziiglich sagt Heidegger:

»So0 konnten wir auch nicht leiblich sein, wie wir es sind, wenn unser In-
der-Welt-sein nicht grundlegend aus einem immer schon vernehmenden
Bezogen-sein auf solches bestiinde, das sich uns aus dem Offenen unserer
Welt, als welches Offene wir existieren, zuspricht. Dabei sind wir immer
schon in diesem Zuspruch auf die sich uns entbergende Gegebenheit aus-
gerichtet. Nur dank solcher wesensmifligen Ausrichtung unseres Da-seins
konnen wir ein Vorne und ein Hinten, ein Oben und Unten, ein Linkes und
ein Rechtes unterscheiden. Dank desselben Ausgerichtet-seins auf etwas
sich uns Zusprechendes konnen wir iiberhaupt einen Leib haben, besser:
leiblich sein. Nicht aber sind wir zuerst leiblich und haben dann von ihm
aus ein Vorne und ein Hinten usw.« (GA 89, S. 2931.)

Aus dieser Perspektive »konnen [wir] nicht >sehen¢, weil wir Augen
haben, vielmehr kénnen wir nur Augen haben, weil wir unserer
Grundnatur nach sehenden Wesens sind« (GA 89, S. 293). In Kon-
trast zur scholastischen Interpretation des Leibes, in welcher er als

77

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

»ein beseelter Korper« (GA 89, S. 117) begriffen wird, bemerkt Hei-
degger, dass »man unser existenzielles Leiblich-sein nicht mit der
Korperhaftigkeit eines leblosen, blofd vorhandenen Gegenstandes ver-
wechseln diirfe« (GA 89, S. 293f.).

4. Leiblichkeit — Weltlichkeit — Raumlichkeit

In dem bereits erwihnten Gesprich von 1972 vertiefen sich die Uber-
legungen zur Seinsart des Leiblichen und dazu, wie »alles Leibliche
dem Existieren zugehort«. Fiir Heidegger ist die Beantwortung dieser
Fragen der Auftrag fiir eine »grundlegende Philosophie aller psycho-
somatischen Medizin« (GA 89, S. 296). Boss zufolge ist es in Hinsicht
auf die psychiatrischen Stérungen — wie etwa das schizophrene Deli-
rium — wesentlich, nicht nur ein medizinisches Problem, sondern
auch ein philosophisches zu sehen. So gilt es herauszufinden, wie
»eine wahrnehmende Beziehung zwischen Person und Umweltsding«
(Boss 1959, S. 284) mdoglich ist; mit anderen Worten: die Verbindung
zwischen dem Ich und den Objekten der Welt. In Hinsicht auf diese
Absicht ist seiner Meinung nach die Daseinsanalytik sehr fruchtbar,
sowohl wie sie in »Sein und Zeit« als auch in ihren spiteren Weiter-
entwicklungen im Rahmen der Seminare, die ihren Ausgang in dem
Werk von 1927 nahmen, ausgearbeitet wurde.

Der Psychiater konstatiert, dass die mechanistische Konzeption
des Menschen, welche die Medizin bestimmt, etwas vergisst, das die
Daseinsanalytik zum Ausdruck bringt: ndmlich, dass das menschliche
Wahrnehmen »bedeutungserschliefSende[s] Wahrnehmen« ist, weil
es ein Ding »mit allen seinen Bewandtniszusammenhingen zu ver-
nehmen« (Boss 1959, S. 284) weifS — ein wesentlicher Aspekt, dem
sich Heidegger widmet, um zu erldutern:

»In seinem wesensmifSigen vernehmenden Bezogen-sein auf das sich ihm
aus seiner Weltoffenheit Zusprechende ist der Mensch aber auch immer
schon aufgefordert, diesem mit seinem Verhalten zu ihm zu entsprechen,
d.h. zu antworten, und zwar so, dass er das Begegnende in seine Hut
nimmt, ihm nach Méoglichkeit zu dessen Wesensentfaltung verhilft.«
(GA 89, . 292)

Es sind gerade die Bedeutsamkeiten des Begegnenden, die den Men-
schen in seiner Weltoffenheit ansprechen. Wie Heidegger erklrt, ist
dies nicht moglich, weil dem Menschen etwa das Vermdgen des geis-

78

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

tigen Vernehmens zukdame. Eine solche Verhaltung wiirde sich gar
nicht ergeben, wenn der Mensch »nicht auch leiblicher Natur wére«
(GA 89, S. 2921.). Das wird auch dann nicht verstindlich, wenn — wie
Boss unterstreicht — wir einfach die moderne Auffassung des Leibes
annehmen, wonach dieser als res extensa gegeniiber dem psychischen
res cogitans bestimmt wird. Letztlich folgt namlich daraus, dass —
gemif3 der Diagnose des Philosophen — der Leib gerade auf diese Wei-
se nicht verstanden werden kann, weil der Raum unverstiandlich blei-
ben muss. In der Tat bringt die Modifikation des traditionellen Kon-
zeptes der Existenz eine Revision des Vulgirkonzepts der Zeit und des
Raumes mit sich, wie es in der Schrift von 1927 antizipiert worden
war. Die Rdumlichkeit des Daseins, wie wir sehen werden, ist nicht
etwas Beobachtbares und Messbares, sondern bezieht sich auf den
Charakter der Offenheit, die ihm eigen ist.

Mit anderen Worten, die Offenstindigkeit der Existenz ist von
raumlichem Charakter, aber das besagt nicht, dass — worauf der Phi-
losoph hinweist — »das Im-Raum-sein eines Gebrauchsgegenstandes«
das Gleiche sei wie »das Raumlich-sein des Da-seins« (GA 89, S. 188).
In diesem Sinne fiigt er exemplarisch hinzu, dass der Mensch nicht so
im Raum ist, als wire er eine Vase. Diesen Aspekt aufzukldren, wird
sich als wesentlich herausstellen, insofern eine Phianomenologie des
Leibes fordert, dass von der raumlichen Konstitution des Daseins als
Struktur seines Seins ausgegangen wird. Diese wechselseitige Zu-
sammengehorigkeit von Leiblichkeit und Rdumlichkeit wird von Hei-
degger zum Ausdruck gebracht, wenn er sagt:

»Vielmehr bedeutet das Existieren als Da-sein das Offenhalten eines Berei-
ches aus Vernehmen-konnen der Bedeutsamkeiten der Gegebenheiten, die
sich ihm aus seiner Gelichtetheit her zusprechen. Menschliches Da-sein ist
als ein Bereich von Vernehmen-konnen nie ein blof8 vorhandener Gegen-
stand. Es ist im Gegenteil iiberhaupt nicht nur unter keinen Umstinden
etwas zu Vergegenstindlichendes.« (GA 89, S. 4)

Die Raumlichkeit des Existierens bezieht sich daher nicht so sehr auf
die Tatsache des physischen Platzeinnehmens im Raum, wie es bei
den Dingen der Fall ist, insofern ihnen lediglich diese Dimension zu-
kommt. Was hierbei ohne Zweifel bestritten wird, ist, dass die Psyche
etwas von der dufSeren Welt Separates sei. Und auch, dass es die Din-
ge seien, die auf irgendeine Weise in die Psyche Einzug halten, wird
absolut ausgeschlossen. Letztendlich bedeutet das Verstindnis des
Menschen und seines Seins als Existenz einerseits eine Zuriick-

79

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

weisung der Dualitdt von Leib und Geist; andererseits bedeutet es, die
Leiblichkeit als Phinomen, das Teil des In-der-Welt-seins ist, zu ver-
stehen.

Fiir Heidegger ist der Mensch ein Seiendes, dessen Hauptmerk-
mal darin besteht, dass es offen fiir sein eigenes Sein ist, dergestalt,
dass es immer auf dem Grund von diesem urspriinglichen Verstehen
lebt. Und in diesem Verstandnis findet sich der Mensch als Teil der
Welt vor — oder, was dasselbe ist, als Teil eines Raumes urspriinglicher
Verweisungen. Genauer ausgedriickt: Verstehend findet er sich in der
Weltlichkeit der Welt, welche als Geflecht von Bedeutungen verstan-
den wird, in dem die Dinge unmittelbar dem Menschen in seiner Sor-
gestruktur erscheinen. Das ist so, weil — wie Heidegger stark macht —
unser urspriinglicher Kontakt mit den Dingen nicht theoretisch, son-
dern praktisch ist. (SZ, §15) In der Tat sind die Seienden, mit denen
wir alltiglich umgehen, fiir uns nicht primar Gegenstinde bzw. theo-
retische Entititen, sondern bedeutungsvolles Zuhandenes, das in Re-
lation zu unseren Besorgungen steht.

Heidegger bezeichnet diese spezielle Seinsart des Menschen als
Dasein. Dabei denkt er an etwas, das ihm in der philosophischen Tra-
dition seit Platon vergessen scheint, nimlich den Menschen nicht als
Erkenntnissubjekt zu verstehen, sondern als Dasein, als In-der-Welt-
sein, das sich um sein eigenes Sein sorgt. Und dies auf eine spezielle
Weise: Seine Seinsart besteht darin, dass er sich um das Seiende oder
Dinge der Welt sorgt und damit zugleich um diese in ihrer Ganzheit,
um seine Situation und um sich selbst in jedem Moment. Diese Sorge
beinhaltet die strukturelle Grundlage fiir eine ganz andere Verhal-
tung oder Aktivitit — wie z. B. das Erkennen. Aus diesem Grund kann
er das Folgende sagen:

»Sorge als existenziale Grundverfassung des Da-seins des Menschen [...]
ist [...] der Name fiir das gesamte Wesen des Daseins, insofern dieses
immer schon angewiesen ist auf etwas, was sich ihm zeigt, und als es stets
von Anfang an immer in je einem wie immer gearteten Bezug zu solchem
aufgeht. In solchem In-der-Welt-sein als Sorge griinden deshalb auch alle
ontischen Verhaltensweisen der Liebenden wie der Hassenden wie des sach-
lichen Naturwissenschaftlers usw. gleich urspriinglich.« (GA 89, S. 286)

Diese Sorge ist die formale Struktur des Seins des Menschen, seines
Daseins, und in ihr waltet am Grunde die genuine Zeitlichkeit des
menschlichen Wesens. Die Sorge ermdglicht ein Selbstverstdndnis
des Daseins. Aus diesem Grund ist das exklusive Merkmal des

80

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

menschlichen Wesens, dass es — wie der Philosoph betont — in einem
bestimmten Seinsverstindnis lebt, das heif3t, ein implizites Wissen
hat, das es ihm erlaubt, Seiendem zu begegnen und es zu erkennen.
Auf diese Weise ist das besagte existenziale Verstindnis im priméren
Sinne nicht ein gedachtes, sondern eher gelebt, insofern es sich um
eine Titigkeit der Existenz handelt, die ontologisch vor dem Denken
am Werk ist. Dies ist der Grund, warum Heidegger behauptet, dass
Bewusstsein im Kontext der Frage nach dem Dasein zu untersuchen
sei. Und er bestimmt es als Dasein, um sich damit von all den anderen
Konzepten der Geschichte — wie Seele, Subjekt oder Ich — abzusetzen,
da diese — seiner Meinung nach — durch jene metaphysische Inter-
pretation, auf die wir uns bereits bezogen haben, verformt sind.

Also ist das Dasein nicht etwas Substanziales, sondern als Bezie-
hung gefasst. Als Beziehung des jeweiligen konkreten, historisch-
faktischen Daseins mit sich selbst. Eine Selbstbeziehung, welcher eine
intersubjektive Dimension inhérent ist, insofern sich diese Beziehung
mit sich selbst zugleich in Bezug zur Welt und zu den Anderen reali-
siert — d. h. diese in sich einbehaltend. Von hier aus bestimmt Hei-
degger das menschliche Existieren, das Dasein, als In-der-Welt-sein.
Und er schreibt diesen Ausdruck mit Bindestrichen, um die Vorstel-
lung zu vermeiden, die im Sinne der traditionellen theoretisch gefass-
ten Erkenntnisstruktur Subjekt und Objekt trennt.

Das In-der-Welt-sein ist die existenziale Grundverfassung des
Daseins, weil es die Weise ist, in der die menschliche Existenz Da ist.
Dieser Terminus hebt die grundlegende Verflechtung von Dasein und
Welt hervor und verweist auf die eigentiimliche Raumlichkeit der
menschlichen Existenz. Wie bereits gesagt wurde, ist diese nicht in
der Welt wie ein weiteres Seiendes, sondern durch sie hindurch voll-
zieht sich im Dasein eine Selbsttranszendenz, in dem Sinne, dass die-
ses stets mehr ist als es selbst. (Gallagher/Zahavi 2013, S. 139) Auf
gleiche Weise wie die gelebte Raumlichkeit ist auch die existenziale
Zeitlichkeit nichts ontisch Bestimmbares, sondern verweist auf die
Bewegung der Existenz selbst. Eine Bewegung der Selbsttranszen-
denz, die, sobald sie sich auf sich selbst bezieht, sich iibersteigt.

Diesem Ansatz zufolge ist die Existenz nicht etwas Internes und
die Welt etwas Externes, als handelte es sich um zwei separate, vor-
konstituierte Elemente; als gibe es eine Existenz ohne Welt oder eine
vor der Existenz seiende Welt. Die Struktur des In-der-Welt-seins ist
eine ihren konstituierenden Komponenten ontologisch vorhergehen-
de Ganzheit. In diesem Sinn darf das menschliche Dasein nicht auf-

81

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

gefasst werden, als wire es eine tiberdauernde, atemporale und mit
sich selbst identische Substanz, fiir welche Erlebnisse ablaufen, ohne
zu affizieren. Dass die Weltlichkeit ein konstitutives Strukturmo-
ment der menschlichen Existenz darstellt, bedeutet, dass das In-der-
Welt-sein eine ontologisch vorhergehende Bedingung ist, die es dem
Dasein ermoglicht, Seiendes und zugleich das Seiende, das es selbst
ist, zu entdecken. Dies ist der Grund, warum die Welt als transzen-
dentales Phinomen und nicht als Sache bestimmt ist. Daher wire sie
genauso falsch verstanden, wenn sie als res extensa aufgefasst wiirde,
in welcher sich durch reine Materialitdt und Ausdehnung bestimmte
Objekte ansammeln. Die Welt, so wie wir sie erfahren, ist durch prak-
tische Beziehungen des Gebrauchs bzw. Bedeutungszusammenhinge
geprigt. Die Riumlichkeit der Lebenswelt — der Welt, in der wir leben
— »ist eine Rdumlichkeit, die nicht durch geometrische Messungen
erschlossen wird, sondern durch den Kontext der Praxis strukturiert
ist« (Gallagher/Zahavi 2012, S. 171). Wenn etwas nah oder fern ist,
so ist es das vor dem Hintergrund unserer praktischen Interessen.
Demnach ist also nicht notwendig dasjenige das Niachste, was nah im
geometrischen Sinne ist, sondern in dem Sinne, dass wir es in unserer
Sorge erschlossen haben und uns damit beschiftigen.

Darin liegt der bedeutende Charakter der existenzialen Raum-
lichkeit, namlich die Weise des In-seins der Welt. Eine Raumlichkeit,
die durch die dreifache und gleichurspriingliche existenziale Struktur
von Befindlichkeit, Verstehen und Rede konstituiert ist — und die zu-
dem einen affektiven und zeitlichen Charakter hat. Existieren heifSt
immer schon, sich in einer bestimmten Situation vorzufinden, in der
sich der Mensch selbst und als in diese geworfen entdeckt. Dieses
Sich-befinden, durch welches Dasein in die Welt gesetzt ist, ist von
affektivem Charakter, insofern es auf die Disposition eines fun-
damentalen Gefiihls, in welchem Dasein sich auf urspriingliche, pra-
reflexive und vorpridikative Weise erfahrt, verweist. Dabei handelt
es sich um eine vortheoretische Erfahrung, insofern die dem Gefiihl
eigentiimliche Erfahrung nicht objektbezogen, sondern auf intran-
sitive Weise erlebt wird. Das existenziale Verstehen hat ebenfalls kei-
nen blof3 kognitiven Charakter, sondern auch einen affektiven, weil es
weniger ein Wissen als vielmehr Kénnen und Méglichkeit ist. Ver-
moge des Verstehens erfasst sich das Dasein als Moglichkeit in Hin-
sicht auf die Zukunft, auf welche hin es in seine Situation und sein
Sich-befinden geworfen ist. Vermoge des Verstehens erschlief3t sich
das Dasein selbst als zu verwirklichende Aufgabe. Dieses existenziale

82

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

Verstehen ermdglicht somit eine Auslegung, die dem Dasein einen
Sinn gibt. Die Artikulation dieser priméren Auslegung ist die Rede,
welche Heidegger deshalb als »das existenzial-ontologische Fun-
dament der Sprache« (SZ, S.160) bezeichnet. Darum hat das, was
Heidegger Weltlichkeit nennt, nichts mit der abstrakten cartesia-
nischen Rdumlichkeit zu tun, sondern bezieht sich auf die gelebte
Raumlichkeit, worin erstere griindet. Dabei verweist er letztlich da-
rauf, dass »den Bedeutungen Worter (zuwachsen)« (SZ, S. 161). Es
handelt sich um eine existenzial bedeutsame Riumlichkeit, die den
Menschen in seinem urspriinglichen Sein konstituiert; ein Vorver-
stindnis, das dem Verhiltnis zu den Objekten und der Erkenntnis-
relation vorangeht. Die Existenz ist eine gelebte und ausgelegte Zeit-
lichkeit, nicht etwas, das wir erkennen, sondern eher sind und von
welcher aus wir iiberhaupt erst erkennen kénnen. Die Zeitlichkeit
unserer Existenz ist der urspriingliche geschichtliche Sinn unserer
selbst.

Die Existenz ist somit als auslegende Instanz verstanden, als —
zeitlich, geschichtlich und hermeneutisch — dynamische Raumlich-
keit, insofern sie einer Selbst-auslegung entstammt. Eine Auslegung,
in der sich eine urspriingliche Erfahrung artikuliert gibt — und daher
bedeutungsvoll wird, wurzelnd in einem existenzialen Verstehen,
von welchem aus sich uns die Sachen prisentieren und das daher ein
urspriingliches Entdecken der Welt voraussetzt. Die Existenz ist in
jedem Fall eine faktische, historisch-konkrete Offenheit, das heif3t
raum-zeitlich in sich selbst und zugleich eine Offnung der Welt —eine
Welt, die sich stets im konkreten Existieren eroffnet. Es handelt sich
letztlich also um eine existenziale Raumlichkeit von Bedeutsamkei-
ten, welche es moglich macht, dass sich Subjekt und Objekt gegen-
seitig aufeinander beziehen und dass sich ihr Verhaltnis erschlief3t.

In den Seminaren prizisiert Heidegger seine Leibphilosophie in
Hinsicht auf das urspriingliche Seinsverstindnis. Dieses Verstindnis,
wie bereits gesagt, besteht in dem priméren Entdecken einer Welt,
verstanden als existenzialer Raum der Bedeutung. Wie ebenfalls be-
reits oben beschrieben, heif3t zu existieren fiir den Menschen, dass er
sich als Teil dieses Raumes urspriinglicher Verhaltnisse befindet und
dass dies geschieht, sobald er versteht. Aus diesem Grund impliziert
unser Sein-im-Raum (das Einrdumend-Sein), dass wir nicht unseren
Ausgang von der Psyche nehmen, um von dort aus hin zur externen
Welt aufzubrechen - so, als ob wir uns in einer Kapsel befinden. Eine
derartige Problemformulierung namlich charakterisiert — nach Hei-

83

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

degger — »alle die in der Psychologie und Psychopathologie bisher
iblichen vergegenstindlichenden Kapsel-Vorstellungen« (GA 89,
S. 3). Diese Vorstellung stammt aus einer Zeit, in welcher die Medi-
zin mit dem Modell der Maschine operiert. (Boss 1959, S. 284) Fiir
Heidegger und Boss befindet sich der Mensch, in Kontrast zu dieser
vergegenstindlichenden Vorstellung, vielmehr immer in einer Situa-
tion, im Verhdltnis zu dem, was es gibt.

Demzufolge erscheint die Existenz durch eine radikal nicht ein-
holbare Offnung, eine urspriingliche Befindlichkeit. Dies besagt, dass
der Mensch niemals diese Offenheit, die seine Existenz ausmacht, zu
tibersteigen vermag, sondern stets in diese geworfen ist, worin sich
seine radikale und konstitutive Endlichkeit manifestiert. Unser Exis-
tieren ist stets in irgendeiner Stimmung situiert, insofern es Stim-
mungen sind, die uns auf vielfache Weise die Welt erschlieflen lassen;
oder priziser formuliert, es sind diese Formen der Weltersffnung
selbst, auf deren impliziter Grundlage sich die Phinomene der Wahr-
nehmung organisieren. Eine der wichtigen Konsequenzen dieses An-
satzes ist, dass der Mensch nur existiert — d. h. offen ist fiir sein eige-
nes Sein — in und als konkrete Verhaltensweise in Bezug auf die
Dinge und den Menschen, die ihm begegnen, jene, die sich darin un-
mittelbar als solche erschliefSen, als die Seienden, die sie sind. (Boss
1959, S. 285) Boss erkennt an, dass — Heidegger folgend — die Men-
schen nur insofern existieren, als sie in Beziehung — d.h. sich er-
schlieffen und wahrnehmen — mit anderen, mit sich selbst und der
Welt stehen. Dieses Existieren ist daher verschieden von dem blofsen
Vorhandensein der Dinge oder des Korper-seins in einem cartesia-
nischen Raum. In den tiefsten Schichten seines Seins sind die Men-
schen erschlieSend und weltbildend, wie es Heidegger in seinen Vor-
lesungen »Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-Endlichkeit-
Einsamkeit« von 1929/30 ausdriickt, insofern namlich die weltersff-
nenden Beziehungen zur Welt jedes einzelnen Individuums zugleich
gerade die Weise seines Mensch-seins ausmachen.

Aus diesem Grund ist das In-der-Welt-sein des Menschen
immer schon in eine Beziehung eingelassen mit dem, was sich gibt.
Das Subjekt-Objekt-Modell der klassischen Metaphysik, in welchem
sich beide Komponenten als unabhingige Entitdten gegentiber ste-
hen, vergisst Heidegger zufolge die Urspriinglichkeit des In-der-
Welt-seins, welchem die Dimension des Miteinanderseins inhiriert.
Damit handelt es sich um ein Modell, das letztendlich das Subjekt
ohne Welt begreift und jenes vor diese stellt, als wiren beide un-

84

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

abhingig voneinander bestehende Entititen. Diese hermeneutische
Dimension der menschlichen Existenz stellt sich als zentral fiir den
Psychiater heraus. Die Existenz als Offenheit zu verstehen, besagt,
dass der Mensch sich inmitten eines offenen Raumes von Bezie-
hungsmoglichkeiten mit den alltiglichen Dingen und in einer kon-
kreten Situation befindet. Das Wesentliche dieses Gedankens ist, dass
das menschliche Existieren gerade in der besagten Offenheit fir
Maoglichkeiten besteht, weil es nichts ist, was dariiber hinausginge:
»Die Wesensbestimmung des menschlichen Da-sein[s]« besteht in
dem »Gesamt der nicht materiellen und nicht blof8 energetischen,
weltweit ausgespannten Verstehens- und Verhaltensmoglichkeiten,
die ein Da-sein grundlegend ausmachen« (GA 89, S. 296).

Existieren ist In-der-Welt-sein, weil — wie bereits gesagt — auch
die Welt selbst keine Sache ist, sondern als das Phianomen gedacht
wird, welches die wahrnehmende Bezugnahme des Menschen ermog-
licht. Ausgehend hiervon ist sie als transzendentales Phinomen cha-
rakterisiert und versteht sich als Geschehen — denn sie stellt keine
kognitiv-erkennend festzustellende Tatsache dar, sondern ihr Gesche-
hen vollzieht sich in vorpridikativem Verstindnis. Die Welt ist daher
nichts, das mit quantitativen Groflen bestimmt werden kénnte, inso-
fern sie auf die konstitutive Rdumlichkeit der Existenz riickverweist,
welche als urspriingliches Seinsverstiandnis gelebt wird. Die Welt als
transzendentales Phanomen ist daher ein vorgegenstiandlicher Hori-
zont verstandener Bedeutsamkeit, welcher als solcher das Sein-kon-
nen des Menschen ermdglicht. Wie bereits angedeutet wurde, ist die-
se Modalitit des Verstehens kein Akt des Erkennens, sondern ein dem
Erkennen vorgelagertes Verstehen, das der Beziehung zu Objekten
vorhergeht. Es handelt sich dabei um ein existenziales Verstehen,
das sich nicht von der jeweiligen Situation, welche es erschliefdt, und
ihrer Artikulation in der Rede trennen ldsst — eine urspriingliche,
konstituierende Sprachlichkeit, die die existenziale Wurzel der Spra-
che bildet. (SZ, §§29-34) Die Existenz versteht sich als eine Struktur
des Vorverstehens, eine Instanz der Auslegung, in welcher die ur-
spriingliche Erfahrung von Bedeutung statthat und in welcher uns
die Dinge gegeben sind.

Das erklart, warum — sowohl fiir Heidegger als auch fiir Boss —
alle Vorstellung immer leiblich ist, denn »[d]as Leiben gehort immer
mit zum In-der-Welt-sein« (GA 89, S. 126, 144f.); und damit ist in
diesem Sinne alle Vorstellung immer zugleich auch Miteinandersein.
Dies erlaubt es, den Schluss zu ziehen, dass die leibliche Erfahrung

85

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

wesentlich eine intersubjektive Dimension hat. Aus einer Perspekti-
ve, welche die alles grundlegende Struktur — d.h. die Existenz — als
Verstehen im oben erlduterten Sinne fasst, ist das spezifisch Mensch-
liche der Leiblichkeit nicht die Beobachtbarkeit des Kérpers. Darauf
beziehen sich Heidegger und Boss, wenn sie abgrenzend die Leiblich-
keit als existenziales Phinomen bestimmen. In diesem Sinne ist der
menschliche Korper nicht als blofler Kérper verstanden — der als or-
ganisches Substrat, als Objekt erscheinen kann. Vielmehr wird er als
eigener Korper, als Leib verstanden. Dass die Leiblichkeit existenzial —
d.h. bedeutsam, insofern der Leib stets als meiner erfahren und gelebt
wird — ist, besagt auch, dass dem Leib auch die Eigenschaft zukommt,
sich in dem offenen Raum der Existenz auszubreiten — in mehr oder
weniger starkem Ausmaf3. Daher ldsst sich der Leib nicht auf sein
physisches Volumen, das ihm als raumlicher Kérper entspricht und
dem jene existenziale Dimension abgeht, reduzieren. (GA 89, S. 113)
Boss driickt es so aus: »[D]ie Grenzen meines Leibseins decken sich
[...] mit denen meiner Weltoffenheit« (Boss 1999, S. 278), denn die
»Grenze des Leibes [...] ist der Seinshorizont, in dem ich mich auf-
halte« (GA 89, S. 113). Dies ist die Ausbreitung, die sich stets wandelt
im Vollzug meiner gelebten Leiblichkeit. In diesem Sinn ist es nicht
s0, dass wir einen Korper haben, sondern wir sind als unsere Existenz
leibend. Dieses existenziale Leiben ist nicht, wie bereits betont, etwas
Beobachtbares, sondern es ist durch das Vermégen charakterisiert,
sich mit dem, was da ist, in Bezichung zu setzen, auch wenn es nicht
im aktuellen Jetzt physisch anwesend ist. Die existenziale Raumlich-
keit wird durch das existenziale Leiben durchzogen und geht allem
Verstindnis eines geometrischen Raumes mit physischen Kérpern
voraus. (Boss 1999, S. 280-284) Wie ich bereits gesagt habe, vollzieht
sich das menschliche Existieren primir in einem Bezogen-sein auf
das ihm Begegnende in einem offenen Feld von Maglichkeiten. (Boss
1999, S.284; GA 89, S. 341) Dieses Bezogen-sein ist urspriinglich
nicht als kérperlich zu fassen, sondern als leiblich: Das Einrdumen
des Daseins von Bedeutsamkeiten und die Konstitution eines existen-
zialen Raumes von Bedeutsamkeiten geht einher mit der existenzia-
len Leiblichkeit, die zugleich eine Verleiblichung des verstehenden
Daseins im Kontext von Verweisungszusammenhingen bedeutet.
Eine Moglichkeit des menschlichen Existierens ist das Ver-
mogen, von dem im Kreis von Beziehungen Begegnenden angespro-
chen zu werden. Diese Moglichkeiten konnen nicht verobjektiviert
und weder auf physisch-chemische noch kybernetische Weise unter-

86

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

sucht werden. (GA 89, S. 2711.) Es ist wichtig hervorzustreichen, dass
die Existenz nichts von dem besagten Geflecht von Beziehungen und
Moglichkeiten Verschiedenes ist, sondern als das, was es ist, stets in
diesen ist. Dass diese existenzialen Aspekte der Leiblichkeit nicht
durch die Annahmen einer naturalistischen Konzeption des Korpers
verdeckt werden, ist gerade das Anliegen der Analyse von Boss, weil —
wie er, Heidegger folgend, insistiert — »das Leib-sein des Menschen
[...] nicht ein Medium des In-der-Welt-seins« (Boss 1999, S. 272,
277, 279) ist, sondern durch es hindurch sich die weltentdeckenden
Beziehungen vollziehen, welche Existenz konstituieren. Also ist es
das In-der-Welt-sein, das auf eigentliche Weise den Raum, die gelebte
existenziale Raumlichkeit von Bedeutungen 6ffnet. In diesem Sinn
gilt es zu verstehen, dass Heidegger behauptet, dass der Raum nicht
ein Eigentum des Subjekts darstellt, sondern dass ontologisch das
Subjekt in einem urspriinglichen Sinn rdumlich ist. (SZ, S. 111) Aus
diesem Grund wird er sagen, dass Existieren mit »aus-stehen eines
Offenheitsbereiches« zu tibersetzen [ist]« (GA 89, S. 274). Nur dann,
wenn die Raumlichkeit thematisch wird, d.h. sich ausdriickt, konnen
wir auf theoretische und erkennende Weise auf sie Bezug nehmen,
also nur, wenn sie als bestimmtes und bestimmbares Seiendes er-
scheint, d.h. als Gegenstand des Zihlens und Messens. Im Seminar
vom 11. Mai 1965 prazisiert Heidegger dieses wesentliche Verhiltnis
zwischen Raumlichkeit und Leiblichkeit, wenn er sagt:

»Das Dasein des Menschen ist in sich rdgumlich in dem Sinne des Einriu-
mens von Raum und der Verrdumlichung des Daseins in seiner Leiblichkeit.
Das Dasein ist nicht raumlich, weil es leiblich ist, sondern die Leiblichkeit ist
nur moglich, weil das Dasein rdumlich ist im Sinne von einrdumend.«
(GA 89, S. 105)

Somit wird die Erfahrung der Leiblichkeit nicht in einer blofy phy-
sisch-chemisch-mechanisch geprigten Form vollzogen, sondern kon-
stituiert sich in den existenzialen Dimensionen von Raum und Zeit.
Das menschliche Existieren besteht im Raumlich-Zeitlich-Sein.
Wenn wir also etwas oder an jemanden denken, so geschieht dies
mit unserer gesamten leiblichen Existenz, auch wenn die Gegenstin-
de unseres Denkens nicht physisch in der Nihe sind. Darin liegt auch
etwas anderes sehr Wichtiges, namlich, dass alle Dimensionen des
menschlichen Existierens mit der Leiblichkeit verkniipft sind, inso-
fern sie es uns erlaubt, mit dem Begegnenden in Kontakt zu treten.
Wie bereits gesagt, bezieht sich die Riumlichkeit des Existierens da-

87

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luisa Paz Rodriguez Sudrez

her nicht darauf, einen physischen Platz im Raume einzunehmen,
wie es bei den Dingen der Fall ist. Das spezifisch Menschliche liegt
in der Dimension der Offenheit, d.h. dem urspriinglichen Seinsver-
stindnis. Unser existenziales Im-Raum-sein ist dadurch gekennzeich-
net, dass es uns erlaubt, in Kontakt mit den Dingen der Welt und
anderen Personen zu treten, ohne dass ihre physische Anwesenheit
erforderlich wire. Das Im-Raum-Sein (einrdumend zu existieren) be-
sagt, dass wir nicht zunichst in der Psyche sind, welche wir hin zur
dufleren Welt verlassen miissen, sondern dass wir uns immer schon
in der Offenheit und in Beziehung mit den Dingen befinden. (Boss
1999, S. 284-286) Daher — so behauptet Heidegger — »kann das Mit-
einandersein gar nichts anderes heifSen als ein Miteinander-in-der-
Welt-sein« (GA 89, S. 145). Demnach zeigt sich das, was wir Inter-
subjektivitit nennen, als »das Phinomen des miteinander Verhan-
delns von Menschen«, nicht im Ausgang von einzelnen Subjekten,
die fiir sich vorhanden sind und deren Beziehung darin bestiinde, dass
sie Abbilder von Auflenweltobjekten, die in der Psyche sind, aus-
tauschten. Intersubjektivitit besteht in keinem Fall — wie Boss sehr
anschaulich macht — in einem »Dialog zwischen einem Psyche-Inne-
ren und einem anderen Psyche-Inneren iiber irgendwelches inner-
psychisches >Material««. Dieses Miteinandersein darf nicht »als ein
Vorhandensein von Menschen-Kérpern« verstanden werden, son-
dern basiert auf dem Teilen einer »gemeinsamen Welt« (Boss 1999,
S. 2851.), ist eine mit anderen geteilte Offenheit, in welcher wir ihnen
gegentiber immer schon exponiert sind und sich uns das, was ist,
zeigt.

Ubersetzung von Philipp Schmidt

Literatur

Bodei, R. (2001): La filosofia del siglo, Madrid: Alianza.
Boss, M. (1959): »Martin Heidegger und die Arzte«. In: Martin Heidegger zum
siebzigsten Geburtstag, hrsg. von G. Neske, Pfullingen: Neske, S. 276-290.
Boss, M. (1999): Grundriss der Medizin und Psychologie. Ansdtze zu einer phd-
nomenologischen Physiologie, Psychologie, Pathologie und Therapie und zu
einer daseinsgemdfen Priventiv-Medizin, Bern: Huber.

Ciocan, C. (2001): »La vie et la corporalité dans Etre et temps de Martin Hei-
degger. Premiere partie: Le probleme de la vie. Ontologie fondamentale et
biologie«. In: Studia Phaenomenologica, 1 (1-2), S. 61-93.

88

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibliche Erfahrung und Raumlichkeit des Daseins

Emrich, H. M. / Schlimme, J. (2003): »Heidegger in Psychiatrie, Psychoanalyse
und Psychotherapie. Wider das >Gestell< des Psychologischen«. In: Heidegger
Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, hrsg. von D. Thomd, Stuttgart: Metzler,
S. 486—492.

Gallagher, S. / Zahavi, D. (2012): The Phenomenological Mind, 2., aktualisierte
Auflage, London: Routledge.

Hackenesch, C. (2001): Jean-Paul Sartre, Reinbek: Rowohlt.

Heidegger, M. (1961): Nietzsche I, Pfullingen: Neske.

Heidegger, M. (1976): »Brief iiber den >Humanismus«. In: ders.: Wegmarken,
hrsg. von E-W. von Herrmann, Frankfurt/M.: Klostermann (= Gesamtaus-
gabe 9), S. 313-364.

Heidegger, M. (1986): Sein und Zeit, 16. Auflage, Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, M. (1991): Kant und das Problem der Metaphysik, hrsg. von F.-W.
von Herrmann, Frankfurt/M.: Klostermann (= Gesamtausgabe 3).

Heidegger, M. (2004): Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit —
Einsamkeit, hrsg. von F.-W. von Herrmann, 3. Auflage, Frankfurt/M.: Klos-
termann (= Gesamtausgabe 29/30).

Heidegger, M. (2006): Zollikoner Seminare. Protokolle — Zwiegespriche — Brie-
fe, hrsg. von M. Boss, 3. Auflage, Frankfurt/M.: Klostermann (= Gesamtaus-
gabe 89).

Jaspers, K. (1920): Allgemeine Psychopathologie, 2., neubearb. Auflage, Berlin:
Springer.

Rodriguez Suérez, L. P. (2004): Sentido y ser en Heidegger: una aproximacién al
problema del lenguaje, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza.

Rodriguez Sudrez, L. P. (2005): »Diferencia ontolégica y constitucién de sentido
en Heidegger«. In: Studium. Revista de Humanidades, 11, S. 217-226.

Rodriguez Sudrez, L. P. (2007): »Existencia y libertad: de un didlogo Sartre-Hei-
degger«. In: Estudios sobre ]. P. Sartre, hrsg. von C. Ballestin u. J. L. Rodriguez
Garcia, Zaragoza: Mira, S. 219-229.

Rodriguez Suérez, L. P. (2011): »El problema del comprender (Verstehen) como
hilo conductor en la formacién de la razén hermenéutica«. In: Explicar y com-
prender, hrsg. von D. Pérez u. L. P. Rodriguez Sudrez, Madrid: Plaza y Valdés,
S. 83-110.

Rodriguez Suérez, L. P. (2011): »On the Origins of Persuasive Communication
(From Heidegger’s Philosophy of Communication)«. In: Con/Texts of Persua-
sion, hrsg. von B. Penas [u.a.], Kassel: Reichenberger, S. 223-231.

Rodriguez Suérez, L. P. (2012): »Heidegger y el fenémeno del cuerpo. Apuntes
para una antropologia postmetafisica«. In: Thémata. Revista de Filosofia, 46,
S. 209-216.

Rodriguez Sudrez, L. P. (2012): »De la Lebenswelt a la Weltbildung: La experien-
cia antepredicativa. Heidegger en Merleau-Ponty«. In: Convivium. Revista de
Filosofia, 25, S. 145-166.

Sartre, J.-P. (1943): L'étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique,
Paris: Gallimard.

89

16:19:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.
Anleihen bei Schopenhauer und Levinas

Reinhold Esterbauer

Mit dem spatial turn in der Anthropologie ist nicht nur die Leiblich-
keit vornehmlich unter der Kategorie des Raumes in den Blick ge-
nommen worden, sondern es wurden auch Topologien in den Vorder-
grund geriickt, und die Konjunktur des Begriffs Verortung ist
gestiegen. Dass fiir Leiblichkeit auch die Zeit-Dimension zentral ist,
wurde dadurch eher in den Hintergrund gedridngt. Schon Edmund
Husserl hatte in den »Ideen I« die Absolutheit des Leibes mit der
Lokalisation verbunden. (Husserl 1952, S.149; S.153-157) Dabei
wird laut Husserl iiber den Tastsinn das Ich als absoluter Ort konsti-
tuiert, der es erlaubt, von einem Oben und Unten oder den Richtun-
gen vorn und hinten zu sprechen, ohne dass diese Ortsbestimmungen
symmetrisiert oder umgekehrt werden koénnten. (Husserl 1952,
S. 143-163)

Konzentriert man sich demgegeniiber auf die Zeit-Dimension
des Leibes, so scheint mir der Vorschlag von Emmanuel Levinas, den
dieser in »Totalité et Infini« gemacht hat, bedenkenswert. Dort be-
hauptet Levinas namlich nicht nur, dass Leib und Zeit denselben Ur-
sprung hitten, sondern er griindet seine Leibphilosophie zugleich auf
eine Philosophie des Willens. Den Leib und den Willen in enge Ver-
bindung zu setzen ist nicht spezifisch fiir Levinas. Denn spitestens
seit Arthur Schopenhauer ist diese Verkniipfung ein zentraler Gedan-
ke fiir eine Philosophie des Leibes. Levinas, der diese Denktradition
aufnimmt, verbindet eine besondere Auffassung von Zeit mit seiner
Leib-Konzeption, die mir hilfreich zu sein scheint fiir eine gegen-
wirtige phinomenologische Suche nach einer Leibzeit.

Im Folgenden gehe ich von Levinas’ frither Philosophie, vor al-
lem von »Totalité et Infini«, aus. Zunichst zeichne ich die Konzeption
von Leiblichkeit und Zeitlichkeit nach, die laut Levinas im mensch-
lichen Willen griinden. Sodann setze ich diese Position mit Schopen-
hauers Willensphilosophie in Kontrast. So lsst sich Levinas’ Auffas-
sung von Leibzeit besser hervorheben, die er von Husserls Betonung

90

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

der Zeit des Bewusstseins absetzt. Abschlieflend mache ich einen Vor-
schlag fiir ein Verstindnis von Leibzeit, der Levinas’ Ansatz weiter-
zufithren versucht. Meine These wird sein, dass ein Konzept von
Leibzeit nicht allein auf der Selbstbehauptung des Willens aufgebaut
werden kann, weil ihm die Dimensionen leiblicher Vergangenheit
und leiblicher Selbstermoglichung fehlen.

1. Levinas’ Konzept des Willens als Leib

Levinas ist es vor allem darum zu tun, den Leib nicht blof8 als Ding zu
denken, das Gegenstand des Bewusstseins werden kann, sondern ihn
in seiner Doppelheit als moglicher Gegenstand der Erkenntnis — wie
ich beispielsweise meine Hand sehen kann — und zugleich als Aus-
druck meiner selbst zu verstehen. Damit geht er von einer phinome-
nologischen Grundiiberzeugung aus, die besagt, dass die Leiblichkeit
nie bloff mit Dinglichkeit gleichgesetzt werden kann, sondern we-
sentlich Selbstausdruck eines Ich ist, das zu seinem Leib nicht nur in
Distanz steht, sondern mit diesem Leib zu identifizieren ist. Edmund
Husserl nennt den Leib deshalb auch das » Willensorgan«, das er als
»das einzige Objekt, das fiir den Willen meines reinen Ich unmittel-
bar spontan beweglich ist«, charakterisiert (Husserl 1952, S. 151f.).
Die hier angesprochene Unmittelbarkeit zwischen Ich und Leib ist
bezeichnenderweise mit dem Willen verbunden. Demgemifs ist die
Relation zwischen reinem Ich und Leib durch den Willen festgelegt
und durch Unmittelbarkeit charakterisiert.

Obwohl er sonst primir Distanz zu Husserl sucht, geht Levinas
seit seiner frithen Philosophie von derselben Grundiiberzeugung aus
und macht den Leib als Selbstausdruck des Willens einer Person zu
einem der zentralen Punkte seiner Philosophie.? Er mochte namlich
mit seiner Leibphilosophie eine doppelte Abgrenzung vornehmen.
Zum einen will er sich damit vom Idealismus absetzen, der seiner
Meinung nach den Willen so mit der Vernunft identifiziert,? dass die

1 Vgl. Ciocan 2009, S. 17: »The expressive body — embodiment as expression — con-
stitutes the starting point of his investigations.« Siehe auch Ciocan 2009, S. 4, wo die
Bindung an die eigene Leiblichkeit bei Levinas hervorgehoben wird.

2 Vgl. TU, S. 315/ TI, S. 193: »Identifikation von Wille und Vernunft, auf die die
Intention des Idealismus letztlich abzielt / identification de la volonté et de la raison
que vise |'ultime intention de I'idéalisme«. (»Totalitit und Unendlichkeit« bzw. »To-
talité et Infini« zitiere ich mit den angefiihrten Kiirzeln direkt im Text.)

91

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

Bestimmung des Willens in seiner Verniinftigkeit liege. Demgegen-
iiber — so Levinas — gehe der Wille gerade nicht im Intelligiblen auf,
sondern bewahre durch seine nur in der Ethik fassbare Normierung
eine von der theoretischen Vernunft unabhingige Position. Zum an-
deren schreibt Levinas gegen den Primat des Bewusstseins an, indem
er darauf hinweist, dass jedes Bewusstsein darauf angewiesen sei,
dass das Ich von etwas lebt, also Nahrung braucht und eine Umwelt
hat. Das »Bewuftsein wird durch den praktischen Vollzug der
menschlichen Existenz erméglicht«, die ihrerseits »fiir das Bewuf3t-
sein eine Basis bildet, die nicht vollstindig theoretisch eingeholt wer-
den kann« (Sirovatka 2006, S. 94).> Der Leib verweist demnach auf
die Anderheit des Ich, die bei Levinas so konzipiert ist, dass Ich und
Nicht-Ich nicht zu einem Ganzen verschmolzen werden konnen.*
Gegen das Bewusstsein als zentralen Punkt, von dem aus sich die
Welt in eine Totalitit ordnet, setzt Levinas in » Totalité et Infini« den
Willen. Anders als das Bewusstsein, das auf die Welt ausgreift und sie
denkerisch zu integrieren vermag, sieht er in der willentlichen Zu-
wendung zur Welt deren Widerstindigkeit auftauchen, die sich vor
allem als Gegengewalt gegen den Willen zeige. Gewalt von auflen
begrenzt den Willen insofern, als der Wille zwar Anerkennung er-
fahrt — gerade, wenn man ihm widerspricht —, aber schliefilich doch
gebeugt wird. (TU, S. 333 / TI, S. 204) Wihrend sich nach Levinas das
Bewusstsein immer durchsetzt, weil es nichts gibt, das es nicht zu
integrieren vermochte, erleidet jeder Wille seine Niederlagen.
Zunichst beginnt jede willentliche Regung mit einem Selbstaus-
druck, der sich als Selbstbehauptung dufert. Etwas zu wollen stirkt
das Ich, indem dieses beginnt, sich selbst zu behaupten. Es zeigt sich in
jeder Auflerung des Willens also dessen Fiir-sich. Im ich kann zeigt
der Wille an, dass ein Ich sich etwas gegeniiberstellt und dadurch sei-
nerseits Widerstand fiir einen zweiten Willen werden kann, der dem
eigenen entgegensteht. In diesem Sinn hat der Wille die Eigenschaft
des Fiir-sich als Abgrenzung von anderem. (TU, S. 333 / TI, S. 205)
Die Titigkeit des Willens umfasst freilich eine weitere Bewe-
gung: Der Wille ist nicht nur fiir sich titig, sondern dufert sich zu-

3 Sijehe auch Sirovatka 2006, S. 59.

* Vgl. TU, S.321/ TI, S.196: »Die Mannigfaltigkeit setzt daher eine Subjektivitdt
voraus, die in der Unméglichkeit einer totalen Reflexion gesetzt ist, in der Unmog-
lichkeit, das Ich und das Nicht-Ich in einem Ganzen zu verschmelzen. / La multiplicité
suppose donc une objectivité posée dans l'impossibilité de la réflexion totale, dans
I'impossibilité de confondre en un tout le moi et le non-moi.«

92

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

gleich auch und transzendiert sich dadurch selbst. Diese Bewegung der
Selbsttranszendenz ist zunichst daran erkennbar, dass jemand, der
etwas will, etwas ins Werk setzen kann, also etwas aus eigenem Anstof3
beginnt oder herstellt. So setzt er sich tiber das von ihm gesetzte Werk
der Welt und anderen aus. Jedes Werk verliert ndamlich den unmittel-
baren Bezug zum willentlichen Ich, sodass tiber es verfiigt werden
kann, bis dahin, dass es als Ware in den Tauschhandel gelangt. Auf
diese Weise verliert ein willentliches Ich seine Geschlossenheit und
wird angreifbar, indem es sich vermittelt und dadurch zum Teil in
fremde Verfiigung gerit. Da das Werk eines Willens von seinem Ur-
sprung getrennt wird, kann sich ein fremder Wille seiner bemichtigen
und fiir es eine andere als die urspriingliche Sinngebung intendieren.
(TU, S. 330 / TI, S. 203) Der Wille »exponiert sich dem Anderen durch
sein Werk / s’expose par son ceuvre a Autrui« (TU, S. 329 / T1, S. 202).

Stirker noch als iiber das willentlich hervorgebrachte Werk wird
der Doppelcharakter des Willens in Selbstbehauptung und Selbstver-
lust — womit Levinas gegen eine Philosophie Stellung bezieht, die vor
allem die Souverinitit des Bewusstseins hervorkehrt — in der mog-
lichen Gewalt gegen den eigenen Willen deutlich. Denn — wie ge-
sagt — jeder Wille steht in der Moglichkeit, gebeugt zu werden, wobei
ihm Gewalt von auflen eine Grenze setzt. Ein gebrochener Wille ver-
liert seine Souverinitit iiber die Welt, die er urspriinglich beherr-
schen wollte.

So geht der Wille fiir Levinas weder in der Intelligibilitdt der
Welt auf noch gelingt es ihm, die eigene Welt unter seine Herrschaft
zu bringen. Er macht sich nidmlich doppelt angreifbar: zum einen,
weil er etwas ins Werk setzt, und zum anderen, weil er sich selbst
einer moglichen Gegengewalt gegeniiber exponiert. Das bedeutet,
dass sich der Wille, der fiir sich agiert, gerade dadurch, dass er dies
tut, zugleich verrit.

Hier setzt Levinas’ zentrale These fiir sein Leibverstindnis an.
Menschlicher Wille, der einerseits fiir sich titig ist und sich anderer-
seits damit zugleich angreifbar macht, kann nach Levinas nicht an-
ders, als sich leiblich zu manifestieren. Denn nur leiblich kann er
etwas ins Werk setzen und nur in leiblicher Manifestation ist er auch
anfechtbar. »Diese Verfassung des Willens, die sein Fiir-sich genauso
umfasst wie seinen Verrat an sich selbst — so Levinas — »ist der Leib /
Ce statut de la volonté est le corps.« (TU, S. 334/ TI, S. 205) Anders
gesagt: »Der Leib ist der ontologische Status des Willens [...]/ Le
corps est son régime ontologique [...].« (TU, S.335/ TI, S.206)

93

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

Damit ist der Leib primér kein Objekt, sondern ontologische Mani-
festation des Willens-Ich.

Wesentlich fiir seinen Leibbegriff, dem es hier nachzuspiiren
gilt, ist aus meiner Sicht, dass Levinas den Leib von dieser Doppelheit
des Willens her denkt und den Willen gleichsam im Leib inkarniert
sein ldsst. Diese Vorgabe hat zur Folge, dass er die Manifestation von
Selbstbehauptung und Selbstverlust auch im Leib aufweisen muss.
Anderenfalls liefle sich seine These, wonach sich der Wille im Leib
manifestiert, kaum aufrechterhalten. Um dieser Notwendigkeit nach-
zukommen, konkretisiert Levinas den Niederschlag des Willens im
Leib durch dessen Stellung zwischen Gesundheit und Krankheit. (TU,
S. 334 / TI, S. 205) Einerseits behauptet sich der Leib seiner Meinung
nach gegen die Bedrohung von aufSen in der Gesundheit, andererseits
ist er permanent verletzbar und daher von Krankheit bedroht. Auf
dieser Konkretisierungsstufe ist der Wille dann der Leib, »der sich
zwischen Gesundheit und Krankheit hélt / se tenant entre la santé et
la maladie« (TU, S. 345 / T1, S. 212).

Anders ausgedriickt zeigt sich in der Doppelheit von Gesundheit
und Krankheit, dass das Fiir-sich eines willentlichen Ich in seinem
Leib »nicht nur verkannt, sondern mifShandelt, nicht nur verletzt,
sondern gezwungen« werden kann / »A travers lui, on ne méconnait
pas seulement, mais on peut maltraiter le »pour soi< de la personne, on
ne |'offense pas seulement, on la force.« (TU, S. 334 / T1, S. 205) Dazu
kommt, dass der Leib in seinem dem willentlichen Ausdruck ent-
sprechenden ich kann in ein Ding umschligt (TU, S.334/ TI,
S. 205), das nach der Leib-Korper-Unterscheidung als Korperding zu
bezeichnen ist. Als solches ist er affizierbar und bedroht — bis hin zum
eigenen Versagen. Nach Levinas macht diese Doppelheit des Willens,
die sich — wie die von ihm angefiihrten Beispiele zeigen sollen — in der
Doppelheit des Leibes wiederholt, die Sterblichkeit des leiblichen Ich
aus. Dieses steht zwischen Gesundheit und Krankheit, zwischen
Selbstbehauptung und deren Zuriickweisung, und ist deshalb in sei-
ner Existenz bedroht, aber (noch nicht) ausgeléscht, lebt also, aber so,
dass es stindig vom Tod bedroht ist. Auf diese Weise ergibt sich fol-
gender Zusammenhang von Wille, Leib und Sterblichkeit: »Der Wille
enthilt die Dualitit von Verrat und Treue in seiner Sterblichkeit; die
Sterblichkeit ereignet sich oder vollzieht sich in der Leiblichkeit. / La
volonté contient cette dualité de la trahison et de la fidélité, dans sa
mortalité, laquelle se produit ou s’exerce dans sa corporéité.« (TU,

S. 339/ TI, S. 208)

94

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.
2. Levinas’ Bezug zu Schopenhauer

Mit seiner engen Verkniipfung von Wille und Leib steht Levinas in
der Denktradition von Arthur Schopenhauer. Auch Schopenhauer
hatte die Absicht, idealistische Positionen dadurch zu relativieren,
dass er den Leib als Fundierung des Denkens ins Spiel gebracht hat
und beispielsweise meinte, dass das »Erkennen« — aber nicht der Wil-
le — als eine »Funktion des Leibes [...] zu begreifen« sei (HN 4,1,
Nr. 90, S. 189).5 Die Voraussetzungen fiir den Zusammenhang von
Vorstellung und Erkenntnis werden von Schopenhauer nicht in trans-
zendental-idealistischen, sondern in leiblichen Bedingungen gesucht.®

Wie spiter Levinas verkniipft Schopenhauer den Leib in der Fol-
ge unmittelbar mit dem Willen. Harald Schondorf hat gezeigt, dass
bereits in einer handschriftlichen Notiz von 1814 dieser Grund-
gedanke ausformuliert ist, der den Ausgangspunkt fiir die zentrale
These seines Hauptwerkes »Die Welt als Wille und Vorstellung« bil-
det, dass namlich die Welt in ihrem Innersten Wille sei. Schopenhau-
er schreibt in dieser handschriftlichen Notiz: »Der Leib, (der korper-
liche Mensch) ist nichts als der sichtbar gewordne Wille.« (HN 1,
Nr. 191, S. 106 [Weimar 1814, Z])” Thm geht es in der Folge darum,
den Leib nicht als mittelbares Objekt, sondern als eines zu erfassen,
das nicht iiber die Vorstellung erkannt werden kann. Der Leib ist dem
Ich nach Schopenhauer unmittelbar gegeben. Unmittelbare Gegeben-
heit zeigt sich darin, dass ich etwas will und der Leib diese Willens-
duflerung vor aller Reflexion darauf ausfiihrt. Diese Identitit von
Willensakt und leiblicher Bewegung ist ihrerseits dem Bewusstsein
zuginglich, das Bewusstsein ist aber nicht vermittelnde Instanz, son-
dern blof sekundire Zugangsmdoglichkeit zu einer priméaren Identitit.
(Schondorf 1982, S. 186) Schopenhauer driickt diesen Zusammen-
hang in einer weiteren handschriftlichen Notiz so aus:

»Ich erkenne also, daf3 mein Leib und mein Wille identisch sind; oder viel-
mehr dafl die anschauliche (mittelbare) Vorstellung die ich von meinem
Leibe eben so habe wie von allen anderen Kérpern, das Unterscheidende
hat, daB8 ich sie zugleich in einer ganz andern Art erkenne, in welcher Hin-
sicht ich sie meinen Willen nenne, und welche Erkenntnifd mir iiber die

5 Vgl. Esser 1991, S. 82. Siehe auch Esser 1991, S. 77. (»Die Welt als Wille und Vor-
stellung« zitiere ich mit dem Kiirzel »W« und den »Handschriftlichen NachlaB3« zi-
tiere ich mit dem Kiirzel »HN« direkt im Text.)

¢ Zum Verhiltnis von Wille und Sein vgl. Bergo 2006, S. 63.

7 Vgl. dazu Schondorf 1982, S. 177{.

95

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

Bewegungen meines Leibes auf Motive, und iiber sein innres Wesen den
AufschluB [giebt], den ich iiber die Bewegungen aller Kérper und ihr innres
Wesen, entbehre.« (HN 1, Nr. 650, S. 443 [Bogen 7, 1817, Dresden])

Die angefiihrten Stellen zeigen nichts von der Doppeldeutigkeit, die
Levinas dem Willen attestiert, namlich nichts vom Zugleich von
Selbstbehauptung und Verrat, wenn der Wille im Werk konkret wird.
Die mit den Schopenhauer-Stellen vorgestellte Auffassung der Iden-
titat zwischen Wille und Leib wird von Levinas zwar geteilt. Er relati-
viert aber den Willen in seiner Kraft der Selbstbehauptung. Einerseits
betont Levinas seine Einheit, andererseits verweist er auf die beiden
gegensitzlichen Momente des Willens, die sich im Leib niederschla-
gen und ihrerseits den Leib charakterisieren.

Da — wie Levinas behauptet — einerseits der »Wille, der seinem
Wesen nach verletzlich ist / volonté essentiellement violable«, »den
Verrat in seinem Wesen hat / a la trahison dans son essence« (TU,
S. 335/ TI, S. 205) und andererseits »die Leiblichkeit die ontologische
Verfassung einer primiren Selbstentfremdung darstellt / décrit le ré-
gime ontologique d’une aliénation premiere de soi« (TU, S. 329 / TI,
S. 202), driicken sich die gegensitzlichen Bewegungen des Willens in
zwei Leibaspekten aus. Weil der menschliche Wille nach Levinas
»nicht heroisch / n’est pas héroique« (TU, S. 335 / TI, S. 205) ist, also
die eigene Niederlage von vornherein in sich trigt, ist er nicht blof3
Selbstbehauptung eines Ich, sondern zugleich dessen Selbstverlust,
der letztlich in den Ruin fiihrt. Die Selbstentfremdung des Willens
endet unweigerlich im leiblichen Tod. Dabei liegt die Bedrohlichkeit
des Todes nicht zuerst im Wissen um ihn oder im Bewusstsein der
eigenen Sterblichkeit, sondern in einer Bedrohung, die sich nicht tiber
das Wissen vermittelt, sondern in der Gefdhrdung des ontologischen
Status eines Lebewesens, das etwas will. Levinas nennt diese Bedro-
hung das »Hereinstehen des Todes / imminence de la mort« in die
eigene Existenz, ndmlich in der Form der »irreduziblen Bewegung
der Anndherung/ irréductible mouvement d’approche« (TU,
S. 341/ TIL S. 209) der eigenen Vernichtung und der vélligen Willen-
losigkeit. So gleicht der Tod dem Herannahen eines Mordes,® von
dem ich nur weif3, dass er niherkommt, von dem ich aber nicht weif3,
wann er geschehen wird.

8 Vgl. TU, S. 341/ TI, S. 210: »[...] der Tod ist méglicherweise Mord / la mort, pos-
siblement meurtre.«

96

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

Wie schon am Ende des ersten Abschnitts erwihnt, ist der Wille
bei Levinas als sterblicher Wille charakterisiert. Die Sterblichkeit des
Willens ist wegen dessen Identitdt mit dem Leib an der Sterblichkeit
des Leibes ablesbar, die nach Levinas als ontologisch fassbare Grof3e
verstanden werden muss. (TU, S. 335 / TI, S. 206) Mit der Sterblich-
keit ist freilich ein zeitlicher Faktor ins Spiel gebracht, der unmittelbar
mit dem Willen in Verbindung steht. Dass der Wille sich selbst verrit,
fithrt zur Sterblichkeit und damit zur Zeitlichkeit des Leibes. Auch
Schopenhauer bindet eine Form von Zeit an Wille und Leib und be-
hauptet, dass diese die im Bewusstsein vorgestellte Zeit unterlauft.’
Der Bewusstseinszeit sind nach Schopenhauer zwei Zeitformen
fremd, weil sie sich nicht in sie integrieren lassen, namlich diejenigen,
die einerseits mit dem asthetischen Erlebnis und andererseits mit dem
Willenserlebnis zusammenhingen. Beide Formen sind, weil sie mo-
mentane Erlebnisse meinen, im Grunde iiberzeitlich. Wihrend das
dsthetische Erlebnis die Zeit fiktional iiberschreitet und das Ich da-
durch seine Identitat verliert, ist im Willenserlebnis das Ich véllig bei
sich und ist auf diese Weise reine Wirklichkeit ohne Zeitdimensionen.

Dies fiihrt zu einer von Levinas unterschiedlichen leibzeitlichen
Konzeption Schopenhauers. Wihrend jener die Sterblichkeit von
Wille und Leib als Selbstbehauptung denkt, die so bedroht ist, dass
ihr Ende unaufhérlich niherkommt, sieht dieser im Willensakt die
Vergiinglichkeit iberwunden. Denn im Akt des Willens ist seiner
Auffassung nach jede Differenz verschwunden, sodass sich der un-
mittelbare Selbstausdruck des Willens gleichsam ohne Gefahrdung
vollzieht. So verstandener Wille hat keine bedrohliche Zukunft, son-
dern geschieht in »absolute[r] zukunfts- und vergangenheitslose|[r]
Gegenwart« (Esser 1991, S. 89). Da man sich nach Schopenhauer im
Wollen selbst weder dsthetisch noch theoretisch zu seinem Wollen
verhalten kann (Esser 1991, S. 90), tut sich keine zeitliche Differenz
auf, die Zukunft oder Vergangenheit eroffnen konnte. Reine Wirk-
lichkeit des Ich ldsst Zeit in absolute Gegenwart implodieren. Die
»Form der Erscheinung des Willens, also die Form des Lebens oder
der Realitit, so heif3t es in »Die Welt als Wille und Vorstellungg, ist
»eigentlich nur die Gegenwart« (W 1, §54, S. 384), die »immer daist
[T und unverriickbar feststeht« (W 1, §54, S. 385).1° Der Willensakt
fiihrt in das ewige nunc stans.

% Vgl. zum Folgenden: Esser 1991, S. 87f.
10 Vgl. Esser 1991, S. 93.

97

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

Freilich gilt diese Behauptung nur fiir die Eigenzeit des Willens
und des Leibes, in der er sich manifestiert, nicht jedoch fiir die Zeit
des Leibes, insofern dieser dingliches Objekt ist. Einerseits ist der Leib
der sichtbare Wille — Schopenhauer spricht von Objektitit im Unter-
schied zu Objektivitit —, andererseits gehort der Leib aber auch der
Welt der Objekte an, die ihre eigene Zeit hat, die nicht die Zeit des
Willens ist. Daher gilt fiir Schopenhauer:

»Es ist ein Hauptsaz [!] meiner Philosophie daf3 der Leib nur die Objektitiit,
Sichtbarkeit des Willens, und daher mit diesem identisch ist, wobei freilich
die Zeit als Form der Objekte nur dem Leib, nicht dem Willen zukommt.«
(HN 1, Nr. 292, S. 180 [Dresden 1814, S.5.])

3. Zeit des Willens und des Leibes

Insofern Levinas die Absolutheit der Zeit als Gegenwart, wie sie
Schopenhauer konzipiert, nicht {ibernimmt, sondern den Willen als
nicht-heroisch versteht, kann er die absolute Gegenwart nicht als Zeit
des Leibes ansetzen. Vielmehr liegt sie, wie sichtbar geworden ist, fiir
ihn in der Sterblichkeit, also in der Willenskundgebung, die zugleich
Ausdruck eigener Identitit und deren Verrat ist. Der Selbstverrat des
Willens begriindet den Ursprung der Zeit des Leibes, er charakteri-
siert die Zeitlichkeit des Leibes als Sterblichkeit. Wenn man nach der
Zeit des Leibes fragt, wie sie Levinas versteht, muss man also die
Sterblichkeit genauer in den Blick nehmen.

Levinas geht von der Verletzbarkeit des Leibes aus, die im Tod
bis zur Vernichtung getrieben wird. Der Tod ist als Bedrohung zwar
wihrend des Lebens stindig prisent, wird aber noch nicht schlagend.
Das bedeutet, dass die Zeit die Distanz ist, die ein Ich von seinem Tod
trennt. Leibliche Zeit ist damit »Aufschub« bzw. »Vertagung«
(»ajournement«) des eigenen Ablebens (TU, S. 325/ TI, S. 199), das
man nicht selbst in der Hand hat und iiber das man auch nicht ver-
fiigen kann, aufler man legt selbst an sich Hand an. Die Sterblichkeit
als das Leben zwischen Gesundheit und Krankheit gehort zur »Exis-
tenzweise eines Seienden, dessen Gegenwart sich gerade im Augen-
blick seiner Gegenwart vertagt / mode d’existence d’un étre dont la
présence s’ajourne au moment méme de sa présence« (TU, S. 326 / TI,
S. 200), dessen Gegenwart also nicht — wie bei Schopenhauer — unver-
riickbar ist und deshalb absolute Gegenwart bleibt. Zeitlich zu sein
bedeutet bei Levinas einerseits »fiir den Tod sein / étre [...] pour la

98

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

mort« und andererseits »noch Zeit haben / avoir encore du temps,
also »gegen den Tod sein / étre contre la mort« (TU, S. 344/ TI,
S. 212). Kurz gesagt kann man mit ihm leibliche Zeit so definieren:
»Aufschub des Todes in einem sterblichen Willen / ajournement de la
mort dans une volonté mortelle« (TU, S. 339 / TI, S. 208).

Die Zeit endet mit dem Tod, in dem der Leib und der Wille die
Selbstbehauptung zugunsten des Selbstverlustes einbiifSen. Fiir den
Leib bedeutet der Tod also die véllige Verdinglichung und fiir den
Willen ginzliches Unvermégen:

»[...] im Tod wird der Wille als eine Sache von Sachen getroffen — von der
Spitze des Stahls oder der Chemie der Gewebe (dank irgendeines Morders
oder des Unvermégens der Arzte) [...] / a la mort ott la volonté est atteinte
comme chose par les choses — par la pointe de I'acier ou par la chimie des
tissus (dues a quelque meurtrier ou a l'impuissance des médecins)« (TU,
S.334f./ TL S. 205).

Da der Tod zwar da, aber aufgeschoben ist, tut sich eine Differenz zur
eigenen Vernichtung auf, die das Bewusstsein ausfiillen kann. Der
Zwischenraum zum vertagten Tod erdffnet die Moglichkeit, zum ei-
genen Sein einen Abstand einzunehmen. Hier setzt Levinas den Ur-
sprung der Zeit des Bewusstseins an. Diesem ist die Zeit gegeben,
»um dem eigenen Verfall unter der Drohung der Gewalt zuvor-
zukommen / pour prévenir sa propre déchéance sous la menace de la
violence« (TU, S. 348 / TI, S. 214). Das bedeutet: »Bewuf3tsein haben
heif3t Zeit haben. / Etre conscient, c’est avoir du temps.« (TU, S. 348 /
TI, S. 214) Freilich meint Levinas damit nicht die Vergangenheit oder
die Zukunft, die das Bewusstsein fiir sich iiber Retention oder Proten-
tion gewinnt, sondern die Distanz zur eigenen Gegenwart, die Scho-
penhauer im Willensakt nivelliert sah.

In diesem Sinn ldsst Levinas das Bewusstsein in der leiblichen
Grundgegebenheit der Sterblichkeit griinden und fithrt damit zwi-
schen der Zeit des Bewusstseins und der des Leibes ein Fundierungs-
verhiltnis ein. Dass ich iiberhaupt ein Bewusstsein habe und in der
Folge retentionale und protentionale Zeitbeziige herstellen kann,
liegt darin, dass die Sterblichkeit des Leibes die Distanz zum eigenen
Tod impliziert. Diese Leibzeit ermdglicht das Bewusstsein und dessen
Zeit erst. Die eigene Verletzbarkeit, die die Moglichkeit widerspiegelt,
dass der eigene Wille gebrochen werden kann, ist Ausdruck leiblicher
Zeit, die die Zeit des Bewusstseins aus sich entlisst.

Ein Bewusstsein zu haben heifdt also in einem doppelten Sinn,

99

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

Zeit zu haben: Zum einen hat das Bewusstsein seine eigene Zeit, zum
anderen zeigt das Bewusstsein an, dass es eine fundierende leibliche
Zeit gibt, die es selbst moglich macht. Zu dem zitierten Satz, wonach
ein Bewusstsein zu haben bedeute, Zeit zu haben, gehort also ein
parallel konstruierter Satz von Levinas, der sich an anderer Stelle
befindet, namlich: »[...] Leib sein [heifst] Zeit haben [...]/ [...] étre
corps, c’est avoir du temps [...].« (TU, S. 163 / TI, S. 90)1

Das angesprochene Fundierungsverhaltnis ldsst sich tiber das
Auftreten von Schmerz verdeutlichen. Der physische Schmerz be-
grenzt namlich das Bewusstsein.'> Zwar gelingt es dem Bewusstsein,
den Schmerz bis zu einem gewissen Grad auf Distanz zu halten und
ihn nicht iiberméachtig werden zu lassen, es ist aber zugleich durch
den Schmerz gefihrdet, insofern es des Schmerzes nicht Herr wird.
(TU, S.349f./ TI, S. 215) Der Schmerz ist nicht einfach durch das
Bewusstsein zu bekimpfen und zu eliminieren. Er ist schon Gegen-
wart, sonst wire er nicht realer, sondern nur vorgestellter Schmerz;
zugleich bleibt er unabsehbar zukiinftig, zumal seine Dauer und seine
Intensitit durch Vorstellung nicht in den Griff zu bekommen sind.
Wird er tibergrof3, erlischt es. Zeitlich zu existieren bedeutet — wie
schon gesagt — fiir Levinas zwischen Gesundheit und Krankheit, also
mit dem physischen Schmerz zu leben und diese Bedrohung, der man
ausgesetzt ist, zu erdulden. Diese leiblich verstandene Geduld ist die
»Gewalt, die der Wille ertrigt / la violence que la volonté supporte«
(TU, S. 351/ TI, S. 216).

Levinas versucht also, die Zeit des Bewusstseins so zu denken,
dass Zeit, insofern sie vom Bewusstsein bestimmt wird (gen. subi.),
fundiert ist in einer Zeit, die das Bewusstsein erst moglich macht, also
in einer Zeit fiir das Bewusstsein (gen. obi.). Diese fundierende Zeit
ist eine leibliche Zeit, die fiir die Bewusstseinszeit zwar nicht Bestim-
mungsgrund ihrer Form, aber Moglichkeitsgrund ihres Bestehens ist.
Die Leibzeit ist charakterisiert durch die Vertagung des Todes, der
droht, allerdings noch aufgeschoben bleibt, also Lebenszeit eroffnet,
die begrenzt ist, aber Existenz sichert, obwohl diese stets gefiahrdet
ist. Die zeitliche Verfasstheit des Leibes griindet in dessen Sterblich-

11 Vgl. Casper 2000, S. 167. Siehe auch: Casper 2000, S. 171, der von einer »tempora-
lisation de la chair« spricht.

12 Vgl. TU, S. 349 / TI, S. 215: »Die bevorzugte Situation, in der das Ubel, das immer
kiinftig ist, Gegenwart wird — die Grenze des Bewuftseins —, wird im sogenannten
physischen Schmerz erreicht. / La situation privilégiée ol le mal toujours futur, de-
vient présent — la limite de la conscience — s’atteint dans la souffrance dite physique.«

100

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

keit und diese ihrerseits in der Doppelstruktur des Willens, genau
genommen in dessen Ohnmacht, die erst dann véllig zum Tragen
kommt, wenn das Fiir-sich des Willens jede Bestimmungskraft ver-
liert. Diese Ohnmacht ist nach Levinas »das Wunder der Zeit/ la
merveille du temps, die sich als »Kiinftigung und Vertagung dieser
Ohnmacht / futurition et ajournement de cette défaillance« erweist
(TU, S.346/ TI, S.213). Die Zeit des Leibes, die die Zeit des Be-
wusstseins fundiert, ist — so kann man zusammenfassend festhalten —
bedingt durch die gegen Schopenhauers Auffassung des Willensaktes
festzuhaltende Ohnmacht des Willens, die sich leiblich als Sterblich-
keit niederschlagt.

4. Leibzeit

Levinas’ Konzeption einer Leibzeit geht von mehreren Voraussetzun-
gen aus, die ich abschliefend zusammenfassen und teilweise hinter-
fragen mochte. Zum einen bestimmt er in »Totalité et Infini« das
Subjekt, das er in seiner Spitphilosophie mit dem Begriff der »Ver-
wundbarkeit / vulnérabilité« noch radikaler fassen wird, als leibliches
bzw. »inkarniertes Subjekt« (Freyer 2009, S. 32). Ein Subjekt ist dem-
nach ein primar leibliches Ich. Levinas stellt nicht den Leib als Mittel
des Selbstvollzugs des Ichs in den Vordergrund, sondern wendet sich
gegen Husserls fungierende Leiblichkeit, indem er von der Einheit
von Ich und Leib ausgeht. (Freyer 2009, S. 30)

Zum anderen unterstellt er das Problem der Leiblichkeit seiner
Willensphilosophie. Dabei identifiziert er in dhnlicher Weise wie Ar-
thur Schopenhauer den Willen mit dem Leib, charakterisiert den Wil-
len aber als Selbstbehauptung und konstatiert zugleich seine Ohn-
macht, insofern er gebrochen oder gebeugt werden kann. Damit
nimmt er seine Zeitphilosophie einerseits aus ontischer Kausalitdt
heraus und baut sie von den Begriffen der Gewalt und der Gefihr-
dung her auf. Andererseits ist das Willenssubjekt nicht blofs als eines
bestimmt, dessen zentrale Fihigkeit darin besteht, Ursache seiner
selbst zu sein, sondern als von einer gewaltsamen Ubermacht gefihr-
detes Ich.

»Der Gedanke eines Seienden, das sterblich, aber zeitlich ist, das in seinem
Willen ergriffen wird [...], unterschiedet sich grundsitzlich von jeder Kau-
salitdt, die zur Idee der causa sui fithrt. Ein solches Seiendes setzt sich der

101

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

Gewalt aus, aber es widersetzt sich ihr auch. / La notion d’un étre mortel,
mais temporel, saisi dans la volonté [...] se distingue foncierement de toute
causalité qui meéne a l'idée de causa sui. Un tel étre s’expose, mais aussi
s’oppose a la violence.« (TU, S. 325 / TI, S. 199)

Im Leib sieht Levinas zwar den Willen in seinem ontologischen Sta-
tus, der Leib erweist sich deshalb aber nicht als unangefochtene
Selbstversicherung, sondern als grundlegende Selbstentfremdung. ™

Solche Selbstentfremdung liegt in der Fremdbestimmung des
Willens begriindet, insofern dieser Gewalt ausgesetzt ist, die ihn
nicht so agieren ldsst, wie er es vielleicht mochte, und die ihn letztlich
iiberhaupt nichts mehr konnen ldsst. Levinas denkt diese Fremd-
bestimmung — wie schon angedeutet — in » Autrement qu’étre« als
Verwundbarkeit, die die eigene Existenz gefihrdet, das Ich aber auf
den anderen Menschen in Verantwortung ausrichtet.'*

Zum Dritten ist die Leibzeit, wie sie Levinas konzipiert, wesent-
lich vom Bezug des oder der Anderen auf den eigenen Willen be-
stimmt. Das Verstindnis von Anderheit, das Levinas dabei vertritt,
ist freilich nicht das der intercorporéité von Merleau-Ponty. (Bedorf
2012, S. 71-75) Die Intersubjektivitit, die Merleau-Ponty als Zwi-
schenleiblichkeit bestimmt, st6f3t insofern auf die Kritik von Levinas,
als er meint, Leiblichkeit kénne mit dem Beispiel wechselseitiger Be-
rithrung nicht hinreichend verstanden werden, und als er die Sym-
metrie zwischen Ich und Anderem durch Anspriiche und Gewalt un-
terlaufen sieht. Die Sterblichkeit, die die Ausgesetztheit des Ich der
hereinstehenden Gewalt des Todes und des Schmerzes gegeniiber
markiert, ist nicht nur fiir das Ungleichgewicht der Interpersonalitit
als Zwischenleiblichkeit maf3geblich, sondern auch fiir die Konzepti-
on der Leibzeit des Ich. Sie erweist sich als doppelt bestimmt: zum
einen von der Natur des Willens und zum anderen von dessen Aus-
gesetztheit fremder Gewalt gegeniiber.

Mir scheint mit einer solchen Auffassung von Zeit zwar ein
nachvollziehbares Konzept fiir das Fundierungsverhiltnis zwischen
Bewusstseinszeit und Leibzeit vorzuliegen. Es ist aber zu fragen, ob

1 Vgl. Bedorf 2012, S. 74. Bedorfs generelle Aussage, Levinas wende sich gegen die
Ontologisierung des Leibes, miisste insofern differenziert werden, als Levinas we-
nigstens in »Totalité et Infini« den Leib als den spezifischen ontologischen Status des
Willens versteht.

4 Vgl. Bedorf 2012, S. 76, und Sirovétka 2006, S. 184: »Eine der grofiten Akzentver-
schiebungen in der Charakterisierung der Leiblichkeit gegeniiber den Thesen von
Totalité et Infini stellen die Begriffe der Ausgesetztheit und Verwundbarkeit dar.«

102

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

die Leibzeit als reine Willenszeit bestimmt werden kann, und dariiber
hinaus ist zu tberlegen, ob die Asymmetrie zwischen eigenem und
fremdem Willen im Rahmen von Gewalt bei Levinas hinreichend er-
fasst ist.

Gegen die Bestimmung von Leibzeit als reiner Willenszeit
spricht, dass mit Levinas’ Begriff des Verrats des Willens Zeit als Fol-
ge der pathischen Natur des Leibes zum Tragen kommt. Der Wille ist
durch die Gegengewalt des Todes bedroht, erhilt aber eine Gnaden-
frist. Dadurch wird endliche Zeit zur gestundeten Vernichtung des
Willens. Zeit ist also im Bereich von Gewalt und der letztlich siegen-
den iibermichtigen Gewalt des Todes angesiedelt. Eine Leibzeit
kommt damit dem Altern gleich, das so verstanden wird, dass es
einem bestdndig leiblich vermittelte Moglichkeiten entzieht. Aus-
geblendet bleibt das Zuwachsen neuer Moglichkeiten leiblichen
Selbstausdrucks. Bringt man diesen Aspekt ins Spiel, muss man des-
halb die Asymmetrie in der leiblichen Interpersonalitit nicht auf-
heben. Vielmehr konnte man Sterblichkeit auch als Zeit moglicher
Selbstentfaltung verstehen, die einem zukommt, ohne dass sie vom
Willen intendiert worden wire.

Das wiirde bedeuten, dass der fremde Wille nicht vornehmlich
als Gegengewalt zu verstehen ist, sondern als das Zuspielen neuer
Moglichkeiten. Fiir den Leib gesprochen, bedeutete dies, dass das Le-
ben nicht blof Selbstentzug wire, sondern zugleich Selbstbegabung,
dass also Phinomene wie Heranwachsen und Reifen fiir das Konzept
einer Leibzeit nicht irrelevant blieben.

Freilich liefSe sich Leibzeit dann nicht allein als Willenszeit ver-
stehen, solange Wille als Selbstbehauptung aufgefasst wird. Mein
Vorschlag meint allerdings nicht, dass Levinas’ Doppelbestimmung
des Willens im Sinne Schopenhauers auf einen absoluten Willen zu-
riickgenommen werden sollte. Damit wiirden die erwihnten Phéno-
mene noch weniger beschreibbar. Vielmehr ist aus meiner Sicht das
Moment des Selbst in der Selbstbehauptung des Willens zu hinter-
fragen. Wille ist nicht nur die Kraft, die sich selbst will und sich so
eine Zukunft gibt, sondern auch ein zu seinem ich kann ermichtigter
Wille. Er hat nicht nur die Zukunft, die er sich als Kraft gegen den Tod
erkdmpft, sondern auch eine Vergangenheit, die ihm Méglichkeiten
eigenen Wollens zuspielt. Anders gesagt: Solange der Wille kein blin-
der Wille ist, hat er eine Richtung, die nicht geschichtsfrei ist.

Levinas iiberwindet zwar die absolute Gegenwart als primire
Zeit des Willens, wie sie Schopenhauer fiir den Willensakt ansetzt,

103

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.


https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhold Esterbauer

und gewinnt damit die Zukunft als zentrale Dimension der Leibzeit,
aber zugleich verliert er die Vergangenheit des Leibes und damit des
Willens aus dem Blick. Phinomene wie Leibgedichtnis oder leiblicher
Niederschlag gelebten Lebens spielen fiir seine Konzeption von Leib-
zeit kaum eine Rolle. Zwar erméglicht es einem demnach die Zukunft
des aufgeschobenen Todes, als leibliche Existenz zu leben, allerdings
nicht die seit der Geburt im eigenen Leib manifest gewordene Ver-
gangenheit. Mein Wille und seine Bedrohung geben mir nach Levi-
nas eine unsichere Zukunft. Woher wachsen mir aber Moglichkeiten
ihrer positiven Gestaltung zu, die nicht nur Akte der Todesbekidmp-
fung sind, und woher erhilt mein Leib seine Vergangenheit, die sich
nicht nur in den Furchen meines Gesichts niederschldgt, sondern mir
auch Moglichkeiten des Selbstausdrucks zuspielt? Die eigene Vergan-
genheit kann einen auch leiblich positiv wie negativ einholen und den
eigenen Willen tangieren.

Offenbar ist zu konstatieren, dass Levinas leiblich niedergeleg-
ter Vergangenheit gegeniiber immun ist. Ich meine, dass die Ohn-
macht des Willens nicht nur eine Ohnmacht gegeniiber herandrin-
gender und daher zukiinftiger Gewalt ist — wie Levinas hervorhebt -,
sondern auch eine Ohnmacht eigener Vergangenheit gegeniiber.
Vielleicht ist der Leib ja nicht nur Manifestation des nach vorne
strebenden Willens, sondern ist der Wille auch geprigt von leib-
lichen Grenzen, die Sedimente des vergangenen Lebens sind. In Ab-
wandlung eines Satzes von Merleau-Ponty miisste dann gegen die
Bestimmung des Leibes durch einen so verstandenen Willen gesagt
werden: Moglicherweise ist der Leib doch »tieferer Herkunft [...] als
der >Willec .

Literatur

Bedorf, T. (2012): »Der Leib des Anderenc. In: Leiblichkeit. Geschichte und Ak-
tualitit eines Konzepts, hrsg. von E. Alloa [u.a.], Tiibingen: Mohr Siebeck,
S. 68-80.

15 Vgl. Merleau-Ponty 1966, S. 195: »[...] und so miissen wir zum wenigsten fest-
stellen, da8 der Groll oder die Aphonie, je linger sie andauern, um so mehr die Kon-
sistenz von Dingen gewinnen und sich zu festen Strukturen bilden, und daf} der Ent-
schlufs, der ihnen ein Ende zu setzen vermag, tieferer Herkunft ist als der >Willec.«
Diesen Satz dufSert Merleau-Ponty in seiner Analyse des Falls einer an Aphonie lei-
denden Frau.

104

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib und seine Zeit.

Bergo, B. (2006): »Levinas’ >tragic< philosophy: reading Levinas with Schopen-
hauer«. In: Athena, 1, S. 55-69.

Casper, B. (2000): »La temporalisation de la chair«. In: Lévinas, E.: Positivité et
transcendance. Suivi de Lévinas et la phénoménologie. Sous la direction de J.-
L. Marion, Paris: Presses universitaires de France (= Epiméthée), S. 165-180.

Ciocan, C. (2009): »The Problem of Embodiment in the Early Writings of Em-
manuel Levinas«. In: Levinas Studies, 4, S. 1-19.

Esser, F. (1991): Die Funktion des Leibes in der Philosophie Schopenhauers,
Miinster (= Diss. Miinster).

Freyer, T. (2009): » Leiblichkeit« als >der-Eine-fiir-den-Anderen<? Zu einer Leit-
perspektive heutiger theologischer Anthropologie«. In: Der Leib. Theologische
Perspektiven aus dem Gesprdch mit Emmanuel Levinas, hrsg. von T. Freyer,
Ostfildern: Griinewald, S. 14-32.

Husserl, E. (1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phdnomenologi-
schen Philosophie. 2. Phdnomenologische Untersuchungen zur Konstitution,
hrsg. von M. Biemel, Haag: Nijhoff.

Levinas, E. (1984): Totalité et Infini. Essai sur 'extériorité, 4. Auflage, The Ha-
gue: Nijhoff (= Phaenomenologica 8).

Lévinas, E. (1993): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt,
iibers. v. W. Krewani, 2. Auflage, Freiburg/Br.: Alber.

Merleau-Ponty, M. (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung, aus dem
Franz. iibers. u. eingefiihrt durch eine Vorrede v. R. Bhm, Berlin: de Gruyter
(= Phanomenologisch-psychologische Forschungen 7).

Schéndorf, H. (1982): Der Leib im Denken Schopenhauers und Fichtes, Miin-
chen: Berchmans (= Miinchener Philosophische Studien 15).

Schopenhauer, A. (1966): Der handschriftliche Nachlaf. 1. Frithe Manuskripte
(1804-1818), hrsg. von A. Hiibscher, Frankfurt/M.: Kramer.

Schopenhauer, A. (1974): Der handschriftliche Nachlaf. 4,1. Die Manuskript-
biicher der Jahre 1830 bis 1852, hrsg. von A. Hiibscher, Frankfurt/M.: Kramer.

Schopenhauer, A. (1968): Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. von W. Frhr.
von Léhneysen, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft (= Samtliche Werke 1).

Siroviétka, J. (2006): Der Leib im Denken von Emmanuel Levinas, Freiburg/Br.:
Alber (= Alber Thesen 26).

105

16:19:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/6783495618114-15 - am 25.01.2026, 16:18:58.



https://doi.org/10.5771/9783495818114-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit
	1. Methodische Vorbemerkung
	1.1 Der Leib als ursprüngliches Körperphänomen
	1.2 Die personale Einstellung als Zugang zum Leib als Leib
	1.2.1 Die Methode als primäre sacherschließende Zugangsart
	1.2.2 Die personale Einstellung als primäre Zugangsart


	2. Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit
	2.1 Leib haben heißt Zeit haben
	2.2 Die Zeitigung des Leibes als Zu-sich-selbst-Kommen
	2.3 Schlafen und Aufwachen
	2.4 Älterwerden

	3. Anfang und Beginn der Leibzeit als meiner Lebenszeit
	Literatur

	Embodiment und Idealismus.
	Einleitung
	1. Die phänomenologische Erfahrung
	2. Leib und Erfahrung
	3. Zeit und Erfahrung
	4. Die Leibzeit im Lichte der phänomenologischen Einstellung
	5. Leibzeit als Herausforderung der Transzendentalphänomenologie und die Verschränkung der Einstellungen
	Schluss
	Literatur

	Leibliche Erfahrung und Räumlichkeit des Daseins in Heideggers Leibphänomenologie
	1. Die Leibphänomenologie bei Heidegger
	2. Leiblichkeit und Dasein
	3. Die Leibphänomenologie und das Problem der wissenschaftlichen Methode
	4. Leiblichkeit – Weltlichkeit – Räumlichkeit
	Literatur

	Der Leib und seine Zeit.
	1. Levinas’ Konzept des Willens als Leib
	2. Levinas’ Bezug zu Schopenhauer
	3. Zeit des Willens und des Leibes
	4. Leibzeit
	Literatur


