
Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial?

Ein Plädoyer für eine epistemologisch 

gerechtere Theaterwissenschaft

Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Im Jahr 2006 stellte das US-amerikanische JournalThe Drama Review die pro-

vokante Frage »Is Performance Studies Imperialist?« (McKenzie 2006). Eine

große Anzahl von Performance StudiesWissenschaftler*innen befragten dar-

aufhin ihre eigene Disziplin hinsichtlich kolonialer und imperialer Spuren

und in Bezug auf die Diversität von Stimmen, Stoffauswahl und Spektrum

der Forschungsthemen. Dieses special issue hat in den nordamerikanischen

Performance Studies zu einem langsamen, aber anhaltenden Überdenken des

eigenen Forschens, der Fachgeschichte sowie der Methodologien geführt. Die

deutschsprachige Theaterwissenschaft ist dahingegen von den Diskussionen

um die potenzielle Kolonialität der eigenen Disziplin bisher weitgehend un-

berührt geblieben. Dabei ließe sich diese Frage auch auf die Theorien, Me-

thodologien und Genealogien der Theaterwissenschaft im deutschsprachi-

gen Raum anwenden. Ist die deutschsprachige Theaterwissenschaft kolonial?

Oder anders formuliert: Wie viel Kolonialität verbirgt sich in unserem For-

schungsfeld und unseren Diskursen, in unseren Seminarräumen und Lehr-

plänen, unseren Aufführungsanalysen und Historiografien?

Für den anglophonen Kontext haben die Theaterwissenschaftler Christo-

pher Balme (2007) und Julie Stone Peters (2009) gezeigt, wie stark die frühe

Theaterforschung des 18. und 19. Jahrhunderts mit den Interessen der Ethno-

grafie und der Kolonialexpansion verwoben war (Peters 2009, Balme 2007).

Lange vor der eigentlichen Institutionalisierung des Faches, so Balme und

Peters, war die theaterhistorische Forschung Bestandteil von kolonialer Ex-

pansion, Weltausstellungen, Ethnografie und Reiseberichten. In Schriften,

Tagebucheinträgen und Reiseberichten des 18. und 19. Jahrhunderts tauchen

zahlreiche Szenen von »primitiven« Performances, Tänzen und Ritualen auf,

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

in welchen die europäischen Verfasser eine Vorgeschichte des europäischen

Dramas zu finden glaubten. Darüber hinaus trugen sogenannte »exotische«

Performances in »Menschenzoos« und auf Weltausstellungen im 19. und 20.

Jahrhundert zum ethnografischen Interesse der Zeit und zu wissenschaftli-

chen Publikationen innerhalb der Disziplin Ethnografie bei. Dass diese Ver-

strickung von Ethnografie und Völkerschauen auch im deutschen Kaiserreich

kolonialer Alltag war, ist bereits gut untersucht worden (Thode-Arora 1989;

Dreesbach 2005; Grewe 2006). Inwieweit dieser Austausch sich auch auf die

deutsche Theaterforschung und vor allem auf deutsche Theatersammlungen

ausgewirkt haben könnte, gilt es noch zu erforschen. In Ansätzen wird dies

bereits an der Theaterwissenschaft der Universität Köln mit Bezug auf die

theaterwissenschaftliche Sammlung Carl Niessens getan (Probst 2020; Marx/

Förster 2020). Aber auch durch einen Blick auf theaterwissenschaftliche Me-

thoden lassen sich Spuren von Kolonialität in unserer Disziplin erkennen: in

den Theorien, auf die die Methoden sich berufen (oder nicht berufen), in den

Geschichten und Stimmen, die sie auslassen und überschreiben, sowie in den

Technologien, mit denen (historische) Daten erhoben bzw. ausgewertet wer-

den. Nicht selten ergeben sich in sowohl »alten« als auch »neuen«1 Methoden

Machtasymmetrien zwischen einem unmarkierten, beobachtenden Subjekt

und einem markierten beobachteten Subjekt/Objekt, zwischen einem Globa-

len Norden, in dem die Theorieproduktion stattfindet, und einem Globalen

Süden, aus dem die Daten für eben diese extrahiert werden, zwischen he-

gemonialen westlichen Epistemologien und dem »Rest«. Diese Diskrepanz in

1 Mit den »neuen« Methoden sind hier die Verfahren der Digital Humanities gemeint.

Während diese, wie z.B. PeterW.Marx überzeugend argumentiert, durchaus einer De-

kolonisierung unserer Theatergeschichte zuträglich sein können, indem sie es zum

Beispiel erlauben, Phänomene und Strukturen zu beschreiben, »die ansonsten schon

durch das Raster theater- oder medienwissenschaftlicher Begriffsbildung abgeschat-

tet wurden« (Marx 2021:148), so müssen vor allem die Methoden der Quantifizierung

von Daten unsererMeinung nach von einer postkolonialen/dekolonialen Kritik beglei-

tet werden. Vor allem die Frage, inwiefern quantifizierende Verfahren auf ein Paradig-

ma vonDatenerhebung undKategorisierung zurückgehen bzw. dieseswiederbeleben,

das bereits im 18. und 19. Jahrhundert maßgeblich an der kolonialen Besetzung von

Ländern, der Ausbeutung von Menschen und der Gewinnung von Wissen im Diens-

te des Imperialismus beteiligt war und bis heute rassistische Grenz- und Migrations-

politiken von Nationalstaaten als auch der EU beeinflusst, halten wir aus Sicht einer

postkolonialen/dekolonialen Theaterwissenschaft für entscheidend.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 29

derWissensgewinnung und derWissensproduktion konstituiert den struktu-

rellen, kulturellen und symbolischen Hintergrund für das, was wir in Anleh-

nung an Gayatri Spivak unter »epistemischer Gewalt« (1988) und mit Anibal

Quijano als die »Kolonialität« (2010) unserer Disziplin verstehen.2

 

Für eine postkoloniale/dekoloniale Theaterwissenschaft, die dieser epis-

temischen Gewalt und Kolonialität mit einer »epistemolgisch gerechten«

(Bhambra 2021) Wissenschaft begegnen will, bedarf es unserer Meinung

nach deshalb dreierlei: institutionelle und strukturelle Veränderungen

hinsichtlich des Forschungs- und Lehrpersonals; eine Kanonkritik bzw.

Kanonerweiterung, die die marginalisierten Stimmen und Geschichten bzw.

die Formen der Wissensproduktion, die von den hegemonialen Wissensfor-

men bisher ausgegrenzt wurden, in die Curricula miteinbezieht; sowie eine

kritische Revision und Transformation unserer etablierten Begrifflichkeiten,

Kategorien und Methoden. Letzteres wiegt besonders schwer, da es grund-

sätzlich unsere Epistemologien in Frage stellt, und soll in diesem Beitrag im

Fokus stehen. Denn es reicht unserer Meinung nach nicht aus, postkoloniale

und dekoloniale Themen, Texte und Theaterstücke zu den Lehrplänen und

Forschungsanträgen hinzuzufügen, ohne dass es ein tieferes Verständnis

davon gibt, inwiefern unsere Konzepte und Kategorien von Kritik, mit denen

wir diesen Themen, Texten und Theaterstücken begegnen, von Kolonial-

expansion und der sie begleitenden Erzählungen von Aufklärung, linearer

Geschichtsentwicklung, binären Oppositionen und Zivilisierungsdiskursen

beeinflusst sind. Solange wir, die Theaterwissenschaftler*innen im Globalen

Norden, nicht das koloniale Erbe unserer Epistemologien kritisch befragen,

reproduzieren wir die gewaltvollen Strukturen, die wir dekonstruieren wol-

len, unabhängig davon, wie viele postkoloniale/dekoloniale Stücke wir in

unsere Lehrpläne aufnehmen. Die Soziologin Gurminder K. Bhambra nennt

diese Anerkennung des Einflusses von Kolonial- und Sklavereigeschichte auf

die Wissensproduktionen des Globalen Nordens »epistemological justice«,

denn epistemologisches Un-recht, wie sie mit Blick auf die Tradition der

kritischen Theorie der Frankfurter Schule schreibt, »is more extensive than

simply the substantive neglect of colonialism within the tradition; rather, I

suggest that its categories of critique and their associate normative claims

are also necessarily implicated by this neglect and need to be addressed«

(Bhambra 2021:74). Inspiriert von ihrem Konzept der epistemologischen

2 Boaventura de Sousa Santos spricht sogar von »epistemicide« (de Sousa Santos 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Gerechtigkeit heißt es also nach den Wurzeln der epistemischen Gewalt in

unseren Methoden zu suchen und zu fragen, inwiefern selbige die Lücken

und Ausschlüsse innerhalb der Theaterwissenschaft hinsichtlich kolonialer

Themen und marginalisierter/rassifizierter Stimmen mitproduzieren bzw.

instandhalten. Mit anderen Worten, eine simple Anerkennung »anderer«

oder »alternativer« Formen des Wissens und der Wahrnehmung, die in

die bestehenden hegemonialen Strukturen epistemischer Regime eingefügt

werden, kann nicht genügen. Stattdessen muss problematisiert werden, in-

wiefern diese Unterschiede in der Wissens- und Wahrnehmungsproduktion

überhaupt erst durch die Geschichten der Kolonisierung und Versklavung,

Unterdrückung und Ausbeutung produziert worden sind.Diese Unterschiede

zeigen sich auch in Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten von Wissenschaft-

ler*innen selber. Epistemologische Gerechtigkeit, wie Bhambra betont, muss

immer auch danach streben, über das Verursachen von epistemischen Brü-

chen innerhalb imperialistischer Wissensregime hinaus auch die Brüche in

der sozialenWelt, die von eben diesen selbenWissensregimen unter anderem

verursacht worden sind, zu identifizieren und zu reparieren. Dies bezieht

sich auch auf die Stimmen derer, die seit Jahren auf die Lücken in unserer Ge-

schichtsschreibung und unseren Archiven aufmerksam gemacht haben und

die aber selbst aufgrund gesellschaftlicher Marginalisierung und strukturel-

lem Rassismus auch in unserer Disziplin unerhört geblieben sind. So sehr

wir es begrüßen, dass postkoloniale und dekoloniale Ansätze langsam das

Interesse der Theaterwissenschaft gefunden zu haben scheinen, kann dies

nicht (erneut) auf Kosten marginalisierter und rassifizierter Wissenschaft-

ler*innen geschehen. Wir werden deshalb im Folgenden einen verstärkten

Fokus auf subalterne Denker*innen und Theoretiker*innen und deren in

der (deutschen) Wissenschaftslandschaft marginalisierte postkoloniale und

dekoloniale Ansätze legen.

 

Unsere Überlegungen in diesem Beitrag sind wie folgt aufgebaut: Zunächst

bestimmen wir die Begriffe »postkolonial« und »dekolonial« und betten sie

in die bestehenden Diskurse der Theaterwissenschaft ein. In einem nächs-

ten Schritt widmen wir uns unter dem Titel »Methoden dekolonisieren« der

Aufführungsanalyse und der Theaterhistoriografie, die wir kritisch auf ihren

»Kolonialitätsgehalt« bzw. ihr postkolonial/dekoloniales Potenzial befragen.

Anhand der Aufführungsanalyse diskutieren wir Kolonialität hinsichtlich der

Auslassungen der Differenzkategorie race in semiotischen und phänomenolo-

gischen Ansätzen, die einemachtkritische Analyse von Aufführungen und de-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 31

ren Körperkonzepten im Sinne der postkolonialen Theorie eher erschweren.

Mit Blick auf dieTheaterhistoriografie wird Kolonialität hinsichtlich der nicht

vorhandenen Auseinandersetzung mit der deutschen Kolonialgeschichte als

auch in einem Verständnis von Moderne, das deren koloniale Konstitution

(Bhambra 2021; Mignolo 2012; Quijano 2010) analytisch ausblendet, kritisch

diskutiert. Aus den gewonnenen Erkenntnissen formulierenwir abschließend

einige Vorschläge für eine epistemologisch gerechte(re) Theaterwissenschaft

sowie mögliche Ansätze zur Dekolonisierung der Disziplin, die wir an ande-

rer Stelle und zu einem späteren Zeitpunkt vertiefen möchten.

I Begriffs- und Diskursbestimmung

Trotz aller Versuche der Klärung bleibt der Begriff »postkolonial« unscharf

und heiß debattiert, wie die Politikwissenschaftlerinnen Nikita Dhawan und

Maria Castro Do Varela schreiben (Castro Varela/Dhawan 2015:23). Diese Fest-

stellung ließe sich ebenso auf den Begriff »dekolonial« anwenden, der derzeit

zwar in aller Munde ist, aber doch und vor allem in seiner Verwendung im

Globalen Norden meist eher unterdefiniert bleibt. Häufig werden die beide

Begriffe postkolonial und dekolonial in öffentlichen Diskursen komplementär

oder austauschbar gebraucht. Es sei hier kurz auf die Fallstricke hingewiesen,

die ein unbedachter Gebrauch dieser Begriffe mit sich bringen kann. So war-

nen Eve Tuck und K. Wayne Young (2012) davor, dass »dekolonial« nicht zu

einem »swappable term for other things we want to do to improve our socie-

ties and schools« wird und damitWeißsein re-zentriert statt de-zentriert wird.

Ebenso problematisch ist es, den Begriff postkolonial nur als zeitliche Epo-

che nach demKolonialismus oder die postkolonialeTheorie als eine von vielen

Denkströmungen in den planetarischen Diskursen zu verstehen, wie Dhawan

undCastro Varela betonen (2015:23). BeideDenkrichtungen können nur in der

Einbettung praktischer und aktivistischer Interventionen und Widerstands-

formen gegen koloniale Herrschaft, Versklavung und Unterdrückung gedacht

werden, so sind sich die meisten postkolonialen und dekolonialen Theoreti-

ker*innen einig. Das bedeutet aber auch, dass beide Begriffe es ermöglichen,

antikoloniale Kämpfe mit heutigen Formen des Widerstands zusammenzu-

denken (Loomba 2015:33).

Wir haben uns, wie der Titel des Sammelbandes verrät, nach langem Ab-

wägen dazu entschlossen, sowohl den Begriff postkolonial als auch den Be-

griff dekolonial im Titel zu verwenden und durch einen Schrägstrich zugleich

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

zu verbinden und zu trennen. Wir haben es auch den Autor*innen des Sam-

melbandes offen gestellt, mit welchem der zwei Begriffe sie arbeiten wollen.

Obwohl wir uns der relevanten inhaltlichen Unterschiede der zwei Begriffe

bewusst sind, wollen wir uns nicht einer der beiden »Schulen«, die sie mitt-

lerweile vertreten, verschreiben. Wie Rohit Jain in seinem Beitrag im Sam-

melband After Europe (2021) kritisiert: »Die Konzepte werden zu Labels, die

zum Teil unnötigerweise gegeneinander ausgespielt werden, um sich in be-

stimmten akademischen oder aktivistischen Feldern voneinander abgrenzen

zu können« (Rohit 2021:15). Ähnlich betonen die Politikwissenschaftler Jens

Kastner und Tom Waibel, dass beide Ansätze eine ähnliche politische und

epistemologische Ausrichtung teilen, die auf der Annahme basiert, dass die

»Konstruktion des Anderen als ›konstitutives Außen‹ für die Produktion des

imperialen Projektes Europa« zentral war und dass »dieses machtdurchzo-

gene Konstitutionsverhältnis zum Anderen grundlegend die politischen, so-

zialen, kulturellen und epistemischen Verhältnisse der Moderne« (Kastner/

Waibel 2019:21) geprägt hat. Beide Ansätze gehen dabei davon aus, dass die-

ses Machtverhältnis nicht mit dem Ende der politisch-militärischen Besat-

zung und der dekolonialen Befreiung der ehemaligen kolonisierten Länder

beendet ist (Castro Varela/Dhawan 2015). Das von dem peruanischen Sozio-

logen Anibal Quijano (2010) entwickelte Konzept der Kolonialität, das auch

in diesem Sammelband häufig bemüht wird, beschreibt diese anhaltenden

Machtstrukturen, die aus dem historischen kolonialen Herrschaftsverhältnis

hervorgegangen sind. Kastner und Waibel erklären den Begriff wie folgt:

Die Kolonialität beschreibt die bis heute fortwirkenden Effekte einer Ord-

nung der Welt, die sich im späten 15. Jahrhundert zu entwickeln und im 16.

Jahrhundert zu etablieren begann. Diese Ordnung meint bei weitem nicht

nur die Regulierung derWarenkreisläufe, sondern bezieht sich darüber hin-

aus auf die zwischenmenschliche Kommunikation, die soziale Organisation

und das Denken undWahrnehmen überhaupt (Kastner/Waibel 2019:19).

Für die Entstehung und Erhaltung dieser »Kolonialität der Macht« ist laut

Quijano der Mechanismus zentral, der »zwischen dem kolonialen Zentrum

und der Peripherie differenzierende soziale Klassifikationen« (Kastner/

Waibel 2019:13) geltend machte, um die Akkumulation des Wohlstandes der

Kolonialreiche zu gewährleisten. Diese Klassifizierungen von Arbeit, Ethni-

zität und Geschlecht sowie die Zuschreibungen körperlicher Merkmale, auf

Grundlage derer die Akkumulation überhaupt erst stattfinden konnte, wir-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 33

ken bis heute fort.3 Der Literaturwissenschaftler Nelson Maldonado-Toress

bringt dies wie folgt auf den Punkt:

[C]oloniality survives colonialism. It ismaintained alive in books, in the crite-

ria for academic performance, in cultural patterns, in common sense, in the

self-image of peoples, in aspirations of self, and so many other aspects of

our modern experience. In a way, as modern subjects we breath coloniality

all the time and every day (2007:243).

Ausgehend von dem Begriff der Kolonialität und vor allem durch die Publika-

tionen vonWalter Mignolo und Ramon Grosfugel, die vielleicht prominentes-

ten Vertreter der Modernity/Coloniality/Decoloniality (MCD) Gruppe, wurde

in den letzten Jahren die »dekoloniale Option« explizit als Kritik an und Alter-

native zur postkolonialen Theorie formuliert.4 Grosfugel geht sogar so weit,

die Dekolonisierung der postkolonialen Theorie zu fordern (Grosfugel 2006).

Vor allem die Nähe zum Poststrukturalismus und der Dekonstruktion lässt

die postkoloniale Theorie in den Augen der MCD als eurozentrische Kritik

am Eurozentrismus erscheinen (Colpani/Mascat/Smiet 2022). Dekolonisiert

werden müsse vor allem die anglophone Tradition der postkolonialen Theo-

rie, durch die die postkoloniale Theorie sich geografisch auf Indien und das

britische Empire sowie zeitlich auf das 18./19. Jahrhundert fokussiert hat. Ver-

treter*innen der dekolonialen Option legen dahingegen den Schwerpunkt auf

3 Die dekoloniale TheoretikerinMaria Lugones hat dasWirken dieser differenzierenden

sozialen Kategorisierung durch ihre intersektionalen Analysen von race, gender und se-

xuality besonders deutlich gemacht. Gerade in der intersektionalen Lektüre wird, laut

Lugones, deutlich, dass die Kolonialisierung nicht nur »den Kolonisierten« erfunden

hat, »it also disrupted the social patterns, gender relations and cosmological under-

standing of the communities and societies it invaded« (zit. in Bhambra 2022:118). Ge-

rade die Erfindung homogener, separabler Kategorien habe dazu geführt, dass koloni-

sierte Frauen doppelt ausgelöscht waren aus der Geschichte: »to suggest that ›woman‹

and ›black‹ are homogeneous, separable categories, ›then their intersection shows us

the absence of black women rather than their presence‹« (ibid.).

4 Für eine Antwort aus den Postcolonial Studies auf die dekoloniale Option siehe das

special issue »Postcolonial Respones to Decolonial Interventions«, herausgegeben von

Gianmaria Colpani, Jamila M.H. Mascat und Katrine Smiet, Postcolonial Studies 25:1

(2022); Gurminder K. Bhambra gibt in ihrem Artikel »Postcolonial and decolonial dia-

logues« (2014) einen sehr strukturierten Überblick über die verschiedenen Thesen der

beiden Schulen. Für eine weiterführende Lektüre siehe auch Sabine Broeck und Cars-

ten Juncker (Hg.). Postcoloniality –Decoloniality –Black Critique: Joints and Fissures, Frank-

furt: Campus Verlag, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

den amerikanischen Kontinent und den Beginn des Kolonialismus im 15. Jahr-

hundert. Sie argumentieren, dass die spezifische Erfahrung in den Amerikas

auch spezifische Konzepte braucht und die postkolonialen Theorien sich da-

für nicht eignen. So hatten zum Beispiel die auf karibischen Zuckerplanta-

gen eingeführten Strukturen von Arbeitsformen, Normen sozialer Kategori-

sierung und Techniken der Disziplinierung und Kontrolle, die in den europäi-

schenMetropolen als Ausdruck der Effizienz und Rationalität einer spezifisch

westlichen, industriellen Moderne galten (Bhambra 2014; Boaca 2015), einen

anderen Einfluss auf die europäische Moderne als das Verhältnis von Kolo-

nie und Metropole im britischen Empire. Zusammenfassend lässt sich sagen,

dass die Kritik der dekolonialen Option an der postkolonialen Theorie auf

deren anhaltenden Eurozentrismus, deren mangelhafte Auseinandersetzung

mit nicht-europäischen Quellen und Wissenssystemen sowie deren schwa-

chen politischen Einfluss zielt. Diese Vorwürfe werden aber von Vertreter*in-

nen der postkolonialen Theorie abgestritten. Josias Tembo (2022) widerlegt

diese Kritik zum Beispiel für die postkoloniale Theorie Afrikas, indem er auf-

zeigt, dass afrikanische postkoloniale Denker wie V. Y. Mudimbe und Achille

Mbembe sehr wohl den Beginn des Kolonialismus auf das 15./16. Jahrhundert

legen und sich keinesfalls allein auf das britische Imperium konzentrieren.

Die Ignoranz der dekolonialen Kritik gegenüber afrikanischer postkolonialer

Theorie ist für Tembo symptomatisch für die marginalisierte Position afrika-

nischer Philosophie generell (Tembo 2022).5

 

 

5 Interessant ist auch Tembos Entgegnung hinsichtlich der dekolonialen Kritik am post-

strukturalistischen und postmodernen Erbe der postkolonialen Theorie, die wir hier in

aller Länge zitieren wollen. Er argumentiert anhand des Beispiels der postkolonialen

Philosophie Mudimbes, »it is exactly his engagement with poststructuralism that al-

lows him to entertain the possibility of an African order of knowledge or rationality

that he finds absent in the thinking of Western-trained anti-colonial and postcolo-

nial African intellectuals. Precisely because of his orientation within theWestern epis-

teme, it appears to me that Mudimbe sees it as impossible for him, like many other

intellectuals he discusses in his work, as Western-oriented and -trained intellectuals,

to produce Indigenous African knowledges within the terms of their own rationali-

ties. Epistemologically, therefore, there is a rupture between African knowledges that

were producedwithin Indigenous African epistemic orders and power relations before

the colonial encounter and those knowledges about Africa produced by intellectuals

trained in Western epistemic orders after the colonial encounter« (Tembo 2022:45).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 35

 Vertreter*innen beider Strömungen sind sich auch darin einig, dass die theo-

retischen Konzepte, die zu einer »new geopolitics of knowledge« (Lugones

2011) führen sollen, in widerständigen Alltagspraktiken von Subjekten und

Communities verwurzelt sind, die von fortwährenden kolonialen (Grenz-,Na-

tional-, Arbeits, Land-, Bildungs-)Praktiken betroffen sind (Spivak 1988; Mi-

gnolo 2012; Bala 2018). Zu einer ähnlichen Einschätzung gelangen auch die

subalternen Denker*innen und Theoretiker*innen in Deutschland. So haben

sich beispielsweise die Feministischen Migrantinnen (FeMigra) in ihrem Bei-

trag »Wir, die Seiltänzerinnen« sowohl in der feministischen Tradition von

Gayatri Spivak als auch von Angela Davis und Gloria Anzaldua verortet (FeMi-

gra 1998). In dem Band »Spricht die Subalterne deutsch?« (2003), der von Hi-

to Steyerl und Encarnacion Gutierrez Rodriguez herausgegeben wurde, sind

beide Strömungen durch Denker*innen wie Grada (Ferreira) Kilomba und

Luzenir Caixeta sowie Kien Nghi Ha und Anil K. Jai vertreten. Und schließlich

sei hier auch auf »Re-Visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color

auf Rassismus, Kulturpolitik undWiderstand in Deutschland« (2016), heraus-

gegeben von Kien Nghi Ha, Nicola Lauré al-Samarai und Sheila Mysorekar,

verwiesen. Auch hier werden, obwohl der Titel eine eindeutigere Positionie-

rung vorzugeben scheint, sowohl auf postkoloniale als auch auf dekoloniale

Theorien und Denker*innen verwiesen. Im Folgenden wollen wir etwas näher

auf die Frage eingehen, was eigentlich ein postkoloniales bzw. dekoloniales

Theater konstitutiert bzw. welche wissenschaftlichen Diskurse sich zu die-

ser Frage im deutschsprachigen und internationalen Kontext finden lassen

(Sharifi 2018a, Sharifi 2018b).

Postkoloniales Theater/Postkoloniale Theaterwissenschaft

In der deutschsprachigen Theaterwissenschaft lassen sich trotz ihrer margi-

nalisierten Stellung postkoloniale Ansätze seit den späten 1980er Jahren nach-

weisen. So forschte Joachim Fiebach in der DDR bereits zum postkolonialen

Theater auf dem afrikanischen Kontinent (1986). Fiebachs Publikationen ver-

weisen auch auf die Tatsache, dass vor allem in der Afrikanistik seit den 1980er

Jahren zahlreiche einschlägige Studien zum postkolonialen Theater auf dem

afrikanischen Kontinent entstanden sind.6 In den 1990er Jahren erschien die

6 Siehe zum Beispiel Breitinger, Eckhard und Reinhard Sander (Hg.). »Drama and The-

atre in Africa«. Bayreuth African Studies Series, 7, 1986; Breitinger (Hg.). Theatre and Per-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Publikation von Christopher BalmeTheater im postkolonialen Zeitalter (1995), die,

wie er in seinem Beitrag in diesem Band selbst-ironisch beschreibt, auf wenig

Widerhall in der deutschsprachigen Theaterwissenschaft der Zeit traf.7 Für

rezentere Forschungsdiskussionen zu postkolonialen Ansätzen sind die Pu-

blikationen von Balme Pacific Performances (2007), von Katrin Sieg Ethnic Drag

(2009), und Julius Heinicke Die Sorge um das Offene (2020) zu erwähnen. Un-

ter der Leitung von Erika Fischer-Lichte und Christel Weiler hat das Research

Center »Interweaving Performance Cultures« in Berlin einen wichtigen Raum

für postkoloniale und dekoloniale Diskurse mit international renomierten

Wissenschaftler*innen über ein ganzes Jahrzehnt hinweg ermöglicht. Weite-

re temporäre Forschungseinrichtungen wie »Das Wissen der Künste« an der

Universität der Künste Berlin oder »Ästhetische Praxis« an der Universität

Hildesheim widmen sich ebenfalls gezielt solchen Fragestellungen.

Die erwähnten postkolonialen Ansätze in der Theaterwissenschaft un-

terscheiden zunächst zwischen postkolonialem Theater als Gegenstand

theaterwissenschaftlicher Forschung und postkolonialer Theaterwissen-

schaft als Forschungsfeld. Christopher Balme definiert im Metzler Lexikon

für Theatertheorie postkoloniales Theater wie folgt: »Der Begriff bezeich-

net vielfältige Tendenzen im internationalen Theater nach 1945. Streng

genommen handelt es sich um Theaterformen, die im Kontext der Entkolo-

nialisierung der ehemaligen europäischen Territorien, v.a. der britischen und

französischen, entstanden sind« (Balme 2014:265). Der Begriff umfasst aber

auch alle Theaterformen, »die nachweislich unter dem Einfluss der Kolonial-

herrschaft entstanden sind« (Balme 2014:266). Eine Frage, die sich hier direkt

ergibt, wäre dann auch, ob demnach nicht alle Theaterformen postkolonial

seien, da, im Sinne des Ansatzes der »entangled histories« (Conrad/Randeria

2002), koloniale Expansion und Ideologie nicht nur Auswirkungen auf die

kolonisierten Länder und Kulturen gehabt haben, sondern ebenso die Gesell-

schaften der Imperialisten beeinflusst haben. Diesen Ansatz unterstreicht

formance in Africa. Intercultural Perspectives. Gesellschaft für die neuen englischen Li-

teraturen, Bd.4, 1994; Obafemi, Olu. Contemporary Nigerian Theatre. Bayreuth African

Studies Series No.40, 1996; A. Bühler-Dietrich und Françoise Joly (Hg.). Voyages d’Afri-

que. Interkulturelle Dialoge mit Afrika. Stuttgart: IZKT, 2011.

7 Interessanterweise entstanden zur selben Zeit im englischsprachigen Raum zwei wei-

tere grundlegende Publikationen zum postkolonialen Theater, was die Sonderstel-

lung der deutschen Theaterwissenschaft hinsichtlich postkolonialer Diskurse bestä-

tigt. Siehe Brian Crows An Introduction to Post-Colonial Theatre (1996) und Helen Gilbert

und Joanne Tompkins Post-Colonial Drama (1996).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 37

die Performance-Wissenschaftlerin Diana Taylor in ihrem Buch The Archive

and the Repertoire (2003), in dem sie hervorhebt, dass seit Jahrhunderten der

Kontakt mit »nicht-westlichen«Menschen und Kulturen die Idee einer »west-

lichen« Identität überhaupt erst hervorgebracht habe (Taylor 2003:8). Diese

Kontakte seien durch den globalen Kolonialismus intensiviert und einem

Machtgefälle unterworfen worden. Bei der Analyse postkolonialen Theaters

gelte es also, nicht nur die scheinbar »unschuldige« Verwobenheit westlicher

und nicht-westlicher Kulturgeschichte zu untersuchen, wie es lange Zeit in

der Forschung zum interkulturellen Theater geschehen ist, sondern ebenso

die hegemonialen Strukturen, die diese zu Gunsten des Westens geprägt

haben, in Betracht zu ziehen.

Das Phänomen »postkoloniales Theater« ist unter anderem deshalb so

schwer zu fassen, weil die zeitliche Dehnung des postkolonialen Zeitalters

sowie dessen geopolitische Verortung umstritten sind, erklärt Balme (2014).

Während das »post-« historisch gesehen den Zeitraum ab der Entlassung in

die Unabhängigkeit suggeriert, gehen postkoloniale Theorien, wie bereits in

der Kritik von Dhawan und Castro Varela erwähnt, eher von einem Konti-

nuum aus, das in der Zeit der kolonialen Besetzung beginnt und bis heute

in seiner Kolonialität andauert. Während in den 1970er Jahren postkolonial

hauptsächlich die Lage ehemaliger Kolonien bezeichnete und sich mit den

Wirkungen der Kolonisierung in der außereuropäischen Welt beschäftigte,

bezieht die postkolonialeTheorie heute auch »die aktuell bestehenden neoko-

lonialen Machtverhältnisse und die diversen ›kulturellen Formationen‹, die in

Folge von Kolonisierung und Migration in den Metropolen entstanden sind,

in ihre Analyse ein« (Castro Varela/Dhawan 2015:26). Das bedeutet auch, dass

postkoloniales Theater keinesfalls nur in den ehemaligen Kolonien zu situie-

ren ist, wie Balme schreibt: »Mit der Entstehung großer Diaspora-Kulturen

in den westlichen Metropolen findet ein Rückexport postkolonialer Theater-

formen statt; sie entstehen überall dort, wo die für Postkolonialismus konsti-

tutiven Prozesse kultureller Vermischung und Reibung stattfinden« (Balme

2014:266). Stärker noch, wenn man davon ausgeht, dass der Kolonialismus

historisch gesehen nicht nur Auswirkungen auf die Kolonien gehabt hat, al-

so nicht nur weit weg in »Übersee« stattgefunden hat, sondern ebenfalls die

Lebenswelten in Europa und deren Nationsbildungsprozesse, Diskurse um

ethnische und kulturelle Identität, um Bürgerschaftsgesetze und Immigrati-

on geprägt hat, wie es mittlerweile der Großteil der Kolonialismus-Forschung

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

bewährt8, dann wird deutlich, warum man auch in Deutschland von einem

postkolonialen Theater sprechen kann.

Dekoloniales Theater/dekoloniale Theaterwissenschaft

Im Gegensatz zu den (wenn auch spärlich gesäten) postkolonialen Ansätzen

gibt es kaumForschungsprojekte oder Publikationen in unseremFeld, die sich

einer dekolonialen Theaterwissenschaft widmen. Dabei kann sehr wohl auf

eine lange Geschichte von künstlerischen Auseinandersetzungen im deutsch-

sprachigen Raum verwiesen werden, in der dekoloniale Praktiken als ästheti-

sche Verhandlungen zu Grunde liegen.9 Vereinzelte Forschungsprojekte wie

das von Grit Köppen zur dekolonialen Gegenwartsdramatik im zeitgenössi-

schen Theater, Azadeh Sharifis Forschungsprojekt zur »(post-)migrantischen

deutschen Theatergeschichte« oder Lisa Skwirblies Forschung zu einer deko-

lonialen deutschen Theatergeschichte des 19./20. Jahrhunderts beziehen sich

bereits verstärkt auf dekoloniale Ansätze. Einen wichtigen Anstoß für eine

Diskussion zu dekolonialen Ansätzen in der deutschen Theaterwissenschaft

haben auch die Publikationen Allianzen (Liepsch, Warner 2018) und After Eu-

rope (Warner 2021) gelegt, die beide aus Festivals mit dekolonialen Themen-

schwerpunkten amMousonturm Frankfurt und den Sophiensälen Berlin ent-

standen sind.

International finden dabei in den letzten Jahren, wie eingangs erwähnt,

verstärkt Diskussionen um die Dekolonisierung derTheaterwissenschaft und

Performance Studies statt. Die Brisanz um Forderungen nach Dekolonisie-

rung durch internationale und antirassistische Gruppen sowie soziale Bewe-

gungen der Black Lives Matter oder Every Child Matters hat beispielsweise in

8 Siehe Kundrus, Birthe. Moderne Imperialisten. Das Kaiserreich im Spiegel seiner Kolonien.

Böhlau Verlag 2003; Bowersox, Jeff. Raising Germans in the Age of Empire. Youth and Colo-

nial Culture, 1871-1914. Oxford University Press, 2013; Ciarlo, David. Advertising Empire.

Race and Visual Culture in Imperial Germany. Harvard University Press, 2011; Langbehn,

Volker. German Colonialism, Visual Culture, and Modern Memory. Routledge, 2010; Short,

John Phillip.Magic Lantern Empire. Colonialism and Society in Germany. Cornell University

Press, 2012.

9 Hier sei beispielsweise auf künstlerische Produktionen und Auseinandersetzungen

von Hito Steyerl, Künstler*innen rund um ADEFRA (Grada Kilomba), Philipp Metz, die

Künstler*innen von MAIZ-Autonomes Zentrum von & für Migrantinnen (u.a. Luzenir

Caixeta) und viele mehr verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 39

den nordamerikanischen Universitäten zu einer Selbstverpflichtung der Dra-

ma Departments geführt, die eine Neuausrichtung der Lehrpläne und The-

men, des Kanons wie auch derMethodologien vorsieht.10 Die Selbstverpflich-

tung beinhaltet auch angepasste Stellenausschreibungen, in denen explizit

eine Anstellung von BIPOC Wissenschaftler*innen angestrebt wird. Ob die-

se langfristig eingehalten werden, darüber können wir nur spekulieren. Über

institutionelle Interventionen hinaus verweisen die internationalen Diskurse

zur dekolonialen Theaterwissenschaft auch auf die Dringlichkeit alternati-

ver Methodologien der Wissensformierung, um tatsächlich die epistemische

Gewalt, an der die Universitäten des Globalen Nordens einen großen Anteil

haben, dekonstruieren und überwinden zu können (de Sousa Santos 2021).

So fordert die in England ansässige Theaterwissenschaftlerin Swati Arora:

With a focus on embodied learning at the core of the discipline, Theatre and

Performance Studies needs to democratise learning conditions by engaging

with the affective legacies of Black and Global Majority scholars in our ev-

eryday life, pedagogy, and research instead of relegating them to footnotes

andmargins. The need of the hour is to recognise and undo the colonial ma-

trix of power that legitimises certain forms of knowledge as »core texts« and

relegates the others as »secondary« (Arora 2021).

Sie warnt allerdings auch davor, dass der Versuch, diese alternativen Episte-

mologien in den Universitäten des Globalen Nordens einzubinden, die Gefahr

hervorruft, »non-Western cultural production as radically other« zu positio-

nieren. Ihre Forderung zielt deshalb darauf, die dekolonialen Epistemologien

immer nur unter Einbindung der sozialen Kategorien von race, class, gender,

sexuality, ability, global asymmetries und deren Verschränkungen zu verstehen.

Aroras Kritik unterstreicht die eingangs gestellte These von der Wichtigkeit,

nicht nur die Texte in unseren Curricula auszutauschen. Stattdessen brau-

che es laut Arora für den Prozess der Dekolonisierung der Theaterwissen-

schaft und der Performance Studies eine Dezentrierung eurozentristischer

Methodologie und Praxeologie sowie der vertieften Auseinandersetzung mit

»alternativen« Wissensformierungen, die nicht neu erfunden bzw. gefunden

werden müssen, sondern bereits von marginalisierten Subjekten, Gruppen,

Kollektiven und Gemeinschaften praktiziert werden.

10 Als Beispiel wollen wir auf das Center for the Art of Performance an der UCLA verwei-

sen, in der sich das Kollegium öffentlich mit der Black Lives Matter Movement solida-

risiert hat. Zum Statement: https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter
https://cap.ucla.edu/landing/black_lives_matter


40 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Ein Beispiel aus der Praxis, das wir hier nennen wollen, ist das Ballhaus

Naunynstrasse, das sich in seinen Anfängen einem »postmigrantischen«

Theater verschrieben hat. Wir behaupten dabei weder, dass das postmi-

grantische Theater als dekoloniales Theater zu verstehen ist, noch, dass eine

Dekolonisierung des Theaters auf institutioneller Ebene bereits stattgefun-

den hat. Wir wollen aber das postmigrantische Theater als Impulsgeber*in

für die Sichtbarmachung von bereits existierenden dekolonialen Diskursen

und Wissensformierungen, von rassifizierten und marginalisierten Subjek-

ten und Gruppen in der deutschen Theaterlandschaft verstehen. Ganz im

Sinne der von Balme theoretisierten »theatrical public sphere« (2014) hat

das postmigrantische Theater eine Bühne für politische und soziale Dis-

kurse, die durch postkoloniale Kritik und dekoloniale Praktiken informiert

und geformt sind, für die deutsche (und deutschsprachige) Gesellschaft

erschaffen. Der Prozess, der das postmigrantischeTheater von der Peripherie

der Theaterlandschaft, der Förderpolitik und der Theaterwissenschaft ins

vermeintliche »Zentrum« rückte, ist nicht ohne Widerstand und Rückschläge

vonstattengegangen. Während sich mittlerweile viele Mythen um das post-

migrantische Theater ranken, in denen das Ballhaus Naunynstrasse als das

»Wunder von Kreuzberg« (Sharifi 2011) scheinbar aus dem Nichts heraus

entstanden ist, bedarf es noch immer einer historischen Aufarbeitung und

kritischen Kontextualisierung sowie der Anerkennung von Kämpfen und

Bestrebungen (vorheriger) marginalisierter und rassifizierter Künstler*in-

nen. Dass dieser Mythos der Einzigartigkeit des Ballhauses nicht von den

Theatermacher*innen selbst behauptet wurde, sondern viel mehr von der

Dominanzgesellschaft konstruiert und auf dasTheater projiziert wurde, kann

beispielsweise daran aufgezeigt werden, dass die künstlerischen Projekte

immer von vertiefenden Diskussionsformaten und politischen Veranstal-

tungen begleitet wurden, die genau an die vermeintlich nicht vorhandenen,

marginalisierten Wissensformierungen anknüpften. So waren von Anfang

an Denker*innen und Wissenschaftler*innen wie Grada Kilomba, Deniz

Göktürk, Peggy Piesche, Kien Nghi Ha, Kwesi Aikins u.v.a. nicht nur durch

Podiumsgespräche an der Formierung des postmigrantischenTheaters betei-

ligt, sondern hat deren Forschung auch viele künstlerische Projekte begleitet

und geprägt. Dass diese Personen jedoch nie als deutsche Wissenschaft-

ler*innen wahrgenommen wurden, sondern immer nur als Aktivist*innen

(de)klassifiziert wurden, hat zur Folge, dass ihre Forschung es bis heute

kaum in die akademischen Curricula schafft und damit auch nicht in der

Geschichte des postmigrantischen Theaters auftaucht. Ihre Forschung ist

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 41

tief mit ihren eigenen Lebensrealitäten und den sozialen sowie politischen

Umständen als Migrant*innen, als Geflüchtete und/oder die »Ver-Anderte«

verwoben. Es ist ihnen als Vordenker*innen und Übersetzer*innen zu ver-

danken, dass wir heute auf postkoloniale und dekoloniale Texte und Ideen,

die auf die Probleme und Fragestellungen in Deutschland zugeschnitten sind,

zurückgreifen können. Statt also zu behaupten, es gäbe keine dekolonialen

Ansätze in der deutschsprachigenTheaterwissenschaft,müssten wir uns eher

fragen, inwiefern unsere eigene Disziplin an dem Ausschluss dekolonialer

Ansätze von marginalisierten und rassifizierten Theoretiker*innen beteiligt

ist und inwiefern unsere institutionellen Strukturen auch heute noch ge-

sellschaftliche und rechtliche Bedingungen befördern, die Bildungskarrieren

erschweren und für manche in Deutschland sogar verunmöglichen.

Die von uns mäanderartig gestaltete Begriffs- und Diskursbestimmung

soll deutlich machen, dass sich die beiden Begriffe und Denkschulen einer

Linearität des Diskurses nicht unterordnen lassen. Im besten Falle machen

sie diese porös und zeigen Desiderate in der Auseinandersetzung, Verknüp-

fung und Verortung auf. Diesen Vorgang möchten wir im nächsten Teil in der

kritischen Auseinandersetzung mit zwei Methoden der Theaterwissenschaft

aufgreifen und vertiefen.

II Methoden dekolonisieren

Aufführungsanalyse

Angesichts des Wandels im Gegenwartstheater und einer verstärkten Diver-

sifizierung von Zuschauerperspektiven muss auch die Theaterwissenschaft

ihre Rezeptions- und Analysemethoden »pluralisieren«, fordern die Heraus-

geber Benjamin Wihstutz und Benjamin Hoesch in ihrem rezent erschiene-

nen SammelbandNeueMethodologien derTheaterwissenschaft (Wihstutz 2021:12).

Dies gilt laut Wihstutz und Hoesch vor allem für die Aufführungsanalyse, die

in ihrer semiotischen Fundierung aus den 1980er Jahren schon lange proble-

matisch geworden ist und auch in ihrer jüngeren, phänomenologischen Ori-

entierung bestimmte Defizite aufweist (Wihstutz 2021:12). Die Grenzen, an

die diese wahrscheinlich einzige originär theaterwissenschaftliche Methode

stößt, wurde in unseren Augen besonders deutlich in der bereits vielbespro-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

chenen Inszenierung Mittelreich von Anta Helena Recke (2017)11, in der nicht

nur dasTheater als traditionellweißer Raum sichtbar wurde, sondern auch die

Beschränktheit theaterwissenschaftlicher Analyseinstrumente.12 Damit mei-

nen wir das Privileg, race als Differenzkategorie aus der Aufführungsanalyse

ausblenden zu können bzw. das eigeneWeißsein in der Analyse unmarkiert zu

lassen. Im Gegensatz zu den zahlreichen Studien zu Geschlecht, Sexualität,

Klasse und mittlerweile auch Behinderung sehen wir in der deutschsprachi-

gen Theaterwissenschaft eine klaffende Lücke, wenn es um Fragen zu race

geht.13

Mathias Warstat sieht (ähnlich wie Joy Kristin Kalu in ihrem Beitrag in

diesem Band) dennoch Potenzial in der Theatersemiotik, Fragen nach race zu

integrieren. Rückblickend auf die Anfänge der Theatersemiotik konstatiert

er: »Indem versucht wurde, die jeweils zentralen Signifikanten innerhalb von

Zeichenensembles ausfindig zu machen, wurde danach gefragt, von welchen

Körpern die Bedeutungsproduktion innerhalb der Aufführung entscheidend

abhing und welche anderen Körper im Hintergrund blieben oder das System

gleichsam von außen, als Ausgeschlossene, stabilisieren« (Warstat 2017:16).

Warstat sieht also die Frage nach dem Zusammenhang von Körpern, Klassi-

fizierung und hegemonialen Machtstrukturen durchaus im Grundgerüst der

semiotischen Aufführungsanalyse angelegt. Die sich in den neunziger Jahren

etablierende phänomenologisch ausgerichtete Aufführungsanalyse ging da-

hingegen von einem völlig anderen Körperverständnis aus, in dem an Stelle

des »Körpers« der spürbare und dadurch kaum kategorisierbare »Leib« rückte

11 Mittelreich feierte 2017 an den Münchener Kammerspielen in der Regie von Anta He-

lena Recke Premiere und basiert sowohl auf der gleichnamigen Inszenierung von An-

na Sophie Mahler als auch auf dem gleichnamigen Roman von Josef Bierbichler. Re-

ckes Inszenierung ist eine Reinszenierung der Mahlerschen Inszenierung, in der Büh-

nenbild, Kostüme und szenisches Arrangement sich gleichen, nur die Besetzung sich

insofern geändert hat, indem Recke ausschließlich Schwarze Schauspieler*innen und

Schauspieler*innen of Color auf die Bühne stellt.

12 Wie wenig diese Kritik amweißen, normierten, ableistischen Blick in der Aufführungs-

analyse der Theaterwissenschaft verankert ist, zeigen auch die vielen kritischen Stim-

men von BIPoC Theatermacher*innen in diesem Band, deren Stücke oft entweder von

weißen Rezensent*innen ignoriert oder in ihrem Referenzsystem falsch gelesen wer-

den.

13 Als eine Ausnahme sei hier das Forschungsprojekt von der Theaterwissenschaftlerin

Hannah Voss genannt, das die Rolle ethnischer Kategorisierungen imKünstlervermitt-

lungswesen untersucht.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 43

(Warstat 2017:17). Ohne tiefer auf die durchaus komplexen Ansätze der Phä-

nomenologie einzugehen, sei hier Warstats Warnung festgehalten, dass es

mit einem theaterphänomenologischen Ansatz wesentlich schwieriger wur-

de, »den Erkenntnisinteressen der Gender Studies, aber auch der Postcoloni-

al Theory, die eine Analyse von Körperkategorisierungen dringend erfordern«

(Warstat 2017:17), gerecht zu werden bzw. diese überhaupt in Erwägung zu

ziehen.14Was es bräuchte, und da istWarstats Forderung ganz im Sinne einer

von uns imaginierten postkolonialen/dekolonialen Theaterwissenschaft, wä-

re demnach eine vertiefte Auseinandersetzungmit dem Spannungsverhältnis

phänomenologischer und differenztheoretischer Ansätze in unserem Feld.15

Dass es dabei nicht nur um die Körper/Leiber auf der Bühne, sondern

auch im Zuschauerraum gehenmuss, betonen ChristelWeiler und Jens Roselt

in ihrem Handbuch Aufführungsanalyse: Eine Einführung (2017). Sie unterstrei-

chen die Wichtigkeit der Einbeziehung des Beobachter*innen-Standpunktes

der Zuschauer*in in der Aufführungsanalyse. Allerdings bleibt race als ein ent-

scheidender Faktor in dem »subjektiven Gepäck« unerwähnt, das laut Weiler

und Roselt das »normale Publikum« in seiner Reflexion beeinflusst (Weiler/

Roselt 2017:15). Ist es möglich, dass race gar nicht in dieses »subjektive Ge-

päck« gehört, weil race gar nicht subjektiv ist? Die Kulturkritikerin Rey Chow

schreibt zu dieser Frage mit Blick auf den Begriff der Ethnizität: »The eth-

nic is both universal, the condition in which everyone can supposedly situ-

ate herself, and the local, the foreign, the outside, the condition that, in re-

ality, only some people, those branded ›others‹ (are made to) inhabit« (Chow

2002:17).Mit anderenWorten, jede Person gehört irgendeiner Ethnie an, »yet,

if everyone is ethnic, no one is« (Chow 2002:17). Als Differenzkategorie schei-

nen race und Ethnizität demnach immer nur den nicht-Weißen zugesprochen

zu werden. Dass das auch in der Theaterwissenschaft bzw. in den meisten

Aufführungsanalysen so ist, zeigt Joy Kristin Kalu in diesem Band auf, wenn

sie davor warnt, dass »[d]er Prozess der Bedeutungszuschreibung sehr viel

14 Als wichtige Ausnahmen mit Blick auf gendertheoretische Ansätze seien hier die Ar-

beiten von Doris Kolesch (2006 und 2008) sowie von Jenny Schrödl (2006 und 2013) zu

nennen. Auch sei hier darauf hingewiesen, dass die Tanzwissenschaft in diesen Fragen

der Theaterwissenschaft einen großen Schritt voraus ist.

15 Warstat weist in seinem Aufsatz auch darauf hin, wie viel stärker Körperkonzeptio-

nenderGender Studies undPostcolonial Theory in der anglophonenTheaterforschung

vertreten sind. Siehe z.B. den Reader von Janelle Reinelt und Joseph Roach zu Critical

Theory and Performance (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

zentraler steht, wenn es um vermeintlich andere Körper geht und diese Ver-

Anderungsverfahren durch den Blick der Analysierenden ausgelöst werden«

(Kapitel 3). Es bräuchte demnach eine Aufführungsanalyse, deren Selbstver-

ständnis es ist, dass ihre Erkenntnismöglichkeiten von der Positionalität der

Analysierenden und den Kategorien abhängen, mit denen diese Positionali-

tät entweder mitbedacht oder ignoriert wird. Die amerikanische Theaterwis-

senschaftlerin Tracy C. Davis schlägt deswegen vor, standpoint theory und crit-

ical race theorymiteinander zu verbinden: »(…) informed by standpoint theory

and critical race theory, interpreting evidence for theatre and performance is

complicated by who designates that something is theatre and performance,

how they know what they know about it, and whether this is transmissible

across time« (Davis 2021:120).

Die Tatsache, dass race, wie von Warstat beanstandet, in den meisten

Aufführungsanalysen nicht vorkommt, sagt demnach viel über das (weiße)

Privileg der Analysierenden aus, dieses für die eigene Position ausblenden

zu können. Während das beobachtende Subjekt in Weilers und Roselts Auf-

führungsanalyse zwar in seinen Befindlichkeiten wie Stimmung, Sitzplatz

oder Sehgewohnheit markiert ist und von diesen in seiner Analyse beeinflusst

wird, bleibt es in seinem/ihrem Weißsein16 unmarkiert und demnach auch

vermeintlich von dieser in seiner Analyse unbeeinflusst. Die Unmarkiertheit

von Weißsein hat ihre Wurzeln in kolonialen, europäischen Hegemonialdis-

kursen des 19. Jahrhunderts, in denenWeißsein »eine mit bestimmtenWerten

assoziierte unsichtbare Norm« (Bergermann/Heidenreich 2015:14) bedeutete

und im Zuge kolonialer Expansionen und der sich parallel dazu ausbildenden

verstärkt biologistisch begründeten »Rassentheorien« überhaupt erst zustan-

de kam. In den Kolonien wurden die Deutschen weiß und alle nicht-Weißen

»undeutsch« (El-Tayeb 2018).Weißseinwurde so zu einer unsichtbarenNorm,

die wiederum zur Universalie wurde, zu einer »kulturell etablierten Farbsym-

bolik, in der das ›Eigene‹ mit ›Weißsein‹ und das ›Fremde‹ mit ›Schwarzsein‹

assoziiert wird« (Otto 2022:204). Dass die (vermeintliche) Unsichtbarkeit von

Weißseinmaterielle Konsequenzen hat, ist von zahlreichenTheoretiker*innen

of Color vor allem in Bezug auf die Gleichsetzung von »Deutschsein« mit

16 MitWeißsein ist hier »die dominante und privilegierte Position innerhalb des Macht-

verhältnisses Rassismus gemeint, die sonst zumeist unausgesprochen und unbenannt

bleibt« (»Weiß/Weißsein.« In: Wer anderen eine Grube gräbt https://weranderneinen

brunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/ [02.05.2022]).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/
https://weranderneinenbrunnengraebt.wordpress.com/2012/09/15/weisweissein/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 45

»Weißsein« bereits seit Jahren angemerkt worden.17 Wenn es in deutschen

Theaterdiskursen (sowohl historisch als auch gegenwärtig) also um ein »deut-

sches« Publikum geht, ließe sich berechtigterweise die Frage stellen, ob damit

nicht implizit ein weißes Publikum gemeint ist.

Die Konsequenzen, die so eine implizite Annahme und die Ausklamme-

rung von race in der Aufführungsanalyse für den Prozess der Bedeutungskon-

stitution am Theater haben können, ist in einer Anekdote der Theaterregis-

seurin Anta Helena Recke pointiert beschrieben. Recke erläutert hier ihre Ge-

danken zu einer Inszenierung eines Kollegen, an der sie als Regieassistentin

mitwirkte und in der eine weiße Schauspielerin einen Affen verkörperte, um

das Spannungsverhältnis zwischen Zukunft und Vergangenheit, Fortschritt

und Rückentwicklung darzustellen:

Mir wurde in der x-maligen Betrachtung dieser Szene klar, dass nur ein*e

weiße*r Schauspieler*in das Privileg besitzt, auf der Bühne die Körperlich-

keit eines Affen anzunehmen. Und dass nur ein weißes Publikum das Privi-

leg besitzt, diese Nachahmung jenseits eines Rassismusdiskurses zu lesen.

… Täte ein*e Schwarze*r Performer*in auf der Bühne dasselbe oder gäbe

es ein Schwarzes Publikum, wäre die Assoziation dazu eher unzählige Si-

tuationen auf der Straße oder im Schulklassenverband, in denen die eigene

Anwesenheit mit Affenlauten und -bewegungen kommentiert, man als Af-

fe beschimpft und daran erinnert wurde, dass man als weniger menschlich

gelesen wird alsWeiße (Recke 2018:53).

Ihre eindrückliche Beschreibung macht deutlich, welch entscheidenden

Unterschied die Einbeziehung der Kategorie race und die kritische Reflexion

des (möglicherweise) eigenen weißen Blickes für die Bedeutungskonstitution,

aber auch Entstehungsgeschichte einer Inszenierung haben kann. In ihrer

eigenen Inszenierung von »Mittelreich« an den Münchener Kammerspielen

(2017) trieb Recke diese Leerstelle von race im deutschsprachigen Theaterdis-

kurs auf die Spitze. Mit ihrer Strategie der »Schwarzkopie« (Warner/Recke

2017), in der sie die Mittelreich-Inszenierung von Anna-Sophie Mahler eins-

zu-eins nachgestellt und nur das weiße Ensemble von Mahler durch ein En-

semble aus ausschließlich Schwarzen Schauspieler*innen und Sänger*innen

17 Hier sei explizit auf die einschlägige Publikation »Mythen,Masken und Subjekte. Kriti-

scheWeißseinsforschung in Deutschland«, herausgegeben von Susan Arndt, Maureen

Maisha Eggers, Grada Kilomba, Peggy Piesche (2006) verwiesen, in der Weißsein in

akademischen, sozialen, politischen und kulturellen Feldern aufgearbeitet wird.

[ ]

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

ausgetauscht hat, machte sie die vermeintlich unsichtbare weiße Norm auch

für das Theater sichtbar. Erst die Markiertheit der rassifizierten Schwarzen

Körper auf der Bühne (und eben nicht die Unmarkiertheit der nicht-rassifi-

zierten weißen Körper) machten der deutschen Theateröffentlichkeit sichtbar,

wie strukturell dieser weiße Blick tatsächlich ist.

Ulf Otto bringt dies in seiner bestechenden Besprechung der Inszenie-

rung im Sammelband Ästhetiken der Intervention (2022) folgendermaßen auf

den Punkt: »Denn nur weil er von einer Norm abweicht, wird der Auftritt

dieses Ensembles auffällig (in einer besseren Welt wäre es schlicht eine Wie-

deraufnahme gewesen), markiert damit die Position, die diese Norm ihm zu-

weist, und fordert in der Markierung dieser Position die Norm zugleich her-

aus« (Otto 2022:208). Er macht in seinem Aufsatz deutlich, dass erst dadurch,

dass mit dem Auftritt des Schwarzen Ensembles auch die gesamte ästheti-

sche Ordnung des Theaters, »genauer gesagt, der Rassismus, der dieser Ord-

nung innewohnt«, mit auf der Bühne steht, auch weiße Zuschauer (und damit

auch weiße Theaterwissenschaftler) den Theaterraum als weißen Raum erle-

ben (ibid.). Indem Otto die Reflektion seiner eigenen weißen Positionalität im

Wahrnehmungsprozess in seine Analyse der Aufführung integriert und die-

se durch den ganzen Aufsatz hindurch in seinen theoretischen Überlegungen

immer wieder anklingen lässt, gelingt es ihm einen aufführungsanalytischen

Ansatz zu etablieren, der durchaus ästhetische Erfahrung und Machtkritik

in Einklang bringen kann. Das Hinterfragen und zuweilen Hadern mit der

eigenen weißen Positionalität als Analysierender öffnet auch Raum für eine

Befragung der eigenen methodischen Herangehensweise. Ottos Ansatz reso-

niert mit der von Simone Dede Ayivi in ihrem Beitrag formulierten Forde-

rung, dass anstelle des Schweigens oder der kolonialen Fantasien, die auf die

ästhetischen Verhandlung von Schwarzsein auf der Bühne projiziert werden,

eine Kritik entworfen werdenmuss, die beim weißen schauenden Subjekt und

dessen Un-Wissen ansetzt.

UmWahrnehmungs- und Blickregime soll es auch im nächsten Abschnitt

gehen, in dem wir uns einer weiteren Methode der Theaterwissenschaft aus

postkolonialer/dekolonialer Pespektive widmen, der Theaterhistoriografie.

Theaterhistoriografie

Kolonialgeschichte undTheatergeschichte scheinen sich in Deutschland noch

immer auszuschließen. Anders lässt sich die Ignoranz theaterhistoriografi-

scher Forschung hinsichtlich des deutschen Kolonialismus und dessen he-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 47

gemonialer, kultureller und rassistischer Praktiken nicht erklären. Dies ist

besonders erstaunlich, da gerade das 19. Jahrhundert, also genau die Zeit,

in der das deutsche Kolonialprojekt sich konstituierte, große Beliebtheit in

der deutschen Theaterhistoriografie genießt. Bis auf wenige bereits erwähn-

te Ausnahmen (Fiebach 1986; Balme 2007; Heinicke 2021) gelingt es aber den

meisten deutschen Theaterhistoriker*innen, weiterhin zum »Age of Empire«

(Hobsbawm 1987) zu forschen und zu publizieren, ohne Imperialismus und

Kolonialismus in ihre historischen Analysen (und ihren theoretischen Veror-

tungen) miteinzubeziehen. Ebenso erstaunlich ist dies, da sich in den letzten

Jahren verstärkt transnationale Ansätze in der Theatergeschichtsschreibung

durchgesetzt haben. Diese sind im Sinne der bereits erwähnten »entangled

histories« (Randeria/Conrad 2002) oder »connected histories« (Subrahman-

yam 2022) einer postkolonialen Theatergeschichtsschreibung durchaus dien-

lich. Doch statt eines theaterhistorischen Fokus auf die Kolonialgeschichte

beförderte der »transnational turn« hauptsächlich Projekte, die sich der Glo-

balisierung verschrieben haben und in denen der Begriff Globalisierung die

hegemonialen und genozidalen Voraussetzungen, unter denen die techno-

logischen, ökonomischen, politischen und kulturellen transnationalen Ver-

flechtungen der frühen Globalisierung stattfinden konnten, eher verschleiert,

als dass er sie hervorhebt. Mit anderen Worten, der Fokus auf Globalisierung

überschreibt häufig die Geschichten von Kolonisierung und Versklavung, an-

statt Imperialismus, race und empire als (geopolitische) Kontexte miteinzube-

ziehen.

Diese »koloniale Amnesie« (Zimmerer 2021) derTheaterwissenschaft lässt

sich auch nicht mit einer erschwerten Archivlage bzw. dem Fehlen histori-

scher Quellen rechtfertigen. Sowohl dieTheaterarchive als auch die Zensurar-

chive der Polizei des 19. Jahrhunderts bieten eine ausreichende Quellenlage,

durch die sich die Präsenz kolonialer Phantasien, Propaganda und Perfor-

mances auf den Bühnen der Metropolen des deutschen Kaiserreichs erfor-

schen lassen (Skwirblies 2017). Durch Zeitungsankündigungen, Rezensionen

und Zensurakten lässt sich nachweisen, wie präsent Kolonialpolitik und Ko-

lonialästhetik auch in den Theatern (und hier vor allem den populären Thea-

tern) des Kaiserreichs vertreten waren.Die populären Bühnen des jungen Na-

tionalstaats Deutschland und des ebenso jungen deutschen Kolonialreiches

haben sowohl an der rassistischen Kolonialpropaganda entscheidend mitge-

wirkt als auch diese verkompliziert und kritisierten.

Um die Quellenlage zu verdeutlichen, sollen zwei kurze Beispiele erwähnt

werden. So findet man im privaten Zirkusarchiv der Familie Winkler in Ber-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

lin, Programmhefte und Libretti der KolonialpantomimeDeutsch-Südwest Afri-

ka – Kriegsbilder aus den deutschen Kolonien, die vom Zirkus Busch im September

1904 aufgeführt wurde. Die Premiere der Pantomime, in der der Krieg in der

ehemaligen Kolonie Deutsch-Süd-West-Afrika (heute Namibia) gegen die He-

rero und Nama nachgestellt wurde, fand also nur vier Wochen nach Beginn

eben dieses Krieges statt. Dass in dem Krieg tausende Herero und Nama auf

brutalste Weise von den deutschen Kolonialtruppen ermordet wurden, muss

in der Analyse der Pantomime also mitgedacht werden.18 Da die Pantomime

zweimal am Tag über einen Zeitraum von zwei Jahren aufgeführt wurde und

im Zuschauerraum bis zu viertausend Personen Platz hatten, lässt sich ver-

muten, dass sie eine große Anzahl von Berliner*innen erreichte. Es ist festge-

halten, dass sogar Kaiser Wilhelm II. der Performance mit seiner Familie ei-

nen Besuch abstattete. Mit anderen Worten, in der Kolonialhauptstadt Berlin

wurde der »erste Genozid des 20. Jahrhunderts« (Zimmerer 2003) mit Hilfe

populärer Performances zum Verkaufsschlager. Ebenso interessant für eine

postkoloniale Theatergeschichtsschreibung ist die große Anzahl von Theater-

stücken, Burlesken, Pantomimen der populären Bühnen im Kaiserreich, die

sich kritisch dem Kolonialprojekt gegenüber äußern. Anhand der Zensurak-

ten lässt sich herauslesen, dass diese Kolonialkritik von den jeweiligen Polizei-

behörden nicht erwünscht war und aus den Aufführungen herausgenommen

werden musste.

Neben den Theater- und Zensurarchiven lässt sich auch mit den Akten

des deutschen Kolonialarchivs eine postkoloniale Theatergeschichte schrei-

ben. Wie an anderer Stelle ausführlich erläutert, ist das deutsche Kolonial-

archiv voll von Referenzen zum Theater (Skwirblies 2021). In Siedlertagebü-

chern, Reiseberichten, ethnografischen Ausführungen, Zeitungsartikeln und

Briefen von Kolonialsoldaten tauchen immer wieder Theaterbegriffe auf, die

dazu dienten, die kulturelle Phänomene und Prozesse, aber auch die »neuen«

Landschaften und indigenen Bevölkerungen in den Kolonien zu beschreiben

18 Der Krieg in der Kolonie Deutsch-Süd-West-Afrika fand zwischen 1904 und 1908 statt

und hatte als Konsequenz, dass 80 % der Bevölkerung der Herero und Nama von den

deutschen Kolonialtruppen ermordet wurden. Dies ist in den letzten Jahren als »ers-

ter Genozid« des 20. Jahrhunderts in die Geschichtsschreibung eingegangen (Zimme-

rer 2003). Für eine genauere Besprechung der Pantomime siehe Skwirblies, Lisa. »The

First German Genocide Enters the Popular Stage. Colonial Theatricality in Berlin, 1904-

1908.« Popular Entertainment Studies 8:1 (2017), 7-20.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 49

(Skwirblies 2021; Balme 2007, Fiebach 1986). So beschreibt der deutsche Eth-

nograf G. Tessmann z.B. den Initiationsritus der Pangwe in der ehemaligen

deutschen Kolonie Kamerun als »ein riesengroßes Schauspiel, das großarti-

ger ist, als es je auf einer Bühne Europas dargestellt wurde«, und beinahe

im selben Atemzug auch als »ähnlich zu unserem Kasperletheater« (zit. in

Skwirblies 2021). Oder nehmen wir die Berge von Kolonialakten, in denen

die performativen Praktiken der Oturupa, einer Organisation der Herero im

kolonialen Namibia, von deutschen Kolonialpolizisten, Farmern und Solda-

ten beschrieben werden. Die seitenlangen Analysen der Imperialisten zu den

Marschierübungen derOturupa, ihren an deutschen Kolonialuniformen ange-

lehnten »Kostümen« und Körperinszenierungen lassen sich als Aufführungs-

analyse avant la lettre lesen. Das Ringen der Imperialisten um eine Einord-

nung der für sie nicht lesbaren Praxis und die wiederholt auftretende Fra-

ge in den Kolonialakten, ob es sich bei der performativen Praxis »nur« um

Theater oder »schon« umWiderstand handele, verweisen auf eine tiefere Ver-

bindung von Theater und Kolonialismus, eine Verbindung, die über Fragen

nach kolonialen Repräsentationstechniken hinaus auch Fragen nach Wahr-

nehmung, Blickformung undWissensgenerierung provoziert undTheater als

Dispositiv im Kolonialdiskurs des 19. Jahrhundert verorten lässt. Die hier er-

wähnten Beispiele aus dem Kolonialarchiv seien auch deshalb genannt, um

die Anschlussmöglichkeit und inhaltliche Erweiterung von historiografisch

relevanten Konzepten deutlich zu machen und aufzuzeigen, welche Rolle die

Theaterwissenschaft in der breiteren kritischen Auseinandersetzung mit der

Kolonialgeschichte einnehmen könnte.

Neben den Auslassungen und Lücken der Theaterhistoriografie ist auch

die fehlende Kritik am für einen Großteil der theaterhistoriografischen For-

schung so wichtigen Begriff der Moderne und dessen koloniale Konstitu-

tion von Belang. So wird bereits bei einem kurzen Blick in die existieren-

de Literatur der Theaterhistoriografie der letzten Jahre deutlich, dass eine

Auseinandersetzung mit dem Konzept der Kolonialität im Sinne Quijanos

in der Theaterforschung zum 19. Jahrhundert nicht existiert. Mit dem von

Manfred Brauneck (2018) erwähnten »beschwerlichen Weg« in die Theater-

moderne sind demnach keinesfalls die Genozide in den Kolonien, die Aus-

beutung und Besetzung des südlichen Teils Afrikas oder die Ausstellung von

Menschen in eigens dafür gebauten »Zoos« in den europäischen Metropo-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

len gemeint.19 Moderne in der deutschen Theaterwissenschaft (auch über

Brauneck hinaus), meint Industrialisierung, Emanzipation des Bürgertums,

Aufklärung, Europa. So wird in der deutschsprachigen Theaterhistoriogra-

fie noch heute Moderne sowohl überwiegend eurozentrisch gedacht als auch

in ihrem ursprünglichen Eurozentrismus verschleiert. Dies bedarf einer tie-

feren Erläuterung. Die dekoloniale Kritik geht davon aus, dass die Moderne

mit den Kolonien untrennbar verbunden ist. »Ohne Kolonialität gibt es keine

Moderne« (Mignolo 2019:103), betonen sowohl Quijano als auch Mignolo. Mo-

derne und Kolonialität sind ihrer Auffassung nach zwei Seiten der gleichen

Medaille. So schreibt Mignolo:

Obwohl die Moderne nicht einfach ein europäisches Phänomen darstellt,

sondern […]mit den Kolonien unauflöslich verknüpft ist, so ist doch die Rhe-

torik der Moderne eine europäische Erzählung, die vor allem von europäi-

schen Gelehrten, Philosophen, Intellektuellen und Vertretern des Staates so

dargestellt wurde, als wäre die Moderne ein europäisches Phänomen. Diese

Idee, die inWahrheit nur einen Teil der Geschichte ausmacht, wurde verbrei-

tet und erlangteWahrhaftigkeit, wodurch es ihr gelang, den anderen Teil der

Geschichte zu verbergen (Mignolo 2019:113).

Der andere Teil der Geschichte ist die Kolonialgeschichte, die Geschichte von

Gewalt, Ausbeutung und Versklavung. Die dekoloniale Kritik an der Moderne

richtet sich also auf die Verschleierung der Tatsache, dass die Moderne als

historische Erzählung eine von sprachmächtigen, imperialen Subjekten ist,

»die von ihrer Geschichte berichten« (Mignolo 2019:113) und ihren Standpunkt

(Europa) unbenannt lassen. Wie der argentinische Philosoph Enrique Dussel

argumentiert, liegt der eurozentrische Trugschluss im Verständnis der Mo-

derne in der Verschleierung deren kolonialer Konstitution: »Die Moderne be-

inhaltet einen ›rationalen‹ Begriff von Emanzipation, den wir bejahen und re-

19 Das Zitat aus Manfred Braunecks Band Die Deutschen und ihre Theater (2018) soll hier

nur beispielhaft für eine Theatergeschichtsschreibung stehen, die beansprucht, die

Geschichte des deutschen Theaters in seinen historischen, politischen und sozialen

Kontext zu setzen ohne allerdings ein einziges Mal vom Kolonialismus zu sprechen.

So geht auch der wesentlich differenziertere Sammelband Theater als Paradigma der

Moderne (Hg. von Balme, Fischer-Lichte, Grätzel) von einem Moderne-Begriff aus, der

dessen Kolonialität nicht mitdenkt, oder schreibt Peter W. Marx in Ein theatralisches

Zeitalter zum 19. Jahrhundert und zu Fragen von Bürgerlichkeit und Ethnizität, ohne

Kolonialdiskurse um race und nationale Identität in seine Analyse mit einzubeziehen

(2009).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 51

spektieren. Zugleich aber entwickelt die Moderne einen irrationalen Mythos,

eine Rechtfertigung der Gewalttätigkeit von Genoziden« (Mignolo 2019:59).

Es ist diese Verschleierung des irrationalen Mythos, auf der die dekoloniale

Kritik am eurozentrischen Konzept der Moderne beruht, der Verschleierung

dessen, dass die Moderne in Abgrenzung zur »nicht-europäischen Alterität«

und damit auch im Zuge von Kolonialexpansion, Sklavenhandel und Geno-

ziden entstanden ist.20 Mit den Worten Dipesh Chakrabartys gesprochen,

»provincializing Europe is not a project of rejecting or discarding European

thought, [but rather] relating to a body of thought to which one largely owes

one’s intellectual existence« (Chakrabarty 2000:16). Dies lässt sichmit Spivaks

Einladung das Vermächtnis der Aufklärung nicht zu beschuldigen noch zu

entschuldigen (»not to accuse nor to excuse but to abuse« 2012, 16), sondern

zu missbrauchen, d.h. in eine akademische Praxis übersetzen, die den ver-

meintlich universellen Status der Aufklärung von den Rändern her21 in Frage

stellt und affirmativ sabotiert (Dhawan 2014).

Besonders transnational ausgerichtete Forschungsprojekte könnten dann

eine dekolonisierte Theatergeschichtsschreibung informieren, wenn sie die

Geschichte der (Theater) Moderne auch durch die Geschichten des Kolonialis-

mus, der Versklavung und der epistemischen Gewalt denken, wenn zum Bei-

spiel die Revolution Haitis, der Genozid an den Herero und Nama oder der

Aufstand der Maji Maji als zentrale historische Ereignisse verstanden wür-

den, wenn nicht nur die Industrialisierung Europas, sondern auch die in-

dustriellen Prozesse der Ressourcengewinnung in den Kolonien als integraler

Bestandteil an der Entstehung einer kapitalistischen Moderne interpretiert

20 Die Ausblendung der kolonialen Konstitution der Moderne bedeutet auch, wie Bham-

bra betont, »that those who were disposed and made subordinate in the process that

established what is understood as ›European modernity‹ have no place from which to

participate in the development of freedom in their own right« (2021:74).

21 Wichtig zu betonen ist, dass wir mit Spivak davor warnen wollen, anzunehmen, dass

sich vor-koloniale oder nicht-moderne kulturelle und soziale Wissensformen gegen

das unvollendete Projekt der westlichen Moderne ausspielen lassen. Die Annahme,

dass etwas der kolonialen epistemischen Gewalt entkommen sein könnte, muss als

eine Illusion entlarvt werden (Spivak 1988). Alternative Modernen oder indigene Tra-

ditionen können nur durch das Prisma kolonialer Gewalt zurückverfolgt werden, das

deren vor-koloniale Form für unser heutiges Verständnis mitvermittelt und verändert.

Der Wunsch, vom Kolonialismus unberührtes Wissen und Leben in den Archiven bzw.

kulturellen Traditionen indigener Völker finden zu können, das einer Dekolonisierung

des Globalen Nordens zuträglich sein könnte, schreibt einen kolonialen Diskurs von

Nostalgie und »primitiver« Authentizität fort.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

würden,wenn die Konstruktion der USA als ein Projekt des Imperialismus, an

dem auch immigrierende weiße europäische Theatermacher*innen als Sied-

ler*innen im 19. Jahrhundert mitgebaut haben, oder der europäische Handel

mit Menschen, der sich unter anderem auch in theatralen Phänomenen wie

den sogenannten Völkerschauen materialisierte, als konstitutive Aspekte der

Moderne und eben auch der Theatermoderne adressiert werden. Dann kann

dieTheatergeschichte des 19. Jahrhunderts in ihrer tatsächlichen Komplexität

untersucht werden, in der auch die kolonialen und diasporischen Geschich-

ten Afrikas, Asiens und Lateinamerikas einen Platz haben – nicht als separate

Erzählungen, sondern als integraler Teil einer globalen Theatergeschichte.

III Für eine epistemologisch gerechte(re) Theaterwissenschaft

Wir haben in unserem Beitrag den Versuch unternommen, sowohl Begrif-

fe als auch Diskurse der postkolonialen und dekolonialen Theorie und Wis-

senssysteme lokal und planetarisch zu kontextualisieren sowie die Methoden

der Theaterwissenschaft auf ihre Verstrickungen in die koloniale Matrix der

Macht zu überprüfen. Unser Beitrag soll deutlich gemacht haben, dass es für

eine postkoloniale/dekoloniale Theaterwissenschaft sowohl struktureller Ver-

änderungen in der Personalpolitik und der Lehrplangestaltung an den thea-

terwissenschaftlichen Instituten bedarf als auch einer grundsätzlichen Be-

fragung und Transformation unserer Begrifflichkeiten, Kategorien und Dis-

kurse.Wir hoffen,mit unserem Beitrag eine (erneute) vertiefende Diskussion

um eine postkoloniale/dekoloniale Theaterwissenschaft zu provozieren, und

wollen noch einmal betonen, dass es nicht der Anspruch sein kann, die Thea-

terwissenschaft abschließend dekolonisieren zu können im Sinne eines Pro-

zesses, der zu einem Ende kommen kann und der danach keiner dekolonialen

Arbeit mehr bedarf. Das ist allein deshalb schon unmöglich, da unsere eigene

Komplizenschaft und unsere Position als Akademikerinnen im euro-ameri-

kanischen Universitätsbetrieb viel zu tief in »modernity’s epistemic territo-

ry« (Vazquez 2011) verwurzelt ist. Vielmehr verstehen wir die Forderung nach

der Dekolonisierung der Theaterwissenschaft als ein Langzeitprojekt, als die

tägliche und kontinuierliche Arbeit an einer epistemologisch gerecht(er)en

Theaterwissenschaft, in der die grand narratives, die die Kontexte, innerhalb

derer wir uns und andere verstehen und positionieren und innerhalb derer

die Machtpositionen ausgelotet werden, die bestimmen, wer ihr Wissen wei-

tergeben darf und wer nicht, sichtbar gemacht bzw. destabilisiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 53

Für eine epistemologisch gerechte(re)Theaterwissenschaft reicht es nicht aus,

Brüche ins imperialistische Wissenssystem zu schlagen, sondern müssen die

real existierenden Brüche in der Gesellschaft, die durch dieseWissenssysteme

entstanden sind bzw. in Stand gehalten werden, erkannt und repariert wer-

den. Das bedeutet eben auch die Überwindung eines kolonialen Vorsprungs

bzw. weißer Privilegien auf der Ebene der Personalpolitik, der Zusammen-

stellung der Studierendenschaft, des Zugangs zu Bildung, Publikationsmög-

lichkeiten und Fördertöpfen. Denn, wie bell hooks es so treffend formuliert,

»[it] requires vigilant awareness of the work we must continually do to un-

dermine all the socialization that leads us to behave in ways that perpetuate

domination« (2003:36). Die größte Aufgabe einer postkolonialen/dekolonialen

Theaterwissenschaft liegt demnach in einem Aufräumen im eigenen Haus.

Literatur

Arndt, Susan, Maureen Maisha Eggers et.al. (Hg.). Mythen, Masken und Sub-

jekte. Kritische Weißseinsforschung in Deutschland. Münster: Unrast Verlag,

2006.

Arora, Swati. »Amanifesto to decentre theatre and performance studies.« Stu-

dies in Theatre and Performance 41:1 (2021), 12-20.

Balme, Christopher, Erika Fischer-Lichte und Stephan Grätzel (Hg.). Theater

als Paradigma der Moderne. Tübingen: Francke Verlag, 2003.

Balme, Christopher. »Niessen, Carl: Handbuch der Theater-Wissenschaft.

Relektüre.« Forum Modernes Theater, Gunter Narr Verlag Tübingen, 24:2

(2009), 183-189.

Balme, Christopher. »Postkoloniales Theater.« In: Fischer-Lichte, Erika (Hg.).

Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart: Metzler, 2005, 248-250.

Balme, Christopher. Pacific Performances. Theatricality and Cross-Cultural En-

counter in the South Seas. London: Palgrave Macmillan, 2007.

Balme, Christopher. The theatrical public sphere. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press, 2014.

Balme, Christopher. Theater im postkolonialen Zeitalter. Studien zum Theatersyn-

kretismus im englischsprachigen Raum. Berlin: de Gruyter, 1995.

Bergermann, Ulrike und Nanna Heidenreich (Hg.). total. – Universalismus und

Partikularismus in post-kolonialer Medientheorie. Bielefeld: transcript, 2015.

Bhambra, Gurminder K. »Decolonizing Critical Theory? Epistemological Jus-

tice, Progress, Reparations.« Critical Times 4:1 (2021), 73-89.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Bhambra, Gurminder K. »Postcolonial and decolonial dialogues.« Postcolonial

Studies 17:2 (2014), 115-121.

Boatca, Manuela. »Postkolonialismus und Dekolonialität.« In: Manuela

Boatca et al. (Hg.). Handbuch Entwicklungsforschung. Wiesbaden: Springer

Verlag, 2015, 113-123.

Bowersox, Jeff. Raising Germans in the Age of Empire. Youth and Colonial Culture,

1871-1914. Oxford University Press, 2013.

Brauneck, Manfred. Die Deutschen und ihre Theater. Kleine Geschichte der »mora-

lischen Anstalt« – oder: Ist das Theater überfordert? Bielefeld: transcript, 2018.

Breitinger, Eckhard (Hg.).Theatre and Performance in Africa. Intercultural Perspec-

tives. Gesellschaft für die neuen englischen Literaturen, Bd.4, 1994.

Breitinger, Eckhard und Reinhard Sander (Hg.). Drama and Theatre in Africa.

Bayreuth African Studies Series, 7 (1986).

Broeck, Sabine und Carsten Juncker (Hg.). Postcoloniality – Decoloniality – Black

Critique: Joints and Fissure. Frankfurt: Campus Verlag, 2014.

Bühler-Dietrich, A. und Joly, Françoise (Hg.). »Voyages d’Afrique. Interkultu-

relle Dialoge mit Afrika«. Stuttgart: IZKT, 2011.

Castro Varela, Maria Do Mar und Nikita Dhawan. Postkoloniale Theorie. Eine

kritische Einführung. Bielefeld: transcript, 2015.

Chakrabarty, Dipesh. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical

Difference. Princeton: Princeton University Press, 2000.

Chow, Rey.The Protestant Ethnic and the Spirit of Capitalism. New York Columbia

University Press, 2002.

Ciarlo, David. Advertising Empire. Race and Visual Culture in Imperial Germany.

Harvard University Press, 2011.

Colpani,Gianmaria, JamiliaM.H.Mascat undKatrine Smiet (Hg.). »Introduc-

tion.« In: »Postcolonial responses to decolonial interventions.« Postcolonial

Studies 25:1, 2022, 1-16.

Conrad, Sebastian, Shalini Randeria und Regina Römhild (Hg.). Jenseits des

Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissen-

schaften. Frankfurt: Campus, 2002.

Crows, Brian. An Introduction to Post-Colonial Theatre. Cambridge University

Press, 1996.

Davis, Tracy C. »Setasideness«. In: Tracy C.Davis und PeterW.Marx (Hg.).The

Routledge companion to theatre and performance historiography. London: Rout-

ledge 2021, 118-140.

De Sousa Santos, Boaventura. Decolonising the University: The Challenge of Deep

Cognitive Justice. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 55

De Sousa Santos, Boaventura. Epistemologies of the south. Justice against epistemi-

cide. New York: Routledge, 2014.

De Sousa Santos, Boaventura. The end of the cognitive empire. The coming age of

epistemologies of the South. Durham: Duke University Press, 2018.

Dhawan, Nikita. »Affirmative Sabotage of the Master’s Tools: The Paradox of

Postcolonial Enlightenment.« In: Nikita Dhawan (Hg.). Decolonizing En-

lightenment: Transnational Justice, Human Rights and Democracy in a Postcolo-

nial World. Barbara Budrich Publishers, 2014, 19-78.

Dreesbach, Anne. Gezähmte Wilde: Die Zurschaustellung »exotischer« Menschen in

Deutschland 1870-1940. Frankfurt a.M., 2005.

El-Tayeb, Fatima.Undeutsch.DieKonstruktion des Anderen in der postmigrantischen

Gesellschaft. Bielefeld: transcript, 2018.

FeMigra, (Feministische Migrantinnen, Frankfurt). »Wir, die Seiltänzerin-

nen« In: Cornelia Eichhorn und Sabine Grimm (Hg.). Gender Killer. Texte

zu Feminismus und Politik. Berlin: ID-Verlag, 1994.

Fiebach, Joachim.Die Toten als die Macht der Lebenden. ZurTheorie und Geschichte

von Theater in Afrika. Wilhelmshafen: Heinrichshofen, 1986.

Gilbert, Gilbert und Joanne Tompkins. Post-Colonial Drama.Theory, Practice, Pol-

itics. London: Routledge, 1996.

Grewe, Cordula (Hg.): Die Schau des Fremden: Ausstellungskonzepte zwischen

Kunst, Komerz und Wissenschaft. Stuttgart, 2006.

Grosfoguel, Ramón. »Preface. From Postcolonial Studies to Decolonial Stu-

dies: Decolonizing Postcolonial Studies.« Review 29:2 (2006), 141-142.

Ha, Kien Nghi, Sheila Mysorekar und Nicola Lauré al-Samarai (Hg.). Re-

Visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Rassismus, Kultur-

politik und Widerstand in Deutschland. Münster: Unrast Verlag, 2016.

Heinicke, Julius. Die Sorge um das Offene. Verhandlungen von Vielfalt im und mit

Theater. Berlin: Theater der Zeit, 2020.

Hobsbawm, Eric J. Age of Empire. 1875-1914. London: Weidenfeld and Nicolson,

1987.

Jain, Rohit. »Beyond ›The West and the Rest‹. Eine anthropologische-postko-

loniale Suche nach einem bedingten Universalismus.« In: Warner, Julian

(Hg.). After Europe. Beiträge zur dekolonialen Kritik. Verbrecher Verlag, 2021.

Kastner, Jens und TomWaibel. »Dekoloniale Option. Argumentation, Begriffe

und Kontexte dekolonialer Theoriebildung« In: Walter D. Mignolo. Episte-

mischer Ungehorsam. Rhetorik derModerne, Logik der Kolonialität und Gramma-

tik der Dekolonialität. Wien: Turia + Kant, 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Kolesch, Doris. »Bodies that matter: Verkörperung, Geschlecht, Performance

im aktuellen Theater und Tanz.« In: Celine Camus (Hg.). Im Zeichen des

Geschlechts. Repräsentationen, Konstruktionen und Interventionen. Frankfurt

a.M.: Ulrike Helmer Verlag 2008, 346-360.

Kolesch, Doris. »ZehnThesen über die Stimme.« In: Doerte Bischoff undMar-

tinaWagner-Egelhaaf (Hg.).Mitsprache, Rederecht, Stimmgewalt.Genderkriti-

sche Strategien und Transformationen der Rhetorik. Heidelberg: Winter, 2006.

Kundrus, Birthe.Moderne Imperialisten.DasKaiserreich imSpiegel seiner Kolonien.

Böhlau Verlag, 2003.

Langbehn, Volker. German Colonialism, Visual Culture, and Modern Memory.

Routledge, 2010.

Loomba, Ania. Colonialism/Postcolonialism. London: Routledge, 2015.

Lugones, Maria. »Toward a Decolonial Feminism Author(s).« Hypatia 25:4

(2010), 742-759.

Maldonado-Torres, Nelson. »On the Coloniality of Being: Contributions to the

Development of a Concept.« Cultural Studies21:2 (2007).

Marx, PeterW. »›Turtles all the way down.‹ Zumethodischen Fragen derThea-

terhistoriographie.« ForumModernesTheater, September, Heft 2 (2021), 141-

158.

Marx, Peter W. Ein theatralisches Zeitalter. Bürgerliche Selbstinszenierungen um

1900. Tübingen: Francke, 2008.

Marx, PeterW.und Sascha Förster.Dokumente, Pläne, Traumreise: 100 JahreThea-

terwissenschaftliche Sammlung Köln. Berlin: Alexander Verlag, 2020.

McKenzie, John. »Is Performance Studies Imperialist?« Theatre Drama Review

50:4 (2006), 5-8.

Mignolo, Walter D. Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der

Kolonialität und Grammatik der Dekolonialität. Wien: Turia + Kant, 2012.

Mignolo, Walter. »Cosmopolitanism and the De-Colonial Option.« Studies in

Philosophy and Education 29:2 (2010), 111-127.

Milan S, Treré E. »Big Data from the South(s): Beyond Data Universalism.«

Television & New Media20:4 (2019), 319-335.

Niessen, Carl: Handbuch der Theater-Wissenschaft. Verlag: Emsdetten Westf./

Lechte, 1949-1958.

Obafemi, Olu. »Contemporary Nigerian Theatre«. Bayreuth African Studies Se-

ries 40, 1996.

Otto, Ulf. »Die Kunst der Umbesetzung. Intervention als Artikulation in Mit-

telreich (2017)« In: Ulf Otto und Johanna Zorn (Hg.). Ästhetiken der Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 57

vention. Ein- und Übergriffe im Regime des Theaters. Berlin: Theater der Zeit,

2022, 202-225.

Pawlata, Christine. »Ein Zeichen der kolonialen Amnesie. Der Historiker Jür-

gen Zimmerer im Gesprächmit demGoethe-Magazin«,März 2021,Goethe

Institut, https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html

Probst, Nora. »Staging Global Theatre History in the Museum: Carl Niessen

and the Draft of the Reichstheaterinstitut (1943).«Theatre Research Interna-

tional 44:3 (2020), 303-7.

Quijano, Anibal. »Coloniality and modernity/rationality« In: Walter D.

Mignolo und A. Escobar (Hg.).Globalization and the decolonial option. Abing-

don: Routledge, 2010, 22-32.

Recke, Anta Helena. »Uh, Baby it’s a White World.« In: Elisa Liepsch, Julian

Warner, Matthias Pees (Hg.). Allianzen. Kritische Praxis an weißen Institutio-

nen. Bielefeld: transcript, 2018, 50-59.

Reinelt, Janelle und Joseph Roach. Critical Theory and Performance. Ann Arbor:

University of Michigan Press, 2007.

Schrödl, Jenny. »Die Energie der Theaterstimme. Einem Phänomen auf der

Spur.« In: Barbara Gronau (Hg.). Szenarien der Energie. Zur Ästhetik undWis-

senschaft des Immateriellen. Bielefeld: transcript 2013, 131-153.

Schrödl, Jenny. »Vokale Travestien. Zu stimmlichen Geschlechterinszenie-

rungen auf der Bühne.« In: Doerte Bischoff und Martina Wagner-

Egelhaaf (Hg.).Mitsprache, Rederecht, Stimmgewalt. Genderkritische Strategien

und Transformationen der Rhetorik. Heidelberg 2006, 377-396.

Sharifi, Azadeh. »›Wir wollten ein Zeichen setzen‹ Interventions by minority

groups in German theater.« Performance Paradigm 14 (2018a). https://www

.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212

Sharifi, Azadeh. »Multillingualism and PostmigrantTheatre in Germany.«Mo-

dern Drama 61:3 (2018b), 328-351.

Sharifi, Azadeh. »Postmigrantisches Theater. Eine Neue Agenda für die deut-

schen Bühnen« In: Wolfgang Schneider (Hg.).Theater und Migration. Her-

ausforderungen für Kulturpolitik undTheaterpraxis. Bielefeld: transcript, 2011,

25-46.

Short, John Phillip. Magic Lantern Empire. Colonialism and Society in Germany.

Cornell University Press, 2012.

Sieg,Katrin.EthnicDrag, PerformingRace,Nation, Sexuality inWestGermany. Ann

Arbor: University of Michigan Press, 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.goethe.de/ins/it/de/kul/gsz/22130337.html
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212
https://www.performanceparadigm.net/index.php/journal/article/view/212


58 Azadeh Sharifi und Lisa Skwirblies

Skwirblies, Lisa. »Colonial Theatricality«. In: Milija Gluhovic, Shirin Rai, Sil-

vija Jestrovic und Michael Seward (Hg.).Oxford Handbook of Politics and Per-

formance. Oxford University Press, 2021.

Skwirblies, Lisa. »The First German Genocide Enters the Popular Stage. Colo-

nial Theatricality in Berlin, 1904-1908.« Popular Entertainment Studies 8:1

(2017), 7-20.

Skwirblies, Lisa. Performing Empire. Theatre, Race, and Colonial Culture in the Ger-

man Empire, 1884-1914. New York: Palgrave McMillan, 2023.

Spivak, Gayatri C. »Can the Subaltern Speak?« In: C. Nelson und L. Grossberg

(Hg.).Marxism and the Interpretation of Culture. University of Illinois Press,

1988, 271-313

Spivak, Gayatri C. An Aesthetic Education in the Era of Globalization. Cambridge,

MA and London: Harvard University Press, 2012.

Steyerl, Hito und Encarnación Gutiérrez Rodríguez. Spricht die Subalterne

deutsch? Münster: Unrast Verlag, 2003.

Stone Peters, Julie. »Drama, Primitive Ritual, Ethnographic Spectacle: Ge-

nealogies of World Performance (ca. 1890-1910).« Modern Language Quar-

terly 70:1 (2009), 67-96.

Subrahmanyam, Sanjay.Connected History. Essays and Arguments. London: Pen-

guin 2022.

Taylor, Diana.The Archive and the Repertoire. Duke University Press, 2003.

Thode-Arora, Hilke. Für fünfzig Pfennig um die Welt: Die Hagenbeckschen Völker-

schauen. Frankfurt a.M., 1989.

Tuck, Eve und K.Wayne Young. »Decolonization is not a metaphor.« Indigene-

ity, Education & Society 1:1 (2012), 1-40.

Vazquez, Rolando. »Translation as Erasure: Thoughts on Modernity’s Epis-

temic Violence.« Journal of Historical Sociology 24:1, 2011.

Walsh, Catherine E. »Shifting the Geopolitics of Critical Knowledge: Decolo-

nial Thought and Cultural Studies ›Others‹.« Cultural Studies21:2-3, 2007.

Warstat, Matthias. »Kategorienwechsel. Zur jüngeren Kritik an theaterwis-

senschaftlichen Körperkonzepten« In: Friedemann Kreuder, Ellen Koban

und Hanna Voss (Hg.). Re/produktionsmaschine Kunst. Kategorisierungen des

Körpers in den Darstellenden Künsten. Bielefeld: transcript, 2017, 15-30.

Weiler, Christel und Jens Roselt.Handbuch Aufführungsanalyse: Eine Einführung.

Stuttgart: UTB Verlag, 2017.

Wihstutz, Benjamin und Benjamin Hoesch (Hg.).Neue Methodologien der Thea-

terwissenschaft. Bielefeld: transcript, 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die deutsche Theaterwissenschaft kolonial? 59

Zimmerer, Jürgen. »Krieg, KZ und Völkermord in Südwestafrika. Der erste

deutsche Genozid«. In: Jürgen Zimmerer, Joachim Zeller (Hg.): Völkermord

in Deutsch-Südwestafrika. Der Kolonialkrieg (1904-1908) in Namibia und seine

Folgen. Berlin, 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455531-003 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

