
234 Dekolonialisierung des Wissens

6.2 Living at the Crossroads: Rassismus und Ableism als intersektional
wirkmächtige Herrschaftsverhältnisse

»We cannot meaningfully separate the racialized subaltern from the disabled subal-

tern in the process of colonization.«

Helen Meekosha (2011), Decolonising Disability

Wie bereits imUnterkapitel 3.3 ausführlich erläutert, lässt sich imHinblick auf die Not-

wendigkeit einer intersektionalen Analyse der vielfältigen Verwobenheiten von Rassis-

mus und Ableism insgesamt festhalten, dass in den letzten Jahren die Einsicht gewach-

sen ist.Die imUnterkapitel 3.3 beschriebenenPraxenderDifferenzierung,Hierarchisie-

rung und Diskriminierung haben nicht zuletzt fatale Einflüsse auf die Lebensrealitäten

der Betroffenen. Entsprechend sind Begriffe wie ›Behindertenfeindlichkeit‹ oder ›Aus-

länderfeindlichkeit‹ unscharf und vereinfachend,umderWirkmächtigkeit undKomple-

xität der beidenHerrschaftsverhältnisse vonRassismus undAbleismgerecht zuwerden.

Vielmehr verschleiern und täuschen die beiden Begriffe darüber hinweg, dass es sich bei

den komplexen Phänomenen von Ableism und Rassismus um diskriminierende gesell-

schaftliche Verhältnisse handelt, die in bestimmten Kontext intersektional wirkmächtig

sein können.

Anhand der empirischen Datenanalyse der vorliegenden Arbeit lässt sich rekonstru-

ieren,dassdie beidenHerrschaftsverhältnisseAbleismundRassismusdieGrundlage für

institutionelle Diskriminierungen und gesellschaftliche Ausschlüsse bilden. Gleichzei-

tig verdeutlichen die empirischen Ergebnisse, dass die vielfältigenHandlungsstrategien

und Bewältigungsressourcen von BIPoCmit Behinderungserfahrungen imUmgangmit

bestehenden Zugangs- und Teilhabebarrieren eine nicht zu unterschätzende Rolle spie-

len (mehr dazu siehe Unterkapitel 5.2). Diese miteinander verwobenen Herrschaftsver-

hältnisse entlang von Rassismus und Ableism werden im Folgenden als intersektiona-

le Diskriminierungserfahrungen von BIPoCmit Behinderungserfahrungen anhand von

einigen Interviewauszügen exemplarisch diskutiert.

Beispielsweise erläutertNupur inBezugauf intersektionaleDiskriminierungenaus-

führlich,welche ErfahrungenNupurmit intersektionalen Diskriminierungen aufgrund

der verschiedenen miteinander verwobenen strukturellen, individuellen und sozio-fa-

milialen Barrieren sowohl imHerkunftsland als auch in Deutschlandmacht:

»I am a queer* and trans* person with class privilege and experience of migration (the aster-

isks denote the colonial and normative nature of the concepts that are more expansive than

can be imagined through indigenous modes of knowledge). I was born in Dhaka, the capital of

Bangladesh, and by nationality I am Bangladeshi and by ›ethnicity‹, I am Bangali commonly

and colonially written as Bengali. Further the labels put onme are brown, person of color, Aus-

länder, alien, disabled etc. However, these are mostly necessary and political positions I have

to have in the present world. But really, I would rather have language for being caring, obser-

vant and community-oriented, perhaps, as traits to identify with. I would also say that I exist

in liminal space, and in exile of sorts.« (Nupur, Z. 9–17)

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Diskussion, Reflexion und Implikationen der empirischen Ergebnisse 235

Diese Zuschreibungspraxis scheint zusätzlich dazu beigetragen zu haben, dass Nupur

in verschiedenen Kontexten wie z.B. an der Universität Erfahrungen von Othering wie

auch weiteren intersektionalen Diskriminierungenmachenmusste:

»InDhaka, the daily discriminationwas being perceived as a girl and having to perform the role

of woman. It was the daily harassment and fear of violence on the streets when I started look-

ing more Queer, whatever that means, when I started to stand out, on top of that. I was also

not raised like traditionallyMuslim so Iwas bullied in school for that, and for not conforming to

gender starting from very young. In university, I was always asked to represent the ›marginal-

ized‹ groups I belonged to in class, and frequently having to outmyself and be vulnerable in the

process, while already to be a student with anxiety and depression.« (Nupur, Z. 82–88)

In ähnlicher Weise spricht eine weitere Forschungspartnerin im Interview von ihren

subjektiv empfundenen intersektionalenDiskriminierungenwährend ihrer beruflichen

(Aus-)Bildung als Erzieherin:

»AmAnfangwar schwieriger, ich hatte zwei Dumme, sag ich mal, ich will nicht andereWörter

benutzen, weil ich mag diese R-Worte nicht, weißt du welche R-Worte ich meine da? //ich bin

mir gerade nicht so sicher, vielleicht Rassismus?//. Ja, die Leute, die irgendwas gegen diese Farbe

haben, darauf will ich nicht schieben, aber ich hatte zwei Dozenten, wirklich, die haben mich

immer wieder diese Gefühl gegeben, da bin ich falsch. Immer wenn ich gefragt habe, Finger

hoch, immer die mich übersehen stundenlang, wenn ich Hilfe gebraucht habe, mir nicht zuge-

hört und bis ich einmal in eine Klasse ausgerastet bin nach mehrere Malen, mehrere Person-

also ertragen, bis irgendwann mal nicht mehr konnte, ich bin ausgerastet, ging nicht mehr (.)

Und der Dozent weiß, ich brauche Hilfe, weil ihre war schon fertig, die Facharbeit von ihr war

schon tipptopp, ich hatte Frage von meiner Facharbeit, obwohl ich Nachhilfe hatte, aber meine

Nachhilfe war auch nicht auf dem ersten Stand, manches davon musste ich auch noch in der

Schule fragen, weißt du was ich meine?« (Puriki, Z. 538–550)

Weiterhin wird aus dem analysierten empirischen Daten ein weiterer ständiger Kampf

um strukturelle und institutionelle Unterstützungsmöglichkeiten ersichtlich, welcher

im Folgenden anhand von einigen Interviewauszügen exemplarisch erläutert wird. Am

Beispiel ihrer Ausbildungszeit beschreibt bspw. Puriki die bestehenden staatlichen Un-

terstützungsstrukturen als diskriminierend:

»Ich frage um Hilfe, er sagt »nee (.) jetzt habe ich keine Zeit«, ich dachte er hat keine Zeit, er

geht irgendwowasmachen,nein, erwartet da und das hatmich richtig verletzt, dass ich gesagt

habe »das reicht mir. Ich weiß nicht welche Problem Sie mit mir haben, ob meine Hautfarbe

oder irgendwas, es ist immer die gleiche, immer wenn ich mit Frage komme, Sie antworten mir

nicht, Sie ignorieren mich, Sie sagen immer ich mache Pause, wenn die andere kommen, Sie

geben die Antwort. Warum machen Sie das?« Und der sagt »ja?« Alle haben gesagt »ja, das

stimmt auch«, weil alle waren auf meiner Seite, weil der hat mich wirklich spüren lassen (.)

und ich habe erwartet, dass er es als Dozent sagt es tut mir leid, es kam kein es tut mir leid, gar

nichts hat er gesagt.« (Puriki, Z. 551–559)

Diese vielfältigen und intersektionalen Diskriminierungserfahrungen werden ebenfalls

von Nupur in ähnlicherWeise geschildert:

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Dekolonialisierung des Wissens

»Intersectional discrimination iswhy onadaily basis, I have to spend time recovering frombeing

misgendered andmasking in public, to dealing with islamophobia,misogyny etc. Its whywhen

me and my trans* friends leave the house together, how safe we are depends on how femme

we look/present and whether there are any white and/or German-speaking people with us.

Sometimes police are nicer to you when you look like a woman, cause they see you less as a

threat than when they perceive you as a man; this makes it harder for me to negotiate how I

am able to tap intomymascness. But it can also be that because you are seen as awoman, there

is more scrutiny and violence, often sexual violence.« (Nupur, Z. 157–164)

In ähnlicherWeise schildert Jennifer im Interview die intersektional verwobenen Erfah-

rungenmit Ableism, Rassismus und Sexismus:

»As a disabled woman of Color my life has not always been easy but still, I don’t need your pity,

I don’t want to be treated differently. Just take me as I am. I don’t see why this is hard for white

people or able-bodied people to understand (laughs). Sitting in thewheelchair doesn’tmakeme

less worthy, your ableism however does. Being black and disabled is something that you can’t

just explain. People keep asking me a lot of very intimate and personal questions like, did you

had an accident or how long do you sit in a wheelchair? Seriously, what’s wrong with people,

for god’s sake (laughs).« (Jennifer, Z. 278–284)

Eine weitere Forschungspartnerin erläutert im Interview ausführlich, welche Diskrimi-

nierungserfahrungen sie während der Pandemie machte. Anhand der folgenden detail-

lierten Schilderungen von Cho-rok lässt sich erkennen, welche zusätzlichen Herausfor-

derungen sie aufgrund des antiasiatischen Rassismus in Verbindung mit COVID-19 er-

lebenmusste:

»I think itwas a long tunnel forme because I feel very stressedwhen I cannot.When I’m limited

with some freedom that I feel granted. And this is a privilege, of course, because not everyone

has freedom of movement. But for me, freedom of movement was taken for granted, at least.

And if this is limited, I think I get crazy and I didn’t want to go to the supermarket because I

was always nervous and people are. It was so easy for people to just come tome.Oh, I came here

first or you should put themask properly or whatever. I was just there and they say oh here’s an

Asian. I should kick her out or something, or I want to just attack her. So, it was just so easy to

be a common enemy. And this enemy is actually so tracked. The virus is not visible. That’s why

it’s so easy for people to attack Asian people because they hate this virus. But they can’t see it

and they want to make it visible. So, I was one of the visualized fallacies that they wanted to

hit. Even in the train when I’m sick a person across me would just go to the other side of the

train and that was humiliating.« (Cho-rok, Z. 468–480)

Durchdie folgende ausführlicheBeschreibungPurikisKampfes,umdienotwendigeUn-

terstützung in der beruflichen (Aus-)Bildung zu erhalten und diese auch erfolgreich ab-

zuschließen,wird deutlich,wie viel Kraft ihr der Umgangmit dieser als ungerecht emp-

fundenen Behandlung durch den Dozenten kostete. Dies schildert sie auch im Zusam-

menhangmit ihren Stresssituationenwährend der finalen Prüfung ihrer erzieherischen

(Aus)Bildung:

»Und in der Prüfungwar er auch inmeiner Prüfung, obwohl erwar als Protokollant da, er stellt

mir wirklich so schwierige Frage, zum Glück mein Thema war so meins, es war meine Sache,

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Diskussion, Reflexion und Implikationen der empirischen Ergebnisse 237

dass ich die Frage antworten konnte, weil er hat so eine schwierige Deutsch gesprochen, die ich

überhaupt erstmalwaswill er vonmir? obwohl die Leute sagen immer ›der Protokollant ist nur

da, umProtokoll zu schreiben‹,weil dafür sind drei extra Prüfer, die dich prüfen, aber trotzdem,

er war nicht zufrieden mit die Frage, was die andere drei gemacht hat, hat er mir wirklich so

Frage gestellt, wo ich dachte, oh Gott! aber trotzdem, ich habe bestanden. Und deswegen im-

mer Kopf hoch, glaub an dich selber und weiter kämpfen, immer positiv bleiben. Es geht nicht

anders.« (Puriki, Z. 561–570)

Ebenfalls betont ein weiterer Forschungspartner im Interview, dass die Sensibilisierung

über Rassismus und rassistische Verhältnisse in der Dominanzgesellschaft und in den

verschiedenen Institutionen wie z.B. ›Schule‹ notwendig ist:

»Ich finde eigentlich ganz gut, hoffentlich gibt’s sowas auch Unterricht in unseren Schulen, da

auch deutsche Jugendliche sowas. Ja, unterrichtet werden und dass man Rassismus und alles

verhindern kann, weißt du dann sie wissen besser, dass Rassismus nicht schön ist, aber wenn

sie ihre Heimat nicht verlassen haben, woher wissen sie das, sie haben hier alles weißt du die

Familie, Freunde und alles die Sprache können sie perfekt sprechen und ihre Zeit ist einfach nur

zum Spaß haben.« (Haval, Z. 289–294)

Ein weiterer zentraler Aspekt des Datenmaterials stellt die vielfältigen Praxen des

rassifizierten und ableistischen Othering, die im Folgenden anhand von einigen Aus-

sagen der Forschungspartner*innen ausführlich beschrieben werden. Diesbezüglich

erläutert Cho-rok im Interview, wie stereotypisierende Bilder über BIPoC reproduziert

und zugleich das zentrale Problem kapitalistisch-rassistischer Weltordnung wenig

thematisiert wird:

»Quite often I have experienced that people have a concrete picture of who I am which I find

quite interesting. Many of the stereotype on migrants are not true at all. Where for example

being people of Color is often considered as a burden on the German welfare state. What of-

ten remains unreflected is the fact that migrants are the most hard-working groups in this ex-

ploitive capitalist economy. This is the sad reality of white supremacy.« (Cho-rok, Z. 119–124)

Im weiteren Verlauf des Interviews geht Cho-rok auf die Komplexität von Migrations-

prozessen ein und kritisiert die simplifizierende gesellschaftliche Wahrnehmung von

geflüchtetenMenschen oder Personen, die als ›geflüchtet‹ markiert werden:

»They never understand the complexity of our lives, how often we are sad and lonely, and most

importantly howhardwe try tomake sense of our everyday lives in this racist country. For them

I’m one of those welfare scroungers and that’s why they think I’m here in Germany because

Germany is a place to be (laughs).« (Cho-rok, Z. 128–131)

Haval erläutert im Interview ebenfalls diese Zuschreibungsprozesse und betont dabei,

dass niemand freiwillig sein Zuhause verlassen würde, um sich eine neue Zukunft in

Deutschland aufzubauen,wenn nicht katastrophale Zustände wie Hunger oder Krieg in

den jeweiligen Herkunftsländern herrschen würden:

»Also man kommt nicht hier frei- man flieht nicht freiwillig von Heimat, dass man hier nach

Deutschland kommt wegen die soziale Hilfe, was man von Jobcenter oder Sozialamt kriegt,

man ist hier nurwegen,was gerade in unsereHeimaten geschehenwird, egal ob’s Krieg ist oder

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Dekolonialisierung des Wissens

ob die Leute verhungertwerden, deswegenman ist hier inDeutschland umweiterzubilden, ob’s

Schule ist oder Ausbildung Richtung Beruf ist, dass man Hauptsache was macht, man ist nicht

hier so wegen diese 400 Euro, was man von Sozialamt kriegt, sondern man will wirklich hier

in Deutschland sich weiterbilden und ja, Berufe lernen und so weiter.« (Haval, Z. 98–105)

Aneiner anderenStelle erklärtHaval seineDiskriminierungserfahrungenenamBeispiel

des Umgangs derMitarbeiter*innen von einigen Behördenmit geflüchtetenMenschen.

Seiner Ansicht nach fehlt in solchen Institutionen das Verständnis undWissen darüber,

dass viele Menschen nicht freiwillig nach Deutschland fliehen:

»Also in der Schule noch nicht (.), aber so allgemein zum Beispiel bei amtlichen, wenn man die

Papiere und so weiter macht, da hat man so ein Gefühl, da gucken die welche Leute an, die gar

nicht dich sehen wollen oder genervt von Ausländern sind, hoffentlich bald gibt’s sowas nicht,

weil, wie gesagt, man ist nicht hier freiwillig hier nach Deutschland gekommen (.) man muss

herkommen, um weiter zu leben und so.« (Haval, Z. 270–274)

Diese Aussage wird von einer anderen Forschungspartnerin bestärkt. Sie ergänzt da-

zu, dass sie solche diskriminierenden Erfahrungen nicht nur in den Institutionen in

Deutschland erlebt, sondern auch in Großbritannien:

»But I want to emphasis this does not necessarily have to be a German case only, you can find

similar narratives and attributes in the UK too where I come from. People insist to believe that

I am from Africa, I have never even been to Africa before, sadly for sure. But just the fact that

I have got my melanin from my father who has migrated from Ghana to the UK in late 70s

andmarried to awhite Britishwoman,my belovedmum. I have tomake statements every now

and then why I am black (laughs), at the schools I have gone at many social events or at the

University now. I have no problemme beingmarked as a black person or there is nothingwrong

with being black at all. Perhaps, I adore the fact that I am black. The bottom line is however, it

is not easy for white people to accept thatwe are not there to answer all their curious questions

about our identity and family trauma, just as easy as that (laughs).« (Jennifer, Z. 201–210)

Ähnlich wie Jennifer, scheint Nebiyu ebenfalls mit diesen persönlichen Fragen immer

wieder konfrontiert zu sein, wie er im Interview folgendermaßen spricht:

»I remember how obsessed my friends at our university were with the great education you get

at European universities but now I understand itwas all internalized phantasies of colonialism.

We have learned to adore andworship white supremacy.What I want to say is that it pisses me

off, when people ask me about my intimate and painful experiences. Hey tell us about your ex-

periences with discrimination, seriously?Where should I start? How you destroyed our futures

with colonialism in Africa and other parts of the world? Howwe try to make sense of all that?

How we deal with all that trauma going from generation to generation? How can you really

help me while you are benefiting from that same oppressive system?« (Nebiyu, Z. 259–267)

Ein weiterer Aspekt wird von Berat im Interview angesprochen. Er erzählt von den an-

haltenden psychischen Auswirkungen von früherenMobbing- und Gewalterfahrungen:

»Früher habe ich es ja erlebt mit Außenseiter, also wie soll ich denn sagen, ganz früher, wo ich

halt noch sozusagenhalt noch so einKindwar,dahatte ichhaltwirklich,dawurde ichhalt auch

gemobbt halt wegen meiner Einschränkung auch wegen meiner Herkunft und da wurde ich

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Diskussion, Reflexion und Implikationen der empirischen Ergebnisse 239

auchhalt zusammengeschlagen oder auch verprügelt und ja, daswaren auch harte Zeiten,weil

man ja auch das irgendwie auch alles verarbeiten muss und diese Verarbeitung dauert auch

sehr sehr lange, also es kommt natürlich auch- von einem Tag bis zum anderen- anderen Tag ist

man wieder gesund, das hat auch noch so eine heftige Sache zu tun halt.« (Berat, Z. 387–395)

Imweiteren Verlauf des Interviews reflektiert er, welche GründeMobbing- und Gewalt-

erfahrungen haben können. Dafür stellt er den Zusammenhang mit den zugeschrieben

Behinderungs- undMigrationserfahrungen als einenmöglichen Grund her:

»Also der Grund würde mich auch so interessieren, aber den Grund würden die, auch wenn-

wenn man den Grund jetzt nicht schreiben würde, hätte ich immer auch den Hintergedanken,

dass die es aber nicht antworten würden, wegen Rassismus oder wegen deiner Behinderung

oder beides, das ist auch so unsere Sache halt, weil manche antworten ja auch gar nicht und

deswegen und das macht es dann auch nicht besser (lachend) sozusagen, wenn man es halt so

hinterfragt und alles.« (Berat, Z. 453–458)

Diese Vielfältigkeit und Ambiguität der Fremd- und Selbstbezeichnungen sind wichtig

für die diskursiven Auseinandersetzungen mit der Komplexität und Widersprüche der

Anerkennung von hybriden5 oder mehrfachen Zugehörigkeiten in einer postkolonialen

und postmigrantischen Gesellschaft.

»Another interesting thing is that I don’t feel safe no where. That’s why I also prefer the term

safer spaces, as there is no such thing as safer spaces for black queer disabled people.Within the

black community I’m not black enough, for some people I’m not disabled enough to talk about

ableism and for some people I’m not queer enough. So, you keep exposing your being and life,

it’s exhausting but that’s why life is all about. Fighting for acceptance till you get exhausted

from all this and give up in the end.« (Cho-rok, Z. 163–169)

In ähnlicher Weise berichtet Daniel im Interview ausführlich davon, dass er oft Alltags-

rassismus erlebt:

»Ich sag’s dir, manche sind auch richtig krass drauf. Ich erlebe oft vor allem weiße Männer, die

mir auf der Straße hinterherschreien: »Geh wieder in den Busch zurück, wo du hingehörst«.

Einfach out of the blue (lacht), ohne jeglichen Kontext. Für sie bin ich einfach der Sündenbock

für ihre eigene Unzufriedenheit. In Berlin erlebe ich viel weniger Alltagsrassismus als in dem

kleinen Dorf,wo ich aufgewachsen bin oder in der Stadt wo ich im Bachelor studiert habe. Aber

auch Berlin ist kein ›racism free zone‹, das ist klar.« (Daniel, Z. 108–113)

Ebenfalls argumentiert Haval im Interview, dass die pauschalisierenden Zuschreibun-

gen gegenüber geflüchtetenMenschenmit dem fortwährenden strukturellen Rassismus

der Dominanzgesellschaft eng verbunden sind:

»Alsowas ich darauf beziehenmöchte, dassman allgemein,wenn einMensch ein Fehlermacht,

das sagt man so »der kommt aus Syrien« und dass man diese Sache nicht an alle Syrer bezieht,

weil jederMensch ist hier seine eigeneArt undWeise,man kann nicht eine Sache auf ganze Volk

5 Hinsichtlich der Diskussionen über hybride Identitäten und kulturelle Zwischenräume in der post-

kolonialen Gegenwart und das damit verbundene Konzept des dritten Raumes siehe insbesondere:

(Bhabha, 1994, 2006, 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Dekolonialisierung des Wissens

oderNation beziehen und das gilt genauso für Religion, egalwelcheHautfarbe oderwelche Re-

ligion man hat, ist Hauptsache wir sind alle Menschen und wir zusammenhalten, das ist ganz

wichtig.Und hoffentlich in Zukunft da gibt’s keine Rassismusmehr,weil das nützt auch für uns

alle Menschen nicht, Hauptsache, dass man sich zusammenhält und ja, dass man zusammen

sich gegenseitig hilft.« (Haval, Z. 258–265)

ÄhnlichwieCho-rok,Daniel und Jennifer, sieht auchMike solche rassistischenZuschrei-

bungen und damit verbundene ableistische Diskriminierungen nicht als Einzelfälle,

sondern vielmehr als gesellschaftliche Platzzuweisung,wie er im Folgenden ausführlich

schildert:

»Das ist leider nicht das erstmal, dass ich solche rassistischen Erfahrungen mache, leider. Auch

bereits in der Schulzeit habe ich einige unangenehmenErfahrungengemachtmit Lehrer*innen,

die aufgrund meiner Hautfarbe mich nicht als Deutscher anerkennen wollten, obwohl meine

Mutter Deutsche ist und ich ebenfalls in Deutschland geboren und aufgewachsen bin (…) und

sie sagte einfach »Herr Otieno [anonymisierter Nachname] ich frag mich ehrlich, wie sie über-

haupt durch Abiturprüfung durchkommen konnten. Ich empfinde sie zwischenmenschlich als

sympathisch, aber kognitiv sehe ich sie bei weiterem nicht als Lehrer«.Das sagte siemir einfach

kurz vor dem Abschluss des Referendariats. Was hat sie noch dazu gesagt (.), ja »sie haben ja

eine Entwicklungsverzögerung«, sowas in der Art hat sie noch gesagt. Ich war literally sprach-

los. Ich habe nichts gesagt, ich ging einfach schockiert und fassungslos nach Hause als wäre es

nichts passiert.« (Mike, Z. 122–133)

ImHinblick auf diese Schilderungen vonMike wird deutlich, dass ihm durch die Lehre-

rin einerseits kognitiveFähigkeitenbzw.Rationalität abgesprochenundandererseits be-

sondere emotionale Fähigkeitenzugeschriebenwerden, indemsie ihnals »sympathisch«

bezeichnet:

»Sie besitzt die Dreistigkeit mir ins Gesicht zu sagen »meiner Meinung nach haben sie im Leh-

rerberuf nichts verloren«. Das ist doch krass einfach. Ich bin mir wirklich nicht sicher, ob es ihr

überhaupt klar ist, wie unfassbar abwertend und diskriminierend ihre Aussage ist. Scheinbar

ist es ihr egal, wir müssen halt mit den emotionalen Konsequenzen leben. Das ist leider die bit-

tere Wahrheit für viele Schwarze Menschen in Deutschland.« (Mike, Z. 156–160)

Mit diesendehumanisierendenZuschreibungen,mit denen sowohlMike als auchDaniel

in unterschiedlichen Weisen konfrontiert zu sein scheinen, geht eine zentrale ableisti-

sche Abwertung einher, die viel mit rassistischen Zuschreibungen gemeinsam hat.

»Ich habe das Gefühl, es ist völlig egal wie alt wir sind, wie selbstverständlich, gegenüber wei-

ßen Menschen, vor allem diejenigen die in Machtpositionen stehen, sind wir schwarze Men-

schen immer erziehungsbedürftig. Uns wird nicht nur in der Schule, sondern auch in der Uni,

in der Beziehung, beim Einkaufen oder Fahrradfahrern ständig wird uns jemand irgendwie be-

lehren, wie wir das Leben ›richtig‹ führen können.Wenn man aber weißen Menschen mit ras-

sistischen Stereotypen konfrontiert, dann eskaliert alles, weil sie uns ja nur helfen wollen. Es

gibt keine Reflexionsbereitschaft für die eigenen gesellschaftlichen Positionen und Privilegien.

Alleine nicht häufig oder gar nicht imAlltag diskutiert zuwerden ist ein Privileg, das Schwarze

Menschen in diesem Land definitiv nicht haben. Aber was weiß ich schon über Auswirkungen

von Diskriminierungen, ich bin ja behindert (lacht).« (Daniel, Z. 124–133)

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Diskussion, Reflexion und Implikationen der empirischen Ergebnisse 241

Dabei stellt sich sowohl für Daniel als auch für Mike nicht nur die Frage nach der Aner-

kennung ihrer Fähigkeiten als angehende Lehrer, sondern auch nach einer grundlegen-

den Identität, die ebenfalls von anderen Forschungspartner*innen in unterschiedlichs-

ten Facetten thematisiert wird, wie anhand des folgenden Interviewauszugs mit Berat

exemplarisch deutlich wird:

»Manchmal kommt es mir schon so vor, als wäre ich dann diskriminiert (.) und das macht es

halt so oberflächlich alles, auch nurweil der andere vielleicht anders aussieht oder (atmet laut)

etwas nicht so gut kann halt, weil er halt etwas fehlend hat, an seiner eigentlichen Stärke so-

zusagen und das ist eher so der Fall halt, was jemanden so sehr auch traurig macht, aber auch

so sehr kalt lassen kann.« (Berat, Z. 415–419)

Insgesamt lässt sich aus den oben exemplarisch dargestellten subjektiven Aussagen der

Forschungspartner*innen rekonstruieren, dass die Herrschaftsverhältnisse Rassismus

und Ableism bspw. beim Zugang zu Erwerbsarbeit auf dem allgemeinen Arbeitsmarkt

intersektional wirkmächtig werden. Die Teilhabe an Erwerbsarbeit von BIPoC mit Be-

hinderungserfahrungen scheint somit nebenderKomplexität undUnzugänglichkeit be-

stehender Unterstützungsstrukturen auchmit prekären strukturellen Bedingungen des

allgemeinen Arbeitsmarkts einherzugehen, die dembeschriebenen intersektionalen Le-

bensrealitäten der Betroffenen nicht gerecht werden. Durch die Ausweitung dieser Er-

kenntnisse lässt sich anhand der subjektiven Aussagen der Forschungspartner*innen

rekonstruieren, dass Diskriminierungen und Ausgrenzungen, denenMenschenmit Be-

hinderungserfahrungen ausgesetzt sind, auchBIPoCbetreffen,die auf unterschiedliche

Weise als ›Migrationsandere‹ markiert werden.

Hier können Berührungspunkte zwischen den beiden diskriminierten Gruppen

geschaffen werden, ohne dabei die vielfältigen Differenzen auszublenden. Vielmehr soll

es darum gehen, das ›Gemeinsame im Verschiedenen‹ aufzuzeigen: Die grundlegenden

Parallelen, die Ableism und Rassismus im Hinblick auf diskursive, strukturelle und

institutionalisierte Ausgrenzungs- und Exklusionsmechanismen aufweisen, mithilfe

einer intersektionalen Analyseheuristik herauszuarbeiten. Diesbezüglich argumentiert

Rebecca Yeo (2015) aus einer herrschaftskritischen Analyse der umkämpften Teilhabe-

chancen von geflüchtetenMenschenmit Behinderungserfahrungen in Großbritannien6

folgendermaßen: »the barriers faced by disabled asylum seekers are not those faced

by disabled citizens plus those faced by migrants, but instead what Hill Collins (2008)

terms a set of ›intersecting oppressions‹« (ebd., S. 527).

So werden BIPoC mit Behinderungserfahrungen aufgrund der fehlenden Aner-

kennung rassistischer und ableistischer Ordnungen der Dominanzgesellschaft nicht

nur gewissermaßen die Möglichkeit entzogen, sich als ein vollwertiges Mitglied der

Gesellschaft zu erfahren, sondern sie sind auch stets damit konfrontiert von ihren

Familiengeschichten oder Behinderungserfahrungen erzählen zu müssen. Die For-

schungspartner*innen schildern die komplexen Verschränkungen vom rassifizierten

6 Für den deutschen Kontext der Debatte über die vielfältigen Verschränkungen von Behinderung

und Migration/Flucht siehe: (Afeworki Abay et al., 2020; Afeworki Abay et al., 2021; Köbsell, 2019;

Korntheuer, 2019, 2020; Westphal &Wansing, 2019a).

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Dekolonialisierung des Wissens

und vergeschlechtlichten Ableism ausführlich, die auch in subtileren Formen sowohl in

ihrem privaten als auch in ihrem beruflichen Alltag zum Vorschein kommen.

Wenngleich hier auf den noch bestehenden Bedarf an quantitativen Daten hinzu-

weisen ist, lassen sich die erlebten intersektionalen Diskriminierungserfahrungen ent-

lang von Ableism und Rassismus anhand subjektiver Perspektiven in einem partizipa-

tiven Forschungskontext untersuchen. Ein solches Vorhaben zeigt sich allerdings in der

empirischen Forschungspraxis der vorliegendenArbeit als höchst anspruchsvoll und be-

darf methodologischer Überlegungen sowie forschungsethischer Beachtung der damit

einhergehenden Anforderungen. Beispielsweise bedarf weitere Forschung hinsichtlich

der nicht explizierten Thematisierung und Benennung von ableistischen und rassisti-

schen Diskriminierungserfahrungen von den Forschungspartner*innen. Epistemologi-

sche, insbesondere methodologische Betrachtungen sind daher sowohl in der Teilhabe-

forschung als auch in der Fluchtmigrations- und Rassismusforschung, von großer Re-

levanz, um die bestehenden intersektionalen Diskriminierungsrisiken von BIPoC mit

Behinderungserfahrungen in weiteren empirischen Forschungsprojekten spezifisch in

den Blick zu nehmen.

Um die Voraussetzungen der RGTM zu erfüllen (Breuer et al., 2018, S. 271), wur-

den die methodologischen und forschungsethischen Herausforderungen der vorliegen-

den Arbeit im gesamten Forschungsprozess selbstkritisch reflektiert. Eine ausführliche

Erläuterung dieser vielfältigen Reflexionsprozesse und Möglichkeitsräume im Rahmen

von qualitativer Forschungswerkstatt und Forschungssupervision findet im Unterkapi-

tel 6.4.3.3 statt. Im Folgenden werden die Limitationen und Grenzen der empirischen

Ergebnisse der vorliegenden Arbeit anhand einiger exemplarischer Kernaspekte näher

beleuchtet.

6.3 Reflexion über die Limitationen der empirischen Ergebnisse

Einerseits leisten die empirischen Ergebnisse in Bezug auf die Wichtigkeit der Be-

rücksichtigung der subjektiven Perspektiven von BIPoC mit Behinderungserfahrungen

einen Beitrag zur kritischen Analyse der komplexen und intersektionalen Bedingun-

gen der Teilhabe und Diskriminierung auf dem allgemeinen Arbeitsmarkt. Anderseits

weisen sie gleichzeitig Limitationen und Grenzen auf, da aus dem Datenmaterial kei-

ne statistisch-repräsentativen Erkenntnisse zu beruflichen Teilhabemöglichkeiten an

dieser Schnittstelle generiert werden konnten. Somit verweisen die gewonnenen empi-

rischen Erkenntnisse aufgrund der theoretischen und methodologischen Komplexität

des Forschungsgegenstands auf den erheblichen Bedarf an quantitativer Forschung an

der Schnittstelle Behinderung undMigration/Flucht.

Im Folgenden werden anhand der vorliegenden Ergebnisse einige weiterführende

Annahmen in Form von Denkangeboten im Kontext der Teilhabe an Erwerbsarbeit von

BIPoC mit Behinderungserfahrungen diskutiert. Die empirischen Erkenntnisse der

vorliegenden Arbeit liefern bspw. keine umfassenden Erklärungen hinsichtlich gender-

und klassenspezifischer Diskriminierungen von BIPoC mit Behinderungserfahrun-

gen auf dem allgemeinen Arbeitsmarkt. Dies ist den limitierten Ressourcen (u.a. in

Bezug auf zeitliche Kapazitäten in einem Qualifikationsprojekt) geschuldet, da der

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470534-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

