QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Quellen

1. Schriften des Siilleyman Hilmi Tunahan

Kur‘an Harf ve Hareketleri: Kur‘ani kerimi en kisa zamanda okumagi 6gre-
ten yepyeni bir tertip ve usul. Istanbul: Fazilet (Kein Datum). 7 S.

Kibrit al-ahmar (Ms., nicht publiziert).

Mektuplar risala (Ms., nicht publiziert).

2. Selbstdarstellungen der Siileyman-Gemeinschaft

ca. 1960: Kemal Kacar in Necip Fazil Kisakiirek, Son Devrin Din Mazlum-
lari, Istanbul.

1977: Hizir Yilmaz, Siileymancilik Hakkinda Bir Inceleme. Koln: Selbstver-
lag.

1992: Filmdokumentaire: Izbi Vakkanlar (Anon.). Istanbul: TRGT.

1995: Siileyman Hilmi Tunahan (K.S.). Sondernummer des Genc Akademi.
Aylik Haber Arashtirma Dergisi 6 (Anon.). Istanbul: Rota Reklam A.S.

1996: Mustafa Ozdamar, Ustaz Siileyman Hilmi Tunahan. Istanbul: Kirk-
kandil Yayinlari.

1997: Ahmed Akgiindiiz, Silistre’le Siileyman Hilmi Tunahan. Arsiv Belge-
leri Isiginda.

1997: Ahmed Akgiindiiz, Tabular Yikiliyor. Istanbul: Osmanli Arastirmalari
Vakfi.

2000: Welcome to His Eminence Siileyman Hilmi Tunahan (k.s.)’s web site
(Anon.). www.tunahan.org/.

3. Handbiicher fiir den Ritus der Erinnerung

Ba‘adhi Du‘@lar ve Taga Aswalari, (kein Ort, kein Datum).

Mekaasidu’t-Talibiyn: Ilmihal — Tasavvuf — Mev'iza Istanbul: Osmanli yayi-
nevi (kein Datum).

4. Schriften der ersten Generation von Siileyman-Schiilern

ca. 100 handgeschriebene Hefte, Mitschriften aus dem Unterricht zwi-
schen 1951-1959. (Nicht publiziert, teilweise in Hatiratim und Notlari
zitiert).

Arikan, Hasan (1998): Der kurzgefafite Ilmihal. Illustriertes Gebetslehrbuch.
Kéln: Verband der Islamischen Kulturzentren.

Erol, Ali (1995): Hatiratim. Istanbul: Yenigiiven Ciltevi.

251

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Sunguroglu, Ziya (kein Datum): Odemisli Merhum Ziya Sunguroglu’nun
Notlari. (Keine Ortsangaben).

5. Unterrichtsmaterial
Der kurzgefaite Ilmihal. Illustriertes Gebetslehrbuch, Kéln 1998.
Magmii’l Adab, Istanbul 1958.

Magmixat as-sarf
Exzerpte: Emsileh (Hazreti Ali), Bina (Abu Cafer) Maqstid (Imam
Azan).

Datierung der Mss.: ? Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve Ticaret
A.S (kein Datum).

Magmiat an-nahu
Exzerpte: ’Awamil (Amala), Ishar von Imam Birgiri und Kafiye von Ibn
Hagib. Datierung der Mss.: ? Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve
Ticaret A.S. (kein Datum).

Al-mifiah sharh nir al-idah. Yalihu minhat al-fattah, takmila niir-al-idah fi
Vzakat wa-l hagg.
Autor: Abu Zayd Shalabi, Ms. von 1958 (Kairo). Druck: Istanbul, Fazi-
let Neshriyat ve Ticaret A.S., 1996.

Muhtasar al-Qudiri
Autor: Abti L'Husayn "Ali ibn Mihd al-Qudiiri al-Bagdadi (972-1036).
Ms. von 1319. Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve Ticaret A.S. (kein
Datum).

Magmiat al-mutiin
Exzerpte: Kalam, Aqa’id, Mantiq. Datierung Ms. ? Druck: ?

Sharh al-amali li-aliy al-qari
Autor: ? Datierung Ms.: ? Druck: Istanbul: Fazilet Neshriyat ve Ticaret
A.S. (kein Datum).

Sharh al-aqa’i
Autor: Akaid Sherh-i Kesteli Teftazani (1322-1389). Ms. des Autors.
Druck: Istanbul: Haznedar Matbaasi (1970).

Miftah al-ulum
Autor: Abu Salah (1160-1229) (und andere Autoren). Datierung Ms.: ?
Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve Ticaret A.S. (kein Datum).

Talhis al-mifiah
Exzerpte: Tesbih (Die Kunst des Redens) Ms. von Abtu Ya'qub Yasuf
As-Sakkaki. Druck: ?

252

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

6. Gebetsbiicher, Genealogien etc.

Can, Mehmet (1995): Altin Ogiitler. Metniyle Birlikte (tam metin) Miinebbi-
hat Terciimesi. Istanbul: Osmanli Yayinevi.

Dua ve Ibadatler: Miibarek Giin ve Gecelerde Yapilmasi Tavsiye Edilen. Istan-
bul: Fazilet Nesriyat ve Tic. A.S. (kein Datum).

Emin Erbili, Muhammed (1997): Tasavvufun Incelikleri. Istanbul: Osmanli
Yayinevi.

»Taten der Heiligen« (1996): Evliya Menkebeleri: Naksi ve Kadiri. Istanbul:
Osmanli Yayinevi.

Imam Birgivi, Muhammed Efendi (19906): Tarikat-i Muhammediyye Tercii-
mesi. Aus dem arabischen im tiirkischen tibersetzt von Celal Yildirim.
Istanbul: Demir Kitabevi.

253

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Bibliographie

Abadan-Unat, Nermin (Hg.) (198s5): Die Frau in der tiirkischen Gesellschaft.
Frankfurt: Dagyeli Verlag.

Abdullah, Muhammad Salim (1981): Geschichte des Islams in Deutschland.
Graz, Koln.

AbuKhalil, Mazeeb (1995): »Nakshibendi«. The Oxford Encyclopedia of the
Modern Islamic World, John L. Deposito (Hg.). New York + Oxford, S.
431-4.

Abu-Manneh, Butrus (1982): »The Naghsbandiyya-Mujadiddiyya in the Ot-
toman Lands in the Early 19th Century«. Die Welt des Islams N.S. (XII),
S. 1-36.

Abu-Manneh, Butrus (1990): »Khalwa and Rabita in the Khalidi Suborder«.
In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 298-302.

Abu Zaid, Nasr Hamid (1999): Ein Leben mit dem Islam. Freiburg, Basel,
Wien: Herder.

Adams, Charles J. (1990): »The Nagshbandi’s of India and the Pakistan
Movement«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 221-
29.

Agai, Bekim (2000): »Das Bildungsnetzwerk von Fethullah Giilen: Die fle-
xible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts. Drei Linder
im Vergleich«. In: Kemper 2000, S. 62-73.

Akay, Tayfun (1996): Bati’da nakshi cemaati. Sheyh Nazim ornegi, Istanbul:
Iletism Yayinlari.

Akgtindiiz, Ahmed (1997): Silistre’le Siileyman Hilmi Tunahan. Arsiv Belge-
leri Isiginda.

Akgtindiiz, Ahmed (1997): Tabular Yikiliyor. Istanbul: Osmanli Arastirma-
lari Vakfi.

Alaettin, Ibrahim (1930): Yeni Tiirk Lugati. Istanbul: Kanaat Kiitiiphanesi.

Algar, Hamid (1972): »Some Notes on the Nagshbandi Tariqat in Bosnia«.
Die Welt des Islams XIII, S. 168-203.

Algar, Hamid (19776): »Silent and vocal zikr in the naqshbandi order«. Ak-
ten des 7. Kongresses fiir Arabistik und Islamwissenschaft. Abhandlungen
der Akademie der Wiss., Gottingen: Phil. Hist. Klasse, Dritte Folge, Nr.
98, S.39-46.

Algar, Hamid (1984): »Der Naksibendi-Orden in der republikanischen
Turkei«. Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des vorderen und mitt-
leren Orients, Jochen Blaschke und Martin M. van Bruinessen (Hg.),
Themenbheft: Islam und Politik in der Tiirkei. Berlin: Edition Parabolis,
S. 167-196.

254

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Algar, Hamid (199oa): »A Brief History of the Nagshbandi Order«. In: Ga-
boriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 3-44.

Algar, Hamid (199ob): »The present State of Nagshbandi Studies«. In: Ga-
boriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 45-56.

Algar, Hamid (1990c): »Political Aspects of Nagshbandi History«. In: Ga-
boriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 123-152.

Amri, Nelly und Laroussi Amri (1992): Les femmes soufies ou la passion de
Dieu. Paris: Dangles.

Antoun, Richard (1989): Muslim Preachers in the Modern World: A Jordanian
Case Study in Comparative Perspective. Princeton: University Press.
Asad, Talal (1993): Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore, London: John Hopkins University

Press.

Aslan, Adnan (1998): Religidse Erziehung der muslimischen Kinder in
Deutschland und Osterreich. Stuttgart: Institut fiir Islamische Erzie-
hung.

Ayata, Sencer (1991): »Traditional Sufi orders on the Periphery: Kadiri and
Naksibendi Islam in Konya and Trabzon«. In: Richard Tapper (Hg.),
Islam in Modern Turkey. Religion, Politics and State in a Secular State.
London: Tauris, S. 223-53.

Babadzanov, Baxtiyor M. (1996): »On the History of the Nagsbandiya Mu-
gaddidiya in Central Mawara’Annahr in the Late 18th and Early 19th
Centuries«. In: Kemper et al. (Hg.) (1996), Berlin: Klaus Schwarz Ver-
lag, S. 385-413.

Balic, Smail (1994): Der Islam: Europakonform? Altenberge: Oros-Verlag.

Barazangi, Nimat Hafez (1995): »Education«. The Oxford Encyclopedia of the
Modern Islamic World 1995, Band 1, S. 406-28.

Barazangi, Nimat Hafez (1995): »Women and Religious Education«. The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S. 333-37.

Bennigsen, Alexandre und Chantal Lemercier-Quelquejay (1990): »Breves
remarques sur la naqshibandiyya en Union Soviétique«. In: Gaboriau,
Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 441-46.

Berkey, Jonathan (1992): The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo.
Princeton: University Press.

Binswanger, Karl (1990): »Islamischer Fundamentalismus in der Bundes-
republik: Entwicklung, Bestandaufnahme, Ausblick«. In: B. Nirumand
(Hg.), Im Namen Allahs: Islamische Gruppen und der Fundamentalismus
in der Bundesrepublik Deutschland. Koln: Dreisam-Verlag.

Blaschke, Jochen (1989): »Islam und Politik von tiirkischen Arbeitsmigran-
ten«. Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des vorderen und mittleren

255

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Orients, Jochen Blaschke und Martin M. van Bruinessen (Hg.), The-
menheft: Islam und Politik in der Tiirkei. Berlin: Edition Parabolis, S.
295-366.

Bobzin, Hartmut (1999): Der Koran. Eine Einfiihrung. Miinchen: C.H. Beck.

Bockenférde, Ernst-Wolfgang (1978): »Organ, Organismus, Organisation,
politischer Kérper«. In: Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart
Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon der
politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Band 4, Stuttgart: Klett Verlag,
S. 519-622.

Béttcher, Annabelle (1998a): Syrische Religionspolitik unter Asad. Freiburg:
Arnold-Bergstraesser-Institut.

Béttcher, Annabelle (1998b): »L’Elite féminine kurde de la kaftariya, une
confrérie nagshbandi damascéne«. L’Islam des Kurdes. Les Annales de
I’Autre Islam, Band 5. Paris: Inalco-Erism, S. 125-39.

Béttcher, Annabelle (2000): »Portraits of Kurdish Women in Contempora-
ry Sufism«. In: Sharzad Mojab (Hg.), Women of a Non-State Nation:
The Kurds. Costa Mesa (Cal.): Mazda Publ.

Béttcher, Annabelle (2001): »Im Schatten des Ayatollahs: Schiitische femi-
nistische Theologie in Libanon am Anfang«. Neue Ziircher Zeitung
7.3.2001, Nr. 55, S. 5.

Cakir, Riisen (1990): Ayet ve Slogan. Tiirkiye’de Islami Olusumlar. Istanbul:
Metis Yayinlari.

Cakir, Serpil (1993): Osmanli Kadin Hareketi. Istanbul: Metis Yayinlari.

Chodkiewicz, Michel (1990): »Quelques aspects des techniques spirituelles
dans la tariga nagshbandiyya«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone
(Hg.) (1990), S. 69-82.

Connerton, Paul (1989): How Societies Remember. Cambridge: Cambridge
University Press.

Damrel, Daniel W. (1990): »The Spread of Nagshibandi Political Thought
in the Islamic World«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.)
(1990), S. 269-87.

Dedoignon, Stephane (1996): »La question scolaire a Boukhara et au Tur-
kestan Russe du >premier renouveauc 2 la soviétisation (fin du 18iéme
siecle — 1937)«. Cahiers du Monde Russe, Band 37 (1990), S. 141-5.

Deutscher Gewerkschaftsbund (DGB) (1980): Hintergriinde tiirkischer ex-
tremistischer islamischer Aktivititen in der Bundesrepublik Deutschland
(Sekten und Organisationen). Disseldorf: Bundesvorstand (Archiv
DGB).

Doomernik, Jeroen (1991): Turkse moskeen en maatschappelijke participatie.
De institutionalisering van de turkse Islam in Nederland en de Duitse

256

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Bondsrepubliek. Amsterdam: Koninklijk Nederlands Aardrijkskundig
Genootschap.

Douglas, Ian Henderson (1988): Abul Kalam Azad. An Intellectual and Reli-
gious Biography. Gail Minault and Christian Troll (Hg.), Dehli: Oxford
University Press.

Durkheim, Emile (1981) (1968): Die elementaren Formen des religidsen
Lebens. Frankfurt: Suhrkamp.

Dhikr: The Encyclopedia of Islam, new edition, Band 2 (1965). Leiden: E.J.
Brill, S. 223-7.

Ehlers, E. und Th. Krafft (Hg.) (1993): Shdhjahdn-dbdd/Old Delhi. Tradition
and Colonial Change. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Eickelmann, Dale F. (1978): »The Art of Memory, Islamic Education and its
Social Reproduction«. Comparative Studies in Society and History 20(4),
S. 485-516.

Elias, Jamal (1988): »Female and Feminine in Islamic Mysticism«. The
Muslim World 78, S. 209-24.

Elsas, Christoph (1980): Einfliisse der islamischen Religion auf die Integra-
tionsfiihigkeit der auslindischen Arbeitnehmer und ihrer Familienangehori-
gen. Berlin: Senatskanzlei/Planungsleitstelle.

The Encyclopedia of Islam, new edition (1965-): Leiden: E.J. Brill

Esposito, John L. (Hg.), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic
World, (1995): New York und Oxford: Oxford University Press.

Fedke, Gero (1996): »Jadids, Young Bukharians, Communists«. In: Kem-
per et al. (Hg.) (1996), S. 483-512.

Feindt-Riggers, Nils und Udo Steinbach (1997): Islamische Organisationen
in Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse-Pilotuntersu-
chung. Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Friedmann, Yohanan (1971): Shaykh Ahmad Sirhindi: An Outline of his
Thought and a Study of his Image in the Eyes of Posterity. Montreal.

Friedmann, Yohanan (1975): »Muslim Views of Indian Religions«. Journal
of the American Oriental Society 95/2, S. 214-21.

Friedmann, Yohannan (1990): »The Nagsbendi’s and Awrangzeb: A Re-
consideration«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S.
209-20.

Fusfeld, Warren E. (1981): The Shaping of Sufi Leadership in Delhi: The
Nagshbandiyya-Mujaddidiyya, 1750 to 1920. University of Pennsylvania
(microfilm Int. Ann Harbor, Mich. nr. 3267).

Gaboriau M., Popovic A. und T. Zarcone (Hg.) (1990): Nagshbandis. Che-
minements et situation actuelle d’'un ordre mystique musulman. Historical
Developments and Present Situation of a Muslim Mystical Order. Actes de

257

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

la Table Ronde de Sévres, 2/4 mai 1985, Paris und Istanbul, Institut
Francais d’Etudes Anatoliennes-Eds. Isis.

Galip, Semra (1990): »Un Gourou Naksbendi: Seyh Nazim Kibrisi«. In:
Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 437-40.

Gianotti, Timothy ]. (2001): Al-Ghazali’s unspeakable doctrine of the soul.
Unveiling the esoteric psychology and eschatology of the Ihy@. Leiden:
E.J. Brill.

Gramlich, Richard (1992): Islamische Mystik. Sufische Texte aus zehn Jahr-
hunderten. Stuttgart, Berlin und Kéln: W. Kohlhammer.

Gramlich, Richard (1998): Der eine Gott. Grundziige der Mystik des islami-
schen Monotheismus. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag.

Gole, Niliifer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der Mo-
derne. Berlin: Babel Verlag.

Golpinarli, Abdiilbaki (1969a): Tiirkiye'de mezhepler ve tarikatlar. Istanbul:
Inkilap Kitabevi.

Golpinarli, Abduilbaki (1969b): 100 Soruda Tasawuf. Istanbul: Gercek Yayi-
nevi.

Ibrahim Alaettin Gorsa (Hg.), Tiirk Meshurlari Ansiklopedi (1946): Istanbul:
Yedigiin nasriyarila.

Gokalp, Altan (1990): » Les fruits de I'arbre plutét que ses racines<: Le Su-
leymanisme«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S.
420-35.

Gunduz, Irfan (1984): Gumushanevi Ahmed Ziyaiiddin: Hayati, Eserleri, Ta-
rikat anlayesi ve Halidiye Tarikati. Istanbul: Seha Nesriyyat.

Giir, Metin (1993): Tiirkisch-islamische Vereinigungen in der Bundesrepublik
Deutschland. Frankfurt: Brandes und Apsel.

Haas, Alois M. (1996): Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redefor-
men christlicher Mystik. Frankfurt: Suhrkamp.

Habib, Madeleine (1969): »Some Notes on the Nagshbandi Order«. Muslim
World LIX, S. 40-9.

Halbwachs, Maurice (1950): La mémoire collective. Paris.

Hartung, Jan-Peter (1999): »Zur Entwicklungsgeschichte der Nagsbandiya
in Siidasien«. Leipzig (unpubliziert).

Hoffman-Ladd, Valerie J. (1995): »Women’s Religious Observances«. The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S 327-33.

Hopp, Gerhard (1994): »Der Koran als >geheime Reichssache«. Bruchstii-
cke deutscher Islampolitik zwischen 1938 und 1945«. In: Holger Preif-
ler und Hubert Seiwert (Hg.), Gnosisforschung und Religionsgeschichte.
Festschrift fiir Kurt Rudolph zum G5. Geburtstag. Marburg: Diagonal-
Verlag, S. 435-46.

258

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Hopp, Gerhard (1999): »Der Gefangene im Dreieck. Zum Bild Amin al-
Husseinis in Wissenschaft und Publizistik seit 1941. Ein bio-biblio-
graphischer Abrifd«. In: Rainer Zimmer-Winkel (Hg.), Eine umstrittene
Figur. Hadj Amin al-Husseini, Mufii von Jerusalem. Trier: Kleine Schrif-
tenreihe, Heft 32, S. 1-23.

Horster, Detlef (1997): Niklas Luhmann. Miinchen: Beck’sche Reihe.

Ibn al “Arabi: The Encyclopedia of Islam, new edition, Band 3 (1971). Leiden:
E.J. Brill, S. yoy-11.

Ibn Sa‘d, Muhammad (ca. 800): The Women of Madina (reprint). London:
Ta-Ha Publishers Ltd. 1995.

Islah: The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S.
242.

Jacob, Xavier (1982): »Les cours coraniques«. In: Jacob, Xavier, L’Enseigne-
ment religieux dans la Turquie moderne, Berlin: Klaus Schwarz Verlag,
S. 418-70.

Jaschke, Gotthard (1955): Die Tiirkei in den Jahren 1942-1951. Geschichtska-
lender mit Namen und Sachregister, Wiesbaden: Otto Harrasowitz.

Jaschke, Gotthard (1965): Die Tiirkei in den Jahren 1952-1961. Geschichtska-
lender mit Namen und Sachregister, Wiesbaden: Otto Harrasowitz.

John, Barbara (1997): Berliner Jugendliche tiirkischer Herkunft. Pressemittei-
lung der Senatsverwaltung fiir Gesundheit und Soziales. Die Auslinder-
beauftragte von Berlin.

John, Barbara (1999): Tiirkische Berlinerinnen und Berliner. Pressemitteilung
der Senatsverwaltung fiir Gesundheit und Soziales. Die Auslinderbeauf-
tragte von Berlin.

Jong, Frederick de und Bernd Radtke (Hg.) (1999): Islamic Mysticism Con-
tested. Thirteen Centuries of Controversies and Polemics. Leiden: E.J. Brill.

Jonker, Gerdien (1995): The Topography of Remembrance. The Dead, Tradi-
tion and Collective Memory in Mesopotamia. Leiden: E.]J. Brill.

Jonker, Gerdien (1997): »Death, Gender and Memory: Remembering
Death as a Migrant«. In: David Field (Hg.), Gender and Ethnicity in
Death and Dying. London: Routledge, S. 187-201.

Jonker, Gerdien (1999a): »Recovering the Past: Scholarly Excavations in
Mesopotamia in the First Millennium«. In: Massimo Mastrogregori
(Hg.), Il Potere dei Ricordi, Storiographia (1998/2), Roma, S. 101-14.

Jonker, Gerdien (1999b) (Hg.): Kern und Rand. Religiése Minderheiten aus
der Tiirkei in Deutschland. Berlin: Das Arabische Buch.

Jonker, Gerdien (1999c): »Religiositit und Partizipation der zweiten Gene-
ration — Frauen in Berliner Moscheen«. In: Sigrid Nokel et al. (Hg.),

259

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten
Moderne, Bielefeld: transcript Verlag, S. 49-66.

Jonker, Gerdien und Andreas Kapphan (Hg.) (1999): Moscheen und islami-
sches Leben in Berlin. Berlin: Die Auslinderbeauftragte.

Jonker, Gerdien und Tuula Sakaranaho (Hg.) (2003): »Female Inroads into
Muslim Communities: Reconstructions of knowledge, membership,
inter-religious communication«, Social Compass 2003/1.

Jung, Dietrich und Wolfango Piccoli (2001): Turkey at the Crossroads: Otto-

man Legacies and a Greater Middle East. London: ZED books.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (1999a): »Vom Korankurs zur Akademie: Die
Islamische Akademie >Villa Hahnenburg« des Verbandes Islamischer
Kulturzentren«. In: Seufert und Waardenburg (Hg.) (1999), S. 323-43.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (1999b): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramis- und Padagogik-Studentinnen in Deutschland. Frank-
furt: IKO.

Kemper, Michael et al. (Hg.) (1996): Muslim Culture in Russia and Central
Asia from the 18th to the early 20th Centuries. Berlin: Klaus Schwarz Ver-
lag.

Kemper, Michael (Hg.) (2000): Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und
transnationalen Kontext (18.-20. Jahrhundert). Laufende Forschungsarbei-
ten der Nachwuchsgruppe (Volkswagen-Stifiung). Bochum: Seminar fiir
Orientalistik und Indologie an der Ruhr-Universitit Bochum.

Khalid, Adeeb (1993): The politics of Muslim cultural reform: Jadidism in tsa-
rist Central Asia. Madison: University of Wisconsin. U.MI. Ann Arbor
Nr. 9320907.

Kisakurek, Necip Fazil (1987): Cihad Onderleri, Islam. Istanbul: Mecmua
Yayinlari.

Kreiser, Klaus (1990): »Kasgari Tekyesi — Ein Istanbuler Nagsbendi-Kon-
vent und sein Stifter«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.)
(1990), S. 331-36.

Lihnemann, Johannes (1977): Nichichristliche Religionen im Unterricht. Bei-
trag zu einer theologischen Didaktik der Weltreligionen. Glitersloh: Gii-
tersloher Verlagshaus Mohn.

Landau-Tasseron, Ella (1989): »The Cyclical Reform: A Study of the Mu-
jaddid Tradition«. Studia Islamica 70, S. 79-113.

Landman, Nico (1992): Van Mat tot Minaret. De institutionalisering van de
Islam in Nederland. Amsterdam: VU Uitgeverij.

Landman, Nico (1996): Imamopleiding in Nederland: kansen en knelpunten.
Eindrapportage van een terreinverkenning in opdracht van het Minis-

260

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

terie van Onderwijs, Cultuur en Wetenschappen. Utrecht: Universiteit
Utrecht.

Lau, Ephrem Else (1993): »Religidse Virtuosen: Nonnen«. Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 33: Religion und Kul-
tur, S. 206-18.

Lazzerini, Edward James (1973): Ismael Bey Gasprinsky and Muslim Moder-
nism in Russia, 1878-1914. Washington (Ph. D. Microfilm Ann Arbor
Mich. Nr. 74-2214).

Lemmen, Thomas (1999): Muslimische Spitzenorganisationen in Deutsch-
land: Der Islamrat und der Zentralrat. Altenberge: CIS-Verlag.

Luhmann, Niklas (1998): »Religion als Kommunikation«. In: Hartmann
Tyrell, Volkhard Krech und Hubert Knoblauch (Hg.), Religion als
Kommunikation. Wiirzburg: Ergon-Verlag, S. 135-47.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschafi. Frankfurt: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas und Peter Fuchs (1989): Reden und Schweigen. Frankfurt:
Suhrkamp.

Malik, F.M. (1990): »Nagsbandiyya and Ideology of Muslim Nationalism«.
In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 231-35.

Malik, Jamal (1993): »Islamic Institutions and Infrastructure in Shagjah-
hanajab«. In: Ehlers und Krafft (Hg.) (1993), S. 43-64.

Malik, Jamal (1997): Islamische Gelehrtenkultur. Entwicklungsgeschichte und
Tendenzen am Beispiel von Lucknow. Leiden: E.]. Brill.

Mardin, Serif (1962): The Genesis of Young Ottoman Thought. A Study in
the Modernization of Turkish Political Ideas. Princeton: University Press.

Mardin, Serif (1989): Religion and Social Change in Modern Turkey. The
Case of Bediiizzaman Said Nursi, New York: State University of New
York Press.

Mardin, Serif (1993): »The Nakshibendi Order in Turkish History«. In: M.
E. Marty und R. S. Appleby (Hg.), Fundamentalisms and the State: Re-
making Polities, Economies and Militance, Chicago: University of Chica-
go Press, S. 121-142.

Mardin, Serif (1994): »Cultural Change and the Intellectual: A Study of
the Effects of Secularization in Modern Turkey. Necip Fazil and the
Naksibendi«. In: Serif Mardin (Hg.), Cultural Transitions in the Middle
East, Leiden: E.J. Brill, S. 189-213.

Masud, Muhammad Khalid (Hg.) (2000): Travellers in Faith. Studies of the
Tablighi Jama’at as a Transnational Islamic Movement for Faith renewal.
Leiden: E.J. Brill.

261

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

McCarthy, Justin (1990): Death and Exile. The Ethnic Cleansing of Ottoman
Muslims, 1821-1922. Princeton: The Darwin Press, INC.

Mehler, J. (1968): Woordenboek op de Gedichten van Homeéros, 13. druk. Gra-
venhage, Rotterdam: Nijgh en van Ditmar.

Meier, Fritz (1943): Vom Wesen der islamischen Mystik. Basel: Benno Schwa-
be und Co.

Meyer, Eduard (1923): »Bericht iiber die Orientalische Kommission«. Sit-
zungsbericht der PreufSischen Akademie der Wissenschaften am 23. Januar
1923. Berlin: BBAW, S. xxviii-xxxv.

Meydan Larousse biiyiik lugat ve Ansiklopedi, 1969-. : Istanbul: Meydan Yayi-
nevi.

Mensching, Gustav (1926): Das Heilige Schweigen. Eine religionswissenschafi-
liche Untersuchung. GiefRen.

Meshur Adamlar. Hayatlari-eserleri, 1933-36: Ibrahim Alaettin (Hg.), Band
1-3 (1933-35), Band 4 (1933-36).

Istanbul (Keine Angaben).

Messick, Brinkley (1984): The Calligraphic State. Textual Domination and
History in a Muslim Society. Berkeley: University of California Press.

Metcalf, Barbara Daly (1982): Islamic Revival in British India: Deoband,
1860-1900. Princeton: University Press, New Jersey.

Metcalf, Barbara Daly (1990): Perfecting Women. Berkeley and Los Angeles:
University of California Press.

Molé, Marijam (1959): »Autour du Daré Mansour: L’Apprentisage mysti-
que de Baha’ ad-Din Naghsbandi«. Revue des Ftudes Islamiques, S. 1-65.

Molé, Marijam (1965): Les mystiques musulmans. Paris: Presses Universitai-
res.

Nagel, Tilman (1991): Der Koran. Einfiihrung, Texte, Erlduterungen. Min-
chen: C.H. Beck.

Nakshbandiyya: The Encyclopedia of Islam, new edition, Band 7 (1993), S.
934-39-

Neumann, Christoph K. (1997): »Gefunden, nicht gehoben: Der Schatz der
Blitter«. Istanbuler Almanach, Orient-Institut der DMG, Nr. 1, S. 51-3.

Osmanlica Tiirkce S6zliik, (1977): Istanbul: Bilgi Yayinevi.

Ozelsel, Michaela Mihriban (1995): 40 Tage. Erfahrungsbericht einer traditio-
nellen Derwischklausur. Miinchen: Diederichs.

Ozelsel, Michaela Mihriban (1997): »Die spirituelle Osmose: Sufische Be-
trachtungen zur Meister-Schiiler-Beziehung«. Dialog der Religionen 7,
S. 53-66.

Poston, Larry (1992): Islamic Da’wah in the West. Muslim Missionary Activi-

262

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

tiy and the Dynamics of Conversion to Islam. New York, Oxford: Oxford
University Press.

Radke, Berndt (1990): Drei Schrifien des Theosophen von Tirmid: Das Buch
vom Leben der Gottesfreunde; Ein Antwortschreiben nach Sarahs; Ein Ant-
wortschreiben nach Rayy, Band 2: Ubersetzung und Kommentar. Bei-
rut, Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Ramadan, Tariq (1998): Aux sources du renouveau musulman. D’al-Afghani
Hassan al-Banna. Un siécle de reformisme islamique. Paris: Bayard.

Redhouse, James W. (1890): A Turkish and English Lexicon. Constantinopel.

Revival and Renewal: The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World
1995, Band 4, S. 431-4.

Rizvi, Saiyid Athar Abbas (1965): Muslim Revivalist Movements in Northern
India in the Sixteenth and Seventeenth Century. Agra: Agra University.

Rizvi, Saiyid Athar Abbas (1983): A History of Sufism in India, Band 2,
Delhi.

Rizvi, Saiyid Athar Abbas (1990): »Sixteenth Century India«. In: Gaboriau,
Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 153-65.

Rubenstein, Danny (1999): »Uber den Mufti von Jerusalem — eine israeli-
sche Sicht«. In: Rainer Zimmer-Winkel (Hg.), Eine umstrittene Figur.
Hadj Amin al-Husseini, Mufti von Jerusalem. Trier: Kleine Schriftenrei-
he Heft 32, S. 24-33.

Ruspoli, Stéphane (1990): »Réflexions sur la voie spirituelle du Nagshban-
di«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 95-109.

Sakaranaho, Tuula (1998): The Complex Other. A Rethorical Approach to Wo-
men, Islam and Ideologies in Turkey. Helsinki: University of Helsinki
Press.

Samic, Jasna (1990): »Les Nagsbandi de Bosnie (plus particuliérement ceux
de Visoko) et leurs relations avec d’autres ordres soufis«. In: Gaboriau,
Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 669-79.

Schiffaver, Werner (2000): Die Gottesminner. Tiirkische Islamisten in
Deutschland. Frankfurt: Suhrkamp.

Schimmel, Annemarie (1975) (1995): Mystische Dimensionen des Islam. Die
Geschichte des Sufismus. Frankfurt: Insel-Verlag.

Schimmel, Annemarie (1978): Pain and Grace. Leiden: E.]. Brill.

Schimmel, Annemarie (1981) (1995): Und Muhammad ist sein Prophet. Die
Verehrung des Propheten in der islamischen Frommigkeit. Frankfurt: In-
sel-Verlag.

Schimmel, Annemarie (1982): »Women in Mystical Islam«. Women’s Stu-
dies International Forum, Band 5/2, S. 145-51.

263

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Schlefmann, Ludwig (1999): »Sufi-Gemeinschaften in Deutschland«.
CIBEDO-Beitrige 13/1, S. 11-23. Kommentar dazu in 13/3, S. 76, 113, 114.

Seufert, Giinther (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als sym-
bolische Reprisentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesell-
schafi. Istanbul, Miinchen: Franz Steiner Verlag.

Seufert, Giinther (1999): »Die Milli-Gorii§-Bewegung (AMGT/IGMG):
Zwischen Integration und Isolation«. In: Seufert und Waardenburg
(Hg) (1999), S. 295-323.

Seufert, Giinther und Jacques Waardenburg (Hg.) (1999): Turkish Islam
and Europe. Europe and Christianity as reflected in Turkish Muslim Dis-
course and Turkish Muslim Life in the Diaspora. Istanbul, Miinchen:
Franz Steiner Verlag.

Shadid, W.A.R. und P.S. van Koningsveld (1995): Religious Freedom and the
Position of Islam in Western Europe. Opportunities and Obstacles in the
Acquisition of Equal Rights. Kampen: Kok Pharos.

Sheykh Nazim, (1995): “Abdullah ad-Daghistani: Der Nakshibandi-Weg. Ein
Fiihrungsbuch fiir die geistige Entwicklung. Bonndorf: Gorski und Spohr.

Shils, Edward (1965): »Charisma, Order and Status«. American Sociological
Review 30 (1965), S. 199-213.

Spuler-Stegemann, Ursula (1997): Muslime in Deutschland. Nebeneinander
oder Miteinander. Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Steuerwald, Karl (1972): Tiirkisch-Deutsches Worterbuch. Wiesbaden: Otto
Harrasowitz.

Sufism: The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band. 4,
S. 102-32.

Tanaskovic, Darko (1990): »La Situation actuelle de 'ordre des nagshban-
dis au Kosovo et Macédoine«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.)
(1990), S. 681-90.

Taylor, Charles (2002): Die Formen des Religidsen in der Gegenwart. Frank-
furt: Suhrkamp Taschenbuch.

Ter Haar, Johan G.J. (1990): »The Naqshbandi Tradition in the Eyes of
Ahmad Sirhindi«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S.
8393.

Ter Haar, Johan G.]. (1992): Follower and Heir of the Prophet: Shaykh Ahmad
Sirhindi (1564-1624) as Mystic. Leiden: E.]. Brill.

Thomi-Venske, Hanns (1981): »Religiose Erziehung und rechtsradikale Po-
litik. Zur Problematik der tiirkischen Koran-Kurse in der BRD«. In:
Hans-Jiirgen Brandt und Claus-Peter Haase (Hg.), Begegnung mit Tiir-
ken, Begegnung mit Islam. Band 2/8, S. 1-12.

264

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Tibawi, A.L. (1972): Islamic Education. Its Traditions and Modernization in
the Arab National Systems. London.

Ibrahim Alaettin Goérsa (Hg.), Tiirk Meshurlari Ansiklopedi, (1946): Istanbul:
Yedigiin nasriyarila.

Trimmingham, J. Spencer (1971): The Sufi Orders in Islam. Oxford: Claren-
don Press.

Troll, Christian (1978): Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim
Theology. New Dehli, Bombay, Bangalore, Calcutta, Kanpur: Vikas
Publ. House pvt ltd.

Tyrell, Hartmann, Volkhard Krech und Hubert Knoblauch (Hg.) (1998):
Religion als Kommunikation. Wiirzburg: Ergon Verlag.

Valitiddin, Mir (1980): Contemplative Disciplines in Sufism. London, Den
Haag: Mouton.

Vakkasoglu, Vegbi (1987): Maneviyat Diinyamizda Iz Birakanlar. Istanbul:
Cihan Yayinlari.

Van Bruinessen, Martin M. (1989): Agha, Sheich und Staat. Politik und Ge-
sellschaft Kurdistans. Berlin: Edition Parabolis.

Van der Rijk, Wilma (1998): Onderwijs en Opvoeding: Meisjes op de Koran-
scholen en internaten van de Siileymanli-beweging. Utrecht: Doctoraal-
scriptie (nicht publ.).

Von Foerster, Heinz (1999): Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen
Erkenntnistheorie. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Verlag.

Von Kiigelgen, Anke (1996): »Die Entfaltung der Nagsbandiyya-Mugaddi-
diya im Mittleren Transoxanien vom 18. bis zum Beginn des 19. Jahr-
hunderts: Ein Stiick Detektiv Arbeit«. In: Kemper et al. (Hg.) (1996), S.
IOI-5I.

Waardenburg, Jacques (1995): »The Mosque in Education«. The Oxford En-
cyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S. 147-51.

Weber, Max (1968): On Charisma and Institution Building. Selected Papers.
S.N. Eisenstadt (Hg.), Chicago, London: The University of Chicago
Press.

Weber, Max (1921) (1972): Wirtschaft und Gesellschaft: GrundrifS der verste-
henden Soziologie. Tiibingen: ].C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1973): »Richtungen und Stufen religioser Weltablehnung«.
In: Johannes Winckelmann (Hg.), Soziologie. Universalgeschichtliche
Analysen. Politik. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag, S. 441-87.

Weintritt, Otfried (1992): »Bildung und Erziehung im Islam«. Interkulturell
1/2 (1992), S. 141-58.

Werbner, Pnina und Helene Basu (1998): Embodying Charisma. Modernity,
locality and the performance of emotion in Sufi cults. London: Routledge.

205

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Werbner, Pnina (2002): »Sufi Cults, Intimate Relations, and National Pa-
kistani Networking in Britain«. In: Jamal Malik (Hg.), Muslim
Societies in Europe. Leiden: E.J. Brill (im Druck).

Who is Who in Turkey, (1928-1932): Kimdir. Tiirkiye Teracimi Ahval Ensi-
klopedi, Band 1: 1928, Band 2: 1929, Band 3: 1930-1932, Istanbul.

Yalman, Nur (1969): »Islamic Reform and the Mystic Tradition in Eastern
Turkey«. European Journal of Sociology 10, S. 41-60.

Yates, Francis (1966): The Art of Memory. London.

Yilmaz, Hiziv (1971): Silleymancilik Hakkinda Bir Inceleme. Koln: Selbst-
verlag.

Zablocki, Benjamin (1993): »Rational Models of Charismatic Influence«.
In: Aage B. Sorensen und Seymour Spilerman (Hg.), Social Theory and
Social Policy. Essays in Honour of James S. Coleman. Westport, Connec-
ticut, London: S. 73-91.

Zablocki, Benjamin (1996): »Authenticity as a Resource: The Management
and Transmission of Charismatic Authentication Mechanisms in Reli-
gious Organizations«. Paper prepared for the Seminar in the Varieties
of Religious Experience. Rutgers University, Center for Historical Analy-
sis, S. 1-39.

Zakir Siikri Efendi, (ca. 1900): Die Istanbuler Dervisch-Konvente und ihre
Scheiche (mecmu’a tekaya), M.S. Taysi (Hg.), Freiburg in Breisgau:
Klaus Schwarz Verlag 1980.

Zarcone, Thiery (1990): »Remarques sur le réle socio-politique et la filia-
tion historique des seyh naksbendi dans la Turquie contemporaine«.
In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 405-20.

Zircher, Erik Jan (1993): Turkey. A Modern History. London, New York:
Tauris.

266

https://dol.org/0.14361/9783830400999-000 - am 13.02.2026, 21:55:49. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [CIIEEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

