
Xirau (48258) p. / 8.8.2007

5. Das Liebesbewusstsein

Unter Verzicht auf jedwede physische oder metaphysische Hy-
pothese wollen wir im Weiteren vom Standpunkt der un-
mittelbaren Erfahrung ausgehend nach dem Wesen der Liebe
fragen. Was verstehen wir im spontanen Verlauf des mensch-
lichen Lebens unter Liebesbewusstsein? Was ist der Sinn und
die Funktion der Liebe, wenn es um die Orientierung des Le-
bens und sein Verh�ltnis zu seiner Umwelt geht? Die natura-
listischen Theorien versuchen, die Dinge zu »erkl�ren«. Unter
die Dinge fallen f�r sie auch die Liebe und das Leben und damit
beziehen oder verk�rzen sie beide auf andere, unterschiedliche
Wirklichkeiten. Sie sagen uns im Grunde nie, was die Liebe an
sich »ist«. Da ihre Untersuchungen zeigen, was die Liebe
»nicht ist«, bleibt zu erkunden, was ihre wesenhafte Natur ist.
In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Liebe nicht auf die
simple, epiph�nomenologische Erscheinung einer voraus-
gesetzten, untergr�ndigen Wirklichkeit beschr�nkt, nehmen
wir uns im Folgenden vor, aufzuzeigen, was die Liebe an sich
und im Gegensatz zu anderen, mehr oder weniger zusammen-
h�ngenden, indes wesenhaft verschiedenen Wirklichkeiten ist.

Vor allem muss die reichhaltige Polysemie des Wortes
Liebe hervorgehoben werden. Von Liebe spricht man mit Blick
auf Wirklichkeiten und Beziehungen, die die Gesamtheit des
Geschlechtslebens umfassen. Das Wort verweist in der Um-
gangssprache auf das, was zutiefst mit den libidin�sen Begeh-
ren und Sehns�chten verbunden ist. Man spricht von Eltern-
liebe, N�chstenliebe, von der Liebe zur Wissenschaft und zur
Kunst, von der Liebe zu Gott. Angefangen bei der bloßen af-

103

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

fektiven und effusiven Regung, die sich in allen Formen der
Sympathie findet, bis hin zur reinen selbstlosen Kontemplati-
on, die sich in der klassischen Formel der Venus Urania oder in
den Wonnen der mystischen Exstase sublimiert. Die Liebe er-
scheint immer wieder neu in allen Lebensbereichen und be-
zieht sich auf alle Ausdrucksformen.

Angesichts der herrschenden Richtungslosigkeit brau-
chen wir eine genaue Bestimmung, die nicht zu Verwirrung
Anlass gibt. Wir wollen daher versuchen, aus den vielen Hin-
weisen, die in dem Wort Liebe widerhallen und sich kreuzen,
einen pr�zisen unmissverst�ndlichen Sinn zu filtern. Unser
Ziel ist es, klar zu bestimmen, was die Liebe, wo immer sie
auftaucht und verschwindet, ist. Nur so k�nnen wir die Pro-
bleme des Liebeslebens genau erfassen.

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

Um unser Ziel zu erreichen, werden wir in einem ersten
Schritt eine formale, fast semantische Bestimmung vorneh-
men. In einem zweiten Schritt f�gen wir ein paar beschreiben-
de Ausf�hrungen hinzu, die uns erlauben, den Inhalt des Wor-
tes festzustellen. Im ersten Schritt werden wir unseren
Gegenstand pr�zise umreißen, um inkongruente Aussagen zu
vermeiden. Im zweiten Schritt wollen wir versuchen, die Un-
terscheidungsmale des Liebesph�nomens herauszuarbeiten,
indem wir diesem ein Volumen, konkrete Umrisse und damit
ein Profil geben.

Es sei im Vorhinein angemerkt, dass wir im Folgenden auf
keinen der Prozesse des psychophysiologischen Lebens einge-
hen werden. Die Liebe ist kein Sexualtrieb noch sentimentale
Sympathie noch selbstlose Kontemplation, wenngleich jedes
dieser Ph�nomene gelegentlich die Liebe begleiten kann. Es
handelt sich nicht um einen psychischen Prozess, noch um eine

104

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

mehr oder weniger einheitliche Reihe von Prozessen. Es gibt
mannigfaltige Prozesse, an denen die Liebe teilhat oder teil-
nehmen kann. Die eigentliche Liebesqualit�t ist in keinem da-
von ganz enthalten. Im Gegensatz zu den emotionalen oder
triebhaften Neigungen, Delirien oder W�nschen, Rausch oder
Leidenschaft, erkennen wir in der Liebe eine radikale Bewusst-
seinshaltung und Lebenseinstellung. Der Liebe ist eigen, dass
der Liebende hinsichtlich der geliebten Person oder des gelieb-
ten Gegenstandes eine unverwechselbare Haltung einnimmt.

F�r uns ist dieser grundlegende Unterschied zwischen
einem empirischen Prozess des psychischen Lebens und einer
radikalen Bewusstseinshaltung wesentlich. Der psychische
Prozess stellt einen komplizierten Ablauf von Ph�nomenen
dar, in dem T�tigkeiten aus den unterschiedlichsten Geistes-
und Lebenssph�ren zusammenfließen, angefangen bei den zar-
testen des Denkens und F�hlens bis hin zu jenen, die der pri-
m�ren Vitalit�t am n�chsten stehen. Die, welche in st�rkerem
Maße vorliegt, wird dem Ganzen ihren Stempel aufdr�cken,
wird bezogen auf den Charakter, Farbe, Nuance richtungswei-
send und namensgebend sein. In diesem Sinne sprechen wir
u. a. von instinktiven, willentlichen, emotiven, intellektuellen
Prozessen, von Urteils-, Argumentations-, Erinnerungs- und
Hoffnungsprozessen. In jedem einzelnen davon nimmt mit
st�rkerer oder schw�cherer Intensit�t die Gesamtheit des psy-
chophysiologischen Lebens teil. Auch dem abstraktesten
Denkprozess sind emotive Regungen und Dr�senabsonderun-
gen beigemischt.

Jeder Prozess ist ein kausaler Vorgang, der in Zeit und
Raum abl�uft und in dem eine Reihe kompliziertester Ph�no-
mene auftauchen und verschwinden, sich gegenseitig erzeugen
oder behindern, sich in einer mehr oder weniger koh�renten
Einheit zusammenfinden und organisieren. Ein Umstand in-
terner oder externer Art leitet den Kausalvorgang ein. Dann
weitet sich die Kommotion auf mehr oder weniger weite Zo-

105

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

nen des psychophysischen Organismus aus und f�hrt zu einer
vitalen Resonanz, die, harmonisch oder unharmonisch, die
verschiedensten melodischen Linien in die Zeit einschreibt.
Mannigfaltige Figuren und Gegebenheiten reihen und verbin-
den die Ph�nomene, geben ihnen eine Struktur und einen
Sinn. Der dominierende Faktor bestimmt den Prozess. Tr�g-
heit und Zorn, Enthusiasmus und Niedergeschlagenheit, Be-
gierde, Berechnung, Willk�r … sind andere Beispiele dieser
Art von Wirklichkeiten.

Die Prozesse laufen ihrerseits im Leben nicht geschlossen
und isoliert ab. Die Biologie und Psychologie unserer Zeit ha-
ben das erkannt und auf immer pr�zisere Weise beschrieben.
Die Komplexit�t der Prozesse ist eng mit der Gesamtheit des
organischen Lebens verflochten, greift in dieses ein, modifi-
ziert und verwandelt es und wird ihrerseits beeinflusst, ge-
formt, verbogen und ausgerichtet durch die �brigen Aktivit�-
ten, die bei der Bildung einer Individualit�t beteiligt und
maßgeblich sind. Die Gesamtheit des Lebens tritt in jedem Au-
genblick in Kommotion. Das verlangt und fordert der Grund-
satz der funktionalen Einheit.

In der funktionalen Einheit bringen sich die Prozesse so-
wie die Faktoren, die sie ausgel�st haben, gegenseitig hervor
und ver�ndern sich. Wenn aus der Vielzahl der Funktionen,
die indirekt auf sie einwirken, eine hervortritt, �ndert sich das
Profil des Ganzen und ein Prozess erzeugt einen anderen, der
eventuell gegens�tzlicher Natur ist. So entspringt der »Liebe«
der Hass, dem Verdruss der Enthusiasmus, der Unentschlos-
senheit der feste Willensentschluss. Das ist keineswegs r�tsel-
haft. Auf gleiche Weise verwandelt sich das Brot in Blut und
das Blut in Illusion und Abenteuer, in das wunderbare Ge-
heimnis des Lebens. Um es zu entwirren und zu »erkl�ren«,
reicht es aus, ein Gesp�r f�r den hochkomplizierten Ablauf
der Kausalkette auszubilden und ihm nachzugehen.

Angesichts der vielf�ltigen Ph�nomene des menschlichen

106

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Organismus verk�rpert das Bewusstsein gewissermaßen einen
Faktor unter vielen. Es beeinflusst die Ursachenreihe und wird
wie diese immer komplexer. Seine Wichtigkeit variiert je nach
Lebenszeitpunkt und Lebensumst�nden. Es ist oder kann das
Ergebnis oder die Initiative, die Wirkung oder die effiziente
Ursache sein. M�glicherweise ist das Bewusstsein ein aus-
gesprochen subtiler und delikater Faktor, »die reinste Blume
der Lebenst�tigkeit«. Dennoch liegt es nicht außerhalb von ihr,
noch ist es grunds�tzlich anders als die restlichen T�tigkeiten,
die zur Ausbildung einer Individualit�t beitragen.

Keine der genannten T�tigkeiten verdient ohne Ein-
schr�nkung die Bezeichnung Liebe. Das Wesen der Liebe ist
unabh�ngig vom empirischen Ablauf der Prozesse, die am Be-
wusstsein und Leben teilhaben. Die Liebe ist streng genom-
men kein »Inhalt« des Bewusstseins, sondern eine besondere
und permanente Form des Geistes, eine radikale Lebenshal-
tung, die die Ph�nomene und Inhalte bedingt und ihnen eine
Richtung und einen Sinn gibt.

Es stimmt nat�rlich, dass die Liebe – die »reine Liebe«,
von der wir hier sprechen – in gewissem Sinne ein Ph�nomen
des Bewusstseins ist. Und zwar liegt in der Verwendung des
Wortes Bewusstsein ein Missverst�ndnis vor, das es zu erin-
nern gilt. Das Bewusstsein ist einerseits die »zarte Blume«
des Lebens, von der wir weiter oben gesprochen haben. Aber
es wird auch deutlich, dass sich das »Ph�nomen Bewusstsein«
– und ich gehe hier nicht auf das Problem seiner mehr oder
minder großen Wirkung auf den Verlauf der Existenz ein –
nicht im Hinweis auf jene einfache Metapher ersch�pft oder
sich davon bestimmen l�sst. Das Bewusstsein, das Erscheinen
von etwas vor einem Subjekt, besitzt eine bipolare Struktur, ist
eine Bezogenheit von einem subjektiven Mittelpunkt auf eine
objektive Wirklichkeit, anhand der das Subjekt und das Objekt
in eine korrelative Position zueinander geraten. Im Bewusst-
sein und durch das Bewusstsein breitet sich vor mir die leuch-

107

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

tende Perspektive der Welt aus. Die objektive Welt ist an ein
komplexes Gef�ge aus Farben, Kl�ngen, Ger�chen, Formen,
Gef�hlen, Tendenzen und Impulsen, an Realit�ten und Illusio-
nen, an Gutes und Schlechtes gebunden. Mein Lebensumfeld,
die Welt, in der ich lebe und die f�r mich G�ltigkeit besitzt,
scheint von einem bestimmten Punkt aus geordnet und hierar-
chisiert, ist diesem zentralen Bezugspunkt untergeordnet, der
hell oder dunkel, durchsichtig oder tr�b, kalt oder unermess-
lich groß in einer Gef�hlssph�re liegt, die ihm ein Tremolo
und die zarte Ferne einer spektralen Wirklichkeit verleiht.
Und das Subjekt nimmt bei seinem Gewahrwerden eine korre-
lative Haltung ein. Die Wirklichkeit der Welt ist ihm nicht
gleichg�ltig. Mit Blick auf sie best�tigt oder verneint, bejaht
oder verwirft das Subjekt, h�lt es sich zur�ck oder gibt sich
hin. So werden die dem Bewusstsein und Leben spezifischen,
strukturellen Formen oder Typen hervorgebracht. Es ist nicht
dasselbe: Ein Leben, das sich nach der Arbeit oder dem Spiel
richtet, das ernst oder frivol, aufmerksam oder unaufmerksam,
interessiert oder uninteressiert ist. Und zwischen den Formen
oder Haltungen, die die Bewusstseinst�tigkeit hinsichtlich
ihrer Umwelt, einnehmen kann, ist diejenige am radikalsten
und entscheidendsten, vielleicht die entscheidendste �ber-
haupt, die sich zwischen der Liebe und dem Groll bewegt.

Es ist richtig, dass diese beiden Stellungnahmen oder Hal-
tungen in gewisser Hinsicht auch teil an den wirklichen, em-
pirischen Prozessen haben, auf diese mit mehr oder weniger
Effizienz einwirken und ihnen eine Physiognomie und eine
Richtung geben. Anders und grunds�tzlicher betrachtet gehen
sie den Prozessen voraus bzw. hinterher und bilden die Grund-
struktur f�r den Geist. Der Bewusstseinsstrom verl�uft unter
einem Gemisch aus Haltungen und Formen. Es ist die Aufgabe
der Charakterologie, diese immer neu und in ihrer wechselsei-
tigen dynamischen Abh�ngigkeit zu bestimmten.

Vielf�ltige und gleiche, lange und kurze, intensive und

108

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schwache, harmonische und unharmonische, verbindende und
gegens�tzliche Prozesse verlaufen ungest�m unter dem sanf-
ten Bogen des liebenden Bewusstseins. Allein aus diesem
Grund werden sie zu anderen und sogar die unterschiedlichs-
ten darunter nehmen die gleiche F�rbung an. Die Gesamtheit
des Bewusstseins und Lebens erh�lt eine besondere Ausrich-
tung. Die Struktur einer Person �ndert sich radikal, je nach-
dem, ob sie von einem liebenden Bewusstsein oder einem
nachtragenden Bewusstsein beherrscht ist.

Im Anschluss an das Gesagte l�sst sich leicht einsehen,
wie unangebracht es ist, das Wort »Liebe« f�r Prozesse zu ver-
wenden, in welche auf mehr oder weniger entscheidende Wei-
se Ph�nomene eingreifen, die auf mehr oder weniger zusam-
menh�ngende Art mit der Liebeswirklichkeit in Verbindung
stehen. Diese unangemessene Verwendung des Wortes Liebe
w�rde zu den schwerwiegendsten Missverst�ndnissen und
verwirrendsten Unrichtigkeiten f�hren. Davon betroffen sind
all jene Prozesse, bei denen die affektiven und appetitiven Fak-
toren (Triebe, Impulse, Tendenzen, Gef�hle, Leidenschaften,
Sympathien, Antipathien) �berwiegen. Die Liebe im eigentli-
chen Sinne ist an keinen dieser Faktoren gebunden.

Die liebende Haltung ist eine spezifische, irreduzible
Wirklichkeit. Auf sie, und nur auf sie beziehen wir uns auf
den folgenden Seiten. Es geht darum, die »reine Liebe« zu be-
schreiben, oder, wenn man so will, das Ph�nomen der Liebe
s�uberlich abzugrenzen, ohne auf die wechselhaften Lebens-
umst�nde einzugehen, in denen sie erscheint oder verschwin-
det. Denn das ist die einzige Entit�t, die auf unmissverst�ndli-
che Weise diesen Namen verdient. Diese Verwendung kn�pft
zudem an ihre ruhmreiche platonische Tradition an und ist
durch die Geschichte hindurch mit allen »reinen« Verwendun-
gen der Liebe verbunden.

109

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

�berfluss des Seelenlebens

Nachdem wir diese Formbestimmung vorausgeschickt haben,
wollen wir jetzt versuchen, ein paar typische Merkmale des
liebenden Bewusstseins herauszustellen. Es soll daf�r ausrei-
chen, diejenigen zu nennen, die die großen Liebestraditionen
angef�hrt haben, wobei wir sie zun�chst von ihrem metaphy-
sischen Untergrund l�sen und in die Einheit einer koh�renten
Lehre bringen wollen. Wir werden das systematisieren, was in
den philosophischen Lehren und den mystischen Vorstellun-
gen, den h�fischen Traditionen und poetischen Stilisierungen
als wesentlich erscheint.

Die dort gefundenen Hinweise lassen sich unseres Erach-
tens in vier Grunds�tzen zusammenfassen: 1. Die Liebe setzt
ein reiches Innenleben voraus. 2. Das liebende Bewusstsein
nimmt den Sinn und Wert der Personen und Dinge auf das
Eindringlichste wahr. 3. In der Liebe ist Illusion enthalten,
Transfiguration, vita nuova oder renovata. 4. Die F�lle der
Liebe setzt Reziprozit�t voraus und deshalb in gewissem Sinne
Vereinigung.

Die Vorbedingung f�r die M�glichkeit einer liebenden
Haltung ist der Besitz einer reichen geistigen F�lle. Nietzsches
Auffassung zum Trotz ist die Liebe in ihrer authentischsten
christlichen Quelle, wie wir gesehen haben, eine Tugend der
Starken. Die sogenannte »Sklavenmoral«, und was an dieser
richtig ist, hat nichts mit einer auf der Liebe begr�ndeten Ethik
zu tun. Der Irrtum entspringt, wie Scheler richtig gezeigt hat,
der Verwechslung der Liebe mit einer gewissen vagen Zunei-
gung oder Sympathie f�r den N�chsten, und insbesondere f�r
hilfsbed�rftige, ungl�ckliche und schwache Gesch�pfe. Dem-
gem�ß w�re die Liebe gleichzusetzen mit W�rme und Z�rt-
lichkeit, mit der Neigung, fremde Gef�hle und Regungen zu
teilen und mitzuerleben. Jede liebende Haltung w�re demnach
in diesen prim�ren Bewegungen der Vitalit�t begr�ndet und

110

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

alle ihre Formen w�rden sich genetisch von einer Tendenz ab-
leiten, die im Endeffekt auf das Mitleid und die Fr�mmigkeit
zur�ckzuf�hren ist. Daher Nietzsches heftige Diatriben gegen
die christliche, an eine Liebeslehre gebundene Moral, deren
Verherrlichung der Sanftm�tigen und Dem�tigen, der Armen,
Bettler, Notleidenden und im Allgemeinen der Schwachen
eine radikale Umkehrung der Werte bedeutete, und die fataler-
weise zu einer dekadenten Lebensauffassung und zur Unter-
werfung des Vortrefflichen unter das Minderwertige f�hren
w�rde.

Ohne bestreiten zu wollen, dass diese Eigenschaften und
die psychologischen Prozesse, in denen sie vorherrschen, gele-
gentlich in die liebende Neigung hineinspielen, meinen wir
dennoch, dass sie sie nicht ausmachen noch in ihrer wesentli-
chen Struktur bestimmen. Nichts unterscheidet sich mehr von
der Liebe als die biologischen Neigungen von Sympathie oder
Mitleid. F�r sich betrachtet, k�nnen sich diese tats�chlich
leicht in krankhafte Gef�hle verwandeln, die degenerierten
Geistern eigent�mlich sind. Aber selbst wenn sie sich gele-
gentlich mit der Liebe verquicken, sind sie doch nicht damit
gleichzusetzen und in gewisser Weise widersetzen sie sich ihr
und verneinen sie. Die Liebe ist nicht mit Mitleid zu verwech-
seln. Andersherum betrachtet erhalten Mitleid und Fr�mmig-
keit nur Sinn und W�rde in einem im Vorhinein von Liebe
durchdrungenen Bewusstsein. Die Seligkeit der Trauernden
ist keine Einladung zu einem universellen Klagelied. Eher
noch das Gegenteil, n�mlich die Bef�higung des liebenden Le-
bens, selbst in der Klage Gl�ck und Freude zu finden. »Noch
im sehns�chtigen Schmachten findet der Geliebte Wonne und
Erhebung« (Lull).

Es ist m�glich, dass sich jene Neigungen mit egoistischen
Beweggr�nden, wie dem Kleinmut und der Furcht vor den
Schwierigkeiten und N�ten des Lebens, vermengen oder kom-
plizieren, und vor diesen zu fliehen suchen, indem sie sich dem

111

�berfluss des Seelenlebens

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

N�chsten in einer Art gerechter Wechselseitigkeit widmen.
Viele der Maximen La Rochefoucaulds st�tzen sich beispiels-
weise auf diese Hypothese und f�hren sie zu ihrer �ußersten
Konsequenz. Ohne an dieser Stelle eine solche M�glichkeit
diskutieren zu wollen, die den Rahmen unserer Fragestellung
sprengen w�rde, ist offenkundig, dass keine dieser Neigungen
mit der Liebe verwechselt werden darf. Die Liebe ist etwas
g�nzlich Verschiedenes und in vielerlei Hinsicht Kontr�res.
Alle Neigungen und durch Sympathie bewirkten Impulse wer-
den in der Seele durch Gef�hle und Leidenschaften ausgel�st
und gef�rdert, die wir in den anderen voraussetzen. Sie wer-
den durch Einfluss und Ansteckung erzeugt. Sie kommen
nicht aus uns selbst. Wir f�hlen uns durch sie mitgerissen.
Sie ergreifen und bewegen uns, sie machen uns zugeneigt.
Deshalb nennen wir sie Neigungen. Wir sind dabei nicht aktiv,
sondern passiv. Sie geh�ren zur Familie der Passionen. Die Lie-
be aber ist keine Passion, sondern Aktion. Sie h�ngt anfangs
weder von den Umst�nden noch den Neigungen der anderen
ab. Sie ist Initiative und Spontaneit�t, reine Hingabe, die keine
Belohnung erhofft noch fordert, und ebenso wenig eine Erwi-
derung. Sie beruht auf einem tiefen Bed�rfnis des Geistes, der
sich ausdehnt und in der Ausdehnung seine h�chste Befriedi-
gung erf�hrt.

Deshalb bedarf die Liebe des Mutes, der Kraft, Gesund-
heit und F�lle. Auf der in ihr angelegten, grundlegenden Vita-
lit�t w�chst die geistige St�rke. Der Geist – die Gesamtheit der
Eigenschaften, die sich zwischen den einheitlichen Mittel-
punkt unserer Pers�nlichkeit und die Umwelt stellen, das Ge-
wirr von Gef�hlen, Ideen, heimlichen W�nschen, Erinnerun-
gen, �ngsten, Begehren, Hoffnungen … alles das l�sst sich in
die Worte einer Beichte fassen – ist die Wirklichkeit, die die
Liebe erm�glicht, oder auch nicht. Je nach Beschaffenheit und
erreichter F�lle des »inneren Lebens« �ndert sich die Haltung
des Subjekts gegen�ber Personen und Dingen. Es �berrascht

112

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

daher nicht, dass das Christentum, das diesen Bereich entdeck-
te, eine in der Liebe verwurzelte Moral hervorgebracht hat.

Die große »St�rung« geht in der Tat vom Christentum
aus. Sobald es auftaucht, zeigen sich die Dinge im Licht des
Geistes und ihre Umrisse werden durch die subtile und furcht-
same Auslegung des pers�nlichen Seelenlebens undeutlich
und dunkel. Dem Kosmos wird ein Mikrokosmos entgegen-
gesetzt und in diesem spiegelt sich und hallt die Gesamtheit
des Realen und M�glichen. Alles schwimmt und l�st sich auf
in den Fluten des geistigen Lebens. Dadurch wird uns die Welt
verinnerlicht und zu einer intimen, unsagbaren und un�ber-
tragbaren Erfahrung. Niemand kann f�hlen, was ich f�hle,
oder erleben, was ich erlebe. Außerhalb meiner Innerlichkeit
erscheint die Wirklichkeit der Welt als eine rein »�ußerliche«
Wahrnehmung, unpers�nlich, abstrakt und herrenlos, und die
Dinge sind ausschließlich »Dinge«, unbedeutend und gleich-
g�ltig. Durch die geistige Erfahrung eigne ich mir diese Welt
an, empfinde sie als mir zugeh�rig, auf das Tiefste mit meiner
Pers�nlichkeit und meinem Schicksal verbunden. Der Geist
durchwebt die Gesamtheit unseres Seins und des Seins der
Dinge, mit denen wir leben. Wie ein zarter Lichtschein �ber-
flutet er uns und wirft uns zugleich �ber uns hinaus; er erm�g-
licht uns, in der Welt und durch sie zu leben; er umh�llt und
erhebt uns, sondert uns ab und versetzt die ganze Welt in den
Bereich der Innerlichkeit. Mein pers�nlicher Mittelpunkt wird
zumMittelpunkt des Universums und das gesamte Universum
schließt sich auf organische Weise meinem Leben an. Die »�u-
ßere« Wirklichkeit ist in einer hypothetischen Ferne verortet.
Sie verliert buchst�blich ihre Wirklichkeit. Allein durch den
Geist, der sie bindet und erf�hlt, wird die Welt sinnvoll. Die
Dinge verquicken sich mit den Personen. Außerhalb der per-
s�nlichen Erfahrung verrinnen sie zu reinen Symbolen m�gli-
cher Erfahrungen. Die Innerlichkeit wird in einem unabh�ngi-
gen Universum gebildet, das bef�higt ist, das ganze Leben

113

�berfluss des Seelenlebens

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

aufzunehmen und sich dynamisch auf die Personen und Dinge
zu projizieren.

Dieser Bezirk ist in seiner h�chsten Sublimierung die
Seelenburg oder die innere Wohnung, von der die Mystik
spricht. Allein dieser Bezirk erm�glicht es uns, in uns selbst
zu leben und in unsere Innerlichkeit die Gesamtheit der Dinge
hineinzunehmen. Das Maß an Verinnerlichung und entspre-
chender Hingabe h�ngt von der St�rke des geistigen Lebens
ab. Eine starke Seele hat Raum f�r alle Dinge. Ein kleinlicher
Geist lebt in seiner eigenen Leere. Je gr�ßer die Innerlichkeit,
desto bef�higter ist sie zur Erweiterung. Je enger die Innerlich-
keit, umso verschlossener ist sie. Die kleinliche Seele geizt mit
dem Wenigen, wor�ber sie verf�gt, und da es ihr an Speisung
mangelt, stirbt sie an D�rftigkeit. Die großm�tige Seele gibt,
was sie besitzt; mit unb�ndigem Hunger verschlingt und assi-
miliert sie alle Dinge. In der geringsten, unbedeutendsten
ihrer Bewegungen ist die ganze Welt enthalten. »Denn, wer
hat, dem wird in F�lle gegeben; wer aber wenig hat, dem wird
noch das Wenige genommen.«

Nach diesen Ausf�hrungen wird man leicht verstehen,
warum die F�lle und geistige St�rke so wichtig f�r die Umset-
zung eines von Liebe durchdrungenen Lebens sind. Die Liebe
setzt F�lle voraus. Nur wer �ber ein �bermaß an geistigem
Leben verf�gt, kann geben. Seine �berf�lle zeigt sich im Be-
d�rfnis der Weitergabe. Er sch�ttet sich �ber die Personen und
Dinge aus, weil er �berm�ßig viel mit sich f�hrt. Es handelt
sich hierbei nicht um eine gezwungene Liebe oder eine Ver-
pflichtung, sondern um einen inneren Anspruch, um eine aus
dem eigenen Reichtum resultierende Notwendigkeit. Das ist
kein Opfer, ja nicht einmal eine Anstrengung, denn es geht
um die Aus�bung einer normalen Funktion. Der Geist gibt
von seiner eigenen Substanz ab, weil die Quellen des Lebens
reichlich sprudeln und das Fassungsverm�gen des individuel-
len Bereichs sprengen.

114

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Daher ist die Liebe f�r den wahren Liebenden niemals Tu-
gend noch Verdienst; daher die strahlende Freude der Liebe.
Ihre Großz�gigkeit ist Spontaneit�t. Wer �bersatt ist, dem ist
die Selbsthingabe ein unersch�pflicher Quell der Freude und
Befreiung. Dem plethorischen Geist wird die Liebe zu einem
Imperativ der eigenen Vitalit�t.

Den zentripetalen und reaktiven Tendenzen, die der pri-
m�ren Sympathie eigen sind, stellt er eine zentrifuge und ex-
pansive Haltung von Weitblick und Souver�nit�t entgegen.
Die Liebe ist Krieg und nicht Frieden. Das liebende Bewusst-
sein ist ein imperiales Bewusstsein, was ebenfalls die Wurzel
der Selbstlosigkeit ist. Abgesehen von den Einschr�nkungen,
die wir im Weiteren aufzeigen werden, ist sie nicht am Ver-
halten der Personen oder Dinge »interessiert«. Ihr einziger
Wunsch ist es, spontan das eigene Leben zu leben, ohne sich
um das Verhalten der anderen zu k�mmern. Sie gibt sich aus,
weil sie �berfließt und nichts braucht oder verlangt. Weder
w�nscht noch empf�ngt sie etwas, noch verwaltet oder z�hlt
sie. Weil sie machtvoll ist, vermag sie sich ohne Verlust, ohne
R�ckhalt und Geiz zu verschenken. Solcherart ist die sch�pfe-
rische Tugend der Liebe. Im analogen Sinne spricht Augusti-
nus von einer Sch�pfung durch Liebe. Die Sch�pfung ist das
Ergebnis der g�ttlichen Liebe. Gott erschafft die Welt aus dem
�berfluss seines Seins, aufgrund seiner eigenen F�lle und
Vollkommenheit. Die k�nstlerische Sch�pfung entspricht
einem identischen Bed�rfnis. Die Liebe ist ein D�mon, sagt
Diotima. Mit gr�ßerer Genauigkeit ließe sich sagen, dass die
Liebe wahrhaftig Dichter und Sch�pfer ist.

Wie Gott so ist die Liebe in der Welt F�lle, �bermaß,
Macht, sch�pferischer Impetus, heitere Freude, Krieg und Er-
oberung der Dinge durch Selbsthingabe. Der liebende Geist
durchwandert die Wege des Lebens und sch�ttet �ber die Per-
sonen und Dinge – hohe und niedrige, gute und schlechte, »Ju-
den und Heiden« – die F�lle des inneren Lebens aus. �ber-

115

�berfluss des Seelenlebens

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schw�nglich empfindet sie die eigene Kraft, sammelt in sich
das ganze Leben sowie die Gesamtheit der Dinge und unter-
wirft sie ihrer Herrschaft ohne Streit noch Gewalt. Die Welt
bleibt in ihrer eigenen, spezifischen Wirklichkeit intakt.
Nichtsdestotrotz erf�hrt die in der strahlenden Liebe wohnen-
de Wirklichkeit eine vollst�ndige Wandlung, ohne ihr Selbst
preiszugeben. Um sie zu verwandeln, muss die Liebe sie nicht
ber�hren. Ihre alleinige Gegenwart erleuchtet dieWirklichkeit
und bringt sie in die F�lle ihres Seins.

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

Hier finden wir schon ein erstes Merkmal, eine Bedingung,
ohne die sich kein liebevolles Leben f�hren l�sst. Es gilt, an
dieser Stelle nachzuhaken und zu schauen, welche Wirkung
die Ausstrahlung des liebenden Bewusstseins auf die Personen
und Dinge aus�bt. Was geschieht, wenn sich ein plethorischer
Geist uneigenn�tzig �ber sie ergießt? Wie zeugt eine Person
einen Kosmos in ihrem Umkreis und wie kommt es zur wun-
derbaren Verwandlung, die die Dinge in Gegenwart der Liebe
erfahren? Nach dem bisher Gesagten wird deutlich, dass es
sich nicht um eine kausale Hervorbringung handelt bzw. han-
deln kann. Die Liebe l�sst den Geliebten intakt. Sie �ndert ihn
nicht und versucht das auch nicht. Sie behandelt ihn mit Res-
pekt und Ehrfurcht. Sie liebt ihn um seinerWirklichkeit selbst,
mit allen seinen Tugenden und Fehlern. Dennoch: Da die Liebe
keine »reale« Kraft ist, die in die Welt eingreift und sie ver-
�ndert, indem sie Dinge in andere Dinge umwandelt, ist klar,
dass sie nichts anderes sein kann, als eine ideelle Projektion,
eine geistige, vergegenw�rtigte Aktion, anhand derer eine vir-
tuelle, abwesende und unbewusste Wirklichkeit im Bewusst-
sein und Leben aktuell und patent wird. Dieses zweite Merk-
mal der Liebe wurde ausf�hrlich von Scheler beschrieben. Wir

116

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

werden es daher im Weiteren nur kurz und mit leichten Ab-
wandlungen beschreiben.

Damit es zur Offenbarung kommen kann, ist das Vorhan-
densein eines plethorischen Lebens eine notwendige, aber
nicht ausreichende Voraussetzung. Die geistige F�lle kann
fehlgeleitet werden. Sie kann sich auf unterschiedliche Weise
�ber die Dinge legen. Damit aber die Liebe ihre volle Kraft
entwickeln kann, muss sich der Geist auf ganz besondere Art
�ber die Dinge ergießen.

Aufgrund der Gegenwart der Liebe durchl�uft die Person
oder das Ding, auf das sich der Blick des Liebenden richtet, eine
wahre Transfiguration. Der liebende Blick sieht in den Per-
sonen und Dingen Eigenschaften und Werte, die dem gleich-
g�ltigen oder nachtragenden Blick verborgen bleiben. Jedes
Seiende besitzt neben den oberfl�chlichen Merkmalen, die
dem Betrachter sofort ins Auge fallen, eine Unmenge von gu-
ten oder schlechten Eigenschaften, die in ihm verborgen lie-
gen, und dazu noch viele andere, die, auch wenn sie sich nie
verwirklicht haben, eines Tages m�glicherweise zum Vor-
schein kommen und seine innere und �ußere Physiognomie
total ver�ndern. D.h. in jedem Seienden ist etwas aktuell und
patent und etwas virtuell und latent. Und unter allen Eigen-
schaften und Werten, die eine Person oder ein Ding besitzt –
seien sie oberfl�chlich oder tiefgr�ndig, virtuell oder aktuell –,
gibt es gute und b�se, bessere und schlechtere, verabscheu-
ungsw�rdige und ausgezeichnete.

Der liebende Blick erkennt im geliebten Sein die Gesamt-
heit der Eigenschaften und Werte, die ihm eigen sind, und
r�ckt jene ins Licht, die eine Qualit�t oder einen h�herenWert
besitzen. Es ist ihm darum bestellt, diese Qualit�ten und Wer-
te zu verst�rken und zu sublimieren, alles andere in ihren
Dienst zu stellen und aus der Unvollkommenheit, wenn n�tig
mit Nachdruck, Vollkommenheit zu machen.

Die Liebe ist daher Klarheit und Licht. Sie f�rdert die ge-

117

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

heimen Perfektionen im geliebtenWesen ans Licht und nimmt
seine aktuellen und virtuellen Werte als Einheit wahr. Die Lie-
be ist Erleuchtung, Betrachtung und W�rdigung der Vorz�ge
eines Wesens; sie ist Anziehungskraft und vehemente Nei-
gung, an diesen Vorz�gen freudig teilzuhaben, und es ist ihr
Entschluss und ihr Bestreben, diese zum h�chsten Grad ihrer
Vollendung zu f�hren.

Damit ger�t das ganze Leben in eine Aureole aus Licht.
Alles bekommt eine Qualit�t und strahlt zur�ck. Die geliebte
Person oder das geliebte Ding und die ganze Welt im Umkreis
organisieren ihre Gegenwart im Bewusstsein und im Leben
der bedingungslosen Unterwerfung des Niedrigen unter das
N�chsth�here, des Wertlosen unter die h�chsten Werte.

Deshalb ist die Liebe Sehertum. Sie sieht in den Personen
und Dingen, was dem gleichg�ltigen nachtragenden Blick ver-
borgen bleibt. Allein aus diesem Grund ist das Wissen aus dem
Geist der Liebe m�glich, und daher steht die intellektuelle Ver-
nunft in enger Abh�ngigkeit zur Herzensvernunft.

Die sprichw�rtliche Blindheit der Liebe bedeutet nichts
anderes, als das Absehen von den negativen oder niedrigen
Werten und die Unterwerfung und Unterordnung dieser unter
das herausgestellte Profil der bemerkenswerten, positiven
Werte. Selbstverst�ndlich darf man die Liebe nicht mit der ge-
legentlichen Einf�ltigkeit bestimmter Haltungen oder krank-
hafter Neigungen verwechseln. Die Liebe schließt nicht die
Augen vor den Fehlern oder negativen Eigenschaften eines
Seienden. Ganz im Gegenteil, sie stellt sie sogar heraus und
manchmal sogar mit schmerzlicher Hellsichtigkeit. Aber sie
werden von ihr immer untergeordnet und in den Dienst von
etwas H�herem gestellt. Blind sind allenfalls die nat�rlichen
Bewegungen, die der Libidotrieb ausl�st, wie auch allgemein
und vielleicht grunds�tzlich alle »nat�rlichen« Energien. Die
Liebe ist nicht blind. Sie sieht die M�ngel, aber es ist ihr darum
getan, diese zu beheben, und zudem glaubt sie an die M�glich-

118

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

keit ihrer Aufl�sung. Sie betont die positiven wertvollen Sei-
ten der Dinge und wirft deren Licht auf ihre mangelhaften
oder verk�mmerten Aspekte, absorbiert und zerstreut sie, in-
dem sie sie in den Dienst jener stellt. Das ist die klassische Be-
wegung des Nichtseins zum Sein; vom Eros des Sokrates, den
es vom Wenigen zum Mehr dr�ngt und treibt, und von dem,
was keinen oder einen geringen Wert besitzt, zu dem, was ihn
in h�chstem Grad besitzt; eine ewig unbefriedigte Macht, die
sich auf die Wirklichkeiten der Welt wirft und sie in leuchten-
des Licht h�llt.

Goethe hat gesagt: »Ich geh�re zu denMenschen, die vom
Dunkel zum Licht streben.« Das ist der unstillbare Imperativ
des Lichtes. Der in die Dinge verliebte Geist vermag sich nicht
mit ihrer Unvollkommenheit oder ihrem Verfall abzufinden,
f�hrt sie zum Reich der reinen Werte und durchdringt sie mit
seiner Gnade; wie der in der Erde verwurzelte Mensch sein
Antlitz dem Himmelreich zuwendet.

Die liebende Illusion

In enger Verbindung zu dem gerade Ausgef�hrten hat man die
Liebe aus unterschiedlichen Blickwinkeln als eine phantasma-
gorische Macht beschrieben, die Personen und Dinge ver-
�ndert und deformiert. Die Liebe w�rde, so heißt es, die reale
Welt durch eine illusorische Welt gespenstischer Fantasien er-
setzen. Das ist die Vision des Sehers, die »Idealisierung« des
Dichters, der uns von der Wirklichkeit entfernt und in die Ge-
genwart der Illusion r�ckt.

In einem gewissen Sinne, den wir noch n�her bestimmen
werden, ist es richtig, dass die Liebest�tigkeit die Dinge in den
Dienst einer Illusion stellt und die Wirklichkeit mit Mythen
f�llt. Durch die Liebe wird die Gesamtheit der Wesen und
Handlungen einem Ideal untergeordnet und in seinen Dienst

119

Die liebende Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gestellt. Wir wollen aber zun�chst festhalten, dass obige Be-
hauptung unter dem Anschein einer unmittelbaren Evidenz
die oberfl�chlichste Banalit�t verbirgt.

Indem man diese Behauptung mit negativer Wertung
macht, setzt man die Existenz einer f�r alle Personen identi-
schen Welt voraus, die gleichf�rmig und gleichweit entfernt
ist, sicher und in ihren Grenzen festgelegt, und die jederzeit
einer eventuellen unpers�nlichen Pr�fung unterzogen werden
kann. Im Gegensatz zu dieser realen, konsistenten Welt w�rde
die Liebe eine andere, mit Gespenstern und Illusionen ange-
f�llte Welt vort�uschen.

Diese Behauptung ist eindeutig falsch. Die »objektive«
gleichg�ltige Welt entspricht keineswegs der Wirklichkeit. Es
gibt sie nicht, und es l�sst sich zudem nur schwer denken, was
sie bedeuten k�nnte. Vielleicht geh�rt sie zur mageren Vor-
stellungskraft des Gemeinsinns und n�hrt sich von Topoi
und banalen Fiktionen, die zwar banal, aber dennoch Fiktio-
nen sind. Das Universum, das uns �ber die pers�nliche Erfah-
rung gegeben wird – das einzige Universum, das uns tats�ch-
lich zug�nglich ist –, ist keine unbewegliche Wirklichkeit,
sondern eine plastische Existenz, die innerhalb der Zeit ver-
l�uft und die sich in mannigfaltige Perspektiven und Dimen-
sionen ordnet und gliedert. Es ist nicht leicht, mit Pr�zision
von einer Erfahrungs»welt« zu sprechen. Die Welt ist we-
sentlich Interpretation, Blickpunkt, Projektion. Angesichts
der vieldeutigen biegsamen Gesten der Dinge etablieren das
Bewusstsein und das Leben eine Legalit�t, eine Ordnung und
eine Hierarchie. Die Wahrnehmung vermittelt uns nur einen
Bruchteil der Dinge. Das haben wir weiter oben gesehen. In
ihr ist, wie es die Psychologen nennen, fast alles »Apperzep-
tion«, Virtualit�t, Hintergrund. Die sensoriellen Inhalte rei-
hen sich auf den subtilen unsichtbaren Faden, der ihre Stel-
lung zueinander festlegt und ihnen eine Objektivit�t, eine
Form und einen Sinn gibt.

120

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Zwischen den vielf�ltigen Interpretationsm�glichkeiten
muss die angemessenste gew�hlt werden, diejenige, die am
besten dem Sein und dem Wert der Dinge unter bestimmten
Umst�nden entspricht. In der Auswahl und Unterordnung der
anfangs wirren Erfahrungen und bis zur Ausbildung eines hie-
rarchisch geordneten Kosmos ist die Haltung ausschlaggebend,
die das Bewusstsein und das Leben bez�glich der Wirklichkeit
einnehmen. Und was die m�glichen Haltungen des Bewusst-
seins hinsichtlich der Welt betrifft, ist die liebende Haltung
vielleicht die bedeutendste. Die Dinge wandeln sich grund-
legend in ihrem Sein und Wert, je nachdem, ob sie vom Licht-
strahl des liebenden Bewusstseins oder des nachtragenden Be-
wusstseins getroffen werden.

Man wird vielleicht von einer »normalen« Interpretation
sprechen. Aber dieses Wort ist wie wenige sonst vage und
missverst�ndlich. Was bedeutet eigentlich normal? Handelt
es sich hierbei vielleicht um das Ergebnis einer minuti�sen
Messung, einer sorgf�ltigen Pro und Contra Abw�gung? Oder
handelt es sich einfach um einen gerechten, kompromisslosen
Mittelwert, d.h. eine nichtssagende banale Deutung, die ver-
mittels der Unterdr�ckung jedweden Interesses, jedweder ent-
schiedenen Bejahung oder Verneinung zustande gekommen
ist? Ungeachtet der Tatsache, dass, ganz gleich wie nichts-
sagend und banal sie sei, auch sie nur eine Interpretation unter
vielen ist – welchen Sinn kann eine solche kompromissbereite
Welt haben? Jemand muss entscheiden, wann etwas gerecht
ist. Wer, wann und wie? Und was genau ist das Gerechte und
wo liegt die exakte Mitte? Welches ist – unter den m�glichen –
dieses Mittelding, dieses sch�ne Ideal der Vulgarit�t und Mit-
telm�ßigkeit? Oder muss dar�ber abgestimmt werden? Schon
Descartes stellt zutreffend fest, dass die pluralit� de voix nie-
mals ein Kriterium f�r die Wahrheit sein kann.

Die hundertj�hrige Eiche, die in meinem Sichtfeld liegt,
vermag trotz ihrer scheinbaren Einfachheit die verschiedens-

121

Die liebende Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ten Deutungen hervorzurufen und entsprechend die verschie-
densten objektiven Inhalte. Ihre vermeintlich identische
»Wirklichkeit« erweist sich als wesenhaft unterschiedlich, je
nachdem, ob sie z.B. der J�ger, Schreiner, Sommerfrischler
oder der Verliebte betrachtet. Der J�ger benutzt den Baum
wahrscheinlich als Ansitz f�r die Pirsch. Der Schreiner sieht
darin Bretter, Leisten, Ger�ste … Baumaterialien. Der Som-
merfrischler betrachtet ihn als einen Teil der Landschaft oder
als einen willkommenen, erfrischenden Schattenspender. Viel-
leicht sind in seine Rinde »die Initialen der Verliebten, Zahlen,
die Daten sind« eingeritzt. Dieselbe Frau kann dem Dichter
eine Muse sein, dem B�rgersmann eine fleißige Gattin, dem
Don Juan ein endloser Anlass zum Abenteuer, dem Schurken
ein Lustobjekt … Je nachdem welcher Blickpunkt undWert die
Deutung der Dinge leiten, sind die Dinge so oder so. Nat�rlich
ist in der Interpretation nicht alles Freiheit und noch weniger
Beliebigkeit. Die Werte, die das Bewusstsein aus dem Erfah-
rungsinhalt herausstellt, gehorchen immanenten Gesetzen.
Auch das liebende Bewusstsein verf�gt �ber solche Gesetze.
Und der Geist kann mit diesen �bereinstimmen, sie nicht ken-
nen oder verwerfen. Aber die Eventualit�t eines Irrtums ist
nicht auf die Liebe beschr�nkt. Jede Haltung – ob liebend,
nachtragend oder gleichg�ltig – kann Anlass zu Irrtum, Illu-
sionen oder Wahnvorstellungen geben.

Typisch f�r die liebende Illusion ist, dass sie hinsichtlich
einer beliebigenWirklichkeit – Baum oder Frau – versucht, die
gr�ßtm�gliche Menge von Perspektiven, aktuellen Werten
und Tugenden anzuh�ufen und zu retten, indem sie sie sol-
chermaßen organisiert und unterordnet, dass sich die nied-
rigen jederzeit im Dienst der h�heren befinden. So bringt sie
den grenzenlosen Reichtum jedes Teilst�cks der Wirklichkeit
und die gesamte Wirklichkeit in h�chste Strahlung. Sie ver-
wirft nichts, noch verneint sie etwas. Ihr ganzes Sein ist Be-
jahung. Und indem sie alles bejaht – Brett und Rast, Muse

122

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

und Vergn�gen –, legt sie an erste Stelle, was in Wirklichkeit
das H�chste ist.

Es ist zweifellos so, dass die Liebe eine Illusion ist. Aber
das Wort Illusion ist mehrdeutig. Einerseits bedeutet es eine
»bloße Illusion«, das tr�gerische Bild, das die Wirklichkeit er-
setzt oder verformt. Andererseits meint es Ansporn, Hoff-
nung, Sehnen, Glaube. In diesem Sinne spricht man von einem
Leben voller Illusionen oder einem illusionslosen Leben. Und
ein Leben voller Illusionen ist nicht unbedingt oberfl�chlich
und falsch. Schon Platon hat verk�ndet, dass sich die wahre
Wirklichkeit in den »Visionen« – Ideen – befindet und dass
das ganze Wissen darin besteht, zu erkennen, was angemesse-
ne Visionen sind. Daher die Funktion des »Mythos«. Ohne
diese sch�pferische, poetische F�higkeit des liebenden Geistes
g�be es keine sinntr�chtige Wirklichkeit oder Natur.

Die Liebe bringt Mythen hervor, f�llt die Wirklichkeit
mit Symbolen und erschließt in ihr neue Wege. Sie wirft auf
die geliebte Person oder das geliebte Ding einen hellen Schein,
der diese erh�ht und ihre unversehrte Reinheit hervorbringt.
Solcherart ist die Illusion der Liebe. In diesem Sinne ist der
K�nstler und der Mensch im Allgemeinen ebenfalls Sch�pfer
oderWiedersch�pfer der Natur. Die Kunst und sogar das ganze
Leben entwirklichen die »Wirklichkeit« – Bild, Sonate, Ge-
dicht … den Lauf des gesamten Lebens – und verleihen ihr
die Kraft der Kontemplation. Anhand der Illusion bringt die
»Wirklichkeit« der Welt eine h�here Wirklichkeit hervor. Die
Farben, die dazu dienten, die Mona Lisa zu malen, h�tten
gleichfalls dazu dienen k�nnen, eine Bank zu streichen. Einen
�hnlichen L�uterungs- und Aufstiegsprozess erfuhren die
Worte mit Hilfe des Stils. Die Worte erheben und entz�nden
sich. In demMaße, wie sich der liebende Blick auf die verschie-
denen Bereiche der Wirklichkeit legt, erh�ht er sie durch seine
Gegenwart. Die h�chste Liebe, die Liebe Gottes bringt schließ-
lich alles auf eine strahlende Ebene, in der alle Dinge sichtbar

123

Die liebende Illusion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

werden und ihr eigenes Wesen offenlegen. Das »Nat�rliche«
wird zu einem Bereich des �bernat�rlichen. Das Wunder tritt
in Erscheinung. Alles wird zum Wunder. Das Brot und der
Wein verwandeln sich in Fleisch und Blut, das Fleisch und Blut
in leuchtendes Denken und unstillbares Sehnen.

Der Groll zerst�rt die Mythen und Symbole, versperrt die
Wege und l�sst dieWirklichkeit nicht zum Ausdruck kommen.
In seiner Gegenwart verlieren die Wirklichkeiten st�ndig an
H�he und l�sen sich schließlich auf. Der Groll sticht in die
Luftblasen der Illusion, die daraufhin zerplatzen und zusam-
menfallen. Die Wirklichkeit trocknet aus und bricht. Die Din-
ge verlieren die Gnade und mit ihr die M�glichkeit der Offen-
barung. Nichts spricht mehr und nichts sagt uns mehr etwas.
Alles wird unbedeutend, stumm und grau. Wenn der brennen-
de Sinn derWorte und Dinge, die bezeichnen, zerst�rt ist, wird
es unm�glich, etwas zu verstehen oder zu deuten, noch sinn-
tr�chtige Worte auszusprechen.

Daher steht die Funktion des Hasses im Dienst der Liebe.
Er ist der Zorn Gottes, das mythologische Feuer der L�uterung.
Die in Gemeinpl�tze verkehrten, gefallenen Mythen legen
sich auf die Wirklichkeit wie eine Kruste und sind ein Hinder-
nis und eine H�rde f�r die sch�pferische Aktion der Liebe. Das
ist die Anbetung der Idole, das Pharis�ertum. Demgegen�ber
ist der Hass eine Funktion der Liebe. Seine zerst�rerische
Macht sprengt die Schranken, macht die Wege frei und ver-
leiht der Liebe Wirksamkeit und Fruchtbarkeit. Man vergesse
nicht, dass Dantes H�lle eine Sch�pfung der Liebe Gottes ist.

Diese Interpretation enth�lt keine eigentlich subjektivis-
tische These. Das w�re sie, wenn die Illusion, um die es sich
handelt, die Gegenwart einer illusorischen und falschen Wirk-
lichkeit w�re. Wir haben schon gesehen, dass das nicht der Fall
ist. Nur ein Leben mit Illusionen ist wirkliches Leben. Illusion
und Leben vermischen sich und neigen dazu, eine Einheit zu
bilden. Wer �ber viele Illusionen verf�gt, besitzt die F�higkeit,

124

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

den ungeheuren Reichtum an Werten und Potenzialen der
Welt zu entdecken und zu erkennen. Ohne Illusionen zu leben,
bedeutet, den Sinn f�r Werte und Dinge zu verlieren und die
Wirklichkeit der Welt auf die magere D�rftigkeit der Gemein-
pl�tze zu beschr�nken. Wiederum ist das liebende Leben Kraft,
F�lle, Illusion. In ihm und durch es werden die Reicht�mer der
Welt unersch�pflich und die Sehns�chte uners�ttlich.

Nat�rlich ist es m�glich, dass der rettende Impetus, viel-
leicht beim Strukturieren, etwas verformt und nicht genau die
hierarchische Figur der Wirklichkeiten und Werte wahr-
nimmt. Diese M�glichkeit h�ngt mit der Beschr�nktheit der
menschlichen Natur zusammen. Jede Perspektive ist mangel-
haft, jeder Blick mehr oder weniger schematisch und partiell.
Grunds�tzlich jedoch f�gt er weder etwas hinzu, noch defor-
miert er etwas.

Was der liebende Blick entdeckt und offenbart, ist vor-
handen. Er hat Visionen, nicht »bloße Visionen«. Der Wille,
die Visionen auf »bloße Visionen« zu verringern, und die Ide-
en auf »bloße Ideen«, ist eben dem nachtragenden Geist eigen.
Der Liebe ist diese Perspektive nicht unbekannt, denn auch in
ihr haben der Mangel und das Ungen�gen Platz. Aber sie sind
ihr nicht wesenhaft. Hinzu kommt, dass sie in den Dingen das
sieht, was ohne ihre Hilfe nicht sichtbar w�rde.

Neues oder erneuertes Leben

Daraus ergeben sich wichtige Konsequenzen f�r das Ver-
st�ndnis und die Interpretation der Welt. Den Erfahrungs-
wirklichkeiten gegen�ber lassen sich zwei Haupthaltungen
einnehmen, die diametral entgegengesetzt sind: die liebende
Haltung und die nachtragende Haltung, die bejahende und
die verneinende Haltung, die eine rettet alles, w�hrend die an-
dere alles zerst�rt. Aus der ersten leitet sich eine aufsteigende

125

Neues oder erneuertes Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

und sch�pferische Dialektik ab; aus der zweiten eine absteigen-
de und zerst�rerische.

Erstere stellt in der Welt die positiven Werte heraus, ord-
net und koordiniert sie, stellt sie in den Dienst von etwas und
in ein Bezugssystem, unterstellt sie einer Sache, die eine eige-
ne Konsistenz und einen eigenen Wert besitzt. Eine von Liebe
beseelte Interpretation r�ckt alles in den Vordergrund. Die
Welt richtet sich auf und steht auf eigenen F�ßen. Selbst das
Unbedeutende erlangt Wert im Dienst des Bedeutsamen und
sogar das Widerliche und Abstoßende – der Mist steht im
Dienst der Fr�chte, die Ausscheidungen im Dienst einer Per-
son, ihrer Unternehmungen und Ideale.

Aus Sicht der Liebe erh�lt alles seine W�rde: das Vergn�-
gen und die K�rperorgane, und in Bezug auf die geschlecht-
liche Liebe, die Organe und die sexuelle T�tigkeit sowie ihre,
aus gleichg�ltiger Sicht, unerquicklichsten Funktionen. Alles
stellt sich aus Liebe in den Dienst einer Person oder in den
Dienst einer pers�nlichen, geistigen und edlen Beziehung.
Die Person – un�bertragbare Originalit�t, heilige Innerlich-
keit, geistiger Sinn – verleiht den untergeordneten Elementen,
die mit ihrem Schicksal verbunden sind, Sinn, wie auch der
Gesamtheit der psychophysiologischen Funktionen, die ihre
Grundlage bilden, darin eingeschlossen u. a. die Geschlechts-
organe und ihre T�tigkeit.

Nat�rlich lassen sich die Blumen und Fr�chte des Gartens
�ber die Exkremente deuten, die ihnen Nahrung geben, und
der liebende Blick �ber die Mechanismen der K�rpersekretio-
nen. Das ist dem nachtragenden Blick eigen. Der nachtragende
oder gleichg�ltige Blick stellt das H�here in den Dienst des
Niedrigen, womit Ersteres vernichtet wird. Wird die Person
z.B. in den Dienst des Vergn�gens gestellt, dann verschwindet
sie als solche und wird zu einem simplen »Objekt« des Ver-
gn�gens. Das ist der Groll, die ewige Verneinung – der Geist
des Mephistopheles, der ewig verneint, im Gegensatz zum

126

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sch�pferischen Impetus der faustischen Kraft. Mit sarkas-
tischem Gestus vernichtet er die Welt. Er stellt allem das
Nichts voran, die in jedem Ding verborgene Bedeutungslosig-
keit, und auf das Nichts bezogen deutet er alles �brige. Die
Blume und die Frucht werden zu Mist und das ganze Leben
zu Sekretion. Werden die Personen ohne Liebe betrachtet,
dann l�sen sie sich auf, und damit der Sinn der Dinge und das
Profil der Wirklichkeit. Die Welt schrumpft zu einem staubi-
gen Chaos.

Die Wirklichkeit, obschon sie sich gleich bleibt, wird
durch die Liebe und den Groll radikal ver�ndert und in eine
andere verwandelt. So wie auch das Kornfeld sein �ußeres ver-
�ndert, je nachWind undWitterung. Die Zeichnung derselben
geometrischen Figur kann konkav oder konvex erscheinen, je
nachdem, wie der Blick des Beschauers darauff�llt.

Am Ende von Platons Gastmahl sind nur mehr drei Ze-
cher wach: Aristophanes, der die Kom�die symbolisiert;
Agathon, der die Trag�die darstellt, und Sokrates, der die Phi-
losophie vertritt. Die ersten beiden werden von M�digkeit
�bermannt und sind nah daran, einzuschlafen. Allein Sokrates
bewahrt vollkommene Klarsichtigkeit. Gegen�ber dem he-
roisch-hehren Ideal, das in die Tiefe st�rzt, und der komischen
Zergliederung des Lebens, versinnbildlicht die Philosophie die
h�chste Vers�hnung. Ohne sich auf das eine oder andere zu
beschr�nken, vereint die liebende T�tigkeit – die dem philoso-
phischen Leben wesenhaft ist – beide in sich und stellt in ihrer
F�lle die Gesamtheit des Lebens und der menschlichen Seele
dar. Francisco Giner hat gesagt, dass das Leben weder tragisch
noch komisch ist; es ist nur ernst. Allein wer das Leben mit
Liebe betrachtet, kann es ernst nehmen.

Vielleicht wird man einwerfen, dass auch der Hass den
Blick sch�rft und uns erlaubt, die Dinge zu sehen, die ohne
ihn unbemerkt bleiben w�rden. Demgem�ß w�re auch der
Hass mit seherischen F�higkeiten ausgestattet. Wir haben

127

Neues oder erneuertes Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schon gesehen, in welchem Sinn der Hass eine Funktion der
Liebe sein kann. Man beachte jedoch, dass in der Gegen�ber-
stellung von Liebe und Hass beide Funktionen weder dieselbe
Ebene belegen noch denselben Rang innehaben. Der Groll ver-
hindert und verwirft r�ckhaltlos die liebende M�glichkeit.
Ganz anders steht die Liebe zumHass: Sie schließt ihn in ihren
Bereich ein, stellt ihn in ihren Dienst, und allein aus diesem
Grund absorbiert und zerst�rt sie ihn. �hnlich wird das B�se
durch die alleinige Gegenwart des Guten vernichtet. Der Im-
perativ, das B�se in der F�lle des Guten zu ertr�nken, verfolgt
dasselbe Ziel. Nicht anhand von Konfrontation und Vernei-
nung vernichtet das Gute das B�se – jede Verneinung f�rdert
den Groll und Hass –, sondern durch �berwindung und Inte-
gration.

Auf diese Weise enth�llt die Liebe der Seele ein anderes
Leben, ein wahrhaft neues oder erneuertes Leben, und durch
ihre Gegenwart wird das gesamte Universum erleuchtet und
verwandelt.

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Die drei Charakteristika, die wir gerade hervorgehoben haben,
leiten sich bekanntlich von den drei großen klassischen Liebes-
auffassungen ab. Die F�lle des geistigen Lebens ist der christ-
lichen Tradition wesenhaft. Die hierarchische Ordnung der
Wertewelt geht auf die hellenische Liebe zur�ck. Die liebende
Illusion taucht schon in den primitiven Mythen auf und fließt
�ber die h�fische Lyrik und die Ritterromane in alle Formen
der sogenannten romantischen Liebe ein. Wenngleich dem
Anschein nach gegens�tzlich, haben sie sich nicht nur als ver-
einbar, sondern sogar als komplement�r erwiesen, sodass jede
einzelne die andern beiden ben�tigt und sie gemeinsam die
Kernelemente einer einzigen Definition bilden.

128

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die oben genannte vierte Charakteristik – Vereinigung,
Reziprozit�t – ist gleichfalls ein klassischer Faktor aller For-
men der profanen und mystischen Liebe. Es handelt sich hier-
bei nicht eigentlich um ein neues Element, sondern eher um
die notwendige Folgeerscheinung der Verschmelzung der an-
dern drei. Aber in gewisser Weise scheint sich diese Charakte-
ristik jenen zu widersetzen und sie zu verneinen. Es gilt, genau
zu pr�fen, in welchem Sinne sie jene verneint und in welchem
Sinne sie jene vervollst�ndigt und kr�nt.

Auf tausend Arten wurde die Liebe als Hingabe, Ver-
schmelzung und Vermischung beschrieben. Verliebte und
Mystiker sehen die Erf�llung ihrer Liebe im Akt der vollkom-
menen Vereinigung. Die »Union des Liebenden mit der Ge-
liebten«, die Versenkung der gesamten Person des Liebenden
in die geliebte Person scheint den H�hepunkt der Liebesbewe-
gung vorzustellen.

Wenn wir aber dem w�rtlichen Sinn der Begriffe Vereini-
gung, Verschmelzung, Union nachgehen, dann steht nichts der
Liebe ferner als diese Aufgabe der eigenen Pers�nlichkeit und
ihre Aufl�sung in Wirklichkeiten, die ihr fremd sind. Das
st�nde in offenem Widerspruch zu alledem, was wir bis dato
gesagt haben. Die Liebe, so haben wir ausgef�hrt, ist Klarheit,
Erleuchtung. In der Liebe wird das geliebte Wesen als mir ver-
schieden erkannt, als besonders, einzigartig und pers�nlich.
Andernfalls w�re die vollendete Liebe nichts anderes, als eine
verfeinerte Form von Egoismus und w�rde nur zur eigenen
Befriedigung gereichen. Die Liebe verlangt die gesamte Ret-
tung und Achtung der individuellen Ausformung der Per-
sonen und Dinge, indem sie diese als mir nicht zugeh�rig,
mir fremd und von meiner eigenen Person verschieden be-
greift. In diesem Sinne ist die Liebe keine Verschmelzung, Ver-
einigung noch Aufhebung der Grenzen.

Damit die »Union von Freund und Geliebtem« mit der
Liebesbeziehung vereinbar sein kann, muss die Projektion des

129

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

eigenen Ich auf den Mittelpunkt der fremden Person so von-
statten gehen, dass weder der eine noch der andere die eigene
und besondere Pers�nlichkeit verliert. Die Vitalit�t und der
�berfluss an Innenleben erlauben, ja fordern von mir, dass
ich aus mir herausgehe und mich restlos dem anderen schenke.
Aber indem ich mit ihm verschmelze und mich im Mittel-
punkt seines geistigen Lebens etabliere, muss gew�hrleistet
sein, dass ich nicht aufh�re, derjenige zu sein, der ich bin. Ich
befinde mich außer mir, innerlich verbunden mit dem ande-
ren, aber ich bin ich.

Ausschließlich in diesem Sinne l�sst sich die Vereinigung
verstehen. Mehr noch: Ich kann nur versuchen, in einem an-
deren zu sein und mein geistiges Zentrum mit dem seinen zu
verkn�pfen, wenn ich mich deutlich von ihm abhebe. Andern-
falls k�nnte ich mich nicht mit ihm verbinden, denn dannw�re
ich er. Wir w�ren nicht zwei in einem, sondern nur einer. Mit
Aufgabe der Pers�nlichkeit des einen und anderen w�re es
schon nicht mehr m�glich, dass sie zusammen w�ren. Die voll-
kommene Union k�me in diesem Fall einer vollkommenen
Aufl�sung gleich. So scheint die Union im buddhistischen
Mystizismus und in gewissen Formen der romantischen Lei-
denschaft verstanden zu werden.

In der Liebesunion verorte ich mich im anderen, ohne
aufzuh�ren, ich selbst zu sein. Ich verwandle mich gewisser-
maßen in ihn, verstehe, f�hle und teile alles, was auch er f�hlt
und erlebt, ich platziere mich in sein Inneres. Dergestalt offen-
bart sich mir die Gesamtheit seiner Person mit allen Gef�hlen,
die ihn besch�ftigen und verst�ren. Indem ich mich auf seinem
Platz befinde, erscheint mir die Gesamtheit der Welt von sei-
nem Blickpunkt aus, und ich verstehe, begreife und f�hle alle
seine Aktionen und Reaktionen, die vollst�ndige Ausrichtung
seiner Empfindsamkeit und seines Verhaltens, als w�ren es die
meinigen. Was von außen betrachtet unverst�ndlich und ab-

130

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

surd erscheint, zeigt sich dem liebenden Blick intelligibel und
koh�rent.

Anders ausgedr�ckt: Jede Person verf�gt �ber eine per-
s�nliche, innerliche und unsagbare Welt. Gem�ß dieser nuan-
ciert und f�rbt sich die ganze Welt. Jeder besitzt eine eigene
Art zu lieben und zu hassen, zu leiden und sich zu freuen, zu
verstehen und zu tr�umen … Was mich im Innersten bewegt,
l�sst m�glicherweise einen anderen gleichg�ltig. Der Duft
einer Nelke kann in einer Person die lebhaftesten Schmerzen
oder die angenehmsten Erinnerungen ausl�sen. Der gleichg�l-
tige Blick sieht den Menschen der Menge als fast identisch mit
dem Rest der Menschheit. Jeder Mensch tr�gt jedoch in seiner
Brust eine ganze Welt. Der liebende Blick durchdringt und er-
hellt diese Welt. Das, was ein beliebiges Exemplar der Gattung
zu sein schien, wandelt sich unversehens in eine Person. Schon
nichts mehr an ihr ist banal. Ein L�cheln vermag mehr zu ent-
h�llen als das Verhalten eines ganzen Lebens. Der intime per-
s�nliche Kontakt vervielfacht in jedem der Wesen, die sich lie-
ben, den unersch�pflichen Reichtum ihrer Welt. Es ist schon
keine einzelne Welt mehr, sondern zwei Welten in einer. Die
ganze Welt bereichert sich und erlangt eine Tiefendimension.
Zwei Welten verbinden sich und beleuchten durch ihre wech-
selseitige Aktion die geheimsten Winkel ihrer pers�nlichen
Innerlichkeit.

Es wird mithin deutlich, dass, um die liebende Durchdrin-
gung zu vollziehen, um den anderen verstehen und erh�hen
zu k�nnen, ich mich auf seinen Platz begeben muss, nicht auf
den meinen, und das gesch�he nicht, wenn wir wirklich zu
einer einzigen Person verschmelzen w�rden. Die Liebe be-
greift seinen pers�nlichen Mittelpunkt nicht als dem meinen
identisch, sondern erkennt ihn als allein ihm zugeh�rig, ein-
zigartig und un�bertragbar.

Nur so ist m�glich, dass ich sein Sein bejahe, es als ein
Ziel an sich und nicht als ein Mittel zum Zweck erkenne, dass

131

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ich ihm W�rde und Eigenst�ndigkeit einr�ume und das Profil
seines Lebens gem�ß den h�chsten Werten seiner Pers�nlich-
keit strukturiere. Mit anderen Worten: Nur so ist es m�glich,
dass ich ihn vorbehaltlos und restlos achte, verstehe und be-
greife. Und allein durch dieses Verstehen wird das liebende Le-
ben m�glich.

In diesem Augenblick erlangen die vier Charakteristika,
die wir gerade beschrieben haben, die Einheit einer vollkom-
menen Unabh�ngigkeit. Der Akt der Verschmelzung erm�g-
licht es, uns in einen anderen zu versetzen, außerhalb unserer
selbst zu leben, in und durch andere, und damit dem anderen
Sinn und Wert zu verleihen. Indem ich mich »außerhalb mei-
ner selbst« stelle, vermag ich das Sein und den Wert der Per-
sonen und Dinge, die »in ihnen selbst« liegen, ihre wahrhafti-
ge und authentische Wirklichkeit zu sehen. Die hierarchische
Ordnung der Werte und ihre Gliederung setzt voraus und er-
fordert als unabdingbares Element, gem�ß der Norm der
h�chsten Werte, die Bef�higung, sich mit einem anderen zu
verbinden, ohne dass sie aufh�ren, zwei zu sein. Dieses Zwei-
in-einem-Sein und dieses Verschmelzen, ohne zu verschwin-
den, dieses In-mir-und-außer-mir-Existieren ist jedem Liebes-
akt wesenhaft.

Schließlich gilt es zu beachten, dass die Bef�higung zur
Hingabe, die F�higkeit zu lieben, ihrerseits bedingt ist. Nur
wer in sich selbst zu leben vermag, die eigene Pers�nlichkeit
zu strukturieren weiß und sich selbst achtet und als Person
wertsch�tzt, ist imstande, in einem anderen zu leben. Um
wirklich »außerhalb seiner selbst« sein zu k�nnen, muss man
zun�chst »in sich selbst« sein. Die Verschmelzung setzt die
F�lle und den Reichtum des eigenen Lebens voraus. Der Aus-
spruch: »Ich lebe, ohne in mir zu leben« macht erst Sinn, wenn
ich zuvor wahrhaftig sagen konnte: »Ich will mit mir leben«.
Erst, wenn ich in mir etwas besitze, das mir erlaubt, in mir
selbst zu leben, in meiner radikalen Einsamkeit – »allein ohne

132

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Zeugen dem Guten zu huldigen, das ich dem Himmel schul-
de« –, ist es m�glich, dass ich mich auf einen anderen projiziere
und in ihm eine geistige Person erkenne. In einem anderen zu
leben, setzt den Besitz und die F�lle des eigenen Lebens voraus.

Nat�rlich n�hrt sich unser Leben auch in gewisser Weise
von der Welt, und wir sind erst, insofern etwas in uns ist und
wir in den Dingen sind. Es ist nicht leicht, die konkreten Ter-
mini der Liebesdialektik getrennt zu betrachten. Meine eigene
F�lle kann ein Bed�rfnis meiner Liebe sein. Ich muss mich
selbst besitzen, um lieben zu k�nnen, und diese Voraussetzung
erlange ich anhand der Liebe. Die Liebe verlangt F�lle. Aber
die F�lle kann ihrerseits ein Werk der Liebe und der Hoffnung
sein, die sie mit sich bringt. Ich brauche sie, solange ich liebe,
und da ich sie brauche, kann ich gewiss sein, dass ich sie besit-
zen werde. Die Liebe wirkt in mir, verwandelt mich und for-
dert von mir die Verwirklichung der f�r sie idealen Bedingun-
gen. Die Liebe ist kein Zustand, sondern eine dynamische
Entwicklung. Aber um sie in ihre F�lle zu bringen, um den
anderen zu f�hlen und zu verstehen, muss man sich des eige-
nen Lebens und Wertes klar bewusst sein. Die N�chstenliebe
verlangt die Selbstliebe sowie die Selbstachtung und Wert-
sch�tzung seiner selbst.

Mit anderen Worten: Der Dialog setzt die Innerlichkeit
voraus. Um ein Gespr�ch f�hren zu k�nnen, muss man etwas
zu sagen haben. Und da die Liebe haupts�chlich Kommunika-
tion, Kommunion ist, verlangt und braucht die Vereinigung zu
ihrem Gelingen eine perfekte Gegenseitigkeit. Um den ande-
ren zu verstehen, muss man sich in ihn versenken. Und um in
ihn eingehen zu k�nnen, muss er sich erschließen lassen, �ff-
nen und hingeben. »Denn die einen Liebesgeheimnisse ent-
h�llen die anderen, und daher kennen die Liebenden einan-
der.« Und: »In den Geheimnissen des Freundes enth�llen sich
die Geheimnisse des Geliebten und in den Geheimnissen des
Geliebten die des Freundes« (Lull).

133

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Andernfalls verharrt die Liebe im Zustand des reinen
Strebens oder Bem�hens, ohne jedoch die F�lle ihrer Vollkom-
menheit zu erlangen, und befindet sich damit in st�ndiger Ge-
fahr, vernichtet zu werden. Um wahrhaftig zu lieben, muss das
Innenleben dessen erfasst werden, den man liebt, und um das
zu entdecken, muss es sein verborgenes Sein �ffnen. Nat�rlich
kann diese �ffnung auch auf eine ideale Weise vonstatten ge-
hen. Wir k�nnen uns von einer Person geliebt f�hlen, die uns
in Wirklichkeit nicht liebt, und ich kann eine Person f�r offen
halten, die sich mir tats�chlich nie ge�ffnet hat oder mich �ber-
haupt nicht kennt. Alle Dinge und alle Personen sind in Wahr-
heit immer zumindest teilweise offen. Allein der �berstiegens-
te Hochmut – im satanischen und kosmischen Sinne – vermag
eine Seele zu verschließen. Damit ist klar, dass in diesem Ex-
tremfall eine Seele, die unf�hig ist, sich zu �ffnen und hin-
zugeben, der Liebe nicht w�rdig ist und sie ebenso wenig
verdienen kann. Ihr ist jede Aussicht auf Gemeinschaft ge-
nommen. Daher ist der Ausdruck in allen seinen Formen –
Wort, Geste, Zeichen, Mythos, Symbol … – f�r die Liebe un-
abdinglich. Das ist der symbolische Sinngehalt des Gastmahls
– des platonischen Symposions, des letzten Abendmahls –, bei
denen es aufgrund eines vertraulichen Miteinanders, der Aus-
sprache und des Dialogs zur Kommunion kommt. F�r den hl.
Franziskus wird die ganze Natur zu einer ungeheuren Kom-
munion. Es ist die Rede, das Wort, der Logos, der sich mani-
festiert und im dia-logos erkenntlich wird, sein Licht auf die
Finsternis wirft und die Personen und Dinge in einer dialekti-
schen Liebesharmonie verbindet. Daher verf�gt das Herz �ber
eigene Gr�nde und eine strahlende Beredsamkeit. Durch die
Sprache des Herzens wird das Chaos zum Kosmos, erlangt
Sinn und Wert, und ohne sie ist kein Dialog m�glich. Und
ohne Dialog kann sich die Liebe nicht erf�llen.

134

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz

Um die Begriffe der vorangehenden Beschreibung deutlicher
herauszuarbeiten, wollen wir ein paar m�gliche und scheinbar
augenf�llige Einw�rfe ansprechen und zeigen, inwiefern diese
immer auf einen irrt�mlichen Gebrauch des Wortes Liebe hin-
deuten.

Man k�nnte z.B. einwerfen, dass verliebte Personen sich
h�ufig streiten und diese Auseinandersetzungen zu Haltun-
gen, Regungen und Gef�hlen Anlass geben, die sich von den
von uns beschriebenen abheben und ihnen sogar radikal ent-
gegengesetzt sind. Ein extremes Beispiel f�r die Wirkung an-
derer Ph�nomene auf das Bewusstsein und Leben der lieben-
den Person ist das bei Psychiatern unter dem Namen
Ambivalenz bekannte Ph�nomen, in dem dieselbe Person f�r
dasselbe Wesen zugleich Liebe und Hass empfindet und zwi-
schen beiden Gef�hlen schwankt, ohne sich f�r eins zu ent-
scheiden, sodass schwer zu ergr�nden ist, ob ihre Handlungen
und ihr ganzes Verhalten einem nachtragenden Impuls ent-
springen oder einer Liebesregung.

Das erlaubt uns, auf eine Bemerkung zur�ckzukommen,
die wir zu Anfang ge�ußert haben und die unseres Erachtens
wesentlich ist. Bei den »Streitigkeiten aus Liebe« oder, wie
man zu sagen pflegt, aus »zu viel Liebe«, beispielsweise durch
»Eifersucht« hervorgerufen, ist offensichtlich keine Liebe im
Spiel. An diesen Situationen ist sie nicht nur nicht beteiligt,
sondern entfernt sich und verschwindet. Ein Streit kann nicht
als Moment einer liebenden Haltung angesehen werden. Ge-
nau das Gegenteil ist der Fall. Bestenfalls taucht die liebende
Bewegung wieder auf. Aber es ist klar, dass sie einen Zusam-
menbruch erfahren hat. Nicht alles in der »Liebe« ist Liebe.
Gelegentlich bringen sich »Liebe« und Hass gegenseitig her-
vor, f�rdern und ersetzen sich, ja sind sich in der prim�ren Vi-
talit�t gleich. Aber in all diesen F�llen spricht man irrigerweise

135

Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

von Liebe. Man begreift die Liebe als ein Element eines psy-
chophysiologischen Prozesses und nicht als eine radikale Le-
benshaltung. In der liebenden Bewegung, ganz gleich, wo sie
sich zeigt, ist immer wechselseitige Durchdringung, Verste-
hen, Intelligenz vorhanden. Und es ist evident, dass in den hier
angesprochenen Prozessen keine der Personen die andere be-
greift oder »versteht«. Die liebende Vereinigung ist durch eine
wahre Verwirrung ersetzt worden. Man weiß nicht mehr, wo
der Anfang und wo das Ende ist. Alles ist schon beliebig. »Die
Welt ist aus dem Blick geraten«. Alles verschwindet, um der
nat�rlichen gleichmachenden Energie, die blind und brutal ist,
den Weg freizumachen. Dementgegen ist die Liebe Klarheit,
Unterscheidung, Licht. In den hier angesprochenen Prozessen
ersetzt eine Dunkelheit – eine tats�chliche Blindheit – das
Licht und eine Wirrsal die Klarheit.

In der Tat, entgegen der Haltung, die die Liebe ben�tigt
und bestimmt, handelt es sich bei den aufgezeigten F�llen um
eine Gruppe komplexer Prozesse, um mehr oder weniger gl�-
hende Leidenschaften, die in allen Formen des liebenden Le-
bens auftauchen und es beg�nstigen, verst�ren oder behindern
k�nnen, insbesondere in jenem Zustand, der vage als »Ver-
liebtsein« bezeichnet wird, in dem es zu einer ungest�men Ab-
folge diverser psychophysiologischer Zust�nde kommt, die
durch die mehr oder weniger intensive F�rbung eines domi-
nanten Gef�hls gekennzeichnet sind. In diesen Prozessen, die
gelegentlich in krankhafte Szenen umschlagen, zeigt sich mit-
unter das Ambivalenz-Ph�nomen. Das will nicht bedeuten,
dass nicht auch die Liebe eine Rolle spielen kann. Es kann so-
gar sein, dass sie bei solchen Gelegenheiten zu H�chstleistun-
gen angetrieben wird. Aber die M�ngel dieser Entstehungs-
prozesse betreffen auf keine Weise die Art ihrer wesenhaften
Konstituierung.

Jetzt wird man zugleich besser verstehen, warum die lie-
bende T�tigkeit nicht auf die Ph�nomene des sexuellen Lebens

136

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

verk�rzt werden darf, aber ebenso wenig auf ihre h�chsten
Ausdrucksformen, noch auf Nebenformen des Vergn�gens
bzw. mehr oder weniger idealisierte Komplikationen der libi-
din�sen Neigung oder Lust. Es stimmt, dass in gewissem Sinne
alles imMenschen sexuell ist. Daran besteht nicht der gerings-
te Zweifel. Die Sexualit�t ist das Fundament des ganzen
menschlichen Lebens. Ein neutrales Leben gibt es nicht. Aber
in diesem Fall verwechselt man die Sexualit�t mit der ganzen
Person und setzt sie mit ihrem Temperament und Charakter
gleich; nicht aber mit dem, was in der Person spezifisch sexu-
eller Natur ist.

Andersherum betrachtet ist ebenso klar, dass die Liebe in
der spezifischen Beziehung zwischen Personen unterschied-
lichen Geschlechts wirksam wird, und dabei die ihr eigent�m-
lichsten, authentischsten Formen entwickelt. Schon bei Platon
fand sie hierin ihre radikalste Manifestation und noch ihre
h�chsten Verfeinerungen resultieren aus der unausl�schbaren
Neigung, sich mit der Sch�nheit zu vereinigen. Der Ge-
schlechtstrieb ist der Ausgangspunkt der sublimsten mensch-
lichen Sch�pfungen. Um so absurder ist es, ihn mit dem prim�-
ren Instinkt der Reproduktion zu verwechseln. Die zartesten
�ußerungen der Mystik sind zutiefst sexuell gekennzeichnet.
Aber es besteht nicht die Notwendigkeit, dass die Liebe an den
Geschlechtsbeziehungen teilhat. Liebe und Sexualit�t sind kei-
ne identischen oder parallelen Begriffe. Nicht alles, was ge-
schlechtlich ist – ob sublimiert oder nicht –, ist auch voll Liebe,
noch bezieht sich die Liebe immer in spezifischer Weise auf die
Ph�nomene der Geschlechtsbeziehung. Alle Dinge des Univer-
sums k�nnen im Geist der Liebe betrachtet und verstanden
werden.

137

Einw�rfe: das Ph�nomen der Ambivalenz

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Liebe, Verlangen, Vergn�gen

Die Liebe ist kein Verlangen. Das Verlangen ist Mangel. Liebe
ist F�lle. Nach etwas verlangen bedeutet, dass es einem fehlt.
Dem Verlangen entspringt der Hunger, der das Leben zur Ver-
folgung und zum Besitz von etwas antreibt, das uns bislang
fremd war. Die Liebe nimmt sich nichts vor, ersehnt nichts.
Sie verlangt nichts. Sie gibt nur. In gewissem Sinne will sie
alles und begehrt alles. Nichts will sie f�r sich. Alles will sie
f�r die geliebte Person oder den geliebten Gegenstand. Sie be-
leuchtet seine h�chsten Werte und nimmt daran teil, findet
darin die F�lle und vollkommene Freude. Das Verlangen sei-
nerseits wird durch den Besitz gestillt und kann in �berdruss
und sogar Ekel umschlagen. Nichts hingegen vermag die Liebe
zu stillen. Sie ist von Natur aus uners�ttlich. Die Personen
oder Dinge enth�llen nie die grenzenlose Gesamtheit ihrer ak-
tuellen und virtuellen Reicht�mer. Daher entfacht die Liebe
immer eine h�here Liebe. Das Verlangen kann gestillt werden.
Die Liebe ist ewige Unbefriedigtheit. Und in der Unbefriedigt-
heit und dem Sehnen selbst findet die Liebe ihre gr�ßte Gl�ck-
seligkeit.

Nichts ist absurder, als die Liebe mit dem Vergn�gen zu
verwechseln oder sie von diesem abzuleiten. Die Liebe erzeugt
Wonne, aber auch Leid. In ihr ist Wonne enthalten, aber auch
Schmerz. »Der Seufzer ist der Liebe n�her als der Schnee dem
Weiß« (Lull). Im liebenden Bewusstsein gibt es mehr Freude,
aber auch mehr Leid. Das ganze Geistesleben wird kr�ftiger
und intensiver. Das geliebte Wesen ist f�r den Liebenden der
Quell gl�hendster Ohnmachten sowie heftiger Schmerzen
und Entt�uschungen. Neben der Freude und dem Leid, den
Wonnen und Schmerzen, ist die Liebe h�chste Gl�ckseligkeit,
Enthusiasmus, »Verg�ttlichung«. Durch die Liebe werden wir
zu G�ttern, sagt der hl. Paulus, Bild und Abbild Gottes.

Mehr noch, das Vergn�gen an sich ist nicht nur keine Lie-

138

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

be, noch entz�ndet oder f�rdert es diese, es stellt sogar die au-
genf�lligste Verneinung der Liebe dar. Die Suche nach dem
Vergn�gen um des Vergn�gens willen bedeutet, unter Ver-
zicht auf eine Wertehierarchie aus den Personen Dinge zu ma-
chen und aus den Dingen schlichtweg Mittel, die im Dienst
egoistischer blinder W�nsche stehen. Nichts ist der Liebe
fremder, als aus den Personen und DingenWerkzeuge des Ver-
gn�gens zu machen. Der Drang nach Vergn�gung zerst�rt die
Unterschiede und Nuancen. Im Gegensatz zur Liebe ist er in
der Tat blind. Alles erniedrigt er auf die momentane Lustbe-
friedigung. Und ein Lustwerkzeug nutzt sich mit dem Ge-
brauch ab. Das Vergn�gen l�scht die Eigenheiten der Personen
und Dinge aus und die Welt endet in »Staub und Asche«. Auf
den Karneval folgt das »Memento«. Die ganze Welt verwan-
delt sich in die »Eitelkeit der Eitelkeiten«; im Gegensatz zur
Liebe, die dieWelt zumH�hepunkt ihrer m�glichen Strahlung
f�hrt.

An dieser Stelle wird man einwerfen: L�sst sich denn
nicht sagen, dass auch in den prim�ren Akten der sensoriellen
Triebe – im Hunger, Durst etc. –, wo doch anscheinend auch
einWert offenbart wird, Liebe vorliegt? Hier wird das Problem
des Nutzens und seinem Wert gestellt, dem Lebenswert par
excellence.

In dieser Frage liegt ein Missverst�ndnis vor, das einer
Kl�rung bedarf. In den weiter oben aufgef�hrten Handlungen
kann tats�chlich in gewissem Sinne Liebe vorliegen. Und zwar
in dem einzigen Sinne, in dem man bei ihnen davon reden
kann, n�mlich als Enth�llung eines Wertes.

Eine Sache ist, sich zu ern�hren, eine andere und v�llig
verschiedene ist es, den Wert oder den Nutzen der Nahrung
zu verstehen. Erstere ist Teil einer Kausalreihe, die der nat�r-
liche Instinkt begr�ndet. Worum es sich hierbei auch im Ein-
zelnen handeln mag, immer wird es etwas »Subjektives« sein,
etwas rein Tierisches, in dessen Verlauf die Unterscheidung

139

Liebe, Verlangen, Vergn�gen

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

zwischen Subjekt und Objekt verschwindet, sowie schlussend-
lich jeder Unterschied zwischen Subjektivit�t und Objektivi-
t�t. Bei der zweiten Sache zeigt sich zwischen Subjekt und Ob-
jekt eine Welt mit einem mehr oder weniger begrenzten
Horizont, und damit wird die Unterscheidung von Werten
und G�tern m�glich, und mithin die Achtung vor dem, was
Werte und G�ter besitzt und die Missachtung von dem, was
sie nicht besitzt. Vor dem Subjekt taucht eine organische hie-
rarchische Welt auf, an deren Hervorbringung auch die Liebe
beteiligt ist. Die liebende Bewegung stellt hier, wie �berall, die
h�chste, »objektivierende« Potenz derWelt dar. Sie schafft Ab-
stand, Dimensionen und Bereiche, f�hrt uns an die Dinge he-
ran, trennt und unterscheidet uns davon. »Sie stellt jedes Ding
an seinen Platz.«

Es scheint primitive V�lker zu geben, die die reproduktive
Funktion des Geschlechtsakts nicht kennen. Sie praktizieren
den Geschlechtsakt, ohne �ber seinen Zweck Bescheid zu wis-
sen. Die reine Animalit�t kennt nicht die n�hrende Funktion
der Nahrungsaufnahme. Es ist nicht dasselbe, etwas zu benut-
zen oder zu wissen, dass das Ding an sich n�tzlich ist, d.h. f�r
mich oder die anderen n�tzlich ist bzw. f�r alle oder f�r einige.
F�r Ersteres sind weder Achtung noch Liebe notwendig, f�r
das Zweite, also das Wissen um den Wert seines Nutzens, sind
sie es wohl. Die Liebe ist nicht notwendig, um zu essen. Ebenso
wenig um den Geschlechtsakt zu praktizieren. Sie ist es aber
wohl, um »Nahrung« zuzubereiten und zu essen oder eine Ge-
schlechtsbeziehung mit einer Person einzugehen. Wenn wir
jetzt zur Frage des Vergn�gens zur�ckkehren, dann wird deut-
lich, dass das Vergn�gen keine Liebe ist, noch etwas mit der
eigentlich liebenden T�tigkeit zu tun hat. Dementgegen ist
klar, dass die Achtung des Vergn�gens als Wert – als ein objek-
tiver Wert, der f�r mich und andere g�ltig ist – ein mehr oder
weniger hoher Akt des liebenden Bewusstseins ist.

Die Liebe setzt Objektivit�t, Trennung, Achtung, Ab-

140

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

stand voraus. Eine Person oder ein Ding achten, bedeutet im-
mer, sie um ihrer selbst willen zu achten, als das, was sie sind,
unabh�ngig von den Zuf�llen meiner subjektiven, unsteten
und willk�rlichen Wandlungen. Daher l�sst sich das Vergn�-
gen oder die N�tzlichkeit genauso lieben wie die Gerechtigkeit
oder die Sch�nheit, die Personen oder die Dinge, solange sie
uns n�tzlich sind oder Freude bereiten. Das Vergn�gen oder
die N�tzlichkeit haben nicht aus sich heraus Anspruch auf Lie-
be, sondern in Funktion der geliebtenWirklichkeit und in rest-
loser Unterwerfung unter deren pers�nliches Profil und Aus-
richtung.

Umgekehrt enth�llen sich Wert und Sinn der Wirklich-
keit allein dem liebenden Bewusstsein und finden nur in die-
sem Wahrheit und Objektivit�t. Das liebende Bewusstsein ist
kein Bewusstsein dessen, was in einem gewissen Augenblick
auf willk�rliche und zuf�llige Art f�r mich Wert besitzt, son-
dern die Enth�llung des Eigenwertes der Dinge, die aus ihrem
eigenen Blickwinkel heraus betrachtet und anhand ihres eige-
nen Maßstabs bewertet zeigen, was sie wert sind oder durch
sich und in sich selbst wert zu sein vorgeben, und daher f�r
mich und f�r andere wert sind. Wenn ein Ding nur f�r mich
Wert besitzt, und ich weiß, dass es nur f�r mich wertvoll ist,
hat es selbstverst�ndlich keinen Wert.

Es ist klar, dass die Werte, die G�ter und die Achtung der
sie besitzenden Personen und Dinge gewissermaßen von mir
abh�ngen und, ungeachtet jeder subjektiven Haltung, letzt-
endlich nichtig sind. Aber diese Abh�ngigkeit ist nicht exklu-
siv und zudem wechselseitig. Die Wirklichkeiten und Werte
entstehen und entwickeln sich in der Kommunion der Liebes-
dialektik. Im Liebesdialog entsteht aus dem Chaos eine leuch-
tende Welt, in der die Personen und Dinge in dem Maße exis-
tieren, wie sie aus sich selbst heraus einen Wert entwickeln.
Diese Betrachtung der Seinsformen f�r sich genommen, als
Bestandteile ihrer eigenen Wirklichkeit und gem�ß ihrem

141

Liebe, Verlangen, Vergn�gen

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wert, geh�rt, wie wir gesehen haben, zu den Haupteigenschaf-
ten der Liebe. Anhand der kategorialen Funktion des liebenden
Bewusstseins entsteht vor meinem Auge eine Welt, ein objek-
tiver Bereich, in dem ich mich zurechtfinde und bewege, und
nach dem ich alle meine Begehren und W�nsche ausrichte.
Wenn dieser vollst�ndig verschw�nde, w�rde das Universum
als solches verschwinden. Alles vers�nke im Chaos einer ele-
mentaren Empfindsamkeit. Die Dinge fielen auf mich, ver-
mengten sich mit mir und ich mit ihnen, der Unterschied
zwischen ihnen und mir w�rde aufgehoben. In h�chster Ver-
wirrung w�rde die »Subjektivit�t« an ihre �ußerste Grenze
stoßen und zur Aufhebung der pers�nlichen Subjektivit�t
und der objektiven organischen Klarheit f�hren. Alles w�rde
auf den reinen Fluss der Empfindungen reduziert, also einen
integralen Impressionismus. Das ist die Welt der Eidechse, die
in der Sonne liegt.

Es mag tats�chlich Dinge geben, und es gibt sie wirklich,
die nur f�r mich Wert besitzen, d.h. in Bezug auf mein per-
s�nliches Leben. Vielleicht besitzen sie alle im Endeffekt einen
Rest unsagbarer Subjektivit�t. Aber selbst wenn dem so ist,
verf�gen sie doch �ber einen Wert. Selbst der individuelle per-
s�nliche Wert ist letztendlich »objektiv«. Die reine »Subjekti-
vit�t« kommt der Vernichtung des Wertes und des Kosmos
gleich, des Objekts und sogar des Subjekts. Ein Leben »ohne
Objekt« ist im eigentlichen Sinne kein Leben, keine pers�nli-
che Erfahrung. Außerhalb des Lebens l�gen Empfindungen,
oder, wenn man so will, Atome. Alles, im Grunde. Das heißt
nichts.

Die »reine Liebe«

Man wird zuletzt sagen, dass es die reine Liebe nicht gibt, dass
man die liebende Haltung in ihrer ganzen Reinheit, so wie wir

142

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sie gerade beschrieben haben, eigentlich nicht findet. Das ist
sicherlich richtig, wobei wir hinzuf�gen m�ssen, dass das be-
stimmt niemand je ernsthaft in Frage gestellt hat. Nicht ein-
mal Platon. Zu Recht vermuten heute einige Forscher, dass das,
was man gemeinhin die »platonische Liebe« nennt, urspr�ng-
lich in Bagdad auftrat und zwar keineswegs in »reiner« Form.
Es ist daher notwendig, dieses Missverst�ndnis aufzukl�ren,
das die »reine« Beschreibung, die wir weiter oben versucht ha-
ben, in ihrem Kern angreift.

Die reine Liebe existiert nicht. Das ist klar. Es gibt sie
nicht in derselben Weise und Form, in der es die »Dinge« gibt.
Es w�rde auch keinen Sinn machen, das Wort Existenz in bei-
den F�llen mit derselben Bedeutung zu verwenden. Aber in
der Totalit�t der Welt, in der unser Leben verl�uft, erscheint
die Liebe als eine identische Wirklichkeit, weder gr�ßer noch
geringer als die �brigen Elemente, die ihre reichhaltige Poly-
chromie ausmachen. Und innerhalb der ungeheuren Komple-
xit�t des Lebens kann die Liebe ein grundlegendes entschei-
dendes Element darstellen, und sogar das grundlegendste und
entscheidendste. Hinsichtlich ihrer Reinheit stellt die Liebe im
konkreten Verlauf des Lebens ein ideales und abstraktes Mo-
ment unter anderen idealen und abstrakten Momenten dar.
Die Liebe existiert im Leben genauso wenig wie die Kreise,
Dreiecke, das Gr�n, das Angenehme, das Elegante, das Hohe
und das Niedrige. Nichts existiert in Reinheit und Perfektion.
Aber es gibt treffliche und gemeine Personen und Dinge, an-
genehme und unangenehme, elegante und unelegante, weiße
oder gr�ne oder blaue … Und es gibt Leben, die ganz der Liebe
gewidmet sind.

Die Liebe sieht sich immer erschwert durch vielerlei psy-
chophysiologische und physische Umst�nde, unter denen sich
selbstverst�ndlich das sexuelle Element befindet. Schon Platon
hat die sexuelle Wurzel des liebenden Lebens herausgestellt.
Diese Tatsache nicht anzuerkennen, w�re schlechthin kindisch

143

Die »reine Liebe«

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

oder hieße den Kopf in den Sand stecken. Aber besagte Um-
st�nde sind nicht die Liebe, noch sind sie Teil ihrer wesenhaf-
ten Beschaffenheit. Sie werden uns mit oder in der Liebe gege-
ben. Sie sind nicht die Liebe, noch bestimmen sie sie. Ein
Beweis daf�r ist, dass diese Umst�nde und Komplikationen
gleichfalls in Haltungen auftreten, die sich von der Liebe un-
terscheiden und ihr sogar entgegenstehen. Das haben wir hin-
sichtlich der Eifersucht und des Hasses, der Streitigkeiten und
Gewaltt�tigkeiten »aus Liebe« gesehen. Nichts davon geh�rt
zum eigentlich liebenden Bewusstsein.

Die reine Liebe ist also ein ideales Moment im Verlauf des
Bewusstseinslebens und streng genommen im ganzen Verlauf
des erotischen Lebens. Und �hnlich wie die Medizin sich mit
Gesundheit und Krankheit befasst, das Gesetz mit Gerechtig-
keit und Ungerechtigkeit, und die Religion mit Heiligkeit, so
heben wir jetzt aus dem konkreten Verlauf des spontanen Le-
bens das abstrakte und zarte Moment der Liebe heraus.

Es gibt die reine Liebe also nicht. Auf der Welt gibt es
nichts Reines. Aber die Dinge m�ssen mit Reinheit behandelt
werden. Nur so werden sie uns klar. Das ist der einzige Weg,
die unabdingliche »Klarheit und Unterscheidung« zu erlan-
gen. Aus dem wirren Haufen der Dinge, die werden, wachsen,
fließen und vergehen, versuchen wir, die reinen Elemente zu
filtern und auszusondern, die die Struktur der Innerlichkeit
ausmachen. Der Mathematiker analysiert und beschreibt s�u-
berlich die Figuren und Zahlen, der Physiker ihre Kr�fte und
Kraftfelder. Auch das Herz verf�gt �ber ihm eigene Bed�rfnis-
se und Vernunftgr�nde. Diese s�uberlich zu untersuchen – in
gewissem Sinne more geometrico, wie Linien, Figuren und
Fl�chen –, ist der einzige Weg, sie rational zu erfassen. Nur so
kann man sich von der »Dunkelheit und Verwirrung« befrei-
en, die immer den unreinen Dingen anhaften, die verworren
im tosenden Strom der konkreten Existenz vorliegen. Mit an-
deren Worten: Allein auf diese Weise l�sst sich versuchen, das

144

Das Liebesbewusstsein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Ph�nomen der Liebe zu einer Wissenschaft zu erheben und
eine Liebestheorie zu entwickeln.

Man wird vielleicht noch einwerfen, dass es nicht richtig
ist, von der Liebe im Allgemeinen zu sprechen, so als w�re sie
eine Eigenschaft, die in allen Liebesakten auf identische Weise
vorkommen w�rde. In jedem Liebesakt w�re demnach eine
spezifische Haltung gegeben, die gesondert untersucht werden
muss. Die Vaterliebe ist nicht dasselbe wie die Liebe zur Wis-
senschaft, noch ist die Liebe zu einer Frau gleichzusetzen mit
der Liebe zu Gott. Und sogar innerhalb eines jeden Typus hat
jeder seine eigene Art zu lieben. Es sei daher nicht richtig, von
der Liebe im Singular zu sprechen. Die Liebe ist eine plurale
Wirklichkeit. Ein analoges Problem stellt sich beim Sein, n�m-
lich das der Analogie und Univozit�t. Wie l�sst sich das Sein
unabh�ngig von den Seinsformen definieren? Jedes Seiende
besitzt ein besonderes und spezifisches Sein. So ist es auch
mit der Liebe. Jeder Liebesakt zeichnet sich durch seine irredu-
zible Besonderheit aus.

Ohne auf das Problem genauer eingehen zu k�nnen (das
uns zur Wurzel selbst der Ontologie f�hren w�rde), scheint es
unzweifelhaft, dass das, was trotz aller nicht zu verkennenden
Unterschiede das eigentlich liebende Element in jeder ero-
tischen T�tigkeit ist, die Liebe in ihrer Gesamtheit ausmacht.
Andernfalls w�re die Verwendung des Wortes selbst schwer-
lich zu rechtfertigen. In Wirklichkeit gibt es die Liebe in ihrer
umfassenden Vollkommenheit und Reinheit �berall dort, wo
es die Liebe gibt, also angefangen bei der Liebe zu Gott bis zu
ihren dem sensoriellen Leben nahestehenden Formen. Und au-
ßerhalb davon gibt es streng genommen keine Liebe.

145

Die »reine Liebe«

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Formbestimmung: das Liebesbewusstsein
	Überfluss des Seelenlebens
	Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge
	Die liebende Illusion
	Neues oder erneuertes Leben
	Gegenseitigkeit. Verschmelzung
	Einwürfe: das Phänomen der Ambivalenz
	Liebe, Verlangen, Vergnügen
	Die »reine Liebe«

