5. Das Liebesbewusstsein

Unter Verzicht auf jedwede physische oder metaphysische Hy-
pothese wollen wir im Weiteren vom Standpunkt der un-
mittelbaren Erfahrung ausgehend nach dem Wesen der Liebe
fragen. Was verstehen wir im spontanen Verlauf des mensch-
lichen Lebens unter Liebesbewusstsein? Was ist der Sinn und
die Funktion der Liebe, wenn es um die Orientierung des Le-
bens und sein Verhiltnis zu seiner Umwelt geht? Die natura-
listischen Theorien versuchen, die Dinge zu »erklaren«. Unter
die Dinge fallen fiir sie auch die Liebe und das Leben und damit
beziehen oder verkiirzen sie beide auf andere, unterschiedliche
Wirklichkeiten. Sie sagen uns im Grunde nie, was die Liebe an
sich »ist«. Da ihre Untersuchungen zeigen, was die Liebe
snicht ist«, bleibt zu erkunden, was ihre wesenhafte Natur ist.
In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Liebe nicht auf die
simple, epiphanomenologische Erscheinung einer voraus-
gesetzten, untergriindigen Wirklichkeit beschrankt, nehmen
wir uns im Folgenden vor, aufzuzeigen, was die Liebe an sich
und im Gegensatz zu anderen, mehr oder weniger zusammen-
hingenden, indes wesenhaft verschiedenen Wirklichkeiten ist.

Vor allem muss die reichhaltige Polysemie des Wortes
Liebe hervorgehoben werden. Von Liebe spricht man mit Blick
auf Wirklichkeiten und Beziehungen, die die Gesamtheit des
Geschlechtslebens umfassen. Das Wort verweist in der Um-
gangssprache auf das, was zutiefst mit den libidinosen Begeh-
ren und Sehnstichten verbunden ist. Man spricht von Eltern-
liebe, Nichstenliebe, von der Liebe zur Wissenschaft und zur
Kunst, von der Liebe zu Gott. Angefangen bei der blofSen af-

103

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

fektiven und effusiven Regung, die sich in allen Formen der
Sympathie findet, bis hin zur reinen selbstlosen Kontemplati-
on, die sich in der klassischen Formel der Venus Urania oder in
den Wonnen der mystischen Exstase sublimiert. Die Liebe er-
scheint immer wieder neu in allen Lebensbereichen und be-
zieht sich auf alle Ausdrucksformen.

Angesichts der herrschenden Richtungslosigkeit brau-
chen wir eine genaue Bestimmung, die nicht zu Verwirrung
Anlass gibt. Wir wollen daher versuchen, aus den vielen Hin-
weisen, die in dem Wort Liebe widerhallen und sich kreuzen,
einen préazisen unmissverstindlichen Sinn zu filtern. Unser
Ziel ist es, klar zu bestimmen, was die Liebe, wo immer sie
auftaucht und verschwindet, ist. Nur so konnen wir die Pro-
bleme des Liebeslebens genau erfassen.

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

Um unser Ziel zu erreichen, werden wir in einem ersten
Schritt eine formale, fast semantische Bestimmung vorneh-
men. In einem zweiten Schritt fiigen wir ein paar beschreiben-
de Ausfithrungen hinzu, die uns erlauben, den Inhalt des Wor-
tes festzustellen. Im ersten Schritt werden wir unseren
Gegenstand prizise umreiflen, um inkongruente Aussagen zu
vermeiden. Im zweiten Schritt wollen wir versuchen, die Un-
terscheidungsmale des Liebesphinomens herauszuarbeiten,
indem wir diesem ein Volumen, konkrete Umrisse und damit
ein Profil geben.

Es sei im Vorhinein angemerkt, dass wir im Folgenden auf
keinen der Prozesse des psychophysiologischen Lebens einge-
hen werden. Die Liebe ist kein Sexualtrieb noch sentimentale
Sympathie noch selbstlose Kontemplation, wenngleich jedes
dieser Phanomene gelegentlich die Liebe begleiten kann. Es
handelt sich nicht um einen psychischen Prozess, noch um eine

104

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

mehr oder weniger einheitliche Reihe von Prozessen. Es gibt
mannigfaltige Prozesse, an denen die Liebe teilhat oder teil-
nehmen kann. Die eigentliche Liebesqualitat ist in keinem da-
von ganz enthalten. Im Gegensatz zu den emotionalen oder
triebhaften Neigungen, Delirien oder Wiinschen, Rausch oder
Leidenschaft, erkennen wir in der Liebe eine radikale Bewusst-
seinshaltung und Lebenseinstellung. Der Liebe ist eigen, dass
der Liebende hinsichtlich der geliebten Person oder des gelieb-
ten Gegenstandes eine unverwechselbare Haltung einnimmt.

Fiir uns ist dieser grundlegende Unterschied zwischen
einem empirischen Prozess des psychischen Lebens und einer
radikalen Bewusstseinshaltung wesentlich. Der psychische
Prozess stellt einen komplizierten Ablauf von Phidnomenen
dar, in dem Titigkeiten aus den unterschiedlichsten Geistes-
und Lebenssphiren zusammenfliefSen, angefangen bei den zar-
testen des Denkens und Fiihlens bis hin zu jenen, die der pri-
miren Vitalitit am nichsten stehen. Die, welche in stirkerem
Mafe vorliegt, wird dem Ganzen ihren Stempel aufdriicken,
wird bezogen auf den Charakter, Farbe, Nuance richtungswei-
send und namensgebend sein. In diesem Sinne sprechen wir
u.a. von instinktiven, willentlichen, emotiven, intellektuellen
Prozessen, von Urteils-, Argumentations-, Erinnerungs- und
Hoffnungsprozessen. In jedem einzelnen davon nimmt mit
stirkerer oder schwicherer Intensitit die Gesamtheit des psy-
chophysiologischen Lebens teil. Auch dem abstraktesten
Denkprozess sind emotive Regungen und Driisenabsonderun-
gen beigemischt.

Jeder Prozess ist ein kausaler Vorgang, der in Zeit und
Raum ablauft und in dem eine Reihe kompliziertester Phano-
mene auftauchen und verschwinden, sich gegenseitig erzeugen
oder behindern, sich in einer mehr oder weniger kohirenten
Einheit zusammenfinden und organisieren. Ein Umstand in-
terner oder externer Art leitet den Kausalvorgang ein. Dann
weitet sich die Kommotion auf mehr oder weniger weite Zo-

105

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

nen des psychophysischen Organismus aus und fiihrt zu einer
vitalen Resonanz, die, harmonisch oder unharmonisch, die
verschiedensten melodischen Linien in die Zeit einschreibt.
Mannigfaltige Figuren und Gegebenheiten reihen und verbin-
den die Phinomene, geben ihnen eine Struktur und einen
Sinn. Der dominierende Faktor bestimmt den Prozess. Trig-
heit und Zorn, Enthusiasmus und Niedergeschlagenheit, Be-
gierde, Berechnung, Willkiir ... sind andere Beispiele dieser
Art von Wirklichkeiten.

Die Prozesse laufen ihrerseits im Leben nicht geschlossen
und isoliert ab. Die Biologie und Psychologie unserer Zeit ha-
ben das erkannt und auf immer prizisere Weise beschrieben.
Die Komplexitit der Prozesse ist eng mit der Gesamtheit des
organischen Lebens verflochten, greift in dieses ein, modifi-
ziert und verwandelt es und wird ihrerseits beeinflusst, ge-
formt, verbogen und ausgerichtet durch die tibrigen Aktivita-
ten, die bei der Bildung einer Individualitit beteiligt und
mafsgeblich sind. Die Gesamtheit des Lebens tritt in jedem Au-
genblick in Kommotion. Das verlangt und fordert der Grund-
satz der funktionalen Einheit.

In der funktionalen Einheit bringen sich die Prozesse so-
wie die Faktoren, die sie ausgelost haben, gegenseitig hervor
und verindern sich. Wenn aus der Vielzahl der Funktionen,
die indirekt auf sie einwirken, eine hervortritt, andert sich das
Profil des Ganzen und ein Prozess erzeugt einen anderen, der
eventuell gegensatzlicher Natur ist. So entspringt der »Liebe«
der Hass, dem Verdruss der Enthusiasmus, der Unentschlos-
senheit der feste Willensentschluss. Das ist keineswegs ratsel-
haft. Auf gleiche Weise verwandelt sich das Brot in Blut und
das Blut in [lusion und Abenteuer, in das wunderbare Ge-
heimnis des Lebens. Um es zu entwirren und zu »erklarenc,
reicht es aus, ein Gespiir fiir den hochkomplizierten Ablauf
der Kausalkette auszubilden und ihm nachzugehen.

Angesichts der vielfaltigen Phanomene des menschlichen

106

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

Organismus verkorpert das Bewusstsein gewissermafsen einen
Faktor unter vielen. Es beeinflusst die Ursachenreihe und wird
wie diese immer komplexer. Seine Wichtigkeit variiert je nach
Lebenszeitpunkt und Lebensumstinden. Es ist oder kann das
Ergebnis oder die Initiative, die Wirkung oder die effiziente
Ursache sein. Moglicherweise ist das Bewusstsein ein aus-
gesprochen subtiler und delikater Faktor, »die reinste Blume
der Lebenstatigkeit«. Dennoch liegt es nicht aufSerhalb von ihr,
noch ist es grundsatzlich anders als die restlichen Tatigkeiten,
die zur Ausbildung einer Individualitdt beitragen.

Keine der genannten Titigkeiten verdient ohne Ein-
schrinkung die Bezeichnung Liebe. Das Wesen der Liebe ist
unabhingig vom empirischen Ablauf der Prozesse, die am Be-
wusstsein und Leben teilhaben. Die Liebe ist streng genom-
men kein »Inhalt« des Bewusstseins, sondern eine besondere
und permanente Form des Geistes, eine radikale Lebenshal-
tung, die die Phanomene und Inhalte bedingt und ihnen eine
Richtung und einen Sinn gibt.

Es stimmt natiirlich, dass die Liebe — die »reine Liebex,
von der wir hier sprechen — in gewissem Sinne ein Phanomen
des Bewusstseins ist. Und zwar liegt in der Verwendung des
Wortes Bewusstsein ein Missverstindnis vor, das es zu erin-
nern gilt. Das Bewusstsein ist einerseits die »zarte Blume«
des Lebens, von der wir weiter oben gesprochen haben. Aber
es wird auch deutlich, dass sich das »Phianomen Bewusstsein«
— und ich gehe hier nicht auf das Problem seiner mehr oder
minder grofSen Wirkung auf den Verlauf der Existenz ein —
nicht im Hinweis auf jene einfache Metapher erschopft oder
sich davon bestimmen ldsst. Das Bewusstsein, das Erscheinen
von etwas vor einem Subjekt, besitzt eine bipolare Struktur, ist
eine Bezogenheit von einem subjektiven Mittelpunkt auf eine
objektive Wirklichkeit, anhand der das Subjekt und das Objekt
in eine korrelative Position zueinander geraten. Im Bewusst-
sein und durch das Bewusstsein breitet sich vor mir die leuch-

107

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

tende Perspektive der Welt aus. Die objektive Welt ist an ein
komplexes Gefiige aus Farben, Klingen, Geriichen, Formen,
Gefiihlen, Tendenzen und Impulsen, an Realititen und Illusio-
nen, an Gutes und Schlechtes gebunden. Mein Lebensumfeld,
die Welt, in der ich lebe und die fiir mich Giiltigkeit besitzt,
scheint von einem bestimmten Punkt aus geordnet und hierar-
chisiert, ist diesem zentralen Bezugspunkt untergeordnet, der
hell oder dunkel, durchsichtig oder triib, kalt oder unermess-
lich grof3 in einer Gefiihlssphire liegt, die ihm ein Tremolo
und die zarte Ferne einer spektralen Wirklichkeit verleiht.
Und das Subjekt nimmt bei seinem Gewahrwerden eine korre-
lative Haltung ein. Die Wirklichkeit der Welt ist ihm nicht
gleichgiiltig. Mit Blick auf sie bestatigt oder verneint, bejaht
oder verwirft das Subjekt, hilt es sich zuriick oder gibt sich
hin. So werden die dem Bewusstsein und Leben spezifischen,
strukturellen Formen oder Typen hervorgebracht. Es ist nicht
dasselbe: Ein Leben, das sich nach der Arbeit oder dem Spiel
richtet, das ernst oder frivol, aufmerksam oder unaufmerksam,
interessiert oder uninteressiert ist. Und zwischen den Formen
oder Haltungen, die die Bewusstseinstatigkeit hinsichtlich
ihrer Umwelt, einnehmen kann, ist diejenige am radikalsten
und entscheidendsten, vielleicht die entscheidendste iiber-
haupt, die sich zwischen der Liebe und dem Groll bewegt.

Es ist richtig, dass diese beiden Stellungnahmen oder Hal-
tungen in gewisser Hinsicht auch teil an den wirklichen, em-
pirischen Prozessen haben, auf diese mit mehr oder weniger
Effizienz einwirken und ihnen eine Physiognomie und eine
Richtung geben. Anders und grundsatzlicher betrachtet gehen
sie den Prozessen voraus bzw. hinterher und bilden die Grund-
struktur fiir den Geist. Der Bewusstseinsstrom verlduft unter
einem Gemisch aus Haltungen und Formen. Es ist die Aufgabe
der Charakterologie, diese immer neu und in ihrer wechselsei-
tigen dynamischen Abhingigkeit zu bestimmten.

Vielfiltige und gleiche, lange und kurze, intensive und

108

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formbestimmung: das Liebesbewusstsein

schwache, harmonische und unharmonische, verbindende und
gegensitzliche Prozesse verlaufen ungestiim unter dem sanf-
ten Bogen des liebenden Bewusstseins. Allein aus diesem
Grund werden sie zu anderen und sogar die unterschiedlichs-
ten darunter nehmen die gleiche Farbung an. Die Gesamtheit
des Bewusstseins und Lebens erhilt eine besondere Ausrich-
tung. Die Struktur einer Person dndert sich radikal, je nach-
dem, ob sie von einem liebenden Bewusstsein oder einem
nachtragenden Bewusstsein beherrscht ist.

Im Anschluss an das Gesagte lasst sich leicht einsehen,
wie unangebracht es ist, das Wort »Liebe« fiir Prozesse zu ver-
wenden, in welche auf mehr oder weniger entscheidende Wei-
se Phinomene eingreifen, die auf mehr oder weniger zusam-
menhingende Art mit der Liebeswirklichkeit in Verbindung
stehen. Diese unangemessene Verwendung des Wortes Liebe
wiirde zu den schwerwiegendsten Missverstindnissen und
verwirrendsten Unrichtigkeiten fithren. Davon betroffen sind
all jene Prozesse, bei denen die affektiven und appetitiven Fak-
toren (Triebe, Impulse, Tendenzen, Gefiihle, Leidenschaften,
Sympathien, Antipathien) iiberwiegen. Die Liebe im eigentli-
chen Sinne ist an keinen dieser Faktoren gebunden.

Die liebende Haltung ist eine spezifische, irreduzible
Wirklichkeit. Auf sie, und nur auf sie beziehen wir uns auf
den folgenden Seiten. Es geht darum, die »reine Liebe« zu be-
schreiben, oder, wenn man so will, das Phinomen der Liebe
sduberlich abzugrenzen, ohne auf die wechselhaften Lebens-
umstinde einzugehen, in denen sie erscheint oder verschwin-
det. Denn das ist die einzige Entitdt, die auf unmissverstandli-
che Weise diesen Namen verdient. Diese Verwendung kniipft
zudem an ihre ruhmreiche platonische Tradition an und ist
durch die Geschichte hindurch mit allen »reinen« Verwendun-
gen der Liebe verbunden.

109

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Uberfluss des Seelenlebens

Nachdem wir diese Formbestimmung vorausgeschickt haben,
wollen wir jetzt versuchen, ein paar typische Merkmale des
liebenden Bewusstseins herauszustellen. Es soll dafiir ausrei-
chen, diejenigen zu nennen, die die grofien Liebestraditionen
angefiihrt haben, wobei wir sie zunéchst von ihrem metaphy-
sischen Untergrund losen und in die Einheit einer kohérenten
Lehre bringen wollen. Wir werden das systematisieren, was in
den philosophischen Lehren und den mystischen Vorstellun-
gen, den hofischen Traditionen und poetischen Stilisierungen
als wesentlich erscheint.

Die dort gefundenen Hinweise lassen sich unseres Erach-
tens in vier Grundsdtzen zusammenfassen: 1. Die Liebe setzt
ein reiches Innenleben voraus. 2. Das liebende Bewusstsein
nimmt den Sinn und Wert der Personen und Dinge auf das
Eindringlichste wahr. 3. In der Liebe ist Illusion enthalten,
Transfiguration, vita nuova oder renovata. 4. Die Fiille der
Liebe setzt Reziprozitit voraus und deshalb in gewissem Sinne
Vereinigung.

Die Vorbedingung fiir die Moglichkeit einer liebenden
Haltung ist der Besitz einer reichen geistigen Fiille. Nietzsches
Auffassung zum Trotz ist die Liebe in ihrer authentischsten
christlichen Quelle, wie wir gesehen haben, eine Tugend der
Starken. Die sogenannte »Sklavenmoral«, und was an dieser
richtig ist, hat nichts mit einer auf der Liebe begriindeten Ethik
zu tun. Der Irrtum entspringt, wie Scheler richtig gezeigt hat,
der Verwechslung der Liebe mit einer gewissen vagen Zunei-
gung oder Sympathie fiir den Néchsten, und insbesondere fiir
hilfsbediirftige, ungliickliche und schwache Geschépfe. Dem-
gemifs wire die Liebe gleichzusetzen mit Warme und Zart-
lichkeit, mit der Neigung, fremde Gefiihle und Regungen zu
teilen und mitzuerleben. Jede liebende Haltung wire demnach
in diesen primaren Bewegungen der Vitalitit begriindet und

110

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberfluss des Seelenlebens

alle ihre Formen wiirden sich genetisch von einer Tendenz ab-
leiten, die im Endeffekt auf das Mitleid und die Frommigkeit
zuriickzufiihren ist. Daher Nietzsches heftige Diatriben gegen
die christliche, an eine Liebeslehre gebundene Moral, deren
Verherrlichung der Sanftmiitigen und Demiitigen, der Armen,
Bettler, Notleidenden und im Allgemeinen der Schwachen
eine radikale Umkehrung der Werte bedeutete, und die fataler-
weise zu einer dekadenten Lebensauffassung und zur Unter-
werfung des Vortrefflichen unter das Minderwertige fithren
wiirde.

Ohne bestreiten zu wollen, dass diese Eigenschaften und
die psychologischen Prozesse, in denen sie vorherrschen, gele-
gentlich in die liebende Neigung hineinspielen, meinen wir
dennoch, dass sie sie nicht ausmachen noch in ihrer wesentli-
chen Struktur bestimmen. Nichts unterscheidet sich mehr von
der Liebe als die biologischen Neigungen von Sympathie oder
Mitleid. Fiir sich betrachtet, konnen sich diese tatsiachlich
leicht in krankhafte Gefiihle verwandeln, die degenerierten
Geistern eigentiimlich sind. Aber selbst wenn sie sich gele-
gentlich mit der Liebe verquicken, sind sie doch nicht damit
gleichzusetzen und in gewisser Weise widersetzen sie sich ihr
und verneinen sie. Die Liebe ist nicht mit Mitleid zu verwech-
seln. Andersherum betrachtet erhalten Mitleid und Frommig-
keit nur Sinn und Wiirde in einem im Vorhinein von Liebe
durchdrungenen Bewusstsein. Die Seligkeit der Trauernden
ist keine Einladung zu einem universellen Klagelied. Eher
noch das Gegenteil, namlich die Befahigung des liebenden Le-
bens, selbst in der Klage Gliick und Freude zu finden. »Noch
im sehnstichtigen Schmachten findet der Geliebte Wonne und
Erhebung« (Lull).

Es ist moglich, dass sich jene Neigungen mit egoistischen
Beweggriinden, wie dem Kleinmut und der Furcht vor den
Schwierigkeiten und Noten des Lebens, vermengen oder kom-
plizieren, und vor diesen zu fliechen suchen, indem sie sich dem

111

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Niéchsten in einer Art gerechter Wechselseitigkeit widmen.
Viele der Maximen La Rochefoucaulds stiitzen sich beispiels-
weise auf diese Hypothese und fithren sie zu ihrer dufersten
Konsequenz. Ohne an dieser Stelle eine solche Moglichkeit
diskutieren zu wollen, die den Rahmen unserer Fragestellung
sprengen wiirde, ist offenkundig, dass keine dieser Neigungen
mit der Liebe verwechselt werden darf. Die Liebe ist etwas
ganzlich Verschiedenes und in vielerlei Hinsicht Kontrares.
Alle Neigungen und durch Sympathie bewirkten Impulse wer-
den in der Seele durch Gefiihle und Leidenschaften ausgelost
und gefordert, die wir in den anderen voraussetzen. Sie wer-
den durch Einfluss und Ansteckung erzeugt. Sie kommen
nicht aus uns selbst. Wir fiithlen uns durch sie mitgerissen.
Sie ergreifen und bewegen uns, sie machen uns zugeneigt.
Deshalb nennen wir sie Neigungen. Wir sind dabei nicht aktiv,
sondern passiv. Sie gehoren zur Familie der Passionen. Die Lie-
be aber ist keine Passion, sondern Aktion. Sie hangt anfangs
weder von den Umstinden noch den Neigungen der anderen
ab. Sie ist Initiative und Spontaneitit, reine Hingabe, die keine
Belohnung erhofft noch fordert, und ebenso wenig eine Erwi-
derung. Sie beruht auf einem tiefen Bediirfnis des Geistes, der
sich ausdehnt und in der Ausdehnung seine hochste Befriedi-
gung erfihrt.

Deshalb bedarf die Liebe des Mutes, der Kraft, Gesund-
heit und Fiille. Auf der in ihr angelegten, grundlegenden Vita-
litdt wichst die geistige Stirke. Der Geist — die Gesamtheit der
Eigenschaften, die sich zwischen den einheitlichen Mittel-
punkt unserer Personlichkeit und die Umwelt stellen, das Ge-
wirr von Gefiihlen, Ideen, heimlichen Wiinschen, Erinnerun-
gen, Angsten, Begehren, Hoffnungen ... alles das lisst sich in
die Worte einer Beichte fassen — ist die Wirklichkeit, die die
Liebe ermoglicht, oder auch nicht. Je nach Beschaffenheit und
erreichter Fiille des »inneren Lebens« dndert sich die Haltung
des Subjekts gegeniiber Personen und Dingen. Es tiberrascht

112

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberfluss des Seelenlebens

daher nicht, dass das Christentum, das diesen Bereich entdeck-
te, eine in der Liebe verwurzelte Moral hervorgebracht hat.
Die grofse »Storung« geht in der Tat vom Christentum
aus. Sobald es auftaucht, zeigen sich die Dinge im Licht des
Geistes und ihre Umrisse werden durch die subtile und furcht-
same Auslegung des personlichen Seelenlebens undeutlich
und dunkel. Dem Kosmos wird ein Mikrokosmos entgegen-
gesetzt und in diesem spiegelt sich und hallt die Gesamtheit
des Realen und Moglichen. Alles schwimmt und 16st sich auf
in den Fluten des geistigen Lebens. Dadurch wird uns die Welt
verinnerlicht und zu einer intimen, unsagbaren und untiber-
tragbaren Erfahrung. Niemand kann fiihlen, was ich fiihle,
oder erleben, was ich erlebe. AufSerhalb meiner Innerlichkeit
erscheint die Wirklichkeit der Welt als eine rein »duflerliche«
Wahrnehmung, unpersonlich, abstrakt und herrenlos, und die
Dinge sind ausschlieflich »Dinge«, unbedeutend und gleich-
gliltig. Durch die geistige Erfahrung eigne ich mir diese Welt
an, empfinde sie als mir zugehorig, auf das Tiefste mit meiner
Personlichkeit und meinem Schicksal verbunden. Der Geist
durchwebt die Gesamtheit unseres Seins und des Seins der
Dinge, mit denen wir leben. Wie ein zarter Lichtschein tiber-
flutet er uns und wirft uns zugleich iiber uns hinaus; er ermog-
licht uns, in der Welt und durch sie zu leben; er umbhiillt und
erhebt uns, sondert uns ab und versetzt die ganze Welt in den
Bereich der Innerlichkeit. Mein personlicher Mittelpunkt wird
zum Mittelpunkt des Universums und das gesamte Universum
schlie3t sich auf organische Weise meinem Leben an. Die »du-
Bere« Wirklichkeit ist in einer hypothetischen Ferne verortet.
Sie verliert buchstablich ihre Wirklichkeit. Allein durch den
Geist, der sie bindet und erfiihlt, wird die Welt sinnvoll. Die
Dinge verquicken sich mit den Personen. Aufderhalb der per-
sonlichen Erfahrung verrinnen sie zu reinen Symbolen mogli-
cher Erfahrungen. Die Innerlichkeit wird in einem unabhangi-
gen Universum gebildet, das befdhigt ist, das ganze Leben

113

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

aufzunehmen und sich dynamisch auf die Personen und Dinge
Zu projizieren.

Dieser Bezirk ist in seiner hochsten Sublimierung die
Seelenburg oder die innere Wohnung, von der die Mystik
spricht. Allein dieser Bezirk ermoglicht es uns, in uns selbst
zu leben und in unsere Innerlichkeit die Gesamtheit der Dinge
hineinzunehmen. Das Maf3 an Verinnerlichung und entspre-
chender Hingabe hidngt von der Stirke des geistigen Lebens
ab. Eine starke Seele hat Raum fiir alle Dinge. Ein kleinlicher
Geist lebt in seiner eigenen Leere. Je grofler die Innerlichkeit,
desto befdhigter ist sie zur Erweiterung. Je enger die Innerlich-
keit, umso verschlossener ist sie. Die kleinliche Seele geizt mit
dem Wenigen, wortiber sie verfiigt, und da es ihr an Speisung
mangelt, stirbt sie an Diirftigkeit. Die grofSmiitige Seele gibt,
was sie besitzt; mit unbandigem Hunger verschlingt und assi-
miliert sie alle Dinge. In der geringsten, unbedeutendsten
ihrer Bewegungen ist die ganze Welt enthalten. »Denn, wer
hat, dem wird in Fiille gegeben; wer aber wenig hat, dem wird
noch das Wenige genommen. «

Nach diesen Ausfithrungen wird man leicht verstehen,
warum die Fiille und geistige Stirke so wichtig fiir die Umset-
zung eines von Liebe durchdrungenen Lebens sind. Die Liebe
setzt Fiille voraus. Nur wer iiber ein Ubermaf} an geistigem
Leben verfiigt, kann geben. Seine Uberfiille zeigt sich im Be-
diirfnis der Weitergabe. Er schiittet sich tiber die Personen und
Dinge aus, weil er tibermaflig viel mit sich fiihrt. Es handelt
sich hierbei nicht um eine gezwungene Liebe oder eine Ver-
pflichtung, sondern um einen inneren Anspruch, um eine aus
dem eigenen Reichtum resultierende Notwendigkeit. Das ist
kein Opfer, ja nicht einmal eine Anstrengung, denn es geht
um die Ausiibung einer normalen Funktion. Der Geist gibt
von seiner eigenen Substanz ab, weil die Quellen des Lebens
reichlich sprudeln und das Fassungsvermdgen des individuel-
len Bereichs sprengen.

114

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberfluss des Seelenlebens

Daher ist die Liebe fiir den wahren Liebenden niemals Tu-
gend noch Verdienst; daher die strahlende Freude der Liebe.
Thre Grofsziigigkeit ist Spontaneitit. Wer {ibersatt ist, dem ist
die Selbsthingabe ein unerschépflicher Quell der Freude und
Befreiung. Dem plethorischen Geist wird die Liebe zu einem
Imperativ der eigenen Vitalitit.

Den zentripetalen und reaktiven Tendenzen, die der pri-
maren Sympathie eigen sind, stellt er eine zentrifuge und ex-
pansive Haltung von Weitblick und Souverinitit entgegen.
Die Liebe ist Krieg und nicht Frieden. Das liebende Bewusst-
sein ist ein imperiales Bewusstsein, was ebenfalls die Wurzel
der Selbstlosigkeit ist. Abgesehen von den Einschrinkungen,
die wir im Weiteren aufzeigen werden, ist sie nicht am Ver-
halten der Personen oder Dinge »interessiert«. Thr einziger
Wounsch ist es, spontan das eigene Leben zu leben, ohne sich
um das Verhalten der anderen zu kiimmern. Sie gibt sich aus,
weil sie iiberflieflt und nichts braucht oder verlangt. Weder
wiinscht noch empfingt sie etwas, noch verwaltet oder zihlt
sie. Weil sie machtvoll ist, vermag sie sich ohne Verlust, ohne
Riickhalt und Geiz zu verschenken. Solcherart ist die schopfe-
rische Tugend der Liebe. Im analogen Sinne spricht Augusti-
nus von einer Schopfung durch Liebe. Die Schopfung ist das
Ergebnis der gottlichen Liebe. Gott erschafft die Welt aus dem
Uberfluss seines Seins, aufgrund seiner eigenen Fiille und
Vollkommenheit. Die kiinstlerische Schopfung entspricht
einem identischen Bediirfnis. Die Liebe ist ein Diamon, sagt
Diotima. Mit grofserer Genauigkeit liefse sich sagen, dass die
Liebe wahrhaftig Dichter und Schopfer ist.

Wie Gott so ist die Liebe in der Welt Fiille, Ubermaf,
Macht, schopferischer Impetus, heitere Freude, Krieg und Er-
oberung der Dinge durch Selbsthingabe. Der liebende Geist
durchwandert die Wege des Lebens und schiittet tiber die Per-
sonen und Dinge — hohe und niedrige, gute und schlechte, »Ju-
den und Heiden« — die Fiille des inneren Lebens aus. Uber-

115

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

schwinglich empfindet sie die eigene Kraft, sammelt in sich
das ganze Leben sowie die Gesamtheit der Dinge und unter-
wirft sie ihrer Herrschaft ohne Streit noch Gewalt. Die Welt
bleibt in ihrer eigenen, spezifischen Wirklichkeit intakt.
Nichtsdestotrotz erfihrt die in der strahlenden Liebe wohnen-
de Wirklichkeit eine vollstindige Wandlung, ohne ihr Selbst
preiszugeben. Um sie zu verwandeln, muss die Liebe sie nicht
bertihren. Thre alleinige Gegenwart erleuchtet die Wirklichkeit
und bringt sie in die Fiille ihres Seins.

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

Hier finden wir schon ein erstes Merkmal, eine Bedingung,
ohne die sich kein liebevolles Leben fiithren ldsst. Es gilt, an
dieser Stelle nachzuhaken und zu schauen, welche Wirkung
die Ausstrahlung des liebenden Bewusstseins auf die Personen
und Dinge ausiibt. Was geschieht, wenn sich ein plethorischer
Geist uneigenniitzig tiber sie ergiefst? Wie zeugt eine Person
einen Kosmos in ihrem Umkreis und wie kommt es zur wun-
derbaren Verwandlung, die die Dinge in Gegenwart der Liebe
erfahren? Nach dem bisher Gesagten wird deutlich, dass es
sich nicht um eine kausale Hervorbringung handelt bzw. han-
deln kann. Die Liebe ldsst den Geliebten intakt. Sie dndert ihn
nicht und versucht das auch nicht. Sie behandelt ihn mit Res-
pekt und Ehrfurcht. Sie liebt ihn um seiner Wirklichkeit selbst,
mit allen seinen Tugenden und Fehlern. Dennoch: Da die Liebe
keine »reale« Kraft ist, die in die Welt eingreift und sie ver-
andert, indem sie Dinge in andere Dinge umwandelt, ist klar,
dass sie nichts anderes sein kann, als eine ideelle Projektion,
eine geistige, vergegenwirtigte Aktion, anhand derer eine vir-
tuelle, abwesende und unbewusste Wirklichkeit im Bewusst-
sein und Leben aktuell und patent wird. Dieses zweite Merk-
mal der Liebe wurde ausfiihrlich von Scheler beschrieben. Wir

116

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge

werden es daher im Weiteren nur kurz und mit leichten Ab-
wandlungen beschreiben.

Damit es zur Offenbarung kommen kann, ist das Vorhan-
densein eines plethorischen Lebens eine notwendige, aber
nicht ausreichende Voraussetzung. Die geistige Fiille kann
fehlgeleitet werden. Sie kann sich auf unterschiedliche Weise
tiber die Dinge legen. Damit aber die Liebe ihre volle Kraft
entwickeln kann, muss sich der Geist auf ganz besondere Art
tiber die Dinge ergiefSen.

Aufgrund der Gegenwart der Liebe durchlauft die Person
oder das Ding, auf das sich der Blick des Liebenden richtet, eine
wahre Transfiguration. Der liebende Blick sieht in den Per-
sonen und Dingen Eigenschaften und Werte, die dem gleich-
gliltigen oder nachtragenden Blick verborgen bleiben. Jedes
Seiende besitzt neben den oberflichlichen Merkmalen, die
dem Betrachter sofort ins Auge fallen, eine Unmenge von gu-
ten oder schlechten Eigenschaften, die in ihm verborgen lie-
gen, und dazu noch viele andere, die, auch wenn sie sich nie
verwirklicht haben, eines Tages moglicherweise zum Vor-
schein kommen und seine innere und duflere Physiognomie
total verdndern. D.h. in jedem Seienden ist etwas aktuell und
patent und etwas virtuell und latent. Und unter allen Eigen-
schaften und Werten, die eine Person oder ein Ding besitzt —
seien sie oberflachlich oder tiefgriindig, virtuell oder aktuell —,
gibt es gute und bose, bessere und schlechtere, verabscheu-
ungswiirdige und ausgezeichnete.

Der liebende Blick erkennt im geliebten Sein die Gesamt-
heit der Eigenschaften und Werte, die ihm eigen sind, und
rlickt jene ins Licht, die eine Qualitdt oder einen hoheren Wert
besitzen. Es ist ihm darum bestellt, diese Qualititen und Wer-
te zu verstirken und zu sublimieren, alles andere in ihren
Dienst zu stellen und aus der Unvollkommenheit, wenn notig
mit Nachdruck, Vollkommenheit zu machen.

Die Liebe ist daher Klarheit und Licht. Sie fordert die ge-

117

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

heimen Perfektionen im geliebten Wesen ans Licht und nimmt
seine aktuellen und virtuellen Werte als Einheit wahr. Die Lie-
be ist Erleuchtung, Betrachtung und Wiirdigung der Vorziige
eines Wesens; sie ist Anziehungskraft und vehemente Nei-
gung, an diesen Vorziigen freudig teilzuhaben, und es ist ihr
Entschluss und ihr Bestreben, diese zum hochsten Grad ihrer
Vollendung zu fiihren.

Damit gerit das ganze Leben in eine Aureole aus Licht.
Alles bekommt eine Qualitat und strahlt zuriick. Die geliebte
Person oder das geliebte Ding und die ganze Welt im Umkreis
organisieren ihre Gegenwart im Bewusstsein und im Leben
der bedingungslosen Unterwerfung des Niedrigen unter das
Nichsthohere, des Wertlosen unter die hochsten Werte.

Deshalb ist die Liebe Sehertum. Sie sieht in den Personen
und Dingen, was dem gleichgtiltigen nachtragenden Blick ver-
borgen bleibt. Allein aus diesem Grund ist das Wissen aus dem
Geist der Liebe moglich, und daher steht die intellektuelle Ver-
nunft in enger Abhangigkeit zur Herzensvernunft.

Die sprichwortliche Blindheit der Liebe bedeutet nichts
anderes, als das Absehen von den negativen oder niedrigen
Werten und die Unterwerfung und Unterordnung dieser unter
das herausgestellte Profil der bemerkenswerten, positiven
Werte. Selbstverstindlich darf man die Liebe nicht mit der ge-
legentlichen Einfiltigkeit bestimmter Haltungen oder krank-
hafter Neigungen verwechseln. Die Liebe schliefSt nicht die
Augen vor den Fehlern oder negativen Eigenschaften eines
Seienden. Ganz im Gegenteil, sie stellt sie sogar heraus und
manchmal sogar mit schmerzlicher Hellsichtigkeit. Aber sie
werden von ihr immer untergeordnet und in den Dienst von
etwas Hoherem gestellt. Blind sind allenfalls die natiirlichen
Bewegungen, die der Libidotrieb auslost, wie auch allgemein
und vielleicht grundsitzlich alle »natiirlichen« Energien. Die
Liebe ist nicht blind. Sie sieht die Méngel, aber es ist ihr darum
getan, diese zu beheben, und zudem glaubt sie an die Moglich-

118

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die liebende lllusion

keit ihrer Auflosung. Sie betont die positiven wertvollen Sei-
ten der Dinge und wirft deren Licht auf ihre mangelhaften
oder verkiimmerten Aspekte, absorbiert und zerstreut sie, in-
dem sie sie in den Dienst jener stellt. Das ist die klassische Be-
wegung des Nichtseins zum Sein; vom Eros des Sokrates, den
es vom Wenigen zum Mehr dringt und treibt, und von dem,
was keinen oder einen geringen Wert besitzt, zu dem, was ihn
in hochstem Grad besitzt; eine ewig unbefriedigte Macht, die
sich auf die Wirklichkeiten der Welt wirft und sie in leuchten-
des Licht hillt.

Goethe hat gesagt: »Ich gehore zu den Menschen, die vom
Dunkel zum Licht streben.« Das ist der unstillbare Imperativ
des Lichtes. Der in die Dinge verliebte Geist vermag sich nicht
mit ihrer Unvollkommenheit oder ihrem Verfall abzufinden,
fithrt sie zum Reich der reinen Werte und durchdringt sie mit
seiner Gnade; wie der in der Erde verwurzelte Mensch sein
Antlitz dem Himmelreich zuwendet.

Die liebende lllusion

In enger Verbindung zu dem gerade Ausgefiihrten hat man die
Liebe aus unterschiedlichen Blickwinkeln als eine phantasma-
gorische Macht beschrieben, die Personen und Dinge ver-
andert und deformiert. Die Liebe wiirde, so heif3t es, die reale
Welt durch eine illusorische Welt gespenstischer Fantasien er-
setzen. Das ist die Vision des Sehers, die »Idealisierung« des
Dichters, der uns von der Wirklichkeit entfernt und in die Ge-
genwart der Illusion riickt.

In einem gewissen Sinne, den wir noch naher bestimmen
werden, ist es richtig, dass die Liebestitigkeit die Dinge in den
Dienst einer Illusion stellt und die Wirklichkeit mit Mythen
fillt. Durch die Liebe wird die Gesamtheit der Wesen und
Handlungen einem Ideal untergeordnet und in seinen Dienst

119

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

gestellt. Wir wollen aber zunéchst festhalten, dass obige Be-
hauptung unter dem Anschein einer unmittelbaren Evidenz
die oberflachlichste Banalitit verbirgt.

Indem man diese Behauptung mit negativer Wertung
macht, setzt man die Existenz einer fiir alle Personen identi-
schen Welt voraus, die gleichférmig und gleichweit entfernt
ist, sicher und in ihren Grenzen festgelegt, und die jederzeit
einer eventuellen unpersonlichen Priifung unterzogen werden
kann. Im Gegensatz zu dieser realen, konsistenten Welt wiirde
die Liebe eine andere, mit Gespenstern und Illusionen ange-
fiillte Welt vortauschen.

Diese Behauptung ist eindeutig falsch. Die »objektive«
gleichgiiltige Welt entspricht keineswegs der Wirklichkeit. Es
gibt sie nicht, und es ldsst sich zudem nur schwer denken, was
sie bedeuten konnte. Vielleicht gehort sie zur mageren Vor-
stellungskraft des Gemeinsinns und nihrt sich von Topoi
und banalen Fiktionen, die zwar banal, aber dennoch Fiktio-
nen sind. Das Universum, das uns iiber die personliche Erfah-
rung gegeben wird — das einzige Universum, das uns tatsich-
lich zugdnglich ist—, ist keine unbewegliche Wirklichkeit,
sondern eine plastische Existenz, die innerhalb der Zeit ver-
lauft und die sich in mannigfaltige Perspektiven und Dimen-
sionen ordnet und gliedert. Es ist nicht leicht, mit Prdzision
von einer Erfahrungs»welt« zu sprechen. Die Welt ist we-
sentlich Interpretation, Blickpunkt, Projektion. Angesichts
der vieldeutigen biegsamen Gesten der Dinge etablieren das
Bewusstsein und das Leben eine Legalitit, eine Ordnung und
eine Hierarchie. Die Wahrnehmung vermittelt uns nur einen
Bruchteil der Dinge. Das haben wir weiter oben gesehen. In
ihr ist, wie es die Psychologen nennen, fast alles » Apperzep-
tion«, Virtualitdt, Hintergrund. Die sensoriellen Inhalte rei-
hen sich auf den subtilen unsichtbaren Faden, der ihre Stel-
lung zueinander festlegt und ihnen eine Objektivitit, eine
Form und einen Sinn gibt.

120

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die liebende lllusion

Zwischen den vielfiltigen Interpretationsmoglichkeiten
muss die angemessenste gewahlt werden, diejenige, die am
besten dem Sein und dem Wert der Dinge unter bestimmten
Umstdnden entspricht. In der Auswahl und Unterordnung der
anfangs wirren Erfahrungen und bis zur Ausbildung eines hie-
rarchisch geordneten Kosmos ist die Haltung ausschlaggebend,
die das Bewusstsein und das Leben beziiglich der Wirklichkeit
einnehmen. Und was die moglichen Haltungen des Bewusst-
seins hinsichtlich der Welt betrifft, ist die liebende Haltung
vielleicht die bedeutendste. Die Dinge wandeln sich grund-
legend in ihrem Sein und Wert, je nachdem, ob sie vom Licht-
strahl des liebenden Bewusstseins oder des nachtragenden Be-
wusstseins getroffen werden.

Man wird vielleicht von einer »normalen« Interpretation
sprechen. Aber dieses Wort ist wie wenige sonst vage und
missverstandlich. Was bedeutet eigentlich normal? Handelt
es sich hierbei vielleicht um das Ergebnis einer minutiosen
Messung, einer sorgfaltigen Pro und Contra Abwagung? Oder
handelt es sich einfach um einen gerechten, kompromisslosen
Mittelwert, d.h. eine nichtssagende banale Deutung, die ver-
mittels der Unterdriickung jedweden Interesses, jedweder ent-
schiedenen Bejahung oder Verneinung zustande gekommen
ist? Ungeachtet der Tatsache, dass, ganz gleich wie nichts-
sagend und banal sie sei, auch sie nur eine Interpretation unter
vielen ist — welchen Sinn kann eine solche kompromissbereite
Welt haben? Jemand muss entscheiden, wann etwas gerecht
ist. Wer, wann und wie? Und was genau ist das Gerechte und
wo liegt die exakte Mitte? Welches ist — unter den moglichen —
dieses Mittelding, dieses schone Ideal der Vulgaritit und Mit-
telmafigkeit? Oder muss dariiber abgestimmt werden? Schon
Descartes stellt zutreffend fest, dass die pluralité de voix nie-
mals ein Kriterium fiir die Wahrheit sein kann.

Die hundertjahrige Eiche, die in meinem Sichtfeld liegt,
vermag trotz ihrer scheinbaren Einfachheit die verschiedens-

121

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

ten Deutungen hervorzurufen und entsprechend die verschie-
densten objektiven Inhalte. Thre vermeintlich identische
»Wirklichkeit« erweist sich als wesenhaft unterschiedlich, je
nachdem, ob sie z.B. der Jager, Schreiner, Sommerfrischler
oder der Verliebte betrachtet. Der Jdager benutzt den Baum
wahrscheinlich als Ansitz fiir die Pirsch. Der Schreiner sieht
darin Bretter, Leisten, Geriiste ... Baumaterialien. Der Som-
merfrischler betrachtet ihn als einen Teil der Landschaft oder
als einen willkommenen, erfrischenden Schattenspender. Viel-
leicht sind in seine Rinde »die Initialen der Verliebten, Zahlen,
die Daten sind« eingeritzt. Dieselbe Frau kann dem Dichter
eine Muse sein, dem Biirgersmann eine fleifSige Gattin, dem
Don Juan ein endloser Anlass zum Abenteuer, dem Schurken
ein Lustobjekt ... Je nachdem welcher Blickpunkt und Wert die
Deutung der Dinge leiten, sind die Dinge so oder so. Natiirlich
ist in der Interpretation nicht alles Freiheit und noch weniger
Beliebigkeit. Die Werte, die das Bewusstsein aus dem Erfah-
rungsinhalt herausstellt, gehorchen immanenten Gesetzen.
Auch das liebende Bewusstsein verfiigt iiber solche Gesetze.
Und der Geist kann mit diesen iibereinstimmen, sie nicht ken-
nen oder verwerfen. Aber die Eventualitit eines Irrtums ist
nicht auf die Liebe beschrinkt. Jede Haltung — ob liebend,
nachtragend oder gleichgiiltig — kann Anlass zu Irrtum, Illu-
sionen oder Wahnvorstellungen geben.

Typisch fiir die liebende Illusion ist, dass sie hinsichtlich
einer beliebigen Wirklichkeit — Baum oder Frau — versucht, die
grofstmogliche Menge von Perspektiven, aktuellen Werten
und Tugenden anzuhiufen und zu retten, indem sie sie sol-
chermaflen organisiert und unterordnet, dass sich die nied-
rigen jederzeit im Dienst der héheren befinden. So bringt sie
den grenzenlosen Reichtum jedes Teilstiicks der Wirklichkeit
und die gesamte Wirklichkeit in héochste Strahlung. Sie ver-
wirft nichts, noch verneint sie etwas. Ihr ganzes Sein ist Be-
jahung. Und indem sie alles bejaht — Brett und Rast, Muse

122

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die liebende lllusion

und Vergniigen —, legt sie an erste Stelle, was in Wirklichkeit
das Hochste ist.

Es ist zweifellos so, dass die Liebe eine Illusion ist. Aber
das Wort Illusion ist mehrdeutig. Einerseits bedeutet es eine
»blofse Tllusion«, das triigerische Bild, das die Wirklichkeit er-
setzt oder verformt. Andererseits meint es Ansporn, Hoff-
nung, Sehnen, Glaube. In diesem Sinne spricht man von einem
Leben voller Illusionen oder einem illusionslosen Leben. Und
ein Leben voller Illusionen ist nicht unbedingt oberflachlich
und falsch. Schon Platon hat verkiindet, dass sich die wahre
Wirklichkeit in den »Visionen« — Ideen — befindet und dass
das ganze Wissen darin besteht, zu erkennen, was angemesse-
ne Visionen sind. Daher die Funktion des »Mythos«. Ohne
diese schopferische, poetische Fihigkeit des liebenden Geistes
gibe es keine sinntrachtige Wirklichkeit oder Natur.

Die Liebe bringt Mythen hervor, fiillt die Wirklichkeit
mit Symbolen und erschliefSt in ihr neue Wege. Sie wirft auf
die geliebte Person oder das geliebte Ding einen hellen Schein,
der diese erhoht und ihre unversehrte Reinheit hervorbringt.
Solcherart ist die Illusion der Liebe. In diesem Sinne ist der
Kiinstler und der Mensch im Allgemeinen ebenfalls Schopfer
oder Wiederschopfer der Natur. Die Kunst und sogar das ganze
Leben entwirklichen die »Wirklichkeit« — Bild, Sonate, Ge-
dicht ... den Lauf des gesamten Lebens — und verleihen ihr
die Kraft der Kontemplation. Anhand der Illusion bringt die
»Wirklichkeit« der Welt eine hohere Wirklichkeit hervor. Die
Farben, die dazu dienten, die Mona Lisa zu malen, hitten
gleichfalls dazu dienen konnen, eine Bank zu streichen. Einen
dhnlichen Lauterungs- und Aufstiegsprozess erfuhren die
Worte mit Hilfe des Stils. Die Worte erheben und entziinden
sich. In dem Mafe, wie sich der liebende Blick auf die verschie-
denen Bereiche der Wirklichkeit legt, erhoht er sie durch seine
Gegenwart. Die hochste Liebe, die Liebe Gottes bringt schlief3-
lich alles auf eine strahlende Ebene, in der alle Dinge sichtbar

123

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

werden und ihr eigenes Wesen offenlegen. Das »Natiirliche«
wird zu einem Bereich des Ubernatiirlichen. Das Wunder tritt
in Erscheinung. Alles wird zum Wunder. Das Brot und der
Wein verwandeln sich in Fleisch und Blut, das Fleisch und Blut
in leuchtendes Denken und unstillbares Sehnen.

Der Groll zerstort die Mythen und Symbole, versperrt die
Wege und lasst die Wirklichkeit nicht zum Ausdruck kommen.
In seiner Gegenwart verlieren die Wirklichkeiten standig an
Hohe und losen sich schliefSlich auf. Der Groll sticht in die
Luftblasen der Illusion, die daraufhin zerplatzen und zusam-
menfallen. Die Wirklichkeit trocknet aus und bricht. Die Din-
ge verlieren die Gnade und mit ihr die Moglichkeit der Offen-
barung. Nichts spricht mehr und nichts sagt uns mehr etwas.
Alles wird unbedeutend, stumm und grau. Wenn der brennen-
de Sinn der Worte und Dinge, die bezeichnen, zerstort ist, wird
es unmoglich, etwas zu verstehen oder zu deuten, noch sinn-
trachtige Worte auszusprechen.

Daher steht die Funktion des Hasses im Dienst der Liebe.
Er ist der Zorn Gottes, das mythologische Feuer der Lauterung.
Die in Gemeinplatze verkehrten, gefallenen Mythen legen
sich auf die Wirklichkeit wie eine Kruste und sind ein Hinder-
nis und eine Hiirde fiir die schopferische Aktion der Liebe. Das
ist die Anbetung der Idole, das Pharisdertum. Demgegeniiber
ist der Hass eine Funktion der Liebe. Seine zerstorerische
Macht sprengt die Schranken, macht die Wege frei und ver-
leiht der Liebe Wirksamkeit und Fruchtbarkeit. Man vergesse
nicht, dass Dantes Holle eine Schopfung der Liebe Gottes ist.

Diese Interpretation enthilt keine eigentlich subjektivis-
tische These. Das wire sie, wenn die Illusion, um die es sich
handelt, die Gegenwart einer illusorischen und falschen Wirk-
lichkeit wire. Wir haben schon gesehen, dass das nicht der Fall
ist. Nur ein Leben mit Illusionen ist wirkliches Leben. Illusion
und Leben vermischen sich und neigen dazu, eine Einheit zu
bilden. Wer iiber viele Illusionen verfiigt, besitzt die Fahigkeit,

124

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Neues oder erneuertes Leben

den ungeheuren Reichtum an Werten und Potenzialen der
Welt zu entdecken und zu erkennen. Ohne Illusionen zu leben,
bedeutet, den Sinn fiir Werte und Dinge zu verlieren und die
Wirklichkeit der Welt auf die magere Diirftigkeit der Gemein-
pldtze zu beschrinken. Wiederum ist das liebende Leben Kraft,
Fiille, Illusion. In ihm und durch es werden die Reichtiimer der
Welt unerschopflich und die Sehnsiichte unersattlich.

Nattirlich ist es moglich, dass der rettende Impetus, viel-
leicht beim Strukturieren, etwas verformt und nicht genau die
hierarchische Figur der Wirklichkeiten und Werte wahr-
nimmt. Diese Moglichkeit hidngt mit der Beschranktheit der
menschlichen Natur zusammen. Jede Perspektive ist mangel-
haft, jeder Blick mehr oder weniger schematisch und partiell.
Grundsitzlich jedoch fiigt er weder etwas hinzu, noch defor-
miert er etwas.

Was der liebende Blick entdeckt und offenbart, ist vor-
handen. Er hat Visionen, nicht »blofle Visionen«. Der Wille,
die Visionen auf »blofSe Visionen« zu verringern, und die Ide-
en auf »blofSe Ideen, ist eben dem nachtragenden Geist eigen.
Der Liebe ist diese Perspektive nicht unbekannt, denn auch in
ihr haben der Mangel und das Ungeniigen Platz. Aber sie sind
ihr nicht wesenhaft. Hinzu kommt, dass sie in den Dingen das
sieht, was ohne ihre Hilfe nicht sichtbar wiirde.

Neues oder erneuertes Leben

Daraus ergeben sich wichtige Konsequenzen fiir das Ver-
stindnis und die Interpretation der Welt. Den Erfahrungs-
wirklichkeiten gegeniiber lassen sich zwei Haupthaltungen
einnehmen, die diametral entgegengesetzt sind: die liebende
Haltung und die nachtragende Haltung, die bejahende und
die verneinende Haltung, die eine rettet alles, wihrend die an-
dere alles zerstort. Aus der ersten leitet sich eine aufsteigende

125

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

und schopferische Dialektik ab; aus der zweiten eine absteigen-
de und zerstorerische.

Erstere stellt in der Welt die positiven Werte heraus, ord-
net und koordiniert sie, stellt sie in den Dienst von etwas und
in ein Bezugssystem, unterstellt sie einer Sache, die eine eige-
ne Konsistenz und einen eigenen Wert besitzt. Eine von Liebe
beseelte Interpretation riickt alles in den Vordergrund. Die
Welt richtet sich auf und steht auf eigenen Fiifsen. Selbst das
Unbedeutende erlangt Wert im Dienst des Bedeutsamen und
sogar das Widerliche und Abstofsende — der Mist steht im
Dienst der Friichte, die Ausscheidungen im Dienst einer Per-
son, ihrer Unternehmungen und Ideale.

Aus Sicht der Liebe erhilt alles seine Wiirde: das Vergnii-
gen und die Korperorgane, und in Bezug auf die geschlecht-
liche Liebe, die Organe und die sexuelle Tatigkeit sowie ihre,
aus gleichgiiltiger Sicht, unerquicklichsten Funktionen. Alles
stellt sich aus Liebe in den Dienst einer Person oder in den
Dienst einer personlichen, geistigen und edlen Beziehung.
Die Person — uniibertragbare Originalitit, heilige Innerlich-
keit, geistiger Sinn — verleiht den untergeordneten Elementen,
die mit ihrem Schicksal verbunden sind, Sinn, wie auch der
Gesamtheit der psychophysiologischen Funktionen, die ihre
Grundlage bilden, darin eingeschlossen u.a. die Geschlechts-
organe und ihre Tatigkeit.

Nattirlich lassen sich die Blumen und Friichte des Gartens
tiber die Exkremente deuten, die ihnen Nahrung geben, und
der liebende Blick iiber die Mechanismen der Korpersekretio-
nen. Das ist dem nachtragenden Blick eigen. Der nachtragende
oder gleichgiiltige Blick stellt das Hohere in den Dienst des
Niedrigen, womit Ersteres vernichtet wird. Wird die Person
z.B. in den Dienst des Vergniigens gestellt, dann verschwindet
sie als solche und wird zu einem simplen »Objekt« des Ver-
gniigens. Das ist der Groll, die ewige Verneinung — der Geist
des Mephistopheles, der ewig verneint, im Gegensatz zum

126

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Neues oder erneuertes Leben

schopferischen Impetus der faustischen Kraft. Mit sarkas-
tischem Gestus vernichtet er die Welt. Er stellt allem das
Nichts voran, die in jedem Ding verborgene Bedeutungslosig-
keit, und auf das Nichts bezogen deutet er alles Ubrige. Die
Blume und die Frucht werden zu Mist und das ganze Leben
zu Sekretion. Werden die Personen ohne Liebe betrachtet,
dann losen sie sich auf, und damit der Sinn der Dinge und das
Profil der Wirklichkeit. Die Welt schrumpft zu einem staubi-
gen Chaos.

Die Wirklichkeit, obschon sie sich gleich bleibt, wird
durch die Liebe und den Groll radikal verdndert und in eine
andere verwandelt. So wie auch das Kornfeld sein Aufleres ver-
andert, je nach Wind und Witterung. Die Zeichnung derselben
geometrischen Figur kann konkav oder konvex erscheinen, je
nachdem, wie der Blick des Beschauers darauffillt.

Am Ende von Platons Gastmahl sind nur mehr drei Ze-
cher wach: Aristophanes, der die Komddie symbolisiert;
Agathon, der die Tragodie darstellt, und Sokrates, der die Phi-
losophie vertritt. Die ersten beiden werden von Miidigkeit
iibermannt und sind nah daran, einzuschlafen. Allein Sokrates
bewahrt vollkommene Klarsichtigkeit. Gegeniiber dem he-
roisch-hehren Ideal, das in die Tiefe stiirzt, und der komischen
Zergliederung des Lebens, versinnbildlicht die Philosophie die
hochste Versohnung. Ohne sich auf das eine oder andere zu
beschrianken, vereint die liebende Tatigkeit — die dem philoso-
phischen Leben wesenhaft ist — beide in sich und stellt in ihrer
Fille die Gesamtheit des Lebens und der menschlichen Seele
dar. Francisco Giner hat gesagt, dass das Leben weder tragisch
noch komisch ist; es ist nur ernst. Allein wer das Leben mit
Liebe betrachtet, kann es ernst nehmen.

Vielleicht wird man einwerfen, dass auch der Hass den
Blick schirft und uns erlaubt, die Dinge zu sehen, die ohne
ihn unbemerkt bleiben wiirden. Demgemafs wére auch der
Hass mit seherischen Fahigkeiten ausgestattet. Wir haben

127

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

schon gesehen, in welchem Sinn der Hass eine Funktion der
Liebe sein kann. Man beachte jedoch, dass in der Gegeniiber-
stellung von Liebe und Hass beide Funktionen weder dieselbe
Ebene belegen noch denselben Rang innehaben. Der Groll ver-
hindert und verwirft riickhaltlos die liebende Moglichkeit.
Ganz anders steht die Liebe zum Hass: Sie schlief3t ihn in ihren
Bereich ein, stellt ihn in ihren Dienst, und allein aus diesem
Grund absorbiert und zerstort sie ihn. Ahnlich wird das Bése
durch die alleinige Gegenwart des Guten vernichtet. Der Im-
perativ, das Bose in der Fiille des Guten zu ertranken, verfolgt
dasselbe Ziel. Nicht anhand von Konfrontation und Vernei-
nung vernichtet das Gute das Bose — jede Verneinung fordert
den Groll und Hass —, sondern durch Uberwindung und Inte-
gration.

Auf diese Weise enthiillt die Liebe der Seele ein anderes
Leben, ein wahrhaft neues oder erneuertes Leben, und durch
ihre Gegenwart wird das gesamte Universum erleuchtet und
verwandelt.

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Die drei Charakteristika, die wir gerade hervorgehoben haben,
leiten sich bekanntlich von den drei grofsen klassischen Liebes-
auffassungen ab. Die Fiille des geistigen Lebens ist der christ-
lichen Tradition wesenhaft. Die hierarchische Ordnung der
Wertewelt geht auf die hellenische Liebe zurtick. Die liebende
Mlusion taucht schon in den primitiven Mythen auf und fliefSt
tiber die hofische Lyrik und die Ritterromane in alle Formen
der sogenannten romantischen Liebe ein. Wenngleich dem
Anschein nach gegensitzlich, haben sie sich nicht nur als ver-
einbar, sondern sogar als komplementar erwiesen, sodass jede
einzelne die andern beiden benétigt und sie gemeinsam die
Kernelemente einer einzigen Definition bilden.

128

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Die oben genannte vierte Charakteristik — Vereinigung,
Reziprozitit — ist gleichfalls ein klassischer Faktor aller For-
men der profanen und mystischen Liebe. Es handelt sich hier-
bei nicht eigentlich um ein neues Element, sondern eher um
die notwendige Folgeerscheinung der Verschmelzung der an-
dern drei. Aber in gewisser Weise scheint sich diese Charakte-
ristik jenen zu widersetzen und sie zu verneinen. Es gilt, genau
zu priifen, in welchem Sinne sie jene verneint und in welchem
Sinne sie jene vervollstandigt und kront.

Auf tausend Arten wurde die Liebe als Hingabe, Ver-
schmelzung und Vermischung beschrieben. Verliebte und
Mystiker sehen die Erfiillung ihrer Liebe im Akt der vollkom-
menen Vereinigung. Die »Union des Liebenden mit der Ge-
liebten, die Versenkung der gesamten Person des Liebenden
in die geliebte Person scheint den Hohepunkt der Liebesbewe-
gung vorzustellen.

Wenn wir aber dem wortlichen Sinn der Begriffe Vereini-
gung, Verschmelzung, Union nachgehen, dann steht nichts der
Liebe ferner als diese Aufgabe der eigenen Personlichkeit und
ihre Auflosung in Wirklichkeiten, die ihr fremd sind. Das
stiinde in offenem Widerspruch zu alledem, was wir bis dato
gesagt haben. Die Liebe, so haben wir ausgefiihrt, ist Klarheit,
Erleuchtung. In der Liebe wird das geliebte Wesen als mir ver-
schieden erkannt, als besonders, einzigartig und personlich.
Andernfalls wire die vollendete Liebe nichts anderes, als eine
verfeinerte Form von Egoismus und wiirde nur zur eigenen
Befriedigung gereichen. Die Liebe verlangt die gesamte Ret-
tung und Achtung der individuellen Ausformung der Per-
sonen und Dinge, indem sie diese als mir nicht zugehorig,
mir fremd und von meiner eigenen Person verschieden be-
greift. In diesem Sinne ist die Liebe keine Verschmelzung, Ver-
einigung noch Aufhebung der Grenzen.

Damit die »Union von Freund und Geliebtem« mit der
Liebesbeziehung vereinbar sein kann, muss die Projektion des

129

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

eigenen Ich auf den Mittelpunkt der fremden Person so von-
statten gehen, dass weder der eine noch der andere die eigene
und besondere Personlichkeit verliert. Die Vitalitit und der
Uberfluss an Innenleben erlauben, ja fordern von mir, dass
ich aus mir herausgehe und mich restlos dem anderen schenke.
Aber indem ich mit ihm verschmelze und mich im Mittel-
punkt seines geistigen Lebens etabliere, muss gewihrleistet
sein, dass ich nicht authore, derjenige zu sein, der ich bin. Ich
befinde mich aufler mir, innerlich verbunden mit dem ande-
ren, aber ich bin ich.

AusschliefSlich in diesem Sinne lésst sich die Vereinigung
verstehen. Mehr noch: Ich kann nur versuchen, in einem an-
deren zu sein und mein geistiges Zentrum mit dem seinen zu
verkniipfen, wenn ich mich deutlich von ihm abhebe. Andern-
falls konnte ich mich nicht mit ihm verbinden, denn dann wdre
ich er. Wir wiren nicht zwei in einem, sondern nur einer. Mit
Aufgabe der Personlichkeit des einen und anderen wire es
schon nicht mehr moglich, dass sie zusammen wiren. Die voll-
kommene Union kime in diesem Fall einer vollkommenen
Auflosung gleich. So scheint die Union im buddhistischen
Mystizismus und in gewissen Formen der romantischen Lei-
denschaft verstanden zu werden.

In der Liebesunion verorte ich mich im anderen, ohne
aufzuhoren, ich selbst zu sein. Ich verwandle mich gewisser-
maflen in ihn, verstehe, fithle und teile alles, was auch er fiihlt
und erlebt, ich platziere mich in sein Inneres. Dergestalt offen-
bart sich mir die Gesamtheit seiner Person mit allen Gefiihlen,
die ihn beschiftigen und verstoren. Indem ich mich auf seinem
Platz befinde, erscheint mir die Gesamtheit der Welt von sei-
nem Blickpunkt aus, und ich verstehe, begreife und fiihle alle
seine Aktionen und Reaktionen, die vollstindige Ausrichtung
seiner Empfindsamkeit und seines Verhaltens, als wiren es die
meinigen. Was von aufSen betrachtet unverstandlich und ab-

130

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

surd erscheint, zeigt sich dem liebenden Blick intelligibel und
kohérent.

Anders ausgedriickt: Jede Person verfiigt tiber eine per-
sonliche, innerliche und unsagbare Welt. Gemif3 dieser nuan-
ciert und farbt sich die ganze Welt. Jeder besitzt eine eigene
Art zu lieben und zu hassen, zu leiden und sich zu freuen, zu
verstehen und zu trdaumen ... Was mich im Innersten bewegt,
lasst moglicherweise einen anderen gleichgiiltig. Der Duft
einer Nelke kann in einer Person die lebhaftesten Schmerzen
oder die angenehmsten Erinnerungen auslosen. Der gleichgiil-
tige Blick sieht den Menschen der Menge als fast identisch mit
dem Rest der Menschheit. Jeder Mensch triagt jedoch in seiner
Brust eine ganze Welt. Der liebende Blick durchdringt und er-
hellt diese Welt. Das, was ein beliebiges Exemplar der Gattung
zu sein schien, wandelt sich unversehens in eine Person. Schon
nichts mehr an ihr ist banal. Ein Lacheln vermag mehr zu ent-
hiillen als das Verhalten eines ganzen Lebens. Der intime per-
sonliche Kontakt vervielfacht in jedem der Wesen, die sich lie-
ben, den unerschopflichen Reichtum ihrer Welt. Es ist schon
keine einzelne Welt mehr, sondern zwei Welten in einer. Die
ganze Welt bereichert sich und erlangt eine Tiefendimension.
Zwei Welten verbinden sich und beleuchten durch ihre wech-
selseitige Aktion die geheimsten Winkel ihrer personlichen
Innerlichkeit.

Es wird mithin deutlich, dass, um die liebende Durchdrin-
gung zu vollziehen, um den anderen verstehen und erhchen
zu konnen, ich mich auf seinen Platz begeben muss, nicht auf
den meinen, und das geschidhe nicht, wenn wir wirklich zu
einer einzigen Person verschmelzen wiirden. Die Liebe be-
greift seinen personlichen Mittelpunkt nicht als dem meinen
identisch, sondern erkennt ihn als allein ihm zugehorig, ein-
zigartig und untibertragbar.

Nur so ist moglich, dass ich sein Sein bejahe, es als ein
Ziel an sich und nicht als ein Mittel zum Zweck erkenne, dass

131

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

ich ihm Wiirde und Eigenstiandigkeit einraume und das Profil
seines Lebens gemafd den hochsten Werten seiner Personlich-
keit strukturiere. Mit anderen Worten: Nur so ist es moglich,
dass ich ihn vorbehaltlos und restlos achte, verstehe und be-
greife. Und allein durch dieses Verstehen wird das liebende Le-
ben moglich.

In diesem Augenblick erlangen die vier Charakteristika,
die wir gerade beschrieben haben, die Einheit einer vollkom-
menen Unabhingigkeit. Der Akt der Verschmelzung ermdog-
licht es, uns in einen anderen zu versetzen, aufderhalb unserer
selbst zu leben, in und durch andere, und damit dem anderen
Sinn und Wert zu verleihen. Indem ich mich »aufSerhalb mei-
ner selbst« stelle, vermag ich das Sein und den Wert der Per-
sonen und Dinge, die »in ihnen selbst« liegen, ihre wahrhafti-
ge und authentische Wirklichkeit zu sehen. Die hierarchische
Ordnung der Werte und ihre Gliederung setzt voraus und er-
fordert als unabdingbares Element, gemifd der Norm der
hochsten Werte, die Befahigung, sich mit einem anderen zu
verbinden, ohne dass sie aufhoren, zwei zu sein. Dieses Zwei-
in-einem-Sein und dieses Verschmelzen, ohne zu verschwin-
den, dieses In-mir-und-aufer-mir-Existieren ist jedem Liebes-
akt wesenhaft.

SchliefSlich gilt es zu beachten, dass die Befiahigung zur
Hingabe, die Fihigkeit zu lieben, ihrerseits bedingt ist. Nur
wer in sich selbst zu leben vermag, die eigene Personlichkeit
zu strukturieren weifs und sich selbst achtet und als Person
wertschitzt, ist imstande, in einem anderen zu leben. Um
wirklich »auflerhalb seiner selbst« sein zu konnen, muss man
zunichst »in sich selbst« sein. Die Verschmelzung setzt die
Fiille und den Reichtum des eigenen Lebens voraus. Der Aus-
spruch: »Ich lebe, ohne in mir zu leben« macht erst Sinn, wenn
ich zuvor wahrhaftig sagen konnte: »Ich will mit mir leben«.
Erst, wenn ich in mir etwas besitze, das mir erlaubt, in mir
selbst zu leben, in meiner radikalen Einsamkeit — »allein ohne

132

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenseitigkeit. Verschmelzung

Zeugen dem Guten zu huldigen, das ich dem Himmel schul-
de« —, ist es moglich, dass ich mich auf einen anderen projiziere
und in ihm eine geistige Person erkenne. In einem anderen zu
leben, setzt den Besitz und die Fiille des eigenen Lebens voraus.

Natiirlich néhrt sich unser Leben auch in gewisser Weise
von der Welt, und wir sind erst, insofern etwas in uns ist und
wir in den Dingen sind. Es ist nicht leicht, die konkreten Ter-
mini der Liebesdialektik getrennt zu betrachten. Meine eigene
Fiille kann ein Bediirfnis meiner Liebe sein. Ich muss mich
selbst besitzen, um lieben zu konnen, und diese Voraussetzung
erlange ich anhand der Liebe. Die Liebe verlangt Fiille. Aber
die Fiille kann ihrerseits ein Werk der Liebe und der Hoffnung
sein, die sie mit sich bringt. Ich brauche sie, solange ich liebe,
und da ich sie brauche, kann ich gewiss sein, dass ich sie besit-
zen werde. Die Liebe wirkt in mir, verwandelt mich und for-
dert von mir die Verwirklichung der fiir sie idealen Bedingun-
gen. Die Liebe ist kein Zustand, sondern eine dynamische
Entwicklung. Aber um sie in ihre Fiille zu bringen, um den
anderen zu fiihlen und zu verstehen, muss man sich des eige-
nen Lebens und Wertes klar bewusst sein. Die Nachstenliebe
verlangt die Selbstliebe sowie die Selbstachtung und Wert-
schatzung seiner selbst.

Mit anderen Worten: Der Dialog setzt die Innerlichkeit
voraus. Um ein Gesprich fiihren zu kénnen, muss man etwas
zu sagen haben. Und da die Liebe hauptsachlich Kommunika-
tion, Kommunion ist, verlangt und braucht die Vereinigung zu
ihrem Gelingen eine perfekte Gegenseitigkeit. Um den ande-
ren zu verstehen, muss man sich in ihn versenken. Und um in
ihn eingehen zu konnen, muss er sich erschliefen lassen, 6ff-
nen und hingeben. »Denn die einen Liebesgeheimnisse ent-
hiillen die anderen, und daher kennen die Liebenden einan-
der.« Und: »In den Geheimnissen des Freundes enthiillen sich
die Geheimnisse des Geliebten und in den Geheimnissen des
Geliebten die des Freundes« (Lull).

133

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Andernfalls verharrt die Liebe im Zustand des reinen
Strebens oder Bemiihens, ohne jedoch die Fiille ihrer Vollkom-
menheit zu erlangen, und befindet sich damit in stdndiger Ge-
fahr, vernichtet zu werden. Um wahrhaftig zu lieben, muss das
Innenleben dessen erfasst werden, den man liebt, und um das
zu entdecken, muss es sein verborgenes Sein 6ffnen. Natiirlich
kann diese Offnung auch auf eine ideale Weise vonstatten ge-
hen. Wir konnen uns von einer Person geliebt fiihlen, die uns
in Wirklichkeit nicht liebt, und ich kann eine Person fiir offen
halten, die sich mir tatsachlich nie ge6ffnet hat oder mich tiber-
haupt nicht kennt. Alle Dinge und alle Personen sind in Wahr-
heit immer zumindest teilweise offen. Allein der tiberstiegens-
te Hochmut — im satanischen und kosmischen Sinne — vermag
eine Seele zu verschlie3en. Damit ist klar, dass in diesem Ex-
tremfall eine Seele, die unfahig ist, sich zu 6ffnen und hin-
zugeben, der Liebe nicht wiirdig ist und sie ebenso wenig
verdienen kann. Thr ist jede Aussicht auf Gemeinschaft ge-
nommen. Daher ist der Ausdruck in allen seinen Formen —
Wort, Geste, Zeichen, Mythos, Symbol ... - fiir die Liebe un-
abdinglich. Das ist der symbolische Sinngehalt des Gastmahls
— des platonischen Symposions, des letzten Abendmahls —, bei
denen es aufgrund eines vertraulichen Miteinanders, der Aus-
sprache und des Dialogs zur Kommunion kommt. Fiir den hl.
Franziskus wird die ganze Natur zu einer ungeheuren Kom-
munion. Es ist die Rede, das Wort, der Logos, der sich mani-
festiert und im dia-logos erkenntlich wird, sein Licht auf die
Finsternis wirft und die Personen und Dinge in einer dialekti-
schen Liebesharmonie verbindet. Daher verfiigt das Herz tiber
eigene Griinde und eine strahlende Beredsamkeit. Durch die
Sprache des Herzens wird das Chaos zum Kosmos, erlangt
Sinn und Wert, und ohne sie ist kein Dialog moglich. Und
ohne Dialog kann sich die Liebe nicht erfiillen.

134

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einwiirfe: das Phanomen der Ambivalenz

Einwirfe: das Phanomen der Ambivalenz

Um die Begriffe der vorangehenden Beschreibung deutlicher
herauszuarbeiten, wollen wir ein paar mogliche und scheinbar
augenfillige Einwiirfe ansprechen und zeigen, inwiefern diese
immer auf einen irrtiimlichen Gebrauch des Wortes Liebe hin-
deuten.

Man konnte z.B. einwerfen, dass verliebte Personen sich
haufig streiten und diese Auseinandersetzungen zu Haltun-
gen, Regungen und Gefiihlen Anlass geben, die sich von den
von uns beschriebenen abheben und ihnen sogar radikal ent-
gegengesetzt sind. Ein extremes Beispiel fiir die Wirkung an-
derer Phinomene auf das Bewusstsein und Leben der lieben-
den Person ist das bei Psychiatern unter dem Namen
Ambivalenz bekannte Phinomen, in dem dieselbe Person fiir
dasselbe Wesen zugleich Liebe und Hass empfindet und zwi-
schen beiden Gefiihlen schwankt, ohne sich fiir eins zu ent-
scheiden, sodass schwer zu ergriinden ist, ob ihre Handlungen
und ihr ganzes Verhalten einem nachtragenden Impuls ent-
springen oder einer Liebesregung.

Das erlaubt uns, auf eine Bemerkung zuriickzukommen,
die wir zu Anfang gedufSert haben und die unseres Erachtens
wesentlich ist. Bei den »Streitigkeiten aus Liebe« oder, wie
man zu sagen pflegt, aus »zu viel Liebe«, beispielsweise durch
»Eifersucht« hervorgerufen, ist offensichtlich keine Liebe im
Spiel. An diesen Situationen ist sie nicht nur nicht beteiligt,
sondern entfernt sich und verschwindet. Ein Streit kann nicht
als Moment einer liebenden Haltung angesehen werden. Ge-
nau das Gegenteil ist der Fall. Bestenfalls taucht die liebende
Bewegung wieder auf. Aber es ist klar, dass sie einen Zusam-
menbruch erfahren hat. Nicht alles in der »Liebe« ist Liebe.
Gelegentlich bringen sich »Liebe« und Hass gegenseitig her-
vor, fordern und ersetzen sich, ja sind sich in der primédren Vi-
talitdt gleich. Aber in all diesen Fallen spricht man irrigerweise

135

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

von Liebe. Man begreift die Liebe als ein Element eines psy-
chophysiologischen Prozesses und nicht als eine radikale Le-
benshaltung. In der liebenden Bewegung, ganz gleich, wo sie
sich zeigt, ist immer wechselseitige Durchdringung, Verste-
hen, Intelligenz vorhanden. Und es ist evident, dass in den hier
angesprochenen Prozessen keine der Personen die andere be-
greift oder »versteht«. Die liebende Vereinigung ist durch eine
wahre Verwirrung ersetzt worden. Man weif$ nicht mehr, wo
der Anfang und wo das Ende ist. Alles ist schon beliebig. »Die
Welt ist aus dem Blick geraten«. Alles verschwindet, um der
natiirlichen gleichmachenden Energie, die blind und brutal ist,
den Weg freizumachen. Dementgegen ist die Liebe Klarheit,
Unterscheidung, Licht. In den hier angesprochenen Prozessen
ersetzt eine Dunkelheit — eine tatsdchliche Blindheit — das
Licht und eine Wirrsal die Klarheit.

In der Tat, entgegen der Haltung, die die Liebe bendtigt
und bestimmt, handelt es sich bei den aufgezeigten Fillen um
eine Gruppe komplexer Prozesse, um mehr oder weniger glii-
hende Leidenschaften, die in allen Formen des liebenden Le-
bens auftauchen und es begiinstigen, verstoren oder behindern
konnen, insbesondere in jenem Zustand, der vage als »Ver-
liebtsein« bezeichnet wird, in dem es zu einer ungestiimen Ab-
folge diverser psychophysiologischer Zustinde kommt, die
durch die mehr oder weniger intensive Farbung eines domi-
nanten Gefiihls gekennzeichnet sind. In diesen Prozessen, die
gelegentlich in krankhafte Szenen umschlagen, zeigt sich mit-
unter das Ambivalenz-Phianomen. Das will nicht bedeuten,
dass nicht auch die Liebe eine Rolle spielen kann. Es kann so-
gar sein, dass sie bei solchen Gelegenheiten zu Hochstleistun-
gen angetrieben wird. Aber die Méngel dieser Entstehungs-
prozesse betreffen auf keine Weise die Art ihrer wesenhaften
Konstituierung.

Jetzt wird man zugleich besser verstehen, warum die lie-
bende Tatigkeit nicht auf die Phanomene des sexuellen Lebens

136

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einwiirfe: das Phanomen der Ambivalenz

verkiirzt werden darf, aber ebenso wenig auf ihre hochsten
Ausdrucksformen, noch auf Nebenformen des Vergniigens
bzw. mehr oder weniger idealisierte Komplikationen der libi-
dindsen Neigung oder Lust. Es stimmt, dass in gewissem Sinne
alles im Menschen sexuell ist. Daran besteht nicht der gerings-
te Zweifel. Die Sexualitit ist das Fundament des ganzen
menschlichen Lebens. Ein neutrales Leben gibt es nicht. Aber
in diesem Fall verwechselt man die Sexualitdt mit der ganzen
Person und setzt sie mit ihrem Temperament und Charakter
gleich; nicht aber mit dem, was in der Person spezifisch sexu-
eller Natur ist.

Andersherum betrachtet ist ebenso klar, dass die Liebe in
der spezifischen Beziehung zwischen Personen unterschied-
lichen Geschlechts wirksam wird, und dabei die ihr eigentiim-
lichsten, authentischsten Formen entwickelt. Schon bei Platon
fand sie hierin ihre radikalste Manifestation und noch ihre
hochsten Verfeinerungen resultieren aus der unausloschbaren
Neigung, sich mit der Schonheit zu vereinigen. Der Ge-
schlechtstrieb ist der Ausgangspunkt der sublimsten mensch-
lichen Schopfungen. Um so absurder ist es, ihn mit dem prima-
ren Instinkt der Reproduktion zu verwechseln. Die zartesten
AuBlerungen der Mystik sind zutiefst sexuell gekennzeichnet.
Aber es besteht nicht die Notwendigkeit, dass die Liebe an den
Geschlechtsbeziehungen teilhat. Liebe und Sexualitit sind kei-
ne identischen oder parallelen Begriffe. Nicht alles, was ge-
schlechtlich ist — ob sublimiert oder nicht —, ist auch voll Liebe,
noch bezieht sich die Liebe immer in spezifischer Weise auf die
Phinomene der Geschlechtsbeziehung. Alle Dinge des Univer-
sums konnen im Geist der Liebe betrachtet und verstanden
werden.

137

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Liebe, Verlangen, Vergniigen

Die Liebe ist kein Verlangen. Das Verlangen ist Mangel. Liebe
ist Fiille. Nach etwas verlangen bedeutet, dass es einem fehlt.
Dem Verlangen entspringt der Hunger, der das Leben zur Ver-
folgung und zum Besitz von etwas antreibt, das uns bislang
fremd war. Die Liebe nimmt sich nichts vor, ersehnt nichts.
Sie verlangt nichts. Sie gibt nur. In gewissem Sinne will sie
alles und begehrt alles. Nichts will sie fiir sich. Alles will sie
fir die geliebte Person oder den geliebten Gegenstand. Sie be-
leuchtet seine hochsten Werte und nimmt daran teil, findet
darin die Fiille und vollkommene Freude. Das Verlangen sei-
nerseits wird durch den Besitz gestillt und kann in Uberdruss
und sogar Ekel umschlagen. Nichts hingegen vermag die Liebe
zu stillen. Sie ist von Natur aus unersittlich. Die Personen
oder Dinge enthiillen nie die grenzenlose Gesamtheit ihrer ak-
tuellen und virtuellen Reichtiimer. Daher entfacht die Liebe
immer eine hohere Liebe. Das Verlangen kann gestillt werden.
Die Liebe ist ewige Unbefriedigtheit. Und in der Unbefriedigt-
heit und dem Sehnen selbst findet die Liebe ihre grofste Gliick-
seligkeit.

Nichts ist absurder, als die Liebe mit dem Vergniigen zu
verwechseln oder sie von diesem abzuleiten. Die Liebe erzeugt
Wonne, aber auch Leid. In ihr ist Wonne enthalten, aber auch
Schmerz. »Der Seufzer ist der Liebe ndher als der Schnee dem
Weif$« (Lull). Im liebenden Bewusstsein gibt es mehr Freude,
aber auch mehr Leid. Das ganze Geistesleben wird kraftiger
und intensiver. Das geliebte Wesen ist fiir den Liebenden der
Quell glithendster Ohnmachten sowie heftiger Schmerzen
und Enttduschungen. Neben der Freude und dem Leid, den
Wonnen und Schmerzen, ist die Liebe hochste Gliickseligkeit,
Enthusiasmus, » Vergottlichung«. Durch die Liebe werden wir
zu Gottern, sagt der hl. Paulus, Bild und Abbild Gottes.

Mehr noch, das Vergniigen an sich ist nicht nur keine Lie-

138

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe, Verlangen, Vergniigen

be, noch entziindet oder fordert es diese, es stellt sogar die au-
genfilligste Verneinung der Liebe dar. Die Suche nach dem
Vergniigen um des Vergniigens willen bedeutet, unter Ver-
zicht auf eine Wertehierarchie aus den Personen Dinge zu ma-
chen und aus den Dingen schlichtweg Mittel, die im Dienst
egoistischer blinder Wiinsche stehen. Nichts ist der Liebe
fremder, als aus den Personen und Dingen Werkzeuge des Ver-
gniigens zu machen. Der Drang nach Vergniigung zerstort die
Unterschiede und Nuancen. Im Gegensatz zur Liebe ist er in
der Tat blind. Alles erniedrigt er auf die momentane Lustbe-
friedigung. Und ein Lustwerkzeug nutzt sich mit dem Ge-
brauch ab. Das Vergniigen l6scht die Eigenheiten der Personen
und Dinge aus und die Welt endet in »Staub und Asche«. Auf
den Karneval folgt das »Memento«. Die ganze Welt verwan-
delt sich in die »Eitelkeit der Eitelkeiten«; im Gegensatz zur
Liebe, die die Welt zum Hohepunkt ihrer moglichen Strahlung
fithre.

An dieser Stelle wird man einwerfen: Lasst sich denn
nicht sagen, dass auch in den primiren Akten der sensoriellen
Triebe — im Hunger, Durst etc. —, wo doch anscheinend auch
ein Wert offenbart wird, Liebe vorliegt? Hier wird das Problem
des Nutzens und seinem Wert gestellt, dem Lebenswert par
excellence.

In dieser Frage liegt ein Missverstandnis vor, das einer
Klarung bedarf. In den weiter oben aufgefiihrten Handlungen
kann tatsichlich in gewissem Sinne Liebe vorliegen. Und zwar
in dem einzigen Sinne, in dem man bei ihnen davon reden
kann, ndmlich als Enthiillung eines Wertes.

Eine Sache ist, sich zu ernihren, eine andere und vollig
verschiedene ist es, den Wert oder den Nutzen der Nahrung
zu verstehen. Erstere ist Teil einer Kausalreihe, die der natiir-
liche Instinkt begriindet. Worum es sich hierbei auch im Ein-
zelnen handeln mag, immer wird es etwas »Subjektives« sein,
etwas rein Tierisches, in dessen Verlauf die Unterscheidung

139

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

zwischen Subjekt und Objekt verschwindet, sowie schlussend-
lich jeder Unterschied zwischen Subjektivitit und Objektivi-
tat. Bei der zweiten Sache zeigt sich zwischen Subjekt und Ob-
jekt eine Welt mit einem mehr oder weniger begrenzten
Horizont, und damit wird die Unterscheidung von Werten
und Giitern mdglich, und mithin die Achtung vor dem, was
Werte und Giiter besitzt und die Missachtung von dem, was
sie nicht besitzt. Vor dem Subjekt taucht eine organische hie-
rarchische Welt auf, an deren Hervorbringung auch die Liebe
beteiligt ist. Die liebende Bewegung stellt hier, wie iiberall, die
hochste, »objektivierende« Potenz der Welt dar. Sie schafft Ab-
stand, Dimensionen und Bereiche, fiihrt uns an die Dinge he-
ran, trennt und unterscheidet uns davon. »Sie stellt jedes Ding
an seinen Platz.«

Es scheint primitive Volker zu geben, die die reproduktive
Funktion des Geschlechtsakts nicht kennen. Sie praktizieren
den Geschlechtsakt, ohne iiber seinen Zweck Bescheid zu wis-
sen. Die reine Animalitit kennt nicht die nihrende Funktion
der Nahrungsaufnahme. Es ist nicht dasselbe, etwas zu benut-
zen oder zu wissen, dass das Ding an sich niitzlich ist, d. h. fiir
mich oder die anderen niitzlich ist bzw. fiir alle oder fiir einige.
Fiir Ersteres sind weder Achtung noch Liebe notwendig, fiir
das Zweite, also das Wissen um den Wert seines Nutzens, sind
sie es wohl. Die Liebe ist nicht notwendig, um zu essen. Ebenso
wenig um den Geschlechtsakt zu praktizieren. Sie ist es aber
wohl, um »Nahrung« zuzubereiten und zu essen oder eine Ge-
schlechtsbeziehung mit einer Person einzugehen. Wenn wir
jetzt zur Frage des Vergniigens zuriickkehren, dann wird deut-
lich, dass das Vergniigen keine Liebe ist, noch etwas mit der
eigentlich liebenden Tatigkeit zu tun hat. Dementgegen ist
klar, dass die Achtung des Vergniigens als Wert — als ein objek-
tiver Wert, der fiir mich und andere giiltig ist — ein mehr oder
weniger hoher Akt des liebenden Bewusstseins ist.

Die Liebe setzt Objektivitit, Trennung, Achtung, Ab-

140

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe, Verlangen, Vergniigen

stand voraus. Eine Person oder ein Ding achten, bedeutet im-
mer, sie um ihrer selbst willen zu achten, als das, was sie sind,
unabhingig von den Zufillen meiner subjektiven, unsteten
und willkiirlichen Wandlungen. Daher lasst sich das Vergnii-
gen oder die Niitzlichkeit genauso lieben wie die Gerechtigkeit
oder die Schonheit, die Personen oder die Dinge, solange sie
uns niitzlich sind oder Freude bereiten. Das Vergniigen oder
die Niitzlichkeit haben nicht aus sich heraus Anspruch auf Lie-
be, sondern in Funktion der geliebten Wirklichkeit und in rest-
loser Unterwerfung unter deren personliches Profil und Aus-
richtung.

Umgekehrt enthiillen sich Wert und Sinn der Wirklich-
keit allein dem liebenden Bewusstsein und finden nur in die-
sem Wahrheit und Objektivitat. Das liebende Bewusstsein ist
kein Bewusstsein dessen, was in einem gewissen Augenblick
auf willkiirliche und zufallige Art fiir mich Wert besitzt, son-
dern die Enthiillung des Eigenwertes der Dinge, die aus ihrem
eigenen Blickwinkel heraus betrachtet und anhand ihres eige-
nen MafSstabs bewertet zeigen, was sie wert sind oder durch
sich und in sich selbst wert zu sein vorgeben, und daher fiir
mich und fiir andere wert sind. Wenn ein Ding nur fiir mich
Wert besitzt, und ich weif3, dass es nur fiir mich wertvoll ist,
hat es selbstverstandlich keinen Wert.

Es ist klar, dass die Werte, die Giiter und die Achtung der
sie besitzenden Personen und Dinge gewissermafSen von mir
abhingen und, ungeachtet jeder subjektiven Haltung, letzt-
endlich nichtig sind. Aber diese Abhingigkeit ist nicht exklu-
siv und zudem wechselseitig. Die Wirklichkeiten und Werte
entstehen und entwickeln sich in der Kommunion der Liebes-
dialektik. Im Liebesdialog entsteht aus dem Chaos eine leuch-
tende Welt, in der die Personen und Dinge in dem Maf3e exis-
tieren, wie sie aus sich selbst heraus einen Wert entwickeln.
Diese Betrachtung der Seinsformen fiir sich genommen, als
Bestandteile ihrer eigenen Wirklichkeit und gemaf3 ihrem

141

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

Wert, gehort, wie wir gesehen haben, zu den Haupteigenschaf-
ten der Liebe. Anhand der kategorialen Funktion des liebenden
Bewusstseins entsteht vor meinem Auge eine Welt, ein objek-
tiver Bereich, in dem ich mich zurechtfinde und bewege, und
nach dem ich alle meine Begehren und Wiinsche ausrichte.
Wenn dieser vollstindig verschwinde, wiirde das Universum
als solches verschwinden. Alles versinke im Chaos einer ele-
mentaren Empfindsamkeit. Die Dinge fielen auf mich, ver-
mengten sich mit mir und ich mit ihnen, der Unterschied
zwischen ihnen und mir wiirde aufgehoben. In hochster Ver-
wirrung wiirde die »Subjektivitit« an ihre duferste Grenze
stoffen und zur Aufhebung der personlichen Subjektivitit
und der objektiven organischen Klarheit fithren. Alles wiirde
auf den reinen Fluss der Empfindungen reduziert, also einen
integralen Impressionismus. Das ist die Welt der Eidechse, die
in der Sonne liegt.

Es mag tatsichlich Dinge geben, und es gibt sie wirklich,
die nur fiir mich Wert besitzen, d.h. in Bezug auf mein per-
sonliches Leben. Vielleicht besitzen sie alle im Endeffekt einen
Rest unsagbarer Subjektivitit. Aber selbst wenn dem so ist,
verfiigen sie doch tiber einen Wert. Selbst der individuelle per-
sonliche Wert ist letztendlich »objektiv«. Die reine »Subjekti-
vitit« kommt der Vernichtung des Wertes und des Kosmos
gleich, des Objekts und sogar des Subjekts. Ein Leben »ohne
Objekt« ist im eigentlichen Sinne kein Leben, keine personli-
che Erfahrung. Auflerhalb des Lebens ligen Empfindungen,
oder, wenn man so will, Atome. Alles, im Grunde. Das heif3t
nichts.

Die »reine Liebe«

Man wird zuletzt sagen, dass es die reine Liebe nicht gibt, dass
man die liebende Haltung in ihrer ganzen Reinheit, so wie wir

142

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die »reine Liebe«

sie gerade beschrieben haben, eigentlich nicht findet. Das ist
sicherlich richtig, wobei wir hinzufiigen miissen, dass das be-
stimmt niemand je ernsthaft in Frage gestellt hat. Nicht ein-
mal Platon. Zu Recht vermuten heute einige Forscher, dass das,
was man gemeinhin die »platonische Liebe« nennt, urspriing-
lich in Bagdad auftrat und zwar keineswegs in »reiner« Form.
Es ist daher notwendig, dieses Missverstandnis aufzuklaren,
das die »reine« Beschreibung, die wir weiter oben versucht ha-
ben, in ihrem Kern angreift.

Die reine Liebe existiert nicht. Das ist klar. Es gibt sie
nicht in derselben Weise und Form, in der es die »Dinge« gibt.
Es wiirde auch keinen Sinn machen, das Wort Existenz in bei-
den Fillen mit derselben Bedeutung zu verwenden. Aber in
der Totalitat der Welt, in der unser Leben verlduft, erscheint
die Liebe als eine identische Wirklichkeit, weder grofSer noch
geringer als die iibrigen Elemente, die ihre reichhaltige Poly-
chromie ausmachen. Und innerhalb der ungeheuren Komple-
xitit des Lebens kann die Liebe ein grundlegendes entschei-
dendes Element darstellen, und sogar das grundlegendste und
entscheidendste. Hinsichtlich ihrer Reinheit stellt die Liebe im
konkreten Verlauf des Lebens ein ideales und abstraktes Mo-
ment unter anderen idealen und abstrakten Momenten dar.
Die Liebe existiert im Leben genauso wenig wie die Kreise,
Dreiecke, das Griin, das Angenehme, das Elegante, das Hohe
und das Niedrige. Nichts existiert in Reinheit und Perfektion.
Aber es gibt treffliche und gemeine Personen und Dinge, an-
genehme und unangenehme, elegante und unelegante, weifse
oder griine oder blaue ... Und es gibt Leben, die ganz der Liebe
gewidmet sind.

Die Liebe sieht sich immer erschwert durch vielerlei psy-
chophysiologische und physische Umstande, unter denen sich
selbstverstandlich das sexuelle Element befindet. Schon Platon
hat die sexuelle Wurzel des liebenden Lebens herausgestellt.
Diese Tatsache nicht anzuerkennen, wire schlechthin kindisch

143

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Liebesbewusstsein

oder hiefle den Kopf in den Sand stecken. Aber besagte Um-
stande sind nicht die Liebe, noch sind sie Teil ihrer wesenhaf-
ten Beschaffenheit. Sie werden uns mit oder in der Liebe gege-
ben. Sie sind nicht die Liebe, noch bestimmen sie sie. Ein
Beweis dafiir ist, dass diese Umstinde und Komplikationen
gleichfalls in Haltungen auftreten, die sich von der Liebe un-
terscheiden und ihr sogar entgegenstehen. Das haben wir hin-
sichtlich der Eifersucht und des Hasses, der Streitigkeiten und
Gewalttitigkeiten »aus Liebe« gesehen. Nichts davon gehort
zum eigentlich liebenden Bewusstsein.

Die reine Liebe ist also ein ideales Moment im Verlauf des
Bewusstseinslebens und streng genommen im ganzen Verlauf
des erotischen Lebens. Und dhnlich wie die Medizin sich mit
Gesundheit und Krankheit befasst, das Gesetz mit Gerechtig-
keit und Ungerechtigkeit, und die Religion mit Heiligkeit, so
heben wir jetzt aus dem konkreten Verlauf des spontanen Le-
bens das abstrakte und zarte Moment der Liebe heraus.

Es gibt die reine Liebe also nicht. Auf der Welt gibt es
nichts Reines. Aber die Dinge miissen mit Reinheit behandelt
werden. Nur so werden sie uns klar. Das ist der einzige Weg,
die unabdingliche »Klarheit und Unterscheidung« zu erlan-
gen. Aus dem wirren Haufen der Dinge, die werden, wachsen,
flielen und vergehen, versuchen wir, die reinen Elemente zu
filtern und auszusondern, die die Struktur der Innerlichkeit
ausmachen. Der Mathematiker analysiert und beschreibt sau-
berlich die Figuren und Zahlen, der Physiker ihre Krifte und
Kraftfelder. Auch das Herz verfiigt iiber ihm eigene Bediirfnis-
se und Vernunftgriinde. Diese siauberlich zu untersuchen — in
gewissem Sinne more geometrico, wie Linien, Figuren und
Flachen —, ist der einzige Weg, sie rational zu erfassen. Nur so
kann man sich von der »Dunkelheit und Verwirrung« befrei-
en, die immer den unreinen Dingen anhaften, die verworren
im tosenden Strom der konkreten Existenz vorliegen. Mit an-
deren Worten: Allein auf diese Weise ldsst sich versuchen, das

144

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die »reine Liebe«

Phidnomen der Liebe zu einer Wissenschaft zu erheben und
eine Liebestheorie zu entwickeln.

Man wird vielleicht noch einwerfen, dass es nicht richtig
ist, von der Liebe im Allgemeinen zu sprechen, so als wire sie
eine Eigenschaft, die in allen Liebesakten auf identische Weise
vorkommen wiirde. In jedem Liebesakt wire demnach eine
spezifische Haltung gegeben, die gesondert untersucht werden
muss. Die Vaterliebe ist nicht dasselbe wie die Liebe zur Wis-
senschaft, noch ist die Liebe zu einer Frau gleichzusetzen mit
der Liebe zu Gott. Und sogar innerhalb eines jeden Typus hat
jeder seine eigene Art zu lieben. Es sei daher nicht richtig, von
der Liebe im Singular zu sprechen. Die Liebe ist eine plurale
Wirklichkeit. Ein analoges Problem stellt sich beim Sein, ndm-
lich das der Analogie und Univozitit. Wie ldsst sich das Sein
unabhingig von den Seinsformen definieren? Jedes Seiende
besitzt ein besonderes und spezifisches Sein. So ist es auch
mit der Liebe. Jeder Liebesakt zeichnet sich durch seine irredu-
zible Besonderheit aus.

Ohne auf das Problem genauer eingehen zu konnen (das
uns zur Wurzel selbst der Ontologie fithren wiirde), scheint es
unzweifelhaft, dass das, was trotz aller nicht zu verkennenden
Unterschiede das eigentlich liebende Element in jeder ero-
tischen Tatigkeit ist, die Liebe in ihrer Gesamtheit ausmacht.
Andernfalls wire die Verwendung des Wortes selbst schwer-
lich zu rechtfertigen. In Wirklichkeit gibt es die Liebe in ihrer
umfassenden Vollkommenheit und Reinheit tiberall dort, wo
es die Liebe gibt, also angefangen bei der Liebe zu Gott bis zu
ihren dem sensoriellen Leben nahestehenden Formen. Und au-
3erhalb davon gibt es streng genommen keine Liebe.

145

https://dol.org/10.5771/9783495097314-103 - am 16.01.2026, 08:43:36.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Formbestimmung: das Liebesbewusstsein
	Überfluss des Seelenlebens
	Die Offenbarung vom Wert und Sinn der Dinge
	Die liebende Illusion
	Neues oder erneuertes Leben
	Gegenseitigkeit. Verschmelzung
	Einwürfe: das Phänomen der Ambivalenz
	Liebe, Verlangen, Vergnügen
	Die »reine Liebe«

