
Vorbemerkung

»[…] [N]uestra condición es la recaída y la

desalteración […].«1

Julio Cortázar

In Cortázars Kurzgeschichte Me caigo y me levanto fallen Dinge – cosas, lápiz, jazmín,

buñuelos fríos, caracol und nube – auf dieselbe Art und Weise, wie auch Menschen dem

Fall ausgesetzt sind. Es fallen ein kranker Herr, señor enfermo, Frauen,mujeres, Pérez, der

Dichter, und auch der Erzähler selbst sowie seine Tante sehen sich dem Fallen ausgelie-

fert. Doch darüber hinaus fällt auch die Sprache: »Y no hablemos de las palabras, esas

recayentes deplorables«. (»Und lasst uns nicht über Worte reden, diese beklagenswer-

ten Rückfälligen«, ÜdA.) Mit Bezug auf die Kurzgeschichte Cortázars wird im Folgen-

den die Frage nach dem ›Hinfallen‹ und ›Aufstehen‹ untersucht, um unterschiedliche

Formen des Fallens (und des Aufstehens) herausarbeiten zu können.Dabei wird die Fra-

gestellung Cortázars auf ein konkretes Phänomen angewendet: den Mythos.Was hat es

mit demMythos im Kontext der ›argentinischen‹ und ferner der ›lateinamerikanischen

Kunst‹ auf sich? Dieses Kapitel macht es sich zur Aufgabe, der Frage nach dem Mythos

nachzugehen und sie im Hinblick auf die künstlerischen Arbeiten von Marta Minujín

und Luis Felipe Noé zu vertiefen. Cortázar bietet einen möglichen Einstieg, um eine

methodische Herangehensweise an das komplexe Phänomen des Mythos entwickeln

zu können. So steht, wie nun dargelegt wird, die Frage nach dem Mythos von Anfang

an mit der Frage nach dem Hinfallen und Aufstehen in enger Verbindung.

Schon zu Beginn vonMe caigo y me levanto hält der Erzähler fest, dass zuerst der Fall

geschehe und dann eine ›Rehabilitation‹ einsetze. Denn in allem was fällt, ringe stets

der Wille, sich zu rehabilitieren: »En lo más recaído hay algo que siempre pugna por

rehabilitarse […].« (»Im Rückfälligsten steckt etwas, das immer darum kämpft, sich zu

rehabilitieren […]«, ÜdA.) In Cortázars Geschichte wachsen zertretene Pilze wieder neu

und Uhren, die ihr Armband verloren haben, werden repariert. Während Schnecken

sich von ihrem Haus trennen und Wolken weiterziehen, während also ›fallende‹ Dinge,

sich dem Fall als solchem gar nicht bewusst seien und von einer »compensación ajena«

1 »[…] [U]nsere Bedingung liegt im Rückfall und der ›Ent-Änderung‹ […].« (ÜdA). Zitiert aus der Kurz-

geschichteMe caigo yme levanto. Vgl. Julio Cortázar, La vuelta al día en ochentamundos (Madrid, 1984),

63-65. .

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Arte argentino – Ästhetik und Identitätsnarrative in der argentinischen Kunst

rehabilitiert würden, verhalte sich das fallende Subjekt anders. Denn zunächst, wis-

sen wir nicht, dass wir in Fallen fallen, auf die Dinge hereinfallen und auch tatsächlich

hinfallen können. Deshalb fragt Cortázar nach dem Bewusstwerden des Falls – »Pero

nosotros tía ¿cómo haremos?, ¿Cómo nos daremos cuenta de que hemos recaído […]

¿cómo nos rehabilitaremos?« –, um schließlich anerkennen zu müssen, dass das Fallen

selbst ›orientierungslos‹ ist. (»Aber wir, Tante, wie sollen wir das machen? Wie werden

wir erkennen, dass wir rückfällig geworden sind […], wie sollen wir uns rehabilitieren?«,

ÜdA.) Denn nicht alles fällt von oben nach unten und nicht immer kann gesagt werden,

wo man sich befindet. Zum Fallen gehört ein Raum, in den jemand oder etwas man

fällt. Gleichzeitig wird durch den Fall ein weiterer Raum konstruiert. Wie definiert sich

jedoch diese Räumlichkeit, wenn die Wahrnehmung von einer allgemeinen Orientie-

rungslosigkeit bestimmt wird? Woher können wir also wissen, wie Cortázar klug an-

merkt, dass Ikarus nicht dachte, er würde in den Himmel fallen, während er im Meer

versank? Die Frage, die sich hier auftut, ist an die Maßeinheiten gerichtet, die unser

Leben bestimmen. Ist es Gott, der uns von dem »schlecht vorbereiteten Kopfsprung«

befreien kann, der uns rehabilitiert, fragt der Erzähler. Auf die antikenMythologien und

die Geschichte des Abendlandes eingehend, stellt er schließlich fest, dass es »jemanden«

gebe, der oder die behauptet habe, eine Rehabilitation sei nur in Form der Alteration

möglich: »Hay quien ha sostenido que la rehabilitación sólo es posible alterándose«.2

Doch dieser »jemand« – wie der Erzähler anmerkt – habe vergessen, dass jedes wieder-

holte Fallen (recaída) eine »desalteración«, eine Rückkehr in den »barrro de la culpa« sei:

»[…] pero olvidó que toda recaída es una desalteración«. Aus diesem Schlamm möchte

man3 sich befreien und nach dem Glück – »[…] salimos del barro en busca de la feli-

cidad« – suchen. In der Geschichte des Abendlandes wurden Begriffe wie »culpa« und

»felicidad« ideologisch konnotiert. Cortázar stellt diesem christlichen Motiv, das mit

der Schuld und der ewigen Sünde verbunden ist, den wiederholten Fall gegenüber, in

welchem sich die »desalteración« ereignet. Denn im Fallen befreit sich das Subjekt von

seinem vorbestimmten Schicksal. Die Rehabilitation als Alteration4 zu begreifen, sei

nach Cortázar jedoch bloß eine »traurige Redundanz«. Denn tatsächlich ›rehabilitie-

ren‹ wir unsere Körper und unsere Gedanken nicht, wenn wir uns in der Logik eines

›linearen Falls‹ begreifen, welcher sich lediglich zwischen Rehabilitation und Alterati-

on verortet.5 Die Betonung liegt bei Cortázar deshalb auf dem Akt des wiederholten

Fallens und der »desalteración«: »[N]uestra condición es la recaída y la desalteración«.

Erst in der permanenten Wiederholung von Hinfallen und Aufstehen verändern sich

2 »Es gibt Leute, die daran festhalten, dass eine Rehabilitation nurmöglich ist, wennman sich selbst

verändert.« (ÜdA). Cortázar (1984). Möglicherweise bezieht sich der Autor mit »hay quien« auf das

flauberische »on dit«, was sich im Sinne Bourdieus als »Doxa« und demnach als Gegebenes in einer

Gesellschaft etabliert. Vgl. Pierre Bourdieu,Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen

Feldes (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2016). (Ich danke Vittoria Borsò für diesen Hinweis.)

3 Der hier verwendete Plural (somos/salimos) könnte erneut auf die in »on dit« verkörperte Gesell-

schaft hinweisen.

4 Im medizinischen Sinne beschreibt die ›Alteration‹ neben einer ›Veränderung‹ (lat. alterare) den

Vorgang einer Verschlechterung, beispielsweise im Verlauf einer Krankheit.

5 Diese Einsicht ließe sich auch auf die Nationsdebatte samt ihrer unterschiedlichen Diskurse, die

anhand der Monumente von Colón und Azurduy diskutiert worden sind, übertragen. Vgl. dazu 2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbemerkung 211

Dinge und Subjekte, erst hier kann ein anderes Denken über das Gegebene und die

Lebensbedingungen – nuestra condición – einsetzen. So wird die Wiederholung hier als

eine »ordnungsverändernde Wiederholung« verstanden, die Bernhard Waldenfels wie

folgt skizziert: »Wiederholungmacht gleich, was nicht gleich ist. Eben deshalb ist sie nicht

nur ordnungserhaltend, sondern auch ordnungsbildend und ordnungsverändernd.«6

Demnach geht es im Fallen und im Akt der »desalteración« nicht nur um eine Verän-

derung, sondern vielmehr geht es um die permanente ›Änderung der Änderung‹. Die

Konzeption von ›Krankheit‹ (Fall) und ›Heilung‹ (Rehabilitation) wird grundsätzlich an-

deren Parametern ausgesetzt, wenn der Prozess des wiederholten Fallens in den Fokus

gerät. Vor diesem Hintergrund setzt Cortázar den Erzähler der Geschichte und die tía

einem Experiment aus. Sie beobachten sich gegenseitig jeweils im unterschiedlichen

Status der Rehabilitation und des Fallens, sodass am Ende die Differenz zwischen bei-

den Zuständen extrem groß sein wird. Erst dann glaubt der Erzähler zu wissen, dass

das »System« funktioniert habe. Und erst dann könne man das gewöhnliche Leben und

alle bisher bekannten »recaídas« hinter sich lassen, um sich dem Neuen zu widmen.

Die Ironie Cortázars übertrumpft das Leben des Erzählers, welcher sich nach seiner

Erkenntnis über das »System« desalterieren, seinenWecker um drei Uhr morgens stellen

und sich vom ehelichen Leben fortan verabschieden will. Doch nach jedem Fall schleicht

sich die Gewohnheit ein. Wie könnte dieser stets wiederkehrenden condición besser be-

gegnet werden als mit Ironie und einer ›simplen Sünde‹, einem Schokoladeneis mit

bizcochito?

Das folgende Kapitel widmet sich dem wiederholten ›Hinfallen‹ und ›Aufstehen‹

im Sinne Cortázars. Es geht darum, die künstlerischen Arbeiten im transformativen

Prozess des Fallens zu erleben und zu denken. Dabei nimmt in dieser Analyse, wie mit

Ikarus in der Erzählung bereits angedeutet wurde, der antikeMythos eine zentrale Rolle

ein. Dass Ikarus fällt, wird nicht angezweifelt, aber dass sein Fall unterschiedlich ge-

deutet werden kann, wie Cortázar zeigt, soll für die folgende Analyse des Gemäldes La

Venus criolla von Emilio Centurión und den darum entstandenen Diskurs der argenti-

nidad fruchtbar gemacht werden. Die Frage nach dem Fall ist immer auch eine Frage

nach der Perspektive und nach einer bestimmten Verortung im Raum. Doch wie kann

ein festgelegter Raum mobilisiert, ja beweglich werden?

Der Raum desMythos, welcher imHinblick auf die künstlerischen Arbeiten verhan-

delt werden soll, lässt auf eine komplexe Geschichte zurückblicken.Mythen können,wie

spätestens seit Roland Barthes bekannt ist, überall entstehen. Da Barthes den Mythos

als eine Rede interpretiert, kann für ihn alles, was zum Diskurs werden kann, auch

zum Mythos werden.7 Doch um den Mythosbegriff historisch und in seiner ursprüng-

lichen Funktion begreifen zu können, gilt es eine bestimmte Form, nämlich den antiken

Mythos, näher zu beleuchten. Dieser hat die Geschichte des Abendlandes, vor allem die

Kunstgeschichte, wesentlich geprägt. Die Bedeutung und dieMechanismen desMythos

wurden vonHans Blumenberg ausführlich untersucht und dargelegt, weshalb an dieser

Stelle seine wichtigen Erkenntnisse zumMythos kurz erörtert werden sollen.8 Im Hin-

6 Waldenfels (2013a), 80.

7 Vgl. Roland Barthes,Mythen des Alltags (Berlin: Suhrkamp, 2016), 251.

8 Die zentralen Thesen seiner Theorie zumMythos verfasst der Philosoph in: Blumenberg (1996).

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Arte argentino – Ästhetik und Identitätsnarrative in der argentinischen Kunst

blick auf die frühe Funktion des Mythos hält Blumenberg fest: »Der Mythos gehört […]

ursprünglich ganz in den Zweckzusammenhang der Befreiung von Furcht […].«9 Diese

Furcht bezog sich auf das anders als durch Mythen nicht erklärbare Walten der Na-

tur. Der von den Naturkräften überwältigte Mensch gewinne durch Erzählungen einen

Abstand zu seiner Furcht, wie Angus Nicholls und Felix Heidenreich im Hinblick auf

Blumenbergs Darlegungen festhalten. Diesen Abstand hebt der Philosoph besonders

hervor: »Nicht der Stoff des Mythos, sondern die ihm gegenüber zugestandene Distanz

des Zuhörers und Zuschauers ist das entscheidende Moment.«10 Damit stelle sich der

ursprüngliche Mythos der Antike als eine Angst und Furcht reduzierende Erzählung

dar, die – zwischen den Menschen – konfliktlos bleibe und beruhigend wirke. Erst in

der Emanzipation von den Göttern ändere sich diese Funktion: »[…] [D]aß die Götter-

geschichten nicht mehr schrecken und nicht mehr binden, disponiert sie zugleich zu

ihrer ästhetischen Rezeption.«11 Aufgrund dieser Entwicklung von einer Abwesenheit

des Politischen und der Besänftigung durch denMythos hin zur ästhetischenWahrneh-

mung des Mythos differenziert Blumenberg zwischen der »Arbeit desMythos« und der

»Arbeit amMythos«.12 Die »Arbeit am Mythos« gestaltet sich als ›Praxis am Mythos‹, in

welcher, entgegen der Distanz, über die ästhetische Rezeption nun eine Nähe zwischen

Erzählung und dem Leben entstehen kann.

Über die »Arbeit am Mythos« könne, wie Vittoria Borsò zudem festhält, die »Ar-

beit des Mythos«, in der eine »auf die Sicherheit des Menschen zentrierte Weltsicht«

konzipiert werde, kritisch untersucht werden.13 Diese Unterscheidung präzisiert Borsò

anhand des Begriffs der Metamorphose, denn diese situiere sich aufgrund ihrer Zeit-

lichkeit im permanenten »Werden des Lebens«: »Die Metamorphose führt das Sein des

Mythos in das Werden der Überlieferung und in die Zeitlichkeit des Lebens ein.«14 Mit

der Aussage: »Der Mensch ist das, was er wird«, schafft Borsò eine dynamische Ausle-

gung sowohl im Begriff des Subjekts als auch in seinen Erzählungen, die den Mythos

mit einschließen. Demnach könnte auch im Hinfälligen, um die Metapher des Fallens

von Cortázar wieder aufzugreifen, eine Möglichkeit der Rehabilitation liegen.

Vor dem Hintergrund einer dynamischen Auslegung des Mythosbegriffs sollen ver-

schiedene künstlerische Arbeiten erörtert werden. Bevor auf dieWerke vonMinujín und

Noé eingegangen wird, bietet es sich an, die Frage nach dem Mythos im Zeitraum der

Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert zu untersuchen. Denn hier lässt sich ein Wandel

9 Diese Aussage trifft Blumenberg in der 2007 posthumveröffentlichten Theorie derUnbegrifflichkeit,

hier zitiert von Angus Nicholls und Felix Heidenreich, »Mythos.« In Blumenberg lesen: Ein Glossar,

hg. v. Robert Buch und Daniel Weidner (Berlin: Suhrkamp, 2014), 220.

10 Vgl. ebd. Das Zitat, welches Nicholls und Heidenreich anführen, entspringt ebenfalls dem Nach-

lass von Blumenberg und wurde 2001 in Ästhetische und metaphorologische Schriften veröffentlicht.

11 Ebd.

12 Die Beobachtung der Transformation des Mythos und die daraus resultierende Transformation

des Kunstbegriffs wird bei Walter Benjamin über den Begriff der ›Aura‹ dargelegt. Zu Benjamins

Erörterung vgl. 8.1.2.

13 Vgl. Vittoria Borsò, »Das Bindeglied von Mythos und Metamorphose: Reflexionen zu einem trans-

formativenPotential. ZuGiordanoBrunos prozessualenOntologie.« InMythos,Paradies,Translation,

hg. v. Federico Italiano (Bielefeld: transcript, 2018), 50. [Herv. L.G.].

14 Ebd., 52.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbemerkung 213

von einer europäischen hin zur ›argentinischen‹ Auslegung desMythos beobachten. So-

bald der Mythos in einer geschlossenen Form verhandelt werde, schaffe er Identitäten,

die das Werden arretieren, so Borsò.15 Anhand des Wandels können Fragen der Trans-

kulturalität, nämlich der Vermischung verschiedener identitätsstiftender Parameter,

diskutiert und problematisiert werden. Doch parallel bietet die Venus criolla von Centu-

rión sinnlich-materielle Zugänge an, die über eine identitäre Festsetzung hinausgehen.

Es gilt, diese Zugänge fruchtbar zumachen, um schließlich auf die Positionen vonMin-

ujín und Noé überleiten zu können.16 Dabei resultiert die hier dargestellte ›Ästhetik des

Fallens‹, die als ein ›wiederholtes Fallen‹ gedacht wird, sowohl aus einer beweglichen

theoretischen Verhandlung vonMythen, als auch aus einer dynamischen künstlerischen

Praxis.

15 Vgl. ebd., 51.

16 Die Idee zu diesem Kapitel basiert auf der Betrachtung verschiedener Werke von Minujín und

Noé sowie einem Zufall. So war das Bild La Venus criolla im September 2014, zu Beginn meines

Forschungsaufenthaltes in Buenos Aires, in der Eingangshalle des MNBA aufgehängt worden, um

das damals 99-jährige Fotomodell Rosa Amanda Gutiérrez zu ehren. Das Gemälde weckte meine

direkte Neugier und Aufmerksamkeit und stach aus all den Gemälden der umfangreichen Samm-

lung des Museums heraus.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

