Vorbemerkung

»[..] [NJuestra condicidn es la recaida y la
desalteracion [..].<
Julio Cortazar

In Cortdzars Kurzgeschichte Me caigo y me levanto fallen Dinge - cosas, lapiz, jazmin,
bufiuelos frios, caracol und nube — auf dieselbe Art und Weise, wie auch Menschen dem
Fall ausgesetzt sind. Es fallen ein kranker Herr, sefior enfermo, Frauen, mujeres, Pérez, der
Dichter, und auch der Erzihler selbst sowie seine Tante sehen sich dem Fallen ausgelie-
fert. Doch dariiber hinaus fillt auch die Sprache: »Y no hablemos de las palabras, esas
recayentes deplorables«. (»Und lasst uns nicht itber Worte reden, diese beklagenswer-
ten Riickfilligen«, UdA.) Mit Bezug auf die Kurzgeschichte Cortazars wird im Folgen-
den die Frage nach dem >Hinfallen< und >Aufstehen< untersucht, um unterschiedliche
Formen des Fallens (und des Aufstehens) herausarbeiten zu kénnen. Dabei wird die Fra-
gestellung Cortazars auf ein konkretes Phinomen angewendet: den Mythos. Was hat es
mit dem Mythos im Kontext der >argentinischen< und ferner der slateinamerikanischen
Kunst« auf sich? Dieses Kapitel macht es sich zur Aufgabe, der Frage nach dem Mythos
nachzugehen und sie im Hinblick auf die kiinstlerischen Arbeiten von Marta Minyjin
und Luis Felipe Noé zu vertiefen. Cortazar bietet einen mdglichen Einstieg, um eine
methodische Herangehensweise an das komplexe Phinomen des Mythos entwickeln
zu kdnnen. So steht, wie nun dargelegt wird, die Frage nach dem Mythos von Anfang
an mit der Frage nach dem Hinfallen und Aufstehen in enger Verbindung.

Schon zu Beginn von Me caigo y me levanto hilt der Erzidhler fest, dass zuerst der Fall
geschehe und dann eine >Rehabilitation« einsetze. Denn in allem was fillt, ringe stets
der Wille, sich zu rehabilitieren: »En lo mas recaido hay algo que siempre pugna por
rehabilitarse [...].« (»Im Riickfilligsten steckt etwas, das immer darum kimpft, sich zu
rehabilitieren [...]«, UdA.) In Cortazars Geschichte wachsen zertretene Pilze wieder neu
und Uhren, die ihr Armband verloren haben, werden repariert. Wahrend Schnecken
sich von ihrem Haus trennen und Wolken weiterziehen, wihrend also >fallende« Dinge,
sich dem Fall als solchem gar nicht bewusst seien und von einer »compensacién ajena

1 »[..] [UInsere Bedingung liegt im Riickfall und der>Ent-Anderung:[..].« (UdA). Zitiert aus der Kurz-
geschichte Me caigoy me levanto. Vgl.Julio Cortazar, La vuelta al dia en ochenta mundos (Madrid, 1984),
63-65. .

https://dol.org/10.14361/9783839480849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Arte argentino - Asthetik und Identitatsnarrative in der argentinischen Kunst

rehabilitiert wiirden, verhalte sich das fallende Subjekt anders. Denn zunichst, wis-
sen wir nicht, dass wir in Fallen fallen, auf die Dinge hereinfallen und auch tatsichlich
hinfallen konnen. Deshalb fragt Cortizar nach dem Bewusstwerden des Falls — »Pero
nosotros tia scémo haremos?, ;Cémo nos daremos cuenta de que hemos recaido [...]
scémo nos rehabilitaremos?« —, um schliefllich anerkennen zu miissen, dass das Fallen
selbst >orientierungslos« ist. (»Aber wir, Tante, wie sollen wir das machen? Wie werden
wir erkennen, dass wir riickfillig geworden sind [...], wie sollen wir uns rehabilitieren?«,
UdA.) Denn nicht alles fillt von oben nach unten und nicht immer kann gesagt werden,
wo man sich befindet. Zum Fallen gehort ein Raum, in den jemand oder etwas man
fallt. Gleichzeitig wird durch den Fall ein weiterer Raum konstruiert. Wie definiert sich
jedoch diese Riumlichkeit, wenn die Wahrnehmung von einer allgemeinen Orientie-
rungslosigkeit bestimmt wird? Woher kénnen wir also wissen, wie Cortdzar klug an-
merkt, dass Ikarus nicht dachte, er wiirde in den Himmel fallen, wihrend er im Meer
versank? Die Frage, die sich hier auftut, ist an die Mafieinheiten gerichtet, die unser
Leben bestimmen. Ist es Gott, der uns von dem »schlecht vorbereiteten Kopfsprung«
befreien kann, der uns rehabilitiert, fragt der Erzahler. Auf die antiken Mythologien und
die Geschichte des Abendlandes eingehend, stellt er schliefilich fest, dass es »jemanden«
gebe, der oder die behauptet habe, eine Rehabilitation sei nur in Form der Alteration
méglich: »Hay quien ha sostenido que la rehabilitacién sélo es posible alterandose«.
Doch dieser »jemand« — wie der Erzihler anmerkt — habe vergessen, dass jedes wieder-
holte Fallen (recaida) eine »desalteracidng, eine Riickkehr in den »barrro de la culpa« sei:
»[...] pero olvidé que toda recaida es una desalteracién«. Aus diesem Schlamm méchte
man® sich befreien und nach dem Gliick - »[...] salimos del barro en busca de la feli-
cidad« — suchen. In der Geschichte des Abendlandes wurden Begriffe wie »culpa« und
»felicidad« ideologisch konnotiert. Cortazar stellt diesem christlichen Motiv, das mit
der Schuld und der ewigen Siinde verbunden ist, den wiederholten Fall gegeniiber, in
welchem sich die »desalteracién« ereignet. Denn im Fallen befreit sich das Subjekt von
seinem vorbestimmten Schicksal. Die Rehabilitation als Alteration* zu begreifen, sei
nach Cortazar jedoch blof eine »traurige Redundanz«. Denn tatsichlich >rehabilitie-
ren< wir unsere Korper und unsere Gedanken nicht, wenn wir uns in der Logik eines
slinearen Falls< begreifen, welcher sich lediglich zwischen Rehabilitation und Alterati-
on verortet.> Die Betonung liegt bei Cortizar deshalb auf dem Akt des wiederholten
Fallens und der »desalteracién«: »[N]uestra condicién es la recaida y la desalteracién«.
Erst in der permanenten Wiederholung von Hinfallen und Aufstehen verindern sich

2 »Es gibt Leute, die daran festhalten, dass eine Rehabilitation nur moglich ist, wenn man sich selbst
verindert.« (UdA). Cortazar (1984). Moglicherweise bezieht sich der Autor mit»hay quien«auf das
flauberische »on dit«, was sich im Sinne Bourdieus als »Doxa« und demnach als Gegebenesin einer
Gesellschaft etabliert. Vgl. Pierre Bourdieu, Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen
Feldes (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2016). (Ich danke Vittoria Borso fir diesen Hinweis.)

3 Der hier verwendete Plural (somos/salimos) konnte erneut auf die in »on dit« verkérperte Gesell-
schaft hinweisen.

4 Im medizinischen Sinne beschreibt die >Alteration< neben einer >Verdnderung« (lat. alterare) den
Vorgang einer Verschlechterung, beispielsweise im Verlauf einer Krankheit.

5 Diese Einsicht lief3e sich auch auf die Nationsdebatte samt ihrer unterschiedlichen Diskurse, die
anhand der Monumente von Colén und Azurduy diskutiert worden sind, tibertragen. Vgl. dazu 2.1.

https://dol.org/10.14361/9783839480849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

Dinge und Subjekte, erst hier kann ein anderes Denken tiber das Gegebene und die
Lebensbedingungen — nuestra condicién — einsetzen. So wird die Wiederholung hier als
eine »ordnungsverindernde Wiederholung« verstanden, die Bernhard Waldenfels wie
folgt skizziert: »Wiederholung macht gleich, was nicht gleich ist. Eben deshalb ist sie nicht
nur ordnungserhaltend, sondern auch ordnungsbildend und ordnungsverindernd.«®
Demnach geht es im Fallen und im Akt der »desalteracién« nicht nur um eine Veran-
derung, sondern vielmehr geht es um die permanente >Anderung der Anderung:. Die
Konzeption von >Krankheit« (Fall) und >Heilung« (Rehabilitation) wird grundsitzlich an-
deren Parametern ausgesetzt, wenn der Prozess des wiederholten Fallens in den Fokus
gerit. Vor diesem Hintergrund setzt Cortdzar den Erzihler der Geschichte und die tia
einem Experiment aus. Sie beobachten sich gegenseitig jeweils im unterschiedlichen
Status der Rehabilitation und des Fallens, sodass am Ende die Differenz zwischen bei-
den Zustinden extrem grofd sein wird. Erst dann glaubt der Erzihler zu wissen, dass
das »System« funktioniert habe. Und erst dann kénne man das gewohnliche Leben und
alle bisher bekannten »recaidas« hinter sich lassen, um sich dem Neuen zu widmen.
Die Ironie Cortizars iibertrumpft das Leben des Erzihlers, welcher sich nach seiner
Erkenntnis iiber das »System« desalterieren, seinen Wecker um drei Uhr morgens stellen
und sich vom ehelichen Leben fortan verabschieden will. Doch nach jedem Fall schleicht
sich die Gewohnheit ein. Wie konnte dieser stets wiederkehrenden condicion besser be-
gegnet werden als mit Ironie und einer >simplen Siindes, einem Schokoladeneis mit
bizcochito?

Das folgende Kapitel widmet sich dem wiederholten >Hinfallen< und >Aufstehen«
im Sinne Cortdzars. Es geht darum, die kiinstlerischen Arbeiten im transformativen
Prozess des Fallens zu erleben und zu denken. Dabei nimmt in dieser Analyse, wie mit
Ikarus in der Erzdhlung bereits angedeutet wurde, der antike Mythos eine zentrale Rolle
ein. Dass Ikarus fillt, wird nicht angezweifelt, aber dass sein Fall unterschiedlich ge-
deutet werden kann, wie Cortazar zeigt, soll fiir die folgende Analyse des Gemaildes La
Venus criolla von Emilio Centurién und den darum entstandenen Diskurs der argenti-
nidad fruchtbar gemacht werden. Die Frage nach dem Fall ist immer auch eine Frage
nach der Perspektive und nach einer bestimmten Verortung im Raum. Doch wie kann
ein festgelegter Raum mobilisiert, ja beweglich werden?

Der Raum des Mythos, welcher im Hinblick auf die kiinstlerischen Arbeiten verhan-
delt werden soll, lisst auf eine komplexe Geschichte zuriickblicken. Mythen kénnen, wie
spitestens seit Roland Barthes bekannt ist, iiberall entstehen. Da Barthes den Mythos
als eine Rede interpretiert, kann fir ihn alles, was zum Diskurs werden kann, auch
zum Mythos werden.” Doch um den Mythosbegriff historisch und in seiner urspriing-
lichen Funktion begreifen zu kénnen, gilt es eine bestimmte Form, nimlich den antiken
Mythos, niher zu beleuchten. Dieser hat die Geschichte des Abendlandes, vor allem die
Kunstgeschichte, wesentlich geprigt. Die Bedeutung und die Mechanismen des Mythos
wurden von Hans Blumenberg ausfiihrlich untersucht und dargelegt, weshalb an dieser
Stelle seine wichtigen Erkenntnisse zum Mythos kurz erortert werden sollen.® Im Hin-

6 Waldenfels (2013a), 80.
7 Vgl. Roland Barthes, Mythen des Alltags (Berlin: Suhrkamp, 2016), 251.
8 Die zentralen Thesen seiner Theorie zum Mythos verfasst der Philosoph in: Blumenberg (1996).

https://dol.org/10.14361/9783839480849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30, - ET—

Al


https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Arte argentino - Asthetik und Identitatsnarrative in der argentinischen Kunst

blick auf die frithe Funktion des Mythos hilt Blumenberg fest: »Der Mythos gehort [...]
urspriinglich ganz in den Zweckzusammenhang der Befreiung von Furcht [..].<° Diese
Furcht bezog sich auf das anders als durch Mythen nicht erklirbare Walten der Na-
tur. Der von den Naturkriften iberwiltigte Mensch gewinne durch Erzihlungen einen
Abstand zu seiner Furcht, wie Angus Nicholls und Felix Heidenreich im Hinblick auf
Blumenbergs Darlegungen festhalten. Diesen Abstand hebt der Philosoph besonders
hervor: »Nicht der Stoff des Mythos, sondern die ihm gegeniiber zugestandene Distanz
des Zuhérers und Zuschauers ist das entscheidende Moment.«® Damit stelle sich der
urspriingliche Mythos der Antike als eine Angst und Furcht reduzierende Erzihlung
dar, die — zwischen den Menschen — konfliktlos bleibe und beruhigend wirke. Erst in
der Emanzipation von den Gottern dndere sich diese Funktion: »[...] [D]aR die Gotter-
geschichten nicht mehr schrecken und nicht mehr binden, disponiert sie zugleich zu
ihrer dsthetischen Rezeption.«! Aufgrund dieser Entwicklung von einer Abwesenheit
des Politischen und der Besdnftigung durch den Mythos hin zur dsthetischen Wahrneh-
mung des Mythos differenziert Blumenberg zwischen der »Arbeit des Mythos« und der
»Arbeit am Mythos«.'* Die »Arbeit am Mythos« gestaltet sich als >Praxis am Mythos, in
welcher, entgegen der Distanz, iiber die dsthetische Rezeption nun eine Nihe zwischen
Erzihlung und dem Leben entstehen kann.

Uber die »Arbeit am Mythos« kénne, wie Vittoria Borsd zudem festhilt, die »Ar-
beit des Mythosc, in der eine »auf die Sicherheit des Menschen zentrierte Weltsicht«
konzipiert werde, kritisch untersucht werden.® Diese Unterscheidung prizisiert Borso
anhand des Begriffs der Metamorphose, denn diese situiere sich aufgrund ihrer Zeit-
lichkeit im permanenten »Werden des Lebens«: »Die Metamorphose fithrt das Sein des
Mythos in das Werden der Uberlieferung und in die Zeitlichkeit des Lebens ein.«* Mit
der Aussage: »Der Mensch ist das, was er wird«, schafft Borso eine dynamische Ausle-
gung sowohl im Begriff des Subjekts als auch in seinen Erzihlungen, die den Mythos
mit einschliefen. Demnach konnte auch im Hinfilligen, um die Metapher des Fallens
von Cortazar wieder aufzugreifen, eine Moglichkeit der Rehabilitation liegen.

Vor dem Hintergrund einer dynamischen Auslegung des Mythosbegriffs sollen ver-
schiedene kiinstlerische Arbeiten erortert werden. Bevor auf die Werke von Minujin und
Noé eingegangen wird, bietet es sich an, die Frage nach dem Mythos im Zeitraum der
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert zu untersuchen. Denn hier lisst sich ein Wandel

9 Diese Aussage trifft Blumenberg in der 2007 posthum veréffentlichten Theorie der Unbegrifflichkeit,
hier zitiert von Angus Nicholls und Felix Heidenreich, »Mythos.« In Blumenberg lesen: Ein Glossar,
hg. v. Robert Buch und Daniel Weidner (Berlin: Suhrkamp, 2014), 220.

10 Vgl ebd. Das Zitat, welches Nicholls und Heidenreich anfiihren, entspringt ebenfalls dem Nach-
lass von Blumenberg und wurde 2001 in Asthetische und metaphorologische Schriften veroffentlicht.

11 Ebd.

12 Die Beobachtung der Transformation des Mythos und die daraus resultierende Transformation
des Kunstbegriffs wird bei Walter Benjamin liber den Begriff der>Aura< dargelegt. Zu Benjamins
Erdrterung vgl. 8.1.2.

13 Vgl. Vittoria Borso, »Das Bindeglied von Mythos und Metamorphose: Reflexionen zu einem trans-
formativen Potential. Zu Giordano Brunos prozessualen Ontologie.« In Mythos, Paradies, Translation,
hg. v. Federico Italiano (Bielefeld: transcript, 2018), 50. [Herv. L.G.].

14 Ebd., s52.

https://dol.org/10.14361/9783839480849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

von einer europiischen hin zur >argentinischen< Auslegung des Mythos beobachten. So-
bald der Mythos in einer geschlossenen Form verhandelt werde, schaffe er Identititen,
die das Werden arretieren, so Borsd.”> Anhand des Wandels kénnen Fragen der Trans-
kulturalitit, nimlich der Vermischung verschiedener identititsstiftender Parameter,
diskutiert und problematisiert werden. Doch parallel bietet die Venus criolla von Centu-
rién sinnlich-materielle Zuginge an, die tiber eine identitire Festsetzung hinausgehen.
Es gilt, diese Zuginge fruchtbar zu machen, um schlieflich auf die Positionen von Min-
ujin und Noé iiberleiten zu kénnen. Dabei resultiert die hier dargestellte »Asthetik des
Fallens, die als ein >wiederholtes Fallen< gedacht wird, sowohl aus einer beweglichen
theoretischen Verhandlung von Mythen, als auch aus einer dynamischen kiinstlerischen
Praxis.

15 Vgl.ebd., 51.

16  Die Idee zu diesem Kapitel basiert auf der Betrachtung verschiedener Werke von Minujin und
Noé sowie einem Zufall. So war das Bild La Venus criolla im September 2014, zu Beginn meines
Forschungsaufenthaltes in Buenos Aires, in der Eingangshalle des MNBA aufgehdngt worden, um
das damals 99-jdhrige Fotomodell Rosa Amanda Gutiérrez zu ehren. Das Gemalde weckte meine
direkte Neugier und Aufmerksamkeit und stach aus all den Gemalden der umfangreichen Samm-
lung des Museums heraus.

https://dol.org/10.14361/9783839480849-011 - am 14.02.2026, 22:09:30, - ET—

23


https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839480849-011 - am 14.02.2026, 22:

- ET—


https://doi.org/10.14361/9783839460849-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

