4. Freiheit und Intersubjektivitat

Ziel des zweiten Teils dieser Arbeit ist es, im erweiterten Begriff der Zwei-
ten Natur verstindlich zu machen, inwieweit Selbstbestimmung durch die
Normen einer intersubjektiven Praxis vermittelt ist und damit nicht bloRe
Willkiir. Da dies zu einem Einwand fithren wird, der, analog zu unserem Ein-
wand gegen McDowell, das >Kantische Paradox« wiederkehren sieht, werden
wir zugleich einen Begriff immanenter Kritik als Antwort auf diesen Einwand
entwickeln. Exegetisch werden wir uns dazu der Phinomenologie des Geistes zu-
wenden.

In Hinfithrung auf die Lektiire des Geist-Kapitels der Phanomenologie des
Geistes wollen wir uns im ersten Kapitel dieses Teils von Axel Honneths frii-
her Hegel-Rezeption sowie von seinem daraus entwickelten Anerkennungs-
begriff abgrenzen. Dabei soll vorbereitend erliutert werden, inwieweit das
Geist-Kapitel als Explikation einer Ko-Konstitution von Subjektivitit und in-
tersubjektiver Praxis zu verstehen ist. Durch diese Ko-Konstitution ist Selbst-
bestimmung intersubjektiv vermittelt.

Darauf folgt die Explikation der Momente der Zweiten Natur, die die Be-
wegung der Freiheit der Kritik ausmachen, in analytischer Abstraktion aus
dem Gesamtbild. Es handelt sich dabei um unmittelbare Gewohnheit, Ent-
fremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung als immanente
Kritik. Im Gesamtbild sind diese Momente untereinander vermittelt.

In zwei Unterkapiteln wollen wir auf die immanenten Gefahren des Schei-
terns innerhalb der Freiheit der Kritik hinweisen. Die Verbindung zwischen
(historischer) Genese und (analytischer) Systematik in der Methode der Phi-
nomenologie wird uns auf diese Gefahren hinweisen. Im ersten Unterkapitel
(4.2.3.) werden blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit als diese Gefahren in
analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild eingefiihrt. Im zweiten Unter-
kapitel (4.2.7.) werden beide Gefahren vor dem Hintergrund von Aneignung
als immanenter Kritik genauer beleuchtet.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Freiheit der Kritik

In unserer Absicht, eine Antwort auf das >Kantische Paradox« zu geben,
werden wir einen Begriff immanenter Kritik als Selbstkritik auf Ebene des
Selbstverstindnisses unserer Zweiten Natur erliutern. Mit dem Begriff im-
manenter Kritik wird sich der erste Einwand einer Wiederkehr des >Kanti-
schen Paradoxes« als unberechtigt erweisen. In Bezug auf den Maf3stab dieser
Kritik wird sich jedoch der Einwand des >Kantischen Paradoxes« ein weiteres
Mal wiederholen. Dies wird uns dazu fithren, im dritten Teil der Arbeit den
Zusammenhang von Reflexivitit und Zeitlichkeit zu explizieren.

4.1. Hinfiihrung zur Lektiire der Phinomenologie des Geistes

Die Phinomenologie des Geistes sollte urspriinglich den Titel »Wissenschaft der
Erfahrung des Bewuf3tseyns« tragen. Wie kam es zur Anderung des Titels?
Zum Zeitpunkt des Vertragsabschlusses mit seinem Verleger Joseph Anton
Goebhardt hatte Hegel den Plan, ein System der Wissenschaft in zwei Teilen
zu schreiben.! Der erste Teil sollte eine Einleitung unter dem Titel »Erster
Theil. Wissenschaft der Erfahrung des Bewusstseyns« und der zweite Teil die
»Logik« werden. Der erste Teil sollte bis Ostern 1806 gedruckt sein und He-
gel eine erste Honorarzahlung erhalten. Aber als Hegel das Vernunft-Kapitel
fast abgeschlossen und beim Verleger eingereicht hatte, weigerte dieser sich
plétzlich sowohl den Text weiter zu drucken als auch das vereinbarte Honorar
auszuzahlen, denn Hegel hatte unterdessen seine Konzeption des Buches ge-
andert und entschieden, ein zuerst nicht vorgesehenes Kapitel, nimlich das
Geist-Kapitel und damit auch das Religionskapitel, hinzuzufiigen. Dies macht
auch das Inhaltsverzeichnis deutlich, in welchem der Abschnitt C eigentlich
der letzte werden sollte. In der 1807 verdffentlichten Erstausgabe der Phi-
nomenologie wird dieser Abschnitt aber ausgeweitet in die Unterabschnit-
te (AA), (BB), (CC) und (DD). Das Kapitel C.V.C., das als letztes Unterkapitel
des Vernunftkapitels Endpunkt der Abhandlung hitte sein sollen, ist nun die
neue Mitte des Buches. Durch die Ausweitung wuchs das Manuskript fast auf
die doppelte Linge an und fiir die geplante Logik war im selben Band kein
Platz mehr. Aus diesem Grund schreibt Hegel nachtriglich auch eine Vorrede
zur Phinomenologie, welche das Werk nun als die Einleitung in das gesamte
System (nicht nur der Logik) charakterisiert. SchlieRlich kommt es auch zur
Abinderung des Titels in Phdnomenologie des Geistes. Eckart Forster liest diese

1 Vgl. Forster 2012, 304ff.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Veranderung dahingehend, dass Hegel klar geworden sei, dass die Idee des
Absoluten als Einleitung ins System der Wissenschaft nicht nur abstrakt, son-
dern auch konkret und inhaltlich-material zu sein hat. Das heif3t alle Gestal-
ten, die vor dem Geist-Kapitel entwickelt werden, miissen nochmals durch-
laufen werden. Nach dem Aufstieg zum Geist folgt, beginnend mit dem Ab-
schnitt »Die Individualitit, welche sich an und fir sich reell ist«, der Abstieg
zum Konkret-Besonderen.” Diese Deutung trifft zu, da es sich tatsichlich im
zweiten Teil der Phinomenologie um eine Konkretisierung handelt. Wichtiger
aber noch als die Form der Konkretisierung ist, auf was Hegel diese Konkreti-
on richtet, nimlich auf die Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver
Praxis, und zwar, wie im Kapitel zum absoluten Geist klar wird, auf Ebene
des reflexiven Selbstverstindnisses von Subjekt und Praxis. Angezeigt wird
dies schon im Kapitel zum Selbstbewusstsein, in welchem vor dem Abschnitt
zur Dialektik von Herr und Knecht der Begriff des reinen Anerkennens ein-
gefithrt wird.® Das Vernunftkapitel kann diese Ankiindigung nicht einholen,
denn dazu bedarf es der Entwicklung dieses Gedankens im Kapitel zum Geist
wie auch der abschliefenden Uberlegungen der Phéinomenologie zur Ebene des
absoluten Geistes. Wie hoch der systematische Stellenwert dieser Uberlegun-
gen ist, zeigt der verinderte Titel, welcher nun den Geist ins Zentrum der
Phinomenologie riickt. Das Kapitel zur Religion lisst sich parallel zum Geist-
Kapitel beziehungsweise als Ausformulierung eines impliziten Punktes des
Kapitels zum Geist, nimlich des Begriffs von Reflexivitit lesen, wie wir sehen
werden.

Gegen die These, dass Hegel eine Ko-Konstitution von Subjekt und inter-
subjektiver Praxis im gesamten zweiten Teil der Phdnomenologie entwickelt,
spricht sich Axel Honneth im Kontext seiner Entwicklung eines Begriffs der

2 Vgl. Forster 2012, 356ff.
3 Vgl. Hegel, PhG, 147.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

79


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Freiheit der Kritik

Anerkennung aus.* Diesen Begriff entwickelt Honneth im Zuge seiner ein-
flussreichen Lesart der Hegelschen Frithschriften bis zur und einschlieRlich
der Phanomenologie. Zwar hat Honneth in neueren Schriften die These, dass
Hegel spitestens mit der Phinomenologie des Geistes eine bewusstseinstheoreti-
sche Verengung des zuvor intersubjektiven Ansatzes vorgenommen habe, re-
vidiert,” dennoch bleibt seine urspriingliche Lesart aus Kampfum Anerkennung
(1994) einflussreich. Auflerdem eignet sich Honneths frithe Hegel-Lektiire da-
zu, sich in Abgrenzung von dieser Lektiire das Geist-Kapitel der Phinomenolo-
gie als Darstellung der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Pra-
xis zu verdeutlichen. Dies soll im Folgenden geschehen, um zu unserer Lesart
des Geist-Kapitels der Phinomenologie hinzufiithren.

4.1.1.  Axel Honneths friihe Hegel-Rezeption

Honneth liest die erste Phase der Hegelschen Schriften® als eine Phase, in der
Hegel eine intersubjektive Praxis normativ gehaltvoller Kommunikationsbe-
ziehungen entwickelt. Diese Beziehungen gehen den Subjekten voraus und

4 Vittorio Hosle, der Hegels Philosophie als objektiven Idealismus liest, geht sogar so
weit zu schreiben, dass »die Konzeption einer reflexiven Intersubjektivitat, einer dia-
logischen Rationalititihm zeitlebens fremd geblieben«sei (Hosle 1988, Bd. 1, 274). He-
gel habe zeitlebens keinen Begriff von Intersubjektivitat entwickelt und auch Selbst-
bewusstsein gehe bei ihm nicht aus intersubjektiven Beziehungen hervor (vgl. Hésle
1988, Bd. 2, 369). In Bezug auf die Phanomenologie sieht Hosle zwar, dass Hegel hier
Uber Intersubjektivitit nachdenkt, doch nimmt Intersubjektivitit dabei seiner Mei-
nung nach keine zentrale Stellung ein. Hosle liest die Abschnitte im Geist-Kapitel aus-
schliefdlich als »abnorme, sich iiber sich selbst tiuschende« beziehungsweise »wider-
spriichliche Formen von Intersubjektivitit« (Hosle 1988, Bd. 2, 383).

5 »Inzwischen glaube ich nicht mehr, dafd Hegel seinen anfinglichen Intersubjektivis-
mus im Zuge seiner Entwicklung einem monologischen Konzept des Geistes geopfert
hat, sondern ich gehe davon aus, daf er Zeit seines Lebens den objektiven Ceist, also
die soziale Realitat, als ein Verhaltnis aus geschichteten Anerkennungsverhiltnissen
begreifen wollte« (Honneth 2010, 8).

6 Wir teilen Hegels Schriften — Honneth zunidchst folgend — in Bezug auf den Anerken-
nungsbegriff in drei chronologische Phasen ein, die sich zugleich als inhaltliche Sys-
tematik herausstellen sollen. Zur ersten Phase gehoren die folgenden Schriften: »Dif-
ferenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie« (1801), »Uber die
wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der praktischen
Philosophie und sein Verhaltnis zu den positiven Rechtswissenschaften« (1802/03),
»System der Sittlichkeit« (1802/03).

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Individuen miissen sich aus diesen intersubjektiven Beziehungen herausdif-
ferenzieren, um sich als individuierte Subjekte verstehen zu konnen. Eman-
zipation der einzelnen Subjekte und gleichzeitig wachsende Vergemeinschaf-
tung untereinander werden durch einen Kampf um Anerkennung angetrie-
ben. Dabei entsteht ein rationales Gefiithl intersubjektiver Gemeinsambkeiten.
Die erste Phase der Hegelschen Schriften kann man so lesen. Auch wenn die
kommunikationstheoretischen Aspekte bei Hegel keine explizite Rolle spie-
len, so kommt er doch iiber eine Kritik naturrechtlicher Systeme, die »das
Sein des Einzelnen als das Erste und Héchste setzen«,” zu einer vorgingigen
intersubjektiven Praxis: »[D]as Volk ist eher der Natur nach als der Einzel-
ne; denn wenn der Einzelne abgesondert nichts Selbstindiges ist, so muf er
gleich allen Teilen in einer Einheit mit dem Ganzen sein.«® Der Einzelne wird
in die vorherrschende normative Ordnung (»das Volk«) durch Erziehung ein-
sozialisiert und damit Teil einer Vergemeinschaftung:

»Das Lebendige unter dieser Form des Negativen ist das Werden der Sittlich-
keit und die Erziehung nach ihrer Bestimmtheit das erscheinende fortgehen-
de Aufheben des Negativen oder Subjektiven, denn das Kind ist als die Form
der Moglichkeit einesssittlichen Individuums ein Subjektives oder Negatives,
dessen Mannbarwerden das Aufhéren dieser Form und dessen Erziehung die
Zucht oder das Bezwingen derselben ist.«’

Es bleibt an dieser Stelle noch fraglich, wie aus der Vergemeinschaftung
durch disziplinierende Erziehung selbstbestimmte Subjekte hervorgehen
sollen. Der Prozess einer Entfremdung des Subjekts von der normativen
Ordnung ist hier noch nicht ausgearbeitet. Im »System der Sittlichkeit«
veranschaulicht Hegel anhand seiner Ausfithrungen zum Verbrechen diesen
Entfremdungsprozess aber in ersten Ziigen als ein Anerkennungsgeschehen
mit dem Resultat wechselseitiger Anschauung, in welcher »das Individuum
sich in jedem als sich selbst«’® anschaut. In diesem Prozess spielt auch schon
der spiter in der PhG ausgearbeitete Kampf zwischen Herr und Knecht"
eine konstitutive Rolle. Wie im Herr-Knecht-Kapitel der PhG geht es dabei
um eine vollstindige Negation, bei welcher »das Ganze [einer Person] auf

7 Hegel 1986d, 454.

8 Hegel 1986d, 505.

9 Hegel 1986d, 507.

10 Hegel 1967, 54.

1 Vgl. Hegel 1967, 46ff.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

81


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Freiheit der Kritik

dem Spiel steht«.” In seiner Lesart der ersten Phase kénnen wir Honneth
zustimmen. Kritisch zu betrachten ist jedoch die Lesart der zweiten Phase,”
die Honneth im Sinne eines Bruchs in Hegels Philosophie interpretiert,

»weil nun ndmlich der Objektbereich seiner [Hegels] rekonstruktiven
Analysen sich nicht mehr primar aus Formen der sozialen Interaktion,
aus ssittlichen Verhiltnissen¢, zusammensetzt, sondern aus Stufen der
Selbstvermittlung des individuellen Bewusstseins besteht, kann auch die
Kommunikationsbeziehung zwischen den Subjekten nicht mehr als etwas
den Individuen prinzipiell Vorgiangiges aufgefait werden. [..] Weil Hegel
[..] die Vorstellung einer vorgingigen Intersubjektivitit des Lebens der
Menschen preisgibt, kann er jetzt auch den ProzefR der Individualisierung
nicht mehr als einen Vorgang der konflikthaften Herauslosung des einzel-
nen aus bereits existierenden Kommunikationsbeziehungen denken; ja,
seine politische Theorie der Sittlichkeit verliert ilberhaupt den Charakter
einer>Gesellschaftsgeschichte«.«'

Mit dem »System der spekulativen Philosophie« treten explizit bewusstseins-
philosophische Uberlegungen in Hegels Philosophie ein, welche den Weg ei-
ner Selbstreflexion des Geistes beschreiben. Diesen Entwicklungsprozess des
Geistes liest Honneth als ein methodisch hierarchisch aufgebautes, reines
Reflexionsgeschehen in Form gedanklicher Ausdifferenzierungen. Erst das
schon vollstindig reflexive Bewusstsein vollzieht das intersubjektive Aner-
kennungsgeschehen in dem Augenblick, in dem es »sich in einer anderen
solchen Totalitit, Bewufitsein, sich als sich selbst erkennt«.” Nach Honneth
speist sich der materiale Gehalt von Hegels Philosophie ab hier, spitestens
aber mit der PhG vollstindig aus dem Muster einer reinen, monologischen
Fortbildung der Selbstbeziehung des Geistes. Trotzdem — und das wollen wir
gegen Honneths Lesart der zweiten Phase betonen — geht aus dieser Wendung
ein theoretischer Gewinn hervor, denn die subjekttheoretische Entwicklung
macht den Stellenwert der Anerkennung fiir die Konstitution von Subjektivi-
tit deutlich: »[Ilndem es [das Selbstbewusstsein] sich im Anerkennen reali-
siert, ist es aufgehoben; und es ist darin fiir sich selbst als ein Aufgehobenes;

12 Hegel 1967, 47.

13 Zu dieser zweiten Phase gehdren insbesondere: »System der spekulativen Philoso-
phie« (1803/1804), »Jenaer Realphilosophie« (1805/06).

14 Honneth 1994, 51f,, Einfligung A.B.

15 Hegel 1986e, 217.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat 83

es erkennt sich selbst als ein Aufgehobenes, denn eben es ist nur ALS AN-
ERKANNT.«*® Die Wendung zur Bewusstseinsphilosophie erlaubt es Hegel,
das Motiv der intersubjektiven Praxis mit der Konstitution von Subjektivitit
systematisch in Verbindung zu bringen.

Honneths Einwand itbersieht, dass Hegel mit der Wende zur Bewusstseins-
bzw. Subjektphilosophie zugleich ein neues Verstindnis subjektiver Frei-
heit entwickelt, die nicht mehr vollstindig in Vergemeinschaftung aufgeht.
Damit iibersieht Honneth eine entscheidende Neuerung des letzten Jenaer
Systementwurfs:

»In nichts kommt schlielich deutlicher zum Ausdruck, wie weit Hegel die
Sphare der Sittlichkeit inzwischen von aller Intersubjektivitat gereinigt hat,
[..] Hegel faRt den Handlungsbereich des Staates nicht, wie doch eigent-
lich zu erwarten gewesen wire, als den Ort einer Verwirklichung von sol-
chen Anerkennungsbeziehungen auf, die dem Individuum in seiner lebens-
geschichtlichen Einzigartigkeit Achtung verschaffen; dazu ist er deswegen
nichtin der Lage, weil er sich die sittliche Sphare im ganzen als eine Objek-
tivationsform der Selbstreflexion des Geistes vorstellt, so daf an die Stelle
von intersubjektiven Verhiltnissen durchgiangig die Beziehungen zwischen
einem Subjekt und seinen EntiufRerungsmomenten treten miissen.«'’

Spitestens ab der Phinomenologie des Geistes tritt Honneth zufolge in Hegels
Werk an die Stelle der vorgingigen intersubjektiven Praxis die monologische
Bildung einer Subjektivitit zu ihrer Selbstbewusstwerdung. Nun wollen wir
diesen Bruch gar nicht so sehr bestreiten, denn man kann Hegel so lesen,
dass er mit dem »System der spekulativen Philosophie« vorerst in Richtung
einer reinen Bewusstseinsphilosophie tendiert. Aber wir wollen diesen Bruch
mit Blick auf die dritte Phase'® anders deuten. Geht man davon aus, dass es
erst in der Phinomenologie des Geistes zum ausgearbeiteten Anerkennungsbe-
griff kommt, dann leitet Hegel mit der bewusstseinsphilosophischen Wende
den zweiten Teil einer Vorbereitung ein, um den systematisch ausgearbeite-
ten Anerkennungsbegriff letztendlich als Ko-Konstitution von intersubjekti-
ver Praxis und Subjektivitit in der Phinomenologie des Geist zu explizieren. In
Kampf um Anerkennung hilt Honneth die Phdanomenologie des Geistes jedoch fiir
irrelevant beziiglich eines Anerkennungsbegriffes:

16  Hegel 1986€, 223, Einfligung A.B.
17 Honneth 1994, 101f.
18  Zudieser dritten Phase gehort insbesondere die Phinomenologie des Geistes (1807).

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Freiheit der Kritik

»Nun ist das damit umrissene Programm im Werke Hegels freilich nie tiber
die Schwelle von blofien Skizzen und Entwiirfen hinausgelangt; bereits in
der >Phdnomenologie des Geistes¢, mit deren Fertigstellung Hegel seine
schriftliche Tatigkeit in Jena beschliefdt, hat das Vorstellungsmodell eines
>Kampfes um Anerkennung< seine theorieprigende Bedeutung wieder
verloren.«'

Dies fithrt uns zu einer Kritik an Honneths Anerkennungsbegriff in systema-
tischer Hinsicht.

4.1.2. Axel Honneths Anerkennungsbegriff

Die von Honneth (im Rahmen einer kritischen Gesellschaftstheorie) konzi-
pierte intersubjektive Anerkennung umfasst drei Formen von Anerkennung:*°
Liebe, Recht und Solidaritit. Innerhalb dieser drei Sphiren entwickelt Hon-
neth einen Begriff reziproker Anerkennung, welche die Individualitit der
Subjekte formt. Mit jeder dieser Stufen von Anerkennung geht ein Gewinn
an selbstbestimmter Individualitit einher. In der Sphire der Liebe findet ein
wesentlich affektives Anerkennungsgeschehen statt, welches auf biologische
und kulturell geformte Bediirfnisse zielt und zwischen wenigen Subjekten,
beispielsweise in Eltern-Kind-Beziehungen oder erotischen Partnerschaften,
stattfindet.” Diese Stufe bildet eine Grundlage fiir die Individuierung der
Subjekte. In der zweiten Stufe wird dieses Verhiltnis auf beliebig viele
Interaktionspartner iibertragen und bewirkt die gegenseitige Anerkennung
als rechtlich Gleiche.?” In der dritten Stufe der Anerkennung geht es um die
Anerkennung der individuellen Eigenschaften und Eigenheiten der einzelnen
Subjekte als soziale Wertschitzung. Dabei erfihrt sich der Einzelne als be-
deutsam in Bezug auf die gemeinsame Praxis mit Anderen.”® Honneth weist
darauf hin, dass es sich bei Anerkennung immer um ein prekires Verhiltnis
handelt, indem er diesen drei Formen jeweils drei Formen von Missachtung
als verweigerte Anerkennung gegeniiberstellt, welche zu einem Kampf um
Anerkennung fithren konnen.

19  Honneth1994,12.

20  Vgl. Honneth 1994, 148ff.
21 Vgl. Honneth 1994, 153ff.
22 Vgl. Honneth 1994, 174ff.
23 Vgl. Honneth 1994, 196ff.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Neben den drei thematisierten Formen sind, nach Honneth, auch andere
intersubjektive Verhiltnisse moglich. Die drei Sphiren sind aber dahinge-
hend paradigmatisch, »daf} sie jeweils intern normative Prinzipien enthal-
ten, die unterschiedliche Formen der wechselseitigen Anerkennung begriin-
den«.* In diesem Sinne tragen die drei Formen zum Zustandekommen ei-
ner selbstbestimmten Selbstbeziehung und Individuierung der Subjekte bei,
indem mit jeder Stufe »ein weiterer Aspekt der menschlichen Subjektivitit
erschlossen«® wird.

Honneth unterscheidet bei der konstitutiven Funktion dieser Formen der
Anerkennung zwischen einem direkten und einem indirekten Sinn. Im direk-
ten Sinn werden die relevanten Eigenschaften des Subjekts itberhaupt erst er-
zeugt. Im indirekten Sinne werden sie nur aktualisiert. Sein Anerkennungs-
begrift zielt auf den indirekten Sinn: »In unseren anerkennenden Haltun-
gen reagieren wir angemessen auf evaluative Eigenschaften, die menschliche
Subjekte nach Mafigabe unserer Lebenswelt vorgingig schon besitzen, iiber
die sie freilich nur dann aktuell verfiigen kénnen, wenn sie sich mit ihnen
dank der Erfahrung jener Anerkennung auch identifizieren kénnen.«** Das
heifit die Eigenschaften des Subjekts sind vorgingig, werden aber erst durch
die intersubjektive Praxis der Anerkennung aktualisiert.”” Damit wird das

24  Honneth 2003, 168.
25  Honneth 2003, 169.
26  Honneth1994, 327.
27  Alexander Garcia Diittmann kritisiert Honneths Anerkennungsbegriff unter dem Ein-

fluss von Jacques Derrida (vgl. Diittmann 1997, 144ff.). Diese Kritik geht zuriick auf die
diskursethischen Ansitze vonJirgen Habermas, in deren Tradition Honneth steht, und
argumentiert, dass der Anerkennungsbegriff in dieser Konzeption Differenzen (zwi-
schen menschlichen Subjekten innerhalb einer Praxis, aber auch zwischen verschie-
denen kulturellen Praktiken) beseitigt und ein Primat der Einheit verfolgt, indem An-
erkennung darauf abzielt, eine Identitdt des Ganzen zu stiften. Symptomatisch inner-
halb der diskursethischen Tradition ist dafiir die mystische Setzung eines »einheitli-
chen Diskursuniversums« beziehungsweise eines »gemeinsamen Interpretationshori-
zontes« (Habermas 1993, 177f.). Bei Honneth dufert sich die Tendenz gegen die Diffe-
renz und fiir die allumfassende Einheit beispielsweise in seiner Idealisierung der Liebe
als harmonische Verschmelzung zweier Subjekte ohne dialektische Spannungen oder
Differenzen. Ein teleologischer geschichtlicher Prozess soll das Primat der Einheit her-
stellen, gleichzeitig stellt paradoxerweise die Einheit aber auch schon die Vorausset-
zung fiir gelingende Anerkennung dar. Symptomatisch dafiir ist, dass die individuellen
Eigenschaften der Subjekte schon vorhanden sein sollen und durch die Anerkennung
nur aktualisiert werden. Honneth setzt eine Einheit voraus, die er eigentlich erklaren
will. Letztendlich wird damit weder die Konstitution von Subjektivitat noch deren Ein-

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

85


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Freiheit der Kritik

Subjekt in die Lage einer selbstbestimmten Position versetzt, weil es sich auf-
grund der Anerkennung mit diesen Eigenschaften auch zu identifizieren ver-
mag. In Honneths systematischem Bild sind Subjektivitit und intersubjekti-
ve Praxis vorgangig unabhingig voneinander, um nachtriglich in einer aner-
kennenden Aktualisierung aufeinander bezogen zu werden. Obwohl Honneth
in neueren Schriften seine Hegel-Lesart revidiert, hilt er an einer Trennung
zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis in Bezug auf die Konstitution
von Freiheit fest: »Erst muf} jenes Subjekt als in soziale Strukturen eingebun-
den gedacht werden konnen, die seine Freiheit garantieren, bevor es dann als
freies Wesen in Verfahren hineinversetzt werden kann, die iiber die Legitimi-
tit der gesellschaftlichen Ordnung wachen.«*® Freiheit hat ihren Ort hierbei
nicht innerhalb einer Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis, sondern auf
der Seite der institutionellen Praktiken. Subjekte konnen nur frei sein, wenn
die sozialen Praktiken, an denen sie teilnehmen, bereits frei sind, das heifst
wenn die sozialen Praktiken die Anerkennungsbeziehungen der daran teil-
nehmenden Subjekte erméglichen.

Dagegen wollen wir im Folgenden zeigen, dass in der Phdnomenologie des
Geistes eine materiale Ko-Konstitution von Subjektivitit und intersubjektiver
Praxis in Bezug auf Freiheit als Selbstbestimmung entwickelt wird.” Vor-
gingig zu dieser Ko-Konstitution ist weder Subjektivitit noch intersubjekti-
ve Praxis. Die Ko-Konstitution vollzieht sich auf Ebene des absoluten Geistes
im reflexiven Selbstverstindnis von Subjekt und Praxis und setzt dabei weder
Subjektivitit noch intersubjektive Praxis voraus. Als Einstieg fiir eine solche
Lesart bietet sich das Kapitel »A. Selbstindigkeit und Unselbstindigkeit des

heit erlautert. An die Stelle einer monologischen Subjektivitit wird somit eine ideali-
sierte Intersubjektivitit gesetzt, die als »die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer
Stimmen« (Habermas 2009, 117) nicht weniger Kritik verdient als die von Habermas
und Honneth kritisierten metaphysischen Subjektphilosophien. Die Hypostasierung
der Einheit verliert die konkret-spezifischen Kontexte aus dem Blick und abstrahiert
damit von aller Differenz. Leider bietet Diittmann im Gegenzug keine bessere Lesart
Hegels an, sondern formuliert eine sehr einseitige Kritik in Bezug auf den Text Hegels
(vgl. Duttmann 1997, 184ff.).

28  Honneth 2011, 108f.

29  Systematisch grenzen wir uns damitvon allen drei Freiheitsbegriffen ab, die Honneths
Typologie anbietet (vgl. Honneth 2011, 33-118). Freiheit der Kritik ist keine>soziale Frei-
heit¢, welche die Realisierung von Freiheit innerhalb der sozialen Strukturen voraus-
setzt. Weder ist Freiheit der Kritiksreflexive Freiheit, welche eine universelle Vernunft
voraussetzt, noch>negative Freiheit¢, welche als Unabhédngigkeit von sozialen Normen
aufzufassen wire.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Selbstbewuftsein; Herrschaft und Knechtschaft« zwar an, wichtiger als die
weitldufig rezipierte Dialektik zwischen Herr und Knecht scheint dabei aber
der darauf hinfithrende Vorspann am Anfang des Kapitels zu sein, in dem
Hegel den »reine[n] Begriff des Anerkennens«*® darstellt. Mit der Einfithrung
des reinen Begriffs des Anerkennens gibt Hegel eine formale Vorschau oder
Anzeige auf das, was er dann im weiteren Verlauf des Buches mit Inhalt zu
fullen gedenkt.” Daran ist plausibel zu machen, dass sich die Explikation des
Anerkennungsbegriffs nicht auf den Abschnitt zur Herr-Knecht-Dialektik be-
schrinken kann. Wir erhalten hier einen Ausblick auf das Geist-Kapitel der
Phinomenologie. Hegel kiindigt in Bezug auf den reinen Begriff des Aner-
kennens Folgendes an: »Was fiir das Bewuf3tsein weiter wird, ist die Erfah-
rung, was der Geist ist, diese absolute Substanz, welche in der vollkomme-
nen Freiheit und Selbstindigkeit ihres Gegensatzes, namlich verschiedener
fiir sich seiender SelbstbewufStsein[e], die Einheit derselben ist; Ich, das Wiy,
und Wir, das Ich ist.«** Dieses Bild wird nicht im Kapitel zum Selbstbewusst-
sein erreicht, sondern erst am Ende des Geist-Kapitels vollkommen entfaltet.
So fasst Hegel auch erst am Ende des Geist-Kapitels die systematische Ent-
wicklung folgendermaflen zusammen: »ein gegenseitiges Anerkennen, wel-
ches der absolute Geist ist«.”* Durch die formale Vorschau, ohne das Geist-
Kapitel selbst befragt zu haben, lisst sich damit sehen, dass Honneth den
Anerkennungsbegriff in der PhG falsch verortet, wenn er schreibt:

»[D]ie sPhdnomenologie des Geistes< beladfst dem Kampf um Anerkennung,
der bislang doch die moralische Bewegungskraft gewesen war, die den Ver-
gesellschaftungsprozef des Geistes durch alle Stufen hindurch vorangetrie-
ben hatte, nur noch die einzige Funktion der Bildung des Selbstbewufitseins;
auf diese eine, in der Herr-Knecht-Dialektik reprisentierte Bedeutung ein-
geschrinkt, wird der Kampf zwischen den um Anerkennung ringenden Sub-
jekten Gberdies so eng mit der Erfahrung der praktischen Bestdtigung in
der Arbeit verkn(pft, daf seine eigensinnige Logik beinahe vollkommen aus
dem Blick geraten mufite.«<**

Die Explikation des Anerkennungsbegriffs kann sich letztendlich auch nicht
nur auf die Herr-Knecht-Dialektik beschrinken, weil das Anerkennungsge-

30 Hegel, PhG,147.

31 Vgl. Bertram 2017, 105 und 246.
32 Hegel, PhG, 145.

33 Hegel, PhG, 493.

34  Honneth1994,104.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

87


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Freiheit der Kritik

schehen in diesem Abschnitt der PhG klar am asymmetrischen Verhaltnis
zwischen Herr und Knecht scheitert, wie Hegel schreibt: »Aber zum eigent-
lichen Anerkennen fehlt das Moment, daf}, was der Herr gegen den Anderen
tut, er auch gegen sich selbst, und was der Knecht gegen sich, er auch gegen
den Anderen tue. Es ist dadurch ein einseitiges und ungleiches Anerkennen
entstanden.<** Gelingende Anerkennung kommt hier nicht zustande. Hegel
arbeitet in der PhG mindestens bis zum Ende des Geist-Kapitels an einem
positiven Begriff von Anerkennung weiter. Anhand des Geist-Kapitels werden
wir die Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Pra-
xis als Unmittelbarkeit, Entfremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und
Aneignung beschreiben. Das Religionskapitel expliziert das schon im Geist-
Kapitel angelegte Moment von Reflexivitit, und das Kapitel zum absoluten
Geist verdeutlicht, dass die Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver
Praxis auf Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses einsichtig ist.

4.1.3. Zur Methode der Phdnomenologie des Geistes

Honneths einseitige Lektiire betrifft auch sein Verstindnis der Methode
der Phinomenologie. Seine Annahme, dass die Phéinomenologie eine reine
Bewusstseinsphilosophie als Monolog des Selbstbewusstseins darstelle, gilt
nur, wenn man annimmt, dass Hegel eine kontinuierliche Entwicklungslogik
des Geistes nachzeichnet, bei der die Abfolge der betrachteten Verhiltnisse
als eindimensionale Hierarchie zu verstehen ist und die vorangegangenen
Momente letztendlich irrelevant fiir das Gesamtbild sind.** Dagegen spricht
die in der Vorrede der Phéinomenologie des Geistes hervorgehobene Kreisfor-
migkeit der dialektischen Darstellung, die es erlaubt, die gesamte Exposition
als fortschreitende Freilegung der untereinander vermittelten Vorausset-
zungen, das heifdt das spiter Verhandelte als Bedingung des Fritheren und

35 Hegel, PhG, 152.

36 Wir lesen die Phinomenologie des Ceistes so, dass der Gang eines Bewusstseins durch
verschiedene Wissenskonzeptionen hin zu einem Gesamtbild beschrieben wird. Diese
Bewegung wird dabei durch das Scheitern der jeweils einen Wissenskonzeption und
die Notwendigkeit einer neuen Konzeption getrieben. Die Wissenskonzeptionen des
Bewusstseins scheitern an sich selbst, das heif’t an ihrem eigenen Anspruch, Wissen
durch eine bestimmte Konzeption zu erlautern. Wir werden darauf im Kapitel 4.2.6.1.
zuriickkommen.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

umgekehrt zu lesen.’” Dass Honneth die Ko-Konstitution von Subjekt und
intersubjektiver Praxis im Geist-Kapitel nicht sehen kann, liegt daher auch
an seinem Verstindnis der Methode der PhG:

»Hegel unterwirft sich dem Zwang, auch in die soziale Organisationsform
des sittlichen Gemeinwesens jenes hierarchische Schema des Ganzen und
seiner Teile hineinprojizieren zu miissen, nach dem er sich bereits dessen
Konstitution in einem Akt der Reflexion des Geistes auf seine eigenen Ent-
duRerungsmomente zurechtgelegt hat.<?®

Die Phinomenologie vollzieht sich nicht als ein eindimensionaler, monologi-
scher Entiuflerungs- und Reflexionsprozess des Geistes. Nur auf den Aner-
kennungsbegriff bezogen sind die verschiedenen Aspekte, die vom Selbstbe-
wusstseinskapitel bis zum Ende des Geist-Kapitels expliziert werden, weder
chronologisch noch konstitutionslogisch in einer eindimensionalen Abfolge
zu begreifen. Vielmehr sind die einzelnen Teile gleichzeitige Momente ei-
nes Gesamtbildes der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis, die Hegel aber
schon aus Darstellungsgriinden in analytischer Abstraktion nur als Aufeinan-
derfolge beschreiben kann.

Der Aufbau des Geist-Kapitels verweist auf die Struktur der Zweiten Na-
tur. In jedem der Unterkapitel (A., B., C.) tauchen alle Momente der Struktur
auf, was symptomatisch dafiir steht, dass sich die Momente nicht voneinan-
der trennen lassen, da sie im Gesamtbild vermittelt sind. Betont sei hier also,
dass es, aufgrund der Vermittlung der Momente im Gesamtbild, weder Ge-
wohnbheit als solche noch Reflexivitit als solche gibt. Die Trennung ist eine
analytische Abstraktion. Betont sei dies besonders deshalb, weil es sich aus
Griinden der Darstellung im Folgenden nicht vermeiden lassen wird, die Mo-
mente erst einmal getrennt voneinander zu beschreiben. Erinnert sei hier an
Hegels (methodische) Metapher des Kreises von Voraussetzungen eines Phi-
nomens, der sich schliefdt. Im Gesamtbild als geschlossenem Kreis sind die
Voraussetzungen vermittelt. Aus Darstellungsgriinden verschiebt Hegel in je-
dem Unterkapitel den erliuternden Fokus auf ein anderes Moment, nichts-
destotrotz gibt es Uberschneidungen und Wiederholungen zwischen den Un-

37 Vgl. Hegel, PhG, 23. Aus einer solchen Perspektive ldsst sich der Anfang beim einsa-
men Bewusstsein eher als — mit Theunissen gesprochen —»kritische Darstellung« der
Transzendentalphilosophie verstehen, deren immanente Kritik Hegel schlie3lich zu
einer Betrachtung der darin notwendig vorausgesetzten sozialen Verhiltnisse fiihrt
(vgl. Theunissen 1980, off.).

38  Honneth 1994, 98.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

89


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Freiheit der Kritik

terkapiteln. In den auf A. folgenden Unterkapiteln kommt prinzipiell nichts
Neues hinzu, sondern schon vorher implizite Punkte werden aus- und wei-
tergefithrt. Hegel beschreibt keine Entwicklungsgeschichte, in welcher Pha-
sen durchlaufen und zuriickgelassen werden, sondern es gilt seine Methode
als (dialektische) Aufhebung verschiedener Teile eines Ganzen in ein Gesamt-
bild zu verstehen. In der PhG greifen historisch-genetische und analytisch-
systematische Uberlegungen ineinander. Systematische Punkte sind im Bei-
spiel anschaulich und gleichzeitig von diesem material-historischen Beispiel
nicht zu trennen. Die systematische Ebene existiert nicht unabhingig von
ihrer materialen Konkretion in einer historischen Welt, auch wenn Beispiele
fir ein und dieselben systematischen Punkte jeweils verschiedene sein kon-
nen. Die materiale Konkretion einer bestimmten historisch-kulturellen Pra-
xis einer Gesellschaft korrespondiert mit einem je bestimmten Verhiltnis der
Momente der Zweiten Natur zueinander. Beides ist nicht unabhingig von-
einander zu denken.

Wir werden Hegel einerseits im Verlauf der Explikation folgen, uns aber
mit Blick auf die Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit die Verkniip-
fung zwischen (historischer) Genese und (analytischer) Systematik in einer
Weise zu eigen machen, die gegen eine bestimmte Lesart Hegels spricht. Die
Lesart, gegen die wir uns damit wenden, versteht die Entwicklungsgeschich-
te der Phanomenologie des Geistes so, dass sie auf einen Punkt der vollstindigen
und abgesicherten Realisierung von Freiheit (respektive der Verniinftigkeit
unserer Praktiken) zustrebe. In der hier ausgearbeiteten Lesart ist der Ziel-
punkt vielmehr ein Gesamtbild von Momenten, das auch gegenliufige Be-
wegungen einschlief8t. Die Stufen der Genese verstehen wir als analytische
Abstraktion aus diesem Gesamtbild; sie werden durch historische Situatio-
nen veranschaulicht. Diese Stufen werden aber nicht iiberwunden, sondern
im Gesamtbild in anderer Form aufgehoben. Es besteht somit die Gefahr des
sRitckfalls< in diese defizitiren Formen von Freiheit. Diese Arbeit behandelt
die zwei schon genannten Gefahren ausfiihrlich, nimlich blinde Gewohnheit
und leere Reflexivitit. Der Fall der Kollision ist eine dritte Gefahr, die im Rah-
men dieser Arbeit aber nicht ausfithrlich besprochen werden soll.>* Praktisch

39  Wirwerden den Fall der Kollision weder in der gleichen Weise noch genauso ausfiihr-
lich behandeln wie blinde Gewohnheit und leere Reflexivitat. Im Gesamtbild handelt
es sich um moderne Praktiken, welche Freiheit der Kritik als immanenten Mafistab
haben. In analytischer Abstraktion aus diesem Bild kann man von Kollision als gewalt-
samer Kritik sprechen. Wirwerden dies anhand der Tragodie um Antigone veranschau-
lichen. Zwischen Kreon und Antigone gibt es keinen reflexiven Konflikt, sondern eine

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ist dieses Scheitern oder dieses Missverstindnis, weil das falsche Verstind-
nis von Freiheit der Praxis die Kehrseite des praktischen Scheiterns dieser
Freiheit darstellt: Indem wir Freiheit falsch verstehen, scheitert Freiheit, und
indem Freiheit scheitert, verstehen wir sie falsch. Moglich ist diese Gefahr des
praktischen Missverstindnisses gerade durch die Genese der Formen unserer
Freiheit im Zusammenspiel von Selbst- und Fremdbestimmung. Wir werden
die Verschriankung von Genese und Systematik so lesen, dass sie uns auf die
Gefahren aufmerksam macht.

4.2. Momente der intersubjektiven Bewegung der Freiheit der
Kritik

Expliziert wird im Folgenden die Struktur der Ko-Konstitution von Subjekti-
vitit und intersubjektiver Praxis. Man kénnte dabei beispielsweise von Ge-
schichte, Vernunft oder Geist sprechen. In der Terminologie dieser Arbeit
wird diese Struktur aber — an McDowell anschliefend - als Zweite Natur be-
zeichnet. Die Struktur der Zweiten Natur wird als ein Gesamtbild unterein-
ander vermittelter Momente dargestellt. Das Gesamtbild ist die Bewegung
der Zweiten Natur. Aus dieser Bewegung entspringt die Freiheit der Zweiten
Natur. Trotz der Tatsache, dass wir den Begriff der Zweiten Natur anhand
von Hegels Geist-Kapitel in der PhG entwickeln werden, wollen wir nicht die
These vertreten, dass Hegel mit seiner eigenen Verwendung des Begriffs ei-
ner Zweiten Natur das meint, was wir im Folgenden ausbuchstabieren. Den
Begriff der Zweiten Natur verwenden wir im Anschluss an die systematische
Stelle, die dieser in der Philosophie John McDowells einnimmt. Ziel ist es,
diesen Begriff kritisch-konstruktiv zu erweitern. Mit der Explikation der Mo-
mente der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis verlassen wir die primir
erkenntnistheoretische Sicht McDowells und erweitern diese um eine sozial-
philosophische Hinsicht. Das, was wir unter Freiheit verstehen, ist in diesem
Zusammenhang an die Normen einer intersubjektiven Praxis gebunden. Wir

gewaltsame Kollision. Solche Formen von gewaltsamer Kritik sind beispielsweise in
Praktiken der Bestrafung realisiert. Hier konnte man einwenden, dass Praktiken der
(gewaltsamen) Bestrafung beispielsweise durch erziehende oder strafrechtliche Ur-
teile letztendlich in Selbstkritik minden missen, um nachhaltig praktisch wirksam
zu sein.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

9


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Freiheit der Kritik

werden durch die Einbettung in eine intersubjektive Praxis McDowells grund-
legende These, dass in der empirischen Anschauung begriffliche Vermdgen
passiv aktualisiert werden, mittels der Rede von einem Zusammenspiel un-
mittelbarer Gewohnheit und reflexiver Aneignung erliutern und damit in so-
zialphilosophischer Hinsicht itber McDowell hinausgehen. Ziel ist es dabei,
eine Antwort auf das >Kantische Paradox< zu geben. In einem ersten Schritt
werden wir herausstellen, inwieweit Selbstbestimmung durch intersubjekti-
ve Normen vermittelt und somit nicht blofRe Willkiir ist. Dies nimmt Bezug
auf die eine Seite des Paradoxes. Gleichzeitig setzen wir uns damit aber ei-
nem Einwand aus Perspektive der anderen Seite des Paradoxes aus. Dieser
Einwand besagt, analog zu unserem Einwand gegen die Position McDowells,
dass Selbstbestimmung in blofle Fremdbestimmung miinde. Daher gilt es in
einem zweiten Schritt zu zeigen, inwieweit aufgrund der Vermittlung von
Selbstbestimmung durch die Normen der intersubjektiven Praxis auch die
Kritik an diesen Normen auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Na-
tur moglich wird. Wir werden dies durch einen Begriff immanenter Kritik er-
lautern. Unsere kritisch-konstruktive Erweiterung des Ausgangspunktes, den
wir mit McDowell gezeichnet haben, bedarf in sozialphilosophischer Hinsicht
sowohl des ersten als auch des zweiten Schrittes. Der zweite Schritt bereitet
zugleich die kritisch-theoretisch erweiternde Hinsicht vor.

In analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild beginnen wir mit dem
Moment der Gewohnheit der Zweiten Natur und folgen danach vorerst der
Entwicklung des Geist-Kapitels, welches in Uberblendung von (historischer)
Genese und (analytischer) Systematik verliuft. Auf Gewohnheit folgt das Mo-
ment der Entfremdung durch Widerspruch. In Abweichung von der Reihen-
folge des Hegelschen Textes werden wir das Kapitel zur Religion mit in die
Erliuterungen einbeziehen, und zwar im Anschluss an unsere Ausfithrungen
zum Moment von Entfremdung durch Widerspruch. Der Grund dafiir ist,
dass im Religionskapitel auf das aus der Entfremdung resultierende Moment
von Reflexivitit beziehungsweise reflexivem Selbstverstindnis der Zweiten
Natur fokussiert wird. Fiir die Erliuterung expliziter Reflexivitit als imma-
nenter Kritik im Moment der Aneignung werden wir auflerdem auf die Me-
thode der Phianomenologie des Geistes als solche zuriickgreifen, wie sie von Hegel
in der Einleitung vorgestellt wird. In zwei eingeschobenen Kapiteln themati-
sieren wir letztendlich auch die Gefahren innerhalb der Freiheit der Kritik.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

4.2.1. Gewohnheit

Im Unterkapitel »A. Der wahre Geist. Die Sittlichkeit« legt Hegel den Fokus
auf das Moment der unmittelbaren Gewohnheit der Zweiten Natur und zeigt
dabei, wie es zur Entfremdung (Hegel spricht von >Entzweiung<) von dieser
Unmittelbarkeit kommt.*®> Normativitit (Hegel spricht von Geist als »d[em]
bekannte[n] Gesetz und d[er] vorhandene[n] Sitte«*") bestimmt hierbei den
Zusammenhang zwischen intersubjektiver Praxis und Subjektivitit unmittel-
bar in Form alternativloser Regeln. Regeln werden nachvollzogen, ohne dass
es Alternativen oder die Méglichkeit zur Kritik gibt. Normen hingegen schlie-
Ben Alternativen und die Moglichkeit zur Kritik ein. Normen und Regeln
sind sowohl erkenntnistheoretische Orientierungen beziehungsweise Festle-
gungen dafiir, einen Gegenstand als einen bestimmten Begriff zu erfassen,
als auch handlungspraktische Orientierungen beziehungsweise Festlegungen
dafiir, in einer Situation auf bestimmte Weise zu handeln. Normativitit be-
stimmt unseren (praktischen und theoretischen) Welt- und Selbstbezug ins-
gesamt. Im Gesamtbild der Zweiten Natur, in dem alle Momente aufgehoben
sind, gibt es keine Regeln, wie wir noch sehen werden. Betrachtet man in
analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild nur das Moment der Unmittel-
barkeit als solches, stehen Subjekte unmittelbar in den Regeln der Praxis und
folgen ihr distanzlos, das heifdt ohne Alternativen oder kritische Reflexions-
moglichkeit beziiglich der eigenen Befolgung der Regeln. Die Regeln der un-
mittelbaren Gewohnheit kénnen nicht in Frage gestellt werden. Es gibt keine
Distanz zwischen Subjekt und Regel. Regeln kénnen nicht als Regeln themati-
siert werden. Das Subjekt hat in diesem Moment weder eine selbstbestimmte
Stellung innerhalb der Praxis noch kann es sich auf das normative Geschehen
der Praxis reflexiv beziehen. Onto- und Phylogenese stehen hier im Zusam-
menhang. Der Vorgang des Ubergangs von Natur zu Gewohnheit findet durch
die Einfithrung des Subjekts in eine intersubjektive Praxis statt. Eine solche
Einfithrung wiederum findet als Disziplinierung durch Wiederholung statt.
Innerhalb dieses Vorgangs wird aus der Perspektive des Subjekts blofe Natur
bedeutsam. Blofle Natur hat als solche keine normative Bedeutsamkeit. Aus
der Perspektive der intersubjektiven Praxis ist Natur schon immer bedeut-

40 Dievorliegende Analyse des Geist-Kapitels ist wesentlich beeinflusst von Georg Bert-
rams Kommentar zur Phdnomenologie des Geistes, vgl. dazu Bertram 2017, 160ff.
41 Hegel, PhG, 329.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

93


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Freiheit der Kritik

sam, das heifdt in dieser Perspektive gibt es keine erste Natur als solche.*
Fir das Subjekt ist die Einfithrung in die Regeln der Praxis die Bedingung
fiir einen normativ bedeutsamen Bezug zur Welt und zu sich selbst. Diese Art
der Disziplinierung stabilisiert unseren Selbst- und Weltbezug. Ein Beispiel
ist die Klavierspielerin, welcher durch die Einfithrung in die Praxis des Kla-
vierspielens das Spielen des Instrumentes zur Gewohnheit werden muss. Auf
dieses Beispiel wollen wir uns im Folgenden zur Veranschaulichung verschie-
dentlich beziehen. Das Beispiel des Klavierspielens ist das Beispiel einer is-
thetischen Praxis. Mit der Wahl genau dieses Beispiels soll ein systematischer
Punkt angedeutet werden. Asthetische Praktiken, begriffen als Selbstverstin-
digungspraktiken, sind nicht grundlegend getrennt von alltiglichen Prakti-
ken.® Vielmehr kénnen isthetische Praktiken als paradigmatisches Beispiel
fir das Verstindnis unserer modernen Praktiken im Allgemeinen herange-
zogen werden, denn sie veranschaulichen bestimmte systematische Punkte
besonders gut. Damit ist gleichzeitig ein Kontinuum moderner Praktiken an-
gedeutet, das besagt, dass unsere alltiglichen Praktiken dsthetischer sind, als
wir oftmals denken, beziehungsweise dass unsere dsthetischen Praktiken all-
taglicher sind, als es scheint. Dies lisst sich aber erst aus dem Gesamtbild
der Zweiten Natur verstindlich machen, in welchem unmittelbare Gewohn-
heit und reflexive Aneignung auf Ebene der Selbstverstindigung vermittelt
sind. (Wir werden darauf im Kapitel 4.2.4. zuriickkommen.)

Im Moment der Gewohnbheit zeigt sich ein ko-konstitutiver Zusammen-
hang zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis. Hegel veranschaulicht
diesen Zusammenhang im Moment der Gewohnheit anhand zwei verschiede-
ner normativer Ordnungen, nimlich des »géttlichen« und des »menschlichen
Gesetzes«. Das gottliche Gesetz, welches innerhalb der Familie seinen Aus-
gangspunkt nimmt, hat das »individuelle Fiirsichsein« zum Gegenstand, das
heifdt sein »positiver Zweck ist der Einzelne als solcher«.** Das menschliche

42 Heidegger redet dabei von einem »apriorischen Perfekt« (vgl. Heidegger, SuZ, 85). Die
Frage nach dem Anfang dieser Tatsache (also die Frage danach, wie Geist in die Welt
gekommen ist) hilt McDowell fiir berechtigt, aber nicht philosophisch relevant bzw.
weiterfithrend. Antworten auf diese Frage konnen beispielsweise evolutionsbiologisch
sein (vgl. McDowell 1996, 123ff.).

43 Vgl. dazu auch: »Kunst ist vielmehr als eine bestimmte Praxis der selbstgesetzten Be-
stimmung alltidglicher Praktiken zu begreifen. Als eine solche Praxis gehort sie dem
Alltag an. Der Alltag ist auch von den Pragungen bestimmt, die er durch kiinstlerische
Praktiken erfihrt« (Bertram 2009, 215).

44  Hegel, PhG, 330f.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Gesetz ist die sittliche Staatsmacht oder Regierung und hat das Allgemei-
ne zum Gegenstand. Dieses Gesetz ist »das allgemeine Werk, das sich durch
das Tun Aller und Jeder als ihre Einheit und Gleichheit erzeugt«,* wobei die
normative Ordnung von allen differenz- und alternativlos geteilt wird. Au-
Rerhalb dieser gemeinsam geteilten Ordnung als idealer und differenzloser
Einheit gibt es fiir das menschliche Gesetz keine Normativitit. Das mensch-
liche Gesetz abstrahiert von allen individuellen Eigenschaften des Subjekts.
Familie und Regierung sind unterschiedliche Arten normativer Ordnung, die
im Gegensatz zueinander stehen, denn die sittliche Handlung bezieht sich
nur entweder auf den Einzelnen oder aber auf ihn als Allgemeinen. Dabei
lasst sich der Gegensatz einmal intersubjektiv darauf perspektivieren, dass
sich das menschliche Gesetz des (sittlich homogenen) Volkes auf eine gemein-
sam geteilte Ordnung bezieht, die fiir alle gleich (das heif3t allgemein) ist,
wihrend im Gegensatz dazu das gottliche Gesetz (der natiirlichen Verwandt-
schaft der Familie) das je Individuelle des Einzelnen zum Gegenstand hat.
Aus einer anderen und zwar intrasubjektiven Perspektive steht der Gegen-
satz fiir den Dualismus von sittlicher Pflicht beziehungsweise Verniinftigkeit
(menschliches Gesetz) und natiirlichen Leidenschaften oder Trieben (géttli-
ches Gesetz). Damit finden wir zum einen den intersubjektiven Zusammen-
hang zwischen Einzelnem und Gemeinschaft und zum anderen den intrasub-
jektiven Zusammenhang zwischen Natiirlichkeit und Verniinftigkeit. Neben
dem Gegensatz besteht aber gleichzeitig ein konstitutives Abhingigkeitsver-
hiltnis zwischen den beiden Ordnungen, denn die Individualitit des Einzel-
nen, welche in der Familie zihlt, ist der konstituierende Grund fiir das Volk.
Das staatliche Gemeinwesen ist darauf angewiesen, den Einzelnen in und
fiir das Allgemeine zu erziehen. Dazu muss sich das staatliche Gemeinwesen
negativ gegen das familiire Gesetz verhalten. Das sittliche Gemeinwesen ver-
allgemeinert den Einzelnen und ist darin eine Gewalt gegen die individuelle
Selbstbestimmung, um den Einzelnen »nicht in dieses Isolieren einwurzeln
und festwerden, hierdurch das Ganze auseinanderfallen und den Geist ver-
fliegen zu lassen«.*® Der Einzelne in seiner Individualitit ist dem sittlichen
Volk (dem menschlichen Gesetz) zwar fremdartig, aber dennoch nicht dufler-
lich, sondern ein konstitutiver Teil von ihm. Andererseits hingen der Einzelne
und die Familie vom Gemeinwesen ab:

45  Hegel, PhG, 325.
46  Hegel, PhG, 335.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

95


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Freiheit der Kritik

»Der Mann wird vom Familiengeiste in das Gemeinwesen hinausgeschickt
und findet in diesem sein selbstbewufites Wesen; wie die Familie hierdurch
in ihm ihre allgemeine Substanz und Bestehen hat, so umgekehrt das Ce-
meinwesen an der Familie das formale Element seiner Wirklichkeit und an
dem gottlichen Gesetze seine Kraft und Bewdhrung. Keins von beiden ist al-
lein an und fiir sich«.#

Es besteht ein ko-konstitutives Verhiltnis zwischen menschlichem und gott-
lichem Gesetz. Der normativ bedeutsame Welt- und Selbstbezug Einzelner ist
nicht unabhingig von einer intersubjektiven Praxis, und diese Praxis ist nicht
unabhingig vom normativ bedeutsamen Welt- und Selbstbezug Einzelner.
Im Moment der Gewohnheit ist dieses Verhaltnis zwischen Subjektivitit
und intersubjektiver Praxis als unmittelbares ein widerspruchsfreies: »Das
sittliche Reich ist auf diese Weise in seinem Bestehen eine unbefleckte, durch
keinen Zwiespalt verunreinigte Welt. Ebenso ist seine Bewegung ein ruhi-
ges Werden der einen Macht desselben zur anderen, so daf jede die andere
selbst erhilt und hervorbringt.«** Auf die beiden verschiedenen Perspekti-
vierungen des Gegensatzes zwischen den Ordnungen bezogen heifdt das: »Es
gibt daher nicht das schlechte Schauspiel, sich in einer Kollision von Leiden-
schaft und Pflicht, noch das Komische, sich in einer Kollision von Pflicht und
Pflicht zu befinden - einer Kollision, die dem Inhalte nach dasselbe ist als
die zwischen Leidenschaft und Pflicht.«* In der Unmittelbarkeit dieses Mo-
ments gibt es weder einen intrasubjektiven Widerspruch zwischen sittlichen
Pflichten und natiirlichen Leidenschaften noch einen intersubjektiven Wider-
spruch zwischen verschiedenen sittlichen Pflichten beziehungsweise gesell-
schaftlich-normativen Ordnungen. Widerspruch kann grundsitzlich in einer
unproduktiven Kollision als unbestimmte Negation und in einem produktiven
Konflikt als bestimmte Negation auftreten. Hier jedoch gibt es weder Kollisi-
on noch Konflikte. In diesem Zustand des »ruhigen Gleichgewichts aller Tei-
le«*® sind nur die passiven Dimensionen des menschlichen Weltbezugs auf-
gezeigt und das Subjekt hat keine selbstbestimmte Stellung (Hegel spricht
von Individualitit — wir werden terminologisch von Selbstbestimmung als
Selbstbestimmung innerhalb der intersubjektiven Praxis sprechen). Gewohn-
heit driicke sich in passiver Teilhabe an der intersubjektiven Praxis aus. Dabei

47  Hegel, PhG, 339.
48  Hegel, PhG, 341.
49  Hegel, PhG, 342f.
50 Hegel, PhG, 340.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

gibt es keine Distanz zwischen dem Subjekt und der Normativitit der Praxis.
Da das Subjekt im regelhaften Nachvollzug aufgeht, gibt es auch keine Mog-
lichkeit der Kritik. Beriicksichtigt man nur dieses Moment der Zweiten Na-
tur, lasst sich nicht von reflexiven Handlungen sprechen, da reflexive Hand-
lungen Aktivitit als Selbstbestimmung innerhalb der intersubjektiven Praxis
bedeuten. Hegel schreibt: »Es ist noch keine Tat begangen.«”* Das »Handeln«
der Subjekte, welche in der jeweiligen normativen Ordnung aufgehen, gleicht
dem fremdbestimmten Geschehen vorprogrammierter Automaten, die nach
festlegenden Regeln passiv agieren. Innerhalb dieses Moments der Zweiten
Natur gibt es fiir die Subjekte keine Moglichkeit der Thematisierung der Nor-
men. Es gibt keine reflexive Bezugnahme und keine Moglichkeit zur kriti-
schen Auseinandersetzung. Die Moglichkeit der gerichteten Verinderung ei-
ner Praxis wird durch dieses Moment nicht verstindlich.

Diese Konzeption von unmittelbarer Gewohnheit fasst nicht das Gesamt-
bild des Zusammenhangs zwischen Subjektivitit und intersubjektiver Pra-
xis. Hegel veranschaulicht am Beispiel der beiden Ordnungen von géttlicher
und menschlicher Normativitit, wie sich diese Beschreibung unserer empi-
rischen Praxis sowie unseres Selbstverstindnisses als sich selbst widerspre-
chend zeigt. Das ruhige Gleichgewicht scheitert in dem Moment, in dem eine
Handlung beide Ordnungen tangiert und einen Widerspruch zwischen den
Ordnungen aufzeigt. In diesem Fall scheitert die fremdbestimmende Regel-
haftigkeit der Regel, denn es ist nicht klar, welcher Regel die Handlung zu
folgen hat. Es gibt Alternativen, die im Widerspruch miteinander stehen. Die
Entscheidung zwischen den Alternativen ist nicht durch eine fremde Autori-
tit vorprogrammiert, sondern muss aktiv (selbstbestimmt)** getroffen wer-
den. Der Grund fir die Moglichkeit dieses Widerspruchs liegt in der Ent-
gegensetzung und gleichzeitigen konstitutiven Angewiesenheit der beiden
Ordnungen aufeinander beziehungsweise in der grundsitzlichen Verschie-
denheit der beiden Ordnungen und ihrer gleichzeitigen Gleichberechtigung.
Hegel formuliert es so:

51 Hegel, PhG, 342.

52 Vorerst werden wir von einer aktiven Dimension der Handlung/des Weltbezugs spre-
chen beziehungsweise von Aktivitit als (Modus der) Selbstbestimmung. Realisiert
wird Selbstbestimmung insgesamt erst im Gesamtbild der Zweiten Natur und in Ver-
kniipfung mit Selbstkritik: Selbstbestimmung bedeutet nicht nur aktive Teilhabe, son-
dern kritische Teilhabe an der Praxis.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

97


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Freiheit der Kritik

»Hierdurch nun, daR einesteils die Sittlichkeit wesentlich in dieser unmit-
telbaren Entschiedenheit besteht und darum fiir das Bewuftsein nur das eine
Cesetz Wesen ist, andernteils, dafs die sittlichen Machte in dem Selbst des
Bewufitseins wirklich sind, erhalten sie die Bedeutung, sich auszuschliefien
und sich entgegengesetzt zu sein; [...]. Das sittliche Bewufitsein [...] ist fir es
nicht die gleiche Wesenheit beider; der Gegensatz erscheint darum als eine
ungliickliche Kollision der Pflicht nur mit der rechtlosen Wirklichkeit.«*

Aus Sicht der einen Ordnung hat die andere eine grundsitzlich andere nor-
mative Verfasstheit. Diese andere Verfasstheit hat aus Sicht der entgegen-
gesetzten Ordnung keine normative Geltung. Jede Ordnung hat fir sich den
Anspruch unbedingt zu gelten. So sich die Ordnungen innerhalb einer Hand-
lung tangieren, zeigt sich der Widerspruch. Dieser Widerspruch ist zunichst
Kollision. In der unmittelbaren Sittlichkeit kommt es daher zur Tragodie.
In Hegels paradigmatischem Beispiel besteht der Widerspruch in Bezug auf
die Handlung der Bestattung des Toten zwischen der gemeinsam geteilten
Sittlichkeit des menschlichen Gesetzes und der Aktivitit (als Selbstbestim-
mung des Einzelnen) des gottlichen Gesetzes. Ausgangspunkt der Handlung
des Einzelnen, welche durch das Gemeinwesen verallgemeinert wird und mit
diesem im Gegensatz steht, ist die Familie, welche den Einzelnen jenseits je-
der sittlichen Beurteilung in seiner Individualitit fasst. Ausschlaggebend fiir
das Explizitwerden des Widerspruchs ist die Handlung oder Tat des Einzel-
nen: »die Tat aber ist das wirkliche Selbst. — Sie stort die ruhige Organisation
und Bewegung der sittlichen Welt.«** Diese aktive Dimension des Weltbezugs
unterscheidet das menschliche Subjekt von einem regelgerecht programmier-
ten Automaten. Im Fall einer Handlung, innerhalb welcher beide Ordnungen
kollidieren, kommt es zur Entfremdung von der unmittelbaren normativen
Ordnung: »[D]as Tun ist selbst diese Entzweiung, sich fiir sich und diesem
gegeniiber eine fremde dufierliche Wirklichkeit zu setzen; daf eine solche ist,
gehort dem Tun selbst an und ist durch dasselbe. Unschuldig ist daher nur das
Nichttun wie das Sein eines Steines, nicht einmal eines Kindes.«*® Die idea-
le und differenzlose Einheit der Sittlichkeit 18st sich auf. (Wir werden diesen
Punkt weiter unten in diesem Teil der Arbeit als Pluralisierung der Normen
weitergehend erliutern.) Gleichzeitig mit der aktiven Dimension menschli-
chen Weltbezugs, welche in einer durch eine fremde Autoritit vorprogram-

53  Hegel, PhG, 343.
54  Hegel, PhG, 342.
55  Hegel, PhG, 346.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

mierten Praxis nicht gedacht werden kann, kommt es zu einer Entfremdung
zwischen Subjektivitit und intersubjektiver Praxis. Es zeigt sich damit ein
weiteres Moment der Zweiten Natur: Der unmittelbare Zusammenhang von
Subjekt und Praxis ist entfremdet. Dieses zweite Moment der Zweiten Natur
(Entfremdung durch den Widerspruch zwischen verschiedenen Ordnungen)
lisst die Moglichkeit der Distanzierung zwischen Subjekt und intersubjek-
tiver Praxis verstindlich werden. (Wir werden auch davon und der darauf
aufbauenden reflexiven Bezugnahme auf die Normen der Praxis weiter un-
ten in diesem Teil der Arbeit ausfiihrlicher handeln.) Die Entfremdung von
der Ordnung schafft Distanz zu dieser:

»Denn dieses, eben indem es sich als Selbst ist und zur Tat schreitet, erhebt
sich aus der einfachen Unmittelbarkeit und setzt selbst die Entzweiung. Es gibt
durch die Tat die Bestimmtheit der Sittlichkeit auf, die einfache Gewifsheit
der unmittelbaren Wahrheit zu sein, und setzt die Trennung seiner selbst in
sichals das Tatige in die gegeniiberstehende, fiir es negative Wirklichkeit.«*®

Die Unmittelbarkeit zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis zeigt sich
in analytischer Abstraktion als ein Moment der Zweiten Natur, aber nicht
als Erlduterung des Gesamtbildes dieser Struktur, »denn die Unmittelbarkeit
hat die widersprechende Bedeutung, die bewufitlose Ruhe der Natur und die
selbstbewuflte unruhige Ruhe des Geistes zu sein«.”” Das unmittelbare Ver-
hiltnis zwischen Subjekt und Praxis enthalt als ein Moment der Zweiten Na-
tur die passive Dimension menschlichen Weltbezugs (bewusstlose Ruhe der
Natur), aber gleichzeitig durch die aktive Dimension (selbstbewusste unru-
hige Ruhe des Geistes) auch schon die Distanz zu dieser Unmittelbarkeit. Ein
weiteres Moment der Zweiten Natur, nimlich das der Entfremdung zwischen
Subjekt und intersubjektiver Praxis, ist damit angezeigt.

Hegel illustriert diese Bewegung am Beispiel von Antigone, der Trago-
die des antiken griechischen Dichters Sophokles. Kreon, Kénig von Theben,
verbietet in dieser Tragddie die Bestattung Polyneikes’, da dieser gegen die
Stadt Krieg gefiihrt hat. Antigone, Polyneikes’ Schwester, iibertritt dieses Ver-
bot und begribt ihren Bruder. Zur Strafe lisst Kreon sie lebendig einmau-
ern. Antigone bringt sich im Grab um, daraufhin tétet sich auch ihr Ver-
lobter Haimon, Kreons Sohn, und schlieflich nimmt sich Eurydike, Kreons
Ehefrau und Haimons Mutter, ebenfalls das Leben. Hegel fithrt am Beispiel

56  Hegel, PhG, 345f.
57  Hegel, PhG, 354.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

99


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Freiheit der Kritik

der Tragodie die Explikation der Voraussetzung der Unmittelbarkeit (inner-
halb der Sittlichkeit) vor. Diese zunichst unbegriffene Voraussetzung ist auf-
seiten des Subjekts und seines Selbstverstindnisses die einseitige Reduktion
des menschlichen Weltbezugs auf das passive Moment der von einer fremden
Autoritit bestimmten regelgerechten Programmierung, aufseiten der Praxis
der Anspruch der Ordnungen, jeweils ausschliellich fiir sich selbst zu stehen.
Antigone spielt in der Veranschaulichung die zentrale Rolle, denn Antigones
Situation stellt sich als Dilemma dar, in welchem nicht klar ist, welche der
einander entgegengesetzten Ordnungen ihre Handlung normativ leiten soll.
In Bezug auf die Frage nach der Bestattung ihres Bruders ist es ihr unméglich,
beiden Ordnungen gerecht zu werden. Sie steht vor einander widersprechen-
den Alternativen: Entweder begrabt sie ihren Bruder und wird so dem Gesetz
der Familie gerecht, oder sie befolgt Kreons Verbot und wird dem Gesetz des
Staates gerecht. Eine Vermittlung zwischen den Ordnungen ist ausgeschlos-
sen. Das duflert sich in der Tragddie anhand der Tatsache, dass es Antigo-
ne und Kreon nicht schaffen, sich auf einer Ebene auseinanderzusetzen, die
eine reflexive Bezugnahme auf die Perspektive des anderen einschliefit. Sie
schaffen es nicht, die Regeln, denen sie selbst und der jeweils andere fol-
gen, als Regeln zu thematisieren. Die Kollision kann daher nicht aufgelost
werden. Die Entscheidung liegt bei Antigone allein. Doch wie sie sich auch
entscheidet, sie kann in ihrer Selbstbestimmung nur scheitern. Hier liegt das
tragische Moment. Antigone entscheidet sich dafiir, dem Gesetz der Familie
zu folgen. Mit der Handlung der Bestattung des Bruders distanziert sie sich
vom menschlichen Gesetz der sittlichen Gemeinschaft des Staates Theben.
Antigones Handlung illustriert die aktive Dimension menschlichen Weltbe-
zugs, welche das Moment der unmittelbaren Gewohnheit der Zweiten Natur
authebt und das Moment der distanzierenden Entfremdung innerhalb dieser
Struktur aufzeigt. Die Distanzierung Antigones vom Gesetz des Staates hat
Folgen. In ihrer Handlung adressiert Antigone Polyneikes als den je besonde-
ren Einzelnen, der er ist, gegen die Tugend, die von ihr seitens der sittlichen
Gemeinschaft verlangt wird. Die Individualitit des Einzelnen wird mit der
Bestattung zwar nur in begrenzter Geltung®® anerkannt, aber nichtsdesto-
trotz wird der Einzelne damit als anders gegeniiber der Integration ins Sitt-
liche der gemeinsam geteilten Normativitit des Staates erfahren. Polyneikes
wird im familidren Akt der Bestattung als Einzelner adressiert. Antigone 16st
sich mit dieser Handlung von ihrer unmittelbaren Bindung an das sittliche

58 Vgl Hegel, PhG, 332f.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Gemeinwesen. Christoph Menke, dessen Buch Tragidie im Sittlichen: Gerech-
tigkeit und Freiheit nach Hegel wir zur Schirfung unserer Lesart heranziehen
wollen, geht dabei so weit zu behaupten, es handele sich um

»die Erzahlung von der >sEntwicklung« einer Gestalt reflexiver Subjektivitit,
die das absolute >Sein<jedes einzelnen Werts zur reflektierten sUnwirklich-
keit«depotenziert und dadurch eine Haltung gerechter Abwigung zwischen
denvielen Werten begriindet. [..] Die Heldin wird zur ersten Erscheinung ei-
ner Subjektivitat, die frei von ihrer unmittelbaren Bindung an ein Gesetz und
damit frei zum gerechtens>Anerkennen<auch des entgegengesetzten Geset-

zes ist.«*?

Dieser Lesart wollen wir nicht folgen, denn letztendlich scheitert Antigone.
Zwar schafft sie Distanz zwischen sich und dem Gesetz des Staates, aber den-
noch gelingt es ihr nicht, in eine reflexive Auseinandersetzung mit Kreon als
dem Vertreter dieses Gesetzes zu treten. Und Kreon gelingt es ebenso wenig.
Beide scheitern als selbstbestimmte Akteure am Ende der Tragodie. Antigo-
ne stirbt und Kreon verliert Sohn und Frau. In diesem Moment der Kollision
stockt die Bewegung der Freiheit.

Die Tragodie veranschaulicht damit das, was wir als Distanz oder implizi-
te Reflexivitit bezeichnen wollen, und damit den Ubergang zum ersten Aus-
druck des Moments der Aneignung innerhalb unserer Zweiten Natur. Distanz
ermdglicht aktive Teilhabe an der intersubjektiven Praxis. Menke hingegen
schreibt Antigone das zu, was wir Kritik als Ausdruck expliziter Reflexivitit
nennen werden. Explizite Reflexivitit ermdoglicht kritische Teilhabe an der in-
tersubjektiven Praxis. Dementsprechend bedeutet Distanz eine dynamische
Bewegung der Freiheit der Zweiten Natur, wihrend Kritik als Ausdruck expli-
ziter Reflexivitit einen Richtungswechsel der Bewegung der Freiheit der in-
tersubjektiven Praxis bedeutet. Versuchen wir den Unterschied deutlicher zu
machen: Durch die aktive Handlung zeigt sich das Moment der Entfremdung
zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis, wodurch sich Antigone von
der unbedingten Geltung der Normativitit, in welcher sie steht, distanziert.
Dies ist Moglichkeitsbedingung fiir eine explizit-reflexive Bezugnahme auf
die Normen und eine kritische Auseinandersetzung. Doch diese Auseinan-
dersetzung findet zwischen Antigone und Kreon nicht statt. Erst als es schon
zu spdt ist, beurteilt Antigone die eigene Handlung als Fehler oder schuldbe-
laden und bezieht sich damit auch explizit auf das Gesetz, gegen welches sie

59  Menke 1996, 94.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Freiheit der Kritik

verstofRen hat: »[W]eil wir leiden, anerkennen wir, dass wir gefehlt.«*° An die-
ser Stelle ist es aber nicht mehr moglich, die Kollision in einen reflexiven Kon-
flikt zu verwandeln. Der Widerspruch ist zunichst Kollision als unbestimmte
Negation einer der beiden sich widersprechenden Ordnungen, und gerade
daraus entspringt Antigones Scheitern als selbstbestimmte Akteurin. Gleich-
zeitig bedeutet dies eine Entfremdung von der unmittelbaren Sittlichkeit und
Distanz zu dieser, ausgelost durch den Widerspruch zwischen den Ordnun-
gen. Die unmittelbare Kollision kann sich dabei im Gesamtbild der Zweiten
Natur prinzipiell in einen vermittelten Konflikt verwandeln. Ausschlaggebend
dabei ist das Moment von Reflexivitit, welches sich explizit ausdriicken muss.
Die Anerkennung dessen, dass man auch nach der entgegengesetzten Norm
hitte handeln konnen (oder miissen), ist retrospektiv ein solcher Ausdruck.
Doch diese Anerkennung kommt fiir Antigone zu spit.

In Bezug auf die Normativitit der intersubjektiven Praxis zeigt sich an
der Tragddie ein weiterer Punkt. Im Moment von Antigones Handlung ist das
ruhige Gleichgewicht zwischen den beiden Ordnungen gestért und die unbe-
dingte Geltung der Normativitit des Gemeinwesens wird durch die Aktivitit
als Selbstbestimmung des Einzelnen aufgelést. Die einseitige Beschreibung
der unmittelbaren Gewohnheit zerbricht an der eigenen unbegriffenen Vor-
aussetzung, nimlich der unbedingten Geltung sowie idealen und differenzlo-
sen Einheit einer Ordnung unabhingig von anderen Ordnungen; sie zerbricht
konkret an der Aktivitit des Einzelnen (als Ausdruck einer anderen Ordnung).
Es zeigt sich eine Pluralitit verschiedener Regeln, die im Widerspruch stehen
konnen. Antigone ist Familienmitglied als Schwester ihres Bruders und ge-
hort dem Gesetz der Familie an. Die Ordnung des Staates ist im Moment
des ruhigen Gleichgewichts der Unmittelbarkeit den Mdnnern vorbehalten.
Mit der Bestattung ihres Bruders fillt Antigone aber ebenfalls unter die Ord-
nung des Staates, wenn auch als dieser Ordnung immanent widersprechen-
der Teil. Antigone setzt sich der scheinbar idealen Ordnung des Staates aus
und widerspricht dieser gleichzeitig. Judith Butler liest deshalb Antigone in
Anlehnung an eine revolutionire Figur: »Antigone’s power, to the extent that
she still wields it for us, has to do not only with how kinship makes the claim
within the language of the state but with the social deformation of both ide-
alized kinship and political sovereignty that emerges as a consequence of her
act.«”! Eine Revolution in Bezug auf nachhaltigen gesellschaftlichen Wandel,

60 Hegel, PhG, 348, zitiert aus Sophokles, Antigone.
61 Butler 2000, 6.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ausgelost durch Antigones Handlung, war aber von Beginn an zum Scheitern
verurteilt. Als Resultat bleibt aber stehen, dass die ideale und differenzlose
Einheit und unbedingte Geltung der festlegenden Regeln beider Ordnungen
sich jeweils auflésen. Anders ausgedriickt: Die Regeln zeigen sich als Nor-
men. Die von einer fremden Autoritit festgelegte Programmierung im Sinne
einer alternativlosen Regel erweist sich als normative Orientierung mit offe-
nen Alternativen. Die Entscheidung zwischen diesen Alternativen liegt beim
Subjekt. Wihrend Regeln nur nachvollzogen werden kénnen, konstituieren
sich Normen aufgrund der Dynamik moglicher Alternativen im Vollzug. Die
ideale und differenzlose Einheit der Regeln der unmittelbaren Gewohnheit
zeigt sich als Pluralitit alternativer Normen.

Die Tragodie illustriert damit erstens das Moment der Distanzierung von
der Unmittelbarkeit der Gewohnheit. Durch die Entfremdung von den un-
mittelbaren Regeln wird eine Distanz zu diesen und damit die Moglichkeit
einer reflexiven Bezugnahme auf diese Normativitit angezeigt, wenn auch
nicht realisiert. Zweitens zeigt sich das Moment der Auflésung der idealen
und differenzlosen Einheit der sittlichen Gemeinschaft als Pluralisierung der
Normativitit und die Moglichkeit der individuellen Aktivitat als Selbstbestim-
mung innerhalb des Gemeinwesens. Drittens zeigt sich der immanente Wi-
derspruch innerhalb der Zweiten Natur. Die Bewegung der Zweiten Natur
wird von diesem immanenten Widerspruch getrieben. Intersubjektiv besteht
der Widerspruch zwischen Einzelnem und Gemeinschaft, das heifdt zwischen
der Gegensitzlichkeit und der wechselseitigen Angewiesenheit von Subjek-
tivitit und intersubjektiver Praxis. Intrasubjektiv besteht der Widerspruch
zwischen Natiirlichkeit und Verniinftigkeit. Der Widerspruch kann in Form
einer unproduktiven Kollision als unbestimmte Negation und in Form eines
produktiven Konfliktes als bestimmte Negation auftreten. Das heifdt Wider-
spruch ist nicht immer produktiv-bewegend, sondern kann die Bewegung
der Freiheit der Zweiten Natur auch zum Stocken bringen. Im Gesamtbild
ist der immanente Widerspruch als Moglichkeit des praktischen Selbstmiss-
verstindnisses aufgehoben. (Wir werden diesen Fall noch ausfiihrlich bespre-
chen.) Gewohnheit und implizite Reflexivitit sind nicht scharf voneinander
zu trennen und im Gesamtbild vermittelt. Der Weltbezug des Subjekts spannt
sich zwischen passiver und aktiver Teilhabe an der intersubjektiven Praxis
auf. Auf der Seite der intersubjektiven Praxis ist damit eine Spannung zwi-
schen gleichférmiger und dynamischer Bewegung (der Freiheit dieser Praxis)
beschrieben. Den nach der Tragédie im Sittlichen folgenden Zustand nennt

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

103


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Freiheit der Kritik

Hegel den Rechtszustand, den er aus seinem tragischen Ursprung zu verste-
hen versucht.

Anhand des Rechtszustandes wollen wir noch einmal den Unterschied un-
serer Lesart zu der von Christoph Menke verdeutlichen, und zwar besonders
in Bezug darauf, wie wir die Verkniipfung von historischer Genese und analy-
tischer Systematik innerhalb des Geist-Kapitels verstehen. Der Rechtszustand
beschreibt ein (historisch) mogliches Verhiltnis der Momente innerhalb der
Zweiten Natur. Dieses entsteht aus dem Widerspruch der beiden normati-
ven Ordnungen innerhalb der Sittlichkeit, welcher die unmittelbare sittliche
Gerechtigkeit als solche in Frage stellt. Im Rechtszustand gilt die Gleichheit
der individuellen Personen, und zwar aller Personen als Personen, unabhin-
gig von der Zugehorigkeit zu einem sittlichen Gemeinwesen beziehungswei-
se unabhingig von einer geteilten Ordnung. Bei Hegel heifst es iiber sie, dass
»sie jetzt nach ihrem einzelnen Fiirsichsein als Selbstwesen und Substanzen
gelten. Das Allgemeine, in die Atome der absolut vielen Individuen zersplit-
tert, dieser gestorbene Geist ist eine Gleichheit, worin Alle als Jede, als Personen
gelten.«** Individualitit ist dabei weder an Bediirfnisbefriedigung noch an
sittliche Tugend gebunden.® Es zeigt sich, dass sich die Einzelnen vom Ge-
meinwesen weder integrieren noch unterdriicken lassen. Die Voraussetzung
einer rein passiven und vorprogrammierten Subjektivitit ist einseitig und
wird dem Gesamtbild der Zweiten Natur nicht gerecht. Entscheidend ist, dass
im Rechtszustand die Gleichheit jenseits der besonderen Tugenden sowie der
Verkorperung der Einzelnen in geteilten Werten gilt. Die je besonderen In-
dividuen werden zu gleichen Personen abstrahiert. Das heif’t, es kommt zu
einer Zusammenfithrung des Gegensatzes des géttlichen und menschlichen
Gesetzes in der Abstraktion der Rechtsperson, auf die man sich aber, unab-
hingig von ihrer Zugehorigkeit zur sittlichen Gemeinschaft, nur abstrakt-
individuell beziehen kann. »Die Personlichkeit ist hier aus dem Leben der
sittlichen Substanz herausgetreten.«* Dieses Heraustreten aus der unmit-
telbaren Sittlichkeit ermdglicht auf der einen Seite den gleichen Bezug auf
alle Einzelnen als Einzelne, doch gleichzeitig kann damit die Individualitit
der Einzelnen nur als eine abstrakte Individualitit anerkannt werden. Hegel
kritisiert den Rechtszustand als Formalismus, welcher die materiale Beson-
derheit des Einzelnen nicht fassen kann: »Denn was als das absolute Wesen

62  Hegel, PhG, 355.
63 Vgl. Menke 1996, 154.
64  Hegel, PhG, 355.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

gilt, ist das Selbstbewuftsein als das reine leere Eins der Person.«** Die for-
male Gleichheit aller im Rechtszustand ist durch den Verlust der materialen
Besonderheiten der je Einzelnen erkauft. Mit Hegel gesprochen: Die recht-
liche Person ist substanzlos. Dies erfihrt der Einzelne als Entfremdung aus
der Sittlichkeit, von welcher er durch den zwar formal gleichen, aber nicht
materialen Bezug distanziert ist. Individuelle Aktivitit als Selbstbestimmung
widerspricht sich im Moment des Rechtszustand selbst, denn sie steht ge-
gen die materialen Normen der intersubjektiven Praxis, aus welcher sie ihre
Inhalte aber notwendigerweise aneignen muss.

In seiner Lesart der Tragddie im Sittlichen sieht Christoph Menke richtig:
»Damit das Geschehen der Verstrickung in und der Auflésung von Kollisionen
als Vollzug von Gerechtigkeit erfahren wird, miissen sich die Zuschauer viel-
mehr selbst als die Autoren dieses Geschehens erfahren.«*® Hier verdeutlicht
Menke den Ubergang von Kollision zu Konflikt: Die Entfremdung muss in ei-
nen explizit-reflexiven Prozess der Aneignung zwischen dem Einzelnen und
den Normen der intersubjektiven Praxis aufgehoben werden.®” Doch ist die-
ser Zustand (im Unterschied zu Menkes Lesart) nicht ausschlief3lich und voll-
stindig durch den Rechtszustand realisiert. Es gilt Hegels Kritik am Rechts-
zustand ernst zu nehmen. Die Auflésung der gemeinsam geteilten Ordnung
und der Vorrang der Individualitit miinden im nichsten Abschnitt der PhG
in einen Relativismus. Wir werden diesbeziiglich von der Gefahr leerer Refle-
xivitit sprechen. Menke stellt den Rechtszustand als fortschrittlichsten Zu-
stand in einer Abfolge verschiedener Stufen der Zweiten Natur dar. Zwar
sieht er, dass es sich intern um einen unabgeschlossenen Prozess handelt:
»Der Rechtszustand besteht nur, indem er unaufhérlich entsteht: durch ei-
ne Integration der beiden Dimensionen der Gerechtigkeit, die immer wieder
neu eine Abstraktion in beiden Dimensionen der Gerechtigkeit verlangt.«®
Nichtsdestotrotz liest Menke dies gleichzeitig als eine Figur der Uberwindung
des sittlich unmittelbaren Zustandes: »In dieser Uberschreitung sicht Hegel
Beginn wie Freiraum fir die Ausbildung einer nachsittlichen, individuellen
Freiheit.«* Eine solche Uberwindung kann es aus Sicht der Vermittlung der
Momente der Zweiten Natur im Gesamtbild nicht geben. Die Rede von einer
»nachsittlichen, individuellen Freiheit« ist im Gesamtbild der Zweiten Natur

65  Hegel, PhG, 356.

66  Menke 1996, 226f.

67  Vgl. Menke 1996, 228f.
68  Vgl. Menke 1996, 226.
69  Menke 1996, 163.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

105


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Freiheit der Kritik

nicht verstindlich. Auch in einem »nachsittlichen« oder modernen Zustand
ist das Moment der unmittelbaren Gewohnheit anwesend. Anwesend ist es
aber in anderer Form, nimlich vermittelt durch Reflexivitit. Einerseits ist Ge-
wohnheit im Gesamtbild vermittelt durch Reflexivitit, andererseits werden
wir diesbeziiglich aber auch von der Gefahr blinder Gewohnbheit sprechen.

4.2.2. Entfremdung durch Widerspruch

Im Unterkapitel »B. Der sich entfremdete Geist. Die Bildung« legt Hegel den
Fokus der Erliuterungen auf die Entfremdung von der intersubjektiven Pra-
xis.”® Dabei wird deutlicher, wie die Entfremdung des Subjekts von der nor-
mativen Ordnung mit der Moglichkeit einer Aneignung dieser Normen (als
drittes Moment der Zweiten Natur), der Méglichkeit einer reflexiven Bezug-
nahme auf die Normen sowie einer Pluralisierung dieser Normen einher-
geht. Die Entfremdung von der normativen Ordnung als Distanzierung von
dieser Ordnung ist kein individuelles Entwicklungsmoment des je einzelnen
Subjekts, sondern ein Moment der Zweiten Natur als solcher. Auch hier ste-
hen Onto- und Phylogenese im Zusammenhang. Dabei spielt eine etwaige
Unterscheidung zwischen »guten« und »schlechten« oder »autoritiren« und
»selbstgewihlten« Ordnungen keine Rolle. Die Entfremdungsbewegung fin-
det in der normativen Ordnung unabhingig von Bewertungen oder Klassifi-
zierungen dieser Art statt. Bedingung fiir eine reflexive Bezugnahme auf die
Ordnung ist die Moglichkeit der Thematisierung der Normen als Normen,
unabhingig von einer wertenden Klassifikation dieser Normen.

Die Bewegung der Entfremdung und das Moment der Aneignung be-
schreibt Hegel folgendermafen: »Aber das Dasein dieser Welt sowie die Wirk-
lichkeit des Selbstbewuf3tseins beruht auf der Bewegung, daf} dieses seiner
Personlichkeit sich entduflert, hierdurch seine Welt hervorbringt und sich ge-
gen sie als eine fremde so verhilt, dafd es sich ihrer nunmehr zu bemichtigen
hat.«” Reflexive Bezugnahme wird erméglicht durch das Zusammenspiel von
Entfremdung (Hegel: Entduflerung) und Aneignung (Hegel: Bemichtigung)
je spezifischer Normen der intersubjektiven Praxis. Im Unterschied zum Mo-
ment der Unmittelbarkeit zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis, in
welchem Regeln distanzlos innerhalb der Ordnung einer idealen und diffe-
renzlosen Einheit befolgt werden, wird durch die Entfremdung ein Raum von

70 Vgl. Bertram 2017, 191ff.
71 Hegel, PhG, 363.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Alternativen eréffnet und die Aneignung bestimmter Normen moglich. Mit den
Momenten von Entfremdung und Aneignung wird die Normativitt der Pra-
xis fir das Subjekt zu einer reflexiv-vermittelten Normativitit. Regeln zei-
gen sich als Normen. Aneignung ist prospektive Bindung des Subjekts an die
vorgingigen Normen der Praxis. Dabei dndert sich das Verhaltnis zwischen
Subjekt und Praxis wie auch das Verhiltnis des Subjekts zu sich selbst, und
gleichzeitig wird die Bedeutsamkeit der Normen realisiert: »Aber die Entsa-
gung seines Fiirsichseins ist selbst die Erzeugung der Wirklichkeit.«” Para-
digmatisches Beispiel fiir den Punkt der Realisierung von normativer Bedeut-
samkeit ist die Praxis des Versprechens. Erst mit der prospektiven Bindung
an die Verantwortung des gegebenen Versprechens, nimlich dieses zukiinf-
tig nicht zu brechen, realisiert sich die Bedeutsambkeit des Versprechens als
solches. Blof3er Individualitit beziehungsweise Unabhingigkeit von der Pra-
xis (Hegel: Fursichsein) entsagt die Einzelne dabei in dem Sinne, dass die
Aneignung eine Bindung an allgemeine, das heiflt gerade nicht individuelle,
sondern in der Praxis geteilte Normen bedeutet. Dies geschieht nicht un-
mittelbar, sondern innerhalb einer reflexiven Vermittlung. Diesen Vorgang
betitelt Hegel mit dem Begriff der Bildung. Bildung ist nicht nur intellektu-
ell, sondern auch im Sinne von Bilden als materialem Herstellen zu verste-
hen. Bildung findet statt im materialen Gestalten von intersubjektiver Pra-
xis. In diesem Zusammenhang ist auch Reflexivitit innerhalb der reflexiven
Aneignung nicht als blof3e Theoretisierung, sondern als materiale Handlung
zu verstehen. Man konnte daher auch von verhaltender Bezugnahme spre-
chen. Wir sprechen trotzdem von reflexiver Bezugnahme. Bildung ist Arbeit
an sich selbst und an der intersubjektiven Praxis. Beides hingt ko-konstitu-
tiv zusammen. Bleiben wir vorerst in analytischer Abstraktion auf der Sei-
te des Subjekts. Durch den Prozess der Arbeit als Herstellen und Bearbeiten
von Gegenstinden in der Welt entdufiert das Subjekt ein Verstindnis seiner
selbst. Einerseits werden dadurch Gegenstinde der Welt bearbeitet. Ande-
rerseits distanziert sich das Subjekt durch die Disziplinierung innerhalb der
Arbeit von sich selbst. Das geschaffene Objekt verkdrpert ein Selbstverstind-
nis des Subjekts und ist gleichzeitig entduflert. Die bearbeiteten Gegenstinde
realisieren, einem Spiegel gleich, ein reflexives Moment. In den Gegenstin-
den erkennt sich das Subjekt selbst. So erkennt beispielsweise die Pianistin
im gespielten Stiick nicht nur den Komponisten, sondern auch sich selbst.

72 Hegel, PhG, 364.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

107


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Freiheit der Kritik

Das ko-konstitutive Verhiltnis zwischen dem Subjekt und der Realisie-
rung der Bedeutsambkeit der normativen Praxis zeigt sich durch die Momente
von Entfremdung und Aneignung: »Diese Entiuferung ist [...] der Ubergang
sowohl der gedachten Substanz in die Wirklichkeit als umgekehrt der bestimm-
ten Individualitit in die Wesentlichkeit.«”> Wirklich sind die Normen der Praxis,
indem ihr normativer Gehalt sich als bedeutsam realisiert, also von Bedeu-
tung ist. Bildung als ko-konstitutives Geschehen zwischen dem Subjekt und
den Normen der Praxis realisiert sowohl die Bedeutsamkeit der normativen
Ordnung wie auch die Selbstbestimmung Einzelner innerhalb dieser Ord-
nung. Im Bildungsprozess findet demnach in Orientierung an geteilten Nor-
men die Aneignung eines Selbstverstindnisses statt, welches konstitutiv fiir
selbstbestimmten Weltbezug ist. Das normative Selbstverstindnis bestimmt
den Weltbezug der Subjekte und wirke sich so auf die Gestaltung der Pra-
xis aus. Damit werden Subjekt und Praxis in Orientierung an geteilten Nor-
men gleichzeitig ausgebildet. Die Normen der Praxis werden bedeutsam, in-
dem sie von Subjekten gestaltet werden. Der ko-konstitutive Zusammenhang
zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis bezieht sich dabei auf unse-
re Selbstverstindnisse. Arbeit an Selbstverstindnissen konstituiert die inter-
subjektive Praxis und gleichzeitig erméglicht die Praxis eine Arbeit an Selbst-
verstindnissen. Arbeit schafft Stabilitit innerhalb von Selbstverstindnissen
und gleichzeitig innerhalb der Normen der Praxis. Die vermittelnde Entau-
Berung der Individualitit ins Allgemeine als Aneignung von je spezifischen
(aber allgemeinen) Normen realisiert die normative Praxis und gleichzeitig
die Selbstbestimmung des Einzelnen. Es zeigt sich das Moment der durch
die Entfremdung vermittelten Aufhebung des Individuellen ins Allgemeine,
denn das »Selbst ist sich nur als aufgehobenes [im Allgemeinen] wirklich«.”*
Durch diese vermittelnde Aufthebung steht das Subjekt innerhalb der norma-
tiven Ordnung als von dieser anerkanntes und diese anerkennendes Subjekt.
Zugleich besteht die Moglichkeit distanzierter Bezugnahme auf diese Ord-
nung. Im Moment der Bildung verkehrt sich die Welt fremder, entfremdeter
Normativitit zum Moment angeeigneter Normen, in welchen sich das Sub-
jekt (wieder)erkennt. In Bezug auf ihre Selbstverstindnisse gewinnt das Sub-
jekt eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der Praxis. Sie versteht sich als
selbstbestimmt. Gleichzeitig wird die Bedeutsamkeit der Normen durch pro-
spektive Bindung an diese allgemeinen Normen realisiert. Hegel dazu: »Die

73 Hegel, PhG, 364.
74  Hegel, PhG, 365.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

geistige Substanz tritt als solche in die Existenz, erst indem sie zu ihren Sei-
ten solche Selbstbewuf3tsein[e] gewonnen hat, welche dieses reine Selbst als
unmittelbar geltende Wirklichkeit wissen und darin ebenso unmittelbar wis-
sen, dies nur durch die entfremdende Vermittlung zu sein.«” Im Moment der
Aneignung besteht die Moglichkeit der reflexiven Bezugnahme. Bildung als
Arbeit konstituiert die Bedeutsamkeit der Normen, und zwar in Verbindung
mit der Moglichkeit der Distanz zu diesen Normen. Durch Aneignung in-
dert sich das Verhiltnis des Subjekts zu sich selbst und zu den Normen der
Praxis. Die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis als solche wird in die-
sem Vorgang anerkannt, indem die vorgidngigen Normen aktiv vollzogen und
damit deren Bedeutsamkeit im Vollzug konstituiert wird. Dies bedeutet ak-
tive Teilhabe an der intersubjektiven Praxis, durch die der Einzelne Selbstbe-
stimmung in der Auseinandersetzung mit Anderen und der Welt innerhalb
der intersubjektiven Praxis gewinnt. Dieser systematische Punkt ist verbun-
den mit unserer Abgrenzung von Honneths Lesart des Anerkennungsbegrifts
innerhalb der PhG. Hegel hatte im Kapitel zum Selbstbewusstsein vor dem
Abschnitt zu Herrschaft und Knechtschaft Folgendes angekiindigt: »Was fur
das Bewuf3tsein weiter wird, ist die Erfahrung, was der Geist ist, diese absolu-
te Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit und Selbstindigkeit ihres
Gegensatzes, nimlich verschiedener fiir sich seiender Selbstbewuf3tseinle],
die Einheit derselben ist; Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist.«”® Dieses Bild als
»reine[r] Begriff des Anerkennens«” ist nicht schon im Kapitel zum Selbstbe-
wusstsein erreicht, sondern erst am Ende des Geist-Kapitels vollkommen ent-
faltet, namlich als »ein gegenseitiges Anerkennen, welches der absolute Geist
ist«.”® Aufgrund dieser Verweisstruktur kann man weitergehend sagen, dass
das Geist-Kapitel erst im Kapitel zum absoluten Geist seinen Abschluss fin-
det. Der reine Begriff des Anerkennens wird also implizit bis zum Ende der
PhG Thema bleiben.

Fassen wir an dieser Stelle kurz zusammen und binden die bisherigen
Ergebnisse an das >Kantische Paradox« zuriick. Durch die Bewegung der Ent-
fremdung zeigt sich erstens das Moment der Aneignung, in welchem der Ein-
zelne eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der normativen Ordnung ge-
winnt. Dies ist nur innerhalb der normativen Ordnung moglich, womit die

75 Hegel, PhG, 377.
76  Hegel, PhG, 145.
77  Hegel, PhG,147.
78  Hegel, PhG, 493.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Freiheit der Kritik

je bestimmte Stellung gleichzeitig ein Allgemeines, das heifdt innerhalb der
Ordnung gemeinsam Geteiltes ist. »Ich ist dieses Ich — aber ebenso allgemei-
nes; sein Erscheinen ist ebenso unmittelbar die Entiuferung und das Ver-
schwinden dieses Ichs und dadurch sein Bleiben in seiner Allgemeinheit.«”
Selbstbestimmung der Einzelnen und gemeinsam geteilte Normen der Pra-
xis sind vermittelt. Auf die erste Seite des >Kantischen Paradoxes«< bezogen ist
Selbstbestimmung damit keine blofde Willkiir. Zweitens zeigt sich das Mo-
ment, in welchem die Bedeutsamkeit (Hegel: Wirklichkeit) der Normen der
Ordnung (Hegel: geistigen Substanz) durch Entfremdungsbewegung und An-
eignung realisiert wird, indem sich die Einzelnen daran binden und zugleich
sich darin erkennen und sich darauf beziehen konnen. Dass es durch Aneig-
nung als Bindung an Normativitit zur Realisierung der Bedeutsambkeit der
Normen kommt, heifdt, dass in diesem Moment der Zweiten Natur Normen
im Vollzug konstituiert werden. Insofern hat das Subjekt an der Konstitution
der Normen der Praxis teil und ist in Bezug auf die zweite Seite des >Kan-
tischen Paradoxes« nicht fremdbestimmt. In diesem Vollzug sind normative
Praxis und Subjektivitit ko-konstitutiv. Normativitit zeigt sich hier nicht als
feststehende Regeln, sondern als dynamische Normen. Es zeigt sich damit
drittens, dass mit dem Moment der Entfremdung von den Regeln eine Off-
nung zu Alternativen im Sinne der Pluralisierung dieser Regeln einhergeht.
Wihrend das Moment der unmittelbaren Gewohnbheit in analytischer Abs-
traktion aus dem Gesamtbild ein Nachvollzug von Regeln ohne Alternativen
bedeutet, zeigt sich durch das Moment der Entfremdung die Moglichkeit ak-
tiver Teilhabe an der Praxis, die dadurch in sich dynamisch bewegt ist. Als sie
mit finfJahren in die Praxis des Klavierspielens eingefithrt wurde, musste die
junge Pianistin Regeln, die man ihr vorgab, nachvollziehen, bis sie bestimmte
Notenfolgen >blind« spielen konnte. Ihr wurde das Klavierspielen zur Gewohn-
heit. An der Praxis des Klavierspielens als solcher nahm sie wihrenddessen
nur passiv teil. Die erfahrene Pianistin zeichnet sich dadurch aus, dass sie die
vorgegebenen Regeln nicht mehr benétigt, weil sie sich diese angeeignet hat.
Die Autoritit der festlegenden Regel ist angeeignet und damit aufgehoben.
Sie beherrscht die Praxis und steht dadurch gleichzeitig in Distanz zu fest-
legenden Regeln. Regeln zeigen sich als Normen. Die angeeigneten Normen
geben ihr Orientierung, von der sie im eigenen interpretativen oder impro-
visierten Spiel aber auch abweichen kann. So spielt sie beispielsweise Bach,

79  Hegel, PhG, 376.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

wie man sonst Beethoven spielen wiirde. Die durch Entfremdung und Aneig-
nung geschaffene Distanz ermoglicht ein implizit-reflexives Verhiltnis zur
Norm. In Momenten der Improvisation oder von der Standardinterpretation
abweichender Auslegung hat die Pianistin aktiv an der Praxis des Klavier-
spielens teil, wobei sie keine Regeln nachvollzieht, sondern Bedeutsamkeit
von Normen (mit)schafft. Die Praxis bewegt sich in diesem Moment dyna-
misch. Es 6ffnen sich vielfiltige Alternativen, welche deutlich machen, dass
im Gesamtbild der Zweiten Natur Normen keine Festlegungen sind, sondern
plurale Orientierungen:

»Was in dieser Welt erfahren wird, ist, daf? weder die wirklichen Wesen der
Macht und des Reichtums noch ihre bestimmten Begriffe, Gut und Schlecht,
oder das Bewufitsein des Guten und Schlechten, Wahrheit haben [...] son-
dern alle diese Momente verkehren sich vielmehr eins im andern, und jedes

ist das Gegenteil seiner selbst.«&°

Einhergehend mit der Entfremdung kommt es zu einer Pluralisierung der
Normen. Diese Pluralisierung der normativen Ordnung macht Hegel am
Beispiel der Dialektik zwischen gut und schlecht beziehungsweise zwischen
Staatsmacht und Reichtum fest. Dabei handelt es sich um paradigmatische
Beispiele, welche dennoch auch andere sein kénnten und vielmehr einen
systematischen Punkt aufzeigen sollen. Im Moment der unmittelbaren
Ordnungen gelten gut und schlecht, im Fall von Antigone und Kreon jeweils
das menschliche und das géttliche Gesetz, als absolute Entgegensetzung.
Entfremdung und reflexive Vermittlung 16sen diesen Gegensatz auf. Schon
in dem Moment, als Antigone ihre Schuld eingesteht, kommt es durch die
Anerkennung des anderen Gesetzes zur Verfliissigung des Gegensatzes.
Diese Figur aufgreifend, stellt Hegel in einem anderen Beispiel die Dialektik
zwischen Staatsmacht und Reichtum dar. Die Staatsmacht gilt zunichst als
das Gute, indem sie Sein fiir Anderes ist. Der Reichtum wird als das Schlechte
eingefiihrt, da dieser nur dem Eigennutz dient. Doch dieses Urteil ist ein-
seitig. Denn gleichzeitig ist die Staatsmacht um ihren Selbsterhalt bemiiht
und »es findet darin vielmehr das Tun als einzelnes Tun verleugnet und zum
Gehorsam unterjocht«.®" Andererseits kommt der Reichtum allen zugute,
denn er geht auf allgemeinen Genuss. Wird (wirtschaftlicher) Reichtum
als egoistisches Interesse verfolgt, profitiert davon nicht nur der Einzelne,

80 Hegel, PhG, 385.
81  Hegel, PhG, 370.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Freiheit der Kritik

sondern auch die Gesellschaft als ganze. Wird andererseits von einem Teil
des Staatsapparats scheinbar selbstlos gehandelt, verfolgt dies doch das
egoistische Interesse des Selbsterhalts des Staates. Durch einen Wechsel der
Perspektive kommt es zur Umkehrung zwischen gut und schlecht. Parti-
kulare Zwecke und allgemeines Interesse sind nicht strikt voneinander zu
unterscheiden. Diese Variation ist vielfiltig moglich. Aus wieder anderer
Perspektive findet das Individuum im Staat »seinen Grund und Wesen
ausgedriickt, organisiert und betitigt«.®> Wobei andererseits der Genuss
des Reichtums nur ein verginglicher ist. Die Begriffe von gut und schlecht
erhalten wieder den entgegengesetzten Inhalt. Der absolute Gegensatz lost
sich in ein Oszillieren zwischen gut und schlecht auf. In diesem Moment
ist es unmoglich, etwas als ausschliefilich gut beziehungsweise schlecht zu
beurteilen. Die Normen zeigen sich in diesem Moment als plural: »[E]s wird
dadurch als das wirklich, was es an sich ist, als die identische Einheit seiner
selbst und seiner als des Entgegengesetzten.«®> Das Gute der Staatsmacht
geht flieRend in das Schlechte des Reichtums itber und umgekehrt.®* Die
normative Ordnung differenziert sich zu einer pluralen Ordnung. Festle-
gungen zeigen sich als Orientierungen. Das Verhiltnis zwischen Subjekt
und intersubjektiver Praxis ist im Gesamtbild eine Vermittlung zwischen
unmittelbarer Gewohnheit (passive Teilhabe) und implizit-reflexiver Distanz
(aktive Teilhabe). Die Freiheit der Praxis spannt sich dabei zwischen gleich-
formiger und dynamischer Bewegung auf. Aktive und passive Teilhabe sowie
dynamische und gleichférmige Bewegung sind im Gesamtbild nicht scharf
voneinander zu trennen.

4.2.3. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - |

Zeigen sich Regeln als Normen, sind komplexe und widerspriichliche Kon-
texte, wie die beiden Ordnungen in der antiken Tragddie, adiquat in ihrem
Zusammenhang zu beschreiben. Orientierende Normen kénnen, im Unter-
schied zu festlegenden Regeln, unterschiedlichste Aspekte einer konkreten
Situation einfangen. Hegel schliefdt dabei auch sich widersprechende Aspek-
te ein. Normen sind in sich plural und kénnen Widerspriiche autheben: »Es

82  Hegel, PhG, 371.
83  Hegel, PhG, 375.
84  Vgl. Hegel, PhG, 380.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ist das fiirsichseiende Selbst, das alles nicht nur zu beurteilen und zu be-
schwatzen, sondern geistreich die festen Wesen der Wirklichkeit wie die fes-
ten Bestimmungen, die das Urteil setzt, in ihrem Widerspruche zu sagen weif3,
und dieser Widerspruch ist ihre Wahrheit.«* Im Fall von Antigone und Kre-
on milsste die aus der tragischen Kollision resultierende Norm zwischen den
sich widersprechenden Ordnungen von Staat und Familie vermitteln und so
den Widerspruch aufheben.

Normen konnen aber auch als festlegende Regeln erscheinen. Aufgrund
der Genese der Zweiten Natur schliefft das Gesamtbild der Bewegung der
Zweiten Natur in sich gegenliufige Bewegungen ein. Die Unterscheidung
zwischen Norm und Regel als Abstraktion aus dem Gesamtbild ist hier in
analytischer Hinsicht hilfreich, um auf die Gefahr der Verdeckung von Frei-
heit im Fall blinder Gewohnheit hinzuweisen. Als blinde Gewohnheit werden
Regeln so automatisch, gleichsam mechanisch nachvollzogen, dass keine ak-
tive Teilhabe an der Praxis realisiert wird. Dabei besteht die Gefahr, dass die
Freiheit reflexiver Kritik innerhalb der Praxis verdeckt wird und die Normati-
vitat der Praxis als fremdbestimmt erscheint. Ein paradigmatisches Beispiel
fir diese Gefahr innerhalb der Realisierung von Freiheit ist politische Teil-
habe in demokratischen Systemen. Nur aktive Teilhabe an den Normen der
Demokratie kann einen Stillstand des demokratischen Prozesses verhindern.
Im Fall eines solchen Stillstandes verkehren sich selbstbestimmte demokrati-
sche Normen zu fremdbestimmten Regeln. Ein solcher Stillstand wiederum
wiirde die selbstbestimmte Praxis der Demokratie als solche scheitern lassen.
Die Praxis der Demokratie scheitert in diesem Moment gleichzeitig mit der
Selbstbestimmtheit der Subjekte innerhalb des demokratischen Systems.

Die Bewegung der Freiheit der Zweiten Natur ist keine eindimensionale
Fortschrittsgeschichte, sondern es besteht eine Gleichzeitigkeit der verschie-
denen Momente und intern gegenliufigen Bewegungen. Durch deren Auf-
hebung im Gesamtbild ist die Gefahr des >Riickfalls< in genetisch-defizitire
Formen von Freiheit anwesend. So besteht die Gefahr blinder Gewohnheit
als der Verdeckung von Freiheit. Mit der Aufhebung intern gegenliufiger Be-
wegungen ist auch die wertende Klassifikation der Momente in sich plural.
Dass zum Beispiel bestimmte Ausprigungen kultureller Reflexivitit zur Ge-
wohnbheit werden, ist nicht per se ein >Riickschritt« zur Verdeckung von Frei-
heit, sondern kann auch zur Funktionalitit der Praxis beitragen. Praxiszu-
sammenhinge konnen nur funktionieren, wenn sie nicht in exzessiver Weise

85  Hegel, PhG, 389.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Freiheit der Kritik

kritisch hinterfragt werden. Deshalb bedeutet ein Gewinn an kritischer Re-
flexivitit nicht per se einen >Fortschritt«. Reflexivitit kann zur leeren Refle-
xivitat werden. Leere Relativitit als ein Exzess von Freiheit ist eine weitere
Gefahr innerhalb der Zweiten Natur, in welcher selbstbestimmter Welt- und
Selbstbezug scheitert. Dies verdeutlicht Hegel am Ende des Unterkapitels zur
Bildung als Gefahr des Relativismus. In diesem Moment zeigt sich, »was als
gut bestimmt ist, ist schlecht; was als schlecht ist gut«.®® Im Relativismus be-
steht die Gefahr, dass die gemeinsam geteilte Ordnung keine normative Ori-
entierung bietet, da in diesem Moment jeder Inhalt der Normen willkiirlich
in Frage gestellt wird. Leere Reflexivitit verliert die Reibung mit den Normen
der intersubjektiven Praxis. In diesem Fall gibt es keine bestimmten norma-
tiven Inhalte, denn es »wird aller Inhalt zu einem Negativen, welches nicht
mehr positiv gefafit werden kann; der positive Gegenstand ist nur das reine
Ich selbst«.®” Die Moglichkeit von bindender Aneignung wird im Moment die-
ser Auflgsung verdeckt, denn orientierende Inhalte scheinen aufgelost.

Dies lasst sich auch als Problem der unbestimmten oder einfachen Nega-
tion erldutern. Mit Negation ist dabei die Abstraktion von bestimmten und
bestimmenden Normen der Praxis gemeint.®® Selbstbestimmung ist gebun-
den an Entfremdung als Negation durch Abstraktion von bestimmenden Nor-
men.* Der Bezug auf Méglichkeiten als einer zukiinftig méglichen Wirk-
lichkeit setzt eine Negation der bestimmenden Normen der gegenwirtigen
Wirklichkeit voraus. Abstrahiert wird dabei nicht nur von den Bestimmun-
gen des Kontextes einer Situation, sondern auch von den Bestimmungen des
Selbstverstindnisses des Subjekts.”® Wir werden in diesem Zusammenhang
im dritten Teil dieser Arbeit von existenziellen Moglichkeiten sprechen. Im Fall
leerer Reflexivitit bleibt die Negation als unbestimmte Negation bei der Abs-
traktion von bestimmten Normen stehen. Im Gesamtbild ist der Vorgang der
Negation keine unbestimmte Negation, sondern aufgehoben als Negation der

86  Hegel, PhG, 385f.

87  Hegel, PhG, 390.

88  Vgl. dazu Moyar 2011, 28ff.

89  Vieweg schreibt in diesem Zusammenhang, dass der Selbstbestimmung ein Moment
der »Unbestimmtheit des Willens« vorausgeht, in welchem mogliche Entschliisse im
»Status der Virtualitat enthalten«sind (vgl. Vieweg 2009, 213).

90 »Inso faras | regard myself as essentially the source of new possibilities for the world
and myself, | understand that | can abstract from whatever | find the world or myself
to be at present« (Houlgate 1995, 859).

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Negation und damit bestimmte Negation. Das haben wir als Moment der re-
flexiven Aneignung bestimmter Normen beschrieben. Die Negation der Ne-
gation resultiert nicht in Unbestimmtheit, sondern in Selbstbestimmtheit als
einem bestimmten Verhiltnis zwischen Norm und Subjekt. Reflexivitit als
ausschlieflich unbestimmte Negation fithrt zur Destabilisierung der Praxis.
Durch einen Exzess von Freiheit als leere Reflexivitit scheitert selbstbestimm-
ter Welt- sowie Selbstbezug. Bildung kehrt sich dabei gegen den eigenen An-
spruch. Statt eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der Praxis zu ermogli-
chen, scheint die Aneignung bestimmter inhaltlicher Normen unmdglich. Es
scheitern Bildung und Arbeit an der Praxis sowie damit einhergehend die Ar-
beit an sich selbst. Mit dem Beispiel von Gewalt und Verbrechen der Franzo-
sischen Revolution als Zustand exzessiver (Hegel: absoluter) Freiheit” nennt
Hegel eine konkrete historische Ausprigung des Relativismus. In diesem Zu-
stand der Auflésung der normativen Ordnung geht jegliche Orientierung ver-
loren und damit scheint eine bindende Aneignung der Normen unmoglich.

Leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit sind unserer Freiheit immanen-
te Gefahren. Sie kennzeichnen sich beide dadurch, dass keine Teilhabe an der
Praxis stattfindet, da aktive Aneignung der Normen der Praxis unmoglich ist
beziehungsweise nicht realisiert wird. In beiden Fillen steht die Bewegung
der Freiheit der Praxis still. Selbstbestimmter Welt- und Selbstbezug schei-
tert in diesem Moment. Das, was bei McDowell triigerische Angste in Bezug
auf die erkenntnistheoretische Verbindung zwischen Geist und Welt waren,
wollen wir daher als Angste betrachten, welche auf existenziellen Gefahren
beruhen. Wir werden aber noch sehen, dass wir mit der Beschreibung von
blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit dem Gesamtbild der Zweiten Na-
tur nicht gerecht werden.

4.2.4. Reflexivitat und Selbstverstandnis

Nach Alexander Kojeve, der Mitte des 20. Jahrhunderts wesentlich fiir die
Wiederentdeckung Hegels in Frankreich verantwortlich war und mit seiner
Lesart kommende Generationen (bspw. Derrida, Lacan, Foucault, Strauss)
stark beeinflusst hat, sind die Kapitel zum Geist und zur Religion durch eine
Parallelitit gekennzeichnet.”” Besonders trifft das auf die Abschnitte zu Bil-
dung auf der einen Seite und zum geistigen Kunstwerk auf der anderen Seite

91 Vgl. Hegel, PhG, 431ff.
92 Vgl. Kojéve 1980, 97.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Freiheit der Kritik

zu. Diese Parallelitit ist ein Symptom dafiir, dass die systematische Stelle der
Reflexivitit schon im Geist-Kapitel angelegt ist und aus Darstellungsgriinden
von Hegel erst im darauffolgenden Kapitel vollstindig expliziert wird. Wir
greifen deshalb an dieser Stelle in das Kapitel zur Religion vor, um das
Moment von Reflexivitit besser verstindlich zu machen. Aber auch schon
im Geist-Kapitel schlieflt die Struktur der Zweiten Natur das Moment der
Reflexivitit ein. Der »sich selbst wissende Geist« wird nicht nachtriglich
produziert, sondern ist in den Momenten der drei Abschnitte des Kapitels
zum Geist enthalten.”® Hegel betont zu Beginn des Religionskapitels noch
einmal, dass es sich bei der Aufeinanderfolge der dargestellten Momente des
Geistes nicht um einen Fortschritt handelt, welcher die vorherigen Momente
jeweils hinter sich lisst, sondern um eine Gesamtheit von Momenten, welche
innerhalb der Vermittlung im Gesamtbild aufgehoben werden: »Ihre zusam-
mengefafSte Totalitit macht den Geist in seinem weltlichen Dasein iiberhaupt
aus; der Geist als solcher enthilt die bisherigen Gestaltungen in den allge-
meinen Bestimmungen, den soeben genannten Momenten.«<’* Im Kapitel
zur Religion wird dieser Gesamtheit nicht etwas duferlich hinzugefiigt,
sondern der schon angelegte Aspekt der Reflexivitit genauer ausgefiihrt. Es
soll uns daher im Folgenden um die ausfiihrlichere Erliuterung der schon
angezeigten Reflexivitit gehen. Reflexivitit bezeichnet eine Bezugnahme
auf sich selbst. Wir wollen Reflexivitit bezogen auf das eigene Selbstver-
stindnis verstehen. Dies kann sich als Distanz zwischen Subjekt und Norm
des Selbstverstindnisses oder als kritisches Hinterfragen der Norm des
Selbstverstindnisses ausdriicken. Im ersten Fall sprechen wir von impliziter
Reflexivitit und im zweiten Fall von expliziter Reflexivitit. Die Trennung ist
eine analytische Abstraktion.

Was Hegel als Religion bezeichnet, ist eine materiale Konkretion der
Reflexivitit der Zweiten Natur als Selbstverstindigungspraxis.” In unseren
Erliuterungen wollen wir uns in Bezug auf Hegels Text auf den Abschnitt
zur Kunstreligion beschrinken. Die Kunstreligion enthilt sowohl religiose
als auch kinstlerische Praktiken, welche flieRend ineinander ibergehen.
Hegel sieht hier offenbar nicht die Notwendigkeit, beides scharf voneinander
zu trennen, wie die Einbettung der Kunst in das Kapitel zur Religion zeigt.
Dies hat den Grund, dass beide Praktiken die Ausprigung der Reflexivitit

93  Vgl. Hegel, PhG, 496f.
94  Hegel, PhG, 498.
95  Vgl. Bertram 2017, 253ff.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

innerhalb der Zweiten Natur auf strukturanaloge Weise sichtbar machen.
Religion und Kunst sind fiir Hegel Praktiken der reflexiven Selbstverstin-
digung der Zweiten Natur. Es handelt sich um eine reflexive Bezugnahme
auf Selbstverstindnisse unserer Praxis. Reflexivitit ist innerhalb der Ko-
Konstitution von Subjekt und Praxis auf der Ebene des Selbstverstindnisses
angesiedelt. Einerseits zeigt sich durch die reflexive Bezugnahme des Sub-
jekts auf die Normen der Gemeinschaft, dass diese keine unmittelbaren
Festlegungen (Hegel: Form der Substanz), sondern plurale Orientierungen
(Hegel: Form des Subjekts) sind: »Durch die Religion der Kunst ist der Geist
aus der Form der Substanz in die des Subjekts getreten, denn sie bringt seine
Gestalt hervor.«® Andererseits erlangt das Subjekt eine selbstbestimmte
Stellung innerhalb der gemeinschaftlichen Normen aufgrund der reflexiven
Bezugnahme im Zuge der bindenden Aneignung dieser Normen: »[Ilndem es
durch seine Aufopferung die Substanz als Subjekt hervorbringt, bleibt dieses
sein eigenes Selbst.«”” Eine »Aufopferung« ist dieser Prozess deshalb, weil er
gleichzeitig bedeutet, sich an bestimmte, aber allgemeine Normen zu binden.
Doch dieser Prozess der Aneignung als Bindung an allgemeine Normen
ist aufgrund der Reflexivitit des Vorgangs nicht mit der unmittelbaren
Sittlichkeit gleichzusetzen, sondern aufgrund der reflexiven Vermittlung,
die dabei stattfindet, eine Voraussetzung fiir eine selbstbestimmte Stellung
des Subjekts im gemeinschaftlich-normativen Zusammenhang. Das Subjekt
wird dadurch zum »Sein fiir Anderes und als dieses Sein fiir Anderes [eines, das]
unmittelbar in sich zuriickgekehrt und bei sich selbst«®® ist.

Reflexivitit ist der Zweiten Natur immanent. Dass Reflexivitit moder-
nen Praktiken immanent ist, lisst sich am eindriicklichsten am Abschnitt zur
offenbaren Religion am Ende des Kapitels zur Religion festmachen. Am Bei-
spiel des Christentums und der »Menschwerdung des géttlichen Wesens«*
im weltlichen Leib Jesu verdeutlicht Hegel die systematische Stelle der Refle-
xivitit als der Praxis immanent: »dafd der Geist als ein Selbstbewufitsein, d.h.
als ein wirklicher Mensch da ist, daff er fiir die unmittelbare GewifSheit ist, da
das glaubende Bewuf3tsein diese Gottlichkeit sieht und fiihlt und hort. [... D]ie-
ser Gott wird unmittelbar als Selbst, als ein wirklicher einzelner Mensch,
sinnlich angeschaut [...].«*° Reflexivitit ist ein immanenter Teil der Praxis.

96  Hegel, PhG, 545.
97  Hegel, PhG, 546.
98  Hegel, PhG, 553.
99  Hegel, PhG, 545.
100 Hegel, PhG, 551f.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Freiheit der Kritik

Selbstverstindigung findet implizit in den Gewohnheiten unserer Praxis statt
und es sind auch Gewohnheiten, in denen wir uns iiber uns selbst verstindi-
gen. Da Reflexivitit und Gewohnheit im Gesamtbild vermittelt sind, kénnen
wir keine scharfe Trennlinie zwischen spezifischen Praktiken der Selbstver-
stindigung (wie beispielsweise Kunst als dsthetischer Praxis) und alltigli-
chenc« Praktiken ziehen. Aufgrund der Vermittlung durch Gewohnbheit ist Re-
flexivitit erst einmal implizite Reflexivitit. In alltiglichen Praktiken driickt
sich Reflexivitit nicht als stindiges oder exzessives Hinterfragen der Normen
unserer Praxis in expliziter Form aus. Reflexivitit kann sich aber jederzeit
auch explizit ausdriicken. Auch im Alltiglichen ist es oft der Fall, dass wir uns
dariiber verstindigen, wie und was wir tun. Selbstverstindigung ist im Ge-
samtbild moderner Praktiken immer moglich. Reflexivitit ist somit kein aus-
gezeichneter Modus oder ausschliefilich wissenschaftlicher Standpunke.*

Innerhalb einer Selbstverstindigungspraxis und in Bezug auf Selbstver-
stindnisse ist Reflexivitit material realisiert. Reflexivitit ist keine theoreti-
sche oder theoretisierende Selbstbeziehung, sondern innerhalb des Bezugs
auf Selbstverstindnisse eine praktisch-materiale Beziehung zu den Normen
der Praxis. Selbstverstindnisse sind material verkdrpert und in der Praxis ge-
meinschaftlich geteilt. Innerhalb der Aneignung dieser Selbstverstindnisse
ist Reflexivitit praktisch: »Die Bewegung der Gemeinde als des Selbstbewuf3t-
seins, das sich von seiner Vorstellung unterscheidet, ist, das hervorzubringen,
was an sich geworden ist.«'°* Dabei werden Regeln nicht alternativlos nach-
vollzogen, sondern die Bedeutsamkeit der Normen wird im Aneignungspro-
zess produktiv hervorgebracht. Innerhalb der aneignenden Bindung an die
Normen realisiert sich deren Bedeutsamkeit. Normen konstituieren sich im
Gesamtbild der Momente der Zweiten Natur im reflexiven Vollzug. Reflexi-
vitit der Zweiten Natur ist dabei kein feststehender Zustand, sondern eine
prozessuale Bewegung.'®®

101 Vgl. dazu auch die sehr aufschlussreiche Studie von Robin Celikates (2009), besonders
Kapitel 11.3.

102 Hegel, PhG, 568.

103 Hegel veranschaulicht das am Bild der Menschwerdung Gottes. Ausgehend von einer
bloRRen Entgegensetzung zwischen Gottlichem und Menschlichem vor der Menschwer-
dungJesu kommtes zu einer entdufernden Entfremdung des Gottlichen, indem Jesus
zum Menschen wird. Hier bleibt der Prozess nicht stehen, denn auch die Auferstehung
Jesu als die Vermittlung des Einzelnen ins Allgemeine gehort zu dem Bild, das Hegel
zeichnet. Erst alle Momente in sich und ihrer Bewegung zusammengenommen erge-
ben »das Wesen als in sich reflektiertes« (Hegel, PhG, 567). Dieser Prozess ist (im illus-

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Anhand der Sprache in Epos, Tragodie und Komédie und in Riickbezug
auf Antigone veranschaulicht Hegel das Moment der Reflexivitit der Zwei-
ten Natur. Sprache stellt fir Hegel das hochste Medium der materialen Re-
flexivitit im Schauspiel dar. Es ist das ironische Sprechen, an welchem sich
die Entfremdung von den Normen und das Reflexivwerden zeigt. Reflexivi-
tit wird am Beispiel der Ironie als Mittel der Entfremdung (und Entfrem-
dung wiederum als zentrales Moment der gesamten Bewegung) dargestellt.
Auch wenn sich Hegel wenig explizit zum Begriff der Ironie selbst duflert,
kann die Struktur des ironischen Sprechens als paradigmatisches Beispiel fiir
Reflexivitit dienen. Die abstrakte Struktur der Ironie als die (selbstbeziig-
liche) Verkehrung eines Inhaltes ins Gegenteil veranschaulicht die Struktur
von Reflexivitit. Die Praxis des ironischen Schauspiels verdeutlicht Reflexivi-
tit durch ihre Form. Die Schauspieler werden im Moment der Selbstironie zu
Betrachtern ihrer selbst. Beim ironischen Schauspiel handelt es sich um eine
reflexive Praxis der Selbstverstindigung. Es kommt zu einer Spiegelung der
Normen der Zweiten Natur in der Darstellung des Schauspiels und damit zur
Moglichkeit eines reflexiv-bezugnehmenden Verhiltnis zu diesen Normen.
Paradigmatisch offenbar wird diese Tatsache anhand der Schauspieler, die
im Moment der Ironie selbst zu Betrachtern ihrer eigenen Darstellung und
darin zu Zuschauern ihrer selbst (und den Normen ihrer Selbstverstindnisse)
werden. Das Schauspiel lisst die Struktur der Reflexivitit exemplarisch her-
vortreten. Mit der reflexiven Bezugnahme auf die Normen I6st sich die ideale
und differenzlose Einheit der normativen Ordnung auf und es zeigt sich ei-
ne Pluralisierung der Normen. Gleichzeitig besteht fiir das Subjekt innerhalb
dieser Pluralitit die Moglichkeit einer reflexiven Bezugnahme auf die Nor-
men, was im Fall der reflexiven Aneignung eine selbstbestimmte Stellung des
Subjekts innerhalb der intersubjektiven Praxis ermoglicht.

In Riickbezug auf das schon besprochene Beispiel macht Hegel die re-
flexive Struktur der Ironie an der Handlung Antigones fest. »Die Handlung
selbst ist diese Verkehrung des GewufSten in sein Gegenteil, das Sein, ist das
Umschlagen des Rechts des Charakters und des Wissens in das Recht des
Entgegengesetzten, mit dem jenes im Wesen der Substanz verkniipft ist.«'**
Mit der Bestattung ihres Bruders tritt Antigone aus der Unmittelbarkeit der

trierenden Beispiel »nach«der AuferstehungJesu) nicht einmalig oder abgeschlossen,
sondern stindig fortschreitend, denn der Ceist ist in seinem Umfang ein Ceist, »der in
seiner Gemeinde lebt, in ihr taglich ['] stirbt und aufersteht« (Hegel, PhG, 571).

104 Hegel, PhG, 538.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

19


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Freiheit der Kritik

sittlichen Gemeinschaft heraus und gewinnt eine distanzierte Stellung zu die-
ser. Ausloser ist der Widerspruch zwischen den normativen Ordnungen. Die
Handlung der Bestattung ist dabei als implizite Reflexivitit zu verstehen. Es ist
das von Antigone (zu spit) ausgesprochene Schuldeingestindnis, welches sich
explizit-reflexiv zwischen den Ordnungen — sowohl der géttlichen als auch der
menschlichen — bewegt und auf beide Bezug nimmt. Durch Antigone selbst
wird diese explizite Reflexivitit nicht realisiert, aber durch ihr eingestehendes
Handeln wird die Méglichkeit einer explizit-reflexiven Bezugnahme auf die
verschiedenen Ordnungen in ihrer Verschiedenheit sichtbar: »Das Bewuf3t-
sein schlof$ diesen Gegensatz durch das Handeln auf; nach dem offenbaren
Wissen handelnd, erfihrt es den Betrug desselben, und dem Innern nach dem
einen Attribute der Substanz ergeben, verletzte es das andere und gab diesem
dadurch das Recht gegen sich.«<* Aus der reflexiven Position heraus besteht
die Moglichkeit der Vermittlung beider Ordnungen. Die unbestimmte Nega-
tion einer der beiden Ordnungen wird dabei zur bestimmten Negation, wel-
che den Widerspruch beider Ordnungen in einer neuen Norm aufzuheben
in der Lage ist. Die Kollision kann in diesem Fall zum Konflikt werden. Der
Ubergang von impliziter zur expliziten Reflexivitit duflert sich paradigma-
tisch als Konflikt, nimlich als »das Verhiltnis zu anderen, das nach seiner
Entgegensetzung ein Streit mit ihnen ist«.’® Dabei bleibt das Moment der
reflexiven Aneignung nicht in der blofRen Entgegensetzung beziehungswei-
se unbestimmten Negation stehen. Blofe Entgegensetzung bedeutet einen
Fall wie den der Kollision von Antigone und Kreon, welche nicht in der La-
ge sind, sich auf die jeweils unterschiedlichen normativen Ordnungen iiber-
haupt nur zu beziehen. Eine Auseinandersetzung als Konflikt ist somit nicht
moglich. Im paradigmatischen Beispiel des Streitgesprichs als reflexiver Aus-
einandersetzung weifd der eine sowohl um die eigene Position als auch um
deren Differenz zu der des Anderen. Dies ermdoglicht es, eine gemeinsam ge-
teilte Form der Auseinandersetzung zu etablieren, die die Moglichkeit zur
Kritik der Form der Auseinandersetzung einschlieRt. Reflexivitit ist die Vor-
aussetzung fiir das produktive Austragen von Konflikten (im Unterschied zu
Kollisionen). Dabei geht es nicht um eine blofle Entgegensetzung verschie-
dener Positionen, sondern um eine Authebung dieser Positionen auf einer
gemeinsam geteilten Ebene der Auseinandersetzung. Diese reflexive Ebene

105 Hegel, PhG, 539.
106 Hegel, PhG, 533.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

ermdglicht das produktive Austragen des Konflikts. Der Ausgang des Kon-
flikts ist damit aber nicht festgelegt. Die Moglichkeit reflexiver Auseinander-
setzung, in welcher die gegenteilige Position anerkannt wird, bedeutet nicht,
dass es nicht auch zu Fillen blofRer Entgegensetzung (Kollisionen) kommen
kann. Die reflexive Aushandlung von Selbstverstindnissen innerhalb der in-
tersubjektiven Praxis kann Differenzen in der offenen Einheit einer pluralen
Gemeinschaft aufheben. Innerhalb der reflexiven Aneignung von Selbstver-
stindnissen bedingen Subjekt und Praxis einander wechselseitig. Aneignung
ist einerseits intrasubjektiv als die Aneignung von Selbstverstindnissen. Aber
das ist andererseits nur in konstitutiver Abhingigkeit von den Normen der
Praxis moglich. Selbstbestimmung auf Ebene des Selbstverstindnisses ist an
die Normen der intersubjektiven Praxis gebunden und durch diese vermittelt.

4.2.5. Rekapitulation und Ausblick

Wir haben die Momente der Ko-Konstitution von Subjekt und intersub-
jektiver Praxis dargestellt. Dass es sich um eine Ko-Konstitution handelt,
verdeutlicht Hegel anhand des wechselseitigen Bedingungsverhiltnisses
zwischen gottlichem Gesetz (Individualitit des einzelnen Subjekts) und
menschlichem Gesetz (Normen der intersubjektiven Praxis). Im Gesamtbild
dieser Ko-Konstitution sind vier Momente anwesend: Gewohnheit, Ent-
fremdung durch Widerspruch, Aneignung und Reflexivitit. Diese Momente
der Zweiten Natur wurden in analytischer Abstraktion aus dem Gesamtbild
expliziert. Als erstes Moment haben wir unmittelbare Gewohnheit bestimmt.
Die Regeln der Praxis im Moment unmittelbarer Gewohnheit konnen nicht
in Frage gestellt werden. Es gibt keine Differenz zwischen Subjekt und
Regel. Regeln konnen nicht als Regeln thematisiert werden. Das Subjekt
hat in diesem Moment weder eine selbstbestimmte Stellung innerhalb der
Praxis noch kann es sich auf das normative Geschehen der Praxis reflexiv
beziehen. Im Fall von Gewohnheit handelt es sich um passive Teilhabe des
Subjekts an der intersubjektiven Praxis (respektive Einfithrung in die Praxis).
In diesem Moment ist die Gefahr blinder Gewohnheit anwesend. Blinde
Gewohnheit bedeutet eine Verdeckung von Freiheit und daher einen Stillstand
der Bewegung dieser Freiheit. Die Konzeption von unmittelbarer Gewohn-
heit fasst nicht das Gesamtbild des Zusammenhangs zwischen Subjektivitit
und intersubjektiver Praxis. Hegel veranschaulicht am Beispiel der Tragddie
um Antigone und die beiden Ordnungen von gottlicher und menschlicher
Normativitit, wie sich diese Beschreibung unserer Praxis sowie unseres

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

21


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Freiheit der Kritik

Selbstverstindnisses als sich selbst widersprechend zeigt. Der Widerspruch
zwischen den beiden normativen Ordnungen innerhalb der Sittlichkeit stellt
die unmittelbare sittliche Gerechtigkeit als solche in Frage. Es zeigt sich
das Moment der Entfremdung durch Widerspruch. Der Widerspruch kann in
analytischer Abstraktion als unproduktive Kollision (unbestimmte Negation)
oder als produktiver Konflikt (bestimmte Negation) auftreten. Konflikt be-
deutet eine Beschleunigung der Bewegung von Freiheit. Kollision bedeutet
ein Stocken der Bewegung von Freiheit. Das heif3t, Widerspruch kann die
Bewegung der Freiheit antreiben, ist aber nicht in jedem Fall produktiv-
bewegend. Der Umschlag zwischen beiden Formen ist bedingt durch das
Moment der Reflexivitit der Zweiten Natur.'”” Der Widerspruch ist im
Gesamtbild als Méglichkeit des praktischen Selbstmissverstindnisses aufge-
hoben. Durch Entfremdung zeigen sich Regeln als Normen. Die seitens einer
fremden Autoritit erfolgende festlegende Programmierung im Sinne einer
alternativlosen Regel erweist sich als normative Orientierung mit offenen
Alternativen. Die Entscheidung zwischen diesen Alternativen liegt beim
Subjekt. Wihrend Regeln nur nachvollzogen werden kénnen, konstituieren
sich Normen aufgrund der Dynamik moglicher Alternativen im Vollzug. Die
ideale und differenzlose Einheit der Regeln der unmittelbaren Gewohnheit
erweist sich als Pluralitit alternativer Normen. Vor dem Hintergrund der
Pluralitit der Normen ist eine Aneignung bestimmter Normen mdglich.
Aneignung ist prospektive Bindung des Subjekts an die vorgingigen Nor-
men der Praxis. Dabei dndert sich das Verhiltnis zwischen Subjekt und
Praxis wie auch das Verhiltnis des Subjekts zu selbst. Innerhalb dieser
Vermittlung kommt es zur Anerkennung der Ko-Konstitution von Subjekt
und intersubjektiver Praxis. Der vermittelnde Prozess der Aneignung als
Bindung an allgemeine Normen ist aufgrund der Reflexivitit des Vorgangs
nicht mit der unmittelbaren Sittlichkeit gleichzusetzen, sondern aufgrund
der reflexiven Vermittlung, die dabei stattfindet, eine Voraussetzung fiir
eine selbstbestimmte Stellung des Subjekts im gemeinschaftlich-normativen
Zusammenhang. Reflexivitit bezeichnet eine Bezugnahme auf sich selbst.
Reflexivitit ist innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis auf der
Ebene des Selbstverstindnisses angesiedelt. Im Gesamtbild ist Reflexivitit

107 Die PhG im Gesamten lasst sich als Umschlag von Unmittelbarkeit (sinnlicher Gewiss-
heit) in reflexive Aneignung (absolutes Wissen) in Bezug auf die Wissenskonzeptio-
nen eines Bewusstseins lesen. Beide Momente existieren aber dennoch gleichzeitig
und gleichurspriinglich im Gesamtbild, das Hegel zeichnet.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

unseren modernen Praktiken immanent. Selbstverstindigung findet implizit
in den Gewohnheiten unserer Praxis statt und es sind unter anderem Ge-
wohnbheiten, in denen wir uns tiber uns selbst verstindigen. Da Reflexivitit
und Gewohnheit im Gesamtbild vermittelt sind, kénnen wir keine scharfe
Trennlinie zwischen spezifischen Praktiken der Selbstverstindigung und
alledglichen Praktiken ziehen. Reflexivitit kann sich als Distanz zwischen
Subjekt und Norm des Selbstverstindnisses oder als kritisches Hinterfragen
der Norm des Selbstverstindnisses ausdriicken. Im ersten Fall sprechen wir
von impliziter Reflexivitit und im zweiten Fall von expliziter Reflexivitit.
Die Trennung ist eine analytische Abstraktion. In diesem Moment ist die
Gefahr leerer Reflexivitit anwesend. Leere Reflexivitit bedeutet einen Exzess
von Freiheit, in dem die Bewegung der Freiheit ihre Reibung verliert.

In Riickbezug auf das Ausgangsproblem des >Kantischen Paradoxes< kon-
nen wir Folgendes festhalten. Aufgrund der Momente der Ko-Konstitution
von Subjekt und Normen der Praxis ist Selbstbestimmung durch fremdbe-
stimmte Normen vermittelt und damit keine blofRe Willkiir. Das Gesamtbild
der Zweiten Natur bedeutet fiir ein Verstindnis von Freiheit, dass Freiheit als
Selbstbestimmung konstitutiv durch Momente der Fremdbestimmung ver-
mittelt ist. Selbstbestimmung ist als Anspruch im Selbstverstindnis moder-
ner Praktiken aufgehoben. Dennoch konnte man meinen, dass im Moment
der Aneignung als Anerkennung der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis
Selbstbestimmung auf Ebene unseres Selbstverstindnisses in blofRe Fremd-
bestimmung umschlagt. Das >Kantische Paradox« scheint an dieser Stelle wie-
derzukehren. Wir wollen diesen Einwand am Anfang des nichsten Kapitels
genauer ausfithren und im Laufe der folgenden Uberlegungen eine Antwort
darauf finden. Um dazu einleitend noch einmal das Beispiel der Pianistin
aufzugreifen, lisst sich sagen, dass Reflexivitit im Spiel bedeuten kann, dass
sie sich beispielsweise in der Improvisation ironisch auf das soeben selbst
Gespielte bezieht und damit die momentane Praxis ihres eigenen Spiels in
eine dynamische Bewegung bringt. Nun kann auch der Fall eintreten, dass
sich die Pianistin mit einer Kollegin nach dem Konzert iiber ihre Improvi-
sation unterhilt und im Gesprich eine gegensitzliche Auffassung beziiglich
der Bewertung einer bestimmten Passage des Stiicks offenbar wird. Die Pia-
nistin sieht im Laufe des Gesprichs ein, dass sie ihrem eigenen Anspruch
in bestimmter Hinsicht nicht vollkommen gerecht geworden ist. Um ein sol-
ches Gesprich als Beispiel eines explizit-reflexiven Streits zu fassen, kommen
wir im Folgenden zum Moment von Aneignung als immanenter Kritik. Der

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

123


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Freiheit der Kritik

Begriff immanenter Kritik wird Teil unserer Antwort auf den Einwand der
Wiederkehr des >Kantischen Paradoxes« sein.

4.2.6. Aneignung als immanente Kritik

Folgendes lisst sich beziiglich unserer bisherigen Uberlegungen in kritisch-
theoretischer Absicht einwenden. Im Moment der Aneignung scheint es so,
als wenn die Moglichkeit einer Kritik an der Praxis verdecke ist, denn das
Subjekt erkennt sich im Zuge der Ko-Konstitution mit der Praxis selbst und
somit die Praxis als diejenige, die schon immer die ihrige gewesen ist. Hegel
driickt das im Unterkapitel »C. Der seiner selbst gewisse Geist. Die Moralitit«
folgendermaflen aus: »[Dliese erschaffene Welt ist seine [des Subjekts] Rede,
die es ebenso unmittelbar vernommen und deren Echo nur zu ihm zuriick-
kommt.«'*®® Durch reflexive Vermittlung und aktive Teilhabe im Moment der
bindenden Aneignung der Normen ist das Subjekt selbstbestimmter Teil der
Bewegung der Praxis. Kritischer Bezug auf die Normen scheint hier unno-
tig oder unmoglich. Wir stehen damit vor dem Problem, dass das einleitend
beschriebene >Kantische Paradox« der Selbstbestimmung in Form einer in-
direkten Bestimmung durch die duflere Autoritit der vorgangigen Normen
der Praxis wiederzukehren scheint. Selbstbestimmung kann innerhalb refle-
xiver Aneignung vorgangiger Normen nur als Selbstbestimmung verstiandlich
werden, wenn diese Aneignung die Moglichkeit zur Kritik an diesen Normen
einschlieft. Ist dies nicht der Fall, schligt Selbstbestimmung auf Ebene des
Selbstverstindnisses der Zweiten Natur in blof3e Fremdbestimmung um. Um
den Unterschied zwischen impliziter und expliziter Reflexivitit im Moment
der Aneignung speziell mit Blick auf die Moglichkeit kritischer Teilhabe an
der intersubjektiven Praxis zu verdeutlichen, sollen deshalb an dieser Stelle
einige Ausfithrungen zur Methode der Phinomenologie des Geistes als solcher
eingebunden werden. Dafiir beziehen wir uns auf die Passagen zur Metho-
de aus der Einleitung der PhG.'® Kritik wird sich dabei als immanent und
praktisch-material zeigen und wir werden sehen, dass Kritik konstitutiv mit
bindender Aneignung an die Normen der Praxis verbunden ist. Aneignende
Bindung an die Normen lisst immanente Kritik weder unnétig noch unmaog-
lich werden, sondern erméglicht diese Form der Kritik.

108 Hegel, PhG, 483.
109  Wirsind nicht verpflichtet, zu behaupten, dass Hegel selbst in der gesamten PhG, das
heifdt speziell auch im Ceist-Kapitel, die Methode immanenter Kritik am Werk sieht.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

4.2.6.1. Immanente Kritik als Selbstkritik

Die Phéinomenologie des Geistes beschreibt den Gang eines Bewusstseins durch
verschiedene Wissenskonzeptionen. Diese Bewegung wird dabei durch das
Scheitern der jeweils einen Wissenskonzeption und die Notwendigkeit einer
neuen Konzeption getrieben. Die Wissenskonzeptionen des Bewusstseins
scheitern an sich selbst, das heif’t an ihrem eigenen Anspruch, Wissen durch
eine bestimmte Konzeption zu erliutern. Der Mafstab der Priifung einer
Wissenskonzeption liegt im Anspruch dieser Konzeption des Bewusstseins
an sich selbst: »Das Bewuf3tsein gibt seinen Maf3stab an ihm selbst, und die
Untersuchung wird dadurch eine Vergleichung seiner mit sich selbst sein.«"™°
Das heif’t, die Wissenskonzeption des Bewusstseins muss ihrem eigenen
Anspruch gerecht werden, ihren Gegenstand, nimlich Wissen, zu erliutern:
»Nennen wir aber das Wesen oder das Ansich des Gegenstandes den Begriff und
verstehen dagegen unter dem Gegenstande ihn als Gegenstand, nimlich wie
er fiir ein Anderes ist, so besteht die Priifung darin, daf wir zusehen, ob der

111

Gegenstand seinem Begriffe entspricht.«' Gepriift wird zwischen Begriff
und Gegenstand, das heiflt zwischen Anspruch und dessen Realisation. Der
dabei immanente Mafdstab bedeutet, dass keine Kriterien von aufSerhalb
an das Bewusstsein herangetragen werden: »und hiermit wir nicht notig
haben, Mafistibe mitzubringen und unsere Einfille und Gedanken bei der
Untersuchung zu applizieren; dadurch, daf wir diese weglassen, erreichen
wir es, die Sache, wie sie an und fiir sich selbst ist, zu betrachten«."* Die
kritische Priifung verlduft strikt immanent. Mafdstab der Priifung, Gegen-
stand der Priifung und priifende Instanz fallen in eins, da sich die kritische
Priifung auf den eigenen Anspruch der Wissenskonzeption des Bewusstseins
bezieht: »Denn das Bewuf3tsein ist einerseits Bewuf3tsein des Gegenstandes,
andererseits Bewufitsein seiner selbst; Bewufdtsein dessen, was ihm das
Wabhre ist, und Bewuf3tsein seines Wissens davon. Indem beide fiir dasselbe
sind, ist es selbst ihre Vergleichung; es wird fiir dasselbe, ob sein Wissen von
dem Gegenstande diesem entspricht oder nicht.«*® Immanente Kritik ist
Selbstkritik, da es sich um die immanente Prifung des eigenen Anspruchs
handelt. Immanente Kritik kénnen nur selbstbewusste Wesen iiben, da eine

110 Hegel, PhG, 76f.
111 Hegel, PhG, 76f.
112 Hegel, PhG, 76f.
113 Hegel, PhG, 77f.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

125


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Freiheit der Kritik

reflexive Differenz zwischen Gegenstand (hier dem Wissen) und Gegen-
standsauffassung (hier der Wissenskonzeption) beziehungsweise zwischen
Anspruch und Realisierung dieses Anspruchs notwendige Voraussetzung
ist. Gleichzeitig ist es notwendig, dass es sich dabei um eine Differenz
innerhalb einer Einheit, nimlich der Einheit des Selbstbewusstseins handelt.
Gegenstand und Gegenstandsauffassung sind dabei different, aber dennoch
in der Einheit des Bewusstseins begriffen, um verglichen werden zu kénnen.
Im Fall des Wissens des Selbstbewusstseins iiber sich selbst beziehen sich
beide auf dasselbe und sind doch in Differenz zueinander. Kommt es nun
bei der kritischen Priifung zu einem Widerspruch zwischen Gegenstand und
Gegenstandsauffassung beziehungsweise zwischen Anspruch und dessen
Realisierung, so wird nicht nur die Anderung der Realisierung des Anspruchs
notwendig, sondern der Anspruch als solcher muss sich ebenfalls dndern.
Das heif’t, es dndert sich nicht nur die Gegenstandsauffassung, sondern
auch der Gegenstand als solcher und damit letztendlich auch der immanente
Mafistab:

»Entspricht sich in dieser Vergleichung beides nicht, so scheint das Bewufst-
sein sein Wissen andern zu miissen, um es dem Gegenstande gemaf zu
machen; aber in der Verinderung des Wissens dndert sich ihm in der Tat
auch der Gegenstand selbst, denn das vorhandene Wissen war wesentlich
ein Wissen von dem Gegenstande; mit dem Wissen wird auch er ein ande-
rer, denn er gehorte wesentlich diesem Wissen an. [..] Indem es also an sei-
nem Gegenstande sein Wissen diesem nicht entsprechend findet, hdlt auch
der Gegenstand selbst nicht aus; oder der Mafistab der Priifung andert sich,
wenn dasjenige, dessen Mafistab er sein sollte, in der Priifung nicht besteht;
und die Priifung ist nicht nur eine Priifung des Wissens, sondern auch ihres
Mafstabes.«'™*

Erliutert als Selbstkritik bedeutet immanente Kritik somit, dass sich durch
einen Widerspruch im eigenen Anspruch nicht nur das Wissen des Subjekts
iiber sich selbst (das Selbstverstindnis) dndert, sondern damit notwendiger-
weise auch das Subjekt selbst (der Gegenstand dieses Verstindnisses). Zu-
gleich wird im neuen Selbstverstindnis ein neuer Anspruch gebildet, wo-
mit sich auch der immanente Mafistab als solcher dndert. Dabei steht die
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis im Hintergrund. Durch diese Ko-
Konstitution sind Verinderungen im Selbstverstindnis des Subjekts gleich-

114 Hegel, PhG, 78.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

zeitig Veranderungen in den Normen der Praxis und umgekehrt. Dies ist ein
entscheidender Punkt beziiglich immanenter Kritik als Selbstkritik. Imma-

nente Kritik ist Selbstkritik,

5 aber als Kritik am Selbst immer auch Kritik an

der Praxis.™®

115

116

Man kann weitergehend argumentieren, dass nicht nur immanente Kritik Selbstkri-
tik ist, sondern Kritik (iberhaupt letztendlich immanente Kritik und daher Selbstkritik
sein muss. Sobald Kritik an einer Praxis gelibt wird, ist dadurch einerseits eine Teil-
habe an dieser Praxis realisiert. Man kritisiert durch diese Teilhabe die Praxis aus im-
manenter Perspektive. Eine AuRenperspektive kann andererseits nur Anlass zur Kritik
liefern, die dann als Selbstkritik stattfinden muss. Einen solchen Anstofd zur Kritik aus
einer AuRenperspektive kann man als ersten Schritt der Kritik verstehen, aber prak-
tisch wirksam ist Kritik nur als Selbstkritik. Vorausgesetzt ist dabei, dass es sich um
moderne Praktiken handelt, welche Freiheit der Kritik als immanenten Mafistab ha-
ben. Ist das nicht der Fall, hat man es zwar mit einer Kritik zu tun, die nichtimmanent
Kritik als Selbstkritik ist. Solche Formen von duferer oder externer Kritik sind in Prak-
tiken der von dufieren Autoritdten vollzogenen Bestrafung realisiert. Aber auch hier
kénnte man einwenden, dass Praktiken der (gewaltsamen) Bestrafung beispielsweise
durch erziehende oder strafrechtliche Urteile letztendlich in Selbstkritik miinden miis-
sen, um nachhaltig praktisch wirksam zu sein. Aus der Perspektive immanenter Kritik
lasst sich externe Kritik also so fassen, dass sich externe Kritik selbst missversteht, da
sie durchaus Teil der Praxis ist, an der Kritik geiibt wird, beziehungsweise einen (exter-
nen) Anstofd zur letztendlich dann immanenten Selbstkritik leistet. Ist dies nicht der
Fall, bringt externe Kritik jene Gefahr mit sich, die wir als Kollision angedeutet haben.
Kollision findet nicht unter dem Mafistab der Freiheit der Kritik statt. Das heifdt, ent-
weder bleibt sie wirkungslos, weil beispielsweise das Gesprich abbricht, oder sie muss
auf Gewalt zurlickgreifen, um praktische Wirksamkeit durchzusetzen. Im zweiten Fall
handelt es sich um strukturellen Paternalismus, der das Gute und Richtige von aufier-
halb der Praxis fremdbestimmt und erklaren will, warum die Praxisteilnehmerinnen
selbst diese Einsicht nicht haben (kénnen). Zur Kritik an einem solchen Vorgehen vgl.
Berlin (2002) und Celikates (2009).

Saar (2007) widmet sich der Genealogie als Kritikform. Zwar beschreibt er den Zusam-
menhang zwischen Praxis und Subjekt nicht explizit als Ko-Konstitution und Genealo-
gie nichtexplizitals Selbstkritik, aber dennoch gibt es Uberschneidungen. Konsequen-
terweise miisste man behaupten, dass Genealogie als Kritik letztendlich in Selbstkritik
miindet und der genealogische Text somit der Anlass zur Selbstkritik ist. So jedenfalls
kénnte man Folgendes verstehen: »Die [genealogische] Erzahlung und die mit ihr ver-
bundene Verunsicherung des Selbstverstiandlichen I16sen einen Prozess aus, an dessen
Ende ein Handeln steht, eine Arbeit am Selbstverstindnis und ein Haltungswechsel
in den Lebensvollziigen« (Saar 2007, 318). Diese Arbeit am Selbstverstiandnis ist in un-
serem Verstandnis nicht so sehr Ende der Kritik, sondern der Kern von Kritik. Die Vor-
aussetzung dafiir, dass Genealogie in Selbstkritik minden kann, ist, dass das Subjekt
sie prinzipiell auch hétte selbst schreiben konnen. Das heift, das Subjekt muss sich

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

127


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Freiheit der Kritik

In Bezug auf kritische Teilhabe an den Normen der Zweiten Natur ist
dies wie folgt zu verstehen. Die Normen der intersubjektiven Praxis werden
an ihrem eigenen Anspruch gemessen. Das heifit, der Praxiszusammenhang
selbst ist der Mafistab kritischer Teilhabe an der Praxis. Ausloser fur Kritik
ist ein Widerspruch zwischen dem Anspruch der Norm und deren Realisie-
rung. Vorausgesetzt ist die aneignende Bindung des Subjekts an die Norm
der intersubjektiven Praxis. Nur im Fall einer Bindung an die Norm handelt
es sich um immanente Kritik als Selbstkritik. Aufgrund der Aneignung der
Norm kommt der Mafstab zur Priifung der Norm nicht von auflen, sondern
ergibt sich aus dem eigenen Anspruch in Bezug auf das Selbstverstindnis von
Subjekt und Norm. Dies macht verstindlich, warum sich im Fall des Wider-
spruchs sowohl das Subjekt als auch die Praxis und gleichzeitig die Norm (das
ist der Maf3stab) als solche dndern miissen. Vor dem Hintergrund der ausge-
fithrten Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis liegt der Wi-
derspruch oder >Fehler< nicht entweder auf der Seite des Subjekts (subjektiver
Geist) oder auf der Seite der Praxis (objektiver Geist), sondern im reflexiven
Zusammenhang zwischen beidem (absoluter Geist)."” Der Mafistab imma-
nenter Kritik liegt weder auf der subjektiven Seite noch auf der objektiven
Seite, sondern auf der Ebene reflexiver Selbstverstindigung. Der normative
Zusammenhang ist im Widerspruch mit sich selbst. Es handelt sich dabei
weder um einen objektiven noch um einen subjektiven Widerspruch, son-
dern um einen Widerspruch als praktisches Selbstmissverstindnis. Fiir Kri-
tik an diesem Selbstmissverstindnis ist eine Gleichzeitigkeit der Momente
der Zweiten Natur notwendig. Hegel formuliert dies folgendermaflen:

»Das Wissen des Selbstbewufitseins ist ihm also die Substanz selbst. Sie ist
flr es ebenso unmittelbar als absolut vermittelt in einer ungetrennten Ein-

die Genealogie aneignen konnen. Die vorletzten beiden Kapitel von Saars Buch kann
man als die beiden Seiten der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis verstehen. Wih-
rend>Fiihrungenc: politische Ordnungen (336ff.) die konstitutive Funktion in Richtung von
der Praxis zum Subjekt beschreibt, betont >Selbstfiihrungen«: politische Selbstverhdltnis-
se (340ff.) die konstitutive Abhingigkeit der Praxis vom Subjekt. Es konnte damit zwar
scheinen, »als handle es sich um eine individuelle Angelegenheit und als wiirde die
hier vertretene genealogische Fokussierung auf das Selbst zu einemExistenzialismus«
verpflichten, fiir den die Frage nach den Institutionen und sozialen Ordnungen zweit-
rangig ware« (Saar 2007, 334), aber aufgrund der Ko-Konstitution von Subjekt und Pra-
xis ist das gerade nicht der Fall. Immanente Kritik ist Selbstkritik, aber als Kritik des
Selbst immer auch Kritik der Praxis.
117  Fireine diesbeziigliche Analyse des Kapitels zum absoluten Geist vgl. Bertram 2018.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

heit. Unmittelbar — wie das sittliche Bewufstsein weifd und tut es selbst die
Pflicht und gehortihrals seiner Natur an; aber es ist nicht Charakter wie die-
ses, das um seiner Unmittelbarkeit willen ein bestimmter Ceist ist, nur einer
der sittlichen Wesenheiten angehort und die Seite hat, nicht zu wissen. — Es
ist absolute Vermittlung, wie das sich bildende und das glaubende Bewufst-
sein; denn es ist wesentlich die Bewegung des Selbsts, die Abstraktion des
unmittelbaren Daseins aufzuheben und sich Allgemeines zu werden.«""®

Die Momente von Unmittelbarkeit und Vermittlung durch Entfremdung und
Aneignung sind im Moment kritischer Teilhabe notwendigerweise gleichzei-
tig. Hegel sagt das in der zitierten Passage explizit und spricht auflerdem von
»wissen« beziehungsweise davon, »sich Allgemeines zu werden« trotz Unmit-
telbarkeit. Das Subjekt ist an allgemeine Normen gebunden und gleichzeitig
kann es durch einen Widerspruch zur Entfremdung und Distanz zu diesen
Normen kommen. Kritische Teilhabe als immanente Kritik an der Praxis be-
darf beider Momente, sowohl der unmittelbaren Bindung an die Norm als
auch einer Distanz zu dieser Norm. Das kritische Subjekt steht unmittelbar
in den Normen (ist an diese gebunden) und kann die Normen gleichzeitig als
Normen thematisieren (weswegen Hegel von »wissen« redet). Dies ermoglicht
immanente Kritik. In Frage steht eine Norm des eigenen Selbstverstindnisses
in Bezug auf den Maf3stab des eigenen Anspruchs dieser Norm beziehungs-
weise dieses Selbstverstindnisses. Immanente Kritik verfolgt als Selbstkri-
tik das Ziel, sich selbst zu wissen (»sich Allgemeines zu werdenc), das heifdt
sich selbst im eigenen Anspruch transparent und in dieser Transparenz ge-
recht zu werden. Immanente Kritik stellt sich damit die Aufgabe der Aufhe-
bung von praktischen Missverstindnissen im Selbstverstindnis (Selbstmiss-
verstindnissen), welche diese Transparenz verdecken.

Als Beispiel fiir immanente Kritik als Selbstkritik bespricht Hegel am En-
de des Geist-Kapitels die Praxis von Schuldeingestindnis und Verzeihung als
»Wort der Versohnung [..] — ein gegenseitiges Anerkennen, welches der ab-
solute Geist ist«."” Ausgangspunkt fiir dieses Beispiel ist ein komplexer Zu-
sammenhang zwischen Urteil und Handlung,””® den wir hier nicht genau-
er ausfithren wollen. Im Beispiel von Schuldeingestindnis und Verzeihung
wird zugleich die Dialektik von Selbst- und Fremdbestimmung verdeutlicht.

118 Hegel, PhG, 441f.
119 Hegel, PhG, 493.
120 Vgl. Hegel, PhG, 487.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

129


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Freiheit der Kritik

Es zeigt sich, dass sowohl diejenige, die glaubt, gewissenhaftes Handeln be-
stehe darin, ausschlieflich in Ubereinstimmung mit selbstbestimmten Uber-
zeugungen zu handeln, als auch derjenige, der glaubt, gewissenhaftes Han-
deln bestehe darin, ausschliellich in Ubereinstimmung mit durch die Pra-
xis fremdbestimmten Normen zu handeln, einem praktischen Selbstmissver-
stindnis erliegen. Gewissenhaftes Handeln ist weder ausschliefilich selbst-
noch fremdbestimmt. Die jeweils andere Perspektive wird in Schuldeinge-
stindnis und Verzeihung eingesehen, ohne dabei die eigene Position aufzu-
geben. Durch immanente Kritik als Selbstkritik werden die fremdbestimm-
te und die selbstbestimmte Perspektive aufgehoben. Schuld einzugestehen
heifdt, Verantwortung fiir die eigene Handlung (und das Resultat dieser Hand-
lung) zu iibernehmen. Dies geschieht nach der Verurteilung durch eine frem-
de Autoritdt, gemessen an den Normen der Praxis. Im Schuldeingestindnis
wird einerseits bestatigt, dass selbstbestimmt gehandelt wurde, aber gleich-
zeitig zeigt sich, dass man an den Normen der Praxis orientiert ist. Im Akt der
Verzeihung wird die Verurteilung bestitigt und zugleich revidiert. Bestitigt
wird die Verurteilung in Bezug auf die bestimmte Handlung, fiir die Schuld
eingestanden wurde. Revidiert wird die Verurteilung aber gleichzeitig beziig-
lich der selbstbestimmten Haltung des Schuldigen, die sich im Schuldeinge-
stindnis als gerade nicht ausschlieflich selbstbestimmt, sondern orientiert
an den Normen der Praxis gezeigt hat.

Wir kénnen den Begriff immanenter Kritik auch an das Beispiel der Tra-
godie um Antigone und ihr Schuldeingestindnis riickbinden. In Bezug auf
die Tragodie kénnen wir jetzt sagen, dass der Widerspruch in der Bewegung
der Freiheit nicht an die spezifischen Personen Antigone und Kreon gebun-
den ist. Der Widerspruch besteht im Zusammenhang der beiden normati-
ven Ordnungen untereinander beziehungsweise der Ordnungen jeweils mit
sich selbst. Die Handlung Antigones lisst diesen Widerspruch offensichtlich
werden, es hitte aber prinzipiell auch jede andere Handlung sein kdonnen,
die beide Ordnungen tangiert. Es ist der normative Zusammenhang selbst,
der seinem eigenen Anspruch nicht gerecht wird. Dem eigenen Anspruch
nach stehen die beiden Ordnungen jeweils ausschlieflich fir sich selbst. Doch
wie wir gesehen hatten, besteht ein ko-konstitutives Abhingigkeitsverhilt-
nis zwischen Familie und Staat. Diesem Abhingigkeitsverhiltnis werden die
Ordnungen in ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht. Gleichzeitig bedeu-
tet das fiir das Selbstverstindnis von Antigone, dass sie ebenfalls im Wi-
derspruch mit sich selbst steht. Innerhalb dieses praktischen Selbstmissver-
stindnisses glaubt Antigone sich fiir eine und nur fiir eine der beiden Ord-

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

nungen entscheiden zu kénnen. Doch sobald sich Antigone an entweder Fa-
milie oder Staat bindet (beziehungsweise innerhalb der Ko-Konstitution von
Subjekt und Praxis schon immer gebunden war), ist sie auch an die jeweils
andere Ordnung gebunden. Auch wenn sie das zunichst nicht sieht, wider-
spricht sich Antigone aufgrund des ko-konstitutiven Abhingigkeitsverhilt-
nisses der beiden Ordnungen selbst, wenn sie glaubt, sich in der Handlung
der Beerdigung des Bruders nur fiir eine Ordnung entscheiden zu kénnen.
Wie kann es nun zur Aufhebung des praktischen Selbstmissverstindnisses
kommen?

Bis hierher haben wir nur das Moment impliziter Reflexivitit betrachtet.
In diesem Moment gibt es (wie beispielsweise im Fall von Antigone) eine Be-
wegung der Distanz zur unmittelbaren Bindung an bestimmte Normen. Dies
wird durch einen Widerspruch ausgeldst, der es notwendig macht, dass sich
der normative Zusammenhang dndert. Im Gang der PhG entspricht diese im-
plizite Reflexivitit dem Weg des Bewusstseins fiir sich selbst. Hegel schreibt
dazu: »Nur diese Notwendigkeit selbst oder die Entstehung des neuen Gegen-
standes, der dem Bewuf3tsein, ohne zu wissen, wie ihm geschieht, sich dar-
bietet, ist es, was fiir uns gleichsam hinter seinem Riicken vorgeht.«"*' Zu-
nachst sieht Antigone ihren Selbstwiderspruch nicht. Das praktische Selbst-
missverstandnis ist implizit. Die Bewegung liuft gleichsam hinter ihrem Rit-
cken ab. Fir diesen Vorgang ist keine explizite Thematisierung notwendig.
Immanente Kritik ist zundchst praktisch-material in der Handlung Antigones
implizit angelegt. Der Widerspruch bringt die Freiheit in Bewegung, unab-
hingig davon, ob dies den Handelnden explizit transparent ist oder nicht. Im
Fall der Kollision kommt es zum Stocken dieser Bewegung. Schligt Kollision
in Konflikt um, kann es zu einem Richtungswechsel der Bewegung kommen.
Im Fall expliziter Reflexivitit auf den Konflikt ist es méglich, das praktische
Selbstmissverstindnis aufzuheben.

Zum Umschlag von impliziter Reflexivitit in explizite Reflexivitit schreibt
Hegel in Bezug auf die Methode der PhG:

»In jener Ansicht aber zeigt sich der neue Gegenstand als geworden, durch
eine Umkehrung des BewufStseins selbst. Diese Betrachtung der Sache ist un-
sere Zutat, wodurch sich die Reihe der Erfahrungen des Bewufitseins zum

121 Hegel, PhG, 8o.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

131


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Freiheit der Kritik

wissenschaftlichen Gange erhebt und welche nicht fiir das Bewufdtsein ist,
das wir betrachten.«'*

Diese Umkehrung zur expliziten Reflexivitit kommt fiir Antigone, wie wir
gesehen haben, zu spit. Dies hat systematische Griinde, denn explizite Re-
flexivitat ist als immanente Kritik nur retrospektiv méglich. Zunichst muss
sich der Widerspruch praktisch-material ausdriicken. Das explizite Urteil,
das diesen Vorgang transparent machen kann, ist demgegeniiber nachtrig-
lich. Kritische Teilhabe an einer Praxis, die gerichtete Verinderung der Praxis
einleiten kann, ist an diese retrospektive Perspektive gebunden. Im Fall der
Tragodie, und genau das ist das tragische Moment, kommt diese Perspektive
notwendigerweise zu spit. Antigone iibt retrospektiv Selbstkritik im ausge-
sprochenen Schuldeingestindnis (»weil wir leiden, anerkennen wir, dass wir
gefehlt«®). Hier dndert sich ihr Selbstverstindnis, denn sie erkennt an, dass
sie an beide Ordnungen gebunden ist und damit sich aus Perspektive des
Staates schuldig gemacht hat. Zur Aufhebung des Widerspruchs im norma-
tiven Zusammenhang miisste sich Antigone als Subjekt (ihr Selbstverstind-
nis), die Praxis sowie gleichzeitig die Norm und damit der immanente Maf3-
stab beziehungsweise der Selbstanspruch Antigones verindern. Diese Ver-
anderungen sind simultane Komponenten ein und derselben Bewegung und
bedeuten die Authebung des praktischen Selbstmissverstindnisses. Der neue
Anspruch miisste bedeuten, beiden Ordnungen Rechnung zu tragen. In der
Tragodie steht dieser weitergehenden Verinderung der tragische Ausgang im
Weg. Fiir uns als Leserinnen ist Antigones Eingestindnis nichtsdestotrotz der
Ubergang zur explizit-reflexiven Perspektive auf den selbstwiderspriichlichen
Praxiszusammenhang. »Diese Betrachtung der Sache ist unsere Zutat«, wie
Hegel es im obigen Zitat ausdriickt. Fiir uns zeigt sich das Scheitern des An-
spruchs der Praxis von dieser selbst her. Fiir uns kann die Kollision zum Kon-
flikt werden. Wir beziehungsweise die (historischen) Zuschauer der antiken
Tragodie, die sich auf der Bithne selbst gespiegelt sehen, sind nachfolgend in
der Lage, retrospektiv Kritik zu iiben. Innerhalb unserer modernen Praktiken
konnen wir als Teilnehmerinnen prinzipiell sowohl implizit als auch expli-
zit-reflexiv agieren. Die Institutionalisierung immanenter Kritik in beispiels-
weise Demokratie und Rechtsstaat ist fiir solche modernen Praktiken para-
digmatisch. In diesen Praktiken kénnen wir teilhabende Kritikerinnen sein.

122 Hegel, PhG, 79.
123 Hegel, PhG, 348, zitiert aus Sophokles, Antigone.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

Dennoch bleiben teilhabende Kritiker an die retrospektive Perspektive auf die
praktisch-materialen Umstinde der historisch-kulturellen Praxis gebunden.
Immanente Kritik gibt es nicht in abstrakten prospektiven Vorhersagen, son-
dern nur in Bezug auf die konkret gegebene Situation. Im Unterkapitel C.
ist es die Figur des Gewissens, die immanent-kritisch zu urteilen weif3: So
»verhilt es [das Gewissen] sich zuerst als Wissendes zur Wirklichkeit des Fal-
les, worin zu handeln ist«."** MafSstab ist nicht ein duferes oder abstraktes
Allgemeines, sondern Maf3stab sind die konkreten Umstinde des jeweiligen
Kontextes: »Es gilt daher nicht das allgemeine Wissen iiberhaupt, sondern seine
Kenntnis von den Umstinden.«* Immanente Kritik ist situativ-teilhabend.
Im Nachgang wird es prinzipiell moglich sein, den praktisch-materialen Wi-
derspruch sichtbar zu machen, doch zuvor muss sich dieser duflern. Damit
sich der Widerspruch einer Norm iuflern kann, bedarf es einer aneignen-
den Bindung an diese Norm. Immanente Kritik ist aneignende Kritik. Nur
die praktisch-materiale Erfahrung des Widerspruchs an sich selbst ermég-
licht immanente Kritik als explizite Reflexivitit auf den eigenen Anspruch.
Immanente Kritik ist Selbstkritik mit dem Ziel der Aufhebung praktischer
Selbstmissverstindnisse. Der explizit gemachte Widerspruch kann dabei ein
neues Selbstverstindnis hervorbringen, das zugleich eine neue Praxis reali-
siert, womit letztendlich Selbstbestimmung realisiert werden kann.

4.2.6.2. Riickbindung an die zeitgendssische kritische Theorie

Zur Schirfung wollen wir den Begriff immanenter Kritik mit Rahel Jaeggis
Verstindnis immanenter Kritik als ein Beispiel innerhalb der zeitgendssi-
schen kritischen Theorie konturieren. In »Crisis, Contradiction, and the Task
of a Critical Theory« entwickelt Jaeggi einen Begriff immanenter Kritik eben-
falls in Riickgriff auf Hegel (und Marx). Anhand der dortigen Problematisie-
rung immanenter Kritik soll nochmals veranschaulicht werden, inwieweit im-
manente Kritik als Selbstkritik erliutert werden muss. Jaeggi spricht von Le-
bensformen an der systematischen Stelle, die wir mit intersubjektiver, histo-
risch-kultureller Praxis bezeichnen. Der kritische Theoretiker stellt sich die
Aufgabe, Krisen innerhalb der Lebensform anhand von Widerspriichen zu
thematisieren. Dabei wird eine objektive Seite immanenter Kritik wie folgt
betont: »The orientation toward crises is an instance of »objective criticismx«
and does not merely proceed from the critic’s subjective critical intention.

124 Hegel, PhG, 471.
125 Hegel, PhG, 476.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Freiheit der Kritik

[...] Objective« [...] here means not only that this kind of criticism claims to be
true or valid, but also that [...] things here criticize themselves.«'* Diese Stelle
ist ambivalent beziiglich der »objektiven« Seite immanenter Kritik und steht
symptomatisch fiir eine Ambivalenz in dem Aufsatz insgesamt. Der Wortlaut
lasst sich zwar so verstehen, dass die »objektive« Seite der Kritik innerhalb
einer Selbstkritik des eigenen Selbstverstindnisses von Praxis und Subjekt
liegt (»things here criticize themselves«). Die »objektive« Seite (»an instance
of sobjective criticism«) wire damit in der Selbstkritik aufgehoben. Doch im
Text gibt es eine problematische Spannung, die gegen ein solches Verstind-
nis spricht. Einerseits ist, nach Jaeggi, immanente Kritik keine dogmatisti-
sche oder normativistische Kritik, sondern so nur aus Teilnehmerinnenper-
spektive moglich. Dabei betont Jaeggi mit Bezug auf Charles Taylor auch die
zentrale Rolle des Selbstverstindnisses in Bezug auf die Kritik an der Praxis:
»[Tlhey fail unto themselves because they contradict their own self-concepti-
on.«'*” Als Beispiel wird das neoliberale Arbeitsethos im Kreativsektor ange-
fihrt. Hier wird gleichzeitig Konformitit und Kreativitit gefordert, womit
ein Widerspruch im Selbstverstindnis vorliegt. Andererseits ist die »objektive«
Seite immanenter Kritik nach Jaeggi aber auch unabhingig vom Selbstver-
stindnis der Kritikerin: »What can become the problem for us, [...] must have
already become latently problematic on the side of the object (on the side of
reality).«**® Diese Rede von einer objektiven Seite der Kritik, die unabhingig
vom Selbstverstindnis ist, lisst sich nicht mit der Auffassung immanenter
Kritik als Selbstkritik vereinbaren. Der unabhingige objektive Mafdstab wird
dabei an die Institutionen der Freiheit gekniipft. Gesellschaftliche Institu-
tionen geniigen diesem Mafistab nur, wenn sich daran teilhabende Subjekte
tatsdchlich als freie Subjekte begreifen kénnen. Die freiheitlichen Vorausset-
zungen des subjektiven Geistes miissen objektiv, das heifdt wirklich geworden
sein, so dass Subjekte nicht durch die intersubjektive Praxis fremdbestimmt
sind, sondern sich als frei begreifen konnen.”

In Hegels Terminologie lisst sich die problematische Spannung in Jaeggis
Verstindnis von immanenter Kritik wie folgt erliutern. Immanente Kritik als
Selbstkritik ist eine Selbstverstindigungspraxis, die auf der Ebene des abso-
luten Geistes stattfindet. Auf dieser Ebene gibt es keine Trennung zwischen

126 Jaeggi 2017, 212.

127 Jaeggi 2017, 216.

128 Jaeggi 2017, 216.

129 Vgl. Neuhouser 2000, Honneth 2011, Jaeggi 2013. Gegen einen Standpunkt, von dem
aus solche objektiven Kriterien zuganglich wiren, argumentiert Celikates (2009).

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

subjektivem Geist und objektivem Geist, beides ist in einem Gesamtbild re-
flexiv vermittelt. Aus Perspektive des absoluten Geistes ist die Rede von einer
blof} subjektiven oder blof} objektiven Seite immanenter Kritik unverstind-
lich. Nun gibt es aber bei Jaeggi die Tendenz, eine Trennung zwischen einer
subjektiven und einer objektiven Seite immanenter Kritik zu beanspruchen.
Jaeggi sieht diese problematische Spannung selbst und versucht sie am Ende
des Aufsatzes aufzulésen:

»[Tlhe alternative between problems from without and immanent problems
can be avoided if problems pertinent to forms of life are understood as re-
flexively experienced problems of the second order [...] crucial is the level at
which the problem becomes a problem. [...] The contradiction as the objective
side of a crisis therefore has its corresponding subjective side.«*°

Jaeggi sieht richtig, dass eine Alternative zwischen einer dufleren, objekti-
ven Seite und einer immanenten, subjektiven Seite in der Perspektive reflexiv
erfahrener Probleme zweiter Ordnung aufgehoben werden kann. Diese refle-
xive Ebene zweiter Ordnung bringt sie zwar nicht explizit mit Selbstkritik auf
Ebene reflexiver Selbstverstindigung in Verbindung. Doch die Erfahrung auf
der Ebene, auf der das Problem als ein Problem erfahren wird, ist die Ebene der
reflexiven Selbstverstindigung. Auf dieser Ebene sind objektive und subjek-
tive Seite der Kritik vermittelt. Dennoch spricht Jaeggi wenige Zeilen spiter
wieder vom Widerspruch als objektiver Seite der Kritik, die eine subjektive
Entsprechung habe. Sie ist in ihrem Losungsvorschlag unentschieden. Aus
Perspektive immanenter Kritik als reflexiver Selbstverstindigung gibt es kei-
nen objektiven Widerspruch, dem nachtriglich subjektiv entsprochen wird
beziehungsweise der nachtraglich subjektiv interpretiert wird. Beide Seiten
sind im Widerspruch als praktischem Selbstmissverstindnis vermittelt. Am
Ende des Aufsatzes wird die Trennung zwischen einer blof3 objektiven und
bloR subjektiven Ebene der Kritik erneut auf ambivalente Weise im Sinne ei-
ner nachtriglichen Interpretation gezogen: »Strictly speaking, »dialectical so-
cial contradictions« are not to be found within reality as such but rather [..] in
its interpretation. At the same time, however, they are suggested by reality.«*'
Es ist richtig, dass der Widerspruch nicht in der Realitit auf blof3 objekti-
ver Ebene zu finden ist. Man kénnte den Terminus Interpretation im Zitat

130 Jaeggi 2017, 221f.
131 Jaeggi 2017, 223.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Freiheit der Kritik

zwar als reflexive Selbstverstindigung verstehen (auch wenn das eine irre-
fithrende Terminologie fiir den Begriff reflexiver Selbstverstindigung ist und
vielmehr einen subjektiven Zugriff auf ein davon getrenntes Objektives sug-
geriert). Aber mit dem darauffolgenden Satz (»they are suggested by reality«)
wird Interpretation doch wieder in den Gegensatz zu einer objektiven Ebe-
ne gestellt und als nachtrigliche Interpretation eines vorgingigen objektiven
Widerspruchs beschrieben. Jaeggi sieht zwar das Problem der Trennung zwi-
schen einer objektiven und einer subjektiven Seite immanenter Kritik, doch
ihr Losungsvorschlag ist nicht konsequent. Nur aus Perspektive des absolu-
ten Geistes und das heiflt auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung ldsst sich
immanente Kritik konsequent denken. Das ldsst sich auch an die Vermittlung
von Selbst- und Fremdbestimmung im Gesamtbild der Momente der Zweiten
Natur und das >Kantische Paradox« riickbinden. Im Prozess der Selbstkritik
sind beide Seiten vermittelt. Nimmt man jedoch einen blof} objektiven Wi-
derspruch an, so landet diese Beschreibung auf derjenigen Seite des >Kan-
tischen Paradoxes¢, auf der Selbstbestimmung in blofie Fremdbestimmung
umschligt. Ein blof3 objektiver Widerspruch wire eine uns fremdbestimmen-
de Autoritat. Nimmt man einen blof} subjektiven Widerspruch an, so landet
diese Beschreibung auf der anderen Seite des >Kantischen Paradoxes, die blo-
3e Willkiir bedeutet. Durch die Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis ist
beides im Unterschied zu diesen Alternativen vermittelt. Selbstkritik inner-
halb des Selbstverstindnisses auf Ebene des absoluten Geistes ist weder blof3
fremdbestimmt noch blof3 willkiirlich.

4.2.6.3. Rekapitulation und Ausblick

Zu Beginn des Kapitels wurde in kritisch-theoretischer Absicht eingewendet,
dass im Moment reflexiver Aneignung das >Kantische Paradox« wiederzukeh-
ren scheint, da auf der Ebene des Selbstverstindnisses Selbstbestimmung in
blof3e Fremdbestimmung umschldgt. Wir sehen uns an dieser Stelle syste-
matisch demselben Einwand ausgesetzt, den wir in der Rekonstruktion un-
seres Ausgangspunktes gegen McDowells Begrift der Zweiten Natur vorge-
bracht haben. Mit dem Begriff immanenter Kritik als Selbstkritik konnen
wir auf diesen Einwand antworten. Damit wir mit der Rede von einer Ko-
Konstitution zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis als Zweiter Natur
nicht eine erstnatiirliche (oder auch duflere) Autoritit wiederherstellen, muss
verstindlich werden, inwieweit das Subjekt der Zweiten Natur an der Kon-
stitution der Normen dieser Zweiten Natur beteiligt ist. Wir haben gesehen,

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

dass durch die Mdglichkeit immanenter Kritik im Zuge reflexiver Aneignung
unser Selbstverstindnis kritisiert werden kann. Als Kritik an den Normen des
Selbstverstindnisses werden dabei innerhalb der Ko-Konstitution von Sub-
jekt und Praxis auch die Normen der Praxis kritisiert. Durch die Moglichkeit
immanenter Kritik als Selbstkritik hat das Subjekt an der Konstitution der
Normen (des Selbstverstindnisses) der Zweiten Natur teil. Der Vorwurf blo-
Ber Fremdbestimmung ist damit aufier Kraft gesetzt.

Der Begriff immanenter Kritik wirft auch ein neues Licht auf die schon
angesprochenen Gefahren des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit. Wir
wollen blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit deshalb nachfolgend vor
dem Hintergrund immanenter Kritik nochmals untersuchen. Dabei wird
die Frage nach einem Maf3stab fiir die Unterscheidung zwischen realisierter
und scheiternder Selbstbestimmung aufgeworfen. Diese Frage fithrt uns zu
dem Problem, dass das >Kantische Paradox< auf Ebene des Maf3stabes fiir
realisierte Freiheit und damit sozusagen auf zweiter Stufe ein weiteres Mal
wiederzukehren scheint.

4.2.7. Immanente Gefahren der Freiheit der Kritik - Il

Die Gefahren der Freiheit der Kritik sind dieser immanent. Die Bewegung der
Zweiten Natur schlielt intern gegenliufige Bewegungen ein. Durch die Ge-
nese unserer Freiheit ist der immanente Widerspruch der Zweiten Natur als
Moglichkeit des praktischen Selbstmissverstindnisses im Gesamtbild aufge-
hoben. Unserem Selbstverstindnis ist die Moglichkeit des praktischen Selbst-
missverstindnisses immanent. Die beiden Fille, in denen wir innerhalb un-
serer Freiheit scheitern, wurden in analytischer Abstraktion aus dem Gesamt-
bild als leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit angesprochen. Hier sollen
im Anschluss an die Ausfithrungen zur immanenten Kritik die Grenzen und
Gefahren von Reflexivitit und Gewohnheit nochmals beleuchtet werden. In-
nerhalb der Vermittlung von Reflexivitit und Gewohnheit im Gesamtbild ist
es so, dass Reflexivitit die Praxis als solche stabilisiert. Das ist in modernen
Institutionen von Demokratie und Rechtsstaat paradigmatisch. Ist immanen-
te Kritik als Ausdruck expliziter Reflexivitit zu einer internen Norm der Pra-
xis als solcher geworden, kann die Praxis mit kritischer Auseinandersetzung
und dahingehend notwendigen Verinderungen umgehen. Freiheit der Kritik
ist in modernen Praktiken aufgehoben. In der Genese unserer Freiheit, wie
durch die Tragddie um Antigone veranschaulicht, ist die Pluralisierung der
Normen Ausgangspunkt fiir eine moderne Ordnung, die als in sich plura-

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

137


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Freiheit der Kritik

le Ordnung auch kritische Teilhabe in sich aufhebt. Demokratische Systeme
sind Praktiken, die genau diesen immanent selbstkritischen Anspruch ver-
folgen (sollten). Folgt man beispielsweise den Ausfithrungen von Horkheimer
und Adorno in ihrer Dialektik der Aufklirung, so konnte man diese Vereinnah-
mung der Kritik in das System der Praxis (beispielsweise des Kapitalismus

oder der Kulturindustrie) ihrerseits kritisch beurteilen.'*

Aus Perspektive der
systematischen Ausfihrungen zur immanenten Kritik in dieser Arbeit gibt
es jedoch keine Position, von der aus eine solche Beurteilung méglich wire.
Explizite Reflexivitit als Kritik ist gebunden an und abhingig von den Nor-
men der Praxis als solcher. Immanente Kritik ist nur aus Teilnehmerinnen-
perspektive moglich. Kritik von auflerhalb der Praxis ist keine immanente
Kritik. Veranschaulichen lisst sich dies (wie schon bei McDowell) auch mit
Neuraths Bild des Schiffs: »Wie Schiffer sind wir, die ihr Schiff auf offener
See umbauen miissen, ohne es jemals in einem Dock zerlegen und aus bes-
ten Bestandteilen neu errichten zu kénnen.«** Auf hoher See sind auch die
Subjekte der Kritik situativ-teilhabende Insassen des Schiffs. Daher ist es ih-
nen nicht méglich, das Schiff von aufien oder aus einer Vogelperspektive zu
beurteilen. Ziel ihrer Kritik kann demnach nicht das Schiff als solches sein.
Dem ist so, weil sie das Schiff als solches nicht im Ganzen in den Blick be-
kommen konnen und das heiflt auch nicht beurteilen kénnen. Immanente
Kritik hat darin ihre Grenze, dass sie nur bestimmte Normen in bestimmten
Hinsichten priifen und kritisieren kann. Es lisst sich nicht das ganze Schiff
als solches austauschen; kritisch verindert werden konnen nur einzelne Be-
standteile. Dennoch ist es moglich, dass iiber eine Zeit hinweg kontinuierlich
so viele Teile ausgetauscht werden, dass es sich letztendlich doch um ein ganz
anderes Schiff handelt.

Explizite Reflexivitit als immanente Kritik macht gerichtete Verinderung
moglich; das heifdt aber weder, dass eine neue Realisierung der Praxis not-
wendigerweise eintritt, noch dass diese Realisierung, wenn sie denn eintritt,
zum >Fortschritt« fithrt. Die Fille der Kollision und des Stillstandes sind nicht
ausgeschlossen. Der Fall einer Realisierung einer neuen Praxis, die sich spi-
ter als ritckschrittlich< herausstellt, ist ebenfalls nicht ausgeschlossen. Zeigen
kann dies nur die Zukunft der Praxis und beurteilen lisst sich dies jeweils

132 »Dort kann schlielich einer noch sein Gliick machen, sofern er nur nicht allzu unver-
wandt auf seine Sache blickt, sondern mit sich reden laf3t. Was widersteht, darf (iber-
leben nur, indem es sich eingliedert« (Adorno/Horkheimer 1988, 139f.).

133 Neurath 1932/33, 206.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

nur retrospektiv. Mit Blick auf Neuraths Bild des Schiffs lisst sich letztend-
lich noch hinzufiigen, dass der Versuch, das komplette Schiff als solches in
Frage zu stellen, zum Moment leerer Reflexivitit fithrt, in dem jegliche orien-
tierende Normen der Praxis verdeckt werden. Durch den Versuch, das Boot
als solches in Frage zu stellen, witrden sich die Kritikerinnen aufgrund der
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis gleichsam den Boden unter den Fii-
Ben wegziehen. Mit den orientierenden Normen der Praxis 16st sich auch die
Orientierung im Selbstverstindnis des Subjekts auf. Die Méglichkeit von bin-
dender Aneignung wird im Moment dieser Auflésung verdeckt, denn es gibt
keine normativen Inhalte, die angeeignet werden konnten. Orientierende In-
halte sind aufgelést. In der Beschreibung des sKantischen Paradoxes« schligt
Selbstbestimmung hier in blof3e Willkiir um. Es ist nicht méglich, zwischen
alternativen Inhalten itberhaupt zu wihlen. Reflexivitit fithrt hier zur Desta-
bilisierung der Praxis. Durch einen Exzess von Freiheit der Kritik als leere
Reflexivitit scheitert selbstbestimmter Welt- sowie Selbstbezug.

Leere Reflexivitit ist auch eine Gefahr innerhalb philosophischer Theo-
rie, wenn es sich dabei um einen Ausstieg aus der Materialitit der Normen
der intersubjektiven Praxis handelt. Einerseits kann spekulative Philosophie
kritisch sein, indem sie von Gewohnheiten abstrahiert und Alternativen als
die Moglichkeit einer anderen Zukunft zu denken versucht. Philosophisches
Denken aber, das einem systematischen Begehren nach allgemeinen und von
unserer Praxis unabhingigen Prinzipien beispielsweise in (meta)ethischen
Zusammenhingen nachgeht, liuft Gefahr, leerzulaufen. McDowells Oszilla-
tion fingt diese Gefahr in erkenntnistheoretischer Hinsicht mit dem Begriff
der Kohirenztheorie (»frictionless spinning in a void«) ein. Hegels Kritik an
Kants praktischer Philosophie kann man ebenfalls in dieser Hinsicht verste-
hen.* Im Fall leerer Reflexivitit droht Philosophie zur willkiirlichen und da-
mit misslingenden Abstraktion von der Materialitit der historisch-kulturel-
len Praxis zu werden. Dieser systematische Punkt ist wiederum mit unserer
Lesart der PhG verbunden. Die Philosophie der PhG ist eine immanent-kri-
tische Form der reflexiven Selbstverstindigung unserer Wissenspraxis. Das
was Hegel am Ende dieser Selbstverstindigung »absolutes Wissen« nennt,
soll nicht als Abschluss dieser Auseinandersetzung, sondern vielmehr als kri-
tische Erinnerung an eben diesen Prozess der Auseinandersetzung mit un-
seren Selbstverstindnissen gelesen werden. Im Moment des absoluten Wis-
sens ist explizit-kritische Teilhabe ein Moment der Praxis als solcher gewor-

134 Vgl. Hegel, PhG, 443ff.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

139


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Freiheit der Kritik

den, denn hier »kommt der Geist dazu, sich zu wissen, nicht nur wie er an
sich oder nach seinem absoluten Inhalte, noch nur wie er fiir sich nach seiner
inhaltslosen Form oder nach der Seite des Selbstbewuf3tseins, sondern wie
er an und fiir sich ist.«”** In unseren modernen Praktiken, welche diesen An-
spruch des »an und fiir sich« vertreten, ist Freiheit der Kritik strukturell auf-
gehoben. Der Maf3stab der Freiheit der Kritik ist dabei die Freiheit der Kritik
selbst. Absolutes Wissen als der »wissende Geist in der Form des Wissens sei-

ner selbst«**

beansprucht Selbstkritik in sich aufzuheben, mit dem Ziel, sich
selbst zu wissen, das heif3t sich selbst im eigenen Anspruch transparent und
in dieser Transparenz gerecht zu werden. Es gilt dabei praktische Selbstmiss-
verstindnisse unserer selbst aufzuheben. Daran anschliefiend ist immanen-
te Kritik der materialen Zusammenhinge unserer Praxis nicht so sehr eine
philosophische Aufgabe als vielmehr eine situativ-teilhabende Verantwortung
jeder Praxisteilnehmerin. Dieser Prozess der Selbstverstindigung kann ver-
deckt werden, wie beispielhaft in Lesarten, die im absoluten Wissen ein in-
haltlich feststehendes Resultat erkennen. Im Moment, in dem der Prozess der
Selbstverstindigung verdeckt ist, zeigen sich die Gefahren der Gewohnbheit.
Die Zweite Natur im Moment der Gewohnheit ist einerseits funktional, aber
zugleich kann sie die Moglichkeit zur aktiven Teilhabe an der Praxis sowie zur
kritischen Reflexivitit verdecken. In der Vermittlung von Reflexivitit und Ge-
wohnheit im Gesamtbild ist es, analog zum Moment der Reflexivitit, so, dass
Gewohnheit unsere Praxis stabilisiert. Reflexivitit, Kritik und Verinderung
miissen immer wieder durch Gewohnheit vermittelt werden, damit der Pra-
xiszusammenhang funktional bleibt. Zugleich ist das Moment der Gewohn-
heit als analytische Abstraktion aus dem Gesamtbild eine immanente Gefahr
fur die Praxis. Im Fall blinder Gewohnheit wird Freiheit der Kritik und die
Moglichkeit des Moments der Reflexivitit verdeckt. Hier zeigt sich die kon-
stitutive Funktion des Wiederspruchs: Ohne das Moment der Entfremdung
durch Widerspruch bewegt sich die Freiheit der Zweiten Natur gleichférmig.
Die Normen der Praxis erstarren in diesem Moment scheinbar zu Regeln. Nur
wenn sich ein Widerspruch praktisch-material duflert, kann es zur dynami-
schen Bewegung der Freiheit der Kritik und zur Verinderung der Normen
kommen. Die Bewegung der Freiheit der Zweiten Natur wird von dem ihr im-
manenten Widerspruch angetrieben. Auflert sich dieser Widerspruch nicht,
tritt der Fall blinder Gewohnheit ein. Dabei liuft die Praxis in einer Weise

135 Hegel, PhG, 579.
136 Hegel, PhG, 582f.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Freiheit und Intersubjektivitat

automatisiert ab, dass keine aktive Teilhabe stattfindet. Ohne aktive Teilha-
be der bindenden Aneignung bewegt sich die Praxis zunichst gleichférmig.
Diese Gleichformigkeit der Regeln kann sich als Zwang dufiern. In der Be-
schreibung des >Kantischen Paradoxes« schligt Selbstbestimmung hierbei in
Fremdbestimmung um. Alternativen und die Méglichkeit der Verinderung
der Praxis werden verdeckt. Die Bewegung der Freiheit steht im Moment
blinder Gewohnbheit still und aktive Teilhabe an der Praxis setzt aus. Selbstbe-
stimmter Selbst- und Weltbezug scheitert. Diese Gefahr ist der Praxis imma-
nent. Das heifdt, auch moderne Praktiken, die als solche das Moment selbst-
kritischer Reflexivitit in sich aufheben, wie beispielsweise die Demokratie,
laufen Gefahr, als Praxis der Freiheit der Kritik zu scheitern.

Von leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit lisst sich nur in analyti-
scher Abstraktion aus dem Gesamtbild sprechen. Dass wir nichtsdestotrotz
von beiden Fillen sprechen, konnte einen Einwand hervorrufen, den wir in
analoger Weise selbst gegen Jaeggis Verstindnis immanenter Kritik vorge-
bracht haben: Berufen wir uns mit den Fillen von leerer Reflexivitit und blin-
der Gewohnheit, in denen unsere Selbstbestimmung scheitert, nicht doch
auch auf einen Mafistab auf bloR objektiver Ebene, der vorgingig und von
aufderhalb der Praxis festlegt, was realisierte Freiheit ist und was nicht? Zwar
haben wir eine Antwort auf das >Kantische Paradox« erster Stufe gegeben und
konnten den Einwand, dass Selbstbestimmung in blofie Fremdbestimmung
umschlage, durch den Begriff immanenter Kritik als unberechtigt zuriickwei-
sen. Doch scheint das Paradox auf Ebene des Maf3stabes fiir die Realisierung
von Selbstbestimmung durch immanente Kritik als >Kantisches Paradox« zwei-
ter Stufe wiederzukehren. Das >Kantische Paradox< erster Stufe bezieht sich
auf die Vermittlung von Selbst- und Fremdbestimmung. Diese Vermittlung
kann in den Fillen von blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit als prak-
tischen Selbstmissverstindnissen scheinbar fehlgehen. Das >Kantische Para-
dox« zweiter Stufe bezieht sich auf den Maf3stab, der zwischen diesem Fehl-
gehen im Fall der praktischen Selbstmissverstindnisse einerseits, realisierter
Selbstbestimmung andererseits unterscheidet. Strukturanalog zum Paradox
erster Stufe ist auf der einen Seite des Paradoxes zweiter Stufe der Maf3stab
blof} subjektiv-willkiirlich, wihrend auf der anderen Seite der Maflstab du-
Rerlich objektiv-fremdbestimmt ist. Beide Seiten gilt es zu vermeiden. Doch
scheint es, als wiirden wir mit blinder Gewohnheit und leerer Reflexivitit ei-
nen objektiv-fremdbestimmten Maflstab von auflerhalb der Praxis setzen.
Wir werden diesem Einwand im nichsten Teil dieser Arbeit begegnen, in-
dem wir zeigen, inwieweit leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit als prak-

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.

141


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Freiheit der Kritik

tische Selbstmissverstindnisse auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung ein
und derselbe Fall sind. Auf dieser Ebene ist der Maf3stab die Freiheit der Kritik
selbst. Gleichzeitig werden wir im Folgenden die bisher nur implizite zeitli-
che Dimension von reflexiver Aneignung und immanenter Kritik explizit ma-
chen. Dafiir verlassen wir die sozialphilosophische Hinsicht auf den Zusam-
menhang der Freiheit der Kritik und arbeiten iiber die Lektiire von Sein und
Zeit mit einer existenzphilosophischen Hinsicht weiter.

https://dol.org/10.14361/6783839455012-005 - am 14.02.2028, 11:51:51.


https://doi.org/10.14361/9783839455012-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

