Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik: der moralische
Individualismus und die Grenzen und Vorziige der
Wittgenstein’schen Alternative

Susana Monso, Andreas Aigner, Herwig Grimm

1. Einleitung

Die wegweisenden Biicher Animal Liberation von Peter Singer (#2009) und
The Case for Animal Rights von Tom Regan (22004) sind Klassiker der aka-
demischen Tierethik. In der Debatte um moralische Anspriiche von Tieren
und in den einschlagigen tierethischen Argumenten zahlreicher Autorin-
nen und Autoren finden sie ungebrochen Niederschlag. Ein wesentlicher
Gedanke war und ist, dass Tiere moralischen Status besitzen und wum ihrer
selbst willen zu bertcksichtigen sind und nicht etwa, weil dies im Interesse
von Menschen ist (vgl. z. B. David DeGrazia 2002, 13-18). Auch in vielen
Weiterentwicklungen auf dem Feld der Tierethik bleibt die grundlegende
Argumentationsform, nach der auch Singer und Regan den moralischen
Status von Tieren begriinden, dominant. Ein Teil dieses Erfolges ist sicher-
lich auch der bestechenden Klarheit und Einfachheit dieser Argumente ge-
schuldet, die Phillip McReynolds (2004) pragnant zusammenfasst:
» Wlhenever moral standing is extended to a new group, it is granted to the
new group fo the extent of and on the basis of their similarity to members of
the old group® (64, Hervorhebung im Original). Dabei stellen Singer wie
Regan die Ahnlichkeiten bestimmter Tiere und Menschen in den Vorder-
grund, auf deren Basis sie gleiche Berticksichtigung relevant Ahnlicher for-
dern, was z. B. bei Singer in den Slogan A/l animals are equal miindet.

Wie dieses Argument der Ausweitung der moralischen Gemeinschaft
vor dem Hintergrund eines Wittgenstein’schen Ansatzes zur Tierethik zu
bewerten ist, wird im Folgenden behandelt. Alice Crary kritisiert in ihrem
2010 veroftentlichten Artikel Minding what already matters: A critique of mo-
ral individualism das skizzierte Argument, das auch heute noch als ,,ortho-
doxe“ Position der Tierethik bezeichnet werden kann. Singer und Regan
stehen paradigmatisch fir dieselbe und Crary subsummiert sie trotz der
Unterschiede unter dem Begriff des ,,moralischen Individualismus®, da sie
einer gemeinsamen Logik folgen: Der moralische Individualismus (im Fol-
genden kurz MI) beschreibt grob gesagt die Ansicht, dass die moralische

59

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

Berucksichtigungswirdigkeit verschiedener Wesen an deren jeweilige indi-
viduelle Charakteristika gebunden ist. James Rachels, selbst ein morali-
scher Individualist, formuliert eine prazise Definition des MI: Die Art und
Weise, wie ein Individuum behandelt werden darf, kann nicht durch
einen Verweis auf die Gruppenzugehorigkeit (z. B. Spezieszugehorigkeit)
festgelegt werden, sondern durch die Berticksichtigung ihrer oder seiner
besonderen individuellen Charakteristika (James Rachels 1999, 173). Ein-
fach gesagt: Wenn ich wissen will, wie ich ein Tier behandeln soll, dann
liegt die Antwort auf die Frage ,,im Tier selbst“.! Crarys scharfe Kritik rich-
tet sich nun auf zwei Punkte: Einerseits basiere der MI auf falschen Annah-
men iber die Grundlage unserer moralischen Beziehungen zu anderen
Menschen und andererseits fiithre er zu einem verzerrten Verstindnis tiber
unsere moralischen Beziehungen zu Tieren (Alice Crary 2010, 20). Einige
Jahre spater relativiert Crary ihre urspriingliche Kritik und nimmt sie zum
Teil zurtick: Sie verteidigt den Gedanken, dass der MI nicht ginzlich aufge-
geben werden muss, sondern dass wir statt des ,traditionellen MI“ in der
Tierethik einem ,alternativen MI“ folgen sollten (Alice Crary 2018, 164).
Im vorliegenden Artikel diskutieren wir die Grenzen und Vorzige ihrer
urspringlichen Kritik des MI und zeigen zugleich die moglichen Griinde
auf, die Crary zur Anderung ihrer Ansichten bewegten.

Crary folgt wie Cora Diamond einem Wittgenstein’schen Ansatz in der
Tierethik?, der sich in den Grundannahmen deutlich vom Zugang morali-
scher Individualisten wie Singer und Regan unterscheidet (Todd May
2014). Thre Kritik am MI, so mochten wir zeigen, hat unserer Ansicht nach
allerdings nur begrenzte Relevanz, da sie nur bestimmte Formen des MI
trifft, nicht aber den MI insgesamt. Dartiber hinaus, so ein vorweggenom-
menes Ergebnis unserer Analyse, ist der MI in bestimmter Hinsicht nicht
tberwindbar — ein Umstand, der fiir die Angemessenheit von Crarys
Schritt hin zu einer qualifizierten Version des MI spricht. Wir wollen aber
auch zeigen, dass die urspriingliche Kritik immer noch aktuell ist und
wichtige Einsichten liefert. Diese Punkte werden wir Schritt fir Schritt er-
arbeiten. In Abschnitt 2 skizzieren wir die Wittgenstein’sche Kritik des MI.

1 Die hier verwendeten Bezeichnungen ,traditionelle Tierethik® und ,Orthodoxie®
beziehen sich einerseits auf Singer und Regan, andererseits beschreiben sie auch
Weiterentwicklungen dieser Arbeiten innerhalb des MI. Genannt seien etwa Gary
Francione (1995), Bernard Rollin (22017), James Rachels (1999), Jeff McMahan
(2005), Gary E. Varner (2012), Evelyn B. Pluhar (1995) und David DeGrazia
(1996).

2 Ein anderer prominenter Autor, der Wittgensteins Ideen auf tierethische Fragen
angewendet hat, hier aber nicht kommentiert wird, ist Raimond Gaita (2005).

60

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

Abschnitt 3 erlautert die Grenzen dieser Kritik. In Abschnitt 4 stellen wir
dessen Vorziige dar. Abschnitt 5 widmet sich schlieflich der Darstellung
der haufigsten Einwinde gegen den Wittgenstein’schen Zugang sowie der
Frage, ob dieser Zugang tatsichlich als Alternative zur orthodoxen Posi-
tion zu verstehen ist. Ziel ist es nicht, Crarys oder Diamonds Theorien zu
verteidigen, sondern die Starken und Schwichen ihrer Kritik an der tradi-
tionellen Tierethik zu analysieren und klarzustellen, welche Aspekte der-
selben immer noch von Relevanz sind bzw. einer Modifikation bedurfen
oder verworfen werden sollten.

2. Die Wittgenstein’sche Kritik am MI

Crarys (2010) Kritik am MI ist eine Weiterentwicklung der Ideen, die be-
reits frither von Diamond in ihrer Kritik an den orthodoxen Zugingen zur
Tierethik formuliert wurden. In ihrem 1978 erschienenen Artikel Eating
Meat and Eating People (Cora Diamond 1978) zielt sie auf die gleichen
Punkte ab, die Crary spater als die zentralen Merkmale des MI beschreibt.
Trotz unserer Fokussierung auf Crary werden wir daher zur besseren Ver-
anschaulichung ihrer Ideen auch auf Diamond zurtickgreifen, die wie Cra-
ry ihre Argumente in weiten Teilen auf Arbeiten von Ludwig Wittgenstein
stitzt. Obwohl in der Fachwelt dariiber debattiert wird, worin Wittgen-
steins Beitrag zur Moralphilosophie tberhaupt liegt, so scheint zumindest
darin Einigkeit zu bestehen, dass er Reduktionismus in moralphilosophi-
schen und anderen Fragen vermeidet (Benjamin De Mesel/James Thomp-
son 2015, 1). Diamond (vgl. 1991 b, 21-23) orientiert sich in ihrem Zugang
zur Moralphilosophie z. B. insofern an Wittgenstein, als sie keine allgemei-
nen normativen Prinzipien aufstellt, sondern die Aufmerksamkeit auf die
gelebte Moral der Menschen (das ,,Tun“) und die vielfaltigen Arten des
moralischen Denkens lenkt.

Diamond und Crary kritisieren die traditionelle Tierethik aufgrund der
dort vertretenen Ansicht, dass das blofSe Menschsein alleine nicht ethisch
relevant sei, sondern im Gegenteil die Zugehorigkeit zur Gruppe der Men-
schen eben keinen Grund fiir die Aufnahme in die moralische Gemein-
schaft darstellt. Eines der bekanntesten Argumente in der Tierethik, das
Singer bereits in Animal Liberation formulierte und das seither auf breite
Resonanz gestoffen ist, vermittelt genau diese Idee: das Argument der mar-
ginal cases. Dem Argument der ,Grenzfille® zufolge, das man auch unter
dem argument from species overlap kennt (Oscar Horta 2014), gibt es keine
besondere Fihigkeit, die erstens alle Menschen haben wiirden, zweitens al-
len anderen (nicht-menschlichen) Tieren fehlen wiirde und sich drittens

61

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

eignen wiirde zu begriinden, Wesen in die moralische Gemeinschaft auf-
zunehmen. Die mutmaflich exklusiv menschlichen Fahigkeiten, die uns
angeblich von Tieren unterscheiden (etwa Sprache, Intelligenz, die Fahig-
keit, moralisch zu handeln etc.), werden in Wirklichkeit nicht von allen
Menschen geteilt und kommen sogar bestimmten Tieren zu. Das Fehlen
bzw. Vorhandensein bestimmter Fahigkeiten bei tierlichen wie menschli-
chen Grenzfillen weicht die klare Grenzziehung auf. Daher kann der Ver-
weis auf Fihigkeiten auch nicht die Annahme begriinden, dass alle und ins-
besondere nur Menschen moralisch zu berticksichtigen wiren. Wer alle
Menschen in der moralischen Gemeinschaft halten will, muss weniger an-
spruchsvolle Fahigkeiten wihlen, die aber bestimmte Menschen und be-
stimmte Tiere teilen. Wird die moralische Berticksichtigungswurdigkeit ei-
nes Lebewesens aber nicht anhand der erwahnten, anspruchsvollen Eigen-
schaften bestimmt, sondern stattdessen z. B. anhand der Empfindungsfa-
higkeit (Sentientismus), erweitert sich der Kreis der moralischen Gemein-
schaft. Dieses Argument funktioniert allerdings nur, wenn man davon aus-
geht, dass die eine Eigenschaft, die allen Menschen gemeinsam ist, nim-
lich ihre Zugehorigkeit zur Spezies Mensch, nicht als Grund fiir eine Vor-
zugsbehandlung herangezogen werden kann. Da die schiere Zugehorigkeit
zu einer Spezies moralisch irrelevant ist, besteht der Anspruch des Argu-
ments der Grenzfille zugleich darin, den Speziesismus zu tiberwinden. In
Analogie zum Rassismus und Sexismus bestimmt Richard Ryder (1971)
den Speziesismus als eine illegitime Bevorzugung von Vertretern einer be-
stimmten (meist der eigenen) Spezies und Abwertung aller anderen allein
aufgrund der Spezieszugehorigkeit.

Crary und Diamond stehen diesem Argument sehr kritisch gegeniiber,
und zwar nicht, weil sie die Notwendigkeit abstreiten wiirden, Tiere vor
unethischer Behandlung zu bewahren. Stattdessen konstatieren sie, dass
dieses Argument sowohl unser Verstindnis von moralischen Beziehungen
zu anderen Menschen verzerrt — weil diese Beziehungen nicht auf ,kiih-
len“ Kalkulationen hinsichtlich des Besitzes bestimmter Fihigkeiten und
ihrer moralischen Relevanz basieren — als auch wenig tiberzeugende Griin-
de fiir die ethische Behandlung von Tieren liefert. Dartiber hinaus ergibt
sich aus ihrer Perspektive die erschreckende Vorstellung, dass man auf das
Argument der Grenzfille nicht nur mit einer besseren Behandlung von
Tieren reagieren konnte, sondern mit einer schlechteren Behandlung von
menschlichen ,,Grenzfillen®. Crary und Diamond argumentieren ferner,
dass die Orthodoxie in der Tierethik die Funktionsweise unserer gelebten
Moral missversteht. Denn die Art und Weise, wie wir z. B. beeintrichtigte
Menschen behandeln, zeigt, dass ,verminderte® Fahigkeiten nicht generell
als Basis zur Rechtfertigung einer schlechteren Behandlung herangezogen

62

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

werden. Vielmehr begriindet das Fehlen bestimmter Fahigkeiten (z. B. bei
einer Person mit kognitiver Beeintrichtigung) spezielle moralische Riick-
sichtnahme (Alice Crary 2010, 21).

Ein weiteres Beispiel fiir Crarys und Diamonds Kritik bezieht sich auf
die Annahme, dass die traditionelle Tierethik verkennt, wie menschliche
Gesellschaften ihre Toten behandeln. Toten Menschen fehlt es nicht nur
an kognitiven Fahigkeiten, sondern auch an jeder Form von Subjektivitat.
Dennoch werden die Korper von Verstorbenen mit Respekt behandelt:
Wir sind davon tberzeugt, dass diese nicht verunstaltet, verstimmelt, ent-
wiurdigend zur Schau gestellt oder gar verspeist werden sollten. Das Argu-
ment der Grenzfille, so Crary und Diamond, kénne nicht einmal ansatz-
weise erklaren, warum wir uns z. B. eher vorstellen konnen, eine Kuh zu
essen, die vom Blitz getroffen wurde, als einen Menschen, dem das gleiche
Schicksal zuteilwurde (Cora Diamond 1978, 468).

Doch fiir Crary und Diamond zeigen Praktiken wie die grundsatzliche
Weigerung, tote Menschen zu essen, worin das Menschsein bestebt. Es geht
hier weder darum, dass es ,moralisch falsch® ist, Menschen zu essen, noch
darum, dass Menschen dies ablehnen, weil sie dadurch jemandes Interes-
sen respektieren; stattdessen wird dadurch verdeutlicht, dass Praktiken wie
diese zur Bestimmung des Begriffs ,Mensch® beitragen (Cora Diamond
1978, 469-470). Wie Diamond sagt, lernen wir am Esstisch, dass Menschen
manche Tiere essen, nicht aber andere Menschen (was allerdings nicht im-
pliziert, dass Diamond den Fleischkonsum verteidigt oder Fleischkonsum
moralisch richtig ist). Mensch zu sein bedeutet unter anderem, dass man
nicht gegessen wird. Da Singer und Regan diese Tatsache ignorieren, ent-
sprechen ihre Argumente weniger einem Pladoyer fir die moralische Be-
rucksichtigung von Tieren, sondern vielmehr einem Angriff auf etwas im
menschlichen Leben Bedeutsames (Cora Diamond 1978, 471). In der Witt-
genstein’schen Perspektive geht es bei der Verteidigung von Tieren darum,
die Bedeutsamkeit dessen zu berticksichtigen, wie Menschen tber Tiere
denken und sprechen und wie wir die Welt und uns selbst verstehen. Dies
erreichen wir nicht durch eine blofe Reflexion tber biologische Fakten im
Hinblick auf tierliche Eigenschaften, sondern tber die Beleuchtung unse-
res Sprachgebrauchs, von kiinstlerischen Bestrebungen und Narrativen,
die unsere moralische Vorstellungskraft prigen und anregen. In ,metho-
dologischer” Hinsicht impliziert dies z. B. den Einsatz von Literatur, um
unsere Vorstellungskraft auch in moralischen Fragen anzuregen, und nicht
die Suche nach moralisch relevanten biologischen Fakten.

Crary und Diamond sehen in der Tendenz orthodoxer tierethischer Au-
torinnen und Autoren, die Welt zu beschreiben als sei sie frei von Werten,
den entscheidenden Faktor hinter ihrer wenig ansprechenden Darstellung

63

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

der Moral an. Genau das ist es, was Crary mit dem MI identifiziert. Als ein
Prinzip, das die moralische Berticksichtigung anderer anhand ihrer indivi-
duellen Charakteristika begriindet, will uns der MI dazu bewegen, so ,,0b-
jektiv® wie moglich auf die Welt zu blicken. Da Tatsachen als Grundlage
fir Fragen der Moral angesehen werden, ist es entscheidend, sie klar zu se-
hen. Dies bringt den MI in eine Nahebeziehung zum naturwissenschaftli-
chen Weltbild, was sich in der Idee einer beobachter-unabhangigen Welt
widerspiegelt, die objektiv beschrieben werden kann.? Gleichzeitig wird
die Welt in dem Sinne als neutral angesehen, als sie der Ethik unabhingig
unserer moralischen Fahigkeiten gegeben ist (Alice Crary 2010, 41). Fir
Crary und Diamond besteht das Problem darin, dass die Konzepte von
»~Mensch“ und ,Tier” aber keine rein biologischen sind. Diese Konzepte
beziehen sich zwar auf Wesen mit bestimmten biologischen Charakteristi-
ka, aber wenn wir dabei nur an eine biologische Bedeutung denken, lassen
wir viel auffer Acht, das entscheidend fiir unsere gelebte Moral ist.

3. Grenzen der Wittgenstein’schen Kritik

Ein guter Ausgangspunkt, um die Grenzen der Wittgenstein’schen Kritik
am MI deutlich zu machen, ist der Rekurs auf die erste explizite Definition
des MI von James Rachels: ,, The basic idea is that how an individual may
be treated is to be determined, not by considering his group memberships,
but by considering his own particular characteristics“ (1999, 173). Obwohl
sich Crary explizit auf Rachels bezieht, fiihrt sie die Idee des MI in zwei
Hinsichten enger, wenn sie schreibt:

»What distinguishes approaches in ethics that count as forms of moral
individualism is the claim that a human or nonhuman creature calls for
specific forms of treatment only insofar as it has individual capacities
such as, for instance, the capacity for suffering or the capacity to direct
its own life“ (Alice Crary 2010, 20, Hervorhebung im Original).

Der erste Unterschied zwischen Rachels” urspriinglicher Definition und
Crarys neuer Formulierung besteht darin, dass dort, wo Rachels von Ei-
genschaften oder Charakteristika (engl. characteristics) spricht, Crary von
Fahigkeiten (engl. capacities) spricht. Das ist keine unwesentliche Ande-
rung Crarys, da der Begriffsumfang von ,Eigenschaft® viel weiter ist als je-

3 Ein Argument dazu, wie ,,Objektivitit® in die Wittgensteinianische Ethik integriert
werden kann, wurde von Benjamin De Mesel (2018, 91-110) formuliert.

64

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

ner der ,Fahigkeit“. Alle Fihigkeiten eines Individuums sind zugleich Ei-
genschaften bzw. Charakeeristika, aber es handelt sich nicht bei jeder Ei-
genschaft eines Individuums zugleich um eine Fahigkeit. Entsprechend
umfasst ein auf Merkmale bezogener MI prima facie wesentlich mehr
Theorien als ein auf Fihigkeiten bezogener ML

Crarys Reduzierung des MI auf seine fiahigkeitsbasierte Form ist kein
Einzelfall innerhalb metaethischer Uberlegungen in Bezug auf die Tier-
ethik. Sie zeigt sich z. B. auch in Todd Mays (2014) Unterscheidung zwi-
schen MI und moralischem Relationalismus (engl. moral relationalism).
May definiert den moralischen Relationalismus als jene Position, die den
moralischen Status eines Lebewesens primar aus ihrer oder seiner Bezie-
hung zu Menschen begriindet und nicht nur aus dessen besonderen Cha-
rakteristika (2014, 155). Er stellt den moralischen Relationalismus dem MI
gegeniber, der seiner Ansicht nach die moralische Berticksichtigungswiir-
digkeit eines Individuums durch einen Verweis auf Fahigkeiten begriindet
(engl. capacity-based reasons), nicht durch einen Verweis auf relationale
Grinde (engl. relation-based reasons; Todd May 2014). Diese Unterschei-
dung ist allerdings irrefithrend, denn schon alleine die Tatsache, dass Be-
ziechungen auch Eigenschaften bzw. Charakteristika von Individuen sind,
wirft die Frage auf, warum der moralische Relationalismus nicht als eine
Form von MI betrachtet werden sollte. Da sowohl Fahigkeiten als auch Be-
ziechungen Eigenschaften von Individuen sind, kann der MI, so wie er von
Rachels urspringlich definiert wird, integrativ verstanden werden: Er in-
kludiert einerseits Zuginge, die sich auf intrinsische Eigenschaften bzw.
Fahigkeiten wie Empfindungsfahigkeit und Bewusstsein (vgl. Nicolas De-
lon 2015) berufen, um die moralische Berticksichtigungswiirdigkeit eines
Lebewesens zu begriinden (z. B. Singers Praferenz-Utilitarismus, Regans
Rechteansatz oder Martha C. Nussbaums [2007] Fihigkeiten-Ansatz), und
andererseits Zuginge, die zusatzlich Kontexte und Beziechungen hervorhe-
ben (z. B. Clare Palmers [2010] kontextualistischer Ansatz).

Crarys Gleichsetzung des MI mit einem auf Fihigkeiten basierten MI
wird unserer Ansicht nach zum Kernproblem ihrer Kritik. Dazu gleich
mehr, doch zunichst wollen wir noch einen zweiten Unterschied zwi-
schen Rachels’ und Crarys Definition des MI hervorheben. In Rachels’ ur-
sprunglicher Formulierung wird der MI als metaethisches Prinzip betrach-
tet, das sich auf die Frage bezieht, wie man Unterschiede in der Behand-
lung von Individuen rechtfertigt. Der Grundgedanke liegt darin, dass man
zwel Individuen nicht unterschiedlich behandeln darf, wenn kein mora-
lisch relevanter Unterschied angegeben werden kann, der diese Ungleich-
behandlung rechtfertigt. Rachels (1999, 177) nennt als Beispiel einen Arzt,
der zwei Patientinnen oder Patienten hat und vor der Wahl der jeweils

65

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monso, Andreas Aigner, Herwig Grimm

passenden Behandlung steht. Wihrend er der Person mit der Infektion Pe-
nizillin verabreicht, legt er der Person mit dem gebrochenen Arm einen
Gips an. In diesem Fall wire die Ungleichbehandlung gerechtfertigt, weil
es einen relevanten Unterschied zwischen den beiden Personen gibt. Der
MI ist daher als Gleichheitsprinzip gedacht, das die gleiche Bertcksichti-
gung von Gleichen (bzw. gleichen Interessen) garantiert.

Im Unterschied dazu beschreibt Crary den MI als Argument tber den
moralischen Status: Ob und in welchem Ausmaf$ ein Wesen einen morali-
schen Status besitzt, leite sich ihr zufolge beim MI aus dessen individuellen
Fahigkeiten ab (Alice Crary 2018, 158). Obwohl dies in ihrer urspriingli-
chen Definition nicht so klar ersichtlich ist, zeigt es sich aber immer wie-
der in ihren Arbeiten. So schreibt sie etwa, dass der MI davon ausgehe,
dass nur intrinsische Eigenschaften (engl. intrinsic characteristics) einem
Wesen moralischen Status verleihen (Alice Crary 2010, 21), und dass der
MI behaupte, dass nur tierliche Individuen mit bestimmten geistigen Fa-
higkeiten (engl. mental capacities) moralische Berticksichtigung verdienen
(Alice Crary 2010, 41). Der MI sei eine Doktrin, welche die Antwort auf
die Frage, ob ein Wesen einen moralischen Status besitzt, an dessen indivi-
duelle Fahigkeiten kniipfe (Alice Crary 2018, 158). Indem Crary den MI
speziell als Doktrin Gber den moralischen Status auffasst und nicht gene-
rell als Prinzip hinter ethischen Urteilen, exkludiert sie alle Ansitze, die
nicht auf die Begrindung des moralischen Status zielen, wie etwa die Tu-
gendethik (z. B. Rosalind Hursthouse 2011). Es ist aber schwerlich einzuse-
hen, weshalb Tugendethikerinnen und Tugendethiker nicht fiir die glei-
che Berticksichtigung Gleicher stehen sollten, schon alleine aufgrund der
Tatsache, dass sich das Gleichheitsprinzip prominent bei Aristoteles findet.

Dies bedeutet jedoch nicht, dass Rachels’ urspriingliche Definition frag-
los akzeptiert werden sollte. So zeigt sich bei genauerem Hinsehen zumin-
dest folgendes Problem: Thm zufolge darf die Gruppenzugehorigkeit nicht
das ausschlaggebende Kriterium fir die Festlegung der Art der Behand-
lung eines Individuums sein; stattdessen miissen dessen individuelle Cha-
rakteristika beriicksichtigt werden (James Rachels 1999, 173). Was hier ins
Auge sticht, ist die Tatsache, dass Gruppenzugehoérigkeiten ja selbst zu den
Charakteristika eines Individuums gehoéren. Dieser augenscheinliche Wi-
derspruch konnte durch die Behauptung aufgeldst werden, der MI schlie-
Be Gruppenzugehdrigkeiten aus den moralisch relevanten Charakteristika
eines Individuums aus. Dies wiirde den MI jedoch als absurdes Prinzip er-
scheinen lassen, da es durchaus einige Gruppenzugehorigkeiten gibt, die
zur Bestimmung dessen herangezogen werden konnen, wie ein Individu-
um zu behandeln ist. Als Beispiel sei hier ein Trainer genannt, der nur
Spielerinnen und Spielern seines Fufballteams den Zutritt auf den Sport-

66

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

platz wihrend des Trainings erlaubt, wihrend er anderen Personen den
Zutritt verweigert. Obwohl der Trainer verschiedene Individuen aufgrund
ihrer Gruppenzugehorigkeit unterschiedlich behandelt, verletzt er hier
nicht das Gleichheitsprinzip. Wir wiirden es wahrscheinlich sogar als selt-
sam anschen, fithlte sich hier eine zufillige, nicht zum Team gehorige Per-
son ungerecht behandelt, nur weil sie vom Spielfeld verwiesen wird. Gera-
de weil diese Person nicht zur Gruppe ,Fufiballteam® gehort, ist deren
Ausschluss vom Training legitim, und zwar gleichgiltig, ob sie in guter
korperlicher Verfassung und fir den Sport geeignet ware. Mitglied einer
bestimmten Gruppe zu sein ist ein Kriterium, um aus Gleichen Ungleiche
zu machen und eine unterschiedliche Behandlung zu rechtfertigen. Daher
konnen Gruppenzugehorigkeiten — auch wenn sie als extrinsische und
nicht als intrinsische Eigenschaften angesehen werden kénnen — nicht von
der Liste jener Charakteristika ausgeschlossen werden, die bestimmen, wie
ein Individuum behandelt werden sollte.

Rachels’ Definition zielt jedoch in der Bestimmung dessen, was mora-
lisch irrelevant ist, anscheinend nicht generell auf Gruppenzugehorigkeit
ab, sondern speziell auf Spezieszugehorigkeit (1999, 173-174). Rachels’ De-
finition des MI ist daher auf die Uberwindung des Speziesismus ausgerich-
tet, also die Uberwindung der unterschiedlichen Behandlung von Indivi-
duen nur aufgrund der blofen Spezieszugehorigkeit. Der Grund, warum
der Speziesismus seit seiner ersten Formulierung als Diskriminierung an-
gesehen wird, liegt jedoch nicht darin, dass die Zugehorigkeit zu einer Spe-
zies auf die Zugehorigkeit zu einer Gruppe hinauslauft, sondern weil Spe-
zieszugehorigkeit als moralisch irrelevantes Charakteristikum eines Individu-
ums gilt. Werden zwei Individuen unter den gleichen Umstinden unter-
schiedlich behandelt, muss eine Eigenschaft aufgezeigt werden konnen,
die dies legitimiert. Diese Idee spiegelt sich in Rachels’ Formulierung des
Gleichheitsprinzips wider: ,Individuals are to be treated in the same way
unless there is a relevant difference between them that justifies a difference
in treatment® (1999, 176, unsere Hervorhebung). Obwohl das Menschsein
in manchen Weltanschauungen als moralisch relevantes Merkmal angese-
hen wird, z. B. aufgrund der Annahme, dass Menschen als Ebenbilder Got-
tes geschaffen wurden, so hat die Auffassung, dass die schiere Spezieszuge-
horigkeit einen relevanten Unterschied in der Moral machen wiirde, einen
schlechten Stand.

Auch wenn das Gleichheitsprinzip oft gegen den Speziesismus ange-
fuhrt wird, ist es — wie auch der MI selbst — im Hinblick auf den normati-
ven Rahmen und das zugrunde liegende Wertesystem neutral. Um dies zu
prazisieren: Keines der beiden Prinzipien legt fest, wie Individuen zu be-
handeln sind oder was als ein moralisch relevanter Unterschied zahlt. Des-

67

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

halb folgt die Ablehnung des Speziesismus auch nicht automatisch aus
dem Gleichheitsprinzip, und deshalb ist auch Crarys Kritik daran, dass der
MI die moralische Relevanz des Menschseins bestreitet, irrefiihrend. Ein
Mensch zu sein ist namlich ein Charakteristikum, das auf Individuen zu-
trifft, daher wiirde eine Theorie, die aus dem Menschsein bestimmte mora-
lische Anspriiche ableitet, ebenso zum MI zihlen konnen. Obwohl Vertre-
terinnen und Vertreter des MI das Menschsein traditionell als moralisch ir-
relevant ansehen (weil sie es als rein biologische Kategorie verstehen), ist
dies kein notwendiger Wesenszug des MI, sondern hiangt vielmehr von den
jeweiligen Kriterien ab, die jemand fiir moralische Relevanz anfiihrt.

Crarys und Diamonds Argumente laufen im Wesentlichen auf eine Ver-
teidigung der Idee hinaus, dass das Menschsein moralisch relevant ist, weil
sie die moralische Relevanz als etwas verstehen, das de facto in einem de-
skriptiven Sinne moralisch relevant ist. Die Wittgenstein’sche Kritik richtet
sich daher nicht gegen die Grundidee des MI, sondern auf den Ausschluss
des Menschseins als moralisch relevantes Charakteristikum innerhalb der
traditionellen Tierethik. Aus Crarys und Diamonds Sicht entspricht dies
nicht unserer gelebten Moral, was sie als entscheidenden Fehler der tradi-
tionellen Tierethik ansehen. Indem man jedoch einraumt, dass auch das
Menschsein ein Charakteristikum von Individuen ist, erweist sich die An-
nahme des Wittgenstein’schen Zugangs tber die moralische Bedeutsam-
keit des bloen Menschseins als durchaus kompatibel mit dem MI.

Crary und Diamond problematisieren zudem die Tendenz des traditio-
nellen MI, die moralisch relevanten Merkmale von Individuen auf eine
einzelne Fihigkeit oder ein bestimmtes Set an festgelegten Fahigkeiten zu
reduzieren. Dies bringt ihnen zufolge die — bereits erwihnte — fragwiirdige
Implikation mit sich, dass tote Menschen oder Menschen mit einer schwe-
ren Beeintrichtigung bzw. Behinderung keine oder weniger moralische
Beriicksichtigung verdienen, weil sie nicht oder nur in reduziertem Aus-
mafl tGber die nétigen Fihigkeiten fiir moralische Riicksichtnahme verfi-
gen. Obwohl diese Kritik sicherlich auf manche Zuginge zum MI zutrifft
(z. B. auf Singers oder McMahans Utilitarismus), so mdchten wir betonen,
dass dies jedoch ein kontingentes Charakteristikum ist, das nur fir be-
stimmte Formen des MI gilt. Eine normative Theorie, die auf Basis ihrer
axiologischen Grundlage nur subjektiv erfahrene Formen von Schaden als
moralisches Problem anerkennt (wie der Hedonismus), kann nicht erfas-
sen, inwiefern Leichname respektlos behandelt werden kénnen oder in-
wiefern verschiedene Formen von Schaden auch Menschen mit Beein-
trichtigung betreffen, die den Schaden gar nicht subjektiv als solchen
wahrnehmen. Wir halten dies fir eine Schwachstelle des hedonistischen
und des Praferenz-Utilitarismus. Dies gilt jedoch auch fir andere Theorien

68

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

mit entsprechenden axiologischen Grundlagen, aber diese Schwachstelle
rihrt eben vom jeweiligen Wertesystem her und nicht von ihrem mora-
lisch-individualistischen Charakter.

Der MI ist vom Prinzip her gut mit einem Wertesystem vereinbar, das
von objektiven Werten und objektivem Schaden ausgeht, da der MI, wie
bereits erwihnt, als ein axiologisch-neutrales Prinzip angesehen werden
kann. Dartber hinaus besitzen auch Crary und Diamond anscheinend
einen individualistischen Zugang zur Antwort auf die Frage, wie man
Pflichten gegeniiber beeintrichtigten und toten Menschen begriindet.
Denn diese Pflichten beziehen sich auf die individuellen Charakteristika ei-
nes Wesens. Diamond sagt hierzu Folgendes:

»It would be held by many people uninfluenced by theories of what
can count as moral relevance that the conviction by a court of a sever-
ely retarded [sic] person for a crime that required an intention the re-
tarded person could not form was unjust; the less capable of forming
such an intention the person is, the more palpable the injustice” (Cora
Diamond 1991 a, 53).

Wird eine Person mit schwerer kognitiver Beeintrichtigung fir ein Ver-
brechen verurteilt, das z. B. eine Absicht oder zielgerichtete Planung vor-
aussetzt, zu der diese Person gar nicht in der Lage war, sind es genau diese
individuellen Charakteristika, die die Verurteilung so ungerecht erscheinen
lassen. Die Annahme, dass der verurteilten Person ein Schaden zugefiigt
wird, gerade weil sie eine Beeintrachtigung oder Behinderung hat, erweist
sich daher als das Resultat einer individualistischen Perspektive. Dement-
sprechend ist der MI auch mit Crarys Konzeptualisierung geistig schwer
beeintrichtigter Menschen vereinbar: Diese Menschen ,[have] suffered
from a great deprivation in virtue of which they merit special solicitude®
(Alice Crary 2010, 33). Ihr zufolge sind es genau diese schweren Beein-
trachtigungen eines Menschen, die andere Menschen auf den Gedanken
bringen, dass sie eine spezielle Fursorge verdienen (Alice Crary 2010, 21,
33). Dabei handelt es sich um eine Beschreibung, die auf die besonderen
Charakteristika eines Individuums eingeht und die so aufgefasst werden
kann, dass diese Charakteristika spezielle Anspriiche erzeugen. In ahnli-
cher Weise kann der MI auch erkliren, warum es, wie Crary (2010) auf-
zeigt, besonders verwerflich ist, z. B. einen Menschen mit Alzheimer-De-
menz zu Ubervorteilen bzw. auszunutzen (22). Es ist deshalb so verwerf-
lich, weil diese Person durch ihre besonderen Charakteristika in Zusam-
menhang mit der Erkrankung eine erhohte Vulnerabilitit besitzt.

Dartiber hinaus kann der MI zur Erklarung dessen herangezogen wer-
den, warum wir toten Menschen eine besondere Behandlung schulden.

69

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

Hierbei geht es nicht um das Kriterium der Subjektivitat bzw. des subjek-
tiv Empfundenen, aber die Korper der Toten kénnen dennoch auf eine be-
stimmte individualistische Weise beschrieben werden. Crary spricht etwa
von ,fellows who have reached the end of their mortal threads“ (2010, 34).
Solch eine individualistische Beschreibung eines toten Mitmenschen kann,
abhangig von unserer jeweiligen normativen Theorie, bestimmte Formen
von Respekt begriinden, die tiber die Maximierung von Lust oder das Kal-
kulieren von Priferenzen hinausgehen.

Der MI kann daher die Existenz von Pflichten gegeniiber toten Men-
schen und Menschen mit Beeintrichtigung bzw. Behinderung ebenso gut
erkliren wie die Pflichten gegentiber lebenden und nicht beeintrachtigten
Menschen, zumindest solange wir dazu bereit sind, tber hedonistische
und priferenzbezogene Werttheorien hinauszugehen. Allerdings gibt es
noch einen weiteren Aspekt, in dem die Wittgenstein’sche Kritik am MI
an der Sache vorbeigeht. Dieser betrifft den Punkt, dass eine gewisse Form
von Individualismus unvermeidlich ist. Denn ungeachtet des normativen
Rahmens und der axiologischen Grundlage, von dem bzw. der wir ausge-
hen, und ungeachtet unserer Auffassungen in Zusammenhang mit Moral-
psychologie und Metaphysik, sobald wir mit ethischen Fragen beschiftigt
sind, missen wir unweigerlich ein bestimmtes Maf§ an Aufmerksamkeit auf
das Individuum richten, das aktuell oder potentiell von unseren Handlun-
gen betroffen ist. Wir mogen vielleicht Spezieszugehorigkeit als moralisch
relevant oder nicht relevant betrachten und wir mégen vielleicht den mo-
ralischen Status als niitzlichen oder unniitzen Begriff ansehen, aber die be-
sonderen Charakteristika jener Individuen, mit denen wir konfrontiert sind,
geben stets relevante Informationen — und sei es nur, um festzustellen, ob
es sich um ein Lebewesen oder ein unbelebtes Objekt handelt, ob es ein
Gegenstand, ein Leichnam oder etwas anders ist. Dies lasst sich leicht auf-
zeigen, indem man Uber utilitaristische oder tierrechtliche Zuginge zur
Tierethik hinausblickt. Gemif§ der Tugendethik sind etwa die Merkmale
der konkreten Situation, in der man sich befindet, einschlieflich der Cha-
rakteristika der Individuen, mit denen man konfrontiert ist (z. B. ,,Welcher
Spezies gehort dieses Individuum an?“, ,In welcher Situation befindet sich
das Individuum?“ oder ,In welcher Beziehung steht das Individuum zu
mir?*), fir die Bestimmung dessen wichtig, was in dieser Situation tugend-
haft wire (vgl. z. B. Rosalind Hursthouse 2006). So kommt auch Nuss-
baums (2007) Fahigkeiten-Ansatz nicht umhin, Bezug darauf zu nehmen,
um wen oder was es sich bei einem Individuum handelt. Denn je nach-
dem, um welche Art Individuum es sich handelt, entscheidet dartiber, was
zum Gedeihen des Individuums beitragen kann und wodurch es geschi-
digt werden kann.

70

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ibhre Kritik

Die Unvermeidlichkeit des MI durfte ein entscheidender Grund dafir
sein, dass Crary ihre urspriingliche Kritik teilweise zuricknimmt. Sie
schreibt in einem aktuelleren Artikel zum Thema unter Bezugnahme auf
ihre bevorzugten Zuginge zur Tierethik:

s TThere are other thinkers who take up questions of animals and
ethics and who, while differing substantially from Singer et al. in their
views, nevertheless resemble them in basing their conclusions about
moral standing on attention to individual creatures. In light of this
convergence, it makes sense to withhold the generic label ,moral indi-
vidualism® from the projects of Singer and likeminded others and to
place their work instead under the heading of traditional moral indivi-
dualism*“ (Alice Crary 2018, 158).

Im Zuge ihrer Firsprache fir diesen alternativen Zugang zur Tierethik
schreibt Crary tber einen auch von Lori Gruen (2014) geschilderten Fall
eines Schimpansen, der in der Unterhaltungsindustrie aufgewachsen ist
und darauf trainiert wurde, in Gegenwart von Menschen ein vermeintlich
lustiges Gesicht zu ziehen. Obwohl der Schimpanse in der Zwischenzeit
geschutzt lebt und nicht mehr zur Unterhaltung eingesetzt wird, zieht er
immer noch das gleiche Gesicht, wenn er auf Menschen trifft. Indem der
Schimpanse auf ein Verhalten konditioniert wurde, das Gruen als fir ihn
entwirdigend erachtet, so Crary (2018), hat man dieses Individuum auf
eine Weise geschadigt, die der Utilitarismus nicht zu erfassen vermag, weil
der Schimpanse den Schaden nicht thematisieren kann. Um den Schaden
zu erkennen, miisse unsere Aufmerksamkeit auf das Individuum selbst ge-
richtet werden (Alice Crary 2018, 164). Die Tatsache, dass dieses Individu-
um ein Schimpanse ist, ein majestitisches Geschopf, dem wir in der Wild-
nis wohl mit Furcht begegnen wiirden, und die Tatsache, dass er als dzeser
Schimpanse eine besondere Geschichte hat, ldsst uns die immer noch sicht-
baren Zeugnisse seines fritheren Trainings als Verletzung seiner Wiirde an-
sehen. So raumt Crary (2018) letztlich ein, dass eine gewisse Aufmerksam-
keit fir das Individuum unvermeidlich ist, und sie revidiert ihre urspriing-
liche Forderung, den MI ginzlich aufzugeben. Stattdessen spricht sie von
der Notwendigkeit einer nicht-traditionellen, alternativen Form des MI
(Alice Crary 2018, 164).

4. Vorziige der Wittgenstein’schen Kritik

Die Probleme, die Diamond bereits 1978 thematisiert und Crary spiter
aufgreift, rithren nicht so sehr von der Tatsache her, dass traditionelle Zu-

71

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

ginge zur Tierethik individualistisch sind, sondern vielmehr daher, dass die-
se Zuginge folgende drei Merkmale aufweisen: 1. Rationalismus; 2. Natu-
ralismus; 3. Reduktionismus. Diese drei Merkmale hingen zusammen und
treffen nicht zwangslaufig auf jede Form des MI zu. Sie ergeben sich aus
dem Fokus auf ,nuchterne ethische Argumente, die aus dem Besitz be-
stimmter Charakteristika aufgebaut werden. Im Folgenden erldutern wir
diese Merkmale und ihre Wittgenstein’sche Kritik.

4.1 Krititk am Rationalismus

Der traditionelle MI ist in einem spezifischen Sinn rationalistisch, weil er
Emotionen gezielt aus der Diskussion tiber unsere Pflichten gegeniiber
Tieren auszuschliefen versucht. Im Vorwort zur ersten Ausgabe von Ani-
mal Liberation aus dem Jahre 1975 beschreibt Singer, dass er das Buch
nicht aufgrund seiner Tierliebe verfasst hat, sondern weil er die Frage, wie
wir Tiere behandeln sollen, auf moglichst konsistente Weise durchdenken
wollte (2009, 10, Anhang). Wiewohl er einrdumt, dass seine Beschreibun-
gen uber Massentierhaltung und Tierversuche bestimmte Emotionen in
den Leserinnen und Lesern auslosen konnten, sei die Begriindung, die er
fir die Ablehnung dieser Praktiken gibt, eine Frage der Vernunft und all-
gemein akzeptierter moralischer Prinzipien — und nicht von Emotionen
(Peter Singer #2009, 11, Anhang). Dieser Versuch, alle Emotionen aus tier-
ethischen Begriindungen auszuschliefen, um moglichst rationale und
nuchterne Argumente zu bilden, findet sich auch bei Tom Regan (vgl.
z. B. 22004, iii) und wurde seither von den meisten Tierethikerinnen und
Tierethikern der analytischen Tradition ibernommen. Dahinter steht die
Idee, dass es in der Ethik primdr um das Erzeugen rationaler (bzw. logi-
scher) Konsistenz geht (vgl. z. B. Jeff McMahan 2005, 2013) und dass un-
moralisches Verhalten mit irrationalem, d. h. inkonsistentem Verhalten
gleichzusetzen ist.

Feministische Zuginge kritisieren diesen Rationalismus in der Ortho-
doxie scharf, weil diesen zufolge Emotionen und Fursorge grundlegend
dafiir sind, dass Tiere so behandelt werden, wie sie behandelt werden soll-
ten (z. B. Josephine Donovan 1990; Erin McKenna 1994). Einige Philoso-
phinnen und Philosophen auferhalb der feministischen Tradition betonen
ebenfalls die Rolle von Emotionen in der Tierethik (z. B. Ralph R. Acam-
pora 2006; Tony Milligan 2010; Elisa Aaltola 2018). Auch in Wittgen-
stein’schen Zugingen, speziell jenem von Diamond (1978), gelten Emotio-
nen wie etwa Mitleid als wesentlich fiir die moralische Berticksichtigung
von Tieren. Mitleid sei grundlegend fir unser Verstindnis von Leid und

72

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ibhre Kritik

Tod sowie dafiir, was sie bedeuten und inwiefern sie fiir jene relevant sind,
die davon betroffen sind, Tiere mit eingeschlossen. Indem sie abstrakte Ar-
gumente zur Verhinderung von Tierleid machen, gehen Singer und jene,
die ihm folgen, davon aus, dass unser Verstindnis fiir die Notwendigkeit,
Leid zu verhindern, auch ohne Beteiligung von Emotionen wie Mitleid
auskommt (Cora Diamond 1978, 478). Diamond markiert dies als irrefith-
rend und wirft eine ,philosophische Uberbetonung von Prinzipien® vor,
die Menschen von der Philosophie entfremdet und die philosophischen
Argumente wenig tiberzeugend macht (1991 a, 57).

Selbst ein eher flichtiger Blick auf die empirischen Belege, die auf dem
Gebiet der Moralpsychologie gewonnen werden, unterstitzt die Idee, dass
ein Gbermafiger Rationalismus ohne Riicksicht auf Emotionen in die Irre
fihren muss. Schon aus den Arbeiten von Antonio Damasio (2005) wissen
wir, dass Emotionen noétig sind, um vom moralischen Urteil zum Handeln
zu gelangen. Es gibt Hinweise, dass Emotionen unsere moralischen Urteile
beeinflussen oder sogar bestimmen konnen (vgl. z. B. Jonathan Haidt
2003). Jesse Prinz (2006) meint z. B. unter Bezugnahme auf empirische Be-
lege, dass Emotionen und moralische Urteile dahingehend zusammenhén-
gen, als Emotionen typischerweise gemeinsam mit moralischen Urteilen
auftreten, Emotionen oft moralische Urteile beeinflussen und Emotionen
far die moralische Entwicklung wichtig sind. Er erwihnt in diesem Zu-
sammenhang das Beispiel der Psychopathie, in der schwere emotionale
Defizite zu einem Fehlen von empathischem Distress, Reue und Schuldge-
fihlen fihren. Prinz sagt sogar, dass Emotionen vielleicht notwendig fiir
moralische Urteile sind, und zwar in dem Sinne, dass die Festlegung auf
ein moralisches Urteil zugleich bedeutet, dass man zur Empfindung gewis-
ser Emotionen in bestimmten Kontexten disponiert ist. Ein Beispiel: Beur-
teilt man Folterung als etwas moralisch Falsches, wird man in Situationen,
in denen man Zeugin oder Zeuge einer Folterung ist, emotional nicht un-
geruhrt bleiben.

Unabhingig davon, wie sehr man sich einem sentimentalistischen Zu-
gang zu Fragen der Moral verpflichtet fiihlt, ist es ohne Zweifel so, dass
Emotionen in einem gewissen Mafl Teil unseres moralischen Lebens sind.
Wenn man in der Beschiftigung mit der Tierethik Emotionen ginzlich au-
Ber Acht lasst, entgeht einem dementsprechend nicht nur ein Mittel, um
Menschen zum Nachdenken zu bewegen (Emotionen konnen z. B. durch
Videos ausgelost werden, die bestimmte Praktiken der Tiernutzung zei-
gen), sondern man verkennt auch, inwiefern Menschen nicht nur rationa-
le, sondern zugleich emotionale moralische Wesen sind.

73

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

4.2 Kritik am Naturalismus

Der traditionelle MI in der Tierethik ist in dem Sinn naturalistisch, als er
auf empirische Tatsachen tber Tiere Bezug nimmt, um seine Argumente
zu plausibilisieren. Singers utilitaristischer Zugang zur Tierethik stiitzt
sich auf die Berticksichtigung z. B. jener Voraussetzungen, die Tiere dazu
befahigen, Lust und Schmerz zu empfinden; diese Fahigkeiten erzeugen
wiederum bestimmte Interessen, die es zu berticksichtigen gilt (z. B. das
Interesse, nicht zu leiden). Wenn wir wissen, wie die Welt zst, so die An-
nahme, seien wir auch in der Lage dazu, die Griinde fir unser Handeln
leichter zu bestimmen, da sich diese Griinde letztlich auf nattrliche Fak-
ten beziehen wiirden; die angenommene Tatsache, dass sich Schmerz
schlecht anfiithlt und ein Interesse nach Schmerzfreiheit generiert, impli-
ziert z. B., dass wir bestrebt sein sollten, die Menge an Schmerz in der Welt
zu minimieren. Aus der Wittgenstein’schen Perspektive ist dieser Natura-
lismus aufgrund zweier Grinde problematisch.

Erstens, der Naturalismus nimmt an, dass wir in der Art, wie wir Uber
Tiere denken, einen ,Standpunkt des Universums“ einnehmen koénnen
(vgl. z. B. Katarzyna De Lazari-Radek/Peter Singer 2016). Dies hingt mit
der Idee im traditionellen MI zusammen, von einem unparteiischen Stand-
punke aus nach rein rationalen Griinden fir die ethische Behandlung aller
Wesen zu suchen. Genau gegeniiber dieser Ansicht hat Diamond starken
Vorbehalt, weil sie impliziert, dass die Griinde fiir die moralische Bertick-
sichtigung von Tieren fir alle (rational denkenden) Menschen Geltung be-
sitzen, selbst fir solche Menschen, denen jegliche Vorstellungskraft und je-
des Mitgefiihl fiir Tiere abgeht (Cora Diamond 1978, 479). Crary und Dia-
mond zufolge fithrt der Rationalismus nicht nur zu einer wenig tberzeu-
genden Moraltheorie, sondern der Gedanke, dass wir eine unparteiische
Perspektive einnehmen konnten, sei kaum mehr als ein Wunschdenken.
Die Ansitze von Diamond und Crary gehen von dem aus, was man einen
sepistemischen Anthropozentrismus“ nennen kann, also einer untiber-
windlichen menschlichen Perspektivitit in unserer Auseinandersetzung
mit der Welt und unserem Verstandnis von ihr. Was die traditionelle Tier-
ethik als einen Verlust von Objektivitit ansicht, wire aus Wittgen-
stein’scher Sicht sogar etwas, das man fordern und an dem man festhalten
sollte (vgl. dazu Benjamin De Mesel 2018, 91-110). Anstatt des Versuchs,
der Welt mit einer kalten und nichternen wissenschaftlichen Art zu be-
gegnen, sollte man in der Ethik auf alle Fahigkeiten zuriickgreifen, die uns
in unserem moralischen Leben gegeben sind, und dazu gehoren z. B. auch
unsere Emotionen, unsere Vorstellungskraft und unser Ergriffensein von
Narrativen.

74

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ibhre Kritik

Ein zweiter Grund, warum Crary und Diamond den Naturalismus der
traditionellen Tierethik ablehnen, liegt darin, dass diese die Grundlage der
Moral in den Charakteristika von Individuen findet, wihrend die Wittgen-
stein’sche Perspektive diese Grundlage viel mehr in den menschlichen
Praktiken annimmt. Diese Praktiken beeinflussen, wie wir die Eigenschaf-
ten der Wesen, mit denen wir interagieren, konzeptuell erfassen. Dass man
einem jeweiligen Individuum, dem man begegnet, eine gewisse Aufmerk-
samkeit schenken muss, wird im Wittgenstein’schen Zugang nicht bestrit-
ten, aber unsere bedeutungsvermittelnden Praktiken werden hier als
Grundlage thematisiert, wie wir dieses Individuum verstehen. D. h. auch,
dass die im MI geforderte rationale Reflexion tber tierliche Eigenschaften
und deren moralische Relevanz nicht voraussetzungslos ist und es keinen
unvoreingenommenen Standpunkt gibt.

Die Annahme, Praktiken seien eine wichtige Grundlage der Moral,
stellt nach unserem Dafiirhalten eine entscheidende Einsicht dieses Witt-
genstein’schen Zugangs dar, und zwar eine Einsicht, fir die der orthodoxe
Zugang zur Tierethik wenig empfinglich erscheint, obwohl sie implizit in
deren Argumentationen enthalten ist. Das Argument der ,,Grenzfalle“ als
paradigmatisches Beispiel traditioneller Argumentation wiirde in der Tat
nicht funktionieren, gibe es nicht einen Hintergrund bestimmter Prakti-
ken, die es stiitzen. Man stelle sich hierzu eine Person vor, die das Schlach-
ten und Essen von Kihen mit dem Hinweis zu rechtfertigen sucht, dass
Kihe kein Konzept des Todes haben und es ihnen deshalb egal ist, getotet
oder gegessen zu werden, solange dies schmerzfrei erfolgt. Eine mogliche
Antwort hierauf, die sich auf das Argument der ,Grenzfille® bezieht,
konnte so lauten, dass auch menschliche Babys kein Konzept des Todes ha-
ben, wir sie aber trotzdem nicht essen. Es wire demnach inkonsistent, K-
he zu essen, Babys aber nicht, wenn die Rechtfertigung dafiir im Verweis
auf das fehlende Konzept des Todes gesucht wird. Abgesehen davon, dass
das Argument vielleicht inkonsistentes Verhalten aufzeigt, kann es aber
nur deshalb tberzeugend fiir die Person in diesem Beispiel sein, weil sie
dazu gebracht wird, Kithe in einem neuen Licht zu sehen, und zwar basie-
rend auf bestehenden Praktiken im zwischenmenschlichen Bereich.

Trotz dieser Kritik am Naturalismus im traditionellen MI ist es wichtig
zu betonen, dass aus Crarys und Diamonds Arbeiten nicht die vollstindige
Ablehnung aller Verweise auf biologische Fakten folgt. Das Wissen tber
biologische Fakten, die ein bestimmtes Tier betreffen, ist wichtig und
kann in manchen Fillen entscheidend dafiir sein, dieses Tier angemessen
zu behandeln. Dies ist besonders in Fallen von Ungewissheit auffallig. Sich
z. B. um einen Hund zu kiimmern erfordert kaum ein Studium biologi-
scher Fakten uber das Tier, weil wir bereits ausreichend mit Hunden ver-

75

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monso, Andreas Aigner, Herwig Grimm

traut sind, aber bei weniger vertrauten Tieren, wie z. B. Tintenfischen,
kann die Beriicksichtigung dieser Fakten entscheidend dafiir sein, die Tie-
re so zu behandeln, wie sie es verdienen. Der Punkt, um den es Crary und
Diamond geht, ist nicht, dass biologische Fakten auffer Acht gelassen wer-
den sollten, sondern dass diese nicht alles sind, wortiber man Bescheid wis-
sen sollte. Biologische Fakten alleine kdnnen weder moralisches Handeln
noch Moraltheorien begriinden, weil die Interpretation dieser Fakten je
schon im Kontext bestimmter Praktiken steht. Dies bedeutet: Obwohl ein
gewisser Naturalismus unvermeidlich und sogar wiinschenswert ist, soll-
ten wir eine Ethik anstreben, die empirisch informiert ist, und dabei den
Versuch aufgeben, unser moralisches Leben auf das zu reduzieren, was na-
turwissenschaftlich beschreibbar ist.

4.3 Kritik am Reduktionismus

Der traditionelle MI ist reduktionistisch, weil er versucht, unser moralisches
Leben auf eine Theorie zu reduzieren, die so wenige Prinzipien wie mog-
lich postuliert und in einigen Fallen sogar monistisch ist. Der Grund da-
ftr, warum sich so viele Ethikerinnen und Ethiker trotz seiner kontraintui-
tiven Implikationen z. B. vom Utilitarismus angezogen fiihlen, liegt u. a.
darin, dass der Utilitarismus mit wenigen Voraussetzungen auskommt. Es
ist lediglich nétig, ein hedonistisches Verstindnis des Guten sowie ein Ag-
gregationsprinzip zu postulieren. Doch dies kann nur dann als Vorteil gel-
ten, wenn man davon ausgeht, dass Moraltheorien einfach sein sollen,
selbst wenn dafiir in Kauf genommen werden muss, dass sie sich von unse-
rem komplexen moralischen Leben entfernen. Es ist allerdings alles andere
als klar, warum dies so sein sollte. Stattdessen konnte man die Logik dieses
Arguments auch auf den Kopf stellen und argumentieren, dass der Utilita-
rismus genau deshalb abgelehnt werden sollte, weil er unser moralisches
Leben auf eine einfache Behauptung reduziert: ,Schmerz ist schlecht; Lust
(Glick) ist gut; je weniger Schmerz und je mehr Lust es insgesamt gibt,
desto besser”. Dementsprechend hat Mary Midgley die Kritik formuliert,
dass jede Moralphilosophie, die unser moralisches Leben auf eine ,einfa-
che Formel“ reduziert, letztlich als stark vereinfachend und triigerisch an-
zusehen ist (1998, 30).

Die Unterbietung der Komplexitat gelebter Moral ist also ein weiterer
Grund, warum der Wittgenstein’sche Zugang dem Reduktionismus des
traditionellen MI kritisch gegentbersteht und stattdessen die Pluralitit un-
seres moralischen Lebens als Ausgangspunkt ethischen Nachdenkens
wihlt. Obwohl Theorien im Rahmen des traditionellen MI den Vorteil lo-

76

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

gischer Konsistenz und Einfachheit haben, lassen sie doch die Reichhaltig-
keit und Komplexitit unseres moralischen Lebens aufSer Acht. Das ist um-
so problematischer, wenn man beriicksichtigt, dass der traditionelle MI
seine Schlussfolgerungen und normative Kraft letztlich aus unserem mora-
lischen Leben und unseren bestehenden Praktiken bezieht. So erhalt das
Argument gegen den Speziesismus seine Plausibilitit wesentlich aus der
Analogie zu Argumenten gegen Praktiken der Sklaverei, des Rassismus
und des Sexismus. Die Grinde dafiir, warum wir im Umgang mit einer be-
eintrachtigten Person, unserem Baby, unserem Nachbarn, unserer Grof3-
mutter oder einem Leichnam besonders umsichtig sind, konnen ganz un-
terschiedlich sein. Die Uberbetonung von Prinzipien, logischer Konsistenz
und der kleinstmoglichen Menge an normativen Bezugspunkten lasst
zwangslaufig manche dieser Griinde unbericksichtigt und trigt etablier-
ten Praktiken nicht ausreichend Rechnung. In diesem Sinne gilt, dass der
traditionelle MI zwar mit logischer Schlissigkeit und Konsistenz aufwar-
ten kann und die Fahigkeit besitzt, das ,Durcheinander” unseres morali-
schen Lebens zu vereinfachen, der Wittgenstein’sche Zugang aber ein ho-
heres Erklarungspotential hat und durch seinen pluralistischen Ansatz bes-
ser dabei helfen kann, unsere moralischen Uberzeugungen in ihrer Kom-
plexitit zu verstehen.

S. Eine Alternative zur traditionellen Tierethik?

Die Erwigung, ob der Wittgenstein’sche Zugang tatsichlich eine solide Al-
ternative zur traditionellen Tierethik ist, hingt davon ab, ob Praktiken und
Paradigmen den Vorrang vor Theorie und Prinzipien haben — eine Idee,
die nicht nur in der Tierethik (z. B. Elisa Aaltola 2010), sondern generell in
der angewandten Ethik (z. B. Dieter Birnbacher 2003, 34-77; 2006; Tom L.
Beauchamp/James F. Childress 52001, 384-413) und speziell in der Moral-
epistemologie (z. B. Richmond Campbell 2015; Susan Haack 2009; Geoft-
rey Sayre-McCord 1996) kritisiert wurde. Die zentrale Frage ist, ob morali-
sche Urteile Gberhaupt durch eine Bezugnahme auf bereits etablierte Prak-
tiken begrindet werden kénnen und ob eine ethische Argumentation da-
durch nicht in dem verhaftet bleibt, was aktuell moralisch akzeptiert wird
(und ob Ethik damit nicht zu einer Soziologie wird; Elisa Aaltola 2010,
37), oder, noch schlimmer, ob dadurch nicht das Risiko besteht, moralisch
illegitime Praktiken zu reproduzieren. Ein Beispiel: Wiren wir jemals auf
die Idee gekommen, dass Hexenverbrennung, Sklaverei, Rassismus oder
Sexismus moralisch falsch sind, wenn die einzige Quelle unserer Kritik be-
stehende Praktiken gewesen wiren? Um auf diesen entscheidenden Punkt

77

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

einzugehen, mochten wir drei Argumente fiir die Idee vorbringen, dass die
Betonung der Bedeutung von Praktiken im ethischen Denken nicht
zwangslaufig bedeutet, dass man damit das Potential zur Kritik an diesen
Praktiken verliert.

5.1 Theorien und Prinzipien sind nicht die einzigen Ausgangspunkte von Krittk

Das Bedenken, dass der angenommene Vorrang von Praktiken zur Un-
moglichkeit fihrt, diese Praktiken auch kritisieren zu kénnen, beruht auf
der Vorstellung, dass Theorien und Prinzipien (als Gegenstiicke zu Praxis
und Paradigmen) die einzigen Ausgangspunkte fiir moralische Kritik sei-
en. Diese Annahme steht allerdings auf wackeligen Beinen. Trife sie zu,
brauchte es die Disziplin der Moralphilosophie, um eine etablierte Praxis
aus moralischen Griinden in Frage stellen zu kénnen. Dies ist aber offen-
bar nicht der Fall, weil sowohl Erwachsene, die nicht mit Moralphiloso-
phie vertraut sind, als auch Kinder durchaus die Fahigkeit besitzen, die
Praktiken anderer zu kritisieren oder abzulehnen. Kuusela schreibt dem-
entsprechend:

»[L]eading a human life involves [a pre-theoretical] understanding of a
distinction between good and bad. We do not need the discipline of
ethics or moralists to teach us that there is such a distinction, but it al-
ready informs our lives“ (Oskari Kuusela 2018, 39).

Dariiber hinaus musste ein Gegner dieser Ansicht die Meinung vertreten,
dass es in Gesellschaften ohne moralphilosophische Auseinandersetzung
keine moralischen Probleme gibe bzw. Menschen keine Moglichkeit auf
moralischen Wandel und Entwicklung hitten. Solch eine Behauptung ist
allerdings absurd.

5.2 Moralische Probleme tauchen zuerst in der Praxis auf

Moralische Probleme zeigen sich zuerst als Probleme im Zusammenhang
mit einer bestehenden Praxis, nicht erst als das Resultat einer (moralphilo-
sophischen) Theorie. Man denke z. B. an eine Tierarztin oder einen Tier-
arzt, die oder der einen gesunden Welpen euthanasieren soll, weil dessen
Fellfarbe nicht mit den Zuchtzielen Gbereinstimmt (Sonja Hartnack et al.
2016). Hartnack et al. haben gezeigt, dass Tierdrztinnen und Tierdrzte in
Osterreich moralischen Stress empfinden, wenn sie einen Welpen nur auf-
grund der Wiinsche einer Halterin oder eines Halters euthanasieren sollen.

78

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ibhre Kritik

Konflikte zwischen den Wiinschen von Halterinnen und Haltern und de-
ren Verantwortung fiir das Leben und das Wohlergehen ihres Tieres tau-
chen als moralische Herausforderungen auf, ohne dabei von vorherein auf
Moraltheorien oder Prinzipien bezogen zu sein. Solche Konflikte wiren
nicht denkbar, wenn unser moralisches Leben und unsere Praktiken ohne
Unterstitzung von Moraltheorien oder Prinzipien immun gegeniiber
Zweifel und Kritik wiren. Viele ethische Theorien haben sich mit der Fra-
ge beschiftigt, wie moralische Probleme entstehen, und eine wichtige Ant-
wort darauf findet sich in unseren vorreflexiven Praktiken. So beziehen
sich William David Ross’ (2003) Idee von Konflikten zwischen prima facie
Pflichten, Richard M. Hares (1981) Annahme von Konflikten zwischen
vorreflexiven Intuitionen oder John Deweys (1908, 192; 21932, 164-165) Er-
wihnung des Scheiterns von Gewohnheiten (engl. habits) z. B. alle auf
praktische Probleme, die ethische Reflexion auslosen (Herwig Grimm
2010, 141-151). Der Umstand, dass dem Handeln plotzlich die Selbstver-
standlichkeit fehlt, bedingt das ethische Nachdenken (Herwig Grimm
2010, 141).

Der entscheidende Punkt ist der, dass Kritikerinnen und Kritiker praxis-
orientierter Zuginge dazu tendieren, Praktiken als starr und nicht dyna-
misch anzusehen, und zwar als Handlungsfelder, in denen die Akteurin-
nen und Akteure ein identisches Muster an moralischen Uberzeugungen
und Moralverstindnissen reproduzieren, die nicht miteinander kollidie-
ren. Trife dies zu, hitten praxisorientierte Theorien in der Tat ein schwer-
wiegendes Problem, weil das kritische Potential ethischen Nachdenkens
verlorenginge und bestehende Praktiken nur reproduziert und gefestigt
werden wiirden. Situationen des Zweifels und Orientierungsverlustes er-
zeugen den Bedarf nachzudenken, um wieder Orientierung zu gewinnen.
In dieser Hinsicht konnen ethische Theorien und Prinzipien eine grofSe
Hilfe sein — ein Sachverhalt, der zum dritten Argument fiihrt.

3.3 Praxisorientierung schliefSt Prinzipien nicht zwangsliufig aus

Nicht alle praxisorientierten Theorien lehnen Moraltheorie und Prinzipien
ab. Eine etwas ,wohlwollender gefasste Interpretation des Wittgen-
stein’schen Zugangs, als beispielsweise jene von Aaltola (2010, 31), erlaubt
es, Praxis und Theorie auch vor diesem Hintergrund nicht als starke Ge-
gensitze zu thematisieren. Es konnte argumentiert werden, dass ein instru-
mentalistisches Verstindnis moralischer Prinzipien und Theorien wie je-
nes von Dewey mit einem Wittgenstein’schen Zugang zur Moral kompati-
bel ist. Dewey schreibt:

79

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

»[TThe object of moral principles is to supply standpoints and methods which
will enable the individual to make for himself an analysis of the elements of
good and evil in the particular situation in which he finds himself. [...] A
moral principle, then, is not a command to act or forbear acting in a
given way: it is a tool for analyzing a special situation [...]* (John Dewey
21932, 280, Hervorhebung im Original).

Dieses instrumentalistische Verstandnis erlaubt es, Theorie und Prinzipien
als hochrelevant fur die Ethik anzusehen, auch wenn die Praxis eine noch
wichtigere Rolle spielt. Sie haben die Funktion, uns in unserem prakti-
schen Denken anzuleiten, aber dabei dienen sie als Instrumente, nicht als
Zwecke. Moraltheorie und Prinzipien konnen demnach als Werkzeuge
verstanden werden, die uns dabei helfen, grindlicher und differenzierter
nachzudenken, aber sie sind weder moralischen Praktiken vorrangig noch
sollten sie als Zwecke an sich betrachtet werden. Gabe es allerdings neben
den Praktiken nicht auch noch die Fahigkeit zur ethischen Deliberation,
konnten Menschen diese lebenswirklichen Probleme nicht mit ausreichen-
der Sorgfalt bewaltigen. In dieser Hinsicht sollte der Wittgenstein’sche Zu-
gang zur Tierethik nicht als strikte Alternative zur traditionellen Tierethik
aufgefasst werden. Ethische Theorien erlauben uns, besser und systema-
tisch zu denken.

6. Fazit

Die Wittgenstein’sche Kritik macht die Schwierigkeiten des impliziten Ra-
tionalismus, Naturalismus und Reduktionismus traditioneller Formen des
MI deutlich. Trotzdem ist es wenig plausibel, das Individuum in der Ethik
ginzlich aufler Acht zu lassen, weshalb sogar Crary und Diamond bis zu
einem gewissen Grad eine individualistische Position einnehmen. Wah-
rend daher ihre Kritik am Individualismus im MI scheitert, so hat doch der
Ruf nach einer Ethik, die ,,menschlicher” ist, aus unserer Sicht eine starke
Berechtigung: Eine Ethik ndmlich, welche spezifische Eigenschaften
(menschliche wie tierliche) thematisieren kann und dabei der Reichhaltig-
keit und Komplexitit Beachtung schenkt, die das moralische Leben cha-
rakterisieren. Dies bedeutet nicht, dass praxisorientierte Ansitze etablierte
Praktiken unangetastet lassen und bestehende Ungerechtigkeiten verfesti-
gen. Wir haben stattdessen gezeigt, dass moralische Probleme der Praxis
der Theorie vorausgehen und dass Praktiken auch ohne Moraltheorie kriti-
siert werden konnen. Dies impliziert jedoch nicht, dass Moraltheorien
nutzlos wiren. Der Wittgenstein’sche Zugang ist daher weniger als strikte

80

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

Alternative zur traditionellen Tierethik zu verstehen, sondern als Instru-
ment, die orthodoxen Ansitze richtig einzuordnen und das Nachdenken
tiber unsere moralische Verantwortung gegentiber Tieren weiterzuentwi-

ckeln.#

Literatur

Aaltola, Elisa 2010, The Anthropocentric Paradigm and the Possibility of Animal
Ethics, in: Ethics and the Environment 15, 27-50; DOI:10.2979/ete.2010.15.1.27.

Aaltola, Elisa 2018, Varieties of Empathy: Moral Psychology and Animal Ethics,
Lanham.

Acampora, Ralph R. 2006, Corporal Compassion: Animal Ethics and Philosophy of
Body, Pittsburgh.

Beauchamp, Tom L./Childress, James F. 52001, Principles of Biomedical Ethics,
New York.

Birnbacher, Dieter 2003, Analytische Einfiihrung in die Ethik, Berlin/New York.

Birnbacher, Dieter 2006, Zwischen Natur und Interesse, Frankfurt a. M.

Campbell, Richmond 2015, Moral Epistemology, in: The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/moral-epistemol
ogy/ (abgerufen am 28.11.2019).

Crary, Alice 2010, Minding What Already Matters: A Critique of Moral Individual-
ism, in: Philosophical Topics 38, 17-49.

Crary, Alice 2018, Ethics, in: Gruen, Lori (Hg.) 2018, Critical Terms for Animal
Studies, Chicago, 154-168.

Damasio, Antonio 2005, Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain,
New York.

DeGrazia, David 1996, Taking Animals Seriously: Mental Life and Moral Status,
Cambridge.

DeGrazia, David 2002, Animal Rights. A Very Short Introduction, Oxford.

De Lazari-Radek, Katarzyna/Singer, Peter 2016, The Point of View of the Universe:
Sidgwick and Contemporary Ethics, New York.

De Mesel, Benjamin/Thompson, James 2015, Wittgensteinian Approaches to Moral
Philosophy, in: Ethical Perspectives 22, 1-14; DOI: 10.2143/EP.22.1.3071308.

De Mesel, Benjamin 2018, The Later Wittgenstein and Moral Philosophy, Cham.

4 Acknowledgment: Diese Arbeit wurde zum Teil finanziert durch den Austrian
Science Fund (FWF): Projektnummern P 31466-G32, M 2518-G32. Gedankt sei
auch Katharina Dieck fir ihre Unterstiitzung beim Literaturverzeichnis.

Der vorliegende Text ist eine Ubersetzung und tberarbeitete Version folgender Ar-
beit: Susana Monsé/Herwig Grimm 2019.

81

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/moral-epistemology
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/moral-epistemology
https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/moral-epistemology
https://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/moral-epistemology

Susana Monsd, Andreas Aigner, Herwig Grimm

Delon, Nicolas 2015, Against Moral Intrinsicalism, in: Aaltola, Elisa/Hadley, John
(Hg.) 2015, Animal Ethics and Philosophy: Questioning the Orthodoxy, Lon-
don, 31-45.

Dewey, John 1908, Ethics, New York (= Dewey, John 1976, The Middle Works
1899-1924, vol. § [ed. by Boydston, Jo Ann], Carbondale, IL).

Dewey, John 21932, Ethics, New York (= Dewey, John 1985, The Later Works
1925-1953, vol. 7 [ed. by Boydston, Jo Ann], Carbondale, IL).

Diamond, Cora 1978, Eating Meat and Eating People, in: Philosophy 53, 465-479.

Diamond, Cora 1991a, The Importance of Being Human, in: Royal Institute of
Philosophy Supplement 29, 35-62.

Diamond, Cora 1991b, The Realistic Spirit. Wittgenstein, Philosophy, and the
Mind, Cambridge/London.

Donovan, Josephine 1990, Animal Rights and Feminist Theory, in: Signs 15,
350-375.

Francione, Gary 1995, Animals, Property & The Law, Philadelphia.

Gaita, Raimond 2005, The Philosopher’s Dog: Friendships with Animals, New
York.

Grimm, Herwig 2010, Das moralphilosophische Experiment. John Deweys Metho-
de empirischer Untersuchungen als Modell der problem- und anwendungsori-
entierten Tierethik, Tubingen.

Gruen, Lori 2014, Dignity, Captivity, and an Ethics of Sight, in: Gruen, Lori (Hg.)
2014, The Ethics of Captivity, Oxford, 231-247.

Haack, Susan 2009, Evidence and Inquiry: A Pragmatist Reconstruction of Episte-
mology, New York.

Haidt, Jonathan 2003, The Moral Emotions, in: Davidson, Richard ]./Scherer,
Klaus R./Goldsmith, H. Hill (Hg.) 2003, Handbook of Affective Sciences, Ox-
ford/New York, 852-870.

Hare, Richard M. 1981, Moral Thinking: Its Levels, Method and Point, Oxford.

Hartnack, Sonja/Springer, Svenja/Pittavino, Marta/Grimm, Herwig 2016, Attitudes
of Austrian veterinarians towards euthanasia in small animal practice: Impacts
of age and gender on views on euthanasia, in: BMC Veterinary Research 12,
1-14; DOI: 10.1186/s12917-016-0649-0.

Horta, Oscar 2014, The Scope of the Argument from Species Overlap, in: Journal
of Applied Philosophy 31, 142-154.

Hursthouse, Rosalind 2006, Applying Virtue Ethics to our Treatment of the Other
Animals, in: Welchman, Jennifer (Hg.) 2006, The Practice of Virtue: Classic and
Contemporary Readings in Virtue Ethics, Indianapolis, 136-155.

Hursthouse, Rosalind 2011, Virtue Ethics and the Treatment of Animals, in:
Beauchamp, Tom L./Frey, R. G. (Hg.) 2011, The Oxford Handbook of Animal
Ethics, New York; DOI: 10.1093/oxfordhb/9780195371963.013.0005.

Kuusela, Oskari 2018, Ethics and Philosophical Clarification, in: Agam-Segal,
Reshef/Dain, Edmund (Hg.) 2018, Wittgenstein’s Moral Thought, New York,
37-65.

82

ttps://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11:53:40. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die traditionelle Tierethik und ihre Kritik

May, Todd 2014, Moral Individualism, Moral Relationalism, and Obligations to
Non-Human Animals, in: Journal of Applied Philosophy 31, 155-168.

McKenna, Erin 1994, Feminism and Vegetarianism: A Critique of Peter Singer, in:
Philosophy in the Contemporary World 1, 28-35.

McMabhan, Jeff 2005, Our Fellow Creatures, in: The Journal of Ethics 9, 353-380;
DOI: 10.1007/s10892-005-3512-2.

McMahan, Jeff 2013, Infanticide and Moral Consistency, in: Journal of Medical
Ethics 39, 273-280; DOI:10.1136/medethics-2012-100988.

McReynolds, Phillip 2004, Overlapping Horizons of Meaning: A Deweyan Ap-
proach to the Moral Standing of Nonhuman Animals, in: McKenna, Erin/Light,
Andrew (Hg.) 2004, Animal Pragmatism. Rethinking Human-Nonhuman Rela-
tionships, Bloomington, 63-85.

Midgley, Mary 1998, Animals and Why They Matter, Athens.

Milligan, Tony 2010, Beyond Animal Rights: Food, Pets and Ethics, London/New
York.

Monsd, Susana/Grimm, Herwig 2019, An Alternative to the Orthodoxy in Animal
Ethics? Limits and Merits of the Wittgensteinian Critique of Moral Individual-
ism, in: Animals 9 (12), art. 1057; DOI:10.3390/ani9121057.

Nussbaum, Martha C. 2007, Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species
Membership, Cambridge.

Palmer, Clare 2010, Animal Ethics in Context, New York.

Pluhar, Evelyn B. 1995, Beyond Prejudice: The Moral Significance of Human and
Nonhuman Animals, Durham.

Prinz, Jesse J. 2006, The Emotional Basis of Moral Judgements, in: Philosophical
Explorations 9, 29-43; DOI: 10.1080/1386979050049246.

Rachels, James 1999, Created from Animals: The Moral Implications of Darwin-
ism, New York.

Regan, Tom 22004, The Case for Animal Rights, Berkeley.

Rollin, Bernard 22017, The Unheeded Cry: Animal Consciousness, Animal Pain,
and Science, Columbia.

Ross, William David 2003, The Right and the Good, New York.

Ryder, Richard 1971, Experimenting on Animals, in: Godlovitch, Stanley/
Godlovitch, Rosalind/Harris, John (Hg.) 1971, Animals, Men, and Morals, New
York, 41-82.

Sayre-McCord, Geoffrey 1996, Coherentist Epistemology and Moral Theory, in:
Sinott-Armstrong, Walter/Timmons, Mark (Hg.) 1996, Moral Knowledge: New
Readings in Moral Epistemology, New York, 137-189.

Singer, Peter 2009, Animal Liberation. The Definitive Classic of the Animal Move-
ment, New York.

Varner, Gary E. 2012, Personhood, Ethics, and Animal Cognition: Situating Ani-
mals in Hare’s Two Level Utilitarianism, New York.

83

- am 13.01.2026, 11:53:40. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748907084-59 - am 13.01.2026, 11

Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748907084-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Die Wittgenstein’sche Kritik am MI
	3. Grenzen der Wittgenstein’schen Kritik
	4. Vorzüge der Wittgenstein’schen Kritik
	4.1 Kritik am Rationalismus
	4.2 Kritik am Naturalismus
	4.3 Kritik am Reduktionismus

	5. Eine Alternative zur traditionellen Tierethik?
	5.1 Theorien und Prinzipien sind nicht die einzigen Ausgangspunkte von Kritik
	5.2 Moralische Probleme tauchen zuerst in der Praxis auf
	5.3 Praxisorientierung schließt Prinzipien nicht zwangsläufig aus

	6. Fazit
	Literatur

