
4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens

bei und nach Platon

Der bei Arendt thematisierte ›Dialog der Seele mit sich selbst‹ ist die Übersetzung ei-

ner Formulierung, welche sich im genauen Wortlaut bei Platon nur im Sophistes-Dialog

findet und zunächst den Vorgang des Denkens (dianoia) genauer spezifiziert: »psyches

prosautendialogos«.1 FriedrichSchleiermacher,aufdessenÜbersetzung imFolgendenzu-

rückgegriffenwird,überträgt die Formulierungmit »Gesprächder Seelemit sich selbst«.

Wenn Arendt hinsichtlich der Möglichkeiten politischen Handelns unter Menschen so-

wie in Bezug auf die Erscheinungen vom Dialog ausgeht, scheint sie die relationale Re-

präsentierbarkeit auf ein Paradigma der Anwesenheit oder gar auf die lebendige Rede

zurückzuführen. Bei genauerem Hinsehen sind an der zitierten Stelle im platonischen

Text jedoch Auffälligkeiten festzustellen, die selten thematisiert werden: Dass Sokrates

diese Formulierung nicht selbst ausspricht, sondern ein Fremder (Xenos), und dass sie

aus den schriftlichen Aufzeichnungen der Figur Eukleides vorgetragen wird, soll anlei-

tend für die nachfolgende Untersuchung sein. Der Dialog stellt einen Bruch inmitten

seiner Philosophie dar, den Platon jedoch auszuklammern sucht.

Um in Bezug auf den Dialog – zwischen An- und Abwesenheit sowie Mündlichkeit

und Schriftlichkeit – eine ihm eigene und spezifischeMedialität herausarbeiten zu kön-

nen, wird neben Platons Sophistes auchTheaitetos konsultiert.2 Anstelle der platonischen

Philosophie überhaupt ist dabei von Interesse, was von Bernhard Waldenfels als »Ord-

nung des Dialogs«3 bezeichnet wurde. Diese erfordert eine Lektüre, die den Dialog so-

wohl in den Kontext der platonischen Schrift und der Inszenierung ihrer Inhalte stellt

als auch die Bedingungen und Implikationen seines Auftauchens diskutiert.

Die Gräzistin Katarzyna Jazdzewska hat herausgearbeitet, dass dialogos im 5. Jahr-

hundert vor unserer Zeit kein geläufiger Begriff und für keinen anderen Autor als für

1 Platon: »Sophistes«, 253–336, in: Platon: Sämtliche Werke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, Theaitetos, So-

phistes, Politikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007, 263e.

2 Platon: »Theaitetos«, 147–252, in: Platon: Sämtliche Werke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, Theaitetos, So-

phistes, Politikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007.

3 Waldenfels: Platon, 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Platon überliefert ist.4 Ihrer Einschätzung nach gewinne der Dialog zuallererst mit und

nach ihm langsamanBedeutung. In den authentischen Schriftenfinde der dialogos acht-

mal eine direkte Erwähnung.Dabei handelt es sich um Protagoras,Laches, die Politeia und

Sophistes. Für den Protagoras und den Sophistes stellt Jazdzewska dabei eine Nähe zum

verwandten Verb dialegesthai fest. DemVerb zumDialog erkennt sie eine besondere Rol-

le zu, weil mit ihm die Charakterisierung des Denkens erfolge und neben der bloß va-

gen Bedeutung der Unterredung auch die befragende Untersuchung miteinbeziehe: ei-

ne »examination and refutation of each other’s conceptions and opinions«.5 Platon hebt

damit amDialog das Fragen undAntworten hervor, das als Vorgangweder den nur tech-

nischen Charakter der Dialektik aufweise noch ausschließlich als inneres Gespräch ab-

laufe.6 Das Verb dialegesthai sei zwar im Zeitraum des 5. und 4. Jahrhunderts nicht be-

sonders stark verbreitet, jedoch bei einigen Autoren gebräuchlich, unter anderem beim

Geschichtsschreiber Thukydides. Von besonderem Interesse ist die folgende Beobach-

tung Jazdzewskas: Die Wortverwandtschaft zwischen dem Substantiv dialogos und dem

Verb dialegesthai bringe den Sophistes in eine unmittelbare Nähe mit demTheaitetos-Dia-

log, weil in letzterem dianoiesthai von Sokrates direkt als dialegesthai gefasst werde.7

Dieser Zusammenhang ist von entscheidender Bedeutung. Theaitetos ist Teil einer

Trilogie, die am zweiten Tag mit dem Sophistes fortgesetzt wird, der die Formulierung

psyches pros auten dialogos enthält. Die Trilogie beginnt mit einem Prolog, der die Szene

des Denkens für die drei zugehörigen Texte eröffnet. Der Prolog eröffnet die Szene des

dialegesthai vor dem Hintergrund einer Verspätung und einer Nachträglichkeit, die zu

den typischen Problemen der bei Platon diskutierten Schrift gehören. Somit scheint der,

vermeintlich durch eine Unmittelbarkeit der Seele gekennzeichnete, Dialog als Denkfi-

gur sowie die dramatisch-dialogische Anlage von Platons Philosophie unter die Bedin-

gungen der Schriftlichkeit gestellt werden zu müssen. Die Schrift weist er unter ande-

rem als zweitrangig aus.8 Diese Perspektive wird jedoch nicht nur durch den Umstand

in Zweifel gezogen, dass sein Denken als Schriftdokument überliefert ist.9 Konterka-

riert wird diese Überlegung auch deswegen, weil mit der Schrift eine nach dem Able-

ben Sokrates’ zu veranschlagende, grundsätzliche Distanz im Denken verhandelt wird,

die Platon in eine Idealität des Logos umzuwandeln bemüht ist.10 Auch wenn er in die-

sem Zuge den ›Dialog der Seele mit sich selbst‹ sowie damit verwandte Formulierungen

mit dem Zusatz versieht, ohne eine Veräußerung in der Stimme von statten gehen zu

4 Jazdzewska, Katarzyna: »FromDialogos to Dialogue. The Use of the Term from Plato to the Second

Century CE«, in: Greek, Roman, and Byzantine Studies, 1/54 (2014), 17–36.

5 Vgl. ebd., 24; vgl. Platon: »Theaitetos«, 161e.

6 Vgl. Jazdzewska: »From Dialogos to Dialogue«, 27.

7 Ebd., vgl. bes. 18–29; vgl. Platon: »Theaitetos«, 189e-190a.

8 Vgl. Platon: »Phaidros«.

9 Vgl. Havelock, Eric: Preface to Plato, Cambridge: Harvard Univ. Press 1963; vgl. Koschorke, Albrecht:

»Platon/Schrift/Derrida«, 40–58, in: Neumann, Gerhard (Hg.): Poststrukturalismus.Herausforderung

an die Literaturwissenschaft, Stuttgart u.a.: J. B. Metzler 1995.

10 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 203

müssen:11 Eine von Waldenfels beschriebene »ursprüngliche Fremdheit« kommt in der

platonischen Fassung des Dialogs insofern zum Tragen, als die Medialität des Schrift-

paradigmas im Zeichen einer ursprünglichen Erfahrung der Nachträglichkeit steht und

eine »implizite Dialogizität« der Vorstellung eines metaphysisch-reinen Logos auf den

Plan bringt.12Während Platon die Philosophie als einenModus des Denkens konzipiert,

mit der eine vorgängige Teilung überwunden werden kann, verweist der Dialog auf ei-

nen Riss inmitten des philosophischen Systems. Der Dialog ist eine Bedingung für das

philosophische Denken, bricht es aber zugleich auf und weist aus ihm hinaus.

Im ersten Teil dieses Kapitels (4.1) wird die Frage gestellt, ob der Dialog dem Be-

reich eines »Phonozentrismus«13 zuzurechnen ist. Vor dem Hintergrund einer Diskus-

sion der Schriftkritik im Phaidros14 und einer Bezugnahme auf neuereÜberlegungen zur

»Stimme«15 wird deutlich, dass auch die Stimme schon jene vorgängige Nachträglich-

keit aufweist, die Derrida mit dem Begriff der »archi-écriture« umschreibt. Mithilfe ei-

ner textnahen Analyse des Prologs im Theaitetos diskutiert der zweite Teil des Kapitels

(4.2) diedarinangeführteNachschrift zurdramatisch-dialogischen16 Anlagederplatoni-

schenPhilosophie unddie Bedeutung der Veräußerung für die Frage desDenkens.Wäh-

rendPlaton dasDenken zwar als »stillenDialog der Seelemit sich selbst« entwirft, gehen

mit dem Dialog – das Argument Derridas und die darauf aufbauenden Hinweise Anton

Bierls17 sindhierbei anleitend –DenkfigurenderVeräußerungeinher.Derdarauffolgen-

de dritte Teil (4.3) diskutiert die Bedeutung der Schrift in der platonischen Philosophie

vergleichend. Sie fungiert als Kippfigur, welche die Position des Dialogs zwischen Ur-

ferne und einer Logifizierungstendenz beschreibbar macht. Der vierte Teil des Kapitels

(4.4) stellt mit Waldenfels zunächst die Frage, ob der Logos in die Position einer abso-

luten Vorrangstellung eingehen kann.Wie der von Ludwig Jäger vorgeschlagene Begriff

der »Transkriptivität«18 schließlich verdeutlicht, stellt der Dialog sowohl die Begegnung

als auch die Erkenntnis unter die Bedingung einer vorgängigen Nachträglichkeit.

11 Vgl. Platon: »Sophistes«, 263e; vgl. Platon: »Theaitetos«, 190a; vgl. Platon: »Timaios«, 11–103, in:

Ders.: Sämtliche Werke Bd. 4. Timaios, Kritias, Minos, Nomoi, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt

2009, 37b.

12 Vgl. Waldenfels: Platon, 64; vgl. Ders.: Das Zwischenreich des Dialogs, 193.

13 Vgl. Derrida: Grammatologie.

14 Platon: »Phaidros«.

15 Kolesch, Doris/Krämer, Sybille (Hg.): Stimme. Annäherung an ein Phänomen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2006.

16 Vgl. dazu: Puchner,Martin: TheDramaof Ideas.Platonic Provocations in Theater andPhilosophy, Oxford:

Univ. Press 2010.

17 Bierl, Anton: »Mnema und Mneme. Gedanken eines Gräzisten«, 47–64, in: Lenger, Hans-Joachim/

Tholen, Georg Christoph (Hg.):Mnema. Derrida zum Andenken, Bielefeld: transcript 2007.

18 Jäger, Ludwig: »Transkriptivität. Zur medialen Logik der kulturellen Semantik«, 19–41, in: Ders./

Stanitzek, Georg (Hg.): Transkribieren. Medien/Lektüre, München: Fink 2002. Auf diesen Text bin

ich im Doktorandenkolloquium von Nikolaus Müller-Schöll gestoßen. Zur weiteren theaterwis-

senschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Skript vgl. auch Müller-Schöll, Nikolaus: »Skript-

basiertes Theater«, 77–97, in: Schäfer, Martin Jörg/Nissen-Rizvani, Karin (Hg.): TogetherText. Pro-

zessual erzeugte Texte im Gegenwartstheater, Berlin: Theater der Zeit 2020; vgl. Ders.: »Vom Drama

zum Skript«, in: Internationale Zeitschrift für Kulturkomparatistik 8 (2022), 37–55.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

4.1 Dialog und »Phonozentrismus«?

An der aus dem Sophistes zitierten Passage »psyches pros auten dialogos«19 ist zunächst auf-

fällig,dass sich imUmfelddesDialogs ein besonderesVerhältnis der Seelemit sich selbst

abzuspielen scheint,dasüber eineVeräußerungzustandekommt. InKorrespondenzda-

mithebt JazdzewskadenZusammenhangzwischendemDenkenundderuntersuchend-

fragenden Rede hervor, die imDialog zusammenläuft.Wie bereits hervorgehoben,wer-

de das mit dialogos verwandte dialegesthai von Platon als »examination and refutation of

each other’s conceptions and opinions« näher beschrieben.20 Das Verhältnis der Seele

zu sich selbst in der dialogischen Unterredung wird mit dem Verhältniswort pros zum

Ausdruck gebracht. Die Präposition pros – darauf wurde im vorangegangenen Kapitel

hingewiesen – fasst Arendt als die allgemeinste Form einer Bezeichnung des Anders-

seins.21 Weil sie zwischen psyches und auten steht, lässt sich diagnostizieren, dass hier

etwas zusammen und sogleich entzwei gedacht wird.Die Seele und sie selbst sind durch

die Präposition nicht nur in ein Verhältnis gesetzt, sondern in diesem auch voneinan-

der getrennt, weil pros eine Differenz und Selbstdifferenz markiert. Deswegen spricht

Arendt mit Blick auf Platon vom »Zwei-in-einem« im Denken und einer »Dualität zwi-

schenmir undmir«.22 Der Dialog als Selbstzuwendung der Seele ist, auf diesemGedan-

kengang aufbauend, der Seele einerseits sowie auch dem davon unterschiedenen Selbst

der Seele andererseits nicht nur äußerlich, sondern verhandelt eine Spaltung der Seele.

Die Rolle des Dialogs imHinblick auf diese Spaltung und das damit einhergehende Ver-

hältnis besteht damit in der Verwirklichung und Markierung der Spaltung oder aber in

einer aufhebenden Abhilfe für dieses zwiegespaltene Verhältnis.

So lässt sich zunächst festhalten,dassderDialog im»DialogderSeelemit sich selbst«

eine vorher nicht existente Beziehung etabliert oder ein unsicheres Verhältnis der See-

le zu sich selbst stabilisiert. Wenn der Dialog die Abspaltung der Seele überwindet, ist

er als Bewegung einer Selbstpräsentation und eines Zu-sich-Kommens im und durch

das Denken im Selbstgespräch zu begreifen. Vom Standpunkt einer solchen Lesart aus-

gehend, spricht Levinas davon, dass bei Platon der Geist einer und einzig bleibe, auch

wenn er im so vorgestelltenDenkvollzug eine dialektische Bewegung vollziehe.23 Eine in

der platonischen Philosophie angedeutete Autosuggestion, die vermittels der Veräuße-

rung imDialogalsVerschmelzungderVerhältnislogik in einePräsenzgedachtwird, lässt

sich mithilfe des von Derrida beschriebenen »Phonozentrismus« fassen.24 Die Vorstel-

lung einer Stimme,die alsMediumfürdenLogosdie eigeneMedialität überwindet,wird

dabei, vermittelt über eineHerabsetzungundAbwertungder Schrift,diagnostiziert.Die

Schrift ist aus dem Bereich der erfüllten Stimme verdrängt:

19 Platon: »Sophistes«, 263e.

20 Vgl. Jazdzewska: »From Dialogos to Dialogue«, 24; vgl. Platon: »Theaitetos«, 161e.

21 Vgl. Arendt, Hannah: Denktagebuch, 263, Heft XI [13] – November 1952.

22 Vgl. Arendt: The Life of the Mind, 184.

23 Vgl. Levinas: »Dialog«, 69.

24 Dazu werden im Folgenden vorrangig die folgenden Texte konsultiert: Derrida: »Plato’s Pharma-

cy«; Derrida: Grammatologie.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 205

Die Geschichte der Wahrheit, der Wahrheit der Wahrheit ist, bis auf die verschwin-

dende, aber entscheidende Differenz einer metaphorischen Ablenkung, immer schon

Erniedrigung der Schrift gewesen, Verdrängung der Schrift aus dem ›erfüllten‹ gespro-

chenen Wort.25

Hierananschließend stellt sichdie Frage,obderDialogTeil diesesZusammenhangs zwi-

schen dem erfüllten philosophischen Logos und der stimmlich-sprachlichen Aneignung

von Selbstpräsenz ist. Oder anders formuliert: Realisiert der Dialog bei Platon jene me-

taphysisch gedachte Selbstpräsenz, in der der Geist einer und einzig bleibt? Wenn sei-

ne Philosophie auf einen dramatischen Ursprung zurückgeführt werden kann,26 stellt

sich für das Paradigma der stimmlichen Präsenz die Frage: Arbeitet Platons Dialog der

seit dem neuzeitlichenTheaterdispositiv akzentuierten Bedeutung der »Mimesis physi-

scher Präsenz von Körpern und Sprachäußerungen in konkreten Situationen«27 für das

Drama zu, oder stellt er ein noch zu erarbeitendes dialogisches Paradigma aus, welches

sich in einem solchen Verständnis des Dramas nicht wiederfindet?28 Um auf diese Fra-

gen eingehen zu können, soll zunächst die Abwertung der Schrift in Platons Phaidros un-

ter Hinzuziehung der Überlegungen Derridas aufgearbeitet werden, um anschließend

nachzeichnen zu können, inwiefern die bei Derrida beschriebene »archi-écriture« nicht

als ein auf die materiale Schriftsprache beschränkt ist, sondern das Sprechen selbst er-

öffnet: »schon im Aufschub oder in der Ur-Schrift, die den Bereich desWortes selbst er-

schließt.«29

Abwertung der Schrift

In seiner Beschreibung eines »Phonozentrismus« geht es Derrida um das »Privileg der

lebendigen Gegenwart, des Sprechens, der Nähe, des Lebens«30 als allgemeine und do-

minante Struktur in der griechisch-christlich-abendländischen Geschichte der Philoso-

phie, die ihrerseits mit der dominanten Vorstellung eines Logos verschaltet ist: eine Be-

vorzugung des gesprochenenWortes imHinblick auf die Frage derWahrheit. Die philo-

25 Vgl. ebd., 12.

26 Puchner: The Drama of Ideas, 5–8.

27 Ebd., 33.

28 In anderer Richtung ausführen ließe sich dieser Gedanke auch in Auseinandersetzungmit Brechts

Messingkauffragment (»Messingkauf«, 695–869, in: Ders.: Werke. Große kommentierte Berliner und

Frankfurter Ausgabe. Bd. 22. Schriften 2, hg. v. Hecht,Werner/Gellert, Inge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1993). Ausgehend von der Bestrebung, die Zuschauer:innen zu Denkenden zumachen, schreibt er

mit dieser Textsammlung im Exil und in einem Moment, in dem es für ihn unmöglich war, Thea-

ter zu machen, eine Theorie als Text des Theaters auf. Das Theorie-Theater in Dialogform findet

zwischen einemPhilosophen, einemDramaturgen, einer Schauspielerin, einem Schauspieler und

einem Arbeiter über vier Nächte hinweg auf einer Bühne statt. Die vielstimmige und fragmenta-

rische Gestalt des Messingkaufs verhandelt vor dem Hintergrund der Frage nach dem »Thaeter«

jenseits des Dramas der Einfühlung im und als der Text, somit auch die Bühne des Dialogs.

29 Derrida: Grammatologie, 223.

30 Derrida, Jacques: »Denken, nicht zu sehen«, 41–61, in: Ders.: Denken, nicht zu sehen. Schriften zu den

Künsten des Sichtbaren 1979–2004, hg. v. Michaud, Ginette/Masó, Joana, Berlin: Brinkmann + Bose

2017, 52.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sophische Tradition des Abendlandes etabliert die Vorrangstellung einer unmittelbaren

Gegenwart vonSinnundLogos sowie eines authentischenUrsprungs des Sprechens,das

heißt auch eine Selbstpräsenz des Sprechenden. Diese Vorstellung von Selbstpräsenz

»des ›Sich-im-Sprechen-Vernehmens‹ durch die Lautsubstanz hindurch […] [,] die sich

als nicht-äußerlicher, nicht-weltlicher, also nicht-empirischer oder nicht-kontingenter

Signifikant gibt«31, wird entlang einer in der Tradition immer wieder neu- und umfor-

mulierten Abwertung der Schrift eingerichtet und befestigt. Die Schrift ist lediglich »Si-

gnifikant einesSignifikanten,Repräsentationder sich selbst gegenwärtigenStimme,der

unmittelbaren, natürlichen und direkten Bezeichnung des Sinns (des Signifikates, der

Vorstellung,des idealenGegenstandesoderwie immermanwill).«32Derridazufolge lau-

tet die wiederkehrende Bestandsaufnahme für die Tradition von Platon und Aristoteles

über Hegel, Rousseau, Husserl und Saussure hinweg: »The signs of writing functioned

withina systemwhere theywere supposed to represent the signsof voice.Theywere signs

of signs.«33 Die Schrift wird als nachrangige Reproduktion, Zeichen zweiter Ordnung,

Veräußerung und Entäußerung sowie auch als Abweichung gegenüber dem gesproche-

nenWort aufgefasst, das seinerseits als ursprünglich und authentisch entworfen ist.

In der Grammatologie unternimmt Derrida eine kritische Auseinandersetzung mit

der Frage »der Epoche des erfülltenWortes«,34 die bis einschließlichHeidegger andaue-

re,35 und in der die Stimme (phoné) zu einer ursprünglichen und wesentlichen Verbin-

dung mit dem Logos zusammengeschnürt werde.36 Die Abwertung der Schrift identi-

fiziert Derrida nicht als eine Tradition unter anderen, sondern erhebt sie zu einer der

dominanten Konstanten der westlichen Philosophiegeschichte. Der Stimme komme im

Phonozentrismus ein Erstes und Essenzielles zu, während die Schrift äußerlich und se-

kundär sei. Aus diesem Grund fällt ihr der bereits hervorgehobene marginalisierte Sta-

tus zu. Die Abwertung der Schrift wird mit der in der Tradition fortlaufend wiederhol-

ten Beschreibung eines »Herausfallen[s] aus der Innerlichkeit des Sinns«37 seitens der

Schrift rechtfertigt.

Die vermittels eines Interesses an den Buchstaben geprägte Untersuchung philoso-

phie- und wissenschaftsgeschichtlicher Konzentrationspunkte von Ursprungsbehaup-

tungen38 führt mit Derrida zurück zur Diskussion einer Urszene der Schriftkritik im

okzidentalen Denken. Diese Diskussion findet sich in dem als Kapitel von Dissémina-

tion erschienenen Text »La pharmacie de Platon«. Dessen Gegenstand, vorrangig eine

auf die Frage der Schrift bezogene Stelle aus dem Phaidros-Dialog, soll, trotz der großen

31 Derrida: Grammatologie, 19, Herv. i. O.

32 Ebd., 54.

33 Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 137.

34 Derrida: Grammatologie, 76.

35 Vgl. ebd., 11.

36 Vgl. ebd., 24.

37 Ebd., 27.

38 Vgl. dazu die Auseinandersetzung Derridas mit Traurige Tropen von Claude Lévi Strauss (Ebd.,

211/236f.) undTexten Jean-JacquesRousseaus, dermit seinerAbhandlungüber denUrsprungder Spra-

che (Essai sur l’origine des langues) »die ethnologische Revolution präformiert und aus[ge]löst« habe

(ebd., 202).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 207

Bekanntheit,39 rekapituliert und kommentiert werden.Mittels der Sage um den ägypti-

schen Gottes-KönigThamus, der auch als Amun-Re und damit als Sonnen-,Wind- und

Fruchtbarkeitsgott geläufig ist, trägt Platon eine vehemente Schriftkritik vor, die mit

demVorwurf von Äußerlichkeit undNachträglichkeit zusammenhängt. Sich diesermit-

hilfe des Kommentars von Derrida zu nähern, verdeutlicht jedoch, dass diese Kritik viel

weniger eindeutig ist, als es auf den erstenBlick scheint.Die hier eingeschlageneHeran-

gehensweise nimmt nicht nur Bezug auf eine Ur-Szene der Schriftkritik, sondern greift

auch einen der Kerngedanken Derridas auf, dem zufolge die Metaphysik starre Oppo-

sitionen entlang einer Hierarchie zwischen Primärem und Sekundärem entwirft, dabei

aber die Tragweite und Bedeutung des Sekundären systematisch ausklammert, unter-

ordnet oder gar unterschlägt.40

Die im Phaidros-Dialog angeführte Sage um die Erfindung der Schrift handelt da-

von,41 dass die Gottheit Theut dem König der Götter eine Neuerung vorstellt, die den

Ägyptern von Nutzen sein soll. Theut hat die Buchstaben erfunden und bietet sie dem

Herrscher aller Götter zur Verwendung an.ThamusweistTheutmit der Begründung zu-

rück, dass die Schrift genau das Gegenteil davon bewirken werde, wasTheut mit ihr be-

absichtigt.Anstelle vonWeisheit undErinnerungwerde sie dieÄgypter zuVergessenheit

und Vernachlässigung der Erinnerung erziehen. Indem sie sich auf die Schrift als frem-

de Zeichen verlassen, so schildert Sokrates mit Thamus, geben sie sich gewissermaßen

selbst schon auf, wo sie sich doch unmittelbar erinnern könnten und sollten. Die sich

bei Platon häufig wiederholende Kritik an der Abständigkeit von derWesenseinheit der

Dinge durch eine Repräsentation im Schein42 kommt auf eine spezifische Weise zum

Einsatz: Nicht die Erinnerung, sondern lediglich das Erinnern (so heißt es in der Über-

setzung Schleiermachers) finde durch die Einführung der Schrift statt. Nicht durch das

Wesen der Sache selbst, sondern mithilfe seiner scheinhaften Reproduktion werde der

Mensch demnach in den Stand gebracht, präsent zu halten, was vomVergessen bedroht

39 Das gilt besonders aufgrund der seit den 1960er-Jahren geführten Diskussionen um Fragen von

Oralität und Literalität. Hervorzuheben sind dabei speziell Beiträge aus dem amerikanischen Um-

feld und deren medientheoretische Schwerpunktlegung: Havelock: Preface to Plato; Goody, Jack:

The Logic ofWriting and the Organization of Society, Cambridge: Univ. Press 1986; Ong, Walter J.: Ora-

lity and Literacy. The Technologizing of the Word, Florence: Routledge 1982; Goody, Jack/Watt, Ian P./

Gough, Kathleen: Entstehung und Folgen der Schriftkultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986. Eine be-

sondere Rolle in der deutschsprachigen Diskussion kann der 1983 gegründeten Reihe Archäolo-

gie der literarischen Kommunikation zugewiesen werden. In Schrift und Gedächtnis sowie in späte-

ren Publikationen wurde nicht nur eine Öffnung der Diskussion literarischer Texte für kulturwis-

senschaftliche Fragen angeregt. Die Schrift wurde als Medium für die Verhandlung menschlichen

Selbstverständnisses beschrieben, ohne sie ›anthropologisierend‹mit ›Kultur‹ gleichzusetzen (vgl.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan/Hardmeier, Christof (Hg.): Schrift und Gedächtnis. Beiträge zur Ar-

chäologie der literarischen Kommunikation, München: Fink 1983).

40 Vgl. Derrida, Jacques: Marges de la philosophie, Paris: Ed. de Minuit 2006, 392: »[…] une opposition

de concepts métaphysiques (par exemple, parole/écriture, présence/absence etc.) n’est jamais le

vis-à-vis de deux termes, mais une hiérarchie et l’ordre d’une subordination.«

41 Vgl. Platon: »Phaidros«, 274b–277a.

42 Vgl. Platon: »Politeia«, in: Ders.: SämtlicheWerke Bd. 2. Lysis, Symposion, Phaidon, Kleitophon, Politeia,

Phaidros, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2011, bes. III. + VII. Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

war. Erschwerend komme dabei hinzu, dass die Schrift sich ihren Rezipienten nicht an-

passen könne, wozu der leiblich anwesende Redner in der Lage sei. Eine Schrift könne

ihren Gegenstand zwar scheinbar lebhaft darstellen, beabsichtige genau darin aber, den

Leser zu täuschen. Bei Nachfragen wiederhole die Schrift immer nur dasselbe. Sie sei

nicht eigenständig,weil sie ihrenUrheber (Platon spricht vomVater) zurweiterenErläu-

terungan ihrer Seite benötigeundweil sie somit stets bei einemgefährlichenAnderenzu

sein scheine.43 Aufgrund dieser Unzulänglichkeiten sei die Schrift ein bloßes Spiel und

nicht ernstzunehmend. Das schriftlich Festgehaltene sei lediglich totesWissen. Es nüt-

ze nur demjenigen zur Erinnerung, der ohnehin wisse, wovon geschrieben wurde. Alle

Anderen aber könne die Schrift gefährlich täuschen, weil das Falsche als echtes Wissen

ausgegeben werden könne.44

In seiner Auseinandersetzungmit Platon hebt Derrida einen brisanten Umstand im

Text zuBeginndesPhaidroshervor.Die Phaidros-Figur führt Schriftdokumentemit sich,

um Reden besser verfassen und vortragen zu können.45 Diese Figur tut also genau das,

was inder zuvor zusammengefasstenPassage als problematisch ausgewiesenwird.Dass

Sokrates diese Aufzeichnungen Phaidros’ als pharmakon bezeichnet,46 verknüpft Derri-

da mit der anhand der Sage dargestellten Zweit- und Nachrangigkeit der Schrift. Das

ist nicht zuletzt deswegen überzeugend, weil Schleiermacher pharmakon mit »Mittel«

übersetzt.47 Hinsichtlich derMöglichkeiten der Übersetzung und damit auch eines Ver-

ständnisses dieses Begriffes konstatiertDerrida eineBandbreite der Ambiguität, diemit

dem englischenWort »drug« vielleicht am präzisesten wiederzugeben wäre und das ge-

samte Spektrum zwischen der wohltuendenMedizin und dem bösartigen Gift umfasst.

Das pharmakon lässt sich als eine Erleichterung begreifen, wobei Derrida die bedrohli-

chen Aspekte tendenziell stärker macht als die heilenden.48 Als Substanz könne es als

falsch oder anti-substanziell charakterisiert werden und bestärkt somit die Lesart einer

Inkompatibilität des Geschriebenenmit demwahren, substanziellen Logos.

Das pharmakon liegt jenseits der Grenze des ursprünglichen Logos, weil es auch

mit einer verführerischen Qualität irreführender Bücher zusammengebracht wird.

Derrida schreibt: »Books, the dead and rigid knowledge shut up in biblia, piles of his-

tories, nomenclatures, recipes and formulas learned by heart, all this is as foreign to

living knowledge and dialectics as the pharmakon is to medical science.«49 Die Bücher

vermittelten im Fall der medizinischen Wissenschaft häufig falsches Wissen und seien

damit zugleich dasjenige, das die von der Gesundheit gebotene und von der Philosophie

gezogene Grenze überschreitet.50 Die Benennung einer Grenze ist entsprechend der

zuvor angeführten Hervorhebung und Dekonstruktion eines hierarchisch struktu-

rierten Oppositionsdenkens zugunsten einer genaueren Betrachtung des vermeintlich

43 Vgl. Platon: »Phaidros«, 275a.

44 Vgl. ebd., 274b–277a.

45 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 70; vgl. Platon: »Phaidros«, 230d.

46 Ebd., 230d.

47 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 73; vgl. Platon: »Phaidros«, 274e.

48 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 70/132 – Fußnote 59.

49 Ebd., 73.

50 Vgl. Platon: »Phaidros«, 230 d-e, 268c.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 209

Sekundären bei Derrida ein entscheidenderMoment.Wenn Schriften eineGrenze über-

schreiten, dann handelt es sich bei dieser Grenze um die der erfüllten Selbstpräsenz;

die abwesende Stimme kann für das Geschriebene nicht mehr bürgen. Die Grenze,

von der die Rede ist, ist aber nicht nur durch den philosophischen Diskurs gesetzt,

sondern sie ist auch der Schauplatz, an dem sich der philosophische Diskurs als solcher

formiert.Deutlich wird das nicht zuletzt dadurch, dass sich Platonmit der Schrift, ihrer

gefährlichen Abwesenheit und Nachträglichkeit, so intensiv befasst ist. Daraus folgt,

dass die Philosophie in ihrer Integrität und Geschlossenheit, im Verhältnis zu ihrer

eigenen Grenze, auf eine für sie auf fundamentalster Ebene notwendige Abwesenheit

verwiesen sei.51

Stimme, Schrift und eine vorgängige Nachträglichkeit

Der Vorstellung einer lebendigen Anwesenheit, die Derrida auch anhand der Engfüh-

rung von Logos und Zoon im Sophistes aufzeigt,52 sei im Phaidros so ausgearbeitet, dass

der Logos durch die Präsenz des Vaters gesichert werdenmüsse.Der Vater als Ursprung

des Logos sei als sprechendes Subjekt zu begreifen, dessen unmittelbare Gegenwart in

der Stimme das Überleben des Logos garantiere. Durch das pharmakon Schrift sei dieses

Überleben nicht mehr gewährleistet, oder sogar vielmehr geradewegs durchkreuzt. Die

Schrift überantworte den Logos an eine:n Andere:n und damit sogleich an ein anderes,

unsicheres, bedrohtes, aufs Spiel gesetztes Leben und sei mit dem Status einesWaisen-

kindes vergleichbar, dessenWohlergehen nicht sichergestellt werden könne.53 Einer ge-

fährlichenNachträglichkeit wird eine Rhetorik der wahrheitserfüllten stimmlichen Prä-

senz entgegengesetzt:

In the Phaedrus, the god of writing is thus a subordinate character, a second, a tech-

nocrat without power of decision, an engineer, a clever, ingenious servant who has

been granted an audience with the king of the gods. The king has been kind enough

to admit him to his counsel. Theuth presents a tekhne and a pharmakon to the king,

father, and god who speaks or commands with his sun-filled voice.54

Diese, die mythische Szene leicht ironisierende und das Verhältnis der Figuren hervor-

hebende,LesartDerridasweist dender StimmezugewiesenenCharakter derVorrangig-

keit als Befähigung eines obersten Gottes aus. Dessen Befähigung zur Schöpfung und

zum Akt der Schöpfung, wie sie sich analog später auch im Alten Testament wiederfin-

de, seimit Sprachäußerung durch die phoné verknüpft.55 Diese Befähigung könne durch

die Schrift als einer minderwertigen, bloßen Technik eines untergeordneten Gottes nur

51 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 70.

52 Vgl. ebd., 77.

53 Vgl. ebd.

54 Ebd., 86.

55 Vgl. ebd., 87. Die Parallele zwischen dem sich dem Blick entziehenden, Leben schenkenden Gott –

demVater aller Dinge – undAmun-Re stellt Derridamit der Zitation zweier ägyptologischer Arbei-

ten her, die hervorheben, dass die genaue Bedeutung des Namens zwar nicht geklärt sei. Jedoch

sei zum einen eine große Ähnlichkeit mit einem Verb für ›sich verbergen‹ festzustellen und zum

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

unzulänglich nachgebildet werden. Das Argument einer folgenschweren Tradition des

Phonozentrismus baut also nicht zuletzt darauf auf, dass der Vorschlag eines unterge-

ordnetenGottes der SchriftTheut von demGötter-HerrscherThamus alias Amun-Re ab-

geschmettert wird. Die stimmliche Präsenz eines Vaters, der dem Idealfall des obers-

ten Herrn nachempfunden ist, ist für Derrida nach Platon und in der philosophischen

Tradition die privilegierte Ausdrucksform und das Mittel zur Absicherung des Logos,

die mit einer fruchtbaren Selbstpräsenz einhergeht und der die Schrift, als eine die kla-

re Unterscheidbarkeit von Präsenz und Absenz unterbrechende Gefahr, gegenüberge-

stellt wird.56 In derGrammatologie beschreibt Derrida die anhand der Stimme entworfe-

ne Ideologie der Präsenz dementsprechend als Bestätigung des Sinns und als Selbstbe-

stätigung, die auf keine äußere ›Realität‹ angewiesen ist:

In nächster Nähe zu sich selbst vernimmt sich die Stimme […] als völlige Auslöschung

des Signifikanten: sie ist reine Selbstaffektion […], die sich außerhalb ihrer selbst, in

der Welt oder in der ›Realität‹, keines zusätzlichen Signifikanten, keiner ihrer eigenen

Spontaneität fremden Ausdruckssubstanz bedient.57

Mit Blick auf die Frage, ob diese Lesart auf den Dialog übertragbar ist, ist hervorzuhe-

ben, dass das Auftauchen der Formulierungen umden »Dialog der Seelemit sich selbst«

bei Platonmit dem ausdrücklichen Zusatz versehen ist, ohne stimmliche Verlautbarung

vonstatten zu gehen.Schleiermacher übersetzt im Sophistes den auf die Ausführung zum

Verständnis des Denkens als einem Dialog der Seele mit sich selbst folgenden Zusatz

aneu phones gignomenos mit »was ohne Stimme vor sich geht«.58 Die Stimme (phoné),

welche für den derridaschen Phonozentrismus von solch entscheidender Bedeutung ist,

schließt Platon an dieser wichtigen Stelle seiner Philosophie – der Umschreibung des

Denkens selbst – ausdrücklich aus. Und auch in anderen Dialogen finden sich entspre-

chende Hinweise. ImTheaitetoswendet sich die Seele, die sich mit sich selbst unterredet

(dialegesthai), nicht mittels der Stimme an einen Anderen (ou mentoi pros allon oude pho-

né), sondern stillschweigend sich selbst zu (alla sige pros auton).59 Im Timaios übersetzt

Schleiermacher die sich selbst gegenüber eröffnete Rede als »laut- und geräuschlos«.60

Wenn im Denken das Verhältnis der Seele zu sich still vollzogen werden soll, lässt sich

daraus ableiten, dass bereits die Stimme eine Ablösung vom ›Vater‹ und eine gefährliche

Nachträglichkeit darstellen würde.

Auf eine bereits für die Stimme zu konstatierende »Veräußerung«, die als »Entäu-

ßerung« zu begreifen ist – »ihr Vollzug ereignet sich als Entzug« – wurde in dem von

Doris Kolesch und Sybille Krämer herausgegebenen Sammelband zur Stimme hingewie-

Anderen sei Amun-Re durch die Schriftgelehrten als derjenige große Gott dargestellt worden, der

seine wahre Gestalt seinen Kindern gegenüber stets maskiert (vgl. ebd., Fußnote 19).

56 Vgl. ebd., 109.

57 Derrida: Grammatologie, 38.

58 Platon: »Sophistes«, 263e.

59 Vgl. Platon: »Theaitetos«, 190a.

60 Vgl. Platon: »Timaios«, 37b.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 211

sen.61 Wie dabei speziell Krämers Beitrag zur »›Rehabilitierung der Stimme‹« verdeut-

licht, soll am vonDerrida formulierten »Primat der Schrift« zwar festgehaltenwerden.62

Andererseits lässt sich mithilfe einer von Krämer geforderten »Positivierung«, anhand

derer die Stimme als ein von der Wortsprache gelöstes Phänomen als Medium selbst in

denBlick kommt,eine »negative Phänomenologie der Stimme« ableiten,wie siemit Ver-

weis auf Alice Lagaay hervorhebt.63 Als »Schwellenphänomen«64 zwischen Präsenz und

Absenz weise die Stimme eine »Atopie« auf.65 Damit wird nicht nur kritisch an die For-

mulierung eines PhonozentrismusbeiDerrida angeschlossen – insofern, als eine aus ihr

gefolgerte Zuordnung der Stimme als solcher zur Metaphysik der Präsenz eine Absage

erteilt wird. Vielmehr werden die Überlegungen Derridas damit konsequent weiterge-

dacht: Die Stimme wird seiner Diagnose zufolge in der Metaphysik zwar mit einer Prä-

senz aufgeladen. Jedoch ist das pharmakon Schrift, der bereits beschriebenen Bezugnah-

me auf die Grenze der Anwesenheit zufolge, die Denkfigur einer für das Denken und

die Sprache unabdinglichen Absenz, die nicht erst ab demMoment einer tatsächlichen,

materialen Geschriebenheit relevant wird. Dieser Denkfigur gibt Derrida den Namen

»archi-écriture«:

Die Urschrift aber wäre in der Form und der Substanz nicht nur des graphischen, son-

dern auch des nicht-graphischen Ausdrucks am Werk. Sie soll nicht nur das Schema

liefern, welches die Form mit jeder graphischen oder anderen Substanz verbindet,

sondern auch die Bewegung der sign-function, die den Inhalt an einen – graphischen

oder nicht-graphischen – Ausdruck bindet.66

Wie Derrida an dieser Stelle hervorhebt, ist die »archi-écriture« auch dort amWerk, wo

ein nicht-graphematischer Ausdruck stattfindet. Die »archi-écriture« bildet die Vorlage

für die Verbindung von Form und Substanz sowie auch für die Bewegung der Zeichen-

funktion, die den Inhalt mit einem Ausdruck koppelt. Die Schrift macht im Sinne der

»archi-écriture« die Differenz zwischen einer Äußerung und dem mit ihr geäußerten

61 Vgl. Kolesch, Doris/Krämer, Sybille: »Stimmen im Konzert der Disziplinen. Zur Einführung in die-

sen Band«, 7–15, in: Dies. (Hg.): Stimme. Annäherung an ein Phänomen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2006, 7.

62 Krämer, Sybille: »Die ›Rehabilitierung der Stimme‹. Über die Oralität hinaus«, 269–295, in: Dies./

Kolesch, Doris (Hg.): Stimme. Annäherung an ein Phänomen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 270.

63 Vgl. ebd., 288; vgl. Lagaay, Alice: »Züge und Entzüge der Stimme«, 293–306, in: Krämer, Sybille

(Hg.): Performativität und Medialität, München: Fink 2004.

64 Vgl. Krämer: »Die ›Rehabilitierung der Stimme‹«, 289f. Sie bezieht sich dabei auf Kolesch, Doris:

»Die Spur der Stimme. Überlegungen zu einer performativen Ästhetik«, 267–281, in: Epping-Jäger,

Cornelia; Linz, Erika (Hg.): Medien/Stimmen, Köln: Dumont 2003; Lehmann, Hans-Thies: »Prädra-

matische und postdramatische Theater-Stimmen. Zur Erfahrung der Stimme in der Live-Perfor-

mance«, in: Kolesch, Doris; Schrödl, Jenny (Hg.): Kunst-Stimmen, Berlin: Theater der Zeit 2004.

65 Vgl. Krämer: »Die ›Rehabilitierung der Stimme‹«, 290; Kolesch: »Die Spur der Stimme«, 275. Der

Beschreibung einer ›Atopie‹ der Stimme bedient sich auch Helga Finter in ihrer Auseinanderset-

zung mit Heiner Müller. Ihr zufolge bewegt sich die Stimme »atopisch zwischen Körper und Spra-

che« (Finter,Helga: »Mit denOhren sprechen«, 62–72, in: Goebbels,Heiner/Müller-Schöll,Nikolaus

(Hg.): Heiner Müller sprechen, Berlin: Theater der Zeit 2009, 66). Vgl. zur Frage der Materialität der

Stimme in Philoktet das Kapitel zu Heiner Müller in dieser Studie, bes. 380ff.

66 Derrida: Grammatologie, 105.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Gehalt aus. Nicht zuletzt unter Hinzuziehung eines göttlichen Urhebersubjekts sucht

Platon diese Differenz in seiner Philosophie stillzustellen, jedoch zeigt Derrida auf, dass

sie weder auf eine Präsenz gebracht, zurückgeführt oder reduziert werden noch selbst

als eine solche angeführt werden kann: »Sie [die Ur-Schrift] ist gerade das,was nicht auf

die Form der Präsenz reduziert werden kann.«67 Was anhand der Schrift bei Platon als

gefährliche Nachträglichkeit beschrieben wurde, ist insofern vorgängig, als die Präsenz

des Logos und ihreAbsicherungdurch eine ihrerseits präsente, quasi-göttlicheUrheber-

instanz immer schon in Frage steht.

4.2 Verspätung und Nachträglichkeit in Platons Theaitetos

Das in Folge der platonischen Philosophie diskutierte Problem der Nachträglichkeit,

welches sich hinsichtlich der Fragen nach Stimme und Schrift auftut, ist auch ein

Ausgangspunkt dafür, warum Waldenfels dem Ideal eines autonom-selbstsetzenden

Individuums, als »Binsenweisheit der abendländischen Philosophie«, eine grundlegen-

de »Responsivität« entgegensetzt.68 Speziell mit Blick auf Platon spricht Waldenfels

von einer Geburt des Logos aus dem Pathos,69 deren Implikationen die nachfolgenden

Ausführungen hinsichtlich der »Ordnung des Dialogs«70 entfalten. Sie verdeutlichen,

dass der Dialog nicht als Garant und Umschlagplatz des an der Vorstellung einer ur-

sprünglichen Präsenz orientierten Phonozentrismus’ zu begreifen ist. Denn Aspekte

einer schriftsprachlichen Ablösung vom Selbst der Seele und vom lebendigen Logos,

eines Abstands und einer Verspätung, einer Entfremdung und Nachträglichkeit, finden

sich just im Umfeld der Rede vom Denken als einem »Dialog der Seele mit sich selbst«.

Die vorgängigeNachträglichkeit, vonderDerrida imHinblick auf die Frage einer »archi-

écriture« spricht, lässt sich bei Platon schon im Moment der Etablierung jener Szene

beobachten, in der vomDenken als einemDialog der Seele mit sich selbst die Rede ist.

Der Prolog zum Theaitetos, um den es im weiteren Verlauf vorrangig gehen wird,

eröffnet den Schauplatz des Denkens, auf dem sich auch der anschließende Sophistes

abspielt, anhand einer Auseinandersetzung mit der Verspätung. Der paratextuelle Vor-

lauf verdeutlicht auch, dass die Gespräche der Trilogie aus Aufzeichnungen vorgetragen

werden. Die im Text vollzogene Bewegung ist insofern mit dem Auftritt der Phaidros-

Figur vergleichbar, deren mitgeführte Aufzeichnungen mit dem pharmakon charakteri-

siert werden,71 als auch imTheaitetos eine vorgängige Nachträglichkeit verhandelt wird.

Das Problem der Nachträglichkeit, so ist nachfolgend zu erörtern,wird nicht durch eine

stimmliche Präsenz im Dialog aufgelöst, sondern geht dieser voraus.

67 Ebd., 99.

68 Vgl. Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung, 11.

69 Vgl. Waldenfels: Platon, 64.

70 Ebd., 33.

71 Platon: »Phaidros«, 230d.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 213

Theaitetos: Ein Prolog zur Nachschrift

Die Rahmenhandlung des Theaitetos72 inszeniert das scheinbar zufällige Aufeinander-

treffen von Eukleides (Euklid) und Terpsion inMegara, einer attischen Stadt auf halbem

Weg zwischen Athen und Korinth. Das Treffen wird zum Anlass einer Auseinanderset-

zungmit der Nachschrift eines philosophischen Gesprächs mit anderen Beteiligten:

EUKLEIDES. Kommst du so eben erst, o Terpsion, oder bist du schon lange vom Lande

hier?

TERPSION. Ziemlich lange schon. Auch habe ich dich gesucht auf dem Markte, und

mich gewundert, daß ich dich nicht finden konnte.

EUKLEIDES. Ich war eben nicht in der Stadt.

TERPSION. Wo denn also?

EUKLEIDES. Indem ich an den Hafen hinunterging, begegnete ich dem Theaitetos, der

aus dem Lager vor Korinthos nach Athen gebracht ward.73

Mit Eukleides tritt ein ehemaliger Schüler von Sokrates auf. Das legt sein nachfolgend

imGespräch immer deutlicherwerdender, vertrauterUmgangmit demPhilosophen na-

he. Eukleides berichtet auf die von Terpsion geäußerte Verwunderung darüber, ihn seit

seiner schon länger zurückliegenden Ankunft noch nicht gefunden zu haben, von einem

weiterenAufeinandertreffen,dasdem jetzigenvorausgegangen ist.DieUnterredungbe-

ginnt also mit der Rechtfertigung für eine Verspätung. Eine Zusammenkunft mit dem

für denDialog titelgebendenTheaitetos –das Treffen vor demTreffen –, hatte ihn daran

gehindert, rechtzeitig amOrtdesGeschehens zu sein.WennderTextmit einemMissver-

hältnis zwischen demunverhofft späten Eintreffen Euklides’ und der zuvor vergeblichen

Suche Terpsions einsetzt,macht er die Verspätung zu einemunmissverständlichenAus-

gangspunkt des Sprechens zwischen den beiden. Mit Verspätung nimmt die Szene des

Dialogs ihren Lauf. Wäre Euklides rechtzeitig gekommen – im Text weist nichts darauf

hin,was das hätte bedeuten können; es wird auch später kein Grund angegeben,warum

sich Terpsion in der Umgebung des Marktes überhaupt auf die Suche nach Eukleides

begeben hatte –, hätte sich der Dialog unmöglich auf dieseWeise abspielen können.

DemTheaitetos, so wird im Prolog spezifiziert, sei Eukleides in der Nähe eines nicht

näher benannten Hafens begegnet, wohin er nach den Kriegshandlungen vor Korinth

zurückgebracht worden sei, um von dort nach Athen ausgeschifft zu werden.Theaitetos

litt an der Infektionskrankheit Ruhr und habeMegara nicht aufgesucht, weil er es statt-

dessen vorgezogen hatte, auf schnellstem Wege heimzukehren. Eukleides hatte, nach

vergeblichen Versuchen den Theaitetos vom Mitkommen zu überzeugen, entschieden,

ihn nur eineWeile zu begleiten:

EUKLEIDES. Als ich an den Hafen hinunterging, begegnete ich dem Theaitetos, der

aus dem Lager vor Korinthos nach Athen gebracht ward.

TERPSION. Lebend oder tot?

EUKLEIDES. Lebend, aber kaum noch. Denn schon an einigenWunden befindet er sich

72 Vgl. Platon: »Theaitetos«, 142a-143c.

73 Ebd., 142a.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

übel, noch mehr aber setzt ihm die Krankheit zu, welche unter dem Heere herrscht.

TERPSION. Doch nicht die Ruhr?

EUKLEIDES. Eben sie.

TERPSION. Welch ein Mann ist da in Gefahr!

EUKLEIDES. Ja wohl ein edler und trefflicher, o Terpsion! Auch jetzt nur hörte ich noch

Einige ihn höchlich rühmen in Bezug auf die Schlacht.

TERPSION. Das ist nichts Unglaubliches, sondern weit wunderbarer wäre es, wenn er

sich nicht so bewiesen hätte. Jedoch, wie so ist er nicht hier in Megara eingekehrt?

EUKLEIDES. Er eilte heimwärts. Denn gebeten habe ich ihn genug und ihm geraten,

allein er wollte nicht. Wie ich ihn nun begleitet, habe ich im Zurückgehn wieder des

Sokrates gedacht, und ihn bewundert, wie weissagend er unter vielen Andern auch

von diesem gesprochen hat.74

Eukleides, so berichtet er Terpsion, habe nach dem zufälligen Aufeinandertreffen in der

Nähe des Hafens den lädierten Theaitetos bis nach Erineos begleitet. Die Begegnung

mit Theaitetos ließ Eukleides an Sokrates denken, der bei einem weiteren, noch wei-

ter zurückliegenden Aufeinandertreffen von Theaitetos geschwärmt hatte. Der in der

Zwischenzeit verstorbene Philosoph habe demheranwachsendenTheaitetos,mit großer

Weitsicht, wie sich im Nachhinein feststellen lässt, eine große Zukunft vorausgesagt.

Von den Unterredungen, die Sokrates mit Theaitetos geführt hatte, und von denen er

Eukleides berichtet habe, sei Eukleides beeindruckt gewesen, wie es unmittelbar nach-

folgend auf die zuvor zitierte Passage heißt: »Ich glaube, es war kurz vor seinem Tode,

als er mit demTheaitetos, der noch ein anwachsender Jüngling war, bekannt ward, und

nachdem er mit ihm zusammen gewesen und Gespräch gepflogen, große Freude hatte

an seiner Natur.«75

Dieses Gespräch – oder vielmehr: diese Gespräche –, denen Eukleides selbst nicht

beigewohnt, sie jedoch in Folge der Nacherzählungen Sokrates’ kurz vor seinem Tod in

Athen später schriftlich festgehalten hatte, machen denTheaitetos sowie auch die in der

Trilogie nachfolgenden Sophistes und Politikos aus.76 Sie sind unter den Bedingungen zu

betrachten, die im Prolog entfaltet werden. Der Prolog mit der von Franz Susemihl als

»Einkleidungsform«gefasstenFunktionfindet sichdemAltphilologenzufolge inPlatons

Schriften imTheaitetos zum ersten Mal und markiere einen neuen werkhistorischen Ab-

schnitt. Susemihl hebt hervor, dass hiermit Sokrates’ Ableben gesetzt und die »Überlie-

ferung aus zweiter Hand« explizit gemacht seien. Wenngleich sich Susemihl in seinem

Kommentar gegen die Behauptung wendet, der Prolog habe inhaltlich keine Anbindung

an denHaupttext, entwickelt er das eher biographisch und philosophiegeschichtlich ge-

lagerte Argument einer Widmung für Euklid oder eines Denkmals für den historischen

74 Platon: »Theaitetos«, 142a-c.

75 Ebd., 142c.

76 Der Sophistes beginnt mit der Fortsetzung des Gesprächs im Theaitetos-Dialog vom vorangegan-

genen Tag (vgl. Platon: »Sophistes« 216a). Neben Theodoros, Sokrates und Theaitetos nimmt am

Sophistes-Dialog auch ein »Fremder aus Elea« amGespräch Teil. Sokrates zieht sich aus diesem Ge-

spräch früh zurück. Im Politikos tritt Theaitetos nicht mehr auf.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 215

Theaitetos.77 In der vorliegenden Studie soll akzentuiert werden, dass die Rahmung –

von der Beschreibung einer Verspätung ausgehend – die Wiedergabe und Reinszenie-

rung einer schriftlich dokumentierten Unterredung hervorhebt und damit die »Über-

lieferung aus zweiter Hand« als Voraussetzung einer vorgängigen Nachträglichkeit des

lebendigen Dialogs fasst.

Gewiss ließe sich einwenden, dass der inTheaitetos erwähnte Feldzug gegen Korinth,

auf den schon nach wenigenWorten aufmerksam gemacht wird einen wesentlichen Be-

gründungszusammenhang für den Ausgangspunkt des Gesprächs darstellt.Das verspä-

tete Eintreffen erwarteter Personen lässt sich unter den Bedingungen des Krieges als

Anlass zur Besorgnis begreifen und als einfache Erklärung für eine Verspätung anfüh-

ren. Aber auch in Zeiten des Friedens, so macht die Schilderung des Aufeinandertref-

fens mit Theaitetos seitens Eukleides unmissverständlich deutlich, darf die Verwiesen-

heit der Unterredung auf ein vorangegangenes Geschehen keineswegs vernachlässigt

werden. Die mündliche Nacherzählung der Unterredungen mit Sokrates und Theaite-

toswird als unmöglich beschrieben und dieNotwendigkeit der Schrift tritt auf den Plan:

TERPSION. […] Jedoch könntest du wohl erzählen, was für Unterredungen dies gewe-

sen?

EUKLEIDES. Beim Zeus, zum mindesten gewiß nicht so mündlich. Aber ich zeichnete

mir gleich damals, als ich nach Hause kam, etwas darüber auf, hernach habe ich bei

mehrerer Muße nachgesonnen, und sie aufgeschrieben, und so oft ich nach Athen

kam, erfragte ich vom Sokrates, wessen ich mich nicht recht erinnerte, und brachte es

in Ordnung, wenn ich wieder hierherkam, so daß fast die ganze Unterredung nach-

geschrieben ist.

TERPSION. Ganz recht. Auch sonst habe ich dies schon von dir gehört, und wollte dich

immer bitten, sie mir mitzuteilen, es ist aber bis jetzt dabei geblieben. Allein was hin-

dert uns, sie jetzt durchzugehen? Auf alle Weise tut mir ohnedies Not, mich auszuru-

hen, da ich vom Lande komme.

EUKLEIDES. Auch ich habe doch den Theaitetos bis zum Erineon begleitet, so daß ich

ebenfalls gar nicht ungern ruhte. So laß uns dann gehn, und indes wir der Ruhe pfle-

gen, mag uns der Knabe vorlesen.

TERPSION. Wohl gesprochen.78

NachdemTerpsion den Eukleides auffordert, ihm von denUnterredungen zwischen So-

krates undTheaitetos zu erzählen,weistEukleidesdieMöglichkeit einesmündlichenBe-

richts schnell von sichund erläutert,dass er diese nach seinerHeimkehr,derNacherzäh-

lung von Sokrates folgend, aus dem Gedächtnis aufgeschrieben habe. Anschließend sei

er bei jedem seiner Besuche in Athen zu Sokrates gegangen, um seine Gedächtnislücken

zu stopfen, wobei auch die Korrekturen wiederum erst zuhause – offenbar ist hiermit

auch wieder der gegenwärtige Ort des Geschehens, Megara, gemeint – vorgenommen

werden konnten. Die Unterredung, von der Eukleides im Prolog berichtet, steht im Zu-

sammenhang einer gegenüber einem Anderen erfolgten nacherzählenden Unterredung

77 Susemihl, Franz:Die genetische Entwickelung der platonischen Philosophie, Leipzig: B. G. Teubner 1855,

175ff.

78 Platon: »Theaitetos«, 142d-143b.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

(dielekthe), der Erinnerung (hememnemen) und der Niederschrift (gegraphtai), womit ihr

auf der Ebene der Darstellung eine zeitliche Ebene der Latenz hinzugefügt wird, wel-

che die bereits erwähnte »Überlieferung aus zweiter Hand« kenntlich macht. Eukleides

und Terpsion steht lediglich die Aufzeichnung der sokratischen Rede zur Verfügung.

Terpsion schlägt vor, das resultierende Buch, in dem »fast die ganze Unterredung nach-

geschrieben«79 sei und von dem er auch schon bei anderer Gelegenheit gehört habe, nun

gemeinsam durchzugehen. Weil auch Eukleides seiner eigenen Aussage nach eine Ru-

hepause nötig habe, beschließen sie, den Text von einem Knaben vorlesen zu lassen:

EUKLEIDES. Dieses hier also, Terpsion, ist das Buch. Ich habe aber das Gespräch sol-

chergestalt abgefaßt, nicht daß Sokrates es mir erzählt, wie er es mir doch erzählt

hat, sondern so, daß er wirklich mit denen redet, welche er als Unterredner nann-

te. Er nannte aber den Meßkünstler Theodoros und den Theaitetos. Damit nämlich

in dem geschriebenen Aufsatz die Nachweisungen zwischen dem Gespräch nicht be-

schwerlich fielen, wie wenn er selbst Sokrates geredet das ›Da sprach ich‹ oder ›Darauf

sagte ich‹, und von dem Antwortenden ›Das gab er zu‹, und ›Darin wollte er nicht bei-

stimmen‹, deshalb habe ich geschrieben, als ob er unmittelbar mit Jenen redete mit

Hinweglassung aller dieser Dinge.

TERPSION. Gar nicht übel, Eukleides.

EUKLEIDES. So nimm denn das Buch, Knabe, und lies.80

Eukleides schickt der sich anschließenden Lesung durch den Knaben erläuternd voraus,

dass er alle Vermerke der indirekten Rede seitens Sokrates in seiner die Unterredung

wiedergebenden Erzählung in dem »geschriebenen Aufsatz« – so fasst die Schleierma-

cher-Übersetzung »logon diegesis« – weggelassen und so dokumentiert habe, als »ob er

unmittelbar mit jenen redete«.81 Die beschriebene diegesis, welche die Darstellungsmit-

tel offenbart, statt sie zu verbergen,82 führt im Fall desTheaitetos schließlich doch zu der

unmittelbaren Rede, statt zu einem nacherzählenden Bericht.Das Entspringen der Phi-

losophie Platons in der dramatischen Form83 damit zu begründen, dass diese Form Le-

bendigkeit inszeniert,84 klammert die diegetische Rahmung der inszenierten Lebendig-

keit der platonischenSchrift,d.h.dieGemachtheit desTextes undwie sie indenText ein-

fällt, aus der Betrachtung aus.Wenn vomAnspruch eines lebendigen Logos imHinblick

auf Platon ausgegangen werden kann – das hatte auch die von Derrida hervorgehobene

Engführung von Logos und Zoon im Sophistes nahegelegt85 –, dann nur als Reinszenie-

rung und Wiedergabe einer schriftlich dokumentierten Unterredung, die, wie auch die

Szene inder ihre Lesung stattfindet, von einerVerspätungundNachträglichkeit gekenn-

zeichnet ist.

79 Ebd., 143a.

80 Ebd., 143b-c.

81 Vgl. ebd., 143c.

82 Vgl. Platon: »Politeia«, 393b-394b.

83 Puchner: The Drama of Ideas, 5–8.

84 Hösle: Der philosophische Dialog, 169–175.

85 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 217

Eukleides’ Verweis auf ein Treffen (mit Theaitetos) vor dem Treffen (im Prolog), er-

öffnet das im Theaitetos besprochene Feld der Erinnerung, das, wie in der Diskussion

des Phaidros bereits ausgewiesen wurde, in einer besonderen Beziehung mit der Schrift

steht.Die durch das Treffen vor demTreffen ausgelöste Erinnerung führt Eukleideswei-

ter zurück zu seinen zahlreichen Begegnungenmit Sokrates.Während dieser Aufeinan-

dertreffen wird von Eukleides eine ihrerseits noch weiter zurücklegende Unterredung

nacherzählt. Für die Nachschrift, die Eukleides nach den Treffenmit Sokrates anfertigt,

holt er bei weiteren Treffen wiederholt Korrekturen ein. Die Schrift entsteht als Wie-

dergabe der Nacherzählung eines Treffens (Sokrates,Theaitetos undTheodoros) vor den

Treffen (Eukleides mit Sokrates), vor dem Treffen (Eukleides mit Theaitetos) vor dem

Treffen (im Prolog), wobei Eukleides an dem Treffen, das die Schrift selbst wiedergibt,

gar nicht teilgenommen hat. Die Nach-Schrift einer weit zurückliegenden, durch zwi-

schenzeitliche Ereignisse notwendigerweise überblendeten, von jeweils unterschiedli-

chem Personal bezeugten Unterredung, ist die Nachschrift zur Gegenwart des Dialogs

inTheaitetos.

Der die Trilogie Theaitetos – Sophistes – Politikos einleitende Prolog ist aufgrund der

Offenlegung der Verspätung schonmit den ihn einleitendenWorten durch eine Ausein-

andersetzung mit dem Problem der Nachträglichkeit gekennzeichnet. Das anfängliche

und rahmenstiftende Aufeinandertreffen von Eukleides und Terpsion verweist jedoch

nicht nur auf das Treffen vor demTreffen, aufgrund dessen sich Eukleides verspätet hat.

Auftakt der Trilogie, in der dasDenken als der stille Dialog der Seelemit sich selbst (»psy-

ches pros auten dialogos«86 –) expliziert wird, indem sie »nichts anderes tut als sich unter-

reden«, wie Schleiermacher übersetzt (»ouk allo ti he dialegesthai«87 –), ist die Szene der

Beschreibung einer demDialog vorgelagerten Nachschrift. Erwartung und Verspätung,

Schriftdokument und gelesener Vortrag werden in PlatonsTheaitetos zum situativenHo-

rizont einer dem Dialog-Text vorangestellten, vor-dialogischen Rahmenhandlung. Die

darin erwähnteNachschrift lässt sich, unterHinzuziehung der imAnschluss anDerrida

vorgestellten Überlegungen zur »archi-écriture«, als vorgängige Nachschrift begreifen,

auf derenGrundlage die lebendigeRede zumAusdruck kommenkann.DerHintergrund

für die Nachschrift vorangegangener Unterredungen seitens Eukleides ist das Ableben

Sokrates’. Die Abwesenheit der Stimme (aneu phones) Sokrates’ und der Entzug seiner

präsenten Gegenwart im Dialog des Denkens wird demnach als eine demDialog eigene

Nachträglichkeit verhandelt.

Schrift als Bedingung des Dialogs

Der Umstand, dass die schiere Gegenwart Sokrates’ die Möglichkeit der Niederschrift

auszuschließen scheint, und letztere somit stets erst nach den Besuchen bei ihm erfol-

gen konnte, ist Teil eines Schwankens zwischen Anwesenheit und Abwesenheit, die in

eine Differenz zwischen einem Schriftdiskurs bei Platon einerseits und der lebendigen

Rede bei Sokrates auf der anderen Seite eingebettet ist. Die Schrift wird anhand dieses

Prologs nicht lediglich als Simulakrum ausgewiesen, das trotz ihres epistemologischen

86 Platon: »Sophistes«, 263e.

87 Vgl. Platon: »Theaitetos«, 189e.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Defizits und dermit ihr einhergehendenGefahr der Täuschung zur Verfügung steht, um

lebendige,mimetischeRedezuverfertigen:Eukleideshattedarauf verwiesen,dass inder

dialogischen Darstellungsform die Kennzeichen der Mittelbarkeit in der indirekten Re-

de getilgt wurden. Eine um ihre diegetischen Elemente reduzierte Schrift ist als Bedin-

gung dafür ausgewiesen, dass der lebendige Dialog überhaupt zum Ausdruck kommt.

Der platonische Dialog, so lässt sich mit Blick auf denTheaitetos unter Bezugnahme auf

Waldenfels’ Überlegungen festhalten, ist somit eine »Verquickung von berichteter und

mimetisch-dramatisch dargestellter Rede«. Die »Einrichtung der dialogischen Szene«

erfolgt durch »metadialogische Erläuterungen«.88 Die Niederschrift der Unterredung,

die im Prolog angeführt wird, um anschließend als lebendige Unterredung im ›eigentli-

chen‹ Textkorpus aufgeführt zu werden, ist auf die dialekthe des Sokrates bezogen. Das

wiederum deutet vor demHintergrund dermit Jazdzewska erläuterten etymologischen

Verwandtschaft darauf hin, dass auch ›der Dialog der Seele mit sich selbst‹ nicht ohne

die für den lebendigen Logos bedrohliche Schrift aufgefasst werden kann.

Warum aber sollte dem Prolog zum Theaitetos ein Stellenwert eingeräumt werden,

der eine so weitreichende Hypothese nach sich zieht? Neben den Überlegungen Derri-

das lässt sich auch eine Textstelle bei Platon selbst anführen, um eine genaue Aufmerk-

samkeit auf die literarischeVerfasstheit sowie auch die Bedingungen und Implikationen

seines Schreibens zu rechtfertigen. Die von Sokrates vorgetragene Notwendigkeit einer

spitzfindigen Auslegungen des Gebrauchs der Worte,89 lässt sich als Aufforderung zur

»hyperbolischenDeutung« begreifen,mit der sich teleologische sowie holistische Lesar-

ten zurückweisen lassen. Eine solche Lesart sei in der Lage, in den Phänomenen Spuren

von »Hyperphänomenen« zu untersuchen.90 Das erfordert eine Untersuchung des Dia-

logs – sei er als lebendige Rede, Unterredung, Befragung oder stilles Zwiegespräch der

Seelemit sich selbst verstanden – im Zusammenhang seines Beiwerks. Eine solcheHer-

angehensweise ist keineswegs isoliert oder kontingent. Die hinsichtlich des Prologs zur

TrilogieTheaitetos – Sophistes – Politikos diskutierten Aspekte einer Verspätung und einer

vorgängigenNachträglichkeit der Schrift sind nicht auf diese Texte beschränkt, sondern

tauchen in einer vergleichbarenWeise im Phaidon, im Symposion oder im Gorgias auf, so

Waldenfels.91

Dass die imTheaitetos präsentierte Rahmenhandlung mehr als eine bloßeWidmung

für Euklid oder ein Denkmal für den historischen Theaitetos sei – das hatte Susemihl

vorgeschlagen92 – legt auch ein Verweis Otto Apelts auf ein »neuerdings in Ägypten auf-

gefundenes« Bruchstück eines griechischen Kommentars zu einer nicht überlieferten

Textvariante desTheaitetos nahe. In den Anmerkungen zu den von ihm herausgegebenen

und übersetzten Sämtlichen Dialogen93 verweist er auf diesen Kommentar, dessen Inhalt

88 Vgl. Waldenfels: Platon, 22.

89 Vgl. Platon: »Theaitetos«, 184c.

90 Waldenfels (vgl. Platon, 12ff.) spricht davon, dass eine hyperbolische Lesart sich demAußerordent-

lichen im Ordentlichen widmen müsse, was als Aufforderung verstanden werden kann, die der

Philosophie innewohnenden Widersprüche zu untersuchen.

91 Vgl. ebd., 22.

92 Susemihl: Die genetische Entwickelung der platonischen Philosophie, 175ff.

93 Vgl. Apelt, Otto: »Anmerkungen«, 145–189, in: Platon: SämtlicheDialogeBd. IV.Theätet –Parmenides –

Philebos, hg. v. Hildebrandt, Kurt/Ritter, Constantin/Schneider, Gustav, Leipzig: Meiner 1923.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 219

1905 in der BearbeitungHerrmannDiels,WilhelmSchubarts und Johan LudvigHeibergs

der Öffentlichkeit zugänglich gemacht worden sei. Das im Kommentar erwähnte »fros-

tige Vorgespräch« existiere in einer anderen Variante, die Platon als nicht mehr befrie-

digend aufgefasst und durch die heute vorliegende Fassung ersetzt habe, so Apelt. Die

Anfangsworte dieser anderen Variante des Prologs lauteten: »Bringst du Bursche, das

auf den Theätet bezogene Gespräch?«94 Weniger die Schlussfolgerungen Apelts sind an

seiner Erwähnung des Kommentars interessant, als vielmehr die Umstände, dass in die-

sem ersten Satz das Gespräch selbst mit dem Schriftdokument gleichgesetzt wird, so-

wie dass Platon scheinbar verschiedene Fassungen eines Prologs geschrieben hat, der

die auch von Apelt hervorgehobene »unmittelbare dramatische Form«95 einleitet. Dass

der Hinweis auf die dem Dialog zugrundeliegende Nachschrift auch in dieser anderen

Fassung enthalten ist, verdeutlicht die Relevanz einer problematischenAnwesenheit von

Sokrates nach seinem Tod, die einen Umgangmit Fragen der Schrift und der Nachträg-

lichkeit erforderlich macht.

Sokrates mittels der Schrift im lebendigen Dialog wieder aufleben zu lassen, stellt

eine darstellerische Strategie von Platons Philosophie dar. Während die Schrift einer-

seits als bloßes und gefährliches Mittel zum Erinnern beschrieben ist, weist sein Vorge-

hen imEinzelnen ein ambivalentes Verhältnis zur Schrift auf.Diese Ambivalenz zieht je-

dochweitereKreise.DerAltphilologeAntonBierl hat darauf hingewiesen,dass die durch

die Schrift bedrohte, gute Erinnerung (mnema) selbst schon zumBereich des Vergessens

gehöre und wie die Schrift somit ein Medium der Reaktivierung sei. Bierl positioniert

sichmit seinen Ausführungen kritisch gegenüberDerridas Formulierung eines »phono-

zentrischen« Platonismus. Obwohl die gesprochene Rede als stets ernst, fruchtbar und

gedeihend gelte, und die Schrift im Gegensatz dazu nur als Spielerei beschrieben wer-

de, bringe der platonische Text die bewusste Ausformulierung eines Darstellungspro-

blems hinsichtlich des »Prinzip[s] der Lebendigkeit schlechthin« auf den Plan: »Um das

Höchste anzudeuten und eine Spur zu ihm zu legen, muss Platon also doch auf diese

entwerteten Formen der Vermittlung zurückgreifen.« Die Schrift werde vermittels ei-

ner bei Platon häufig verwendeten Charakterisierung der »Einschreibung in die Seele«

ausschlaggebend fürdas »Prinzipder Lebendigkeit«,woerdochursprünglich einen voll-

kommenen Ausschluss der Schrift vorgesehen hatte.96

Die Engführung von Schrift und Seele – sie ist für den Dialog von entscheidender

Bedeutung – findet sich auch im Philebos, wo das Sprechenmit Anderen zwecks der Be-

zeichnung derDinge in der äußerenWelt einemDenken gegenübergestellt wird, das die

gesprochene Rede bei sich behält. Unmittelbar darauffolgend heißt es weiter, dass die

Seele eine grundsätzliche Ähnlichkeit mit einem Buch (biblion) aufweise und das »mit

denWahrnehmungen übereinkommende Gedächtnis und jene Begegnisse, die mit die-

senverbundensind […] [,] inunsereSeelengleichsamRedeneinzuschreiben« scheinen.97

94 Vgl. ebd., 148f.

95 Ebd.

96 Vgl. Bierl: »Mnema und Mneme«, 61f.

97 Platon: »Philebos«, 419–504, in: Ders-: SämtlicheWerke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, Theaitetos, Sophis-

tes, Politikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007, 38e/39a

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Der Dialog, durch den die Seele in ein Verhältnis mit sich selbst tritt, spielt sich dem-

nach in einem Bereich ab, der von der Schrift im Sinne der bei Derrida beschrieben »ar-

chi-écriture« durchsetzt ist. Das Seelenselbstverhältnis, in dem sich in diese »gleich-

sam Reden einzuschreiben« scheinen, steht im der der Schrift zugeordneten Zusam-

menhang von Verspätung und Nachträglichkeit. Die im Prolog zugrunde gelegte Nach-

schrift, die als vorgängige Nachschrift des Dialogs zu betrachten ist, verhandelt die er-

kenntniskritische Infragestellung der Einstimmigkeit der Seele, die durch eine immer

schon in Gang gesetzte Einschreibung zum Ausdruck gebracht wird. Anschließend an

die Überlegungen Bierls kann also festgehalten werden: Der Traum von einer unvermit-

telten Gegenwart bei Platon ist durch eine erstinstanzliche Verschiebung ad acta gelegt,

die auch schon für das stille Selbstgespräch der Seele mit sich selbst konstatiert werden

muss.

Es bleibt ein entscheidender und kaum zu unterschätzender Zusatz, dass die Defi-

nition des Denkens als Dialog der Seele mit sich selbst im Sophistes von einem Fremden

ausgesprochen wird. Dazu kommt, dass, bis auf einige wenigeWortbeiträge zu Beginn,

Sokrates in diesem Dialog nicht spricht. Sokrates’ Rückzug von der Szene des Denkens

und die damit einhergehende, unverzichtbare Frage nach der Nachträglichkeit wird ex-

plizit.DieseUmständewie auch die Voraussetzungen der Beschreibung desDenkens als

stillemDialogderSeelemit sich selbst schließendieZuordnungdesDialogs zueinembei

Platon anvisierten »Phonozentrismus« tendenziell aus: DerDialog tritt von außen hinzu

und entfaltet als Formnach demAbleben Sokrates’ seine Bestimmung.DieKonstellation

von Äußerlichkeit und Verspätung, die mit dem Dialog einherzugehen scheint und die

als vorgängige Nachträglichkeit beschrieben werden kann, rückt ihn nah an die »archi-

écriture«. Obwohl diese Gleichsetzung nicht vorgeschlagen werden soll, so lässt sich der

Dialog im Kontext der beschriebenen »Hyperphänomene« dennoch begreifen als:

[…] Verlust des Eigentlichen, der absoluten Nähe, der Selbstpräsenz, in Wahrheit aber

Verlust dessen, was nie stattgehabt hat, einer Selbstpräsenz, die nie gegebenwar, son-

dern erträumt und immer schon entzweit, wiederholt, unfähig, anders als in ihrem

eigenen Verschwinden in Erscheinung zu treten.98

Der das Verhältnis der Seele zu sich selbst verhandelnde Dialog des Denkens ist in den

Horizont von Erinnerung und Schriftmedium eingebettet, was ihn aus dem Unmittel-

barkeitsphantasma einer Seelenselbstpräsenz enthebt: als ›Verlust des Eigentlichen, der

absoluten Nähe, der Selbstpräsenz‹. Weil das philosophisch-dialogische Denken einem

dramatisch-dialogischen Seelenselbstverhältnis entlehnt ist, wie im Anschluss an Puch-

ner festgehaltenwerden kann,99 dabei jedoch keineswegs auf eine phonozentrische Aus-

gangslage reduziert werden kann, da der Dialog selbst schon auf schriftliche Notation

98 Derrida: Grammatologie, 97.

99 Auch Puchner hält fest, dass der Ursprung der platonischen Philosophie in einem dramatischen

Paradigma, aus dem herausführt, was normalerweise mit dem idealistischen Platonismus in Ver-

bindung gebracht wird: »Plato thus interrupts the different dimensions of drama in order to dis-

lodge themateriality of the theater, turning thatmateriality into somethingmuchmore detached,

removed,mediated, and unstable. Only after themateriality of the theater has been dislodged can

his dialogues be used to point to or invoke abstract forms. These abstract forms, in turn, are ne-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 221

angewiesen ist, dringt der dialogos desDenkens nicht in die zeichenlose Idealität des Lo-

gos vor. Auch wenn Platon einen stillen Dialog der Seele mit sich selbst anstrebt, wählt

er für die Beschreibung des Denkens eine Form der Veräußerung und koppelt die dra-

matisch-dialogische Anlage seiner Philosophie an die schriftsprachliche Notation. Der

Dialog markiert im Herzen des Denkens bei Platon einen Abstand seiner Philosophie

gegenüber ihr selbst. Dass es sich an dieser Stelle nicht um einen Einzelfall handelt,

sondern sowohl eine bedrohlicheNachträglichkeit als auch eine unvermeidbare Vorgän-

gigkeit der Schrift eine wiederkehrende thematische Rolle darstellen, wird nachfolgend

verdeutlicht.

4.3 Zwischen Urferne und Vorschrift: Schrift und Metaphysik

Platon bedient sich,wie zuvor ausgeführt, imZuge der Beschreibung einer höchsten Le-

bendigkeit der Seele immer wieder der Charakterisierung einer Einschreibung, die der

Abwertung der Schrift in seiner Philosophie zufolge ausgeschlossen scheint: »Um das

Höchste anzudeutenundeineSpur zu ihmzu legen,mussPlaton alsodoch auf diese ent-

werteten Formen der Vermittlung zurückgreifen.«100 Derrida hat hinsichtlich der Ein-

schreibung in die Seele von »another sort ofwriting« gesprochenunddamit eineVerwie-

senheit des philosophischen Sprechens auf Metaphern hervorgehoben, die im Denken

unermüdlich hinterfragt werden.101 Aber die bedrohliche Metaphorizität der »schlech-

ten Schrift« infiltriert die »gute Schrift«,102 anhand derer Platon nolens volens die leben-

dige Rede des Dialogs umschreibt, in der die Seele in ein Verhältnis mit sich tritt und

zu denken fähig wird.WährendDerrida in derGrammatologie die Verbindung dieser gu-

ten Schrift mit der Stimme hervorhebt und sie als »pneumatologisch« bezeichnet103 –

also mit einem Begriff versieht, der sich im Umfeld der Thematisierung der Seele be-

wegt104 –, ist in »Plato’s Pharmacy« für ihn entscheidend, dass die gute Schrift nur an-

hand der schlechten überhaupt charakterisiert werden könne.105

Derrida entfaltet eine Geschichte der Wahrheit, die »bis auf die verschwindende,

aber entscheidende Differenz einer metaphorischen Ablenkung«106 einhellig bleiben

muss. Vor dem Hintergrund der bei Bierl vorgetragenen Zurückweisung einer ein-

seitigen Kritik und Abwertung der Schrift stellt sich die Frage, ob die bei Waldenfels

kritisierte »metaphysische Deutung der Stimme«107 einerMetaphysik der Präsenz nicht

ver presented by themselves. They arise from the materiality of the theatre precisely when this

materiality is drained of its solidity and stability.« (Puchner: The Drama of Ideas, 33).

100 Bierl: »Mnema und Mneme«, 62.

101 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 78.

102 Vgl. ebd., 149.

103 Vgl. Derrida: Grammatologie, 33.

104 Mumm, Peter-Arnold/Richter, Susanne: »Die Etymologie von griechisch ψυχή«, in: International

Journal of Diachronic Linguistics, 5 (2008), 33–108. Sie stellen diese immer wieder hervorgehobene

Verbindung jedoch auch in Frage.

105 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 149.

106 Derrida: Grammatologie, 12.

107 Waldenfels: Vielstimmigkeit der Rede, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

noch das Wort redet, statt eine vorhandene Auseinandersetzung mit der Verspätung

und der Nachträglichkeit bei Platon ernstzunehmen. Dafür lassen sich gute Gründe

anführen. Wie mit Verweis auf Albrecht Koschorke festgehalten werden kann, geht

die Schriftfeindschaft bei Platon aus dem seinerseits bereits schriftkulturell bedingten

Phantasma eines entkörperten Logos hervor.108 Dass die Schrift als Bedingung für das

metaphysische Denken aufzufassen ist, wird nachfolgend ausgehend von der Studie

Preface to Plato109 von Eric A. Havelock diskutiert. Diese Überlegungen sind deswegen

wichtig, weil sie sich – mithilfe einer Bezugnahme auf Waldenfels – teilweise auf den

Dialog übertragen lassen.

Schriftkultur als Voraussetzung für Platons Philosophie

DaszentraleundderderridaschenDiagnoseeinesPhonozentrismusaufdenerstenBlick

widersprechende Argument der nur wenige Jahre vor der Grammatologie und der Disse-

mination erschienenen Studie Havelocks ist, dass Platons Philosophie den Wendepunkt

zu einem schriftgeprägten Denken gegenüber einem bis dahin vorrangigen »homeric

state of mind« dokumentiert. Dies untersucht Havelock unter anderem anhand des 3.,

7. und 10. Buchs der Politeia, deren zwiegespaltene Skepsis gegenüber der Dichtung er

als kritisches Bollwerk gegen eine entlang der episch-mimetischen Prinzipien begriffe-

nen oralen Kultur begreift. Mit der Frage danach, welche Formen der »preserved com-

munication« in einer je gegebenen historischen und kulturellen Umgebung aufgeboten

werden, rückt er die Bedingungen medialer Vermittlung in das Zentrum der Frage da-

nach, wie alltägliche Kommunikation in einer Kultur strukturiert ist. Er kehrt damit ein

vermeintliches Abbildungsverhältnis zwischen Wirklichkeit und dem davon abgeleite-

ten Bereich der Literatur um: »The idiom and content of area (b), the preservedword, set

the formal limits within which the ephemeral word can be expressed.«110 Die Erfindung

einer neuen Medientechnik der Schrift habe einen bedeutenden Einfluss darauf, wel-

che Inhalte und Bedeutungen in Mitteilungen möglich seien.111 Während Havelock den

Phaidros und die darin verhandelte Schriftkritik etwas voreilig in die Fußnoten verbannt

und von Nachhutkämpfen in einem bereits vollzogenen Umbruch zur Schriftkultur so-

wie einem konservativen und unlogischen Vorzugmündlicher Methoden seitens Platon

108 Vgl. Koschorke: »Platon/Schrift/Derrida«, 54.

109 Havelock: Preface to Plato.

110 Vgl. ebd., 134f.

111 Derrick de Kerckhove zufolge macht Havelock neben Harold Innis und Marshall McLuhan die

Struktur vonKommunikationsmedien zu seinemGegenstand undhat damit einen großen Einfluss

auf die sogenannte »Toronto School of Communication« genommen. De Kerckhoveweist Havelock

dabei die Rolle der Klärung des Zusammenhangs zwischen Struktur und Kognition, insbesondere

der Effekte der Schrift zu. Der kleinste gemeinsameNenner der drei sei es, auch wenn sie nicht zu-

sammengearbeitet haben, sich in die Bedeutung technologischer und medientechnischer Struk-

turen für menschliches Verhalten zu vertiefen. In seinem letzten Buch The Muse learns to Write, so

de Kerckhove, habeHavelock zudemauf den Einfluss durch »The consequences of literacy« von Ian

Watts und Jack Goody auf Preface to Plato hingewiesen (vgl. de Kerckhove, Derrick: »McLuhan and

the »Toronto School of Communication«, in: Canadian Journal of Communication, 4/14 (1989), 73–79).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 223

spricht,112 erscheint die grundsätzliche These, dass Platon »a prophet of literacy«113 sei,

auch für die bislang formulierten Überlegungen fruchtbar.

Vom ›Dialog der Seele mit sich selbst‹ ausgehend, ist eine spezielle Beobachtung in

Preface to Plato zunächst bemerkenswert. Havelock lokalisiert einen spezifischenWandel

im Verständnis des Begriffs der Seele (psyché), der sich mit einer Verschiebung der vor-

herrschenden Kommunikationstechnologie von einer oralen Kultur der Mnemotechni-

kenhin zu einer der geschriebenenZeichen erklären lässt.Währenddas Ich zuvor alsmit

der kosmischen Einheit verbunden gedacht wurde, gehe die besonders von Sokrates ab

dem 5. angestoßene und auch noch im 4. Jahrhundert weiter vorangetriebene »Entde-

ckung der Seele« mit der Vorstellung einer Persönlichkeit und des Individuums einher,

welches sich als Subjekt einem gedachten Objekt gegenüberstellen kann.114 Diese Ent-

wicklung sei jedoch nicht ohne die Veräußerung der gedachten Vorstellung der Dinge

durch die Schrift nachzuvollziehen.Havelock spricht von einer Trennung des Selbst vom

Wort, die im Prinzip der Unterredung wurzelt und nicht mit der platonischen Form der

verketteten, erkenntnisorientierten Argumentation der Mäeutik gleichzusetzen sei. Er

entscheidet sich für denBegriff derDialektik,der,wie eingangs gezeigt, auf dasVerb dia-

legesthai zurückzuführen ist undHavelocks Lesart zufolge in seiner einfachsten Form im

sokratischenNachfragen nach einer Umformulierung bestehe.115 Platons Dichtungskri-

tik wäre somit zu verstehen als Kritik gegenüber den überlieferten Praktiken der oralen

Unmittelbarkeit zugunsten des Auftritts einerMedialität sowie der Reflexion dieser Ver-

mittlung in Bezug auf Erkenntnis:

In short, the dialectic, a weapon we suspect to have been employed in this form by

a whole group of intellectuals in the last half of the fifth century, was a weapon

for arousing the consciousness from its dream language and stimulating it to think

abstractly. As it did this, the conception of ›me thinking about Achilles‹ rather than

›me identifying with Achilles‹ was born.116

Der von Havelock vorgeschlagene Umbruch von einer Form der immersiven Identifika-

tion hin zu einemMöglichkeitshorizont poetischer Erkenntnis mit Blick auf die Ilias, ist

auf das Verständnis der Seele als einem »ghost that thinks« und die Vorstellung eines

»sheer thinking« zurückzuführen, das nicht ohne Distanz vonstattengehen kann. Das

als »separate identity« begriffeneSubjektwird jedochnunzur »first premise« erhoben,117

womit Havelock – die Mobilisierung des Bewusstseins und des abstrakten Denkens ge-

gen die Traumsprache im Zitat machen es unmissverständlich deutlich – den entschei-

dendenMotor einer Fortschrittsgeschichtemit einer durch die Schrift vorangetriebenen

Rationalisierung zu identifizieren scheint. Die Schrift als medientechnische Bedingung

autonomer, rationaler Subjektivität zubegreifen,die sichderHerrschaft der altenMäch-

te derDichtung entgegenzustellen vermag,propagiert jedoch ein dichotomesVerhältnis

112 Vgl. Havelock: Preface to Plato, 56.

113 Ebd., vii.

114 Vgl. ebd., 201/205f.

115 Vgl. ebd., 208f. Vgl. dazu auch: Jazdzewska: »From Dialogos to Dialogue«, 24.

116 Havelock: Preface to Plato, 209.

117 Vgl. ebd., 201.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

von Mythos und Logos und macht sich der medientechnischen Seite einer dialektisch

begriffenen Aufklärung gegenüber blind.118 Havelock vernachlässigt tendenziell das mit

der Rationalisierung einhergehende und durch eine Unterwerfung des Gedachten ein-

geübte Machtgefälle. Heideggers Auseinandersetzung mit einer starken Linie der sub-

jektphilosophischenMetaphysik rationalistischer Prägung könnte aus dieser Perspekti-

ve verdeutlichen, dass die von Havelock als Errungenschaften ausgewiesenen »seperate

identity« und »first premise« als Ausgangspunkt des »Gestells« identifiziert und thema-

tisiert werdenmüssten.119

AuchwennHavelockmit der »separate identity« und der »first premise« das Subjekt

setzt und voraussetzt: Ein entscheidendesMerkmal der Schrift im platonischenDenken

wird in seiner Lesart jedoch en passant ins Zentrum seiner Überlegungen gerückt. An-

hand der Schrift thematisiert er dieÜberwindung der Vorstellung einer absolutenNähe,

was angesichts der in diesem Kapitel geleisteten Textanalysen einleuchtend erscheint.

Die Voraussetzung einer Distanz wird bei Platon nicht zuletzt bereits dadurch verhan-

delt, dass imTheaitetos das Ableben Sokrates’ gesetzt und die »Überlieferung aus zweiter

Hand« – darauf wurde unter Bezugnahme auf Susemihl bereits hingewiesen120 – zum

expliziten Ausgangspunkt des Prologs gemacht ist. Als weitere Hinweise wären die als

pharmakon eingeführten, schriftlichen Notate der Phaidros-Figur und die Beschreibung

der Seele als Buch im Philebos-Dialog zu nennen.121 Schrift bietet den ÜberlegungenHa-

velocks zufolge bereits bei Platon sowohl den gedanklichen Horizont als auch die Mög-

lichkeit einer Verhandlung und eines Umgangs mit einer ursprünglichen Distanz. Da-

mitwird vielleicht nicht schon ausdrücklich vorweggenommen,was für die Frühroman-

118 Einemedientechnische Seite derDialektik derAufklärung kommt amvielleicht deutlichsten imKul-

turindustrie-Kapitel zum Tragen. Adorno/Horkheimer beziehen die Kontrolle des Subjekts über

seine Gegenstände – die sich zu einem gewissen Ausmaß auf die von Havelock beschriebene Her-

ausbildung einer »first premise« übertragen lässt, weil Schrift bei ihm Subjektivität ermöglicht,

sowie historisch gesehen als Bestandsaufnahme- und Verwaltungstechnik der Buchführung ent-

standen ist – auf den Subjektivismus in kantischer Prägung, dessen Schematismus den Weg be-

reitet für industrialisierte Kulturtechniken (vgl. Horkheimer/Adorno:Dialektik der Aufklärung, 132).

Eine Kulturtechnikindustrie der Schrift, deren Herrschaft das Individuum als »Exemplar« und »ab-

solut Ersetzbares« betrachtet (vgl. ebd., 154), ließe sichmit der vonMaxWeber beschriebenen ›Ver-

waltungskultur‹ fassen. Burkhardt Wolf hat festgehalten, dass die Texte Kafkas eine kritische »Er-

schöpfung des Bürokratiediskurses« formulieren (vgl. Wolf, Burkhardt: »Kafka in Habsburg. My-

then und Effekte der Bürokratie«, in: Administory. Zeitschrift für Verwaltungsgeschichte, 1/1 (2016),

193–221).

119 Heideggers Beschreibung des »Weltbildes« wurzelt in einermetaphysischen Tradition, deren Aus-

gangspunkt ein instrumentell-technisches Verständnis der Hervorbringung vonWahrheit ist (vgl.

Heidegger: »Zeit des Weltbildes«, vgl. in dieser Studie, 50f./164. In »Die Frage nach der Technik«

führt er den Begriff des Gestells ein: »Das Wort ›stellen‹ meint im Titel Ge-stell nicht nur das Her-

ausfordern, es soll zugleich denAnklang an ein anderes ›Stellen‹ bewahren, aus demes abstammt,

nämlich an jenesHer- undDar-stellen, das imSinneder poiesisdasAnwesende in dieUnverborgen-

heit hervorkommen läßt.« (Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, 21f.) Die Schrift und wie sie

von Havelock eingeführt wird, wäre dieser Lesart zufolge als Technik einer Ent-bergung zu begrei-

fen, die einerseits Mittel menschlichen Tuns ist, aber zugleich auch »den Menschen in die Gefahr

der Preisgabe seines freien Wesens stößt« (ebd., 33).

120 Susemihl: Die genetische Entwickelung der platonischen Philosophie, 175ff.

121 Vgl. Platon: »Philebos«, 38e/39a.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 225

tik – vor dem Hintergrund einer epistemologischen Krise und im Zusammenhang ei-

nes Bruchsmit einer durchmündliche Formen geprägten Kultur – als Nachdenken über

dasGemeinsam-Sein unter denBedingungender Schrift in dieserUntersuchung bereits

analysiert wurde.122 Aufgrund der auffälligen Parallelen jedoch kann festgehalten wer-

den, warum etwa Schlegel mit Bezugnahme auf Platon das »Fragment« als »Substitut

dialogischer Kommunikation« auffasst.123 In der Frühromantik wird ein Denken kulti-

viert, das bei Platon angedeutet ist. Im bereits zitierten 77. Athenaeums-Fragment heißt

es: »EinDialog ist eineKette, oder einKranz vonFragmenten.«124 Ausgehend vonderAn-

nahme einesDenkens inDiskontinuitäten zielt dasNebeneinander vonKranz undKette

auf eine Gleichzeitigkeit von Unendlichkeit und Geschlossenheit, auf eine »Legitimati-

on durch Anschlussfähigkeit«125 und darauf, »die Effekte von Schrift zumultiplizieren«,

statt auf eine Inszenierung vonMündlichkeit.126

Diese Schwerpunktlegung ermöglicht eine Perspektive, die Derridas und Havelocks

Überlegungenals näher beieinander ausweist, als es zunächst denAnschein erweckt hat.

Die Beschreibung des platonischen Denkens als eine Konsequenz von Literarisierung

unddieKritik des Platonismus als eine schriftfeindliche Philosophie lassen sich gewinn-

bringendmiteinander verbinden.Dass sich auch in diesem argumentativen Fahrwasser

und auf Derrida aufbauend von einer »archi-écriture« sprechen lässt,127 hat Waldenfels

zufolge damit zu tun, dass die Schrift auf eine »Urferne« verweist, die er mit einem der

Sprache eigenen Entgleiten verbindet und die auch mit Blick auf die platonische Phi-

losophie auszumachen sei.128 »Urferne in der Nähe«129 – so ließe sich Waldenfels vor

demHintergrund des bisher Ausgeführten verstehen – tritt vermittels der medientech-

nischen Bedingung der Schrift zumVorschein undwird als solche einsehbar: »Die Tech-

nik bricht nicht von außen in eine viva vox ein, sie ist von Anfang an in ihr amWerk.«130

Hiervon ausgehend verweistWaldenfels auf eineDistanz beziehungsweise kommunika-

tive Ferne mit einem Schwerpunkt auf eine grundlegende Fremdheitserfahrung.131 Das

mit der bei ihm formulierten »Sprache derDistanz«132 keine emphatische Eigenheit und

Eigentlichkeit einhergeht – weder des durch sie sprechenden Subjekts noch der Spra-

che selbst –, führt Waldenfels in seiner »responsiven Phänomenologie« auf eine Struk-

tur derWiderfahrnis zurück, die der philosophischen Erfahrung bei Platonmit der »Pa-

thosformel«des thauma,dasVerwunderliche,eingeschrieben ist.DashäufigzitierteDik-

tum, dass das Staunen der Anfang der Philosophie sei, welches Platon auch imTheaitetos

122 Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 125f.

123 Vgl. Blanchot: L’entretien infini, 526.

124 Schlegel: »Fragmente«, 112.

125 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 72. Meyzaud stellt dabei auch die These auf, dass damit das

»medientheoretische Fundament für das Zeitalter des Netzwerkes« gelegt sei.

126 Vgl. Kalmbach: Der Dialog im Spannungsfeld von Schriftlichkeit und Mündlichkeit, 279.

127 Vgl. Waldenfels: Platon, 47.

128 Vgl. Waldenfels: Vielstimmigkeit der Rede, 19ff.

129 Vgl. ebd., 36.

130 Ebd., 15.

131 Vgl. ebd., 29.

132 Ebd., 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

durch Sokrates verkünden lässt,133 wendet Waldenfels in die »Kunde von einer Geburt

des Logos aus dem Pathos«134 sowie einen »dialogischen Pathos«.135 Das Hyperphäno-

men Schrift verdeutlicht demnach eine grundlegende Responsivität im Denken Platons

und besonders bezüglich seiner Auffassung der Sprache, die er auszuschließen bemüht

ist.Wenn sie sich jedoch als vorgängige Nachträglichkeit am Dialog und somit an einer

Urszene des platonischen Denkens Bahn bricht, muss sie der auch bei Waldenfels kri-

tisch beäugten »metaphysischen Deutung der Stimme«136 als eine Art Hyperphänomen

der Uneigentlichkeit entgegengehalten werden.

Logifzierung des dialogischen Pathos im Zeichen der Schrift

WennHavelock die Schrift alsmedientechnologische Bedingung dafür anführt, dass ein

den Dingen als »separate identity« gegenüberstehendes autonom-rationales Subjekt

philosophisch denkbar wird, führt er den Gedanken einer ursprünglichen Distanz ein.

Indem er die zuvor problematisierte Setzung und Voraussetzung von Subjektivität

als »first premise« veranschlagt, schreibt er anhand eines Blicks auf Literarisierung

eine Fortschrittsgeschichte. Er stellt die Zusammenhänge ›Mythos-Mündlichkeit-Herr-

schaft der alten Mächte der Dichtung‹ und ›Logos-Schriftlichkeit-abstraktes Denken‹

gegenüber und suggeriert damit eine mit der Schrift einhergehende Möglichkeit für

Liberalisierung oder gar Demokratisierung. Auch wenn Derrida vollkommen anders

argumentiert, schlägt er etwas Vergleichbares vor. Zwar spricht er die Schrift nicht von

der Gewalt frei, sondern gibt zu denken, dass der Eingriff durch eine vorgeblich gewalt-

same Schrift gegenüber dem lebendigenWort in der philosophischen Tradition stets als

Aggression und Deformation begriffen werde und hält dem entgegen, dass die Gewalt

der Schrift nicht eine zuvor unschuldige Sprache überkomme.137 DieOption einer »non-

›democratic‹ politics of writing« jedoch wird aufgrund einer von ihm angeführten Ver-

bindung der phonetischen Schrift mit einem »movement of ›democratization‹« etwas

vorschnell abgetan.138 Wenngleich in der Struktur der »archi-écriture« das kritische

Potenzial gegenüber Ansätzen erkennbar ist, die stabilisierende und normative, idea-

lisierende und essenzialisierende Voraussetzungen und Ziele aufweisen, stellt sich die

Frage, ob aus der vorgängigen Nachträglichkeit der Schrift eine ihrerseits normative

Disposition zur Infragestellung eines jedem Bestehenden abzuleiten ist. Wenn dabei

nicht nur eine metaphorische Beschreibung der Schrift angeführt werden kann, ist

uneindeutig, ob die Schrift aus derMetaphysik hinausweise, als Teil von ihr zu begreifen

ist, oder aber diese Alternativen nicht als ausschließlich zu begreifen sind. Diese Frage

ist nicht zuletzt deswegen bedeutsam, weil sie sich auf den Dialog übertragen lässt.

133 Vgl. Platon: »Theaitetos«, 155d: »Denn dies ist der Zustand eines gar sehr die Weisheit liebenden

Mannes, das Erstaunen; ja es gibt keinen andernAnfangder Philosophie als diesen, undwer gesagt

hat, Iris sei die Tochter des Thaumas, scheint die Abstammung nicht übel getroffen zu haben.«

134 Waldenfels: Platon, 10.

135 Ebd., 11.

136 Waldenfels: Vielstimmigkeit der Rede, 12.

137 Vgl. ebd., 73/66.

138 Vgl. Derrida: »Plato’s Pharmacy«, 144, Fußnote 68.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 227

In seinemAufsatz »Platon/Schrift/Derrida«139 bezieht Albrecht Koschorke bezüglich

dieser Gedankengänge eine Position, die eine vehemente Kritik Derridas nach sich

zieht. Wenn es einen philosophischen Phonozentrismus gebe, könne er »nicht darin

bestehen, die archaische Magie des Klangs in die Metaphysik aufzunehmen«. Vielmehr

sei der Phonozentrismus nur vor dem Hintergrund einer »Zäsur der Schriftlichkeit« zu

verstehen.140 Während die bei Derrida beschriebene Metapher des schlechten Schrei-

bens die Schrift in Platons bildsprachlichem Repertoire nicht ernst genug nehme, sei

die Schrift auf einem materiellen Niveau zur Grundlage alteuropäischer Wissenstheo-

rien zu zählen.141 Zwar werde im Phaidros eine einfache Gegenüberstellung von Schrift

und lebendiger Rede aufgemacht, daraus lasse sich jedoch nicht unmittelbar eine Pri-

vilegierung der Stimme schlussfolgern. Mit der Einschreibung in die Seele gehe ein

Bedingungsgefüge zwischen Schriftlichkeit und Innerlichkeit einher, die Koschorke als

nicht abgewertete Form der »inneren Inskription« bezeichnet.142 Mit einer ähnlichen

Stoßrichtungwie der zuvor zitierte Bierl, zeigt Koschorke, dass die Funktion der Schrift

in kultureller Hinsicht auf der einen Seite zwar als Gedächtnisstütze angesehen wer-

den muss. Auf der anderen Seite und quasi im Umkehrschluss – die Schrift ist dann

metaphorisch-begriffliches Hilfswerkzeug sine qua non, mit der auf eine zur Verfü-

gung stehende Beschreibungsmöglichkeit in der Lebenswelt zurückgegriffen wird, um

philosophische Erkenntnis begreiflich zumachen –wird bereits das Gedächtnis als gra-

phische Einprägeschicht verstanden, wie Koschorke mit dem imTheaitetos angeführten

Wachsblock verdeutlicht:143

So setze mir nun, damit wir doch ein Wort haben, in unsern Seelen einen wächser-

nen Guß, welcher Abdrücke aufnehmen kann, bei dem einen größer, bei dem an-

dern kleiner, bei dem einen von reinerem Wachs, bei dem andern von schmutzige-

rem, auch härter bei einigen und bei andern feuchter, bei einigen auch gerade, wie er

sein muß.144

Wenngleich Koschorke den Anspruch der Schriftkritik bei Platon nicht mindern wolle,

verweist er damit auf eine auf den ersten Blick »widersprüchliche textuelle Struktur«.145

Der Vorrang der Stimme werde nicht als etwas bereits Bestehendes durch einen dem

Logos äußerlichen Schriftmechanismus aus den Angeln gehoben, sondern sei als das

Resultat einer Konjunktion zwischen Logos und Schrift zu verstehen. Und schließlich

müsse sogar von einer »doppelten Abweichung« die Rede sein: »So wie das als Derivat

abgewertete Schreiben in den Ursprung der Vergegenwärtigung des Logos einrückt, so

139 Koschorke: »Platon/Schrift/Derrida«. Eine etwas ausführlichere Verschriftlichung der Kritik Ko-

schorkes an Derrida findet sich in: Koschorke, Albrecht: Körperströme und Schriftverkehr:Mediologie

des 18. Jahrhunderts, München: Fink 1999, bes. 323–346.

140 Koschorke: »Platon/Schrift/Derrida«, 53.

141 Vgl. ebd., 47.

142 Vgl. ebd., 43f.

143 Vgl. ebd., 45.

144 Platon: »Theaitetos«, 191c/d.

145 Koschorke: »Platon/Schrift/Derrida«, 45.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

wird umgekehrt die Rede ihrer lautlichen Äußerung, ihrer Vokalität enthoben.«146 Mit

Verweis auf Jesper Svenbro hebt Koschorke zunächst hervor, »daß bis in die Zeit Pla-

tons hinein Lektüre grundsätzlich ein Akt der Verlautbarung war.«147 Die Schrift könne

demzufolge nicht als bloße Transkription des gesprochenenWortes aufgefasst werden,

weil sie erst durch die Veräußerung zur Verstehbarkeit komme.148Wie aber der Blick auf

den »stillen Dialog der Seele mit sich selbst« verdeutlicht, ist Platon Teil einer Tradition,

in der eine jede Veräußerung einen schlechten Stand hat – auch die durch die Stimme.

Dementsprechend fragt Koschorke nach der medialen Produziertheit der »kontinuier-

lich durch die Ideengeschichte tradierten Vorstellung vom Logos als einem klanglosen

Wort« und »von der Sprache Gottes als einer stimmlosen Stimme«.149 Das platonische

Ideal einer Unmittelbarkeit des Logos sei entsprechend Teil eines medialen Substituti-

onsaktes, welcher der Schrift eine eigene Existenzform zugestehe, die im stillen Lesen

von Texten bestehe.150 Diese im Medium der Schriftsprache eingeforderte Stille ist Ko-

schorke zufolge durch und durch metaphysisch. Dementsprechend hält er Derrida ent-

gegen: »Das klangloseWort der Metaphysik ist der Logos der Schrift.«151

Auch wenn Koschorke mit der von ihm vorgeschlagenen und ›der Dekonstruktion‹

gegenübergestellten ›Mediologie‹ damit zu ähnlichen Ergebnissen kommt wie Derri-

da,152 bieten seine Überlegungen einen wichtigen Hinweis. Polemisch formuliert er,

dass »eine zum Agnostizismus tendierende Rede vom unbegrenzbaren und digres-

siven Spiel der Signifikanten« einer in der Schrift möglichen »faktischen Gewalt der

kulturellen Signifikationsmechanismen« nicht standhalte.153 Die Schrift auf einen Um-

schlagplatz der »archi-écriture« zu reduzieren, so lässt sich zusammenfassen, tendiert

zu einer Vernachlässigung des Umstands, dass sie sich in der Tradition als Technik

sowohl der Gelehrsamkeit als auch der Bildung und Festigung der Vorstellung eines

Logos auszeichnen kann, die wirksameMachtverhältnisse entfaltet.

Dass die Schrift kein genuin demokratisches Phänomen ist, bezieht auchWaldenfels

in seine Überlegungen ein. Mit diesen lässt sich eine für die Schrift zu beschreibende

Ambiguität auf den Dialog übertragen.Die Schrift ist beiWaldenfels zwar einerseits ein

»Hyperphänomen«, welches das mit dem Dialog einhergehende Denken von Distanz,

Pathos, Fremdheitserfahrung,Nachträglichkeit und gespaltener Vorgängigkeit greifbar

146 Ebd., 48f.

147 Ebd., 49; vgl. Svenbro, Jesper: Phrasikleia. Anthropologie de la lecture en Grèce ancienne, Paris: Editions

La Découverte l988. Vgl. die dt. Übersetzung: Svenbro, Jesper: Phrasikleia: Anthropologie des Lesens

im alten Griechenland, übers. v. Peter Geble, Paderborn: Fink 2005.

148 Vgl. Koschorke: »Platon/Schrift/Derrida«, 50.

149 Vgl. ebd., 49.

150 Vgl. ebd., 54f.

151 Ebd., 53.

152 Vgl. Geisenhanslüke, Achim: »Schriftkultur und Schwellenkunde? Überlegungen zum Zusammen-

hang von Literalität und Liminalität«, 97–119, in: Ders./Mein, Georg (Hg.): Schriftkultur und Schwel-

lenkunde, Bielefeld: transcript 2015, 111ff. Die BeobachtungGeisenhanslükes, dass Koschorkeweni-

ger eine Kritik als vielmehr eine BestätigungDerridas formuliert, lässt sich anhand des letzten Sat-

zes seines Aufsatzes bestätigen: »Im Zeitalter medialer Megamaschinen kommt alles darauf an,

die Herstellung von Ursprünglichkeit durch Substitution, von Unmittelbarkeit durch Vermittlung

als wirklichkeitsmächtigen Prozeß zu beschreiben.« (Koschorke: »Platon/Schrift/Derrida«, 58).

153 Ebd., 57.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 229

werden lässt.154 Die dialogische Philosophie könne jedoch andererseits auch dem lang-

fristigen Entwicklungsziel der hegelschen Dialektik zugeordnet werden, die, von allen

Zufälligkeiten in Gestalt und Hergang bereinigt, so Waldenfels, einen Übergang vom

Dia-Log zum Dia-Log vollzieht.155 Mit dem Übergang vom Dia-Log zum Dia-Log – die

Lacoue-Labarthe und Nancy mit einer gleichlautenden Formulierung in »Dialogue sur

le dialogue« als Grenze zwischen Theater und Philosophie fassen156 – hebt Waldenfels

eine Aufhebung der Reflexion der Urferne des Dialogischen hervor. »Ein Dialog, der um

einen einzigen Logos kreist und als ›Homologie der Gesprächspartner‹ inszeniert wird,

entpuppt sich als ein Monolog mit verteilten Rollen.«157 Der vonWaldenfels beschriebe-

ne Übergang ist der zum stillen Lesen beziehungsweise einer Entkopplung des Dialogs

von der im Anschluss an Jazdzewska hervorgehobenen Veräußerung.158 Eine »Logifizie-

rung« der Philosophie, die mit der stillen Idealität des Logos in der Schrift einhergeht,

vollzieht eine schleichende Umwandlung der »Pathosformel« in einenMono-Logos,mit

der die Verwiesenheit auf eine:n Andere:n, ein Anderes oder eine Andersartigkeit aufge-

hoben wird: Der Logos neige zu einer Einholung des dialogischen Pathos.159 Deswegen

stellt Waldenfels auch schon im Vorwort zu seinem Platon-Buch die Frage, ob nicht der

platonische Dialog auf einen Monolog der Vernunft hinausläuft, der mit der Fremdheit

des eigenen wie des fremdenWortes nur teilweise vereinbar ist.160

FolgtmanPlatons Schriftkritik über denPunkt der unerhörtenNachträglichkeit und

Vaterlosigkeit hinaus, schickt die Schrift sich an, das Problem aus demWeg zu räumen,

das mit ihr beschreibbar geworden ist: Während sie das Denken im Dialog nach dem

Ableben Sokrates’ unter den Voraussetzungen von Verspätung undNachträglichkeit zu-

nächst ermöglicht hatte, kann sie in einem zweiten Schritt eine Aufhebung der im so-

kratischenVerfahrenangelegtenFerne aufweisen,weil sie eine grundsätzlicheAbwesen-

154 Eine Ambivalenz der Schrift, die durch den toten Buchstaben gegenüber dem lebendigen Geist

gefasst wird, und die damit benennbar gewordene »postliterale Oralität« liegt auch darin (vgl.

Waldenfels: Vielstimmigkeit der Rede, 41), was Waldenfels als Ferne im Anschluss an die indirekte

Mitteilung bei Sören Kierkegaard beschreibt: »Auch die auf Verständigung angelegte Symmetrie

zwischen Gesprächspartnern [Waldenfels bezeichnet sie im Platon-Buch als »Homologie der Ge-

sprächspartner«, Waldenfels: Platon, 36] wird durchkreuzt durch asymmetrisch auftretende frem-

de Ansprüche, die einer Normierung vorausgehen. Das Achten auf fremde Ansprüche läßt sich

niemals völlig in eine Logik wechselseitiger Anerkennung integrieren. Ferne in der Nähe besagt

also, daß bestimmteMomente der Ferne der leibhaftigenGegenwart vonAnfang an innewohnen.«

(Waldenfels: Vielstimmigkeit der Rede, 37).

155 Vgl. Waldenfels: Platon, 37. Vgl. zu einer anderen Lesart des Dialogs bei Hegel das fünfte Kapitel

in diesem Band.

156 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 74. Vgl. dazu in dieser Unterschung,

142.

157 Waldenfels: Platon, 36. Waldenfels zitiert Szlezàk, Thomas A.: Platon und die Schriftlichkeit der Phi-

losophie. Interpretationen zu den frühen und mittleren Dialogen, Berlin: de Gruyter 1985.

158 Vgl. Jazdzewska: »From Dialogos to Dialogue«, 24; vgl. Platon: »Theaitetos«, 161e.

159 Vgl.Waldenfels: Platon, 11.Waldenfels’ Überlegung ähnelt der von Rüdiger Campe auf das 18. Jahr-

hundert bezogenen Beschreibung des dialogisch-wissenschaftlichen Schreibens als Tilgung »al-

ler einen Selbstbezug reflektierenden Fremdadressen«, welches geprägt ist von der »reflexive[n]

Praktik selbstobjektivierender Affekterregung, einer Nachahmung des Eigenaffekts«. (Vgl. Cam-

pe: Affekt und Ausdruck, 50f.). Vgl. dazu im vorliegenden Band, 32/336.

160 Vgl. Waldenfels: Platon, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

heit und Distanz mit einer Fülle des Logos im stillen Lesen zu ersetzen bestrebt ist. Die

vorgängige Nachschrift, die in Bezug auf den Dialog herausgearbeitet wurde, wird zur

Vorschrift, was auch Platon mit der Möglichkeit eines starren Glaubens an das, was in

Büchern steht, zu verdeutlichen sucht.161 Die Schrift im Umfeld des Dialog lässt sich in

ihrer Hyperphänomenalität somit als Kippfigur zwischen einer radikalen Uneigentlich-

keit und einer Aufhebung in eine quasi-dialogische Monologizität fassen.

4.4 Dialogische Monologizität und Transkriptivität

Die Schrift ist der platonischen Philosophie und der in ihr ausgearbeiteten Vorstellung

des Dialogs nicht äußerlich. Das hat sich mit der Untersuchung des Prologs zur Nach-

schrift in PlatonsTheaitetos alsHyperphänomender dramatisch-dialogischenAnlage sei-

ner Philosophie sowie des Denkens als ›Dialog der Seele mit sich selbst‹ gezeigt. Die

Schrift erweist sich als vielschichtigesMedium, die bei Havelock Bedingung von Platons

Denken war, von Derrida als das seine Philosophie unterminierende Prinzip beschrie-

ben wurde, bei Bierl als notwendiger Hintergrund der Vorstellung des Lebendigen ge-

fasstwird,beiKoschorkedahingegendasPotenzial des klanglosenLogosderMetaphysik

aufweist. Die Schrift ist eine Schranke, hinter die Platons Denken nicht zurückkommt,

und dabei dennoch das von Derrida diagnostizierte Potenzial einer Überschreitung des

Denkens der Metaphysik mit sich bringt. Dabei nimmt sie eine Zwischen- und Schwel-

lenstellung ein, mit der sich auch die Position des Dialogs zwischen Urferne und einer

Tendenz zur Mono-Logifizierung erhellen lässt.Wenn die Schrift – so ließe sich die von

Arendt an Platon geäußerte Kritik einordnen162 – das thaumazein in das Verfahren eines

auf den Begriff zu bringenden Staunens umwandelt, statt auf ein in jedem dialegesthai

geäußertes sokratisches Nachfragen nach einer Umformulierung bezogen zu sein, hat

sie einenÜbergang vomDia-Log zumDia-Log vollzogen: »DerDia-log,der sich zwischen

verschiedenen Personen abspielt, weicht mehr undmehr einemDia-log, in dem der Lo-

gos unisono den Ton angibt.«163

Gerade im Hinblick auf die vorgängige Nachträglichkeit der Schrift, die eine ver-

meintliche Unmittelbarkeit des Denkens im Dialog aussetzt, stellt sich dabei die Frage,

ob der Logos in die Position einer absoluten Vorrangstellung eingehen kann.Die Kippfi-

gur der Schrift ist, mit Waldenfels gesprochen, zwischen der Pathos-Formel in der pla-

tonischen Philosophie und einem dieMöglichkeiten des Responsiven überschreibenden

Monolog des Logos anzusiedeln.Weil sich somit Konvergenzen und Überschneidungen

zwischenSchrift undDialogauftun,wirdeinanhanddesSchriftdenkens entfaltetesDia-

log-Verständnis imAnschluss an und nach Platon erkennbar, das sich als »mediale Logik

[einer] kulturellen Semantik«164 fassen lässt.

161 Vgl. Platon: »Phaidros«, 268 b/c/d.

162 Vgl. dazu in dieser Studie, 191.

163 Waldenfels: Platon, 37.

164 Jäger: »Transkriptivität«.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 231

Vom Dia-Log zum Dia-Log

Dass die Vorstellung einer durch die Schrift verkündeten Idealität des Logos, eine Lo-

gik ohneDia-Log, ohne das auch von der Abschweifung bedrohte Hindurchgehen durch

Worte und ohne Hinwendung an eine:n Andere:n – ein Logos des Logos oder ein logi-

scher Logos – keine vollkommene Allmacht entfalten kann, führt Waldenfels zunächst

anhand dermisologoi aus. Der Umgangmit »Vernunftfeinden« und »Redehassern« stellt

Waldenfels zufolge ein altes und neues Problem zugleich dar.165 Sie bedrohenmit ihrem

antilogischen Verhalten zwar eine Unterredung, zeigen damit aber auch auf, dass nicht

mehr als »ein Rest an Mit-ein-ander« am Grunde des Dialogs steht, das sich seinerseits

nicht logisch zum Ausdruck bringen lasse. Am Ende gehe es um mehr als nur den Lo-

gos, weil er ohne etwas Anderes – ein:e Andere:r, an die:den sich der Logos richtet und

auf dessen Zuhörer:innenschaft er zählen muss – zwecklos bleibe.166 Daraus leitet Wal-

denfels ab: Der Logos allein kann die Rede nie völlig beherrschen, auch wo sie mit ihm

gegen die Unvernunft der Antilogiker verteidigt werden muss. Der damit aufgeführte

Einbruch des Antilogischen, denWaldenfels auchmit der Formulierung der »alogischen

Ränder des Dialogs« umschreibt, ist ihm demzufolge nicht äußerlich:

Doch was man auch dagegen unternehmen mag, die Rede läßt sich nie völlig vom Lo-

gos beherrschen. Sie beschränkt sich nicht auf sachliche Darlegungen und begleiten-

de Appelle; sie läßt Momente des Ausdrucks und der Selbstdarstellung durchdringen,

in denen die Dominanz der Darstellungsfunktion durchbrochen wird. Dazu gehören

auch körpersprachliche Äußerungen wie das Schneuzen, das Thrasymachos dem So-

krates anempfiehlt und das an das Niesen des Aristophanes erinnert.167

DerDialog kann somit nicht ohne das gedachtwerden,was ihm äußerlich ist und bleibt,

auch wenn damit an der Grenze des Logos gerührt wird. An seinen Rändern kommt der

Dialog in Kontakt mit dem Alogischen. Ohne diesen Kontakt wäre er kein Dialog mehr,

sondern einMonolog der Vernunft, der aber aufgrund der in ihm vorgenommenen Ver-

absolutierung der Vernunft als unvernünftig zu bezeichnen ist.168

Waldenfels durchdenkt einenmonologisch-logischen Trend, dem der Dialog jedoch

nicht gänzlich unterworfen werden kann. Die Aussetzung einer absoluten Vernunft er-

folgt nicht nur durch erklärte Vernunftgegner: »Der Dialog entzieht sich dem monolo-

gischen Trend, sobald solche hetero-pathischen oder ko-affektivenMomente Beachtung

finden.«169 Dies sei der Fall, wenn ein Redender nicht etwas enthüllt, sondern sich An-

deren gegenüber bloßstellt und sich damit aussetzt und verletzbar macht. Hier wären

dann aber nicht nur sympathetische Regungen im Text anzuführen, sondern auch die li-

terarische Gestaltung des Textes. Die formale, alogische Seite des platonischen Dialogs,

165 Vgl. Waldenfels: Platon, 40f.

166 Vgl. ebd., 42.

167 Vgl. ebd., 44.

168 Mit Schwerpunkten auf Fragen nach der Gemeinschaft und der Veraugabung wird das Verhältnis

des Dialogs zu dem, was ihm äußerlich bleibt, in der vorliegenden Untersuchung im Kapitel zu

Heiner Müller diskutiert.

169 Waldenfels: Platon, 45.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

die dasWie reflektiert, in dem ein Inhalt kommuniziert wird, lässt sichmit demZusam-

menhang von Verspätung und Nachschrift im Prolog desTheaitetos-Dialogs zusammen-

bringen.Waldenfelsweist deshalb speziell auf dieDurchmischung von erzählendemBe-

richt und mimetischer Gestaltung hin.170 Eukleides räumt ein, dass er die erzählenden

Elemente aus seiner schriftlichen Aufzeichnung der Unterredung entfernt hat, um die

Lesbarkeit des Dialogs zu vereinfachen.171 Die Nachträglichkeit, die dem Verhältnis der

Schriftsprache zumgesprochenenWort zugrunde liegt,wird damit in ihremVerschwin-

den hervorgehoben, zum Ausgangspunkt der dramatisch-dialogischen Anlage der pla-

tonischen Philosophie erhoben, sowie darüber hinaus auch als verallgemeinerbares Pro-

blemnachdemTodSokrates’ eingeführt.Waldenfels verweist in seinemPlaton-Buch auf

eine bei Platon zu beobachtende »parasitäre Interkorporeität«, die von Michel Serres in

eine kommunikative Form des Dritten (»le tiers exclu«) überführt worden sei.172 Serres

schreibt:

Such communication [dialogue] is a sort of game played by two interlocutors con-

sidered as united against the phenomena of interference and confusion, or against

individuals with some stake in interrupting communication. These interlocutors are

in no way opposed, as in the traditional conception of the dialectic game; on the

contrary, they are on the same side, tied together by a mutual interest: they battle

together against noise. […] They exchange roles sufficiently often for us to view them

as struggling together against a common enemy. To hold a dialogue is to suppose a

third man and to seek to exclude him; a successful communication is the exclusion

of the third man. The most profound dialectical problem is not the Other, who is

only a variety – or a variation – of the Same, it is the problem of the third man.173

Auch wennmit der englischen Übersetzung des »tiers exclu« bei Serres mit »thirdman«

einepersonale Lesart vorgeschlagen scheint, lässt sichdas »Dritte« bei Serres aufdie ent-

lang der Schrift bei Platon entfaltete Problem der Sprache beziehen. Das liegt nicht zu-

letzt deswegennahe,weil Serres von»interference«,»confusion«und»noise« spricht,ge-

gen die sich die Dialog-Partner zugunsten einer Idealität des Logos gemeinsam durch-

setzen. Am Ende seines kurzen Textes hält er fest, dass die Verknüpfung der dialekti-

schenMethodemit demprozessualenArbeitsplan imHinblick auf abstrakte Ideale nicht

lediglich ein Unfall oder eine willkürliche Entscheidung in der Ideengeschichte sei, son-

dern in der Natur der Sache liege: »To isolate an ideal form is to render it independent

of the empirical domain and of noise.«174 Auch wenn dieser Hypothese eines zwangs-

läufigen und naturgegebenen Ausschlusses jenes Dritten im Dialog, das als vorgängi-

ge Nachträglichkeit und mithin als Veräußerung in die Medialität beschrieben wurde,

nicht in ihrer Allgemeinheit gefolgt werden kann, so erscheint sie mit Blick auf Platon

170 Vgl. ebd., 37.

171 Vgl. Platon: »Theaitetos«, 143c.

172 Waldenfels: Platon, 259.

173 Serres, Michel: »Platonic Dialogue«, übers. v. Marilyn Sides, 65–70, in: Ders.:Hermes. Literature, Sci-

ence, Philosophy, hg. v. Harari, Josué V./Bell, David F., Baltimore.: JohnHopkins Univ. Press 1982, 66f.

174 Ebd., 70.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 233

doch überzeugend. Einemit der Schrift bei Platon denominierte Distanz undNachträg-

lichkeit, welche auf die Struktur der »archi-écriture« verweist, und die Waldenfels als

das Entgleiten der Sprache beschreibt,wird der Platon-Lektüre Serres’ zufolge zunächst

gesetzt und in Kauf genommen, anschließend jedoch ausgeschlossen. Durch die spezi-

fische literarische Gestaltung des platonischen Textes – eine, die das Bewusstsein einer

Medialität des Denkens im Dialog formuliert – wird der Dialog als Ausdrucksmedium

der reinen, unmittelbaren Idealität des Logos suspendiert und unterlaufen. Die anhand

von Platons Schriftdiskurs an der Sprache erkennbar gewordene Veräußerung ist durch

dasDritte der literarischenGestaltungmarkiert.Platon kommthinter die ursprüngliche

Verspätung undNachträglichkeit imDialog nurmit einer starken Behauptungsrhetorik

der Idealität und Präsenz des Logos zurück.

Statt Mündlichkeit und Schriftlichkeit in ein Verhältnis des gegenseitigen Aus-

schlusses zu setzen, oder sie gar gegeneinander auszuspielen, ist es vor dem Hinter-

grund der Ausführungen Waldenfels’ und Serres’ produktiver, von einer »Mündlichkeit

in der Schriftlichkeit«175 zu sprechen. Waldenfels formuliert mit Blick auf Platon und

im Anschluss an Maurice Merleau-Ponty ein »chiasmatisches Ineinandergreifen von

Mündlichkeit und Schriftlichkeit«, welches eine »säuberliche Abgrenzung von Oralität

undSkripturalität« ausschließe.176Mit einer solchenVerbindung,welche diemateriellen

wie auch die metaphorischen Dimensionen der Schrift gleichermaßen ernst nimmt,

wird greifbar, inwiefern die Verspätung und die Nachträglichkeit der Schrift mit einer

Verwiesenheit auf den Anderen einhergehen. Waldenfels spricht in Zwischenreich des

Dialogs177 davon, dass in jedemMonolog bereits ein impliziter Dialog angelegt ist:

Der Monolog, in dem ich ausdrücklich nur mit der Sache konfrontiert bin und auf An-

dere nicht achte, ist doch ein impliziter Dialog. Was der Einzelne von sich aus denkt,

tut und schafft, fügt sich ein in den gemeinsamen Horizont derer, die mitdenken, mit-

handeln, mitleben und dabei Wirkungen empfangen und ausüben. Wie ich in jeder

Setzung implizit meine früheren Entscheidungen und Überzeugungen ergänze, be-

stätige oder widerrufe, so setze ich mich immerfort auch mit fremden Setzungen aus-

einander. Selbst imMonolog führe ich einen unausdrücklichen und beiläufigen Dialog

mit Andern, deren Bild ich mir vorhalte, deren Rat oder Verbot mich begleitet, deren

Gegenmeinung mich herausfordert.178

Die Schrift und ihre spezifische Zeitlichkeit – die Erfahrung, dass in der Schrift ein voll-

kommenes Bei-sich-Sein unmöglich ist – bringt zumVorschein, dass der Urheber einer

Rede als ihr »Vater« unmöglich in einem reinenMonolog verbleiben kann.Die bei Serres

beschriebene Ausschließung des Dritten ist nicht gänzlich umsetzbar, weil die dialogi-

scheKommunikationnicht nur einemZeithorizont eingeschrieben ist.Die Schrift öffnet

das Hier und Jetzt der Sprache auf ihr eigene andereMöglichkeiten. Ein vonWaldenfels

veranschlagter »fremde[r] Anspruch«, so wird deutlich, »läuft über ein anonymes Drit-

175 Waldenfels: Vielstimmigkeit der Rede, 42.

176 Vgl. Waldenfels: Platon, 13.

177 Waldenfels: Das Zwischenreich des Dialogs.

178 Vgl. ebd., 193.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

tes wie Sprache und Sitte oder über einen personalen Dritten«.179 Die Möglichkeit eines

mit sich identischen Dia-Logs wird durch einen, der selbstgenügsamen Rede vorgela-

gerten, Dia-Log unterlaufen und ausgesetzt. Im Hindurchgehen durch die Worte be-

findet sich die Rede in einem »unausdrücklichen und beiläufigen Dialog mit Andern«.

Wie bereits im zweiten Kapitel herausgearbeitet wurde, betonen diesen Umstand –mit

einem Schwerpunkt auf der »Theater-Schreibweise« und der »Anrede« sowie einer da-

mit einhergehenden präsubjektiven »Verräumlichung« – im Hinblick auf eine dialogi-

sche Struktur der Sprache auch Nancy und Lacoue-Labarthe.180 Aus dieser Überschnei-

dung lässt sich ableiten: Platon präsentiert mit seiner Situierung des Dialogs in seinem

Schriftdenken zwar eine dramatisch-dialogisch angelegte Philosophie. Dieses aber als

Vorläufer desDramas derNeuzeit, unddenmit ihmeinhergehenden subjektphilosophi-

schen Bedingungen sowie seinem spezifischen Verständnis von Repräsentation zu be-

greifen, ist nicht haltbar. Auf die mit der Aufklärung und im Zuge eines spezifischen se-

miotischen Diskurses im 18. Jahrhunderts prominent gewordene Vorstellung einer An-

thropologie imDialog – also einer unmittelbaren Begegnung desMenschenmit sich als

Lösung auf das »Abhandenkommen eines absoluten Anfangs«181 – kommt die Untersu-

chung im Lessing-Kapitel zurück.182 Die dialogischeMündlichkeit in der Schriftlichkeit

lässt sich mit dem Begriff der »Transkriptivität« weiterdenken, den Ludwig Jäger in ei-

nem Aufsatz »Zur medialen Logik der kulturellen Semantik« entwickelt.183

Transkriptivität und Dialog

Transkriptivität ist das »einzige Verfahren der Lesbarmachung vonWelt«.184 Den zuvor

diskutierten Überlegungen zur Schrift bei Havelock, Derrida und Koschorke gegenüber

vergleichbar, setzt Jäger mit der Transkriptivität ein mediales Verfahren als konstitutiv

für die Wirklichkeitserfassung voraus.Wie Jäger in diesem Zuge hervorhebt – und hier

wird erkennbar, dass er trotz zahlreicher Überschneidungen eher bei Havelock und Ko-

schorke als bei Derrida zu verorten ist –, habe Schrift phonologische Strukturen über-

haupt erst konstituiert und gefestigt, oder aber einer weniger radikalen Position zufol-

ge »den non-fluiden, diskontinuierlichen Gegenstand, eben als Skript, konstituiert«.185

Dass Hieroglyphik und Emblematik als Beweis für die Prägung der Mediengeschichte

durch transkriptive Verfahren anzuführen sind, stellt einen Vorrang des Alphabetismus,

den Koschorke bereits bei Havelock als Problem ausmacht, in Frage.186 Die Frage der

Transkriptivität ist deswegen interessant,weil mit ihrer Hilfe demPhantasma einer un-

vermittelten Präsenz imDialog eine Absage erteilt werden kann – sei es der einer Ideali-

tät des Logos, einer Idealisierung des Verhältnisses des Ich im (stillen) Gespräch zu sich

179 Vgl. Waldenfels: Platon, 67.

180 Vgl. in der vorliegenden Studie, 138f.

181 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

182 Vgl. in diesem Band, 315ff.

183 Jäger: »Transkriptivität«.

184 Ebd., 40.

185 Ebd., 31.

186 Vgl. ebd., 43.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 235

selbst oder zu Anderen –und sich der Dialog (des Denkens) damit weiterhin auch inner-

halb des größeren Kontextes der Frage nach einer »Lesbarmachung von Welt« verorten

lässt. Ein entlang der Transkriptivität verstandener Dialog bildet niemals schlichtweg

etwas Bestehendes ab. Transkriptivität, mit dessen Hilfe sich das platonische Denken

sowie die dramatisch-dialogische Anlage seiner Philosophie als Annäherung an einen

durch sie selbst mediierten Logos beschreiben lässt, ist ein Vermittlungsvorgang, der

trotz einer ihm eigenen Verspätung konstitutiv für dasjenige ist, dessen Transkript er

anzufertigen scheint. Das wird besonders anhand der nachfolgenden Passage in Jägers

Text deutlich:

Die Applikation dieser Terme [Transkripte, Skripte, Prätext, M. W.] aus dem Wort-

feld der Skripturalität auch auf nonliterale Symbolsysteme ist dabei ausdrücklich

intendiert. Skript-Status erhalten Symbolsysteme oder Ausschnitte von diesen nur

dadurch, daß sie transkribiert werden, also aus Prätexten in semantisch auf neue

Weise erschlossene Skripte verwandelt werden. Tatsächlich stellt also jede Transkrip-

tion die Konstitution eines Skripts dar, wiewohl das Verfahren zunächst auf ein schon

vor seiner transkriptiven Behandlung existierendes symbolisches System trifft.

Es offenbart sich hier also eine eigentümliche Beziehungslogik von Prätext, Skript

und Transkript: Obgleich der Prätext der Transkription vorausgeht, ist er als Skript

doch erst das Ergebnis der Transkription.187

Jäger schließt mit seiner Beschreibung einer »Beziehungslogik von Prätext, Skript und

Transkript« an die Kritik eines »Basismythologems der Theorien des Geistes« an, von

dem auch eine phonozentrisch angelegte Philosophie gekennzeichnet ist, insofern sie

auf eine »medienfreie unddamit unverstellteErkennbarkeit beziehungsweiseRepräsen-

tation des Realen«188 verweist. Insbesondere ein Kognitivismus, so Jäger, unterstelle den

Dingen der Anschauung eine prämediale Identität und ein den mentalen Symbolen in-

trinsisches Vermögen, auf diese zu referieren.189 Auch er greift damit jenes Problem auf,

das imHinblick auf das Denken der Diskontinuität nach der Romantik in der vorliegen-

den Studie bereits diskutiert wurde: Die vermeintlich ausschließliche Alternative zwi-

schen einer Sprache, die an ein unendlich entzogenesWirkliches nicht heranzukommen

vermag einerseits, und einer Sprache andererseits, die einzig als Horizont einer Kon-

struktion von Wirklichkeit gelten kann. Er bezieht diese Oppositionslogik auf das Pro-

blemeiner ›postmodernen‹Gegenwart: Die an die Vorstellung einer prämedialen Identi-

tät anschließendeThese eines »postmodernenSchrumpfstatus desHumanen« führe un-

mittelbar zur der Behauptung eines »für das rezente Subjekt beklagte[n] Zustand[s] an-

thropologischer, zwischen Realität und Virtualität oszillierender Ungewißheit«.190 Weil

Jäger dieser kulturpessimistischenÜberlegungnicht folgt,widerspricht er dembehaup-

teten »Prinzip der alle Differenzen und damit auch jede Semantik auslöschenden frak-

talen Selbstähnlichkeit, das die telematische Kommunikation bestimmt«.191 Mit dem in

187 Jäger: »Transkriptivität«, 30.

188 Ebd., 21.

189 Vgl. ebd., 25.

190 Ebd., 27.

191 Vgl. ebd., 28.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Bezug auf Platon verwandten Vokabular lässt sich Jägers Beschreibung auf die, ausge-

hend von der Vorstellung einer Idealität des Logos formulierte, Kritik der Schrift über-

tragen. Jäger geht von der Beobachtung aus, dass die häufig wiederkehrende Diagno-

se einer Krise der Repräsentation nicht Kennzeichen einer Verfallsgeschichte sei, die

sich gegen zuvor intakte oder unproblematischeMechanismender Sinnkonstitution ab-

zeichnet. Vielmehr seien die festgestellten Unzulänglichkeiten symptomatisch für eine

mediale Anthropologie des Menschen.192

Eine grundlegende »Symbolizität unseres Weltbezugs«, die von Jäger auch als Dis-

kursivität paraphrasiert wird,193 sei nicht nur als intermediales Verfahren der Lesbar-

machung durch eine Übersetzungsleistung in andere Zeichensysteme zu verstehen. Be-

reits das intramediale Verfahren, mit Sprache über Sprache zu kommunizieren, deren

offenkundigsten Formen Jäger als »Paraphrase«, »Erläuterung« und »Explikation« fasst,

sei transkriptiv.194 Demzufolge sei schon das Archimedium,wie Jäger Sprache fasst, von

transkriptiven Verfahren durchzogen. Wenn demnach bereits das »sozusagen einsame

Sprechen« mit sich transkriptiv verfährt, wie Jäger betont195 – ihm also eine Eigentran-

skription und Selbstlektüre zukommt –, liegt die Diagnose nahe, dass der von Platon

geprägte Begriff des dialogos, undwie er im Anschluss an die Formulierung des Denkens

als »Zwiegespräch der Seele mit sich selbst« diskutiert wurde, als eine Art gedanklicher

Vorläufer der von Jäger beschriebenen Transkriptivität zu verstehen ist.

Der Dialog, so ließe es sich formulieren,muss in Folge Platons mit Rücksicht auf ei-

ne »Lesbarmachung der Welt« und anhand der Urferne des transkriptiven Verfahrens

begriffen werden. Denn erstens ist die Erschließung des philosophischen Denkens auf

Grundlage der von Havelock konstatierten Verschiebung zu einer umfassenden Schrift-

kultur als entscheidendesFundament zumStandpunkt einermedialenAnthropologie zu

verstehen,auchwennPlaton –mitDerrida gesprochen –eine grundlegendeAbsenzund

Distanz durch eineRhetorik der Präsenz zuüberzeichnen bestrebt ist. Zweitens folgt die

Transkriptivität in Gestalt von Paraphrase, Erläuterung und Explikation, ohne die Jäger

zufolge weder ein Prätext – also eine vermeintlich primäre Erscheinung – zu denken ist

noch so etwas wie ein Selbstverhältnis desMenschen zu fassenwäre, präzise der Auffor-

derung des dialegesthai, das als »examination and refutation of each other’s conceptions

and opinions«196 charakterisiert worden war. So wie Transkriptivität konstitutiv für das

Skript ist, dessen prä-transkriptives Sein nur vermittels einer »archi-écriture« oder ei-

nes Seeleneinschreibeverfahrens überhaupt erst geschaffen wird, ist in dieser Perspek-

tive auch der Dialog konstitutiv für die vermeintlich prä-expressive Idealität des Logos,

und nicht umgekehrt.

Daran anschließend stellen sich drei Fragen. Ist – ausgehend von dem zuvor zitier-

ten »Zusammen- undMiteinander-sein der Verschiedenen«197 –mit Arendt nicht deut-

lich geworden, dass der »stille Dialog der Seele mit sich selbst« nach dem Vorbild eines

192 Vgl. ebd., 26.

193 Vgl. ebd.

194 Ebd., 29.

195 Vgl. ebd., 40.

196 Vgl. Jazdzewska: »From Dialogos to Dialogue«, 24; vgl. Platon: »Theaitetos«, 161e.

197 Arendt, Hannah: Denktagebuch, 16, Heft I [21] – August 1950.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 237

Dialogsmit Anderen gestaltet ist?Wie steht es um jene »tiefere und ursprünglichere Zo-

ne« des heteron, die Derrida zufolge weder der Subjektivität noch der Objektivität ganz

zugeschlagen werden könne198 und die in der vorliegenden Untersuchung ausgehend

von der Vorstellung der »Sprache als Dialog« primär mit Blanchot adressiert wurde?199

Ist Alterität, Andersheit oder schlichtweg Anderesmit Transkriptivität überhaupt denk-

bar?

Das Hindurchgehen durch Worte, das den Dialog auszeichnet, lässt sich mit Jäger

als ein sinngenerierendes Wechselspiel zwischen Mentalität und Sinnlichkeit beschrei-

ben. Transkriptivität zeichnet sich durch Prozesse der Übertragung aus, ohne deren

veranschaulichendenCharaktermentale Begriffe leer bleiben,wie Jäger unterHinzuzie-

hung Kants betont.200 Diese Übertragung rufe den intra- sowie intermedialen Prozess

der Übersetzung auf, welcher als Modellfall der Unmöglichkeit einer »monomedialen

Semantik«201 gelten könne. Insofern der transkriptiv-dialogische Vorgang auf keine

»transsymbolische Realwelt« stoßen kann, geht die in Jägers Ausführungen gesondert

beschriebene, der »einsamen« gegenübergestellte, dialogische Rede über die auto-

hermeneutische Dimension der Selbsttranskription und Selbstlektüre hinaus. Auf der

Rezipientenseite sei das Verstehen geprägt

[…] durch die fortlaufend hypothetische Transkription der Rede des Anderen, die die

Form einer hetero-rhetorischen Zu-Ende-Konstruktion der Alter-Äußerungen auf dem

jeweiligen Stand ihrer Entfaltung annimmt.202

Auch wenn Jäger diesen Gedanken nicht weiter ausführt: Hiervon ausgehend lässt sich

von einer Unterbrechung des gewissermaßen einsamen Transkripts sprechen. Die em-

pirisch-dialogische Rede istmit Anderen konfrontiert, deren Rede gedanklich weiterge-

führt, das heißt in ein hypothetisches Transkript übertragenwird.Die Rede der Anderen

wird lesbar, auch wenn sie sich in und als die Differenz der im Transkript vorformu-

lierten Erwartungshaltung und tatsächlichen Äußerung herausstellen muss. Was und

wie der Andere entgegnet, ist zwar durch eine Transkription zuvor hypothetisch weiter-

gedacht und durch eine »Zu-Ende-Konstruktion« vorweggenommen.Dieses Transkript

198 Vgl. Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, 193.

199 Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 131ff.

200 Vgl. Jäger: »Transkriptivität«, 39. Er bezieht sich hier auf die Kritik der reinen Vernunft: »Unsre Na-

tur bringt es so mit sich, daß die Anschauung niemals anders als sinnlich sein kann, d. i. nur die

Art enthält, wie wir von Gegenständen affiziert werden. Dagegen ist das Vermögen, den Gegen-

stand sinnlicher Anschauung zu denken, der Verstand. Keine dieser Eigenschaften ist der andern

vorzuziehen. Ohne Sinnlichkeit würde uns kein Gegenstand gegeben, und ohne Verstand keiner

gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher

ist es eben so notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen (d. i. ihnen den Gegenstand in der

Anschauung beizufügen), als, seine Anschauungen sich verständlich zumachen (d. i. sie unter Be-

griffe zu bringen). Beide Vermögen, oder Fähigkeiten, können auch ihre Funktionen nicht vertau-

schen. Der Verstand vermag nichts anzuschauen, und die Sinne nichts zu denken. Nur daraus, daß

sie sich vereinigen, kann Erkenntnis entspringen.« (Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 97f (B 75)).

201 Jäger: »Transkriptivität«, 39.

202 Ebd., 40.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

jedoch wird seinerseits in jedem darauffolgenden Moment von neuen »Alter-Äußerun-

gen« unterbrochen, die ihrerseits neue »Zu-Ende-Konstruktion[en]« auf einem aktuali-

sierten Stand erforderlichmachen: Jäger spricht davon, dass »unter Umständen ständig

neue Transkriptions-Hypothesen« erzwungen werden.203 Während das Transkript so-

mit als Möglichkeitshorizont eines Zugangs zu Anderen angeführt wird, mit dem seine

und die Andersheit seiner Rede jedoch auch in einen Erwartungshorizont eingemeindet

wird, findet gleichzeitig die fortlaufende Erneuerung einer prinzipiell nicht-antizipier-

baren Entfaltung der Rede der Anderen in Form einer Unterbrechung dieses Transkripts

statt.Die:derAndereunterbrichtdasTranskript,dasdieRedehypothetischzuEndekon-

struiert hatte, zugunsten von jeweils immer wieder aufs Neue »interventionsfähige[n]

Skriptstadien«.204 Die terminologische Dreiteilung legt nahe, dass die von Jäger selbst

nicht weiter thematisierte Unterbrechung als der »Prätext« aufzufassen ist.

Wenn Transkriptivität durch eine Unterbrechung in Bewegung gehalten wird, oder

man gar so weit gehen könnte, sie als ihr entscheidendes Merkmal zu bezeichnen,

dann lässt sich der auf die Alterität des Anderen und seiner Rede bezogene Prozess

auch auf das zuvor erwähnte »sinngenerierende Wechselspiel zwischen Mentalität

und Sinnlichkeit« beziehen. Der Vorteil, bei der Beschreibung eines stark ausgebauten

Wechselverhältnisses in dieser erkenntniskritischen Frage – also im Subjekt-(Sprache)-

Objekt-(Ding)-Verhältnis –, mit dem Begriff der Transkriptivität anstelle des Dialogs

zu operieren, liegt auf der Hand: Es wirkt weit weniger geheimnisvoll von einer Un-

terbrechung des Transkripts durch sinnliche Daten und einem damit einhergehenden,

stets fortschreitenden und selbst aktualisierenden Prozess zu sprechen, statt von einem

Dialog mit den Dingen. Beiden Varianten ist dabei – ausgehend von einer Unterbre-

chung und damit einem responsivenMoment –gemein,weniger das Verständnis in den

Mittelpunkt zu stellen, als vielmehr einen Prozess des Verstehens, in demUnwägbarkei-

ten nicht zu einem Sonderfall für eine vermeintlich selbstverständliche Verständigung

erklärt werden.

Die zuletzt akzentuierte Verbindungslinie zwischen demDialog und der Transkrip-

tivität, die eine »Lesbarmachung der Welt« im Kosmos von Platons Vorstellung des

Denkens sowie im Zusammenhang einer »Rede des anderen« gleichermaßen erhellen

kann, stellt sich im Anschluss an Jäger vermittelt über das Problem der Übersetzung als

Modellfall für dasVerstehenher.Daraufweist ermit dem in seinemText zitiertenSchlei-

ermacher explizit hin. Der Übersetzer Platons und »Analysator komplexer gewordener

kommunikativer Verhältnisse« habe »bereits vor 160 Jahren formuliert«, dass es »keinen

medien-transzendenten« Beglaubigungshorizont von Semantik« gebe und gewusst,

»das Missverstehen sich von selbst ergibt und das Verstehen auf jedem Punkt muss

gewollt und gesucht werden«.205 Diesen Umstand hat auch der bereits zitierte Manfred

Frank hervorgehoben: Schleiermacher mache das Problembewusstsein hinsichtlich der

Möglichkeiten und Grenzen einer synthetischen Auffassung des Verstehens im Zeichen

seiner Zeit für die Hermeneutik fruchtbar. Nicht mehr das Verstehen ergebe sich für

203 Ebd.

204 Jäger: »Transkriptivität«, 40.

205 Vgl. ebd., 27; vgl. Schleiermacher, F. D. E.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Frank, Manfred, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1977, 92.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Schrift und Dialog: Medien des Denkens bei und nach Platon 239

Schleiermacher von selbst – wie es die Hermeneutik der Aufklärung mit einem nicht-

kommunikativen, analytischen Vernunftbegriff entworfen habe –, sondern vielmehr

dasNicht-Verstehen sei die gewöhnliche Erfahrung.206 Besonders interessant ist bezüg-

lich Schleiermachers Emphase auf dem Gespräch, dass er – nicht zuletzt auch vor dem

Hintergrund seiner Auseinandersetzung mit Platon – bereits für das Selbstgespräch

eine Begegnung mit der sozialen Dimension, dem »extra nos«, konstatiere, so Frank.

Auch wenn Schleiermacher mit seiner aus dem Krisenbewusstsein heraus entwickelten

Hermeneutik einen Entwurf vorlege, der wiederum einen »Optimismus der Synthese«

aufweise, weil seine Überlegungen »durch fortgesetztes Vergleichen« zu einer »Denk-

gemeinschaft« streben,207 lasse sich bei ihm auch jener »romantischeMinimalkonsens«

beobachten, demzufolge »das Absolute keinem adäquaten Begriff sich enthülle und

darum nur inadäquat und indirekt (»allegorisch«) gewahrt werden könne«.208 Seine

damit gewissermaßen auch formulierte Kritik Hegels, dass die Dialektik des spekulati-

ven Selbstgesprächs ihrer Bedingtheit in der Sprache nicht entgehen, sie allenthalben

übergehen könne,209 wiederholt später Levinas von der anderen Seite her: Ihm zufolge

ist es für die Sprache unmöglich, sich in den Dimensionen des cogito zu halten.210 Der

Dialog ist bereits bei Platon Schauplatz dieses Gedankens.

206 Vgl. in der vorliegendenStudie, 124; vgl. Frank: »Einverständnis undVielsinnigkeit«, 94. Vgl. zur »In-

konsistenz des hermeneutischen Grundsatzes« und der bewussten Auseinandersetzung damit bei

Schleiermacher den Aufsatz von Hamacher, Werner: »Hermeneutische Ellipsen. Schrift und Zirkel

bei Schleiermacher«, 113–148, in: Nassen, Ulrich (Hg.): Texthermeneutik. Aktualität, Geschichte, Kri-

tik, Paderborn: Schöningh 1979. Hamacher betont, dass Schleiermacher ein auf absolute Synthe-

sis angelegtes Zirkeltheorem durch das Theorem einer hermeneutischen Approximation ersetzt

habe, mit dem das stets zweideutige Ergebnis eines Verstehens der Anderen als Andere erlangt

werde (vgl. ebd., 145).

207 Frank: »Einverständnis und Vielsinnigkeit«, 96.

208 Vgl. ebd., 98.

209 Vgl. ebd., 99.

210 Vgl. Levinas: »Dialog«, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469514-005 - am 13.02.2026, 20:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

