Krieg zwischen Menschen, nicht ein unkonkreter Konfliktbegriff wird so zum Mo-
dell der Beziehung zwischen allen Dingen.

Bereits Anaximander hatte das Verlangen der Dinge nach Individualitéit: Alles will
seine Eigenschaften ausbreiten ohne Riicksicht auf Ordnung; Gerechtigkeit kommt
von auBerhalb dieses Systems. Heraklit hat ein solches AuBeres nicht und muf ver-
sprechen, dafl der Kampf selber zur Ordnung fiihrt.

Leider ist das 6. Kapitel, das sich laut Inhaltsverzeichnis mit Politik bei Heraklit
befalit, ein Opfer elektronischer Speichertechnik geworden und anscheinend in allen
offentlich zugénglichen Ausdrucken verloren.

4.1.2 Thukydides

ca. 460-400. Aus einer vornehmen athenischen Familie oligarchischer Tendenz.
General im Peloponnesischen Krieg. Die Geschichte dieses Krieges schrieb er im
Exil.

Fiir Anfanger:

Simon Hornblower, Thucydides. — London 1987 (Thukydides als ein Militdr, mit
mehr oder weniger oligarchischen Neigungen, der militdrisch beschrénkt urteilt,
jedenfalls kein groBer Denker ist)

Holger Sonnabend, Thukydides. — Hildesheim 2004.

Fiir Fortgeschrittene:

Wolfgang Will, Thukydides und Perikles : der Historiker und sein Held. — Bonn
2003 (Thukydides ist von der athenischen Elite enttduscht und baut Perikles zu ei-
nem Gegenbild auf, das unseren sonstigen Quellen widerspricht; Will ist besonders
gut fiir die Einschitzung des Wandels von Thukydides’ Wertungen; ein philologi-
scher Anhang erldutert die Phasen der Entstehung des Geschichtswerkes).

Simon Hornblower, Thucydides and Pindar : Historical Narrative and the World of
Epinikian Poetry. — Oxford 2004 (Thukydides dargestellt innerhalb der geistigen
und sozialen Welt des griechischen Adels)

Dieser athenische General und Begriinder der politischen Geschichtsschreibung ist
in letzter Zeit so sehr ein Klassiker der internationalen Beziehungen geworden, daf3
der fritheste der ausfiihrlich beschriebenen und analysierten Kriege paradoxerweise
der in der Disziplin Internationale Beziehungen bekannteste geworden ist. Die Thu-
kydides-Lektiire der Klassischen Philologen war lange machtzentriert, ohne dal3 dies
problematisch schien. Thukydides war dort ganz ein Athener, ein Bewunderer des
kalkulierten Imperialismus des Perikles und Kritiker von Perikles’ unklugen Nach-
folgern. Die Klassischen Realisten konnten ihren pessimistisch-resignierten Umgang
mit der Macht bei Thukydides wiederfinden (am intensivsten von den Klassischen
Realisten hat sich Louis Halle auf Thukydides eingelassen: Thukydides verwirft die
triigerisch einfachen Strategien der Isolation und der Vorherrschaft und verweist auf

142

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die notwendige, aber immer gefdhrdete Allianzbildung, wobei Thukydides zum
wichtigsten Lehrer fir das 20. Jahrhundert wird; vgl. Civilization and Foreign Pol-
icy : an Inquiry for Americans. — New York 1955. — S. 261-277 Appendix: A Mes-
sage from Thucydides). Den strukturellen Realisten bot Thukydides die beste Gele-
genheit, ihre Befunde zum européischen Staatensystem der Neuzeit zu universellen
Gesetzen internationaler Systeme zu erkldren; entsprechend wurden Sicherheitsdi-
lemma, Machtgleichgewicht, power transition theory, hegemonic war theory alle bei
Thukydides wieder gefunden. Raymond Aron hatte schon im voraus protestiert und
dabei in einem Kontext des Kalten Krieges Einsichten der spiteren Thukydidesana-
lyse vorweggenommen: Indem Thukydides uns zeigt, warum die Seeherrschaft mehr
geflirchtet wurde als die Hegemonie zu Land, lehrt er uns, dafl es in einem bi-
polaren System durchaus darauf ankommt, was die einzelnen Biindnisteilnehmer an
ihren Hegemon bindet; Vergleiche iiber Jahrtausende hinweg, kénnen da nur be-
grenzten Nutzen haben (Frieden und Krieg. — Frankfurt am Main 1963. — S. 166-
181).

Aber inzwischen begannen die Klassischen Philologen, Thukydides als Kritiker der
Machtpolitik zu lesen. Die Theoretiker der Internationalen Beziehungen haben das
im letzten Jahrzehnt nachgeholt, meist als einen Versuch, die Armut des strukturel-
len Realismus aufzuzeigen, der Thukydides’ Kategorien nicht kennt: passion, mora-
lity, justice, legitimacy, piety, individual character, rhetoric, norms, institutions,
chance (so die Aufzidhlung bei David A. Welch, Why International Relations Theo-
rists Should Stop Reading Thucydides, in: Review of International Studies 29 (2003)
301-319). Aber vielleicht miissen wir ihn lesen, nicht nur um uns vom Neorealismus
frei machen zu konnen, sondern iiberhaupt von der Tradition der Internationalen
Beziehungen als privilegierter Wissenschaft vom Krieg. Nur ein ,,Mythohistoricus*
konnte die Gradwanderung zwischen Achtung der nemesis und politischer Analyse
einhalten. Thukydides ist kein theologischer Tragiker mehr, aber bei der Privilegie-
rung der Klugheit und der damit korrespondierenden politischen Analyse ist er auch
noch nicht voll angelangt. Wegen dieser unwiederholbaren Position am Anfang
héren wir nicht auf ihn zu lesen.

Zur Frage, ob Thukydides als Fiihrer zur Realitéit der Internationalen Beziehungen
des Antiken Griechenlandes taugen kann, vergleiche:

Polly Low, Interstate Relations in Classical Greece : Morality and Power. — Cam-
bridge 2007. — S. 222-233 The Problem of Thucydides (das Verhalten, das Thucydi-
des beschreibt, hat durchaus Parallelen in anderen Quellen, seine Interpretationen
haben keine Parallelen; freilich hatte auch dieser Krieg keine Parallelen).

143

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:46:23. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Texte

Geschichte des Peloponnesischen Krieges / iibertragen von Georg Peter Land-
mann. — Ziirich : Artemis Verl., 1960, iiberarb. Auflage 1976 (auch vom Deut-
schen Taschenbuchverlag iibernommen)

I, 1-23 (sog. Archaeologie) Rekonstruktion der Urgeschichte Griechenlands um zu
zeigen, daf} es bisher noch nie eine vergleichbare Machtkonzentration gegeben hat.
1/23 summiert Thukydides: ,,der wahreste, aber meist beschwiegenste® Grund des
Peloponnesischen Krieges war das Wachstum der Athenischen Macht, das die Spar-
taner zum Krieg zwang.

I, 68-78 Reden der Korinther (weil Athen Machtpolitik ohne Zaudern fiihrt, kann
Sparta nicht in altertiimlicher Weise zuriickhaltend bleiben; internationalen Bezie-
hungen werden vom Feind bestimmt, nicht von der eigenen Neigung) und der Athe-
ner (die ihnen zugefallene Hegemonie muf3 aus Furcht, aus Ehre, aus Vorteil be-
wahrt werden, drei vollig natiirlichen Motiven). Auch diesen Abschnitt iiber die
Vorgeschichte des Krieges beendet Thukydides I, 88 mit einem eigenen Urteil: der
wahre Grund des Krieges war die Zunahme der Athenischen Macht.

11, 56 Nachruf auf Perikles, den Thukydides nutzt, um Athens Krieg zu rechtfer-
tigen. Auch die Defensivstrategie des Perikles war richtig, selbst gegen den katast-
rophalen Feldzug gegen Sizilien ist nichts zu sagen. Das Problem Athens ist die
Demokratie, in der die Kriegsfiihrung zum politischen Instrument in der Rivalitt
der Volksfiihrer wurde.

11, 35-50 Debatte der Athenischen Volksversammlung iiber den Abfall von
Mytelene, mit der Rede Diodotos, der die Vernichtung der Mytelener mit Klugheits-
argumenten verhindert, nicht mit moralischen Argumenten.

V, 84-116 Vernichtung von Melos, mit dem Dialog, in dem die machtlosen
Melier fiir eine letzlich moralische Sicht der internationalen Beziehungen sprechen,
wiéhrend die Athener ihnen die Anerkennung der Machtdifferenz und der letzlich
amoralischen Natur der internationalen Beziehungen nahelegen. (Nach der Nieder-
lage der isolierten Melier toten die Athener in der Tat alle Manner und versklaven
alle Frauen und Kinder.)

4.1.2.1 Philologische Beitrige

Reinhardt, Karl

Thukydides und Machiavelli (1943), in: Verméchtnis der Antike : Gesammelte
Essays zur Philosophie und Geschichtsschreibung — 2. Aufl. — Géttingen : Van-
denhoeck und Ruprecht, 1966. — S. 184-218

Betont, wie stark sich Thukydides jeder Kritik in eigenem Namen enthélt. Er ist
Historiker, nicht Theoretiker. ,,Macht* verwendet er zwar, erlautert den Begriff aber
nie zusammenhéngend. Aber er neigt dazu, Machtpolitik auf Zwangslagen, nicht auf
menschliche Zielsetzungen zuriick zu fiihren. So wird die Furcht cher Antrieb als

144

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Willen oder der Vorteil. Thukydides zeigt klar, wie die Macht versagt. Aber
verglichen mit allen anderen antiken Historikern moralisiert Thukydides kaum.

Es gibt bei Thukydides ein starkes Interesse an ,,Menschenschicksal unter dem Ge-
setz des Krieges®, aber das ist keine tragische Geschichtsschreibung. Der Historiker
der Hybris ist Herodot, nicht Thukydides. ,,Die Geschichte des peloponnesischen
Krieges ist nicht die Geschichte eines ,Schicksals’, auch nicht die Geschichte eines
sittlichen Verfalles, sondern die Geschichte eines machtpolitischen Prozesses, und
wenn sittliche Verfallserscheinungen in diesen mit hineinspielen, so deshalb, weil
solche Erscheinungen zu Fehlerquellen werden, nicht weil das geschichtliche Ge-
schehen einem moralischen Gesetz gehorchte. Aber es bleibt immer ein Rest
Menschlichkeit (das ist der Unterschied zu Machiavelli).

Romilly, Jacqueline de

Thucydides and Athenian Imperialism. — Oxford : Blackwell, 1963. — 400 S.
Franzosisches Original 1947; die englische Ausgabe hat ein Nachwort iiber die
Literatur der 1950er Jahre

Thukydides’ Thema ist der Athenische Imperialismus, Sparta interessiert ihn nicht,
an Athen interessiert ihn nur die AuBenpolitik. Moralische Beurteilung interessiert
ihn nicht; die Verbrechen der Athener sind nicht das Thema. Thukydides steht vollig
auf Perikles Seite (daran hilt Romilly gegen andere Lesarten auch 1963 noch fest).
Anders als Modernen (sie zitiert Benjamin Constant) glaubt Thukydides, dal3 eine
Eroberernation davonkommen kann, wenn die Politiker klug vorgehen. Hybris ist
hier kein geschichtstheologischer oder aus dem internationalen System bestimmter
Begriff, sondern ein rein psychologischer Mechanismus. Am allgemeinen Hal3 geht
ein Erobererstaat nicht zugrunde.

Romilly gibt eine Summe der fritheren Versuche zu rekonstruieren, wann welche
Teile geschrieben wurden. Thr Urteil ist, dal Thukydides immer seinen friihen Ideen
treu geblieben ist, auch aus der athenischen Katastrophe 404 v. hat er nichts gelernt.
Nach ihm kommt Platon, der an die Stelle der Macht Gerechtigkeit setzt.

Stahl, Hans-Peter

Thukydides : die Stellung des Menschen im geschichtlichen Prozef. — Miinchen
: Beck, 1966. — 187 S.

Thukydides ist nicht ein politischer Berater, sondern schreibt {iber die Grenzen der
politischen Beratung, iiber die Hilflosigkeit der Vernunft im Krieg, iiber die Rolle
des Zufalls. Der Peloponnesische Bund entscheidet gegen verniinftigen Rat und wird
Sieger, der Krieg l4uft anders als die Verniinftigen vorausgesagt haben. Immer wie-
der werden wohliiberlegte Plane durch Zufall vernichtet, immer wieder antworten
die mifgliickten Schlachten des 2. Buches auf die Pldne des 1. Buches (auch am
Anfang ist Thukydides kein Lobredner Athens, es gibt keinen Grund ihn als Anhén-
ger des Perikles zu sehen). Thukydides warnt davor, sich von gegenwirtigem Gliick
verfiihren zu lassen; das ist eine Transformation der Hybris-Vorstellung der Trago-
die in eine nachtheologische Situation und ein nachtheologisches Genre.

145

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pouncey, Peter R.

The Necessities of War : a Study of Thucydides’ Pessimism. — New York : Co-
lumbia Univ. Pr., 1980 — 195 S.

In der ersten Rede der Athener werden Furcht, Ehre und Nutzen als Motive genannt,
im Laufe der Darstellung verschwindet die Ehre; Furcht und Nutzen werden beherr-
schend. Pounceys Leistung ist die Rehabilitation von Buch VII, das als inkohdrent
oder unvollendet galt, als Endstadium dieses Riickschritts der Motivationen: nicht
langer der grofite Krieg zwischen griechischen Staaten, mehr der Kampf zwischen
Individuen um den eigenen Nutzen.

Connor, W. Robert

Thucydides. — Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1984. — 266 S.

Die Archaeologie, die Darstellung der griechischen Friithgeschichte, ist eine Ge-
schichte des Erfolges, aber Thukydides spricht sofort klar aus, da3 die Geschichte
des Peloponnesischen Krieges eine Geschichte des Leidens sein wird. Das Anwach-
sen der Seemacht mufite in eine Katastrophe fiihren; die Athener sind zu selbstbe-
wuBt und daran gehen sie zugrunde. Ihre Reden sind Muster an Uberzeugungskraft,
aber der Leser weil} bereits, daf3 alles anders gekommen ist. Das Thema ist die A-
thenische Tendenz zu stindiger Aktivitdt, Expansion, Aggressivitit, die Raschheit
der Entscheidungen, das Vergessen der Geschichte und der Moral. Es ist ein Appell
an Vernunft, gegenseitigen Respekt, Selbstbeschrinkung. ,,Thucydides’ history is
perhaps unique among historical writings in its uncompromising demonstration of
how deeply the suffering of the war are rooted in human nature and its simultaneous
insistence that they are mistakes that ought to be avoided.*

Connors Thukydides-Buch ist die letzte griindliche Besprechung Buch fiir Buch, gut
fiir Komposition und Strukturelemente.

White, James Boyd

The Dissolution of Meaning : Thucydides’ History of his World, in: James
Boyd White, When Words Lose their Meaning : Constitutions and Reconstitu-
tions of Language, Character, and Community. — Chicago (u.a.) : Univ. of Chi-
cago Pr., 1984. — S. 59-92

Zeigt am Argumentwechsel zwischen Korkya und Korinth eine ,,culture of argu-
ment“. Thukydides’ Geschichte ist eine Darstellung, wie die Gemeinschaft der Grie-
chen auseinanderbrach als Folge des Aufbaus des Athenischen Reiches. Das Prob-
lem ist nicht Eigennutz (der wird in dieser Welt als selbstverstindlich angenom-
men), sondern dal Athen unfihig wird, ,.to speak the language of justification that
constitutes her community. Her ambition seems limitless, even to herself — because
it is undefined; and she seems to have no materials with which to define and limit
it.“ Kleon will Mytilene vernichten und hat doch Probleme, das als gerecht zu be-
griinden; Diodotus gewinnt eine Mehrheit gegen diese Zerstorung, indem er die
Gerechtigkeit als irrelevant darstellt und Milde aus Nutzen begriindet. Das Ergebnis
ist, dafl gegen die Vernichtung von Melos keine Argumente mehr zur Verfiigung
stehen; Athen kann nicht mehr in der alten Weise reden. Die Archdologie ist ein

146

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meisterwerk der Beschreibung sozialer Entwicklungen. Aber Thukydides setzt diese
Methode nicht fort. Statt in eigenen Sitzen Ursachen zu identifizieren, prasentiert er
detaillierte Debatten. Sein Thema ist ,.,the culture of argument*: Widerspriiche zwi-
schen Reden und Taten, Unangemessenheit traditioneller Rede von Gerechtigkeit,
Dankbarkeit usw. Nachdem aber die traditionelle Rede weggefallen ist, ist es un-
moglich geworden, rational zu handeln; auch Selbstinteresse macht dann keinen
Sinn mehr.

Orwin, Clifford

The Humanity of Thucydides. — Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1994. —
235 S.

Die Archaeologie zeigt die griechische Geschichte als einen Zivilisationsfortschritt
von urspriinglicher Rechtlosigkeit zur Verrechtlichung der Beziehungen zwischen
den Stadten. Aber Thukydides’ Sympathie fiir Sparta zeigt, da3 der urspriingliche
Akt der Verrechtlichung wichtiger sein konnte als die neuesten Entwicklungen der
Zivilisation, fiir die Athen steht. Die Athener leugnen nicht, da3 es Gerechtigkeit
gibt, aber sie sehen nicht viele Situationen, in denen Gerechtigkeit eine Rolle spielen
kann. Von Menschen Gerechtigkeit zu fordern, wére hérter, als es menschliche Na-
tur zuldfBt. Es ist keine Losung, gegen diese ,,Athenische These* auf Frommigkeit zu
setzen; die Melier und Nikias werden Opfer der Frommigkeit und die Spartaner
siegen nur, weil ihre Berufung auf Gerechtigkeit Heuchelei ist. Thukydides Mensch-
lichkeit besteht darin, da er Raum hat fiir die politische Uberwindung dieses Gra-
bens zwischen Gerechtigkeit und Interesse. Der eine Hohepunkt der Geschichte des
Peloponnesischen Krieges ist die Rede des Athener Diodotus, der die Tétung der
Mytilener abwendet, indem er die Ungerechtigkeit der Emporung iiber Andersden-
kende zeigt und betont, dal nur Verhandlungen eine Gemeinsamkeit stiften konnen.
Der zweite Hohepunkt ist die Rede des Syracuser Hermocrates, der die Sizilianer
nicht durch einen Appell an Gerechtigkeit eint, sondern durch die Fahigkeit ein
gemeinsames Bestes zu identifizieren. Frieden kann damit aber immer nur eine vo-
riibergehende Leistung sein. Weder Gerechtigkeit (right) noch Macht (might) kon-
nen den Frieden schaffen, weil sie beide zu groes Selbstvertrauen schaffen. Orwin
macht Thukydides zum Lobredner der necessita; aber wihrend bei Machiavelli die
fortuna gemeistert werden soll, wird sie bei Thukydides anerkannt.

Rahe, Paul A.

Thucydides’ Critique of Realpolitik, in: Security Studies 5 (1995/96) no. 2, 105-
141

Thukydides’ Geschichte ist eine Kritik der Realpolitik von einem realistischen
Standpunkt aus. Das Hauptthema ist nicht Macht im anarchischen internationalen
System, sondern die fragilen Bedingungen ,,of what we would now call civilised
life”“. Als Historiker muf3 er durch vorgefiihrte Aktionen iiberzeugen, aber er nutzt
dabei jede Gelegenheit, seine Ansichten iiber die menschliche Natur mitzuteilen. Die
Schilderungen der Pest in Athen, des Biirgerkrieges in Korkyra, des Umgangs Athens
mit abgefallenen Bundgenossen — immer wieder werden Verlust der Zuriickhaltung

147

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und der Normen und die Uberwiltigung durch die Lust nach allem (eros epi panti)
geschildert. Eros ist ein Wesenszug der Athener und Perikles versucht gar nicht erst,
an alte Frommigkeit zu appellieren, sondern nur den eros zu ziigeln; ein Versuch,
der fehlschldgt. Die Spartaner haben dagegen gute Ordnung, weil ihnen dieser
Wunsch nach gefdhrlichem Leben fehlt. Thukydides’ Sympathien liegen klar auf
Seiten der Athener, aber weil diese beweglicher sind, sind sie gefahrdeter. Seine
Anthropologie ist letztlich dieselbe wie bei Machiavelli: menschliche Dinge sind
immer in Bewegung, kdnnen nicht fixiert werden. Aber Thukydides gibt nicht die
Orientierung an Moderation auf. Machiavellis Vorstellung, da3 durch wohlange-
brachte Grausamkeit etwas erreicht werden konne, ist ein Wahn, den Thukydides
nicht teilt.

Crane, Gregory

Thucydides and the Ancient Simplicity : the Limits of Political Realism. —
Berkeley (u.a.) : Univ. of California Pr., 1998. — 348 S.

Herodot hatte noch ein klares Ideal der (damals spartanischen) Hegemonie: die
Macht nicht voll gebrauchen. Thukydides beschreibt eine Welt, in der es diese Zu-
riickhaltung nicht mehr gibt. Sparta verhélt sich bald nicht mehr anders als Athen,
nur kleinere Stidte glauben zu ihrem Schaden noch daran. Thukydides hat keine
Verwendung fiir den Ehrbegriff der vergangenen Adelswelt (auch fiir die Vergan-
genheit leugnet er ihn systematisch) und hat durchaus Sinn fiir den neuen atheni-
schen Kapitalismus. Die Spartaner verachtet er mehr, als da er sie bewundert. Cra-
ne kann hier keine Machtbesessenheit erkennen, nur den Gegensatz zur spartani-
schen Heuchelei. Aber die Athener werden Gefangene ihres eigenen Machtdenkens,
sie konnen nicht aushalten, dal die Melier nicht die Fiktion anerkennen, daf3 alle
menschlichen Wesen die Herrschaft der Starken als natiirlich anerkennen. ,, The
Athenians are in the end not realists. They are not even objective scientists, because
they doctor the evidence to fit their own theory. The Athenians destroy the Melians
as a corrupt scientist might destroy inconvenient evidence.” Wéhrend Pouncey Buch
VIII als eine Leistung Thukydides interpretierte (oben S. 145), glaubt Crane, Thu-
kydides habe einfach kapituliert. Der Aufstieg der Welt der Staaten als Akteure (den
die Archdologie gefeiert hat und den die Realisten immer noch lieben) ist zu ende,
die ancient simplicity, die Welt der Aristokraten mit ihren Netzwerken in der ganzen
griechischen Welt ist zuriickgekehrt. Erst Platon gibt wieder eine Theorie der Polis
und hiitet sich vor dem realistischen Programm.

Price, Jonathan J.

Thucydides and Internal War. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2001. — 410
S.

Eine systematische Scheidung von stasis (Biirgerkrieg) und polemos (Krieg) gibt es
bei den Griechen und auch bei Thukydides nicht. Aber Price identifiziert in der
Beschreibung der stasis in Korkya eine Diagnostik der stasis, die sich vor allem in
der Verdrehung von Worten zeigt. Thukydides stellt den Peloponnesischen Krieg
eher als stasis denn als polemos dar. Der 1. Hauptteil ist eine Untersuchung der

148

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

triigerischen Reden der Athener, in denen sie sich bemiihen, diesen Kampf als pole-
mos statt als stasis zu klassifizieren. Die beiden stasis-Ziige der Reden sind ,,transva-
luation of words* und ,,failure of communication®. Die Athener berufen sich auf die
Ehre, das ist aber sinnlos ,,without common approval and recognition®. Der 2.
Hauptteil beschéftigt sich mit Thukydides eigener Darstellung. Die Kriegsverherrli-
chung, die einen so groBen Teil der griechischen Kultur prigte, fehlt vollig. Es geht
um einen Krieg zwischen Stédten, aber tatsdchlich ist dauernd von stasis die Rede;
Price will zeigen, daf an jeder Wende in diesem Krieg eine stasis steht, am Ende
auch in Athen. In einem SchluBteil interpretiert Price die Pentekontaitia (die Dar-
stellung der Vorgeschichte dieses Krieges) als eine Art ,,Anti-Archédologie”: Hellas,
dessen Wachstum in der Archaeologie geschildert wurde, beginnt zu zerbrechen.
Das eigentliche Subjekt der Geschichte ist Hellas. Hellas wird immer wieder in den
Reden angefiihrt, aber nie klar bestimmt. Diese Einheit wurde erst im Verlust durch
den Krieg bewuft.

Price zéhlt die Charakterisierungen der Athener als wagemutig, der Spartaner als
vorsichtig zu den zentralen Momenten der triigerischen Rede (das wird hier erwihnt,
weil in einigen neueren Beitrdgen iiber die Armut des strukturellen Realismus die
Beurteilung aus dem Nationalcharakter als Thukydides’ Leistung angesehen wird).

4.1.2.2 Beitrige der Internationalen Beziechungen

Als Martin Wight 1966 feststellte, da3 es keine klassische Tradition der Internatio-
nalen Theorie gibt (oben S. 25), hat er Thukydides als einzigen Autor mit unbezwei-
felten Klassikerstatus ausgenommen. Die Realisten haben Thukydides geehrt, aber
sie haben es nie zu gro3en Textinterpretationen gebracht. Zu héufig berufen sie sich
nicht auf Thukydides’ eigene begriffliche Leistung, sondern auf von ihm beschrie-
bene Konstellationen des Peloponnesischen Krieges oder auf einzelne Reden, ohne
dal3 geklart wird, wie Thukydides dazu steht, oder gar auf einzelne Argumente, ohne
daf} der Kontext beriicksichtigt wiirde. Vgl. Kenneth Waltz: Theory of International
Politics. — New York 1979. — S. 66; Robert O. Keohane/Joseph S. Nye, Power and
Interdependence . — Boston 1977. — S. 42; Robert Gilpin: The Richness of the Tradi-
tion of Political Realism, in: International Organization 38(1984) 288-304.

Einen guten Uberblick iiber die Diskussion geben zwei Sammelbinde, die beide in
sich eine weite Spannweite von Gesichtspunkten umfassen, noch spannender aber
im Vergleich sind:

Hegemonic Rivalry : from Thucydides to the Nuclear Age / ed. by Richard Ned
Lebow and Barry S. Strauss. — Boulder 1991 (die Jagd nach Parallelen zwischen
Altertum und Neuzeit a la Gilpin (der selber mit einem Beitrag vertreten ist; andere
prominente Theoretiker der Internationalen Beziehungen sind Richard Ned Lebow,
Michael W. Doyle, Matthew Evangelista) dominiert iiber die Warnung vor dieser
Jagd; die meisten Autoren interessieren sich mehr fiir den Peloponnesischen Krieg,
wie wir ihn durch Thukydides vermeintlich kennen, als fiir Thukydides als Autor

149

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder gar Theoretiker; die Philologen und Althistoriker, die hier vertreten sind (u.a.
W. R. Connor und Josiah Ober) haben anderswo wichtigere Beitrdge publiziert)

Thucydides’ Theory of International Relations : a Lasting Possession / ed. by Lowell
S. Gustafson. — Baton Rouge 2000 (v6llig auf Thukydides als Lehrer der Internatio-
nalen Beziehungen fixierter Versuch, dessen unverzichtbaren eigenen Beitrag zu
identifizieren; die Autoren sind fast alle Lehrer der Politischen Theorie, aber die
Unterschiede zu der philologischen Tradition sind aufgelost worden; Thukydides’
Urteilskraft wird gegen die Armut des zeitgendssischen Realismus ausgespielt; es ist
eine Rache des Klassischen Realismus am Neorealismus; dazu ist der Einflul von
Leo Strauss in mehreren Beitrdgen tiberméchtig; Laurie M. Johnson Bagby: Thuky-
dides urteilt nicht moralisch neutral, aber er moralisiert nie; Jack Riley: Thukydides
hat als Helden Politiker, die Athenischen Wagemut und Spartanische Moderation
verbinden, er sicht die Spannung zwischen Gerechtigkeit/Zuriickhaltung und Wa-
gemut/Reichsbildung, 16st sie aber nicht einfach auf; Steven Forde: Thukydides
akzeptiert die Wahrheit, daB3 internationaler Erfolg nicht in decency liegt, zeigt aber,
dall Athen mit der Verabsolutierung dieser Wahrheit sich selber in die Niederlage
steuert; Lowell S. Gustafson: Thukydides fordert von Staaten nicht, daB sie gut sein
sollen, aber er fordert, daB sie intelligent ihre eigene und die Macht der anderen
beurteilen konnen; Margaret Hrezo und Craig Waggaman: Thukydides ist Chronist
einer moralisch-politischen Krise, die erst Platon theoretisch analysieren kann).

Gast, Daniel

Thucydides and Neorealism, in: International Studies Quarterly 33 (1989) 3-27
Der Unterschied zwischen Thukydides und den Neorealisten liegt nicht in einzelnen
Sétzen, sondern in einem vollig anderen Zugang: bei den Neorealisten geschieht
alles wortlos, Thukydides nimmt die Dynamik des von Reden bestimmten Handelns
ernst. Er unterscheidet zudem den Charakter der verschiedenen ,Nationen®; die
Athener sind zu Neuerungen geneigt, die Spartaner Neuerungen abgeneigt. Thuky-
dides selber betont, dafl im Fortschreiten des Krieges die Worte in den Athenischen
Reden keine Bedeutung mehr haben; zuletzt machen die Athenischen Politiker gar
keine Versuche mehr, ihre Handlungen zu rechtfertigen. Gilpin und Waltz haben
einen reduzierten Begriff von power als strength/force. Das sind personliche Quali-
titen, Macht ist aber eine soziale Kategorie; Macht ist nur moglich, weil sie durch
eine Konvention zugeschrieben wird. Deshalb sind alle Ahnlichkeiten zwischen
Thukydides und Neorealisten nur oberflichlich. Klarer ist die Ahnlichkeit zu
Gramsci: die Bedeutung von Uberzeugung und Fithrung fiir Hegemonie.

Forde, Steven

The Ambition to Rule : Alcibiades and the Politics of Imperialism in Thucy-
dides. — Ithaca (u.a.) : Cornell Univ. Pr., 1989. — 216 S.

Alkibiades macht das realistische Dilemma am deutlichsten: GroBméchte miissen
Macht erwerben; die Ambition, die dafiir notig ist, ist aber mit der Verfassung der

150

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:46:23. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stadt nicht vereinbar. Die Athener sind ruhelos, risikofreudig, kiihn; ,,daring* ist fast
ein technischer Begriff fiir die Athener. Alkibiades ist kein Realist, sondern ein
Idealist, der an ein Leben der Ehre glaubt. Thukydides’ eigentliches Thema ist die
Polis: ein Weg aus der urspriinglichen Barbarei, die sie auch noch umgibt und in die
sie immer in Gefahr ist zuriickzukehren, gerade durch die edelsten Leistungen.

Forde, Steven

Varieties of Realism : Thucydides and Machiavelli, in: Journal of Politics 54
(1992) 372-393

Von Thukydides werden Furcht, Ehre, Nutzen als Motive des Handelns der Staaten
genannt. Furcht haben die strukturellen Realisten als Sicherheitsdilemma wiederer-
kannt. Thukydides macht es aber nicht zur einzigen Ursache des Krieges. Thukydi-
des’ Archaeologie beginnt ohne Recht, aber er betont den Fortschritt und damit den
Horror dieses Krieges. Langfristig kann der Zwang der Notwendigkeit nicht die
Gerechtigkeit ausstechen und die Athener kommen mit ihrem Realismus nicht weit.
Bei Thukydides wird die Spannung zwischen Gerechtigkeit und Notwendigkeit nie
aufgelost, bei Machiavelli klar zugunsten der Notwendigkeit entschieden.

Forde, Steven

International Realism and the Science of Politics : Thucydides, Machiavelli,
and Neorealism, in: International Studies Quarterly 39 (1995) 141-160

Bei Thukydides und bei Machiavelli gibt es die Elemente des strukturellen Realis-
mus und an beiden Autoren kann man studieren, warum dieser Zugang unzureichend
ist. Thukydides argumentiert strukturell vor allem in der Archaeologie, nennt aber
spéter auBBer Furcht noch Ehre und Nutzen als Motive. Wahrend Furcht die Ambiti-
onen begrenzt, haben Ehre und Nutzen keine Begrenzung der Ambitionen. Thukydi-
des interessiert sich nicht fiir die Bestitigung der Analyse der Rolle der Macht, son-
dern fiir die moralischen Folgen. Die realistische These der Athener wird als eine
Ansicht anerkannt, aber die gefahrlichen Folgen werden gesehen. Machiavelli dage-
gen akzeptiert diese realistische These als Wahrheit. Aber weder Thukydides noch
Machiavelli kamen auf die Idee, diesen Realismus als Weg zum Frieden anzubieten.
Das ist erst Morgenthaus Unternehmen, der dafiir lebenslang mit dem unsicheren
Verhiltnis von Realismus und Moral kimpfen mufte.

Forde, Steven

Thucydides on Ripeness and Conflict Resolution, in: International Studies
Quarterly 48 (2004) 177-195

Die Archaeologie ist eine Geschichte des Reifens, aber des Reifens des Konfliktes.
Das Bewegende dieses Prozesses ist ein irrationaler Trieb. Neu ist, dal Thukydides
dies nicht als menschliche Natur sieht: Die Athener begannen mit rationalen Uberle-
gungen, die Erotisierung der Politik kommt spét und erst jetzt wird Konfliktlosung
unmdglich. Thukydides’ Sicht der Konfliktldsung ist pessimistisch, wegen der Kraft
irrationalen Verlangens. Aber gerade deshalb ist Konfliktlosung so ndtig. Forde

151

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sieht als Thukydides’ Idealbild eines Friedenspolitikers den Syrakuser Hermocrates,
weil er an pre-emptive balance of power denkt.

Johnson Bagby, Laurie M.

The Use and Abuse of Thucydides in International Relations, in: International
Organization 48 (1994) 131-153

Johnson Bagby kniipft an Daniel Gast an (oben S. 150), der aber nicht ausreichend
entwickelt hat, wie die Reden verwendet werden. Tatsdchlich kommen die Macht-
kalkulationen vor allem von Athenern. Der Unterschied zwischen Athen und Sparta
wird auch von Thukydides selber stark betont, der bei den Athenern durchaus andere
Motivationen sieht, als die athenische Machtkalkulationen glauben lassen sollen.
Thukydides lehrt, dal die Athener, wenn sie nach ihrer Machttheorie handeln, im-
mer mehr die Legitimitéit bei ihren Verbiindeten und den inneren Zusammenhalt
verlieren. Das Studium internationaler Bezichungen im Gefolge von Thukydides
muf} Reden ernst nehmen, darf aber nicht einfach auf sie reinfallen.

Johnson Bagby, Laurie M.

Thucydidean realism : between Athens and Melos, in: Security Studies 5
(1995/96) 169-193

Thukydides ist kein struktureller Realist und kein fundamentalistischer Realist (Mi-
chael W. Doyles Begriff fiir Klassischen Realismus). Fundamentalisten sind seine
athenischen (sophistischen) Redner; Thukydides kritisiert sie.

Kauppi, Mark V.

Thucydides : Character and Capabilities, in: Security Studies 5 (1995/96) no. 2,
142-168

Die Theoretiker Internationaler Beziechungen haben sich an den Satz der Archaeolo-
gie liber das Wachstum der athenischen Macht und der daraus folgenden Furcht
Spartas gehalten. Aber flir Thukydides spielt der Charakter der Athener mindestens
dieselbe Rolle. Dieser Charakter zeigt sich vor allem in den Reden, aber die ganze
Erzdhlung bestitigt diese Reden. Im Zeitalter der Theorie des Demokratischen Frie-
dens ist Kauppi der einzige Autor, der klar die Kriegsbereitschaft der Athener Folge
der Demokratie nennt! Das Fazit fiir die Theorie der Internationalen Beziehungen:
Analysen der Struktur des Internationalen Systems und Analysen der Politischen
Kultur schlieen einander nicht aus. Morgenthau und Wolfers waren da mit Thukydi-
des einig. Thukydides hat auch begriffen, daf3 langfristige Ursachen und kurzfristige
Entscheidungen beide eine Rolle spielen. Deshalb wird dem Referat der Debatten in
und zwischen Staaten soviel Platz gewidmet.

Doyle, Michael W.

Ways of War and Peace. — New York (u.a.) : Norton, 1997. — S. 49-92 Complex
Realism : Thucydides

Der strukturelle Realismus a la Waltz, der anthropologische Realismus a la Mor-
genthau, die Beachtung der inneren Verfassung a la Aron konnen alle an Thukydi-

152

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:46:23. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des ankniipfen. Der erste Realist erscheint so als der, der am meisten begriff. Und in
der Forderung, auch in der Gefahr die Moral nicht zu vergessen, geht er iiber die
meisten zeitgendssischen Realismus-Versionen hinaus.

Doyles Thukydides-Darstellung kann gut als Einfilhrung benutzt werden. Nicht
wenige seiner 40 Seiten verwendet er darauf, erst einmal den Krieg zu erzdhlen,
komplett mit Karte und mit Liste der Politiker und Heerfiihrer.

Monoson, S. Sara ; Loriaux, Michael

The Illusion of Power and the Disruption of Moral Norms : Thucydides’ Cri-
tique of Periclean Policy, in: American Political Science Review 92 (1998) 285 —
297

Pericles, Realism and the Normative Conditions of Deliberate Action, in: Clas-
sical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. — Cambridge (u.a.) :
Cambridge Univ. Pr., 2006. — S. 27-51

Thukydides ist durchaus kein Parteigéinger des Perikles, dessen politische Klugheit
er referiert, um zu zeigen, da Klugheit ohne Moral versagt. Das Muster kluger
Politik ist eher der Syrakuser Hermocrates, der die Fahigkeit zu strategischen Pla-
nungen skeptischer sicht. Thukydides’ Position wird in modernen Kategorien als
eine Verbindung von Realismus und Konstruktivismus gewertet und es werden
Parallelen zum realistischen Umgang mit Normen bei Katzenstein und Finnemore
gesehen.

Der Buchaufsatz von 2006 ist eine Neubearbeitung des Zeitschriftenaufsatzes von
1998.

Bedford, David ; Workman, Thom

The Tragic Reading of the Thucydidean Tragedy, in: Review of International
Studies 27 (2001) 51-67

Konsequentester Versuch, die Geschichte des Peloponnesischen Krieges als eine
Tragddie zu lesen. DaB} dies in der Struktur erkennbar sei, wird angedeutet, tatséch-
lich aber inhaltlich argumentiert: loss of reasoned moderation, eclipse of reason by
the passions, Niedergang von logos (Vernunft) und Aufstieg von ergon (bloe Ent-
schlossenheit). Hybris, ein Zentralbegriff unseres Verstindnis der griechischen Tra-
godie, ist kein Begriff bei Thukydides, wohl aber elpis (ausufernde Hoffnung), das
die Autoren mit Machiavellis fortuna vergleichen.

Lebow, Richard Ned

The Tragic Vision of Politics : Ethics, Interests and Orders. — Cambridge :
Cambridge Univ. Pr., 2003. — S. 65 — 167 Kapitel Thucydides and War und Thu-
cydides and Civilization

Fiir Thukydides hat der Krieg zwar strukturelle Ursachen, aber dadurch wird er nicht
erklart, sondern gerade die Verantwortung einzelner Stadte und Politiker betont. Im
Zentrum der Interpretation muBl der Gegensatz stehen von Thukydides’ Aussage
iiber die Unausweichlichkeit des Krieges zum Rest von Buch I, das konkret Verant-

153

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:48:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wortung fiir den Krieg zuschreibt. Lebow glaubt hier eine Unterscheidung von ,,cau-
se“ und ,,precondition” erkennen zu konnen. Klar ist, dafl bei Thukydides neben kalku-
lierbaren Interessen Emotionen eine Rolle spielen; Thukydides ist viel weniger als
moderne Realisten festgelegt, worin menschliche Antriebe bestehen: self-preservation,
pleasure, recognition, power, love, honor, self-esteem.

Lebow sortiert Thukydides’ Themen auf verschiedenen Ebenen: 1., die kalkulierbare
Ebene von Interesse/Gerechtigkeit; 2., die Tragddie des athenischen Verlangens
nach Macht (Lebow ist bereit Tragddie, als technischen Begriff im Sinne der antiken
Hybris-Schauspiele zu nehmen); 3., die Beziehung zwischen nomos (Konvention,
Brauch, Gesetz) und Entwicklung/Erhalt der Zivilisation; 4., Aufstieg und Fall der
griechischen Zivilisation und wie dabei die menschliche Natur sichtbar wird. Letzt-
lich ist es eine Tragddie der ,,Modernisierung®.

Monten, Jonathan

Thucydides and Modern Realism, in: International Studies Quarterly 50 (2006)
3-25

Thukydides teilt die Kernaussagen des modernen Realismus, vor allem die Theorie
von der entscheidenden Bedeutung des anarchischen Staatensystems, nicht, im Ge-
gensatz zu den Athenern, die er zu Wort kommen 148t. Das ist in letzter Zeit zu
Recht hiufig betont worden. Zu Unrecht wird darin aber ein Argument gegen eine
neorealistische Thukydides-Interpretation gesehen. Bei Kenneth Waltz gibt es keine
kausalen Vorhersagen, wie bestimmte Staaten in bestimmten Situationen reagieren
werden, sondern eine Erwartung, dafl Staaten, die sich nicht nach den Regeln des
anarchischen Systems verhalten, dafiir mit einer Verschlechterung ihrer Konkurrenz-
fahigkeit im internationalen System zu rechnen haben. Das zeigt auch Thukydides,
sowohl an den Meliern, die die Spielregeln des Systems nicht begreifen, wie an den
Athenern, die immer, wenn sie sich aus innenpolitischen Griinden zuriickhalten,
sicherheitspolitisch Schaden erleiden.

4.1.3 Platon

427-348/347. Aus einer der vornehmsten Athener Adelsfamilien, verwandt mit oli-
garchischen und mit demokratischen Politikern. Griinder einer Schule fiir Philoso-
phie, die offenbar vor allem Politiker erziehen sollte.

Vergleiche statt einer Biographie:

Alice Riginos, Platonica : the Anecdotes Concerning the Life and Writings of Plato.
— Leiden 1976 (eine Studie, warum es nicht moglich ist, aus den antiken Traditionen
eine Biographie zu erarbeiten)

Kai Trampedach, Platon, die Akademie und die zeitgenossische Politik. — Stuttgart
1994 (eine Studie, warum es nicht moglich ist, Platons Schule eine bestimmte politi-
sche Ausrichtung zu unterstellen).

154

https://dol.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2028, 03:46:23. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

