
 142

Krieg zwischen Menschen, nicht ein unkonkreter Konfliktbegriff wird so zum Mo-
dell der Beziehung zwischen allen Dingen. 
Bereits Anaximander hatte das Verlangen der Dinge nach Individualität: Alles will 
seine Eigenschaften ausbreiten ohne Rücksicht auf Ordnung; Gerechtigkeit kommt 
von außerhalb dieses Systems. Heraklit hat ein solches Äußeres nicht und muß ver-
sprechen, daß der Kampf selber zur Ordnung führt. 
Leider ist das 6. Kapitel, das sich laut Inhaltsverzeichnis mit Politik bei Heraklit 
befaßt, ein Opfer elektronischer Speichertechnik geworden und anscheinend in allen 
öffentlich zugänglichen Ausdrucken verloren. 

4.1.2 Thukydides 

ca. 460-400. Aus einer vornehmen athenischen Familie oligarchischer Tendenz. 
General im Peloponnesischen Krieg. Die Geschichte dieses Krieges schrieb er im 
Exil. 

 
Für Anfänger:  
Simon Hornblower, Thucydides. – London 1987 (Thukydides als ein Militär, mit 
mehr oder weniger oligarchischen Neigungen, der militärisch beschränkt urteilt, 
jedenfalls kein großer Denker ist) 
Holger Sonnabend, Thukydides. – Hildesheim 2004.  

 
Für Fortgeschrittene: 
Wolfgang Will, Thukydides und Perikles : der Historiker und sein Held. – Bonn 
2003 (Thukydides ist von der athenischen Elite enttäuscht und baut Perikles zu ei-
nem Gegenbild auf, das unseren sonstigen Quellen widerspricht; Will ist besonders 
gut für die Einschätzung des Wandels von Thukydides’ Wertungen; ein philologi-
scher Anhang erläutert die Phasen der Entstehung des Geschichtswerkes). 
Simon Hornblower, Thucydides and Pindar : Historical Narrative and the World of 
Epinikian Poetry. – Oxford 2004 (Thukydides dargestellt innerhalb der geistigen 
und sozialen Welt des griechischen Adels) 

 
Dieser athenische General und Begründer der politischen Geschichtsschreibung ist 
in letzter Zeit so sehr ein Klassiker der internationalen Beziehungen geworden, daß 
der früheste der ausführlich beschriebenen und analysierten Kriege paradoxerweise 
der in der Disziplin Internationale Beziehungen bekannteste geworden ist. Die Thu-
kydides-Lektüre der Klassischen Philologen war lange machtzentriert, ohne daß dies 
problematisch schien. Thukydides war dort ganz ein Athener, ein Bewunderer des 
kalkulierten Imperialismus des Perikles und Kritiker von Perikles’ unklugen Nach-
folgern. Die Klassischen Realisten konnten ihren pessimistisch-resignierten Umgang 
mit der Macht bei Thukydides wiederfinden (am intensivsten von den Klassischen 
Realisten hat sich Louis Halle auf Thukydides eingelassen: Thukydides verwirft die 
trügerisch einfachen Strategien der Isolation und der Vorherrschaft und verweist auf 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 143 

die notwendige, aber immer gefährdete Allianzbildung, wobei Thukydides zum 
wichtigsten Lehrer für das 20. Jahrhundert wird; vgl. Civilization and Foreign Pol-

icy : an Inquiry for Americans. – New York 1955. – S. 261-277 Appendix: A Mes-

sage from Thucydides). Den strukturellen Realisten bot Thukydides die beste Gele-
genheit, ihre Befunde zum europäischen Staatensystem der Neuzeit zu universellen 
Gesetzen internationaler Systeme zu erklären; entsprechend wurden Sicherheitsdi-
lemma, Machtgleichgewicht, power transition theory, hegemonic war theory alle bei 
Thukydides wieder gefunden. Raymond Aron hatte schon im voraus protestiert und 
dabei in einem Kontext des Kalten Krieges Einsichten der späteren Thukydidesana-
lyse vorweggenommen: Indem Thukydides uns zeigt, warum die Seeherrschaft mehr 
gefürchtet wurde als die Hegemonie zu Land, lehrt er uns, daß es in einem bi-
polaren System durchaus darauf ankommt, was die einzelnen Bündnisteilnehmer an 
ihren Hegemon bindet; Vergleiche über Jahrtausende hinweg, können da nur be-
grenzten Nutzen haben (Frieden und Krieg. – Frankfurt am Main 1963. – S. 166-
181). 

 
Aber inzwischen begannen die Klassischen Philologen, Thukydides als Kritiker der 
Machtpolitik zu lesen. Die Theoretiker der Internationalen Beziehungen haben das 
im letzten Jahrzehnt nachgeholt, meist als einen Versuch, die Armut des strukturel-
len Realismus aufzuzeigen, der Thukydides’ Kategorien nicht kennt: passion, mora-
lity, justice, legitimacy, piety, individual character, rhetoric, norms, institutions, 
chance (so die Aufzählung bei David A. Welch, Why International Relations Theo-

rists Should Stop Reading Thucydides, in: Review of International Studies 29 (2003) 
301-319). Aber vielleicht müssen wir ihn lesen, nicht nur um uns vom Neorealismus 
frei machen zu können, sondern überhaupt von der Tradition der Internationalen 
Beziehungen als privilegierter Wissenschaft vom Krieg. Nur ein „Mythohistoricus“ 
konnte die Gradwanderung zwischen Achtung der nemesis und politischer Analyse 
einhalten. Thukydides ist kein theologischer Tragiker mehr, aber bei der Privilegie-
rung der Klugheit und der damit korrespondierenden politischen Analyse ist er auch 
noch nicht voll angelangt. Wegen dieser unwiederholbaren Position am Anfang 
hören wir nicht auf ihn zu lesen. 

 
Zur Frage, ob Thukydides als Führer zur Realität der Internationalen Beziehungen 
des Antiken Griechenlandes taugen kann, vergleiche: 
Polly Low, Interstate Relations in Classical Greece : Morality and Power. – Cam-
bridge 2007. – S. 222-233 The Problem of Thucydides (das Verhalten, das Thucydi-
des beschreibt, hat durchaus Parallelen in anderen Quellen, seine Interpretationen 
haben keine Parallelen; freilich hatte auch dieser Krieg keine Parallelen). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 144

Texte 

 
Geschichte des Peloponnesischen Krieges / übertragen von Georg Peter Land-

mann. – Zürich : Artemis Verl., 1960, überarb. Auflage 1976 (auch vom Deut-

schen Taschenbuchverlag übernommen) 

I, 1-23 (sog. Archaeologie) Rekonstruktion der Urgeschichte Griechenlands um zu 
zeigen, daß es bisher noch nie eine vergleichbare Machtkonzentration gegeben hat. 
I/23 summiert Thukydides: „der wahreste, aber meist beschwiegenste“ Grund des 
Peloponnesischen Krieges war das Wachstum der Athenischen Macht, das die Spar-
taner zum Krieg zwang. 
I, 68-78 Reden der Korinther (weil Athen Machtpolitik ohne Zaudern führt, kann 
Sparta nicht in altertümlicher Weise zurückhaltend bleiben; internationalen Bezie-
hungen werden vom Feind bestimmt, nicht von der eigenen Neigung) und der Athe-
ner (die ihnen zugefallene Hegemonie muß aus Furcht, aus Ehre, aus Vorteil be-
wahrt werden, drei völlig natürlichen Motiven). Auch diesen Abschnitt über die 
Vorgeschichte des Krieges beendet Thukydides I, 88 mit einem eigenen Urteil: der 
wahre Grund des Krieges war die Zunahme der Athenischen Macht. 
II, 56 Nachruf auf Perikles, den Thukydides nutzt, um Athens Krieg zu rechtfer-
tigen. Auch die Defensivstrategie des Perikles war richtig, selbst gegen den katast-
rophalen Feldzug gegen Sizilien ist nichts zu sagen. Das Problem Athens ist die 
Demokratie, in der die Kriegsführung zum politischen Instrument in der Rivalität 
der Volksführer wurde. 
III, 35-50  Debatte der Athenischen Volksversammlung über den Abfall von 
Mytelene, mit der Rede Diodotos, der die Vernichtung der Mytelener mit Klugheits-
argumenten verhindert, nicht mit moralischen Argumenten. 
V, 84-116 Vernichtung von Melos, mit dem Dialog, in dem die machtlosen 
Melier für eine letzlich moralische Sicht der internationalen Beziehungen sprechen, 
während die Athener ihnen die Anerkennung der Machtdifferenz und der letzlich 
amoralischen Natur der internationalen Beziehungen nahelegen. (Nach der Nieder-
lage der isolierten Melier töten die Athener in der Tat alle Männer und versklaven 
alle Frauen und Kinder.) 

4.1.2.1 Philologische Beiträge 

Reinhardt, Karl 

Thukydides und Machiavelli (1943), in: Vermächtnis der Antike : Gesammelte 

Essays zur Philosophie und Geschichtsschreibung – 2. Aufl. – Göttingen : Van-

denhoeck und Ruprecht, 1966. – S. 184-218 

Betont, wie stark sich Thukydides jeder Kritik in eigenem Namen enthält. Er ist 
Historiker, nicht Theoretiker. „Macht“ verwendet er zwar, erläutert den Begriff aber 
nie zusammenhängend. Aber er neigt dazu, Machtpolitik auf Zwangslagen, nicht auf 
menschliche Zielsetzungen zurück zu führen. So wird die Furcht eher Antrieb als 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 145 

der Willen oder der Vorteil. Thukydides zeigt klar, wie die Macht versagt. Aber 
verglichen mit allen anderen antiken Historikern moralisiert Thukydides kaum. 
Es gibt bei Thukydides ein starkes Interesse an „Menschenschicksal unter dem Ge-
setz des Krieges“, aber das ist keine tragische Geschichtsschreibung. Der Historiker 
der Hybris ist Herodot, nicht Thukydides. „Die Geschichte des peloponnesischen 
Krieges ist nicht die Geschichte eines ‚Schicksals’, auch nicht die Geschichte eines 
sittlichen Verfalles, sondern die Geschichte eines machtpolitischen Prozesses, und 
wenn sittliche Verfallserscheinungen in diesen mit hineinspielen, so deshalb, weil 
solche Erscheinungen zu Fehlerquellen werden, nicht weil das geschichtliche Ge-
schehen einem moralischen Gesetz gehorchte.“ Aber es bleibt immer ein Rest 
Menschlichkeit (das ist der Unterschied zu Machiavelli). 
 

Romilly, Jacqueline de 

Thucydides and Athenian Imperialism. – Oxford : Blackwell, 1963. – 400 S. 

Französisches Original 1947; die englische Ausgabe hat ein Nachwort über die 

Literatur der 1950er Jahre 

Thukydides’ Thema ist der Athenische Imperialismus, Sparta interessiert ihn nicht, 
an Athen interessiert ihn nur die Außenpolitik. Moralische Beurteilung interessiert 
ihn nicht; die Verbrechen der Athener sind nicht das Thema. Thukydides steht völlig 
auf Perikles Seite (daran hält Romilly gegen andere Lesarten auch 1963 noch fest). 
Anders als Modernen (sie zitiert Benjamin Constant) glaubt Thukydides, daß eine 
Eroberernation davonkommen kann, wenn die Politiker klug vorgehen. Hybris ist 
hier kein geschichtstheologischer oder aus dem internationalen System bestimmter 
Begriff, sondern ein rein psychologischer Mechanismus. Am allgemeinen Haß geht 
ein Erobererstaat nicht zugrunde. 
Romilly gibt eine Summe der früheren Versuche zu rekonstruieren, wann welche 
Teile geschrieben wurden. Ihr Urteil ist, daß Thukydides immer seinen frühen Ideen 
treu geblieben ist, auch aus der athenischen Katastrophe 404 v. hat er nichts gelernt. 
Nach ihm kommt Platon, der an die Stelle der Macht Gerechtigkeit setzt. 

 
Stahl, Hans-Peter 

Thukydides : die Stellung des Menschen im geschichtlichen Prozeß. – München 

: Beck, 1966. – 187 S. 

Thukydides ist nicht ein politischer Berater, sondern schreibt über die Grenzen der 
politischen Beratung, über die Hilflosigkeit der Vernunft im Krieg, über die Rolle 
des Zufalls. Der Peloponnesische Bund entscheidet gegen vernünftigen Rat und wird 
Sieger, der Krieg läuft anders als die Vernünftigen vorausgesagt haben. Immer wie-
der werden wohlüberlegte Pläne durch Zufall vernichtet, immer wieder antworten 
die mißglückten Schlachten des 2. Buches auf die Pläne des 1. Buches (auch am 
Anfang ist Thukydides kein Lobredner Athens, es gibt keinen Grund ihn als Anhän-
ger des Perikles zu sehen). Thukydides warnt davor, sich von gegenwärtigem Glück 
verführen zu lassen; das ist eine Transformation der Hybris-Vorstellung der Tragö-
die in eine nachtheologische Situation und ein nachtheologisches Genre. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 146

Pouncey, Peter R. 

The Necessities of War : a Study of Thucydides’ Pessimism. – New York : Co-

lumbia Univ. Pr., 1980 – 195 S. 

In der ersten Rede der Athener werden Furcht, Ehre und Nutzen als Motive genannt, 
im Laufe der Darstellung verschwindet die Ehre; Furcht und Nutzen werden beherr-
schend. Pounceys Leistung ist die Rehabilitation von Buch VII, das als inkohärent 
oder unvollendet galt, als Endstadium dieses Rückschritts der Motivationen: nicht 
länger der größte Krieg zwischen griechischen Staaten, mehr der Kampf zwischen 
Individuen um den eigenen Nutzen. 
 

Connor, W. Robert 

Thucydides. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1984. – 266 S. 

Die Archaeologie, die Darstellung der griechischen Frühgeschichte, ist eine Ge-
schichte des Erfolges, aber Thukydides spricht sofort klar aus, daß die Geschichte 
des Peloponnesischen Krieges eine Geschichte des Leidens sein wird. Das Anwach-
sen der Seemacht mußte in eine Katastrophe führen; die Athener sind zu selbstbe-
wußt und daran gehen sie zugrunde. Ihre Reden sind Muster an Überzeugungskraft, 
aber der Leser weiß bereits, daß alles anders gekommen ist. Das Thema ist die A-
thenische Tendenz zu ständiger Aktivität, Expansion, Aggressivität, die Raschheit 
der Entscheidungen, das Vergessen der Geschichte und der Moral. Es ist ein Appell 
an Vernunft, gegenseitigen Respekt, Selbstbeschränkung. „Thucydides’ history is 
perhaps unique among historical writings in its uncompromising demonstration of 
how deeply the suffering of the war are rooted in human nature and its simultaneous 
insistence that they are mistakes that ought to be avoided.“ 
Connors Thukydides-Buch ist die letzte gründliche Besprechung Buch für Buch, gut 
für Komposition und Strukturelemente. 

 
White, James Boyd 

The Dissolution of Meaning : Thucydides’ History of his World, in: James 

Boyd White, When Words Lose their Meaning : Constitutions and Reconstitu-

tions of Language, Character, and Community. – Chicago (u.a.) : Univ. of Chi-

cago Pr., 1984. – S. 59-92 

Zeigt am Argumentwechsel zwischen Korkya und Korinth eine „culture of argu-
ment“. Thukydides’ Geschichte ist eine Darstellung, wie die Gemeinschaft der Grie-
chen auseinanderbrach als Folge des Aufbaus des Athenischen Reiches. Das Prob-
lem ist nicht Eigennutz (der wird in dieser Welt als selbstverständlich angenom-
men), sondern daß Athen unfähig wird, „to speak the language of justification that 
constitutes her community. Her ambition seems limitless, even to herself – because 
it is undefined; and she seems to have no materials with which to define and limit 
it.“ Kleon will Mytilene vernichten und hat doch Probleme, das als gerecht zu be-
gründen; Diodotus gewinnt eine Mehrheit gegen diese Zerstörung, indem er die 
Gerechtigkeit als irrelevant darstellt und Milde aus Nutzen begründet. Das Ergebnis 
ist, daß gegen die Vernichtung von Melos keine Argumente mehr zur Verfügung 
stehen; Athen kann nicht mehr in der alten Weise reden. Die Archäologie ist ein 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 147 

Meisterwerk der Beschreibung sozialer Entwicklungen. Aber Thukydides setzt diese 
Methode nicht fort. Statt in eigenen Sätzen Ursachen zu identifizieren, präsentiert er 
detaillierte Debatten. Sein Thema ist „the culture of argument“: Widersprüche zwi-
schen Reden und Taten, Unangemessenheit traditioneller Rede von Gerechtigkeit, 
Dankbarkeit usw. Nachdem aber die traditionelle Rede weggefallen ist, ist es un-
möglich geworden, rational zu handeln; auch Selbstinteresse macht dann keinen 
Sinn mehr. 
 

Orwin, Clifford 

The Humanity of Thucydides. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1994. – 

235 S. 

Die Archaeologie zeigt die griechische Geschichte als einen Zivilisationsfortschritt 
von ursprünglicher Rechtlosigkeit zur Verrechtlichung der Beziehungen zwischen 
den Städten. Aber Thukydides’ Sympathie für Sparta zeigt, daß der ursprüngliche 
Akt der Verrechtlichung wichtiger sein könnte als die neuesten Entwicklungen der 
Zivilisation, für die Athen steht. Die Athener leugnen nicht, daß es Gerechtigkeit 
gibt, aber sie sehen nicht viele Situationen, in denen Gerechtigkeit eine Rolle spielen 
kann. Von Menschen Gerechtigkeit zu fordern, wäre härter, als es menschliche Na-
tur zuläßt. Es ist keine Lösung, gegen diese „Athenische These“ auf Frömmigkeit zu 
setzen; die Melier und Nikias werden Opfer der Frömmigkeit und die Spartaner 
siegen nur, weil ihre Berufung auf Gerechtigkeit Heuchelei ist. Thukydides Mensch-
lichkeit besteht darin, daß er Raum hat für die politische Überwindung dieses Gra-
bens zwischen Gerechtigkeit und Interesse. Der eine Höhepunkt der Geschichte des 

Peloponnesischen Krieges ist die Rede des Athener Diodotus, der die Tötung der 
Mytilener abwendet, indem er die Ungerechtigkeit der Empörung über Andersden-
kende zeigt und betont, daß nur Verhandlungen eine Gemeinsamkeit stiften können. 
Der zweite Höhepunkt ist die Rede des Syracuser Hermocrates, der die Sizilianer 
nicht durch einen Appell an Gerechtigkeit eint, sondern durch die Fähigkeit ein 
gemeinsames Bestes zu identifizieren. Frieden kann damit aber immer nur eine vo-
rübergehende Leistung sein. Weder Gerechtigkeit (right) noch Macht (might) kön-
nen den Frieden schaffen, weil sie beide zu großes Selbstvertrauen schaffen. Orwin 
macht Thukydides zum Lobredner der necessità; aber während bei Machiavelli die 
fortuna gemeistert werden soll, wird sie bei Thukydides anerkannt. 

 
Rahe, Paul A. 

Thucydides’ Critique of Realpolitik, in: Security Studies 5 (1995/96) no. 2, 105-

141 

Thukydides’ Geschichte ist eine Kritik der Realpolitik von einem realistischen 
Standpunkt aus. Das Hauptthema ist nicht Macht im anarchischen internationalen 
System, sondern die fragilen Bedingungen „of what we would now call civilised 
life“. Als Historiker muß er durch vorgeführte Aktionen überzeugen, aber er nutzt 
dabei jede Gelegenheit, seine Ansichten über die menschliche Natur mitzuteilen. Die 
Schilderungen der Pest in Athen, des Bürgerkrieges in Korkyra, des Umgangs Athens 
mit abgefallenen Bundgenossen – immer wieder werden Verlust der Zurückhaltung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 148

und der Normen und die Überwältigung durch die Lust nach allem (eros epi panti) 
geschildert. Eros ist ein Wesenszug der Athener und Perikles versucht gar nicht erst, 
an alte Frömmigkeit zu appellieren, sondern nur den eros zu zügeln; ein Versuch, 
der fehlschlägt. Die Spartaner haben dagegen gute Ordnung, weil ihnen dieser 
Wunsch nach gefährlichem Leben fehlt. Thukydides’ Sympathien liegen klar auf 
Seiten der Athener, aber weil diese beweglicher sind, sind sie gefährdeter. Seine 
Anthropologie ist letztlich dieselbe wie bei Machiavelli: menschliche Dinge sind 
immer in Bewegung, können nicht fixiert werden. Aber Thukydides gibt nicht die 
Orientierung an Moderation auf. Machiavellis Vorstellung, daß durch wohlange-
brachte Grausamkeit etwas erreicht werden könne, ist ein Wahn, den Thukydides 
nicht teilt. 
 

Crane, Gregory 

Thucydides and the Ancient Simplicity : the Limits of Political Realism. – 

Berkeley (u.a.) : Univ. of California Pr., 1998. – 348 S. 

Herodot hatte noch ein klares Ideal der (damals spartanischen) Hegemonie: die 
Macht nicht voll gebrauchen. Thukydides beschreibt eine Welt, in der es diese Zu-
rückhaltung nicht mehr gibt. Sparta verhält sich bald nicht mehr anders als Athen, 
nur kleinere Städte glauben zu ihrem Schaden noch daran. Thukydides hat keine 
Verwendung für den Ehrbegriff der vergangenen Adelswelt (auch für die Vergan-
genheit leugnet er ihn systematisch) und hat durchaus Sinn für den neuen atheni-
schen Kapitalismus. Die Spartaner verachtet er mehr, als daß er sie bewundert. Cra-
ne kann hier keine Machtbesessenheit erkennen, nur den Gegensatz zur spartani-
schen Heuchelei. Aber die Athener werden Gefangene ihres eigenen Machtdenkens, 
sie können nicht aushalten, daß die Melier nicht die Fiktion anerkennen, daß alle 
menschlichen Wesen die Herrschaft der Starken als natürlich anerkennen. „The 
Athenians are in the end not realists. They are not even objective scientists, because 
they doctor the evidence to fit their own theory. The Athenians destroy the Melians 
as a corrupt scientist might destroy inconvenient evidence.” Während Pouncey Buch 
VIII als eine Leistung Thukydides interpretierte (oben S. 145), glaubt Crane, Thu-
kydides habe einfach kapituliert. Der Aufstieg der Welt der Staaten als Akteure (den 
die Archäologie gefeiert hat und den die Realisten immer noch lieben) ist zu ende, 
die ancient simplicity, die Welt der Aristokraten mit ihren Netzwerken in der ganzen 
griechischen Welt ist zurückgekehrt. Erst Platon gibt wieder eine Theorie der Polis 
und hütet sich vor dem realistischen Programm. 
 
Price, Jonathan J. 

Thucydides and Internal War. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2001. – 410 

S. 

Eine systematische Scheidung von stasis (Bürgerkrieg) und polemos (Krieg) gibt es 
bei den Griechen und auch bei Thukydides nicht. Aber Price identifiziert in der 
Beschreibung der stasis in Korkya eine Diagnostik der stasis, die sich vor allem in 
der Verdrehung von Worten zeigt. Thukydides stellt den Peloponnesischen Krieg 
eher als stasis denn als polemos dar. Der 1. Hauptteil ist eine Untersuchung der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 149 

trügerischen Reden der Athener, in denen sie sich bemühen, diesen Kampf als pole-
mos statt als stasis zu klassifizieren. Die beiden stasis-Züge der Reden sind „transva-
luation of words“ und „failure of communication“. Die Athener berufen sich auf die 
Ehre, das ist aber sinnlos „without common approval and recognition“. Der 2. 
Hauptteil beschäftigt sich mit Thukydides eigener Darstellung. Die Kriegsverherrli-
chung, die einen so großen Teil der griechischen Kultur prägte, fehlt völlig. Es geht 
um einen Krieg zwischen Städten, aber tatsächlich ist dauernd von stasis die Rede; 
Price will zeigen, daß an jeder Wende in diesem Krieg eine stasis steht, am Ende 
auch in Athen. In einem Schlußteil interpretiert Price die Pentekontaitia (die Dar-
stellung der Vorgeschichte dieses Krieges) als eine Art „Anti-Archäologie“: Hellas, 
dessen Wachstum in der Archaeologie geschildert wurde, beginnt zu zerbrechen. 
Das eigentliche Subjekt der Geschichte ist Hellas. Hellas wird immer wieder in den 
Reden angeführt, aber nie klar bestimmt. Diese Einheit wurde erst im Verlust durch 
den Krieg bewußt. 
Price zählt die Charakterisierungen der Athener als wagemutig, der Spartaner als 
vorsichtig zu den zentralen Momenten der trügerischen Rede (das wird hier erwähnt, 
weil in einigen neueren Beiträgen über die Armut des strukturellen Realismus die 
Beurteilung aus dem Nationalcharakter als Thukydides’ Leistung angesehen wird). 

4.1.2.2 Beiträge der Internationalen Beziehungen 

Als Martin Wight 1966 feststellte, daß es keine klassische Tradition der Internatio-
nalen Theorie gibt (oben S. 25), hat er Thukydides als einzigen Autor mit unbezwei-
felten Klassikerstatus ausgenommen. Die Realisten haben Thukydides geehrt, aber 
sie haben es nie zu großen Textinterpretationen gebracht. Zu häufig berufen sie sich 
nicht auf Thukydides’ eigene begriffliche Leistung, sondern auf von ihm beschrie-
bene Konstellationen des Peloponnesischen Krieges oder auf einzelne Reden, ohne 
daß geklärt wird, wie Thukydides dazu steht, oder gar auf einzelne Argumente, ohne 
daß der Kontext berücksichtigt würde. Vgl. Kenneth Waltz: Theory of International 
Politics. – New York 1979. – S. 66; Robert O. Keohane/Joseph S. Nye, Power and 
Interdependence . – Boston 1977. – S. 42; Robert Gilpin: The Richness of the Tradi-
tion of Political Realism, in: International Organization 38(1984) 288-304. 
 
Einen guten Überblick über die Diskussion geben zwei Sammelbände, die beide in 
sich eine weite Spannweite von Gesichtspunkten umfassen, noch spannender aber 
im Vergleich sind: 
Hegemonic Rivalry : from Thucydides to the Nuclear Age / ed. by Richard Ned 
Lebow and Barry S. Strauss. – Boulder 1991 (die Jagd nach Parallelen zwischen 
Altertum und Neuzeit à la Gilpin (der selber mit einem Beitrag vertreten ist; andere 
prominente Theoretiker der Internationalen Beziehungen sind Richard Ned Lebow, 
Michael W. Doyle, Matthew Evangelista) dominiert über die Warnung vor dieser 
Jagd; die meisten Autoren interessieren sich mehr für den Peloponnesischen Krieg, 
wie wir ihn durch Thukydides vermeintlich kennen, als für Thukydides als Autor 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 150

oder gar Theoretiker; die Philologen und Althistoriker, die hier vertreten sind (u.a. 
W. R. Connor und Josiah Ober) haben anderswo wichtigere Beiträge publiziert) 

 
Thucydides’ Theory of International Relations : a Lasting Possession / ed. by Lowell 
S. Gustafson. – Baton Rouge 2000 (völlig auf Thukydides als Lehrer der Internatio-
nalen Beziehungen fixierter Versuch, dessen unverzichtbaren eigenen Beitrag zu 
identifizieren; die Autoren sind fast alle Lehrer der Politischen Theorie, aber die 
Unterschiede zu der philologischen Tradition sind aufgelöst worden; Thukydides’ 
Urteilskraft wird gegen die Armut des zeitgenössischen Realismus ausgespielt; es ist 
eine Rache des Klassischen Realismus am Neorealismus; dazu ist der Einfluß von 
Leo Strauss in mehreren Beiträgen übermächtig; Laurie M. Johnson Bagby: Thuky-
dides urteilt nicht moralisch neutral, aber er moralisiert nie; Jack Riley: Thukydides 
hat als Helden Politiker, die Athenischen Wagemut und Spartanische Moderation 
verbinden, er sieht die Spannung zwischen Gerechtigkeit/Zurückhaltung und Wa-
gemut/Reichsbildung, löst sie aber nicht einfach auf; Steven Forde: Thukydides 
akzeptiert die Wahrheit, daß internationaler Erfolg nicht in decency liegt, zeigt aber, 
daß Athen mit der Verabsolutierung dieser Wahrheit sich selber in die Niederlage 
steuert; Lowell S. Gustafson: Thukydides fordert von Staaten nicht, daß sie gut sein 
sollen, aber er fordert, daß sie intelligent ihre eigene und die Macht der anderen 
beurteilen können; Margaret Hrezo und Craig Waggaman: Thukydides ist Chronist 
einer moralisch-politischen Krise, die erst Platon theoretisch analysieren kann). 

 
 

Gast, Daniel 

Thucydides and Neorealism, in: International Studies Quarterly 33 (1989) 3-27 

Der Unterschied zwischen Thukydides und den Neorealisten liegt nicht in einzelnen 
Sätzen, sondern in einem völlig anderen Zugang: bei den Neorealisten geschieht 
alles wortlos, Thukydides nimmt die Dynamik des von Reden bestimmten Handelns 
ernst. Er unterscheidet zudem den Charakter der verschiedenen „Nationen“; die 
Athener sind zu Neuerungen geneigt, die Spartaner Neuerungen abgeneigt. Thuky-
dides selber betont, daß im Fortschreiten des Krieges die Worte in den Athenischen 
Reden keine Bedeutung mehr haben; zuletzt machen die Athenischen Politiker gar 
keine Versuche mehr, ihre Handlungen zu rechtfertigen. Gilpin und Waltz haben 
einen reduzierten Begriff von power als strength/force. Das sind persönliche Quali-
täten, Macht ist aber eine soziale Kategorie; Macht ist nur möglich, weil sie durch 
eine Konvention zugeschrieben wird. Deshalb sind alle Ähnlichkeiten zwischen 
Thukydides und Neorealisten nur oberflächlich. Klarer ist die Ähnlichkeit zu 
Gramsci: die Bedeutung von Überzeugung und Führung für Hegemonie. 
                                                         
Forde, Steven 

The Ambition to Rule : Alcibiades and the Politics of Imperialism in Thucy-

dides. – Ithaca (u.a.) : Cornell Univ. Pr., 1989. – 216 S. 

Alkibiades macht das realistische Dilemma am deutlichsten: Großmächte müssen 
Macht erwerben; die Ambition, die dafür nötig ist, ist aber mit der Verfassung der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 151 

Stadt nicht vereinbar. Die Athener sind ruhelos, risikofreudig, kühn; „daring“ ist fast 
ein technischer Begriff für die Athener. Alkibiades ist kein Realist, sondern ein 
Idealist, der an ein Leben der Ehre glaubt. Thukydides’ eigentliches Thema ist die 
Polis: ein Weg aus der ursprünglichen Barbarei, die sie auch noch umgibt und in die 
sie immer in Gefahr ist zurückzukehren, gerade durch die edelsten Leistungen.  
                                     

Forde, Steven 

Varieties of Realism : Thucydides and Machiavelli, in: Journal of Politics 54 

(1992) 372-393 

Von Thukydides werden Furcht, Ehre, Nutzen als Motive des Handelns der Staaten 
genannt. Furcht haben die strukturellen Realisten als Sicherheitsdilemma wiederer-
kannt. Thukydides macht es aber nicht zur einzigen Ursache des Krieges. Thukydi-
des’ Archaeologie beginnt ohne Recht, aber er betont den Fortschritt und damit den 
Horror dieses Krieges. Langfristig kann der Zwang der Notwendigkeit nicht die 
Gerechtigkeit ausstechen und die Athener kommen mit ihrem Realismus nicht weit. 
Bei Thukydides wird die Spannung zwischen Gerechtigkeit und Notwendigkeit nie 
aufgelöst, bei Machiavelli klar zugunsten der Notwendigkeit entschieden. 
                            
Forde, Steven 

International Realism and the Science of Politics : Thucydides, Machiavelli, 

and Neorealism, in: International Studies Quarterly 39 (1995) 141-160 

Bei Thukydides und bei Machiavelli gibt es die Elemente des strukturellen Realis-
mus und an beiden Autoren kann man studieren, warum dieser Zugang unzureichend 
ist. Thukydides argumentiert strukturell vor allem in der Archaeologie, nennt aber 
später außer Furcht noch Ehre und Nutzen als Motive. Während Furcht die Ambiti-
onen begrenzt, haben Ehre und Nutzen keine Begrenzung der Ambitionen. Thukydi-
des interessiert sich nicht für die Bestätigung der Analyse der Rolle der Macht, son-
dern für die moralischen Folgen. Die realistische These der Athener wird als eine 
Ansicht anerkannt, aber die gefährlichen Folgen werden gesehen. Machiavelli dage-
gen akzeptiert diese realistische These als Wahrheit. Aber weder Thukydides noch 
Machiavelli kamen auf die Idee, diesen Realismus als Weg zum Frieden anzubieten. 
Das ist erst Morgenthaus Unternehmen, der dafür lebenslang mit dem unsicheren 
Verhältnis von Realismus und Moral kämpfen mußte. 
                                               

Forde, Steven 

Thucydides on Ripeness and Conflict Resolution, in: International Studies 

Quarterly 48 (2004) 177-195 

Die Archaeologie ist eine Geschichte des Reifens, aber des Reifens des Konfliktes. 
Das Bewegende dieses Prozesses ist ein irrationaler Trieb. Neu ist, daß Thukydides 
dies nicht als menschliche Natur sieht: Die Athener begannen mit rationalen Überle-
gungen, die Erotisierung der Politik kommt spät und erst jetzt wird Konfliktlösung 
unmöglich. Thukydides’ Sicht der Konfliktlösung ist pessimistisch, wegen der Kraft 
irrationalen Verlangens. Aber gerade deshalb ist Konfliktlösung so nötig. Forde 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 152

sieht als Thukydides’ Idealbild eines Friedenspolitikers den Syrakuser Hermocrates, 
weil er an pre-emptive balance of power denkt. 

 
Johnson Bagby, Laurie M. 

The Use and Abuse of Thucydides in International Relations, in: International 

Organization 48 (1994) 131-153 

Johnson Bagby knüpft an Daniel Gast an (oben S. 150), der aber nicht ausreichend 
entwickelt hat, wie die Reden verwendet werden. Tatsächlich kommen die Macht-
kalkulationen vor allem von Athenern. Der Unterschied zwischen Athen und Sparta 
wird auch von Thukydides selber stark betont, der bei den Athenern durchaus andere 
Motivationen sieht, als die athenische Machtkalkulationen glauben lassen sollen. 
Thukydides lehrt, daß die Athener, wenn sie nach ihrer Machttheorie handeln, im-
mer mehr die Legitimität bei ihren Verbündeten und den inneren Zusammenhalt 
verlieren. Das Studium internationaler Beziehungen im Gefolge von Thukydides 
muß Reden ernst nehmen, darf aber nicht einfach auf sie reinfallen. 

 
Johnson Bagby, Laurie M. 

Thucydidean realism : between Athens and Melos, in: Security Studies 5 

(1995/96) 169-193 

Thukydides ist kein struktureller Realist und kein fundamentalistischer Realist (Mi-
chael W. Doyles Begriff für Klassischen Realismus). Fundamentalisten sind seine 
athenischen (sophistischen) Redner; Thukydides kritisiert sie. 

 
Kauppi, Mark V. 

Thucydides : Character and Capabilities, in: Security Studies 5 (1995/96) no. 2, 

142-168 

Die Theoretiker Internationaler Beziehungen haben sich an den Satz der Archaeolo-

gie über das Wachstum der athenischen Macht und der daraus folgenden Furcht 
Spartas gehalten. Aber für Thukydides spielt der Charakter der Athener mindestens 
dieselbe Rolle. Dieser Charakter zeigt sich vor allem in den Reden, aber die ganze 
Erzählung bestätigt diese Reden. Im Zeitalter der Theorie des Demokratischen Frie-
dens ist Kauppi der einzige Autor, der klar die Kriegsbereitschaft der Athener Folge 
der Demokratie nennt! Das Fazit für die Theorie der Internationalen Beziehungen: 
Analysen der Struktur des Internationalen Systems und Analysen der Politischen 
Kultur schließen einander nicht aus. Morgenthau und Wolfers waren da mit Thukydi-
des einig. Thukydides hat auch begriffen, daß langfristige Ursachen und kurzfristige 
Entscheidungen beide eine Rolle spielen. Deshalb wird dem Referat der Debatten in 
und zwischen Staaten soviel Platz gewidmet. 
                                                    
Doyle, Michael W. 

Ways of War and Peace. – New York (u.a.) : Norton, 1997. – S. 49-92 Complex 

Realism : Thucydides 

Der strukturelle Realismus à la Waltz, der anthropologische Realismus à la Mor-
genthau, die Beachtung der inneren Verfassung à la Aron können alle an Thukydi-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 153 

des anknüpfen. Der erste Realist erscheint so als der, der am meisten begriff. Und in 
der Forderung, auch in der Gefahr die Moral nicht zu vergessen, geht er über die 
meisten zeitgenössischen Realismus-Versionen hinaus. 
Doyles Thukydides-Darstellung kann gut als Einführung benutzt werden. Nicht 
wenige seiner 40 Seiten verwendet er darauf, erst einmal den Krieg zu erzählen, 
komplett mit Karte und mit Liste der Politiker und Heerführer. 
     

Monoson, S. Sara ; Loriaux, Michael 

The Illusion of Power and the Disruption of Moral Norms : Thucydides’ Cri-

tique of Periclean Policy, in: American Political Science Review 92 (1998) 285 – 

297 

 

Pericles, Realism and the Normative Conditions of Deliberate Action, in: Clas-

sical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. – Cambridge (u.a.) : 

Cambridge Univ. Pr., 2006. – S. 27-51 

Thukydides ist durchaus kein Parteigänger des Perikles, dessen politische Klugheit 
er referiert, um zu zeigen, daß Klugheit ohne Moral versagt. Das Muster kluger 
Politik ist eher der Syrakuser Hermocrates, der die Fähigkeit zu strategischen Pla-
nungen skeptischer sieht. Thukydides’ Position wird in modernen Kategorien als 
eine Verbindung von Realismus und Konstruktivismus gewertet und es werden 
Parallelen zum realistischen Umgang mit Normen bei Katzenstein und Finnemore 
gesehen. 
Der Buchaufsatz von 2006 ist eine Neubearbeitung des Zeitschriftenaufsatzes von 
1998. 
 
Bedford, David ; Workman, Thom 

The Tragic Reading of the Thucydidean Tragedy, in: Review of International 

Studies 27 (2001) 51-67 

Konsequentester Versuch, die Geschichte des Peloponnesischen Krieges als eine 
Tragödie zu lesen. Daß dies in der Struktur erkennbar sei, wird angedeutet, tatsäch-
lich aber inhaltlich argumentiert: loss of reasoned moderation, eclipse of reason by 
the passions, Niedergang von logos (Vernunft) und Aufstieg von ergon (bloße Ent-
schlossenheit). Hybris, ein Zentralbegriff unseres Verständnis der griechischen Tra-
gödie, ist kein Begriff bei Thukydides, wohl aber elpis (ausufernde Hoffnung), das 
die Autoren mit Machiavellis fortuna vergleichen. 

 
Lebow, Richard Ned 

The Tragic Vision of Politics : Ethics, Interests and Orders. – Cambridge : 

Cambridge Univ. Pr., 2003. – S. 65 – 167 Kapitel Thucydides and War und Thu-

cydides and Civilization 

Für Thukydides hat der Krieg zwar strukturelle Ursachen, aber dadurch wird er nicht 
erklärt, sondern gerade die Verantwortung einzelner Städte und Politiker betont. Im 
Zentrum der Interpretation muß der Gegensatz stehen von Thukydides’ Aussage 
über die Unausweichlichkeit des Krieges zum Rest von Buch I, das konkret Verant-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 154

wortung für den Krieg zuschreibt. Lebow glaubt hier eine Unterscheidung von „cau-
se“ und „precondition“ erkennen zu können. Klar ist, daß bei Thukydides neben kalku-
lierbaren Interessen Emotionen eine Rolle spielen; Thukydides ist viel weniger als 
moderne Realisten festgelegt, worin menschliche Antriebe bestehen: self-preservation, 
pleasure, recognition, power, love, honor, self-esteem. 
Lebow sortiert Thukydides’ Themen auf verschiedenen Ebenen: 1., die kalkulierbare 
Ebene von Interesse/Gerechtigkeit; 2., die Tragödie des athenischen Verlangens 
nach Macht (Lebow ist bereit Tragödie, als technischen Begriff im Sinne der antiken 
Hybris-Schauspiele zu nehmen); 3., die Beziehung zwischen nomos (Konvention, 
Brauch, Gesetz) und Entwicklung/Erhalt der Zivilisation; 4., Aufstieg und Fall der 
griechischen Zivilisation und wie dabei die menschliche Natur sichtbar wird. Letzt-
lich ist es eine Tragödie der „Modernisierung“. 
 
Monten, Jonathan 

Thucydides and Modern Realism, in: International Studies Quarterly 50 (2006) 

3-25 

Thukydides teilt die Kernaussagen des modernen Realismus, vor allem die Theorie 
von der entscheidenden Bedeutung des anarchischen Staatensystems, nicht, im Ge-
gensatz zu den Athenern, die er zu Wort kommen läßt. Das ist in letzter Zeit zu 
Recht häufig betont worden. Zu Unrecht wird darin aber ein Argument gegen eine 
neorealistische Thukydides-Interpretation gesehen. Bei Kenneth Waltz gibt es keine 
kausalen Vorhersagen, wie bestimmte Staaten in bestimmten Situationen reagieren 
werden, sondern eine Erwartung, daß Staaten, die sich nicht nach den Regeln des 
anarchischen Systems verhalten, dafür mit einer Verschlechterung ihrer Konkurrenz-
fähigkeit im internationalen System zu rechnen haben. Das zeigt auch Thukydides, 
sowohl an den Meliern, die die Spielregeln des Systems nicht begreifen, wie an den 
Athenern, die immer, wenn sie sich aus innenpolitischen Gründen zurückhalten, 
sicherheitspolitisch Schaden erleiden. 

4.1.3 Platon 

427-348/347. Aus einer der vornehmsten Athener Adelsfamilien, verwandt mit oli-
garchischen und mit demokratischen Politikern. Gründer einer Schule für Philoso-
phie, die offenbar vor allem Politiker erziehen sollte. 

 
Vergleiche statt einer Biographie: 
Alice Riginos, Platonica : the Anecdotes Concerning the Life and Writings of Plato. 
– Leiden 1976 (eine Studie, warum es nicht möglich ist, aus den antiken Traditionen 
eine Biographie zu erarbeiten) 
Kai Trampedach, Platon, die Akademie und die zeitgenössische Politik. – Stuttgart 
1994 (eine Studie, warum es nicht möglich ist, Platons Schule eine bestimmte politi-
sche Ausrichtung zu unterstellen). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142 - am 22.01.2026, 03:46:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-142
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

