
149

Tobias Schlechtriemen
Akteursgewimmel

Hybride, Netzwerke und Existenzweisen  
bei Bruno Latour

1. Opening Pandoras Box – Latours epimetheische Geste

Der Überlieferung zufolge lässt sich Epimetheus die hübsche Pandora 
mitsamt ihrer Büchse von Zeus schenken, obwohl sein vorausdenkender 
Bruder Prometheus ihn gewarnt hatte. In der Büchse der Pandora soll es 
vor lauter schlimmen Dingen nur so gewimmelt haben.1 Bei Hesiod ist 
es Pandora, die die Büchse öffnet, bei anderen Autoren Epimetheus, der 
den Deckel hebt. Jedenfalls beschert die Büchse den Menschen nichts 
Gutes: Sorgen, Plagen und Krankheiten entweichen dem Gefäß.

Es ist unklar, wer die Büchse wieder geschlossen hat. Klar ist, dass Pro-
metheus sie sicherlich schnellstmöglich verschlossen hätte. Er lässt sich 
auch nicht vom schönen Aussehen der Pandora täuschen, zu dem alle 
(pan) Götter ihre Gaben (dora) beigetragen haben. Er ahnt, dass sie kein 
Geschenk, sondern vielmehr Zeus’ Rache dafür ist, dass Prometheus 
den Göttern das Feuer gestohlen hatte. Das ist die erste Täuschung, die 
Prometheus, der ›Voraus-Denkende‹ (pro‑methes), durchschaut. Epime-
theus ist in diesem Fall der Dumme, derjenige, der seinem Namen ge-
mäß ›das Nachsehen hat‹. Aber es gibt noch eine zweite Täuschung. Ihr 
unterliegen diejenigen, die sich vor den vermeintlichen ›Plagen‹ in dem 
Gefäß fürchten und die möglichst schnell den Deckel wieder schließen 
wollen. Denn am Boden der Büchse wartet noch elpis, die Hoffnung.

Bruno Latour greift das Bild von Pandoras Büchse immer wieder auf.2 
Er beschreibt seine eigene Vorgehensweise bei der Untersuchung wis-
senschaftlicher Praktiken als ein Öffnen der gefährlichen Büchse, wel-
che die imaginäre Aufschrift trage »DANGER: DO NOT OPEN.«3 

1	 Zur Überlieferung der Geschichte der Pandora vgl. Almut-Barbara Renger/Im-
manuel Musäus (Hrsg.), Mythos Pandora. Texte von Hesiod bis Sloterdijk, Leipzig 
2002. Die Version aus Hesiods Theogonie findet sich in ebd., S. 46–51.

2	 Auch eine von ihm mitbegründete Forschungsinitiative zu Wissenschafts- und 
Technikforschung trägt, wie ihr Publikationsorgan, den Namen Pandore. Vgl. 
dazu Henning Schmidgen, Bruno Latour zur Einführung, Hamburg 2011,  
S. 79ff.

3	 Bruno Latour, Science in Action. How to follow scientists and engineers through 
society, Cambridge, Mass. 1987, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

Aber diese Anweisung befolgt Latour nicht. Stattdessen macht er sich 
daran, die abgesicherten Ergebnisse und Verfahren in der Wissenschaft 
zu hinterfragen. »Als wir die black box der wissenschaftlichen Fakten 
öffneten, wußten wir, daß es die Büchse der Pandora sein würde.«4

Latour sieht sich in dem Bild als denjenigen, der die Büchse öffnet. 
Er identifiziert sich also nicht mit dem klugen Prometheus, sondern mit 
seinem Bruder Epimetheus. Und er folgt auch nicht dem Impuls, die 
Box gleich wieder zu schließen. »Jetzt, wo die Büchse geöffnet ist und 
Plagen und Flüche, Sünden und Übel umherschwirren, bleibt nur noch 
eines zu tun: noch tiefer in die nahezu leere Büchse hineinzugreifen, um 
etwas zu finden, das nach der ehrwürdigen Legende an ihrem Grunde 
zurückgeblieben ist, die Hoffnung.«5 Aus Sicht des traditionellen Wis-
senschaftsverständnisses mag das, was Latours Wissenschaftsforschung 
freisetzt, eine Plage oder ein Übel sein. Anstatt wissenschaftliche Fakten 
zu produzieren, »passions, deadlines, decisions escape in all directions 
from a box that lies open.«6 Aber für Latour geht es gerade darum, die-
ses Gewimmel, das wissenschaftliches Arbeiten kennzeichnet, in den 
Blick zu nehmen.

Den alten Mythos und Latours Ansatz noch etwas weiter verwebend, 
ergibt sich folgende Figurenkonstellation. Da ist zunächst einmal die Fi-
gur des abendländischen Vorzeigeaufklärers Prometheus. Er plant, sorgt 
vor, schließt und kategorisiert. Für Latour beruht dieses Schließen auf 
einer unbegründeten Angst und ist außerdem vorschnell oder kurzsich-
tig. Denn Prometheus sieht als zu verhinderndes Übel, was in der Sum-
me nicht so schlimm gewesen wäre wie die langfristigen Folgen seiner 
logischen Schlüsse und (Büchsen‑)Schließungen. Das kategorische Tren-
nen, die »Reinigungspraktiken«7 der Modernen ermöglichen erst die  
Entstehung der wirklich gefährlichen Mischwesen und Ereignisse mit 
unabsehbaren Folgen.

Latour tritt in die Fußstapfen von Epimetheus. Diese Figur des Nach-
Denklichen, dessen, der um- oder drumherum-denkt (epi‑methes), ent-
spricht seinem Denkgestus. Die Dinge, das Gewimmel der Akteure, 
haben Vorrang. Ihnen gilt es nachzudenken, ihren Verbindungen und 
Verknüpfungen zu folgen. An die Stelle der »vorzeitigen Schließung«8 
und der kategorialen Trennung in verschiedene Boxen treten bei ihm 

4	 Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der 
Wissenschaft, Frankfurt a. M. 2002, S. 35.

5	 Ebd.
6	 Latour, Science in Action, S. 7.
7	 Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthro-

pologie, Frankfurt a. M. 2002, S. 19.
8	 Bruno Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die 

Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a. M. 2007, S. 445.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

AKTEURSGEWIMMEL

die Öffnung und das Verbinden. Latour will die Verbindungen, die zwi-
schen den vermeintlich getrennten Bereichen bestehen, nachzeichnen, 
will die komplexen Verknüpfungen (wieder) sichtbar machen und – an-
statt zu reinigen – »Übersetzungsarbeit«9 leisten.

Die Verschiebung, die er vorschlägt, führt also von Prometheus zu 
Epimetheus, vom kontrollierenden Vor-Denken zum einfühlsamen 
Nach-Denken, von der geschlossenen Box zum Gewimmel der Akteure, 
von getrennten Bereichen zu komplexen Netzwerken. Noch etwas wei-
ter zugespitzt könnte man sagen, dass Prometheus Ordnung herstellen 
will. Es geht ihm um klar getrennte Bereiche, um geschlossene black 
boxes und kategoriale Reinigung. Latours epimetheische Geste hingegen 
zeichnet sich durch Langsamkeit aus: Er zeichnet nach und folgt den 
Akteuren. Er will da noch einmal genau hinschauen, wo vermeintlich 
alles klar und geordnet ist und entdeck[el]t das Unreine, die Vielfalt 
und Verbindungen, kurz: das Gewimmel der Akteure. Damit stellt sich 
Latour zunächst auf die Seite des Anderen der Ordnung. Aber er bleibt 
dort nicht stehen, sondern behält seinen ordnungsliebenden Bruder 
im Blick. Latour will verstehen, wie sich Ordnung herausbildet und er 
macht einen Vorschlag, wie sich ein friedlicheres Nebeneinander ver-
schiedener Ordnungen gestalten könnte.

Der Frage, wie Ordnung und ihr Anderes bei Latour verhandelt 
werden, oder sich ihr Verhältnis ausgehend von der Akteur-Netzwerk-
Theorie beschreiben lässt, will ich im Folgenden ausführlich nachge-
hen. Latours Texte bilden zunächst den Gegenstand, um zu analysieren, 
welche Formen von Ordnung und Anderem der Ordnung sich darin 
finden, wie sich das Verhältnis von Ordnung und Anderem der Ord-
nung gestaltet und auf welche Weise Latour das Andere der Ordnung 
darin adressiert. Darüber hinaus soll ausgelotet werden, inwieweit sich 
ausgehend von Latour methodologisch ein Zugang zum Anderen der 
Ordnung entwickeln lässt.

Der Argumentationsverlauf des Textes beschreibt dabei zwei Schlau-
fen. Im ersten Teil (Abschnitte 1 und 2) geht es darum, wie Latour 
die moderne Ordnung erklärt und ihr sein Modell der ›Akteur-Netz-
werke‹ gegenüberstellt. Der zweite Teil (Abschnitte 3 und 4) setzt bei 
den Akteur-Netzwerken an und geht der Frage nach, wie sich in ihnen 
Ordnungen herausbilden. Dann werden Kriterien einer Beschreibung 
von Akteur-Netzwerken als empirischer Zugang, als Methode, heraus-
gearbeitet. Schließlich wird Latours Vorschlag der Untersuchung un-
terschiedlicher ›modes of existence‹ als Koexistenz verschiedener Ord-
nungen vorgestellt.

9	 Latour, Wir sind nie modern gewesen, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

2. Blackboxing – die Umkehrung der Erklärungsrichtung

In der Soziologie wird unter ›Ordnung‹ in der Regel die ›soziale Ord-
nung‹ verstanden.10 ›Soziale Ordnung‹ kann im soziologischen Kontext 
wiederum oftmals synonym zu ›dem Sozialen‹ oder ›der Gesellschaft‹ 
gebraucht werden, weil letzteren immer schon eine geordnete Struktur 
unterstellt wird. Bei Latour taucht ›Ordnung‹ als Begriff selten auf. ›Das 
Soziale‹ oder ›die Gesellschaft‹ hingegen finden sich immer wieder in 
seinen Texten. Schaut man sich allerdings die entsprechenden Stellen 
genauer an, erscheint die Weise, wie er sich auf das Soziale oder die Ge-
sellschaft bezieht, sehr ungewöhnlich. Denn es ist Latours Anliegen, die 
traditionelle Erklärungsrichtung der Soziologie umzukehren.

Latour beschreibt die Weise, wie soziologische Erklärungen funktio
nieren folgendermaßen: Die Gesellschaft oder das Soziale dienen als 
unhinterfragter, nicht erklärungsbedürftiger Ausgangspunkt, von dem 
ausgehend oder mit dem ein anderer Sachverhalt erklärt wird.11 So wird 
etwa ein infrage stehendes Phänomen auf ›die Gesellschaft‹ oder ›soziale 
Ursachen‹ zurückgeführt, oder es ist die Rede davon, dass etwas ›ge-
sellschaftlich bedingt‹ sei usf. Mit »der Berufung auf ›soziale Faktoren‹ 
ließen sich die ›sozialen Aspekte‹ nicht-sozialer Phänomene erklären.«12 
Die Erklärungsrichtung verläuft also üblicherweise vom Sozialen oder 
der Gesellschaft als Ursache zu einer auf sie folgenden Wirkung. 

Diese Richtung will Latour nun umkehren.13 Er fragt danach, wie 
eigentlich so etwas wie ›das Soziale‹ oder ›die Gesellschaft‹ zustande 

10	 Keith Baker zeigt, dass im 18. Jahrhundert an die Stelle der Religion als grund-
legender Ordnungsinstanz ›das Soziale‹ oder ›die Gesellschaft‹ treten. Vgl. Keith 
M. Baker, »Enlightenment and the Institution of Society. Notes for a Conceptu-
al History«, in: Willem Melching/Wyger Velema (Hrsg.), Main Trends in Cultu-
ral History, Amsterdam 1994, S. 95–120. Vor diesem Hintergrund lässt sich der 
Versuch verstehen, im 19. Jahrhundert die Soziologie als neue Leitdisziplin und 
Ordnungswissenschaft zu begründen.

11	 Vgl. vor allem die Einleitung zu Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesell-
schaft, S. 9–38.

12	 Ebd., S. 13. Als Beispiel für einen solchen Ansatz führt Latour Émile Durkheim 
an: »In der Interpretation Durkheims ist Gesellschaft allerdings eine ursprüng-
liche Gegebenheit: Sie geht individuellem Handeln voraus, hat eine sehr viel 
längere Dauer als jede Interaktion und beherrscht unser Leben; in ihr werden 
wir geboren, leben und sterben wir. Gesellschaft ist nach dieser Denkweise ex-
ternalisiert, verdinglicht, wirklicher als wir selbst und daher auch der Ursprung« 
jedes konkreten, zu erklärenden sozialen Phänomens. Latour, Die Hoffnung der 
Pandora, S. 255f.

13	 Vgl. Erhard Schüttpelz, »Der Punkt des Archimedes. Einige Schwierigkeiten 
des Denkens in Operationsketten«, in: Georg Kneer et al. (Hrsg.), Bruno La-
tours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen, Frankfurt a. M. 2008,  
S. 234–258, hier: S. 237.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

AKTEURSGEWIMMEL

gekommen sind. Damit entzieht er dem Gegenstand der Soziologie, 
dem üblichen Ausgangspunkt soziologischer Erklärungen, die Selbst-
verständlichkeit und fragt stattdessen: Gibt es so etwas wie ›das Sozi-
ale‹ oder ›die Gesellschaft‹ in Reinform überhaupt? Seine Antwort ist  
ein deutliches ›Nein‹ – es sei denn als wirkmächtige Fiktion der Moder-
nen.

›Die Modernen‹, das sind bei Latour geographisch gesehen vor allem 
die Menschen im globalen Norden und, zeitlich gefasst, etwa die Epo-
che seit der Neuzeit.14 In erster Linie aber werden sie durch ihre moder-
nen Selbstverständnisse und Praktiken charakterisiert. Zu den grundle-
genden Überzeugungen der Modernen gehört, dass sich das Soziale und 
die Technik, genauso wie Natur und Kultur voneinander unterscheiden 
und trennen lassen. Die Trennungen sind wiederum Grundlage (in ge-
wisser Weise auch Resultat15) wissenschaftlicher Praktiken – das spiegelt 
sich schon in der disziplinären Aufteilung in die verschiedenen Zustän-
digkeitsbereiche der Natur-, Sozial- und Kulturwissenschaften. Wie ein 
Kühlschrank funktioniert, das ist eine technische Frage, der sich die 
Ingenieure und Physikerinnen annehmen. Ob und wie sich die klima-
tischen Verhältnisse wandeln, damit beschäftigen sich Meterologinnen 
und Klimaforscher. Für die Klärung der Frage, ob es alternative Verfah-
ren zur Produktion von Fluorchlorkohlenwasserstoffe gibt, sind Che-
mikerinnen zuständig. Es handelt sich also um vermeintlich getrennte 
Gegenstandsbereiche, für die es jeweils bestimmte Fachleute gibt.

Latour zeigt nun an diesem Beispiel, dass alle Akteure zusammen auf-
gerufen werden, wenn in einem Zeitungsartikel über das Ozonloch be-
richtet wird.16 Dann treten sie alle als Beteiligte im »Akteur-Netzwerk«17 
des Ozonlochs auf. Sobald es aber um die ›seriöse‹ Behandlung der in 
diesem Zusammenhang auftauchenden Fragen geht, werden auf einmal 
wieder unterschiedliche Zuständigkeiten ausgemacht. Auf diese Weise 
trennen und homogenisieren die Modernen praktisch, wie auch syste-
matisch ein Netzwerk miteinander verbundener Akteure in (vermeint-
lich) fein säuberlich getrennte Bereiche, die dann reine »Substanzen, 
Oberflächen, Domänen und Sphären«18 darstellen.

Fasst man die grundlegenden Trennungen zusammen, aus denen die 
»Übereinkunft der Modernen« besteht, ergibt sich die folgende Ord-
nung: »›dort draußen‹ oder die Natur; ›dort drinnen‹ oder der Geist; 

14	 Vgl. Bruno Latour, An Inquiry into Modes of Existence. An Anthropology of the 
Moderns, Cambridge, Mass. 2013, S. 8f.

15	 Vgl. Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 441f.
16	 Vgl. Latour, Wir sind nie modern gewesen, S. 7.
17	 Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 229.
18	 Ebd., S. 416.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

›dort unten‹ oder die Gesellschaft; ›dort oben‹ oder Gott.«19 Im Gegen-
satz dazu setzt sich die Welt für Latour nicht aus Natur, Geist, Gesell-
schaft, Gott usf. zusammen, sondern aus »soziotechnischen Hybriden«20 
oder anderen Akteur-Netzwerken die immer wieder neu verknüpft wer-
den können.

Wenn man also nach Ordnungskonzepten in Latours Texten sucht, so 
ist eine erste Variante die moderne Ordnung, die aus einer bestimmten 
Sortierung unterschiedlicher Bereiche besteht. Außerdem könnte man 
sagen, dass jeder Bereich nochmals eine Ordnung für sich darstellt – die 
›soziale Ordnung‹ ist hier nur eine (wenn auch eine wichtige) unter vie-
len. Diese Ordnungen existieren Latour zufolge nicht schon von jeher, 
sondern werden erst durch aufwendige Praktiken und Theoriearbeit als 
solche stabilisiert. Wenn die Reinigung und Schließung eines Bereichs 
gelingt, entsteht eine ›black box‹.21 Den Prozess des Reinigens und 
Schließens bezeichnet Latour entsprechend als »black boxing«.22 Gerade 
weil es sich bei black boxes eigentlich um instabile Ordnungen handelt, 
wird ein hoher Aufwand betrieben, um die Trennungen aufrecht zu er-
halten.

Mit ›black box‹ ist im Grunde eine Haltung gegenüber oder eine Um-
gangsweise mit einer komplexen Situation, einem Akteur-Netzwerk, ge-
meint. Sie lässt sich folgendermaßen beschreiben: Erstens, betrachte das 
komplexe Akteur-Netzwerk als eines, als ein Ding; zweitens sollte klar 
sein, wenn ich A mache (bspw. einen Schalter drücke) (input), dann 
passiert B (bspw. einen Kaffee produzieren) (output);23 und drittens 
kann ich die black box in andere Kontexte übertragen, sie an anderer 
Stelle zur Anwendung bringen.24 Alle Zwischenschritte und alternativen 
Möglichkeiten zwischen Input und Output werden dabei ausgeblen-

19	 Latour, Die Hoffnung der Pandora, S. 23.
20	 Ebd., S. 262.
21	 Latour übernimmt das Konzept aus der Kybernetik: »The word black box is used 

by cyberneticians whenever a piece of machinery or a set of commands is too com-
plex. In its place they draw a little box about which they need to know nothing 
but its input and output.« Latour, Science in Action, S. 2f. Das Konzept taucht 
bereits in der frühen Studie Laboratory Life von 1979 auf. Vgl. Bruno Latour/Ste-
ve Woolgar, Laboratory Life. The Construction of Scientific Facts, Princeton 1986,  
S. 242. Zur ›black box‹ bei Latour vgl. auch Christian Kassung/Albert Küm-
mel-Schnur: »Wissensgeschichte als Malerarbeit? Ein Trialog über das Weißeln 
schwarzer Kisten«, in: Kneer et al., Bruno Latours Kollektive, S. 155–179; Gra-
ham Harman, Prince of Networks. Bruno Latour and Metaphysics, Melbourne 
2009, S. 33f.

22	 Latour, Science in Action, S. 21.
23	 Vgl. ebd., S. 2.
24	 Vgl. dazu Latour/Woolgar, Laboratory Life, S. 259.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

AKTEURSGEWIMMEL

det.25 Im Kontext wissenschaftlicher Praktiken bedeutet das, dass alle 
strittigen Punkte ausgeräumt sind und alle Akteure so reibungslos zu-
sammen funktionieren, dass sie als ›eine Entität‹, ›ein Ganzes‹, agieren. 
Latour schreibt hier vom »Unsichtbarmachen wissenschaftlicher und 
technischer Arbeit durch ihren eigenen Erfolg«.26 Wird nun das Kon-
zept der ›black box‹ – wie von Latour in der Wissenschaftsforschung 
– angewendet, bedeutet das, dass man vom »Gewordensein dessen, was 
nun als selbstverständlich und unhinterfragt gilt«, ausgeht und »die 
prinzipielle Möglichkeit der Wieder-Öffnung einer jeden black box«27 
konstatiert.

Ist eine black box erst einmal etabliert, dann können daran monokau-
sale Erklärungen anschließen. Das trifft auch auf ›die Gesellschaft‹ und 
entsprechende soziologische Beschreibungen zu. In Eine neue Soziologie 
für eine neue Gesellschaft bezeichnet Latour das ›geblackboxte‹ Soziale 
als »das Soziale Nr. 1«.28 Davon unterscheidet er ein ›Soziales Nr. 2‹,29 
das noch nicht geschlossen ist, sondern als Geflecht von Assoziationen 
offenliegt, das Kollektiv: »Aus diesem Grund wird von nun an das Wort 
›Kollektiv‹ die Stelle von ›Gesellschaft‹ einnehmen. ›Gesellschaft‹ wer-
de ich nur für die Versammlung bereits zusammengebrachter Entitäten 
beibehalten, von denen die Soziologen des Sozialen glauben, daß sie 
aus sozialem Stoff bestehen. ›Kollektiv‹ wird dagegen das Projekt des 
Versammelns neuer Entitäten bezeichnen, die noch nicht zusammen-
gebracht worden sind und von denen es daher offenkundig ist, daß sie 
nicht aus sozialem Stoff bestehen.«30

Ein solches Geflecht von Assoziationen, das »auf ungewisse, fragile, 
kontroverse und sich ständig verlagernde Bindungen zurückgreift«31 
und das aus neu auftretenden Akteuren besteht, kann nur schwerlich 
als Bezugspunkt kausaler Erklärungen dienen. Vielmehr ist es selbst 
erklärungsbedürftig bzw. es erfordert eine Form von Beschreibungen, 
die das Ziel haben, möglichst viele Akteure zum Sprechen zu bringen. 
Latour geht es folglich um komplexe Erklärungen, die nicht nur einen 
Faden aufgreifen und auf eine Ursache hin zurückverfolgen, sondern ein 
komplexes Netzwerk nachzeichnen. »Ein Text in unserer Definition von 

25	 Sie werden als bloße Zwischenglieder betrachtet und nicht als ›vollwertige Mitt-
ler‹, die das transformieren, was sie transportieren. Vgl. Latour, Wir sind nie 
modern gewesen, S. 108–111.

26	 Latour, Die Hoffnung der Pandora, S. 373.
27	 Lars Gertenbach, Entgrenzungen der Soziologie. Bruno Latour und der Konstruk-

tivismus, Weilerswist 2015, S. 215.
28	 Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 23.
29	 Später kommen auch noch ein Soziales Nr. 3, die »face-to-face-Interaktionen«, 

und Nr. 4, das »Plasma«, hinzu. Ebd., S. 112, 419.
30	 Ebd., S. 129.
31	 Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

Sozialwissenschaft ist demnach ein Test darüber, wie viele Akteure der 
Schreiber als Mittler zu behandeln vermag und wie weit er oder sie das 
Soziale führen kann, das von neuem vor den Augen der Leser sichtbar 
gemacht worden ist.«32 

Das Bild des Netzwerks fungiert hier zum einen als eine Alternative 
zu monokausalen Erklärungsweisen, weil es die eine Ursache-Wirkungs-
kette vervielfältigt; zum anderen wird das Soziale als einheitlicher Ge-
genstand mit einer glatten Oberfläche zu einem Geflecht aus Verknüp-
fungen von unterschiedlichsten Akteuren umgedeutet.33 Latour streicht 
immer wieder andere Vorteile der Netzwerk-Metaphorik heraus. Dazu 
gehört für ihn die Semantik materieller Netzwerke, wie des Eisen-
bahnnetzwerks, die verdeutlicht, dass auch ein großes Netz aus vielen 
kleinen, konkreten Knotenpunkten besteht. Außerdem betont er, dass 
Netzwerke keine geschlossenen Flächen darstellen, sondern größtenteils 
aus Löchern bestehen.34

Latour kehrt also die übliche Richtung soziologischer Erklärungen 
um: ›Das Soziale‹ ist hier nicht der Ausgangspunkt der Erklärungen, 
sondern das, was erklärt werden muss. Erklärungsbedürftig sind die 
Reinigungs- und Stabilisierungsverfahren moderner Ordnungen, zu de-
nen auch der Container ›des Sozialen‹ oder ›der Gesellschaft‹ gehört. Ist 
einmal festgestellt, dass ›das Soziale‹ oder ›die Gesellschaft‹ nicht einfach 
vorliegen, kann untersucht werden, wie ihre Stabilisierungen vollzogen 
werden und eine entsprechende Ordnung hergestellt wird.

Unter ›Ordnung‹ wird dann die moderne Fiktion voneinander zu 
trennender und in sich bereinigter Bereiche gefasst, für die es jeweils 
fachspezifische Expertinnen gibt. Demgegenüber stellt sich ›das Sozi-
ale Nr. 2‹, das Kollektiv oder Akteur-Netzwerk als das Andere der mo-
dernen Ordnung dar. Es ist anders, weil sich zeigt, dass in den moder-
nen Boxen oder Containern nicht nur das drin ist, ›was außen drauf 
steht‹ – wie ›Natur‹, ›Soziales‹, ›Technik‹ – sondern ein Gewimmel an 
Akteuren.35 Aus Sicht der modernen Ordnung handelt es sich bei den 

32	 Ebd., S. 224.
33	 Zum Bild des Netzwerks im Werk von Latour vgl. Kap. 4: »Das Bild der Netze 

bei Bruno Latour«, in: Tobias Schlechtriemen, Bilder des Sozialen. Das Netzwerk 
in der soziologischen Theorie, Paderborn 2014, S. 303–359. Wichtige Stellen, an 
denen Latour auf sein Netzwerk-Konzept eingeht, sind Latour, Wir sind nie mo-
dern gewesen, S. 10; Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 223ff., 416; 
An Inquiry into Modes of Existence, S. 31–37.

34	 Vor allem aber grenzt Latour sein Verständnis von ›Netzwerk‹ gegenüber der 
gängigen Vorstellung von Netzen ab, die sich zusammen mit dem Internet he-
rausgebildet hat. Vgl. Bruno Latour, »Über den Rückruf der ANT«, in: Andréa 
Belliger/David J. Krieger (Hrsg.), ANThology. Ein einführendes Handbuch zur 
Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006, S. 561–572.

35	 Die Metapher des Gewimmels ist ebenfalls ein von Latour häufig verwendetes 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

AKTEURSGEWIMMEL

neu auftretenden Akteuren in der Regel um Störfälle, zu überwindende 
Hindernisse etc. – eben die Plagen und Sorgen aus der Büchse der 
Pandora, die es zu vermeiden gilt. Aus der Perspektive der Akteur-Netz-
werke ist die moderne Ordnungsvorstellung eine Vereinfachung kom-
plexer Verhältnisse, eine Fiktion, die empirisch widerlegt werden kann 
und auch eine Gefahr, denn das Ausblenden der Zusammenhänge för-
dert letztlich die Hybridbildung in unkontrolliertem Ausmaß und stellt 
damit einen unverantwortlichen Umgang mit der Welt dar. Für Latour 
ist Prometheus letztlich derjenige, der sich täuscht, nicht Epimetheus.

Mit Latour lässt sich ein anderer Blick auf soziologische Erklärungen 
und allgemeiner auf das Selbstverständnis der Moderne werfen. Durch 
das Öffnen der Boxen wird dabei nicht nur ›das Soziale‹ als ein reiner, 
in sich geschlossener Bereich fragwürdig, auch ›die Natur‹, ›die Technik‹ 
usf. entpuppen sich als Netzwerke, in denen unterschiedlichste Akteure 
miteinander verknüpft sind. Diese Akteur-Netzwerke stellen aus mo-
derner Sicht das Andere der Ordnung dar.36 Aus der Perspektive der 
Akteur-Netzwerk-Theorie wiederum lässt sich danach fragen, wie es 
überhaupt zu der modernen Ordnung kam. Genau das ist das Ziel, das 
Latour mit seiner ›Anthropologie der Modernen‹ verfolgt.37

Bild. So schreibt er von der »wimmelnde[n] Erde« (Latour, Die Hoffnung der 
Pandora, S. 69) oder davon, dass es unter »den Füßen der Sozialtheorie [von 
nicht-menschlichen Wesen] wimmelt«. Ebd., S. 256. Es besteht hier ein bild-
licher Übergang zu den Ameisen, die ihm als Vorbild dienen: »Eine Ameise 
(ant), die für andere Ameisen schreibt, das paßt sehr gut zu meinem Projekt!« 
Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 24. In Eine neue Soziolo-
gie taucht immer wieder das Modell einer Ameise auf, die »winzige[…] Gänge« 
(ebd., S. 378) gräbt und mit dieser Taktik letztlich gewinnt. Vgl. auch ebd.,  
S. 405.

36	 Neben der Figur des Akteur-Netzwerks sind es ähnlich angelegte Konzepte, wie 
›die Hybriden‹ oder ›die Kollektive‹, die man bei Latour als Chiffren des An-
deren der modernen Ordnung lesen könnte. Eine eigene Facette dessen stellt 
das »Plasma« dar, das sich in den Leerstellen, in den Löchern, zwischen den 
Netzwerk-Verbindungen bewegt. Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Ge-
sellschaft, S. 419. Latour versteht darunter das, »was noch nicht formatiert, noch 
nicht gemessen, noch nicht sozialisiert ist«. Ebd.

37	 Im Untertitel von Wir sind nie modern gewesen nennt Latour sein Vorhaben eine 
›symmetrische Anthropologie‹, im Untertitel von An Inquiry into Modes of Exi-
stence heißt es: ›An Anthropology of the Moderns‹. Darin fasst Latour seine For-
schungen der letzten 25 Jahre als ein Projekt zusammen. Vgl. Latour, An Inquiry 
into Modes of Existence, S. xix. Dieses Projekt stellt letztlich eine Selbstauslegung 
der Modernen dar: »Meine vielleicht etwas phantastische Vorstellung ist […], 
dass die Modernen jetzt zum ersten Mal die Zeit haben, ihr eigene Anthropolo-
gie zu erarbeiten.« Bruno Latour, »Existenzweisen der Moderne. Ein Gespräch 
mit John Tresch«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 7 (4), 2013, S. 65–78, hier:  
S. 71.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

3. Vernetzte Welt – das Andere der Ordnung als Normalfall

Latour lernt bereits sehr früh anthropologische bzw. ethnologische For-
schungen kennen.38 Zwischen 1973 und 1975 führt er während seines 
Zivildienstes ethnographische Studien an der Elfenbeinküste für das 
Institut Français de Recherche Scientifique pour le Développement en Coo-
pération durch.39 Während ethnologische Ansätze traditionellerweise 
›die Anderen‹, also vermeintlich ›vormoderne‹ oder ›primitive Völker‹ 
erforschen, kehrt Latour auch hier die Blickrichtung um und wendet 
den ethnologischen Zugang auf den Kern der modernen, westlichen 
Gesellschaften an: die Wissenschaften, die Wirtschaft, die Politik, das 
Recht usf.40 Ein zentraler Vorteil ethnologischer Ansätze liegt für ihn 
darin, dass sie, wenn sie eine fremde Kultur studieren, alle Bereiche und 
Aspekte mit in die Beschreibung einbeziehen: »[M]an erhält jedesmal 
einen einzigen Bericht, in dem Himmel, Ahnen, Hausbau, Jamswur-
zel-, Maniok- oder Reiskulturen, Initiationsriten, Regierungsformen 
und Kosmologien miteinander verwoben sind.«41 Allerdings beruhten 
diese einheitlichen Beschreibungen auf der Annahme, dass es sich hier 
um eine ›andersartige Welt‹ als die eigene, moderne, wissenschaftliche 
handelt. »Den Mut, in der Fremde zu vereinheitlichen, haben sie nur, 
weil sie bei sich zu Hause trennen.«42 Deshalb sei es für westliche An-
thropologen auch lange Zeit nicht in Frage gekommen, die Methoden 
zum Studium ›der Anderen‹ auf die eigene Kultur anzuwenden.

Latours Anthropologie der Moderne beginnt 1975 im Labor.43 Er be-
obachtet die Wissenschaftler bei der Arbeit. Dabei fällt ihm auf, dass an 
den naturwissenschaftlichen Experimenten nicht nur die Forscherinnen 
beteiligt sind, sondern auch unterschiedliche natürliche oder chemische 

38	 Latour schreibt sowohl von »Anthropologie« als auch von Ethnologie oder Eth-
nographie. Latour, Wir sind nie modern gewesen, S. 14f. Die deutsche Über-
setzung ›Anthropologie‹ ist irreführend, denn Latour steht in der Tradition 
der Cultural oder Social Anthropology, die sich eher mit der Ethnologie im 
deutschsprachigen Raum verbinden lässt. Explizit ist Latours Bezug zu Harold 
Garfinkels Ethnomethodologie. Vgl. Bruno Latour, »Biography of an Inquiry: 
On a Book about Modes of Existence«, in: Social Studies of Science 43 (2), 2013, 
S. 287–301, hier: S. 292. Zu Garfinkels Ansatz vgl. Schüttpelz in diesem Band.

39	 Vgl. Gertenbach, Entgrenzungen der Soziologie, S. 188.
40	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 28.
41	 Latour, Wir sind nie modern gewesen, S. 14f.
42	 Ebd., S. 15.
43	 1979 erscheint das Buch Laboratory Life, das Latour zusammen mit Steve Wool-

gar verfasst hat. Es folgen dann die Arbeiten zu Pasteur Les Microbes: Guerre et 
paix von 1984 und Science in Action von 1987. Vgl. Latour, Laboratory Life; 
ders., Les microbes: Guerre et paix, suivi de Irréductions, Paris 1984; ders., Science 
in Action.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

AKTEURSGEWIMMEL

Substanzen und diverse technische Geräte. Von allen Beteiligten hängt 
der Ausgang des Experiments ab bzw. an jedem Einzelnen kann es 
scheitern. Oftmals zeigt sich erst im Nachhinein, wer oder was ein aus-
schlaggebender Faktor gewesen sein wird. 

Um diese verschiedenen Beteiligten ›gleichberechtigt‹ beschreiben zu 
können, übernimmt Latour aus der Semiotik das Konzept des ›Akteurs‹ 
oder ›Aktanten‹.44 Zusammen mit dem Konzept des Netzwerks spricht 
er dann von ›Akteur-Netzwerken‹, also jenen spezifischen Formationen, 
zu denen sich die unterschiedlichen Akteure zusammenfinden, ver-
knüpfen oder »assoziieren«45 lassen. 

Damit hat er auch eine Beschreibungsform gefunden, die sich nicht 
nur auf die experimentellen Situationen im Labor anwenden lässt, son-
dern die er so ausweitet, dass sie als eine neue Sozialtheorie fungieren 
kann. In dem 1991 auf Französisch publizierten Buch Wir sind nie mo-
dern gewesen entwirft Latour sein Projekt einer ›symmetrischen Anthro-
pologie‹, die die modernen Praktiken adäquat beschreiben soll. Dabei 
geht es vor allem darum, den Akteuren zu folgen, die Netze, die sie 
bilden, nachzuzeichnen und aufzuzeigen, dass die großen modernen 
Bereiche nicht ›gereinigt‹ sind, sondern jeder einzelne von unterschied-
lichen Akteuren nur so wimmelt.46 Entgegen des modernen Anspruchs 
und Selbstverständnisses besteht jede Box nicht nur aus einer Substanz, 
sondern es stecken unterschiedlichste Akteure darin, von denen sich der 
Tendenz nach unendliche Listen anlegen lassen. Je mehr Akteure eine 
Beschreibung sichtbar macht und auftreten lässt, desto besser ist sie.

Sein Ausgangs- und Zielpunkt ist folglich eine vernetzte Welt, eine 
»Hybridwelt, die gleichzeitig aus Göttern, Menschen, Sternen, Elektro-
nen, Atomkraftwerken und Märkten besteht«.47 Damit hat Latour alle 
Trennungen, die die Modernen aus seiner Sicht zu Unrecht annehmen, 

44	 Vgl. Latour, Wir sind nie modern gewesen, S. 85ff., 116. »Der Begriff des Ak-
tanten hat – neben dem des Akteurs – in der literarischen Semiotik den Begriff 
der Person oder der dramatis persona ersetzt, denn er umfaßt nicht nur Men-
schen, sondern auch Tiere, Objekte oder Konzepte.« Ebd., S. 116. Er bezieht 
sich dabei auf die Arbeiten von Algirdas Greimas: »Es wäre nicht übertrieben zu 
sagen, daß die ANT sich halb Garfinkel und halb Greimas verdankt«. Latour, 
Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 96.

45	 Ebd., S. 20.
46	 Ganz im Gegensatz zum modernen Selbstverständnis gibt es keine zunehmende 

Reinigung der Bereiche, sondern Latour zufolge eine immer stärkere Verqui-
ckung: »Es ist so sicher wie das Amen in der Kirche, daß wir morgen in sogar 
noch enger verwobenen Gemengen von Wissenschaft, Technik und Gesellschaft 
leben werden«. Latour, Die Hoffnung der Pandora, S. 244. Und diese Kollektive 
werden immer größer, beziehen immer mehr menschliche und nicht-mensch-
liche Akteure mit ein. Vgl. ebd.

47	 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

überwunden und stattdessen an vielen konkreten Beispielen einerseits 
und als epistemologische Grundhaltung andererseits die Verbindungen 
in den Blick gerückt. Gegenüber der modernen Ordnung hat er diese 
nicht-moderne Sicht der Dinge entwickelt: eine Welt, die aus vielfäl-
tigen Vernetzungen heterogener Akteure besteht.

Kurz gefasst weist Latour nach, dass ›wir nie modern gewesen sind‹ 
und dass die Unterscheidungen der modernen Ordnung nicht zutref-
fen. Das, was die Modernen als ihr Anderes gesetzt hatten, also unzu-
lässige Vermischungen und Verunreinigungen ihrer Ordnung, was sie 
höchstens bei den sogenannten ›primitiven Kulturen‹ zugelassen hat-
ten, dieses Andere stellt in der modernen Welt den Normalfall dar. Die 
Modernen werden folglich ihrem eigenen Ordnungsanspruch nicht ge-
recht. Auf diesen ›negativen‹ Befund folgt gerade in seinen neueren Ar-
beiten der Versuch, ›positiv‹ zu beschreiben, welche unterschiedlichen 
›Existenzweisen‹ es gibt und was sie jeweils auszeichnet. Dieser Ansatz 
lässt sich als eine Theorie über die Herausbildung von Ordnungen, aber 
auch als eine Differenzierungstheorie lesen. Treffender jedoch könnte 
man ihn als eine Methode fassen – Latour selbst schreibt von einer »em-
pirical philosophy«48 –, um empirisch die verschiedenen Existenzweisen 
beschreiben zu können. Ob es sich bei den Existenzweisen dann noch 
um Ordnungen im engeren Sinn handelt, soll hier noch offen bleiben. 
Aber schon der Plural verweist darauf, dass damit keine übergeordnete 
Struktur mehr gemeint ist.

Zunächst einmal geht es um das Stabilisieren bestimmter Verknüp-
fungen in einem Netzwerk. Unterschiedliche Akteure werden in ei-
ner durchgängigen Kette verbunden. Bei dieser Stabilisierung handelt 
es sich um das, was oben bereits als black boxing beschrieben worden 
ist. Ein sehr schönes Beispiel dafür ist Latours Beschreibung der For-
schungsreise der Bodenkundler nach Boa Vista, die er begleitet hat.49 
Die Forscherinnen und Forscher wollen herausbekommen, warum die 
Savanne an einer bestimmten Stelle aufhört und gleichzeitig der Re-
genwald anfängt, und ob sich diese Grenze verschiebt, also der Wald 
vorrückt oder zurückgedrängt wird. Latours Frage ist eine andere. Er 
möchte die wissenschaftliche Praxis verstehen und genauer: wie Refe-
renz in der Wissenschaft hergestellt wird. Einfach ausgedrückt geht es 
darum: »Wie fassen wir die Welt in Worte?«50

48	 Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. xxi.
49	 Vgl. Bruno Latour, »Zirkulierende Referenz. Bodenstichproben aus dem Urwald 

am Amazonas«, in: ders., Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirk-
lichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a. M. 2002, S. 36–95.

50	 Ebd., S. 36. Die ausführlichere Variante der Fragestellung der Wissenschaftsfor-
schung lautet: »We wanted to understand how – with what instruments, what 
machinery, what material, historical, anthropological conditions – it was possi-

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

AKTEURSGEWIMMEL

Als Ethnograph richtet er seinen Blick nicht wie die Naturwis-
senschaftler auf den Waldboden, die Natur, sondern auf das, was die  
Wissenschaftler machen und vor allem auf die Dinge, die technischen 
Geräte, die dabei zum Einsatz kommen. Er erstellt Listen der beteilig
ten Akteure und fotografiert. Daraus entsteht seine »foto-philoso-
phische[…] Montage«,51 die die Akteurskette vom brasilianischen 
Waldboden bis zum wissenschaftlichen Artikel genau nachzeich-
net. Der Boden wird mithilfe von Kompass, Gefällemesser, Karte, 
»Pedologenfaden«52 und Millimeterpapier vermessen; Bodenproben 
kommen in den »Pedokomparator«;53 die Farbe und Konsistenz wer-
den bestimmt und die entsprechenden Werte einer Skala notiert. Auf 
diese Weise werden der Waldboden, die Pflanzen usf. in einer kontinu-
ierlichen Kette Schritt für Schritt in einen wissenschaftlichen Text mit 
Zahlenwerten, Diagrammen und daraus abgeleiteten Schlüssen trans-
formiert. Jeder Akteur in der Kette ›übersetzt‹ dabei das, was übertra-
gen wird.54 Es geht folglich um eine »Substitutionsbewegung, in deren 
Verlauf ein realer Boden zu einem von der Pedologie erfaßten Boden 
wird.«55

Über diese »Kette von Übersetzungen«56 kann die Referenz zirkulie-
ren. Geht allerdings ein Apparat kaputt, oder wird eine Verknüpfung 
infrage gestellt, ist die Verbindung unterbrochen. Aber wenn die Kette 
der Akteure einwandfrei funktioniert, kann die wissenschaftliche Re-
ferenz zirkulieren und das gesamte Ensemble zu einer black box, einer 
wissenschaftlichen Tatsache, werden, auf die dann in anderen Zusam-
menhängen zurückgegriffen werden kann. Um das traditionelle Refe-
renzmodell zu erhalten, muss man nur alle Mittler in der Kette ausblen-
den und allein die Pole des Urwaldes und des Textes behalten.57

Soweit geht das, was Latour in seinen früheren Arbeiten entwickelt 
und was er als black boxing bezeichnet hat. In seinen neueren Forschun-
gen kommt ein weiterer Schritt hinzu, der es Latour ermöglicht, Diffe-
renzen in den Blick zu nehmen. Denn die Weisen, wie sich bestimmte 
Akteursketten stabilisieren, wiederholen sich und lassen sich voneinan-
der unterscheiden. Wie am Beispiel der bodenkundlichen Expedition 
gezeigt, zeichnet sich die wissenschaftliche Praxis dadurch aus, dass sie 

ble to produce objectivity.« Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 5.
51	 Latour, »Zirkulierende Referenz«, S. 37.
52	 Ebd., S. 57.
53	 Ebd., S. 61.
54	 Das Konzept der Übersetzung verwendet Latour in Anlehnung an Michel Serres 

und meint damit grob gesagt ›Transformation‹. Vgl. Latour, Eine neue Soziologie 
für eine neue Gesellschaft, S. 188.

55	 Latour, »Zirkulierende Referenz«, S. 64.
56	 Ebd., S. 40.
57	 Vgl. ebd., S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

die Referenz zu ihrem Gegenstand herstellen will und muss. Die Wis-
senschaftlerinnen richten sich danach, dass ihre Vorgehensweise ›rati-
onal‹ und ›objektiv‹ ist. In religiösen Praktiken geht es hingegen um 
Botschaften, die diejenigen, die sie empfangen, grundlegend verändern. 
Die Botschaften verwirklichen sich dadurch, dass sie ausgesprochen und 
artikuliert werden.58 Entsprechend geht es hier nicht um die nüchterne 
Übertragung einer Information, sondern um ein ergriffenes Sprechen, 
das sich durch ständige performative Wiederholung der Existenz des 
Angerufenen versichern will.59 Latour führt als Beispiel frisch Verliebte 
an, deren ›Seelenheil‹ von ihren wiederholten Liebesbekenntnissen ab-
hängig ist.60

In anderen Bereichen der alltäglichen Praxis finden sich wiederum 
andere Formen der Verknüpfung, andere ›modes of connection‹,61 und 
andere Werte, die dem Netzwerk »its specific tonality«,62 seine spezi-
fische Färbung, verleihen. Zusammen machen sie das aus, was Latour 
als modes d’existence, Existenzformen oder ‑weisen bezeichnet.63

Latour orientiert sich bei der Differenzierung der Existenzweisen zwar 
zunächst grob an den traditionellen domains der Modernen, wie Wis-
senschaft, Religion, Technik etc. Aber zum einen sind damit nicht die 
bereinigten Bereiche im modernen Verständnis gemeint, sondern eben 
stabilisierte Akteur-Netzwerke; zum anderen geht er vom Alltagswissen 
der Akteure selbst aus, um deren spezifische Praktiken zu identifizie-
ren. In seiner Inquiry into Modes of Existence startet er mit der, wie er 
betont, ›provisorischen‹64 Beschreibung von 15 Existenzweisen.65 Aber 
die Liste ist offen und erweiterbar. Da die Existenzweisen Alltagserfah-
rungen darstellen und insofern diejenigen, die im Alltag diese Praktiken 

58	 Vgl. das elfte Kapitel der Inquiry »Welcome the Beings Sensitive to the Word«, 
S. 295–325. Zuvor bereits in Bruno Latour, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 
2011.

59	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 310. Geht es in der Wissen-
schaft um Referenzketten, so geht es bei der religiösen Existenzweise um Perfor-
manz – Latour schreibt von »processions«. Ebd., S. 227.

60	 Vgl. ebd., S. 302f.
61	 Vgl. ebd., S. 38.
62	 Ebd., S. 36.
63	 Latour übernimmt den Begriff von Étienne Souriau und Gilbert Simondon. 

Vgl. Étienne Souriau, Les différents modes d’existence, Paris 2009 [1943] und Gil-
bert Simondon, Du mode d’existence des objets techniques, Paris 1989 [1958], das 
2012 in Zürich auf Deutsch erschien als Die Existenz technischer Objekte. Zu 
der Neuauflage von Souriaus Buch über die Existenzweisen hat Latour zusam-
men mit Isabelle Stengers ein Vorwort geschrieben. Vgl. dies., »Le Sphinx de 
l’oeuvre«, in: Souriau, Les différents modes d’existence, S. 1–75.

64	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. xx.
65	 Vgl. die zusammenfassende Tabelle ebd., S. 488f.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

AKTEURSGEWIMMEL

ausüben, die Experten sind, und außerdem die schiere Menge an mög-
lichen Existenzweisen den Rahmen individueller Forschung sprengt, 
hat Latour die Untersuchung als eine kollektive Studie angelegt. Über 
die Website, die das Buch begleitet, kann man Berichte zu einzelnen 
Existenzweisen beisteuern und auch neue Existenzweisen vorschlagen.66

Da es sich um einen empirischen Zugang handelt, sollen hier noch 
einmal die methodischen Grundregeln vorgestellt werden, um seinen 
Ansatz auch methodologisch verständlich und als Methode anwendbar 
zu machen.67 Ein erster methodologischer Schritt besteht darin, keine 
kategorialen Vorannahmen zu treffen. Anstatt der modernen Anweisung 
der strikten Trennung in Natur, Soziales, Technik etc. zu folgen, gilt 
es »unsere zeitsparenden Abstraktionen allesamt beiseite [zu] lassen.«68 
Das Ziel ist vielmehr, an keiner Stelle »das Spektrum der Entitäten zu 
begrenzen, die die soziale Welt bevölkern können«,69 sondern der Er-
fahrung zu folgen: »following experience, but following it all the way to 
the end.«70

Der Untersuchungsgegenstand soll nicht im Vorhinein begrenzt wer-
den, vielmehr geht es darum, den Verbindungen der Erfahrungswelt zu 
folgen. Das bedeutet zunächst einmal, sich ›ins Feld‹ zu begeben und die 
Menschen bei dem zu begleiten, was sie tun. Denn diejenigen, die tag-
täglich eine bestimmte Praxis ausüben, wissen am besten, wie sie das 
tun und was sie dazu alles benötigen. Allerdings konstatiert Latour hier 
einen Widerspruch zwischen den Selbstbeschreibungen der Akteure 
(die er zunächst zurückstellt und mit seiner nichtmodernen Erzählung 
der Moderne kontrastiert) und den Praktiken, die sie ausüben (die er 
genau beobachten und aufzeichnen möchte).71 Eine andere Möglich-
keit besteht darin, sich ein ›Vehikel‹72 zu suchen und zu schauen, welche 
Akteure sich darum gruppieren. Das rechtliche Patent ist dafür ein Bei-
spiel. Es führt über direkte Verbindungen vom Labor zur Gutachterin, 
weiter in ein Anwaltsbüro, dann zur Bank usf.

66	 Die Website findet sich unter www.modesofexistence.org. Bis Mai 2014 konn-
ten dort Beiträge hochgeladen werden. Ein Team von ›mediators‹ hat diese dann 
begutachtet und betreut.

67	 Viele dieser Regeln seines ethnographischen Zugangs finden sich im ersten Ka-
pitel von Latours Inquiry, S. 27–46.

68	 Latour, Die Hoffnung der Pandora, S. 36.
69	 Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, S. 390.
70	 Bruno Latour, »Reflections on Etienne Souriau’s Les différents modes d’existence«, 

in: Graham Harman et al. (Hrsg.), The Speculative Turn. Continental Materia-
lism and Realism, Melbourne 2011, S. 304–333, hier: S. 315.

71	 Zur praxeologischen Ausrichtung von Latours Ansatz vgl. Hilmar Schäfer, Die 
Instabilität der Praxis. Reproduktion und Transformation des Sozialen in der Praxis
theorie, Weilerswist 2013.

72	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 30f.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

Ein weiteres wichtiges Moment ist die Überraschung.73 Gerade wenn 
man sich in einem bestimmten Bereich nicht auskennt, ist es überra-
schend, welche unterschiedlichen Akteure mobilisiert werden müssen. 
Die Distanz, die hier zu den Selbstverständlichkeiten der Beteiligten be-
steht, kreiert die Möglichkeit, alle Akteure wahrnehmen zu können.74 
Eine Alternative dazu sind Krisensituationen, in denen der reibungslose 
Ablauf gestört ist.75 Denn dann wird jeweils deutlich, wer oder was al-
les involviert ist. Erst wenn der Herd ausfällt, zeigt sich, dass die Gas-
leitung in der Ukraine zum Netzwerk des Feinschmeckerrestaurants in 
Paris gehört.

Für den ethnographischen Beobachter geht es darum, eine Liste an-
zulegen.76 Sie soll möglichst viele der beteiligten Akteure erfassen. Auch 
hier gilt wieder, dass keine kategorialen Sortierungen vorgenommen, 
sondern die heterogenen Akteure in einer Reihe aufgelistet werden. 
Auch wenn dieser Punkt von Latour nicht ausgeführt wird, ist die Rei-
henfolge der Akteure in der Kette wichtig. Ihre Abfolge muss eingehalten 
werden – Sprünge oder Ersetzungen würden Kontroversen auslösen.

Für einen Außenstehenden ließe sich die Liste der Akteursketten end-
los erweitern. Aber für die beteiligten Akteure selbst ist klar, an welcher 
Stelle die Grenze verläuft. Sie können benennen, was noch dazu gehört, 
was sie benötigen, damit sie in der Lage sind, ihre Praxis auszuüben. 
Damit wird die Grenze nicht kategorial im Vorhinein gesetzt, sondern 
aus der Erfahrung der Beteiligten abgeleitet. Es lässt sich auch testen, 
was Teil der Kette ist, wenn einzelne Akteure wegfallen oder heraus-
genommen werden und das dann einen spürbaren oder auch keinen 
Effekt für das Funktionieren der Akteurskette hat. Auf diese Weise kann 
eine begrenzte Liste erstellt werden, eine »list of things necessary for 
existence.«77

Die Liste gibt an, welche Akteure beteiligt sind bzw. eine Kette bil-
den. Zusammen mit der Weise, wie diese Akteure verknüpft sind, dem 

73	 Vgl. ebd., S. 34f.
74	 Latour führt fünf Formen der Distanznahme an: die kontroverse Innovations-

situation, die ethnologische, historische oder ungelernte Distanz, Unfälle oder 
Pannen, die wissenschaftshistorische Rekonstruktion des Krisenzustands und 
fiktive Gedankenexperimente. Vgl. Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Ge-
sellschaft, S. 138ff. Schmidgen bringt Latours Strategie prägnant auf den Punkt: 
»Distanz aufbauen, um Nähe zu erreichen.« Henning Schmidgen, »Die Materi-
alität der Dinge? Bruno Latour und die Wissenschaftsgeschichte«, in: Kneer et 
al. (Hrsg.), Bruno Latours Kollektive, S. 15–46, hier: S. 41.

75	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 34, 41.
76	 Zum methodologischen Konzept der Liste vgl. Urs Stäheli, »Das Soziale als Li-

ste. Zur Epistemologie der ANT«, in: Friedrich Balke et al. (Hrsg.), Die Wieder-
kehr der Dinge, Berlin 2011, S. 83–101.

77	 Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

AKTEURSGEWIMMEL

Wert, der in dieser Verkettung zirkuliert und ihrer Tonalität bilden sie 
die Charakteristika einer Existenzweise. Diese zeichnen sich besonders 
gut ab, indem man unterschiedliche Verknüpfungsweisen und Werte 
miteinander kontrastiert.78 Dabei gibt es allerdings nicht nur ein syn-
chrones Nebeneinander verschiedener Existenzweisen, sondern auch 
deren Veränderungen in der Zeit. Eine Untersuchung muss folglich 
auch die historische Transformation berücksichtigen.79

In die Beschreibung des Geschehens gehört auch die Rolle, die die 
Beobachterin selbst spielt. Die vorgenommene Perspektivierung durch 
Fragestellung, Erkenntnisinteresse etc., wird genauso mit expliziert, wie 
die eigene Tätigkeit bei der teilnehmenden Beobachtung oder bei der – 
durchaus ordnenden – anschließenden Darstellung.80 Bei dieser Form 
der Selbstreflektion geht es nicht darum, im Sinne einer prima philoso-
phia einen autonomen Standpunkt zu etablieren, sondern den Beschrei-
benden als Teil des Prozesses mit in die Beschreibung zu integrieren.

Latour möchte auf diese Weise dem »pluralism of modes of 
existence«81 gerecht werden. Denn erst dann geht es nicht mehr darum, 
den wissenschaftlichen Wert der Rationalität oder Objektivität auf alle 
anderen Bereiche anzuwenden, sondern die Möglichkeit einzuräumen, 
dass es andere Existenzweisen gibt, die sich an anderen Werten orien-
tieren und von ihrer eigenen ›Tonalität‹ bestimmt werden. Es geht ihm 
also nicht um verschiedene Modalitäten einer Entität, sondern unter-
schiedliche Existenzweisen mit ihrer jeweiligen Ontologie.

4. Schluss –  
die modes of existence als verschiedene Formen des Ordnens

Für die Frage nach dem Anderen der Ordnung lässt sich festhalten, dass 
Latour eine andere Sicht auf die Moderne bietet und einen alternativen 
methodologischen Zugang zu ihrer Beschreibung und Untersuchung 
entwickelt. Dieser Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er bestimmte 

78	 Vgl. dazu ebd, S. 7, 17. Latour arbeitet dabei auch mit dem Mittel der Montage: 
Zum einen montiert er in Science in Action verschiedene Zeitbilder zusammen, 
mit denen er den unterschiedlichen Status des kontroversen Experiments bis hin 
zur geblackboxten Technik zeigt; zum anderen schreibt er auch selbst von einer 
»Fotomontage« bezüglich seines Berichts zur bodenkundlichen Expedition. La-
tour, Die Hoffnung der Pandora, S. 43.

79	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 45.
80	 An dieser Stelle passt der Hinweis auf Latours rhetorischen Einsatz einer fiktiven 

Anthropologin, die er in den ersten Kapiteln seiner Inquiry auftreten lässt. Vgl. 
ebd. An ihr kann er ihre vermeintlichen Reflektionen und auch Affekte ausfüh-
ren.

81	 Ebd., S. xxvi.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

TOBIAS SCHLECHTRIEMEN

Ordnungspraktiken nicht vornimmt, sondern sich über die enge Orien-
tierung an den Akteuren möglichst nah an der Erfahrung, den materi-
ellen Praktiken, halten will.82 Gerade indem er kategoriale Ordnungen 
im Vorfeld einer Untersuchung vermeidet, kann er außerdem der Ereig-
nishaftigkeit einer Situation gerecht werden.83 Diesbezüglich wirkt noch 
die Prägung seines Ansatzes durch die Experimentalsituation im Labor 
nach.84

Insgesamt ist es Latours erklärtes Ziel, dass sich die Akteure weitge-
hend selbst in den ethnographischen Beschreibungen artikulieren kön-
nen. Bezüglich der Umsetzung dieses Vorhabens und vor allem der qua-
si-objektiven Rolle, die Latour oder die ethnographische Beobachterin 
darin spielen, stellen sich viele Fragen.85 Aber es ist dennoch ein ernst 
zu nehmender Versuch, sich weitgehend von der ordnenden Aufgabe 
sozialwissenschaftlicher Forschung zu lösen, diese zu reflektieren und 
gerade dadurch möglichst unvoreingenommene Beschreibungen vielge-
staltiger, sich immer wieder wandelnder Wirklichkeiten anfertigen zu 
können. Zu Recht ließe sich hier vom ›Anderen der modernen Ord-
nung‹ sprechen. 

In seinen neueren Arbeiten entwirft Latour das Szenario eines Ne-
beneinanders verschiedener Existenzweisen. Da die Existenzweisen in 
sich jeweils stabilisiert sind, enthalten sie insofern auch ein Ordnungs-
moment. Unter ›Ordnung‹ wird dann allerdings nur noch eine wie-
dererkennbare Verknüpfungsform verstanden. Diese kann weder auf 
andere ›modes of connection‹ angewendet werden, noch bildet sie in 
irgendeiner Weise eine übergeordnete Struktur. Eine Ordnung kann es 
folglich im engeren Sinn nicht mehr geben. Da es um die Praxis des 
Verknüpfens geht, wäre es auch angemessener, verbalisierend vom ›Ord-
nen‹ zu sprechen. Annemarie Mol schreibt diesbezüglich von »Modes of 
ordering«.86 Aber auch die Seite des Anderen der Ordnung ist dann in 

82	 Vgl. ebd., S. xxv.
83	 Marc Rölli bezeichnet den traditionellen Ordnungsanspruch vieler Theorien als 

›Theoretizismus‹. Vgl. dazu den Beitrag von Rölli in diesem Band.
84	 Zum Labor als ›Gründungsszene‹ des Latour’schen Ansatzes vgl. Ute Tellmann, 

»Die Welt als Labor. Über eine folgenreiche Gründungsszene der ANT«, in: Sina 
Farzin/Henning Laux (Hrsg.), Gründungsszenen soziologischer Theorie, Wiesba-
den 2014, S. 25–40.

85	 So schwankt Latour beispielsweise zwischen der Übernahme der ›Sprache der 
Akteure‹, also gesellschaftlich etablierter Formulierungen, auf der einen und 
eigenwilligen Umdeutungen oder einer ›Metasprache‹ auf der anderen Seite.  
Vgl. Schlechtriemen, Bilder des Sozialen, S. 355. Zu weiteren Schwierigkeiten 
vgl. Schüttpelz, »Der Punkt des Archimedes«, und Tellmann, »Die Welt als La-
bor«.

86	 Annemarie Mol, »Actor-Network Theory: Sensitive terms and enduring tensi-
ons«, in: Gert Albert/Steffen Sigmund (Hrsg.): Soziologische Theorie kontrovers 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

AKTEURSGEWIMMEL

Frage gestellt bzw. muss entsprechend neu gedacht werden, wenn es das 
›große Gegenüber‹ der Ordnung nicht mehr gibt. Latours grundlegende 
Denkfigur des Netzes widerspricht ebenfalls der Konzeption eines klar 
abgegrenzten Anderen (als Außen zu einer Ordnung), weil es den Fokus 
eben nicht auf Grenzziehungen, sondern auf Verbindungen lenkt.87

Davon ist auch die Position des wissenschaftlichen Beobachters be-
troffen, der nun keine Außenperspektive mehr einnehmen kann, von 
der aus sich alle Existenzweisen als eine Ordnung überblicken und 
nach einem alleingültigen Kriterium (wissenschaftlicher Wahrheit und 
Rationalität) beurteilen ließen.88 Was bleibt, ist allein die Artikulati-
on, das Sichtbarmachen der Existenzweisen und deren Vergleich (ohne 
Vergleichsmaßstab).89 Die Asymmetrie, die üblicherweise das Verhältnis 
von Ordnung und ihrem Anderen charakterisiert, ist dann aufgehoben.

Für Latour ist das nicht wenig. Denn die Haltung, die mit der An-
nahme unterschiedlicher Existenzweisen einhergehe, sei ›diplomatisch‹90 
und unterscheide sich insofern grundlegend von der modernen Hybris. 
Es liege darin die Möglichkeit eines anderen Umgangs mit der Welt, 
den Dingen und den Menschen, zu dem es angesichts der Katastrophen 
des 20. Jahrhunderts auch keine Alternative gebe:

»In diesem glücklicherweise zu Ende gegangenen Jahrhundert schei-
nen wir die Übel ausgeschöpft zu haben, die aus der offenen Büchse der 
ungeschickten Pandora herausschwirrten. Obwohl es ihre unbeherrsch-
te Neugierde war, die das künstliche Mädchen die Büchse öffnen ließ, 
gibt es keinen Grund, nicht mehr darauf neugierig zu sein, was darin 
zurückgeblieben ist. Um die Hoffnung wiederzufinden, die sich dort 
verbirgt, brauchen wir einen neuen und eher verwickelten Kunstgriff. 
Ich habe einen Versuch unternommen. Vielleicht wird es uns mit dem 
nächsten gelingen.«91

(Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 50), Wiesba-
den 2010, S. 253–269, hier: S. 263.

87	 Vgl. Schlechtriemen, Bilder der Sozialen, S. 373f.
88	 Dass dies auch nicht dem Ansatz der Akteur-Netzwerk-Theorie entspricht und 

sie sich in diesem Sinne auch nicht als ›Theorie‹ versteht, betont Mol. Vgl. dies., 
»Actor-Network Theory«.

89	 »From mode to mode, therefore, the comparison should not be conducted by 
passing through the intermediary of a substance common to all, of which each 
would be a mere variation. Instead, each should be granted the capacity to pro-
duce, in its own way, the assemblage of ontological categories that are its very 
own.« Latour, »Reflections on Etienne Souriau’s Les différents modes d’existence«, 
S. 316.

90	 Vgl. Latour, An Inquiry into Modes of Existence, S. 12ff.
91	 Latour, Die Hoffnung der Pandora, S. 369.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277301-149 - am 19.01.2026, 08:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

