
E »Der Christus« – Anzeichen und Wende
einer eschatologischen Krise
in der Geschichte der Ekklesia Israel

Der hier vorgelegte Versuch, mit philosophischen (und näherhin
transzendentalphilosophischen) Mitteln die Eigenart der Ekklesia Is-
rael zu beschreiben, ist von folgenden Leitfragen bestimmt: Wie muß
ein Erfahrungskontext strukturiert sein, wenn innerhalb seiner be-
stimmte Inhalte der Erinnerung und des gegenwärtigen Erlebens ob-
jektive Geltung erlangen sollen, d. h. zu Maßstäben werden, an de-
nen Aussagen als wahr oder falsch beurteilt werden können? Welche
spezielle Struktur hat jener Erfahrungskontext, innerhalb dessen sol-
che Inhalte des Erinnerns und des gegenwärtigen Erlebens jene spe-
zielle Weise objektiven Geltens gewinnen sollen, die für die religiöse
Erfahrung charakteristisch ist: die Weise einer Wahrheit, an der sich
im religiösen Sinne Heil oder Unheil entscheidet? Und da ein solcher
Kontext nur durch eine »Formatio Mentis« zustandekommt, an de-
ren Zustandekommen eine Überlieferungsgemeinschaft beteiligt ist,
die die Generationen übergreift, nimmt die zuletzt gestellte Frage
folgende Gestalt an: Welche Eigenart hat eine religiöse Überliefe-
rungsgemeinschaft, wenn sie zur »Schule der religiösen Erfahrung«
werden und zugleich gewissen Inhalten des Erinnerns und des je ge-
genwärtigen Erlebens den Charakter von spezifisch religiösen
»Denkwürdigkeiten« geben soll? Denn nur das Zeugnis solcher spe-
zifisch religiöser »Denkwürdigkeiten« muß weitergegeben werden,
wenn kommende Generationen die Fähigkeit zur religiösen Erfah-
rung nicht verlieren, sondern fähig werden sollen, im Wechselspiel
von überlieferten Zeugnissen und eigenen, neuen Erfahrungen zu
»Zeugen der religiösen Wahrheit« zu werden. Unter diesen Leitfra-
gen wurde im vorangehenden Kapitel die Eigenart der Ekklesia Israel
und das Judentum als eine besondere Gestalt dieser Ekklesia be-
schrieben; nun aber gilt es, das Auftreten »des Christus« in diesen
Überlieferungszusammenhang einzuordnen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 213

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Jesus als »der Christus« und seine Erkennungszeichen

Das Bekenntnis »Jesus ist der Christus« gilt als der Kern der christli-
chen Verkündigung1. Aber die Bedeutung dieser Bekenntnisaussage
ändert sich je nach der Frage, die sie beantwortet. Für den Jüngerkreis
beantwortete sie die Frage »Wer ist Jesus?« bzw. die Frage Jesu selbst:
»Für wen haltet ihr mich?« Dann lautete die Antwort »Du bist nicht
Elia oder Jeremia oder sonst einer der Propheten, sondern der Chri-
stus«2. Für die Juden, denen Jesus begegnete, lautete die Frage »Wer
ist der Christus?« Dann lautete die Antwort, die die christliche Ver-
kündigung ihnen gab: »Nicht dieser oder jener, der mit messia-
nischem Anspruch auftrat oder künftig auftreten wird, sondern Jesus
ist der Christus«. Grammatisch kann man diese Differenz in folgen-
der Weise ausdrücken: Für die Jünger ist das Subjekt des Satzes be-
kannt: »Jesus«; gesucht wird das diesem Subjekt angemessene Prädi-
kat »… ist der Christus«. Für diejenigen Juden, die dem Jüngerkreis
nicht angehörten, war das Prädikat des Satzes bekannt: »Christus«;
gefragt war, welchem Subjekt dieses Prädikat zugesprochen werden
solle: »Welcher ist der Christus?« Und die Antwort, die ihnen gege-
ben wurde, lautete »Jesus«.

Aber in beiderlei Verwendungen gewinnt der Satz »Jesus ist der
Christus« seine Bedeutung nur in einem Erfahrungskontext, in wel-
chem die gesamte Überlieferung der Ekklesia Israel »von Mose und
den Propheten an« als Verheißung gelesen wurde, die zugleich dazu
anleitete, die Inhalte des gegenwärtigen Erlebens als »Zeichen der
Zeit« zu verstehen, an denen derjenige erkannt werden konnte, durch
den diese Verheißung ihre Erfüllung findet sollte. Oder kurz: Nur im
Kontext jüdischen Erfahrens zur Zeit des Zweiten Tempels konnten
die beiden Fragen entstehen, durch deren Beantwortung der Satz »Je-
sus ist der Christus« seine Bedeutung erhielt: die Fragen »Wer ist
Jesus?« (Frage nach dem Prädikat) und die Frage: »Welcher ist der
Messias?« (Frage nach dem Subjekt). Und die Deutung der »Zeichen
der Zeit« sollte es gestatten, die erste Frage durch Angabe des ange-
messenen Subjekts (»Jesus«), die zweite durch Angabe des angemes-
senen Prädikats (»ist der Messias«) zu beantworten.

Als Unterscheidungsmerkmal des Christus werden Zeichen an-
gegeben, die er wirkt und die das nahe herbeigekommene Gottesreich

214 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

1 Vgl. J. R. Geiselmann: Jesus der Christus, Stuttgart 1951.
2 Mt 16,13–16.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ankündigen3. Da aber Jesus nicht der einzige Wundertäter war, ge-
wannen die Krankenheilungen und Totenerweckungen ihre Ein-
deutigkeit zunächst nur durch den Zusammenhang mit dem zuletzt
genannten Zeichen: »Den Bettlern wird die Frohe Botschaft verkün-
det«. An diesem Zeichen sollen Johannes und seine Jünger erkennen,
daß sie nicht »auf einen anderen zu warten haben«. Und dieser Zei-
chenhandlung entsprach die erste unter den Seligpreisungen der
»Bergpredigt« bzw. der »Feldrede«: »Selig sind die Bettler«4. Zu den
Bettlern aber gesellen sich, als Adressaten der Botschaft Jesu vom
Gottesreich, die Sünder, denen die Zuwendung Gottes zugesagt wird,
die sie zur Umkehr fähig macht. Ergreifen sie diese Möglichkeit,
dann ist »im Himmel mehr Freude über einen von ihnen als über
neunundneunzig Gerechte«5.

Damit wird ein Merkmal deutlich, durch das Jesus sich und sei-
nen Anspruch, der Christus zu sein, von anderen »Messias-Präten-
denten« unterschied. Zwar predigte auch er, wie manche von diesen,
eine »größere Gerechtigkeit«: »größer« nicht nur gegenüber der Ge-
rechtigkeit großen Menge, sondern auch gegenüber der »der Schrift-
gelehrten und Pharisäer«6, eine Forderung, die nicht nur die nach
außen sichtbar werdenden Taten, sondern vor allem die verborgenen
Gesinnungen der Menschen betraf. Aber er wandte sich mit dieser
»größeren« Forderung gerade an die, die schon vor der »kleineren«
Forderung der äußeren Gesetzes-Erfüllung versagt hatten, die Sün-
der und die Zöllner (Kollaborateure mit dem heidnischen Landes-
feind). Mit ihnen hat er gegessen und getrunken, in ihre Häuser ist
er eingekehrt, wie in das Haus des »Oberzöllners« Zachäus7.

Die Forderung nach einer »größeren Gerechtigkeit« entsprach,
wie an früherer Stelle schon angedeutet wurde, der Erfahrung, daß
auch der wiedererrichtete Tempel und das Priester-Königtum der
Makkabäer und ihrer Nachkommen (der »Hasmonäer«), entgegen
der daran geknüpften Erwartung, noch nicht der Gefahr von Sünde
und Gericht enthoben waren, wie dies vom »Neuen Bund« und vom

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 215

Jesus als »der Christus« und seine Erkennungszeichen

3 Mt. 11,2–6.
4 Mt. 5,3; Luk 6,20.
5 Luk. 15,10.
6 Mt. 5,20.
7 Freilich sollte in diesem Zusammenhang nicht verschwiegen werden, daß er den Um-
gang mit Heiden sorgfältig mied und in ihre Häuser nicht einkehrte, nicht einmal in das
Haus des »Hauptmanns von Kapharnaun«, obwohl er gerade ihm bezeugte: »Einen sol-
chen Glauben habe ich bei niemandem in Israel gefunden« – Mt 8,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»ewigen Jerusalem« erwartet wurde. Aber während diese Forderung
zur Zeit Jesu vor allem zur Bildung von Sondergruppen (»Peru-
schim«) führte, die die Berührung mit allen »unrein« gewordenen
Mitgliedern der jüdischen Gemeinschaft mieden8, wurde gerade die
Gemeinschaft mit Sündern und Zöllnern zum Unterscheidungs-
merkmal Jesu und seines Jüngerkreises9, zugleich freilich zum Anlaß
des Konflikts mit den Pharisäern. Diese sahen darin das deutlichste
Anzeichen dafür, daß Jesus nicht der erhoffte »Wiederhersteller« Is-
raels sein könne. Jesus nämlich hat die geforderte Umkehr zur grö-
ßeren Gerechtigkeit nicht als eine Leistung angesehen, die durch ver-
schärfte Gesetzestreue zu erbringen wäre, sondern als eine Gabe
Gottes, die nur mit der Erweckung von Toten zu vergleichen war (vgl.
die wiederholte Aussage des »Vaters« im Gleichnis vom »verlorenen
Sohn«: »Dieser mein Sohn« bzw. »Dieser dein Bruder war tot und ist
wieder lebendig geworden«10). Mit der von Gott gewirkten und von
Jesus angesagten Bekehrung der Sünder hat jene »Öffnung der Grä-
ber« und damit jene »kommende Welt« schon begonnen, für die das
wiedererbaute Jerusalem und der wiedererrichtete Tempel nur das
vorausweisende Verheißungszeichen gewesen sind. Das von Jesus
den Sündern wirksam zugesprochene Wort der Sündenvergebung
und damit der Befähigung zur Umkehr wurde, so verstanden, zum
entscheidenden »Zeichen der Zeit«, durch das er sich als der Wieder-
hersteller Israels ausgewiesen hat und das allen anderen von ihm ge-
wirkten Zeichen erst ihre Eindeutigkeit verlieh11.

2. Gr�nde des Konflikts mit dem Judentum

Fragt man nun nach den Gründen des Konflikts zwischen Jesus und
»den Juden«, der schließlich zu seiner Verurteilung geführt hat, dann
scheinen sie, je nach den unterschiedlichen Gruppen innerhalb des
Judentums, sehr verschiedener Art gewesen zu sein. Der Vorwurf,
er habe das Volk zum Aufruhr gegen die Römer verleitet, indem er
sich von seinen Jüngern »Messias« nennen ließ und damit den An-
spruch erhob, »der König der Juden« zu sein, scheint eher ein vor-

216 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

8 Vgl. dazu die sogenannte »Sektenrolle« aus den Höhlen von Qumran.
9 Luk 15,5.
10 Luk. 15,24 und 32.
11 Vgl. Mt 9,3ff = Mk 2,6ff = Luk 5,21ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschobener Grund gewesen zu sein, um von der römischen Besat-
zungsmacht ein Todesurteil zu erwirken, das der Hohe Rat aus ganz
anderen Gründen beantragt hatte. Und diese Gründe konvergierten
in dem Vorwurf der »Gotteslästerung«. Aber auch dieser Vorwurf
scheint von unterschiedlichen Kreisen innerhalb des Judentums auf
unterschiedliche Weise begründet worden zu sein. Diejenigen, die die
Verheißung der Unzerstörbarkeit schon auf »diesen«, nicht erst auf
einen »kommenden« oder gar »himmlischen« Tempel bezogen, beur-
teilten die Vorhersage einer Zerstörung des zweiten Tempels12 als
Blasphemie; andere, die diese Verheißung auf ein »kommendes« oder
gar »himmlisches Jerusalem« bezogen, (u. a. die Essener, aber nicht
nur diese) konnten durch die Vorhersagung, »dieser« Tempel werde
zerstört werden, nicht überrascht werden. Wieder andere führten das
Bekenntnis der Jünger zu Jesus als dem Messias auf eine blasphe-
mische Anmaßung Jesu zurück, weil sie durch »Erforschung der
Schriften« zu dem Urteil gekommen waren, daß er die Kriterien
nicht erfülle, an denen der wahre Messias von »Verführern des Vol-
kes« unterschieden werden kann. Und in diesem Zusammenhang ge-
wann der Umgang mit »Zöllnern und Sündern« den Charakter eines
Negativ-Kriteriums: Den wahren Messias würde man an einer ge-
steigerten Sorgfalt erkennen, von sich und seinen Anhängern jede
»Verunreinigung« fernzuhalten. Da aber dieses Verhalten Jesu zu
den »Unreinen« in seinem Anspruch begründet war, sie durch Ver-
gebung der Sünden zu einer Umkehr zu befähigen, deren Notwen-
digkeit die vermeintlich Gerechten gar nicht bemerkten, wurde die
beanspruchte Vollmacht zur Sündenvergebung zum zentralen Anlaß
des Blasphemie-Vorwurfs. »Dieser lästert Gott; niemand kann Sün-
den vergeben als nur Gott allein«13.

Es ist daher wohl kein Zufall, daß der gegen Jesus gerichtete Vor-
wurf, er sei »ein Freund der Zöllner und Sünder«, im Kontext des
Matthäus- wie des Lukas-Evangeliums den Anlaß für das »Wehe«
über die Städte Galiläas, aber auch für den Jubelruf an den Vater dar-
stellt, der »dies« vor den Weisen und Verständigen verborgen hat,
um es den Unmündigen offenbar zu machen. Was aber mit »dies«
gemeint ist, geht aus den folgenden Sätzen hervor: »Niemand er-
kennt den Sohn, nur der Vater; und niemand erkennt den Vater, nur

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 217

Gr�nde des Konflikts mit dem Judentum

12 »Es wird kein Stein auf dem anderen bleiben« – Mt 24,2; Mk 13,2; Lk 21,1.
13 Mt 9,6 und Parallelen.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Sohn und wem der Sohn es offenbar machen will«14. Jesus deutet
also den Konflikt auf folgende Weise: Der Anstoß an seiner Freund-
schaft mit Zöllnern und Sündern hat die Weisen und Verständigen
daran gehindert, Jesus in seiner unverwechselbaren Beziehung zum
Vater zu erkennen, die jene Vergebung der Sünden möglich macht,
durch die Tote lebendig werden, wie der verlorene Sohn des barm-
herzigen Vaters. Im Urteil Jesu und seiner Jünger aber zeigt sich dar-
in, daß diese »Weisen und Verständigen« nicht nur den »Sohn«, son-
dern auch den »Vater« nicht kennen und daß der Sohn nach freiem
Ermessen darüber entscheidet, wem er den Vater »offenbar machen
will«. Damit aber werden diejenigen, die am Sohn Anstoß nehmen
und seinen Vollmachts-Anspruch als Blasphemie beurteilen, auf eine
Stufe gestellt mit den »Heiden, die Gott nicht kennen«15; ihnen wird
das Recht abgesprochen, sich auf die Erwählung Israels zu berufen
und von Gott als »ihrem Gott« zu sprechen. »Ihr sagt, er ist unser
Gott, aber ihr kennt ihn nicht«16.

Fragt man wiederum nach dem Erfahrungskontext der Ekklesia
Israel, der dem so verstandenen Blasphemie-Vorwurf erst sein Ge-
wicht und damit dem Konflikt seine Schärfe verleiht, dann ist an jene
Situation des Judentums zur Zeit des Zweiten Tempels zu erinnern,
von der an früherer Stelle die Rede war: Die Erfahrung, daß die Ek-
klesia Israel auch nach der Wiedererrichtung des Tempels und unter
der Herrschaft eines mit dem Amt des Hohenpriesters vereinigten
Königtums nicht vor der Gefahr menschlicher Sünde und göttlichen
Gerichtes bewahrt blieb, hatte zu der Folgerung genötigt, daß der von
Jeremija angesagte »Neue Bund« und das von Jesaja beschriebene
unzerstörbare Jerusalem noch immer verheißene Zukunft, nicht ge-
gebene Gegenwart sei. Dann aber konnte das Judentum einem noch
immer bevorstehenden Gericht nur entgehen, indem sich innerhalb
seiner Sondergruppen bildeten, die sich durch gesteigerte Gesetzes-
treue und Vermeidung aller Befleckung mit »Unreinem« auf das
Kommen des »Wiederherstellers« vorbereiteten und so auch den
Kern eines erneuerten Bundesvolkes bildeten. Wer in dieser Lage als
»Heiland der Sünder« auftrat, wirkte der Herausbildung eines neuen
»Restes für ein großes Entrinnen« entgegen und verstärkte die Ge-

218 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

14 Mt 11,27; Luk 6,22.
15 Jer 10,25, Ps 79,6.
16 Joh 8,55.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahr eines neuen göttlichen Strafgerichts. Und wenn er sich dabei
überdies auf eine göttlichen Auftrag berief, konnte dies nur als Got-
teslästerung erscheinen, die nicht nur ihn selbst und seine Anhänger,
sondern das ganze Volk ins Verderben stürzen mußte.

Daß Jesus sich diesem Vorwurf ausgesetzt sah, war nun Anzei-
chen einer neuen Krise in der Geschichte des Judentums. Die Frage
des Täufers »Wer hat euch gelehrt, dem kommenden Gericht zu ent-
gehen?«17 deutete schon an, daß der Weg, den die Lehrer einer ver-
schärften Gesetzesgerechtigkeit gefunden zu haben glaubten, nicht
der rechte sein konnte. Die Bußtaufe, die er predigte und vollzog,
war mehr als eines der bekannten Reinigungs-Ritualien. Nicht das
selber vollzogene Eintauchen in das Reinigungsbad, sondern das pas-
sive Untergetaucht-Werden – und darin bestand das Neue des von
ihm vollzogenen Ritus – war das Zeichen eines Sich-Beugens unter
das Gericht und einer vorwegnehmenden Todes-Akzeptanz, während
das neue Leben aus dem Tode nur von dem geschenkt werden konnte,
der »größer war als er«. Und Jesu Zuwendung zu den Sündern mach-
te auch denen, die glaubten, gerecht zu sein, deutlich: Es ging nicht
mehr darum, »dem Gericht zu entgehen«, sondern mitten im Gericht
die lebenschaffende Gnade des Vaters zu erfahren. Nur wer »sein
Kreuz« – das über ihn gefällte Todesurteil – auf sich nimmt, kann
den Weg zum neuen Leben finden. Die Jesus vorgeworfene Blasphe-
mie war der von seinen Gegnern zurückgewiesene Anspruch, im
Auftrag des Vaters die, die ihm folgten, auf solche Weise durch den
Tod des Gerichts hindurch zum Leben zu führen. »Wer sein Leben
festhalten will, wird es verlieren«18.

Erst in diesem Zusammenhang gewann auch die Vorhersage der
Tempel-Zerstörung ihre spezifische Bedeutung. Es bedurfte keiner
übernatürlichen Prophetengabe, um den kommenden Konflikt mit
den Römern samt seinem für die Juden verderblichen Ausgang vor-
herzusehen. Dann aber, so konnte man folgern, werde sich zeigen:
Die Bemühung der Sondergruppen der »Reinen« hatte die Gefahr
für Tempel, Stadt und Volk nicht abgewandt. Der von ihnen gewie-
sene Weg, »dem Gericht zu entgehen«, wird sich dann als Irrweg er-
weisen. Zur Deutung dieser Lage jedoch reichten diejenigen Erklä-
rungen nicht mehr aus, die mangelnde Gesetzes-Befolgung zur
Ursache für das neue Gericht erklärten. Zu offenkundig waren die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 219

Gr�nde des Konflikts mit dem Judentum

17 Mt 3,7; Luk 3,7.
18 Mt 16,25 und Parallelen.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


redlichen Bemühungen der Frommen, als daß die Begriffe von Sünde
und Strafe die drohende Katastrophe hätten erklären können. (An
dieser Stelle sei die weit vorausgreifende Bemerkung erlaubt: Eine
solche an der Rede der Exilspropheten orientierte Erklärung auf die
»Scho’a« des 20. Jahrhunderts anwenden zu wollen, würde bei den
Juden von heute berechtigte Empörung hervorrufen; aber schon zur
Erklärung der Zerstörung des Zweiten Tempels durch die Römer
reichte sie nicht aus.) In dieser Lage bot die schon erwähnte Verkün-
digung vom »Leidenden Gottesknecht«, auf den die Sünden der Völ-
ker gelegt sind, ein weit angemesseneres Erklärungsmuster. Und der
Anspruch Jesu, den Sündern einen Weg der Umkehr zu öffnen, der
als Weg derer verstanden werden konnte, die »tot waren und leben«,
legitimierte sich durch seine Bereitschaft, nach Art dieses Gottes-
knechts für sie und mit ihnen den Weg durch den Tod zum neuen
Leben zu gehen – eine Bereitschaft vorbehaltloser Selbsthingabe, die
sich im Laufe seines Lebens in fortschreitend deutlicheren »Leidens-
Weissagungen« konkretisierte. Nicht zufällig bot eine dieser Lei-
dens-Weissagungen den Anlaß dafür, daß Jesus nach dem Bericht
des Lukas auf das Lied vom leidenden Gottesknecht Bezug nahm19.
Aber auch die Heilungswunder Jesu konnten so gedeutet werden, daß
der leidende Gottesknecht die Krankheiten der Vielen stellvertretend
getragen habe20. Damit war die Frage aufgeworfen, wie sich das stell-
vertretende Leiden des Einen zu den vielfältigen Leiden der Ekklesia
Israel verhalte, die angesichts der Krise in ihrer Geschichte in den
Liedern vom Gottesknecht ihre eigene Berufung erkannte (s. o.
S. 205 ff.).

3. Jesus als Glied der j�dischen �berlieferungsgemeinschaft
und eine entstehende christliche �berlieferung

Im vorigen Abschnitt hat sich gezeigt: Das Auftreten Jesu, vor allem
sein Umgang mit Zöllnern und Sündern und die gerade ihnen zuge-
sagte Sündenvergebung und Befähigung zur Umkehr konnten nur
im Kontext einer bestimmten Überlieferung jene entscheidende Be-
deutung erhalten, die es möglich machte, daß an ihm die Geister sich
schieden. Es handelte sich um die Überlieferung der Ekklesia Israel

220 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

19 Luk 22,37.
20 Mt 8,17.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und näherhin um jene Gestalt dieses Überlieferungskontextes, die
dieser im Judentum zur Zeit des zweiten Tempels angenommen hat.
Außerhalb dieses spezifischen Wechselspiels von normativer Erinne-
rung und gegenwärtigem Erleben und deswegen außerhalb des spezi-
fischen Erfahrungskontextes, der aus diesem Wechselspiel entstan-
den war, müßte sowohl das Bekenntnis der Jünger zu Jesus als dem
Christus als auch der Blasphemie-Vorwurf seiner Gegner als gegen-
standslos erscheinen.

Das wird besonders deutlich, wenn man eine Frage zu stellen
versucht, die schon seit dem Mittelalter gelegentlich von Theologen
aufgeworfen worden ist: Ob Jesus auch dann als die letztgültige
Selbstoffenbarung Gottes verstanden werden könnte, wenn der
Mensch nicht in Sünde gefallen wäre und daher keiner Erlösung be-
dürfte. Damit verbindet sich oft die pastorale und missionstheologi-
sche Frage, ob und wie Jesus auch solchen Menschen und Kulturen
gepredigt werden kann, die kein Bewußtsein von Sünde und Er-
lösungsbedürftigkeit entwickelt haben. Auch ihnen, so wird dann
vorgeschlagen, kann Jesus als derjenige Mensch gepredigt werden,
in dem und durch den Gottes vorbehaltlose Liebe zu allen Men-
schen offenbar geworden ist, die sich in Jesu vorbehaltloser Selbst-
hingabe für die Menschen auch dann gezeigt hätte, wenn sein Tod
nicht als stellvertretendes Sterben für die Sünder begriffen zu wer-
den bräuchte.

Nun bezeichnet der »Wenn-Satz«, der dieser Frage zugrunde-
liegt, (»Wenn der Mensch nicht in Sünde gefallen wäre und daher
keiner Erlösung bedürfte«) offensichtlich einen Irrealis. Man muß
weder Jude noch Christ sein, um festzustellen, daß »die Welt im Ar-
gen liegt«. Diese Feststellung spiegelt keineswegs, wie manche Kriti-
ker meinen, nur die Bewußtseinslage der spät-hellenistischen Kultur,
die, wie man sagt, eine optimistische Einstellung zur Welt verloren
hatte und deshalb das Aufkommen von »Erlösungsreligionen« be-
günstigte. Sie wird gerade durch die Erfahrungen der Neuzeit auch
für die Menschen unseres Zeitalters eindrucksvoll bestätigt: Die Er-
fahrungen seit der Französischen Revolution (und dann wieder im
Gefolge der russischen Oktober-Revolution) zeigen mit hinläng-
licher Deutlichkeit, daß alle Versuche, durch moralische Appelle und
entsprechende politische Programme diesen Zustand der Welt »radi-
kal«, d. h. von der Wurzel her, zu verändern, in immer neue Verstrik-
kungen von Gewalt und Unrecht hineingeführt haben, sodaß das
Sprichwort plausibel ist »Wer den Himmel auf Erden machen will,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 221

Jesus als Glied der j�dischen �berlieferungsgemeinschaft

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht gewöhnlich die Hölle auf Erden«. Befreiung scheint angesichts
dieses Weltzustandes nur durch Erlösung möglich zu sein21.

Der Versuch, aus einem »Wenn-Satz im Irrealis«, also aus einer
als nicht-zutreffend durchschauten Prämisse, versuchsweise Folge-
rungen zu ziehen, ist das, was man ein »Gedankenexperiment«
nennt. Und nichts steht dem Versuch im Wege, das Gedankenexperi-
ment anzustellen, sich auszudenken, was geschehen wäre oder hätte
geschehen können, »wenn« die Welt nicht so wäre, wie wir sie tat-
sächlich erfahren. Nur muß man sich darüber klar werden, welchen
Erkenntnisgewinn ein solches Gedankenexperiment, wenn es ge-
lingt, erbringen kann. Und in theologischer Hinsicht ist darauf zu
antworten: Es kann, bestenfalls, dazu führen, an Jesu Leben, seinem
Leben und seinem Sterben metaphysische Einsichten abzulesen, bei-
spielsweise Einsichten folgender Art: »Gott ist die Liebe; und er zeigt
diese Liebe dem Menschen in jedem Falle, auch wenn dieser kein
Sünder wäre«. Christologisch würde dies bedeuten: Im Wort- und
Tatzeugnis Jesu ist diese Tatsache, daß »Gott die Liebe ist«, für die
Menschen erfahrbar geworden. Da es sich dabei jedoch um einen me-
taphysischen Wesens-Sachverhalt handelt, erhebt sich dann die Fra-
ge, ob der gleiche Wesens-Sachverhalt zu anderen Zeiten, an anderen
Orten und in anderen Kulturen auch durch das Wort- und Tatzeugnis
anderer Menschen erfahrbar werden konnte und künftig noch kann.
Da dies wenigstens nicht apriori ausgeschlossen werden kann, ergibt
sich aus dem genannten Gedanken-Experiment die weitere Frage, ob
nicht auch andere »große Gestalten der Religionsgeschichte« den
gleichen Sachverhalt, daß »Gott die Liebe ist«, tatsächlich auf andere,
möglicherweise fremden Epochen und Kulturen besser angepaßte
Weise, erfahrbar gemacht haben und künftig noch machen werden.
Kurz: Verläßt man, um Jesu Leben, Wirken und Leiden zu deuten,
den konkret historischen Zusammenhang der Ekklesia Israel, ihrer
Geschichte und Krisen, dann behält man, anstelle einer historisch
unverwechselbaren Gestalt, ein bloßes Beispiel eines »Offenbarers
ewiger Wahrheiten« zurück, wenn auch möglicherweise ein heraus-
ragendes, die ewigen Wahrheiten besonders deutlich in ein konkretes
Tat- und Lebenszeugnis übersetzenden Offenbarers.

Das erwähnte Gedankenexperiment führt daher auf die Frage:
Hat Jesus in seinen Worten, Taten und Leiden nur offenbargemacht,

222 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

21 Vgl. dazu den Artikel von J. B. Metz »Emanzipation und Erlösung« in dem gleichna-
migen Sammelband von L. Scheffczyk, Freiburg 1973.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was immer schon war (z. B. die Liebe Gottes zu allen Menschen); oder
hat er, inmitten seiner Machtlosigkeit, bewirkt, was ohne ihn nicht
zustandegekommen wäre? Nun ist es nicht Sache des Philosophen,
Aussagen über die »Heilswirksamkeit« dieser Worte, Taten und Lei-
den Jesu zu machen; aber es ist Sache des Transzendentalphiloso-
phen, der die transzendentale Frage nach den Möglichkeitsbedingun-
gen der Erfahrung mit der historischen Frage nach einer möglichen
Veränderung dieser Bedingungen verknüpft, zweierlei festzustellen:
Die Jünger Jesu waren sich mit seinen Gegnern darin einig, daß sie
ihm eine solche Wirkung zuschrieben, auch wenn die Jünger darin
ein Wirken »zum Heil«, die Gegner ein Wirken »zum Unheil« der
Ekklesia Israel sahen, zu dessen Abwehr die Verurteilung dieses
»Gotteslästerers« notwendig war. Der Streit um Jesus wäre ohne die-
se gemeinsame Prämisse der Jünger und der Gegner Jesu gegen-
standslos gewesen. Und diese Weise, seine Worten und Taten zu ver-
stehen, setzte einen historisch konkreten Kontext voraus, in welchem
allein es sinnvoll war, dem Sprechen und Handeln und sogar dem
Leiden einer bestimmten historischen Gestalt jene Bedeutung zuzu-
schreiben, kraft derer sich an ihr Heil und Unheil der gesamten Über-
lieferungsgemeinschaft (oder sogar der ganzen Welt) entschied. Da-
zu war eine bestimmte Weise der Zeitanschauung nötig: die
Anschauung einer universalen, zugleich aber endlichen Zeit, deren
Ende nahe bevorstand und der Gegenwart den Charakter der escha-
tologischen Entscheidungs-Stunde verlieh. Und es war ein bestimm-
tes Verständnis der Kausalkategorie nötig: ein Verständnis von der
All-Wirksamkeit Gottes, der im Gesamtverlauf der Geschichte diese
Stunde der Entscheidung heraufgeführt hat, sodaß es für die Ekklesia
Israel nötig wurde, »an diesem ihrem Tage zu erkennen, was ihr zum
Heile dient«22. Diese Frage wurde von den Jüngern Jesu und von sei-
nen Gegnern auf entgegengesetzte Weise beantwortet; aber nur in
einem bestimmten Erfahrungskontext war sie als Frage möglich ge-
worden.

Dieser Kontext aber konnte nur in der Geschichte der Ekklesia
Israel aufgebaut werden. Und in dieser Geschichte spielte die Erfah-
rung von der Gott-Entfremdung der ganzen Welt und von der blei-
benden Gefährdung des »erwählten Volkes« eine so entscheidende
Rolle, daß nur so die Frage entstehen konnte, ob Jesus derjenige sei,
von dem die Überwindung dieser Gefahr erhofft werden konnte, oder

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 223

Jesus als Glied der j�dischen �berlieferungsgemeinschaft

22 Vgl. Luk 19,42.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob dieser sein Anspruch, wie seine Gegner meinten, um des Heiles
willen zurückgewiesen werden müsse.

Das aber bedeutet: Wer von Jesus so zu sprechen versucht, daß
dabei die Erfahrung von der Gott-Entfremdung der Welt und von der
Gefahr, daß auch die »Erwählten« in diese Gott-Entfremdung verfal-
len könnten oder schon verfallen sind, ausgeblendet bleibt, hat nicht
mehr von dem Jesus gesprochen, über den zwischen seinen Anhän-
gern und Gegnern gestritten worden ist. Traditionell gesprochen:
Wer nicht von Sünde und Erlösung sprechen will, hat nicht von dem
Jesus gesprochen, an dessen Anspruch sich in einer konkreten Situa-
tion der Ekklesia Israel die Geister geschieden haben, sodaß an ihm
»die Gedanken vieler offenbar wurden« (wörtlicher: »daß an ihm aus
der Entschleierung hervortraten, heraus aus den Herzen der Vielen,
ihre hin- und herlaufenden Gedanken«23).

Um die Entscheidung zu verstehen, vor die er die Hörer seiner
Botschaft und die Zeugen seines Lebens gestellt hat, muß man von
der »Erwählung« Israels sprechen, die mit dem »Gericht über alle
Götter Ägyptens« einherging – einem Gericht, vor dem auch die Er-
wählten nur durch den »Vorübergang« des richtenden Gottes be-
wahrt geblieben sind; man muß von der bleibenden Gefährdung die-
ses erwählten Volkes sprechen, die in Gottes Gericht über das »erste
Jerusalem« offenkundig geworden war, und von der Hoffnung auf
ein »neues Jerusalem«, für das auch der wiedererrichtete »Zweite
Tempel« nur das antizipatorische Hoffnungszeichen war. Man muß
von der neuen Gefahr sprechen, die durch die Herrschaft der Römer
heraufzog, und von den inneren Krisen des Judentums, die sich in der
Entstehung von Sondergemeinschaften manifestierte, die sich von
dem »Volk im Lande« absonderten, um sich auf die Ankunft des Wie-
derherstellers vorzubereiten; und man muß schließlich von der For-
derung nach »Zeichen« sprechen, durch die der wahre Wiederher-
steller sich von Verführern des Volkes unterscheiden ließe. Nur in
diesem Kontext wird die Hoffnung der Jünger verständlich, daß Jesus
»Israel wiederherstellen« werde, aber auch die Sorge der Gegner, daß
er durch einen Anspruch, den sie als »gotteslästerlich« beurteilten,
ein neues Gericht Gottes auf die jüdische Gemeinschaft herabziehen
werde. Kurz: Der Hörer der Botschaft muß sich selbst als Glied der
Ekklesia Israel und ihrer Geschichte begreifen, um jene »Forma Men-
tis« zu entwickeln, die in Jesus das »Zeichen« entdeckt, »dem wider-

224 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

23 Luk 2,35.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprochen wird« (wörtlicher: »das widersprüchliche Reden hervor-
ruft«, sodaß »sogar durch die eigene Seele mitten hindurchgeht das
Schwert«24). Nur im Kontext israelitisch-jüdischer Überlieferung
konnte die »Stunde« Jesu als diejenige beurteilt werden, in der Heil
und Unheil auf dem Spiele stehen.

Darum konnten auch die, die nach Jesu Tod und seiner von »vor-
her bereitgehaltenen Zeugen« bezeugten Auferweckung von Jesus
sprachen, dies nur tun, indem sie die ganze Geschichte Israels auf
neue Weise erzählten (exemplarisch in den Reden des Petrus, des Ste-
phanus und später des Paulus, wie sie in der Apostelgeschichte er-
zählt werden). Dieser Jesus ist so sehr ein Glied der Geschichte Isra-
els, daß auch die beginnende christliche Überlieferung nur die Form
einer »relecture« der ganzen Geschichte Israels annehmen konnte.
Diese relecture hat freilich erneut den Gesamtkontext verändert, in
den das Erleben der Jünger eingeordnet werden mußte, um darin sei-
ne Stelle und seinen »Stellenwert« zu finden. Und es läßt sich zeigen,
daß es das Zeugnis von Jesu Auferweckung und die im Lichte dieses
Zeugnisses gedeutete Erfahrung von Jesu Kreuz gewesen ist, die die-
sem neuen Kontext seine neue Struktur verlieh und alle Anschauung
von Raum und Zeit, alles Verstehen des Bleibenden im Wandel und
des Wirkens und der Wirksamkeit grundlegend verändert hat.

4. Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

Sofern in den Evangelien von Jesu Ankündigungen seines Leidens
und seiner Auferweckung die Rede ist, waren diese fast ausschließ-
lich an den engen Kreis seiner Jünger gerichtet. (Eine Ausnahme
könnte die Rede vom »Zeichen des Jona« darstellen, mit der Jesus
die Zeichen-Forderung der »Schriftgelehrten und Pharisäer« beant-
wortet hat25.) Erst in der Rückschau von der Selbstbezeugung des
Auferstandenen her ist auch die Botschaft vom Kreuz zu einem zen-
tralen Thema der christlichen Predigt geworden. Exemplarisch dafür
ist die Petrus-Predigt nach der Ausgießung des Geistes, die Lukas wie
ein Programm aller weiteren von ihm berichteten Apostelpredigten
an deren Anfang gestellt hat: »Mit Gewißheit soll das ganze Haus
Israel erkennen, daß Gott ihn zum Herrn und Messias gemacht hat:

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 225

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

24 Luk 2,34f.
25 Mt 12,38ff., Luk. 11,29.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eben den Jesus, den ihr gekreuzigt habt«26. An dieser Stelle ist nicht
von der Heilswirksamkeit des Kreuzestodes Jesu die Rede; der Hin-
weis auf das Kreuz dient, im Kontext dieser Predigt, zur Identifikati-
on dessen, von dem die Rede ist (vgl. die betonte Wiederholung des
Ausdrucks »diesen Jesus«27). Der Akzent liegt auf der Auferweckung;
und die Ausgießung des Geistes über die Jünger gilt als das Zeichen
dafür, daß mit dieser Auferweckung Jesu die »neue Weltzeit« schon
begonnen hat. (Darin liegt der Sinn der Berufung Petri auf die Geist-
Verheißung des Propheten Joel.) Darum fuhr die Predigt des Petrus
denen, in deren Namen das Todesurteil über Jesus gesprochen wor-
den war, »ins Herz«, sodaß sie frugen: »Brüder, was sollen wir
tun?«28.

In diesem Kontext aber mußte, in einem weiteren Schritt der
Reflexion, auch der Tod Jesu verstanden werden: Ist in der Öffnung
dieses einen Grabes die eschatologische »Öffnung der Gräber« vor-
weggenommen, dann ist mit seinem Hinabsteigen ins Grab das Ende
der »alten Weltzeit« schon herbeigekommen. In dem über ihn gefäll-
ten Todesurteil hat »diese Welt«, ohne es zu wissen, das Urteil über
sich selbst gesprochen und gerade in dieser »Unwissenheit« die Ver-
heißung der Propheten erfüllt29. Erst in diesem Zusammenhang
konnte nach der Bedeutung des Kreuzes im göttlichen Heilsplan ge-
fragt und auf diese Frage geantwortet werden: Der Christus »mußte«
dies leiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen30. Und als Inter-
pretament für diese »Notwendigkeit« bot sich das deutero-jesaja-
nische Lied vom »leidenden Gottesknecht« an. Wie manche Kreise
innerhalb des Judentums zu einer Zeit, in der es seine Leiden nicht
mehr als Strafe für eigene Schuld verstehen konnte, sich in dem »lei-
denden Gottesknecht« wiedererkannten, auf den, nach dem Zeugnis
der »Könige«, die Sünden der Völker gelegt sind, so erkannten die
Jünger in Jesus den Knecht, der die Sünden des Volkes und der gan-
zen Welt getragen hat31.

Nun ist Jesus nicht, wie die »Jünglinge im Feuerofen«, wegen
eines verweigerten Götzenopfers zum Tode verurteilt worden, auch
nicht, wie die »Makkabäischen Brüder«, wegen der Weigerung, ge-

226 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

26 Apg 2,36.
27 Apg 2,23, 32 und 36.
28 Apg 2,37.
29 Apg 13,27.
30 Luk 34,25, vgl. Luk 24,7.
31 Vgl. 1 Petr 2,22 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen die Speisevorschriften des Gesetzes zu verstoßen. Wenn also, im
Sinne der christlichen Verkündigung, behauptet wird, in ihm und
spezieller in seinem Kreuzestode sei die Geschichte Israels zur Fülle
gelangt, dann nicht deswegen, weil er ein »exemplarischer jüdischer
Märtyrer« gewesen wäre. Wohl aber hat er, nach einer Aussage des
Johannes-Evangeliums, seinen Tod als die Vorwegnahme der Tem-
pel-Zerstörung, seine Auferweckung als die wahre Aufrichtung des
neuen und ewigen Tempels verstanden; »er aber sprach vom Tempel
seines Leibes«32. Damit aber ordnete er sich die Geschichte Israels auf
eine überraschende Weise ein: Die von ihm vorhergesagte Zerstö-
rung des Zweiten Tempels machte deutlich, daß der zürnende Gott
die götzendienerischen Völker ihrer eigenen Bosheit überläßt, daß
aber die Ekklesia Israel die Folgen dieser Bosheit und also des gött-
lichen Zorns über die Völker zu tragen hatte. Indem Jesus aber die
Tempel-Zerstörung an seinem Leibe vorwegnehmend durchlitt und
so die Berufung des »leidenden Gottesknechts« auf sich nahm, konn-
te er diese Berufung Israels zu ihrem heilstiftenden Ende führen: Jesu
Tod und seine Auferweckung sind, diesem Verständnis nach, das
wirksame Zeichen der Hoffnung darauf, daß das Leiden dieses einen
Gottesknechts einlöst, was in den Leiden des Volkes als Gottesknecht
nur verheißen ist: den »Exodus« aller Völker aus dieser von Wider-
göttern beherrschten Welt und ihre »Hineinführung« in die kom-
mende Welt des Gottesreichs. Dann werden die Könige der Völker
»merken, was ihnen niemals zuvor jemand verkündet hat«, und
schließlich bekennen: »Auf ihm liegt die Strafe, damit wir Frieden
haben, und durch seine Wunden sind wir geheilt«33. In Jesus kommt
die Geschichte der Ekklesia Israel zu ihrer Fülle, weil er, aufgrund
seiner spezifischen und einmaligen Beziehung zum Vater, das stell-
vertretende Leiden zum befreienden Leiden machen konnte.

Die Beantwortung der Frage, welchen Ort in der Geschichte der
Ekklesia Israel der Kreuzestod Jesu einnehme, hängt deswegen davon
ab, wie die beiden möglichen Deutungen der Lieder vom leidenden
Gottesknecht aufeinander bezogen werden können: die christologi-
sche Deutung, die in diesen Liedern den einmaligen Tod Jesu vorher-
verkündet sieht, und die ekklesiologische Deutung, die darin die pa-
radoxe Gestalt der Berufung Israels ausgedrückt findet, in dieser
Stunde, in der das Gericht über »diese Welt« ergeht, dieses Gericht

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 227

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

32 Joh 2,19–22.
33 Jes 53,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellvertretend zu durchleiden. Zu dieser Berufung Israels aber hat
auch die junge christliche Gemeinde sich bekannt. Im Sinne der
christlichen Verkündigung hängen diese beiden Deutungen in fol-
gender Weise zusammen: Nur durch den Tod des Einen konnte die
Gott-Entfremdung der Welt nicht nur stellvertretend durchlitten,
sondern wirksam »hinweggenommen« werden. Und nur durch die
Gemeinschaft mit diesem Einen gewinnen die Vielen die Gewißheit,
daß auch ihre Leiden heilswirksamen Charakter haben und zum »Se-
gen für die Sippen des Erdbodens« werden. So benennt gerade die
christologische Deutung der Lieder vom leidenden Gottesknecht den
Grund dafür, daß diese Lieder auch ekklesiologisch gelesen werden
können und müssen.

Mit dieser christologischen Deutung der Lieder vom leidenden
Gottesknecht hatte freilich die gesamte Erfahrungswelt ein weiteres
Mal ihre Struktur verändert. Die »nahe bevorstehende« Vollendung
des göttlichen Heilsplanes war zu einer »schon geschehenen« Voll-
endung geworden. Und wenn es nun noch etwas zu erwarten gab,
dann war es die Wiederkunft dessen, in dessen Tod und Auferwek-
kung das Ziel des göttlichen Heilswirkens schon erreicht worden ist.
Der Messias »wird so wiederkehren, wie ihr ihn habt zum Himmel
auffahren sehen«34. Die so verstandene Zeit war nun nicht nur, ange-
sichts ihres nahe bevorstehenden Endes, knapp und kostbar gewor-
den; sie hatte den Charakter der schon an ihr Ende gekommenen Zeit;
und jeder ihrer Augenblicke enthielt die Präsenz dieses Endes, frei-
lich zugleich die Verhüllung dieser Präsenz. Diese Verborgenheit des
schon gewirkten Heils bildete den Grund aller Anfechtung, in der die
Jünger auszuharren hatten. Damit aber gewann jenes »Feststehen«
im Vertrauen auf Gottes Heilszusage, das »Emunah«, »Glaube«
heißt, den Charakter des Glaubens wider den Augenschein. Denn
bis zur Wiederkunft des Christus steht die Welt – und die Jünger
mit ihr! – unter dem Gericht über ihren Unglauben, das darin be-
steht, »daß ihr mich nicht mehr seht«35. Und die Frage war, auf wel-
che Weise die Glaubenden in der Zeit der Verborgenheit des Heils
dennoch an dessen schon gewirkter Wirklichkeit Anteil gewinnen
können.

Zu einem Leitbegriff für die Beantwortung dieser Frage wurde
der Begriff der »Gleichgestaltung« oder »Gestaltgemeinschaft«

228 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

34 Apg 1,11.
35 Joh. 16,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Symmorphía). Und in diesem Zusammenhang verändert sich, ge-
meinsam mit der Zeit-Anschauung, auch der Begriff des Wirkens
und der Wirksamkeit. Wenn ganz allgemein alles religiös verstande-
ne »Wirken« und seine »Wirksamkeit« darauf beruht, daß Menschen
sich dazu berufen wissen, in Worten und Handlungen wirksame Ge-
genwartszeichen eines göttlichen Wirkens zu setzen, dann ist alles
weltwirksame Handeln der Christen auf ihre Berufung gegründet,
das »Bild« des Gekreuzigten in dieser Welt zu sein. »Die er [Gott]
vorhergewußt hat, die hat er auch vorweg dazu ausgesondert, gleich-
gestaltet zu werden mit dem Bild seines Sohnes«36. Und wenn nach
allgemein religiöser Überzeugung der Mensch nur deswegen fähig
ist, in Zeichenworten und Zeichenhandlungen »Bilder«, d. h. Gegen-
wartsgestalten, des göttlichen Wirkens zu setzen, weil er selbst
»Bild«, d. h. Gestalt der wirksamen Gegenwart der Gottheit ist, dann
gewinnt diese Berufung des Menschen im Zusammenhang der
christlichen Verkündigung eine neue Gestalt. »Allenthalben tragen
wir die Tötung Jesu an unserem Leibe, damit auch das Leben Jesu an
unserem Leibe offenbar werde«37. Auf dieser besonderen Art von
Gestaltgemeinschaft beruht nun das, was im Kontext der christlichen
Verkündigung »Kraft« heißt. Die »Kraft seiner [Jesu] Auferstehung«
wird darin offenbar, daß er denen, die »seinem Tode gleichgestaltet«
werden, jene »Umgestaltung« zusagt, kraft derer der »Leib ihrer
Niedrigkeit umgestaltet wird, gleichgestaltet dem Leib seiner Herr-
lichkeit, gemäß seinem Wirken, das Kraft hat, sich zu unterwerfen
das All«38. Die »Kraft« der Auferstehung und die darin sich erwei-
sende »Kraft« des Auferstandenen, »sich das All zu unterwerfen«,
erweist sich darin, daß für die Glaubenden in der »Gestaltgemein-
schaft« mit dem Tod ihres Herrn der alte Äon schon überwunden
und die Verheißung der »Gestaltgemeinschaft« mit dem Erhöhten
im kommenden Äon schon jetzt, inmitten der eigenen Niedrigkeit,
wirksam geworden ist. Ihre Bedrängnis wird, als Form der Gemein-
schaft mit Christus, zum Bürgerbrief des »Políteuma in den Him-
meln«39.

Rückblickend von der Erfahrung der »Kraft der Auferstehung«
Jesu wird nun den Jüngern auch das Kreuz Jesu als Erweis seiner

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 229

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

36 Röm. 8,29.
37 2 Kor 4,10.
38 Phil. 3,10 und 21.
39 A.a. .O. Vers 20.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Kraft« verständlich, die die Welt überwunden hat40. Nicht erst von
Jesu Auferweckung, sondern schon von seinem Kreuzestod kann des-
wegen gesagt werden: »Jetzt ergeht das Gericht über die Welt; jetzt
wird der Fürst dieser Welt hinausgeworfen«41. Von einer »Kraft der
Auferstehung« kann gesprochen werden, weil diese den neuen Äon
nicht nur anzeigt, sondern den Glaubenden wirksam an ihm Anteil
gewährt; ebenso aber kann auch von einer »Kraft« des Kreuzes ge-
sprochen werden, weil dieser Tod das Ende des alten Äons nicht nur
anzeigt, sondern das Gericht über »diese Welt« und ihren »Fürsten«
wirksam vollzieht. Die Schwachheit der Glaubenden aber, die an der
Schwachheit des Gekreuzigten Anteil haben, wird zur Weise, wie
auch an ihnen und durch sie Gottes Kraft »zur Vollendung kommt«42.
Der Verborgenheit des schon gewirkten Heils in der noch fortdauern-
den »alten« Weltzeit entspricht die Verborgenheit der göttlichen
Kraft in der Gestalt der menschlichen Schwachheit des Christus und
der Christen. »Wo ich schwach bin, da bin ich stark«43. Die »Hypo-
moné«, die Kraft, unter der Last der Bedrängnis auszuhalten, wird
unter den Bedingungen des schon gewirkten, aber noch nicht offen-
bar gewordenen »Sieges« Christi zum Erweis der göttlichen Kraft, die
in Jesu Kreuz die bestehende Welt schon überwunden hat und in der
Auferweckung Jesu die kommende schon hat anbrechen lassen.

Die nun beginnende christliche Überlieferung hatte die Auf-
gabe, die Glaubenden in jene Formatio Mentis einzuüben, kraft derer
sie fähig wurden, ihre je neuen Erfahrungen in den Kontext ein-
zuordnen, der durch die Erinnerung an Christi Tod und Auferwek-
kung seine besondere Struktur erhalten hatte. Alle Erlebnisse der
»Bedrängnis in dieser Welt« konnten so als Konkretionen einer Ge-
staltgemeinschaft mit Jesu Kreuzes-Niedrigkeit begriffen werden,
die die Verheißung kommender Gestaltgemeinschaft mit seiner Auf-
erstehungs-Herrlichkeit schon in sich trug. Und die Kraft des Aus-
harrens im Glauben konnte als Teilhabe an Christi Sieg über diese
»alte Welt« verstanden werden: »Das ist der Sieg, der die Welt über-
windet, unser Glaube«44.

Dabei war es von entscheidender Bedeutung, ein Mißverständ-

230 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

40 Vgl. Joh 16,33.
41 Joh 12,31.
42 2 Kor 11,9.
43 2 Kor 12,10.
44 1 Joh. 5,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis dieser Botschaft zu vermeiden, als handle es sich um eine schlich-
te »Umwertung der Werte«, kraft derer gegenwärtige Niedrigkeit als
solche die Verheißung kommender Herrlichkeit in sich enthalte; eine
auf solche Weise mißverstandene Botschaft von der »Siegeskraft des
Kreuzes« müßte mit Recht den Vorwurf auf sich ziehen, als handle es
sich um eine bloße Äußerung des »Ressentiments der Zu-kurz-Ge-
kommenen«, die sich für ihre reale Inferiorität gegenüber anderen
Gliedern der Gesellschaft durch die fiktive Hoffnung kommender
Superiorität schadlos halten. Nicht Niedrigkeit, Schwachheit und
Leid als solche, sondern die Gestaltgemeinschaft mit dem Einen, der
das unverwechselbar individuelle Schicksal seines Kreuzes auf sich
genommen hat, enthält, christlich verstanden, die Verheißung in
sich, an der ebenso unverwechselbar individuellen Herrlichkeit des
Auferstandenen Anteil zu gewinnen.

Damit war eine Frage aufgeworfen, die weder durch die ekkle-
siologische noch durch die christologische Deutung der Gottes-
knechtslieder zureichend beantwortet werden konnte: Wie kann
Stellvertretung, vor allem stellvertretendes Leiden, für »die Vielen«
heilswirksam werden? Diese Frage aber konnte nicht aus der Distanz
des Betrachters heraus rein theoretisch beantwortet werden, sondern
nur durch die Reflexion auf den Vollzug gottesdienstlicher Feiern, in
denen die Glaubenden die »Teilgewinnung am heilswirksamen Lei-
den Christi« als real geschehend erfuhren. Deswegen war die aus-
gezeichnete Weise, wie die Überlieferung vom wirksamen Herrenlei-
den weitergegeben wurde und dann erst zum Thema theoretischer
Reflexion werden konnte, die Feier der Taufe und die Feier des »Her-
renmahles«, das er »in der Nacht, da er verraten wurde« mit seinen
Jüngern gehalten hat. Darum waren die wichtigsten Formen der
christlichen Verkündigung von Anfang an die Tauf-Katechese und
die Abendmahls-Katechese. Die Taufe, schon von Johannes am Jor-
dan als ein Ritus der Todes-Antizipation gespendet und von Jesus so
empfangen, wurde von den Jüngern Jesu als Einweihung in die To-
desgemeinschaft mit dem Gekreuzigten gefeiert45. Das Herrenmahl
aber galt als die »Verkündigung seines Todes, bis er wiederkommt«46.

Jene »relecture« der gesamten Geschichte Israels, die ein unent-
behrlicher Bestandteil der christlichen Verkündigung ist, trat deswe-
gen am deutlichsten in einer Neu-Interpretation des Passah-Mahles

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 231

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

45 Vgl. die paulinische Tauf-Theologie in Rom. 6.
46 1 Kor 11,26.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Erscheinung. Das »letzte Abendmahl« Jesu ist, nach der überein-
stimmenden Darstellung der drei ersten Evangelien (freilich nicht
des Johannes-Evangeliums), ein Passah-Mahl gewesen; und diese
Verbindung zwischen dem Abschiedmahl Jesu und dem Passah-Mahl
der jüdischen Tradition hat die Feier des Herrenmahles schon in sei-
nen frühesten, schon vor-paulinischen Formen bestimmt. Dieses
Mahl hat, wie alle Passah-Feiern in der Geschichte Israels, die Erin-
nerung an die Herausführung aus Ägypten, an Gottes »Gericht über
alle Götter Ägyptens« und an den »Vorübergang« des richtenden
Gottes an den Häusern der Hebräer wachgehalten. Und dieses Ge-
dächtnis der göttlichen Gerichts- und Rettungstat wurde, ebenfalls
in der gesamten Geschichte Israels, nicht nur im Bewußtsein der Fei-
ernden vorstellungshaft reproduziert, sondern als reale Vergegen-
wärtigung des Geschehenen vollzogen. Das gegessene Osterlamm
aber war das von Gott selbst angeordnete »Auslösungs-Ritual«, das
die »Kinder Israels« vor dem göttlichen Gericht und mitten in diesem
Gericht am Leben erhalten hat. Nun ist aber, wie die Jünger erfahren
mußten, Jesus durch das Essen des Osterlamms gerade nicht vor Tod
und Gericht bewahrt geblieben; und seine Deute-Worte über Brot
und Wein »Dies ist mein Leib, der hingegeben wird«, »Dies ist mein
Blut, das vergossen wird« verband die Erinnerung an die Errettung
der Väter mit der zeichenhaften Antizipation seines eigenen Todes.
Das hat die Jünger, rückschauend auf den wirklich eingetretenen Tod
Jesu, zu der Deutung genötigt: Das »alte« Osterlamm hat zwar die
Väter, aber nicht diesen einen Sohn vor dem Tode bewahrt; für die
»Söhne« aber ist Jesus selbst zum »neuen« Osterlamm geworden,
das getötet wurde, damit der richtende Gott an ihren Häusern vor-
übergehe. Der Ruf »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus«
scheint ein liturgischer Ausruf gewesen zu sein, der seinen Ort bei
der Feier des Herrenmahls hatte und den Paulus bei den Adressaten
seiner Briefe schon als bekannt voraussetzen konnte, um an ihn, im
Ersten Brief an die Korinther, paränetische Folgerungen anzuschlie-
ßen: »Feget aus den alten Sauerteig, denn unser Osterlamm ist ge-
schlachtet, Christus«47

Die auf Christus bezogene prophetische Verkündigung vom
»leidenden Gottesknecht« und der an das Herrenmahl als »neue Pes-
sach-Feier« geknüpfte Anrufung Christi als »unseres Osterlamms«
enthielten alle später entwickelte Lehren von Kreuzestod als »Stell-

232 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

47 1 Kor 5,7.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vertretung« für die sündigen Menschen schon in nuce in sich. Und in
diesem Kontext von Taufe und Herrenmahl gewann auch die erhoffte
und zugesagte Gestaltgemeinschaft mit Christus ihre Bestimmtheit
und Konkretion.

Beide Arten, den Kreuzestod Jesu zu deuten, die Bezeichnung
Jesu als »leidenden Gottesknecht« und als »neues Paschalamm«,
stellten das Christusereignis in den Zusammenhang der Überliefe-
rung Israels hinein. Dabei hat sich gezeigt: Die christologische Aus-
legung der Lieder vom leidenden Gottesknecht war mit ihrer ekkle-
siologischen Auslegung, die in diesen Texten das Schicksal und die
Berufung Israels ausgedrückt fand, widerspruchsfrei vereinbar. Da-
gegen wird im folgenden Abschnitt zu zeigen sein, daß die Botschaft
von Christus als »unserem Osterlamm« den Konflikt der jungen
Christengemeinde mit der Ekklesia Israel auf die Spitze getrieben
hat.

Wenn im Zusammenhang der hier versuchten »philosophischen
Einübung in die Theologie« so ausführlich von der neutestamentli-
chen Kreuzesbotschaft, von Taufkatechesen und Abendmahls-Kate-
chesen die Rede war, dann deshalb, weil es nur dadurch möglich ist,
den radikalen Strukturwandel des gesamten Erfahrungskontextes
deutlich zu machen, in den, von apostolischen Zeiten an, die Christen
alle ihre Erlebnisse einordnen mußten, um sie als Erfahrung lesen zu
können. Die Radikalität dieses Strukturwandels aber wird daran
deutlich, daß das Zeugnis von Christi Kreuzestod und Auferwek-
kung, die für die Glaubenden zur strukturgebende Mitte ihrer ge-
samten Erfahrungswelt wurden, von Hörern, deren Anschauen und
Denken seine Formatio in anderen Überlieferungen empfangen hat-
te, teils als »Ärgernis«, teils als »Torheit« beurteilt werden mußte.

5. Den Juden ein �rgernis, den Griechen eine Torheit

Schon an früherer Stelle war davon die Rede, daß die »Zeichenforde-
rung« der Juden ebenso wie die »Weisheitssuche« der Griechen einer
Notwendigkeit ihrer historischen Situation entsprach; angesichts der
Mehrzahl von »Messias-Prätendenten« mußten die Juden den wah-
ren »Wiederhersteller« von »Verführern des Volkes« an sicheren
Zeichen unterscheiden; und angesichts der Konkurrenz von Rheto-
ren in der Volksversammlung mußten die Griechen eine Kunst des
Argumentierens entwickeln, um »weisen Rat« von verderblicher

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 233

Den Juden ein �rgernis, den Griechen eine Torheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demagogie zu unterscheiden und ein verantwortliches Abstim-
mungsverhalten möglich zu machen (s. o. S. 197). Es wird noch davon
zu handeln sein, unter welcher Voraussetzung die Prediger wie die
Hörer des Evangeliums sich der Notwendigkeit dieser Art von Krite-
rienfindung enthoben wußten. An dieser Stelle aber ist deutlich zu
machen, warum die christliche Predigt von Kreuz und Auferweckung
Jesu, gemessen an den Kriterien der Juden wie der Griechen, unan-
nehmbar erschien.

a) Das »Ärgernis« in den Augen der Juden

Schon der Konflikt, in den Jesus mit den »Pharisäern und Schriftge-
lehrten« geriet, erhielt seine Schärfe dadurch, daß sein Verhalten zu
»Zöllnern und Sündern« und der damit verbundene Anspruch auf
die Vollmacht zur Sündenvergebung den Juden als »gotteslästerlich«
erschien. Denn dabei handelte es sich in ihren Augen nicht nur um
einen Ausdruck von Überheblichkeit (griechisch gesprochen: von
Hybris), sondern um einen Verstoß gegen die gebotene »Reinheit«
und »Freihaltung von Befleckung«, welche ihrerseits, in der Periode
des Zweiten Tempels, als Bedingung dafür gelten mußte, das Volk vor
einem neuen göttlichen Gericht zu bewahren (s. o. S. 216 ff.). Dem
stand die Forderung Jesu an jeden Einzelnen gegenüber, nicht nach
Wegen zu suchen, um dieses Gericht zu vermeiden, sondern »sein
Kreuz«, also das über ihn gefällte Todesurteil, »auf sich zu nehmen«
und sich so, mitten im Gericht, der Gnade Gottes zu übergeben, der
den umkehrbereiten Sünder mehr liebt als neunundneunzig Gerech-
te. Eine solche Aufforderung mußte in diesem Zusammenhang nicht
nur als lästerliche Verwegenheit, sondern als Geringschätzung der
gottgegebenen Thorah und damit als Gefährdung der gesamten Ek-
klesia Israel erscheinen.

Dieser Konflikt erhielt nochmals eine neue Qualität, als die Jün-
ger Jesu begannen, den Kreuzestod Jesu als Gottes Heilstat und die
Gestaltgemeinschaft mit dem Gekreuzigten als Heilsweg zu predi-
gen. Das Skandalöse dieser Predigt tritt durch den soeben beschriebe-
nen Zusammenhang zwischen der Kreuzespredigt und der Feier des
Herrenmahles besonders deutlich zutage. Das Pessach-Mahl wurde
als Real-Vergegenwärtigung jenes »Vorübergangs« gefeiert, durch
den der »die Götter Ägyptens« richtende Gott sein Volk, das sonst
dem gleichen Gericht verfallen gewesen wäre, in die Freiheit geführt
hat. Das gleiche Mahl als neue Todes-Antizipation zu begehen – zu-

234 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächst als Antizipation des Todes Jesu, sodann als wirksames Zeichen
der Todesgemeinschaft der Jünger mit ihm – mußte in jüdischen Au-
gen als Verkehrung dieses Festes in sein Gegenteil erscheinen. Und
wenn die »Auslösung« aller männlichen Erstgeburt Israels als die
gottesdienstliche Wiederholung der stellvertretenden Tötung des
Passah-Lammes verstanden wurde, erschien der Gedanke an ein
»neues Passah-Lamm«, nun aber an einen Menschen, der für die Sei-
nen in den Tod gegangen sei, wie ein Widerruf der von Gott angeord-
neten Ablösung der Tötung von Menschen durch die Tötung eines
Tieres. Wenn überdies diese Ablösung, in der Tradition Israels, durch
die von Gott verhinderte Opferung des Isaak ihre archaiologische
Deutung gefunden hatte, erschien die neuerliche Tötung eines »ge-
liebten Sohnes« wie ein Rückfall in einen prä-abrahamitischen Zu-
stand der Menschheit.

Der »Skandal des Kreuzes« bestand, so gesehen, nicht nur darin,
daß ein in »dieser Welt« erfolgloser Messias zum Mittler des Heils
erklärt wurde, sondern darüber hinaus darin, daß auf solche Weise
die gesamte Geschichte Israels, zurück bis in ihre Anfänge im »Vor-
übergang Gottes« und sogar zurück bis in ihren Ur-Anfang bei Abra-
ham, ihres von Gott gesetzten und ständig fortwirkenden Grundes
beraubt zu werden schien. Der liturgische Ruf »Unser Osterlamm
ist geschlachtet: Christus« mußte dann wie die rituell vollzogene
Trennung von dieser gesamten Geschichte Gottes mit seinem Volke
klingen. Und der Satz »Mein Blut ist wahrhaft ein Trank« schien
sogar noch dem Noah-Bund zu widersprechen, der »mit allem Flei-
sche« geschlossen war und allen realen, damit aber auch allen »sym-
bolischen« Blutgenuß untersagte. Der Ausschluß jener »Juden-
christen«, die dieses Herrenmahl feierten, aus der Synagoge (der
»Ekklesia Israel«) war unter dieser Voraussetzung unvermeidlich.

Für die Christen aber stellte sich die Frage: Konnte diese Voraus-
setzung bestritten werden, unter der den Juden die Botschaft von
Christus als dem »neuen Osterlamm« als Blasphemie erscheinen
mußte? Gab es einen Weg, die Überlieferung vom erretteten Isaak
und von den durch das Osterlamm »ausgelösten« Vätern – und ganz
allgemein die Überlieferung von »Gesetz und Propheten« – so zu ver-
stehen, daß die christliche Botschaft mit ihr vereinbar blieb, ja sogar
die in dieser Überlieferung bezeugte Verheißung erfüllte? Die Be-
stimmung des Verhältnisses zwischen dem »Osterlamm der Väter«
und jenem »neuen Osterlamm«, das die Christen »das unsere (Pascha
nostrum)« nannten, wurde so zum Prüfstein, an dem jeder christliche

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 235

Den Juden ein �rgernis, den Griechen eine Torheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuch, den Kreuzestod Jesu in die Geschichte Israels einzuordnen,
sich bewähren mußte. So wurde diese Verhältnisbestimmung zu
einem zentralen Thema für jede christliche »Theologia Crucis«.

b) Die »Torheit« in den Augen der Griechen

Ehe jedoch auf die philosophische Bedeutung dieser christlichen (und
spezieller paulinischen) »Theologia Crucis« eingegangen wird, soll
verdeutlicht werden, warum die Botschaft vom Kreuz »den Griechen
eine Torheit« bedeuten mußte. Die Ablehnung der Griechen scheint
sich nicht so sehr gegen die Botschaft vom »heilbringenden Tod« ge-
richtet zu haben als vielmehr gegen die Botschaft von der Auferwek-
kung. Die höflich klingende Formulierung der Athener »Darüber
wollen wir ein anderes Mal hören«48 zeigt nicht an, daß sie das Ge-
spräch mit Paulus über dieses Thema bei späterer Gelegenheit fort-
setzen wollten, sondern daß das Bekenntnis zur Auferweckung Jesu,
auf das Paulus mit seiner ganzen »Areopag-Rede« abgezielt hatte,
ihnen indiskutabel erschien. Vom heilbringenden Tod einer Gottheit
zu sprechen, hatte in Griechenland eine breite und ehrwürdige Tra-
dition. Und Riten der Einweihung in einen solchen heilbringenden
Tod, die zugleich als Unsterblichkeitsweihen galten, waren weit ver-
breitet. (Die hoch angesehenen Mysterien von Eleusis waren nur
eine unter mehreren Ausprägungen dieser religiösen Praxis.) Für
die Griechen bestand kein Anlaß, an diesem Teil der christlichen Bot-
schaft Anstoß zu nehmen – Eher bestand für die Christen Anlaß,
einem allzu bereitwilligen »Verstehen« durch Betonung des Unter-
schieds entgegenzutreten, der die Kreuzesbotschaft von derartigen
Reden von der Todesgemeinschaft mit einer Gottheit trennte. Dage-
gen war es die Botschaft von der Auferweckung, an der sich die Gei-
ster schieden. Das lag nicht nur daran, daß die Unsterblichkeit, auf
die man sich durch religiöse Einweihungen vorbereiten wollte, von
manchen Richtungen innerhalb der griechischen Religion nicht als
»Auferweckung des Leibes«, sondern als Befreiung aus diesem »Ge-
fängnis der Seele« erhofft wurde. (Der sogenannte »Leib-Seele-Dua-
lismus« war in Griechenland weder ursprünglich heimisch noch all-
gemein herrschend.) Was die Ablehnung der Hörer hervorrief, war
die von Paulus mit besonderer Betonung vorgetragene Behauptung,
daß die Auferweckung sich an einem bestimmten, »vorher fest-

236 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

48 Apg 17,32.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesetzten Tage« an einem bestimmten, dafür »ausgesonderten Men-
schen« ereignet habe49 – also weder vor aller Zeit, wie bei Osiris,
dessen Verehrung auch in Griechenland Anhänger gefunden hatte,
noch zu jeder Zeit und an jedem Menschen, der sich durch religiöse
Einweihung und sittlichen Lebenswandel dafür qualifiziert hat, wie
die Angehörigen der »höheren Einweihungsgrade« von Eleusis.

Und damit hing ein zweiter Inhalt der paulinischen Predigt zu-
sammen: der »zuvor festgesetzte Tag« und der »ausgesonderte
Mann«, der allein, in der Kraft seiner Auferstehung, »allen Zuver-
sicht gibt«, sind zugleich Tag und Organ des göttlichen Gerichts
»über die ganze bewohnte Welt«. Und damit ist, obgleich in dieser
besonderen Pauluspredigt vom Kreuz nicht die Rede ist, der Zusam-
menhang zwischen Gericht und Auferweckung genannt, der sonst in
der christlichen Verkündigung den Zusammenhang der Auferwek-
kung Jesu mit seinem vorangegangenen Kreuzestod bestimmt: Der
eine »Ausgesonderte«, auf den sich die »Zuversicht aller« gründet,
ist zugleich der, durch dessen Tod »die Welt schon gerichtet« ist.

Damit wird deutlich, was die Athener von Paulus erwartet hat-
ten, aber auch warum er sie enttäuscht hat. Sie erwarteten eine »neue
Lehre«50, die sich mit philosophischen Argumenten und Gegenargu-
menten gegen die Lehre der »Epikuräer und Stoiker« hätte abwägen
lassen; aber was sie zu hören bekamen, war die Rede eines »Boten«51,
der von einem Gott sprach, der »Stunden der Entscheidung aus-
gegrenzt und einander zugeordnet« hat52, darunter jenen Tag des
»Gerichts über die ganze Oikuméne«, der in der Auferweckung des
»ausgesonderten Mannes« angebrochen ist. Dieser Gott läßt durch
seinen Boten den gegenwärtigen Augenblick (tà nyn) als die Stunde
der Umkehr »für alle Menschen an allen Orten ansagen«53. An Stelle
einer neuen Lehre spricht Paulus eine eschatologische Zeitansage aus
und deutet die Auferweckung Jesu als das Zeichen der so angesagten
Entscheidungsstunde. Darüber aber läßt sich nicht so, wie über »neue
Lehren«, philosophisch diskutieren. Eine solche Botschaft ist im
strengen Wortsinn indiskutabel und ruft bei denen, die es auf phi-
losophische Argumentationen abgesehen haben, »Gelächter« hervor.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 237

Den Juden ein �rgernis, den Griechen eine Torheit

49 Apg 17,31.
50 Kainé didaché – a. a.O. 17,19.
51 Katangeleús – Vers 18.
52 Horísas prostetagménous kairoús – Vers 26.
53 Vers 30.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn die Erfahrungswelt der Griechen war als ein Gefüge von Abbil-
dern ewiger Urbilder verstanden – seien es Abbildereignisse mythi-
scher Ursprungsereignisse, seien es Abbildgestalten ewiger Ideen. In
der Mannigfaltigkeit der Erlebnisinhalte dieses Verhältnis zu ewigen
Urbildgestalten oder vor-zeitlichen Urbildereignissen freizulegen,
war Aufgabe des Forschens, dessen Ergebnisse zu Inhalten der Lehre
wurden, über deren innere Stimmmigkeit (Symphonia heauto) und
deren Übereinstimmung mit den Phänomenen (Symphonia tois
phainoménois) man im Austausch von Argumenten diskutieren
konnte. Die Erfahrungswelt des Paulus aber war – in dieser Hinsicht
gut jüdisch – als ein Gefüge von Stunden der Entscheidung (kairoi)
verstanden, die ihre Einheit in einem göttlichen Ratschluß fanden,
der an einem »vorher bestimmten Tage« zu seiner Vollendung ge-
langte. Und das »nyn« der paulinischen Predigt sagte den alles ent-
scheidenden Kairós dieser Vollendung an, die in Jesu Auferweckung
geschehen war. Die so verstandene Auferweckung hatte in der Erfah-
rungswelt der Griechen keinen Platz, sodaß sie die Anhörung dieser
Predigt auf unbestimmte Zeit vertagten.

Der Abbruch des von Paulus versuchten Gesprächs mit den
Athenern beruhte, so verstanden, darauf, daß eine Lehre (didaché),
die die Athener erwarteten, und ein eschatologischer Botenspruch
(katangelía), den Paulus ihnen zuzusprechen versuchte, unterein-
ander inkommensurabel sind. Und der von Lukas so beschriebene
Abbruch des Gespräches scheint, innerhalb der Apostelgeschichte,
als exemplarischer Fall zu fungieren: Hier wird die Unfähigkeit der
»Weisen dieser Welt« deutlich, in der christlichen Botschaft von dem
Einen, in dessen Kreuzigung und Auferweckung sich das Heil oder
Unheil aller Menschen entscheidet, etwas anderes als eine »Torheit«
zu erblicken.

Eine Anmerkung sei an dieser Stelle erlaubt: Die hier versuchte
Benennung des Differenzpunktes zwischen der von den Griechen ge-
suchten Weisheit und der christlichen Botschaft, die Differenz zwi-
schen einer »Didaché« und einer »Katangelía«, bleibt von der Frage
unberührt, ob Lukas an dieser Stelle auf den Prozeß des Sokrates an-
spielen wollte: Die Gegner des Paulus haben diesen »gegriffen« und
»zum Areopag gebracht«, dem Sitz des athenischen Staatsgerichts-
hofes, und dies aufgrund des Vorwurfes: »Du scheinst neue Daimónia
einzuführen«54 – womit sie den entscheidenden Anklagepunkt wie-

238 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

54 A.a. .O. Vers 19.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derholten, der zur Verurteilung des Sokrates vor dem athenischen
Gerichtshof geführt hatte: Daß mit »Areopag« nicht nur der Hügel,
sondern die dort tagende Versammlung gemeint ist, ergibt sich aus
der Angabe, Paulus habe seine Rede »inmitten« des Areopag gehal-
ten55. Der Anklage, Paulus führe (wie Sokrates) »neue Daimonia«
ein56, entsprach die Verteidigung des Paulus, er predige einen Gott,
den die Athener längst schon verehrten, freilich ohne ihn zu ken-
nen57. Insofern war die gegen ihn erhobene Anklage gegenstandslos.
Und wenn er im weiteren Verlauf seiner Rede von der Auferweckung
der Toten sprach, schlug er ein neues Thema an, das mit der Prozeß-
Materie nichts mehr zu tun hatte. In diesem Kontext wäre die For-
mulierung »Darüber wollen wir dich ein andermal hören« präziser
zu übersetzen »Darüber wollen wir dich ein andermal verhören«; so
verstanden, bezeichnete diese Formulierung der Athener die Ver-
tagung – und in Wahrheit den Abbruch – des Verhörs. Und die For-
mulierung »Paulus aber ging weg (exélthen) aus ihrer Mitte« würde
bedeuten, daß er dem ihm drohenden Prozeß »entgangen« ist (vgl.
die Stelle aus dem Lukas-Evangelium, die davon spricht daß Jesus
»durch die Mitte der Nazarener hindurchgehend [dielthón] seines
Weges ging«, als diese ihn wegen seiner Rede von der Kante des Fel-
sens hinabstürzen wollten58).

Wiederum entstand für die Christen die Frage, warum die Bot-
schaft des Evangeliums den Griechen als »Torheit« erscheinen muß-
te. Und die Rede von dem »Törichten Gottes«, das »weiser ist als die
Weisheit der Menschen«, gibt darauf die Antwort59. Wie aber das
Evangelium nicht darauf ausgerichtet ist, das Gesetz »abzutun«, son-
dern ihm »seinen festen Stand zu geben«, so ist es auch nicht darauf
ausgerichtet, jede Suche nach Weisheit als vergeblich zu beurteilen,
sondern darauf, »die Weisheit Gottes in seinem Ratschluß« aus-
zusprechen, die freilich als »Weisheit der Vollendeten« von aller
»Weisheit dieser Welt« verschieden ist60. Sie besteht in dem »Boten-
wort« (katangelía), durch das Gott selber bezeugt sein will61. Diese
»Weisheit der Vollendeten« aber beruht darauf, daß Gott seinen Zeu-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 239

Den Juden ein �rgernis, den Griechen eine Torheit

55 Vers 22.
56 Vgl. Platon, Apol. 24 b/c.
57 Apg 17,23.
58 Luk 4,30.
59 1 Kor 1,25.
60 1 Kor 2,6 f.
61 1 Kor 2,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen an der Weise Anteil gegeben hat, wie er sich selber kennt: an
seinem »Geist«, der »auch die Tiefen der Gottheit erforscht« und er-
kennt, »was Gottes ist«, ebenso wie der Geist des Menschen, und er
allein, das Innere des Menschen kennt62.

Das Bekenntnis zu Christus als dem neuen »Osterlamm«, das in
der Feier des Herrenmahls zum Ausdruck kommt, ist zum Scheide-
punkt geworden, an dem die Wege der Juden und Christen sich
trennten. Entsprechend wurde die Berufung auf den »Geist Gottes«,
die in dem Anspruch des Boten zum Ausdruck kommt, den Rat-
schluß Gottes zu kennen, der in der Auferweckung Jesu den »Kairos«
des Gerichts und der Umkehr festgesetzt hat, zum Scheidepunkt, an
dem die Wege der Christen sich von denen der »Weisen dieser Welt«
geschieden haben.

6. Die Christusbotschaft – kein Abschied von der Tradition
Israels, sondern ein Symptom ihrer Krise und zugleich die
Ansage ihrer Wende

Weder Jesus noch seine Jünger haben sich von der Ekklesia Israel ge-
trennt. Jesus hat mehrfach eine Wallfahrt zum Tempel unternom-
men. Und die Jünger waren noch nach der Ausgießung des Geistes
»täglich mit Beharrlichkeit im Tempel«63, um dort an den Gebetszei-
ten teilzunehmen (z. B. zur »Neunten Stunde des Gebets«64). Dane-
ben aber feierten sie das »Brotbrechen in den Häusern«65. Der Ver-
bindung dieses Brotbrechens mit der »Lehre der Apostel« und mit
dem häuslichen Gebet widmeten sie die gleiche »Beharrlichkeit« wie
dem Gebet im Tempel66. Durch diese eigene Gebets-, Predigt- und
Mahlversammlungen konstituierten sie sich, innerhalb der Ekklesia
Israel, als eine derjenigen jüdischen Sondergemeinschaften, die in
einer Stunde der historischen Krise die Rettung des ganzen »Hauses
Israel« vorbereiten wollten. Die Hoffnung auf diese Errettung ver-
band sich für sie mit der Erwartung der Wiederkunft Christi, der, in

240 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

62 1 Kor 2,10 f.
63 Apg 2,46; 5, 42.
64 Apg 3,1.
65 Apg 2,46.
66 Apg 2,42.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Himmel aufgenommen, »für euch [die Juden] vorweg bereit-
gehalten ist« bis zur Zeit der »Neuschaffung von allem«67.

Aus solchen Aussagen der apostolischen Predigt wird deutlich,
wie die Jüngergemeinde ihren Herrn verstand. Nicht als Stifter einer
neuen Religion, die die Vorgänger-Religion, in deren Schoß sie ent-
standen war, als »abgetan« erklärte, sondern als »Wiederhersteller«,
dessen Werk freilich mit der »Neuschaffung von allem« zusammen-
fallen würde. Daß die von Gott gewirkte Erneuerung Israels, zugleich
mit dem »neuen Bund« und dem »neuen Tempel«, die Schaffung
eines »neuen Himmels und einer neuen Erde« einschließen werde,
entsprach einer im Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels verbrei-
teten Erwartung. In diesen Rahmen aber zeichnete die Jüngergemein-
de ihre Verkündigung von Jesu Kreuz und Auferweckung ein. Das
Kreuz wurde nun zum Anzeichen des Gerichts über »diese Welt«, Je-
su Auferweckung aber zum Zeichen für den Beginn der »neuen
Welt«. Damit trennte die Jüngergemeinde sich, ihrem Selbstver-
ständnis nach, nicht von der Überlieferung Israels; aber sie verstand
sie auf neue Weise. Dieses neue Verständnis der Überlieferung Israels
aber hat in der Verkündigung von Christus als dem »neuen Oster-
lamm« seinen präzisesten Ausdruck gefunden. Der Tod Christi, ver-
standen als Schlachtung »unseres« Osterlamms, wurde zum Schlüs-
sel für ein christliches Verständnis der gesamten Geschichte Israels
bis zurück zu ihren Anfängen und zugleich zu einem Angebot an das
»Haus Israel«, diese seine Geschichte im Bewußtsein von seiner ge-
genwärtigen Krise neu zu verstehen. (Davon, daß das Judentum in
seiner Mehrheit dieses Angebot als nicht annehmbar beurteilte, war
schon die Rede; von der Aufgabe der jungen Christengemeinde, die-
sen Widerspruch der Juden zu deuten, wird an späterer Stelle noch zu
sprechen sein.)

In diesem Zusammenhang ist zunächst in Erinnerung zu rufen,
was schon an früherer Stelle ausgeführt worden ist (s. o. S. 110 ff.):
Der »Vorübergang Gottes« ist Ausdruck einer ungeschuldeten Erhal-
tungsgnade Gottes gewesen. Das erwählte Volk Gottes blieb nicht
deswegen von dem »Gericht über die Götter Ägyptens« verschont,
weil es von der allgemeinen Gott-Entfremdung der Welt frei gewe-
sen wäre. (Auch seine Väter haben »jenseits des Stromes fremden
Göttern gedient«.) Es blieb inmitten des göttlichen Gerichts deswe-
gen verschont, weil es um seiner Berufung willen, »ein Segen für alle

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 241

Die Christusbotschaft – kein Abschied von der Tradition Israels

67 Apg 3,20f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sippen des Erdbodens« zu sein, am Leben erhalten werden sollte. Die
»Auslösung« (Lytrosis) durch das geschlachtete Lamm (und in späte-
ren Generationen die »Auslösung« jeder männlichen Erstgeburt
durch das geopferte Taubenpaar) war das sichtbare Zeichen dafür,
daß der »Vorübergang« Gottes keineswegs selbstverständlich war:
Nur deswegen war das stellvertretende Tieropfer nötig. Diese »Aus-
lösung« zeigte aber auch, daß das Entrinnen aus dem Gericht eine
Folge der freien Erhaltungsgnade Gottes gewesen ist: Nur weil Gott
es selber so wollte und anordnete, konnte das Tieropfer »Auslösung«
bewirken. Weil das Volk dieser bleibenden Erinnerung an die »Nicht-
Selbstverständlichkeit« seiner Erhaltung bedurfte, mußte das Aus-
lösungsopfer von Generation zu Generation wiederholt werden. (Der
in jüngerer Zeit geäußerte Verdacht, ein solches Opfer sei deswegen
nötig gewesen, weil Gott »Blut sehen wollte«, ehe er bereit war, sich
versöhnen zu lassen, scheint zwar manchen Lesern durch den Wort-
laut des biblischen Berichts nahegelegt zu sein: »Wenn ich das Blut
des Lammes an den Türpfosten der Hebräer sehen werde, werde ich
vorübergehen«68. Dennoch ist diese Deutung ein Mißverständnis des
biblischen Berichts vom göttlichen »Vorübergang«, der vielmehr als
Ausdruck einer freien und ungeschuldeten Erhaltungsgnade ver-
standen sein will.)

Erinnert man sich an diese Textbefunde, dann bleibt freilich die
Frage noch offen, wofür das von Gott erwählte Volk durch Gottes
Erhaltungsgnade aufgespart geblieben sei. Wurde, in der Krisensi-
tuation vor und nach der Zerstörung des Zweiten Tempels, die Beru-
fung der Ekklesia Israels darin gesehen, der »leidende Gottesknecht«
zu sein, dessen Bedrängnis den Völkern zum Segen gereicht, dann
wurde die Frage umso dringlicher, woher dieses stellvertretende Lei-
den die Kraft empfange, die Gott-Entfremdung der ganzen Welt zu
überwinden und damit auch dem Leidenden den Anteil an der kom-
menden Welt zu sichern. Es ist diese Frage, auf die die christliche
Verkündigung vom »neuen Osterlamm« eine Antwort gibt: Das
Osterlamm, das die Väter gegessen haben, war dazu bestimmt, durch
seinen stellvertretenden Tod den »Vorübergang« des richtenden Got-
tes zu erwirken. Das Kreuz Jesu, verstanden als die Schlachtung des
neuen Osterlamms, war dazu bestimmt, daß inmitten des Gerichts
(nicht an ihm vorbei) sich ein Weg zum Leben öffnete: zunächst für
den Einen, der dieses Gericht stellvertretend auf sich nahm und so

242 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

68 Ex 12,3.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»in seine Herrlichkeit einging«, sodann für die Vielen, die in der
»Gestaltgemeinschaft« mit seinem Leiden an seinem Sieg über den
»Fürsten dieser Welt« Anteil gewannen. Wenn also die Geschichte
der Ekklesia Israel in jener gegenwärtigen Krise kulminiert, in der
Israels bleibende Berufung die konkrete Gestalt des stellvertretend
leidenden Gottesknechts annimmt, dann ist die »Auslösung« durch
den Tod des neuen Osterlamms zugleich der Grund der Gewißheit,
daß nicht nur für den Einen, sondern auch für die Vielen das stell-
vertretende Leiden einen wirksamen Dienst an dem Sieg Gottes über
»diese Weltzeit« darstelle.

Auf solche Weise wird, nach christlicher Deutung, die Schlach-
tung des »ersten Osterlammes« weder überflüssig gemacht noch au-
ßer Kraft gesetzt, wohl aber durch die Schlachtung des »neuen Oster-
lammes« zu seiner Fülle gebracht. Das Gericht über »alle Götter
Ägyptens«, Ursprung der Ekklesia Israel, erschien nun als Verhei-
ßung des im Kreuzestod Jesu vollzogenen Gerichts über den »Fürsten
dieser Welt«; und die »Auslösung« (Lytrosis) der Erstgeburt Israels
durch die Schlachtung des Osterlamms und später rituell wiederholt
im Auslösungsopfer jedes männlichen Erstgeborenen69 erschien als
Verheißung der neuen »Auslösung« Israels70, die nun durch das Blut
des Gekreuzigten geschehen sei71. Die im Herrenmahl gefeierte
Schlachtung des neuen Osterlamms, die den Juden wie ein Widerruf
der Erwählung Israels, ja schon der Errettung des Isaak erscheinen
mußte, war so in den Augen der Christen gerade das deutlichste Zei-
chen der Kontinuität der »Bundesschlüsse« vom Abrahamsbund bis
zum »neuen Bund im Blute Christi«. Damit aber eröffnet sich eine
Möglichkeit, gerade dort die »Erfüllung« der gesamten Geschichte
Israels anzusagen, wo aus jüdischer Sicht die deutlichste Trennung
von ihr zu geschehen schien: in der Botschaft vom »neuen Oster-
lamm«. Der Christus mußte als das »neue Osterlamm« geschlachtet
werden, wenn er durch seinen einmaligen Tod auch dem Leiden der
Vielen den Charakter eines »heilswirksamen Leidens« verleihen
wollte. Nur durch seinen Tod konnte die Gott-Entfremdung der Welt
nicht nur stellvertretend durchlitten, sondern wirksam überwunden
werden; und nur darauf konnte die zweifache Zuversicht sich grün-
den, daß auch im stellvertretenden Leiden des erwählten Volkes »im-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 243

Die Christusbotschaft – kein Abschied von der Tradition Israels

69 Ex 13,15.
70 Luk 2,22.
71 Eph 1,7.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mer ein Rest sein werde für ein großes Entrinnen«, aber auch daß die,
für die es in dieser Welt kein »Entrinnen« gibt, nicht aus Gottes Er-
wählung herausfallen, sondern durch ihr Leiden einen Auftrag erfül-
len, »dessen Lohn groß sein wird in der kommenden Welt«. Das
»neue Osterlamm« deutet so das »alte« als das Vorausbild der Beru-
fung des Gottesvolkes, gemeinsam mit dem »einen leidenden Gottes-
knecht« zum »Lösegeld für die Vielen« zu werden.

Christologisch bedeutet dies: Die beiden Aussagen, Christus sei
der »leidende Gottesknecht« und er sei »das neue Osterlamm«, legen
sich gegenseitig aus: Er ist, als der Leidende, das »neue Osterlamm«,
das stellvertretend für die Vielen gestorben ist, nicht um sie auf
einem Weg »am Gericht vorbei« zum Leben zu führen, sondern um
sie im Sterben wie im Leben zu heilswirksamen Zeichen für das Ge-
richt über die Welt und zugleich für deren Errettung zu machen. Das
»neue Osterlamm« deutet so das »alte« als das Vorausbild der Beru-
fung des Gottesvolkes, gemeinsam mit dem »einen leidenden Gottes-
knecht« zum »Lösegeld für die Vielen« zu werden. Freilich ist das
Auslegungsverhältnis gegenseitig: Wenn durch den gottesdienst-
lichen Ausruf »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus« der
Grund angegeben wird, der allein das Leiden des Gottesknechts heils-
wirksam macht, dann wird umgekehrt durch die Lieder vom Gottes-
knecht das Ziel angegeben, auf das der »Vorübergang Gottes« (Pes-
sach) und die Schlachtung des Osterlamms ausgerichtet war.
Ekklesiologisch aber ist daraus die Folgerung zu ziehen: Die Gemein-
de derer, für die das Osterlamm – das »alte« wie das »neue« – stell-
vertretend gestorben ist, ist dazu berufen, in der Gemeinsamkeit mit
dem Einen »leidenden Gottesknecht« die Wunden der Völker zu tra-
gen und zu heilen72 und dadurch, gemeinsam mit den Völkern, in die
Herrlichkeit des Auferstandenen einzugehen.

Noch einmal ist in diesem Zusammenhang zu betonen: Es kann
sich nicht darum handeln, durch eine derartige Christologie und Ek-
klesiologie das Leiden als solches zu verherrlichen und ihm – nur
deshalb, weil es Leiden ist – heilswirksame Kraft zuzuschreiben. Die
Aufgabe besteht vielmehr darin, dem »erwählten Volk« inmitten der
Erfahrung, daß die eschatologische Krise der Welt an ihm nicht vor-
übergeht, eine Hoffnungs-Perspektive zu geben. Eine solche Hoff-
nungsperspektive kann nicht dadurch gefunden werden, daß die Er-
wählten sich über »die Völker« erheben, sondern nur dadurch, daß

244 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

72 Is 53, 4 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie sich als befähigt erfahren, gemeinsam mit der »Welt« und stell-
vertretend für sie den Weg durch Gottes Gericht hindurch und hinein
in Gottes Gnade zu gehen.

Indem die entstehende christliche Gemeinde sich auf solche
Weise verstand, ordnete sie sich in die Geschichte der Ekklesia Israel
ein und machte sich deren Überlieferung und gegenwärtige Erfah-
rung auf neue Weise zueigen. Eine solche »relecture« der Überliefe-
rung Israels und der Erwartung des Judentums zur Zeit des Zweiten
Tempels schloß eine bestimmte Deutung des gegenwärtigen, von
Gott vorher bestimmten »Kairós« ein. Die sich abzeichnende Krise
der jüdischen Gemeinschaft, ihre äußere Bedrohung durch die Rö-
mer und ihre inneren Konflikte, erschienen nun als Zeichen einer
herangekommenen Krise der gesamten »alten Weltzeit«, von der
das Volk nicht ausgespart bleiben, sondern die es stellvertretend für
alle durchleiden werde wie der »leidende Gottesknecht«. Und seine
eigene Wiederherstellung konnte, so gesehen, nur erhofft werden,
wenn einer aus diesem Volke, der »erwählte Knecht«, stellvertretend
für das Volk und die ganze Menschheit, das kommende Gericht an
seinem eigenen Leibe durchleiden werde, »um so in seine Herrlich-
keit einzugehen«. Nur dann könnte die erhoffte »Wiederherstellung
Israels« mit der »Wiederherstellung von Allem« zu einer Einheit ver-
bunden werden73. Die Berufung Israels, »zum Segen für alle Sippen
des Erdbodens« zu werden, konnte dann nur durch die »Gestalt-
gemeinschaft« mit diesem Leidenden und durch sein Leiden Verherr-
lichten ihre Erfüllung finden. Und zu einem »zur Fülle gelangten
Israel« konnten nur diejenigen gehören, die zu solcher Gestalt-
gemeinschaft bereit waren. Das wiederum setzte voraus, daß der Eine
leidende Gottesknecht zugleich, als das »neue Osterlamm«, das er-
wählte Volk dazu befähigte, mitten im stellvertretend ertragenen Ge-
richt Gottes dessen lebenspendende Gnade zu erfahren und diese
Gnade auch »allen Sippen des Erdbodens« weiterzugeben. In dieser
Befähigung, die Berufung Israels auf neue Weise zu erfüllen, zeigte
sich, daß die Botschaft vom »neuen Osterlamm« nicht dazu be-
stimmt war, die Befreiung aus dem Sklavenhause rückgängig zu ma-
chen und auf solche Weise »Gesetz und Propheten abzutun«, sondern
sie zur Fülle zu bringen.

Dann freilich stellte sich für die Christen die weiterführende
Frage, warum die Juden (in ihrer Mehrheit) diese christliche Deutung

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 245

Die Christusbotschaft – kein Abschied von der Tradition Israels

73 Apg 3,20f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von »Gesetz und Propheten« nicht akzeptieren konnten und deshalb
bei dem Urteil blieben, die Botschaft vom »neuen Osterlamm« im-
pliziere den Bruch ihrer Treue zur Thorah und sei deswegen gottes-
lästerlich. Darauf antwortete Paulus mit seiner Lehre von dem
»Schleier«, der für die Juden über den Schriften liege, und von der
»Verstockung ihrer Herzen«, die Gott selbst für eine bestimmte, be-
grenzte Zeit bewirkt habe, um so seinen Heilsratschluß zum Ziele zu
führen74. Dadurch wurde freilich der »Skandal«, den die Kreuzesbot-
schaft für die Juden bedeutete, nicht gemildert, sondern verstärkt.
Die Christen aber blieben dessen gewiß, daß auch das Ärgernis, das
die Juden an der Botschaft vom Kreuze nehmen, zu eben diesem gött-
lichen Heilsratschluß gehört. Wenn nur ein »Rest« Israels sich zu
diesem Verständnis seiner Berufung bereitfand, dann war dieser Rest
dazu bestimmt, zum Platzhalter des »neuen Israel« zu werden bis zu
dem Zeitpunkt, an dem »ganz Israel gerettet« würde75. So verstanden
bereitete der Tod des neuen Osterlamms die »Auslösung« des ganzen
Volkes vor, das nicht nur aus Ägypten ins verheißene Land, sondern
aus dem alten, dem Gericht verfallenen Äon in den neuen geführt
werden sollte. Die Ablehnung Jesu durch »die Seinen« zeigte so die
Radikalität der Krise in der Geschichte Israels an; aber die Christus-
botschaft selbst verstand sich zugleich als die Zusage von deren Wen-
de.

Es ist nicht die Aufgabe des Philosophen, darüber zu urteilen, ob
die Lehre des Paulus vom »Schleier über den Schriften« und von der
»Verstockung Israels«, von den für eine gewisse Zeit »ausgehaue-
nen« und die »Wieder-Einpflanzung« bestimmten »Zweigen« dazu
ausreiche, um das Verhältnis der jungen Christenheit zur Überliefe-
rung der Ekklesia Israel zu bestimmen76. Aber zu einer philosophi-
schen Theorie der religiösen Überlieferung gehört die Feststellung:
Für die junge Gemeinde der Christen stellte sich die unausweichliche
Aufgabe, sich die Überlieferung Israels zueigen zu machen und sogar
den Widerspruch »der Juden« gegen die Botschaft vom Kreuz als
einen Teil ihrer eigenen Geschichte zu begreifen und die dazu geeig-
net erscheinenden Kategorien zu entwickeln.

246 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

74 2 Kor 3,14 f.
75 Rom. 11,28.
76 Vgl. dazu: Franz Mußner »Die Kraft der Wurzel«, Freiburg 1987, und seinen Artikel
»Die Verstockung Israels nach Röm. 9–11« in: Trierer Theologische Zeitschrift 109
[2000], 191–198.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie:
der Hymnengesang der christlichen Gemeinden

Wenn, wie im Ersten Band der hier vorgelegten Untersuchung aus-
geführt wurde, Erfahrung dadurch zustandekommt, daß wir den An-
spruch des Wirklichen in unserem Anschauen und Denken beantwor-
ten (s. Band I, S. 109 ff.), dann ist diejenige Antwort, in der der
spezifische Anspruch des Heiligen zur Sprache gebracht wird, das in-
nere und äußere Wort der Doxologie (s. Band I, S. 242 ff. u. 288 ff.).
Diese benennt das Heilige auf solche Weise, daß in der Invocatio No-
minis die wirksame »Korrelation« zwischen ihm und dem Menschen
zustandekommt; und sie vermag dies, weil sie als das »dem Men-
schen vom Heiligen auf die Lippen gelegte Wort« zum »Aufleuchten
seiner Herrlichkeit« beiträgt und daher ihren Namen »Doxologia«
hat. Dieser doxologisch angerufene und ausgerufene Name des Hei-
ligen ist der Ursprung aller religiösen Begriffe.

Das gilt auch für die junge christliche Gemeinde. Auch für sie
bildet der doxologisch ausgerufene Name den Ursprung aller ihrer
theologischen Begriffe77. So sind auch jene frühchristlichen Hym-
nen, von denen einige im Neuen Testament überliefert sind, durch
die Christus-Namen, die sie aussprechen, der Ursprung aller theo-
logischen Christologie. Die Weitergabe dieser Hymnen bildet deswe-
gen ein entscheidendes Moment der christlichen Überlieferung; denn
indem immer neue Generationen in den überlieferten Hymnen-
gesang einstimmen, gewinnen sie jene »Forma Mentis«, kraft derer
sie fähig werden, die Inhalte der bezeugten Erinnerung mit ihren je
neuen Erlebnissen zur Einheit eines Erfahrungs-Kontextes zu ver-
binden und so zu eigenverantwortlichen Zeugen für die Wahrheit
der überlieferten Botschaft zu werden.

Für die Entwicklung einer Christologie sind vor allem zwei die-
ser hymnischen Anrufungen bedeutsam geworden: Der Auferstan-
dene wird angerufen als der »Erstgeborene der Toten« und als derje-
nige, der die »Gestalt des Knechts angenommen« hat, um diesem die
»Gestaltgemeinschaft« mit seinem Leiden und mit seiner Herrlich-
keit möglich zu machen. (In grammatischer Hinsicht darf dabei an-
gemerkt werden: Der »Hymnische Partizipialstil« des Hebräischen
klingt in den Relativsätzen der griechisch verfaßten Hymnologie
nach und läßt auch diese als Namen für den Angerufenen erkennen.)

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 247

Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie

77 Vgl. Geoffrey Wainwright, Doxology, London 1980.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist leicht zu sehen, daß die beiden genannten Anrufungen den
Auferstandenen als denjenigen benennen, an dessen »Gestalt« die
Glaubenden Anteil gewinnen können: Als »Erstgeborener von den
Toten«78 ist er zugleich Typos und Ursache für die Teilhabe der
»Nachgeborenen« an seiner Auferstehungs-Herrlichkeit. Und die
ungenötigte Freiheit, mit der er den Vielen die »Gleichgestaltung«
mit seinem Leiden wie mit seiner Herrlichkeit gewährt79, kommt
darin zum Ausdruck, daß er zuvor in Freiheit ihre Gestalt, die »Ge-
stalt des Knechtes«, angenommen hat und so zum Antítypos jenes
Adam geworden ist, der sich umgekehrt »die Gottgleichheit rauben«
wollte80. In einem weiteren Reflexionsschritt wird sodann deutlich
gemacht: Er konnte zum »Erstgeborenen« der neuen Schöpfung nur
werden, weil er zuvor schon der Ursprung der ersten Schöpfung ge-
wesen ist. »Durch ihn und auf ihn hin ist alles erschaffen«81. Und er
konnte die »Gestalt des Knechtes« nur in freier Entscheidung anneh-
men, weil er zuvor und wesenhaft »in der Gestalt Gottes da war«82.
Was später »kosmische Christologie« heißt, die den Christus als das
Haupt der Schöpfung bekennt, und was später »Deszendenz-Christo-
logie« genannt wird, die den freiwilligen »Abstieg« des Sohnes aus
der Herrlichkeit des Vaters in die Niedrigkeit des Menschenlebens
zum Inhalt hat, läßt sich auf solche Weise als Auslegung jener »Kraft
der Auferstehung« Jesu begreifen, die die Glaubenden als an ihnen
wirksam erfahren haben.

Wenn an früherer Stelle gesagt wurde, es gehöre zur Eigenart
der religiösen Erfahrung, daß der, der sie macht, die Präsenz des »Ur-
sprungs von allem« erfährt und sich so als »Zeitgenosse dessen, was
im Anfang geschah« wissen darf83, dann gewinnt im christlichen
Hymnengesang diese »Zeitgenossenschaft mit den Ursprüngen« eine
spezifische Gestalt: In der Gestaltgemeinschaft mit dem, in dessen
Tod die »alte Welt« an ihr Ende gekommen ist und in dessen Auf-
erweckung der »neue Äon« schon begonnen hat, wird ihnen zugleich
die Einheit der »Kraft« bewußt, aus der die alte wie die neue Welt
hervorgegangen ist. Der Gott, der »der Erste und der Letzte« ist, hat

248 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

78 Col. 1,15.
79 Phil. 3,10 f. u. 20.
80 Phil. 2,6 ff.
81 Col 1,10.
82 Phil 2,6.
83 Vgl. zur »archaiologischen Deutung« der religiösen Erfahrung: Band II, S. 29f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Auferweckung seines Sohnes auch diesen als das »Alpha und
Omega« beglaubigt.

Damit aber wird zugleich die Frage beantwortbar, warum die
Jünger sich jener Notwendigkeit enthoben wußten, die die Juden ge-
nötigt hatte, »Zeichen zu fordern«, die Griechen aber »Weisheit zu
suchen«. Die Auferweckung Jesu selber war für sie in jenem aus-
gezeichneten Sinne »das Zeichen«, daß sie keines anderen Kriteriums
mehr bedurften, um den wahren »Wiederhersteller Israels« von den
»Pseudó-Christoi« zu unterscheiden, die zu seiner Zeit und noch
nach ihm aufgetreten sind. Und die »Weisheit Gottes in seinem Rat-
schluß«, der bisher »verborgen« war, nun aber »durch den Geist of-
fenbar geworden ist«84, machte es überflüssig, durch »Menschen-
weisheit« nach Kriterien zu suchen, um den »Führer zum Leben«85

von verführerischen Demagogen zu unterscheiden.
Im folgenden Kapitel wird zu zeigen sein, daß aus der »kos-

mischen Christologie« und der »Deszendenz-Christologie« sich jene
»metaphysischen« Aussagen über Christus entfaltet haben, die im
Laufe der Jahrhunderte immer wieder das Interesse der Philosophen
auf sich gezogen haben. Dazu gehören vor allem die Aussagen über
die »Wesens-Einheit« des Sohnes mit dem Vater bei gleichzeitiger
»Verschiedenheit der Personen«, sowie die daraus sich ergebenden
theologischen Aussagen über die Dreipersönlichkeit des Einen Gottes
und über die »innertrinitarischen Hervorgänge« des Vaters aus dem
Sohn und des Geistes aus beiden. Aber darüber darf nicht zum Ver-
gessen gebracht werden, daß es die »eschatologische Zeitansage« der
apostolischen Verkündigung gewesen ist, die allen diesen Aussagen
über das »Wesen« des Christus zugrundeliegt, und daß diese »escha-
tologische Zeitansage« nur in der Aneignung der Geschichte Israels
und durch Beziehung auf deren Krisis ihre Bedeutung gewinnen
konnte und weiter bewahren kann.

Dieser Tatsache muß auch der Versuch einer philosophischen
Einübung in die Christologie Rechnung tragen. Statt den Bezug der
christologischen und trinitarischen Aussagen zur Geschichte zu über-
springen, hat sie die Aufgabe, die Bedingungen anzuzeigen, unter
denen es möglich wird, alle Aussagen über das »Wesen des Christus«
auf den Zusammenhang jener Geschichte zurückzubeziehen, die
durch ihn in ihre kritische Phase getreten ist. Dies aber ist immer

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 249

Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie

84 1 Kor 2,7 ff.
85 Apg 3,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuerst und vor allem die Geschichte der Ekklesia Israel gewesen. Das
aber bedeutet zugleich: Eine philosophische Einübung in die Christo-
logie muß deutlich machen, auf welche Weise auch alle theoretische
Christologie und Trinitätslehre einen Beitrag zu jener Formatio
Mentis darstellt, die durch diese Geschichte der Ekklesia Israel, im
Durchgang durch ihre mannigfachen Krisen, möglich wurde. Denn
nur durch diese Formatio Mentis ist die christliche Ekklesia, in der
Schule der Ekklesia Israel, fähig geworden, auch die Memoria passio-
nis et resurrectionis Christi mit dem eigenen Erleben immer neuer
Generationen zu einem einzigen Erfahrungskontext zu verbinden.
Nur so werden und bleiben die Mitglieder der christlichen Ekklesia
fähig, zu Zeugen für die Wahrheit der ihnen überlieferten Botschaft
zu werden. Und so bestätigt sich, was zu Beginn dieses Dritten Ban-
des der hier vorgelegten Untersuchung gesagt worden ist: Nur im
Kontext einer Einübung in die Ekklesiologie der Ekklesia Israel kann
auch der Versuch einer philosophischen Einübung in die Christologie
unternommen werden (s. o. S. 15 ff.).

F�nftes Teilergebnis

Das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus – aber auch der Wider-
spruch, auf den dieses Bekenntnis stieß – gewann seine Bedeutung
nur durch seine Beziehung zu einer bestimmten Situation in der Ge-
schichte der Ekklesia Israel: In einer Phase in der Geschichte des Ju-
dentums, in der die Übermacht der Römer neues Unheil erwarten
ließ, hatten sich innerhalb der jüdischen Gemeinschaft Sondergrup-
pen gebildet, die die prophetische Verkündigung von einem »heiligen
Rest« als Aufforderung verstanden, durch gesteigerte Gesetzestreue
und durch sorgfältige Vermeidung aller Berührung mit dem »Unrei-
nen« einem »kommenden Gericht zu entgehen«. Ihnen mußte Jesu
Umgang mit »Zöllnern und Sündern« nicht nur als ein persönliches
Fehlverhalten erscheinen, sondern als »Verführung des Volkes«, die
das kommende Gericht über die gesamte Ekklesia Israel provozieren
werde. Und da Jesus dieses sein Verhalten mit dem Anspruch begrün-
dete, Sünden zu vergeben, beurteilten sie ihn als »Gotteslästerer«.
Jesus selbst aber beantwortete diesen Vorwurf mit der Gegen-Ankla-
ge, die »Weisen und Vernünftigen« hätten »Gott nicht erkannt«, so-
daß selbst Heiden wie die »Bürger von Niniveh« als Zeugen des Ge-

250 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richts über sie »aufstehen« würden; und nur er selbst sei dazu beru-
fen, »Gott offenbar zu machen, wem er will«.

Dieser Konflikt hat dazu geführt, daß die jüdischen Autoritäten
beim römischen Procurator das Todesurteil über Jesus beantragten
und erwirkten. Und in dieser Zuspitzung des Konflikts hat Jesus sei-
ne Jünger auf einen Weg der Nachfolge gerufen, der sich von allen
Heilswegen unterschied, nach denen das Judentum suchte: Er forder-
te sie auf, »ihr Kreuz auf sich zu nehmen«, also nicht etwa dem gött-
lichen Urteil zu entgehen, sondern das auch über sie gefällte Todes-
urteil anzunehmen und in diesem Sinne »Nein zu sich selber zu
sagen« (so die wörtliche Übersetzung des mißverständlichen Wortes
»Selbstverleugnung«); nur so könnten sie, inmitten des Gerichts,
Gottes Gnade erfahren, die »Tote lebendig macht« wie den Verlore-
nen Sohn des barmherzigen Vaters, der »tot war, und siehe, er lebt«.
In diesem Kontext gewann Jesu Vorhersage der kommenden Zerstö-
rung des Tempels, aber auch die Ankündigung seines eigenen Lei-
dens die Bedeutung einer Ansage der Stunde, in der »diese Welt«
mitsamt ihrem »Fürsten« »schon gerichtet ist« und die »neue Welt«
ihren Anfang nimmt.

Im Lichte dieser Verkündigung verstanden die Jünger Jesu Tod
und Auferweckung als die entscheidenden »Zeichen der Zeit«. Die
angesagte Stunde war, so verstanden, nicht nur die Stunde des »nahe
herbeigekommenen«, sondern die des schon geschehenen Gerichts
und des schon geschehenen Neubeginns; denn in der »Öffnung« des
Grabes Jesu war die erwartete »Öffnung der Gräber« schon vorweg-
genommen. Und der Weg zum Leben öffnete sich für die Glaubenden
dadurch, daß sie an seinem Leiden Anteil gewannen (»seine Tötung
an ihrem Leibe trugen«) und dadurch die Verheißung der kommen-
den Teilhabe an der »Herrlichkeit seiner Auferstehung« gewannen.

Diese Teilhabe am Herrenleiden und zugleich die »Kraft der
Auferstehung« aber wurde an den Jüngern in herausragender Weise
wirksam in der Feier des Herrenmahles. Das Verständnis dieses Her-
renmahles wird durch den früh bezeugten liturgischen Ruf zum Aus-
druck gebracht: »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus«. Die
frühe christliche Gemeinde verstand das Herrenmahl, das sie feierte,
als Nachvollzug des Mahles, das Jesus selbst, nach der Darstellung
der drei ersten Evangelien, mit seinen Jüngern als Passah-Mahl be-
gangen und zugleich als Antizipation seines Leidens gedeutet hat.
Das so verstandene »Mahl des Herrn« wurde von der jungen Ge-
meinde der Christen als »Herrenmahl« begangen und als Zeichen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 251

F�nftes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines wirksamen Gedenkens verstanden. Im Rückblick vom schon
geschehenen Kreuzestode Jesu her deuteten sie das so begangene Pas-
sah-Mahl als »Schlachtung des neuen Osterlammes«: Dieses hat die
»Auslösung« (Lytrosis) der Glaubenden so bewirkt, wie das »alte
Osterlamm« die »Auslösung« der Väter aus dem »Gericht über die
Götter Ägyptens« bewirkt hatte und wie das »Reinigungsopfer« die
»Auslösung« jeder männlichen Erstgeburt bewirkte, durch die die
Auslösung der Väter von immer neuen Generationen der Söhne in
der Geschichte Israels abbildhaft vergegenwärtigt worden war.

Damit verschärfte sich der Konflikt, der zu Jesu Verurteilung
geführt hatte, im Urteil der Juden noch einmal: Während die Deu-
tung des Leidens (sei es des ganzen Volkes, sei es herausragender
Einzelner) im Lichte der Lieder vom Gottesknecht die junge christli-
che Gemeinde mit der Ekklesia Israel verband, wurde der gottes-
dienstliche Ruf »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus« in
den Ohren der jüdischen Mehrheit zum Kennwort für die Trennung
der Jüngergemeinde von der Überlieferung Israels. Der Gedanke, daß
der Tod eines Menschen zur »Lytrosis« für die Vielen werden solle,
schien jene Ablösung der Tötung von Menschen durch die Schlach-
tung eines Tieres rückgängig zu machen, die den zentralen Inhalt der
Feier des göttlichen »Vorübergangs« ausmachte und in der von Gott
gewirkten Ablösung der Opferung Isaaks durch die Tötung eines
Widders ihr Urbild hatte. Die Jünger selbst dagegen wiesen diesen
Vorwurf zurück und haben sich nach wie vor als legitime Mitglieder
der Ekklesia Israel verstanden und verhalten.

Wurde auf solche Weise die Botschaft vom Kreuz den Juden
zum »Skándalon«, so erschien die Botschaft von der Auferweckung
den Griechen als »Torheit«. Während der Gedanke, daß eine Gottheit
oder ein »göttlicher Sohn« für das Leben der Welt gestorben sei,
ihnen vertraut war, war die Botschaft, daß in der Auferweckung eines
bestimmten Menschen die Stunde des Gerichts über die »ganze Oi-
kumene« gekommen sei und der neue Äon schon begonnen habe, für
sie indiskutabel. Die für sie aufgrund ihrer historischen Lage unver-
meidliche Suche nach Kriterien zur Unterscheidung wahrer und fal-
schen »Lehren« (didachaí) machte es nötig, alle Ereignisse in der Zeit
als Abbilder ewiger Ur-Gestalten (Ideen) oder als Wiederholungs-
gestalten ewiger Ur-Ereignisse nach Art der Inhalte mythischer »Ar-
chaiologiai« zu deuten und ließ die »Katangelía« von einer inmitten
der Zeit geschehenden Wende vom alten zum neuen Äon als Torheit
erscheinen.

252 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für die Jünger ergab sich daraus zunächst die Aufgabe, ihr eige-
nes Verhältnis zur Überlieferung der Ekklesia Israel zu bestimmen,
aber auch die »Torheit« ihrer Botschaft in ein Verhältnis zur griechi-
schen »Suche nach Weisheit« zu setzen.

Da sie mit Entschiedenheit am Bekenntnis Israels festhielten,
daß Gott dem mit den Vätern geschlossenen Bund die Treue halte,
wurde es zu einem Kriterium ihrer Selbstbeurteilung, ob ihnen der
Nachweis gelinge, daß sie mit ihrer Botschaft »das Gesetz nicht auf-
heben«, sondern ihm im Gegenteil »festen Bestand gewähren«. Des-
halb mußten sie zugleich zeigen, daß die Anstoß erregende Verkün-
digung vom »neuen Osterlamm« den Grund benennt, der alles
stellvertretende Leiden erst heilswirksam macht: Nur Christus als
das »neue Osterlamm« konnte die Gott-Entfremdung der Welt nicht
nur stellvertretend durchleiden, sondern zugleich wirksam überwin-
den und so auch das Leiden der Vielen zu einem wirksamen Dienst an
Gottes Sieg über »diese Welt« werden lassen. Entsprechend machten
die Lieder vom leidenden Gottesknecht, mochten sie im Übrigen auf
die ganze Ekklesia Israel oder auf den Einen, eschatologischen Got-
tesknecht bezogen werden, das Ziel deutlich, um dessentwillen das
erwählte Volk durch den stellvertretenden Tod des Osterlamms vom
göttlichen Gericht ausgespart blieb: Es blieb dafür aufbewahrt, in al-
len Krisen der Weltgeschichte das göttliche Gericht stellvertretend zu
durchleiden und, zugleich mit seiner eigenen Errettung, die »Wun-
den der Völker zu heilen«.

Und da das gleiche Bekenntnis zum einen und einzigen Gott die
Überzeugung einschloß, daß dieser sich auch »den Völkern nicht un-
bezeugt gelassen« habe, mußte der Nachweis geführt werden, daß in
der Botschaft von Jesu Tod und Auferweckung eine »Weisheit Got-
tes« ausgesprochen werde, die zwar alle »Menschenweisheit« als tö-
richt erweist, zugleich aber alles menschliche »Suchen nach Weis-
heit« zu seinem Ziele führt.

Betrafen diese Aufgaben vor allem das Verhältnis der jungen
Gemeinde »nach außen«, zu Juden und Heiden, so galt es im Verhält-
nis »nach innen« vor allem, die Möglichkeit einer »Gestaltgemein-
schaft« mit dem Gekreuzigten und Auferstandenen zu begreifen.
Nur so blieben Tod und Auferweckung Jesu nicht darauf beschränkt,
Ereignisse seiner individuellen Biographie zu sein, sondern konnten
zum Grunde für die »Errettung der Vielen« werden. Frühchristliche
Hymnen, die von den Verfassern der [deutero-]paulinischen Briefe
schon als bekannt vorausgesetzt werden konnten, beantworteten die-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 253

F�nftes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se Frage durch Akklamationen, in denen der Auferweckte als »Erst-
geborener der Toten« gefeiert und, da die Auferweckung der Toten
das Zeichen für den Beginn des neuen Äons ist, zugleich als »Erst-
geborener der ganzen Schöpfung« angerufen wurde. Dies aber setzte
voraus, daß er ebenso, wie Gott selbst sich den »Ersten und Letzten«
genannt hat, auch seinerseits »das Alpha und Omega« ist, aus dem
nicht nur die neue, sondern auch die alte Welt ihren Ursprung ge-
nommen hat. So entfaltete sich die Botschaft von der »Kraft der Auf-
erweckung« zu einer »kosmologischen Christologie«. Wenn aber die
»Gestaltgemeinschaft« mit ihm nicht, wie in den Mythen der Völker,
in einem wesensnotwendigen Verhältnis von Urbildern und Abbil-
dern, sondern in einer freien Entscheidung begründet sein soll, muß
aller »Symmorphía« der Menschen mit Christus die freiwillige An-
nahme der menschlichen »Morphé« durch ihn vorausgegangen sein.
So entstand, in einem weiteren Schritt der Entfaltung, aus der Bot-
schaft von der soteriologischen Bedeutung von Kreuz und Auferwek-
kung Jesu jene »Deszendenz-Christologie«, die ihrerseits das spätere
christologische Dogma schon in nuce enthielt.

Eine philosophische Einübung in die Christologie hat in dieser
Hinsicht vor allem die Aufgabe, die Struktur des neuen Erfahrungs-
horizonts zu bestimmen, in den von da an die Christen die normati-
ven Erinnerungen der Ekklesia Israel, die neue Erfahrung der Auf-
erstehungszeugen, aber auch die immer neuen Erlebnisse neuer
Generationen so einzeichnen konnten, daß sie »als Erfahrung gele-
sen« werden konnten und weiterhin können. Dazu ist es nötig, die
Veränderungen des Verständnisses von Raum und Zeit, von Kausali-
tät und Substanz nachzuzeichnen, die aus der Verkündigung von
Kreuz und Auferweckung Jesu als einer »eschatologischen Zeitansa-
ge« hervorgegangen sind.

Durch die Ansage einer Stunde, in der »schon geschehen ist«,
was freilich erst »offenbar werden soll«, hat sich das Zeitverständnis
der jungen christlichen Gemeinde entscheidend gewandelt. An die
Stelle der linear eindeutig geordneten Zeit trat die Spannung von
»schon« und »noch nicht« der »letzten Dinge«. Und alles Verständnis
des Wirkens und der Wirksamkeit gewann nun sein Kriterium daran,
daß die »Kraft der Auferfweckung« und mit ihr die »Kraft des Lei-
dens« sich an den Glaubenden – und durch sie an der Welt – wirksam
erweisen sollte. In diesen Kontext mußten von da an immer neue
Generationen von Christen ihre wechselnden Erlebnisse einordnen,
»um sie als Erfahrung zu lesen«.

254 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Der Christus«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Aufgabe, einen solchen Erfahrungszusamenhang aufzu-
bauen, stellte sich auch mit Bezug auf die Aussagen einer theoreti-
schen Christologie, die mit Hilfe metaphysischer Begriffe formuliert
wurde. Auch diese bleibt, wenn sie ihren Gegenstand nicht verfehlen
soll, an die »eschatologische Zeitansage« verwiesen, die für die Bot-
schaft von Jesu Kreuz und Auferweckung konstitutiv ist. Und auf
solche Weise bleibt auch die »metaphysische Christologie« in den Er-
fahrungskontext einer Ekklesia zurückgebunden, die sich stets als
eine neue Gestalt der Ekklesia Israel verstanden hat.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 255

F�nftes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Jesus als »der Christus« und seine Erkennungszeichen
	2. Gründe des Konflikts mit dem Judentum
	3. Jesus als Glied der jüdischen Überlieferungsgemeinschaft und eine entstehende christliche Überlieferung
	4. Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten
	5. Den Juden ein Ärgernis, den Griechen eine Torheit
	a) Das »Ärgernis« in den Augen der Juden
	b) Die »Torheit« in den Augen der Griechen

	6. Die Christusbotschaft – kein Abschied von der Tradition Israels, sondern ein Symptom ihrer Krise und zugleich die Ansage ih
	7. Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie: der Hymnengesang der christlichen Gemeinden
	Fünftes Teilergebnis

