E »Der Christus« — Anzeichen und Wende
einer eschatologischen Krise
in der Geschichte der Ekklesia Israel

Der hier vorgelegte Versuch, mit philosophischen (und niherhin
transzendentalphilosophischen) Mitteln die Eigenart der Ekklesia Is-
rael zu beschreiben, ist von folgenden Leitfragen bestimmt: Wie muf3
ein Erfahrungskontext strukturiert sein, wenn innerhalb seiner be-
stimmte Inhalte der Erinnerung und des gegenwirtigen Erlebens ob-
jektive Geltung erlangen sollen, d.h. zu Maf$stiben werden, an de-
nen Aussagen als wahr oder falsch beurteilt werden konnen? Welche
spezielle Struktur hat jener Erfahrungskontext, innerhalb dessen sol-
che Inhalte des Erinnerns und des gegenwirtigen Erlebens jene spe-
zielle Weise objektiven Geltens gewinnen sollen, die fiir die religidse
Erfahrung charakteristisch ist: die Weise einer Wahrheit, an der sich
im religisen Sinne Heil oder Unheil entscheidet? Und da ein solcher
Kontext nur durch eine »Formatio Mentis« zustandekommt, an de-
ren Zustandekommen eine Uberlieferungsgemeinschaft beteiligt ist,
die die Generationen iibergreift, nimmt die zuletzt gestellte Frage
folgende Gestalt an: Welche Eigenart hat eine religiose Uberliefe-
rungsgemeinschaft, wenn sie zur »Schule der religiosen Erfahrung«
werden und zugleich gewissen Inhalten des Erinnerns und des je ge-
genwirtigen Erlebens den Charakter von spezifisch religiosen
»Denkwiirdigkeiten« geben soll? Denn nur das Zeugnis solcher spe-
zifisch religioser »Denkwiirdigkeiten« mufd weitergegeben werden,
wenn kommende Generationen die Fihigkeit zur religiosen Erfah-
rung nicht verlieren, sondern fihig werden sollen, im Wechselspiel
von iiberlieferten Zeugnissen und eigenen, neuen Erfahrungen zu
»Zeugen der religiosen Wahrheit« zu werden. Unter diesen Leitfra-
gen wurde im vorangehenden Kapitel die Eigenart der Ekklesia Israel
und das Judentum als eine besondere Gestalt dieser Ekklesia be-
schrieben; nun aber gilt es, das Auftreten »des Christus« in diesen
Uberlieferungszusammenhang einzuordnen.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 213

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

»Der Christus«
1. Jesus als »der Christus« und seine Erkennungszeichen

Das Bekenntnis »Jesus ist der Christus« gilt als der Kern der christli-
chen Verkiindigung'. Aber die Bedeutung dieser Bekenntnisaussage
dndert sich je nach der Frage, die sie beantwortet. Fiir den Jiingerkreis
beantwortete sie die Frage »Wer ist Jesus?« bzw. die Frage Jesu selbst:
»Fiir wen haltet ihr mich?« Dann lautete die Antwort »Du bist nicht
Elia oder Jeremia oder sonst einer der Propheten, sondern der Chri-
stus«2. Fiir die Juden, denen Jesus begegnete, lautete die Frage »Wer
ist der Christus?« Dann lautete die Antwort, die die christliche Ver-
kiindigung ihnen gab: »Nicht dieser oder jener, der mit messia-
nischem Anspruch auftrat oder kiinftig auftreten wird, sondern Jesus
ist der Christus«. Grammatisch kann man diese Differenz in folgen-
der Weise ausdriicken: Fiir die Jiinger ist das Subjekt des Satzes be-
kannt: »Jesus«; gesucht wird das diesem Subjekt angemessene Pradi-
kat »... ist der Christus«. Fiir diejenigen Juden, die dem Jiingerkreis
nicht angehorten, war das Priadikat des Satzes bekannt: »Christus;
gefragt war, welchem Subjekt dieses Pradikat zugesprochen werden
solle: »Welcher ist der Christus?« Und die Antwort, die ihnen gege-
ben wurde, lautete »Jesus«.

Aber in beiderlei Verwendungen gewinnt der Satz »Jesus ist der
Christus« seine Bedeutung nur in einem Erfahrungskontext, in wel-
chem die gesamte Uberlieferung der Ekklesia Israel »von Mose und
den Propheten an« als VerheifSung gelesen wurde, die zugleich dazu
anleitete, die Inhalte des gegenwirtigen Erlebens als »Zeichen der
Zeit« zu verstehen, an denen derjenige erkannt werden konnte, durch
den diese Verheiflung ihre Erfiillung findet sollte. Oder kurz: Nur im
Kontext judischen Erfahrens zur Zeit des Zweiten Tempels konnten
die beiden Fragen entstehen, durch deren Beantwortung der Satz »Je-
sus ist der Christus« seine Bedeutung erhielt: die Fragen »Wer ist
Jesus?« (Frage nach dem Pridikat) und die Frage: »Welcher ist der
Messias?« (Frage nach dem Subjekt). Und die Deutung der »Zeichen
der Zeit« sollte es gestatten, die erste Frage durch Angabe des ange-
messenen Subjekts (»Jesus«), die zweite durch Angabe des angemes-
senen Pridikats (»ist der Messias«) zu beantworten.

Als Unterscheidungsmerkmal des Christus werden Zeichen an-
gegeben, die er wirkt und die das nahe herbeigekommene Gottesreich

! Vgl. J. R. Geiselmann: Jesus der Christus, Stuttgart 1951.
2 Mt 16,13-16.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jesus als »der Christus« und seine Erkennungszeichen

ankiindigen®. Da aber Jesus nicht der einzige Wundertiter war, ge-
wannen die Krankenheilungen und Totenerweckungen ihre Ein-
deutigkeit zunichst nur durch den Zusammenhang mit dem zuletzt
genannten Zeichen: »Den Bettlern wird die Frohe Botschaft verkiin-
det«. An diesem Zeichen sollen Johannes und seine Jiinger erkennen,
dafs sie nicht »auf einen anderen zu warten haben«. Und dieser Zei-
chenhandlung entsprach die erste unter den Seligpreisungen der
»Bergpredigt« bzw. der »Feldrede«: »Selig sind die Bettler«*. Zu den
Bettlern aber gesellen sich, als Adressaten der Botschaft Jesu vom
Gottesreich, die Siinder, denen die Zuwendung Gottes zugesagt wird,
die sie zur Umkehr fihig macht. Ergreifen sie diese Moglichkeit,
dann ist »im Himmel mehr Freude iiber einen von ihnen als iiber
neunundneunzig Gerechte«’.

Damit wird ein Merkmal deutlich, durch das Jesus sich und sei-
nen Anspruch, der Christus zu sein, von anderen »Messias-Priten-
denten« unterschied. Zwar predigte auch er, wie manche von diesen,
eine »grofere Gerechtigkeit«: »grofer« nicht nur gegeniiber der Ge-
rechtigkeit groflen Menge, sondern auch gegeniiber der »der Schrift-
gelehrten und Pharisier«¢, eine Forderung, die nicht nur die nach
auflen sichtbar werdenden Taten, sondern vor allem die verborgenen
Gesinnungen der Menschen betraf. Aber er wandte sich mit dieser
»grofieren« Forderung gerade an die, die schon vor der »kleineren«
Forderung der dufleren Gesetzes-Erfiillung versagt hatten, die Siin-
der und die Zollner (Kollaborateure mit dem heidnischen Landes-
feind). Mit ihnen hat er gegessen und getrunken, in ihre Hauser ist
er eingekehrt, wie in das Haus des »Oberzéllners« Zachius”.

Die Forderung nach einer »grofieren Gerechtigkeit« entsprach,
wie an fritherer Stelle schon angedeutet wurde, der Erfahrung, daf3
auch der wiedererrichtete Tempel und das Priester-Konigtum der
Makkabder und ihrer Nachkommen (der »Hasmonéer«), entgegen
der daran gekniipften Erwartung, noch nicht der Gefahr von Siinde
und Gericht enthoben waren, wie dies vom »Neuen Bund« und vom

3 Mt. 11,2-6.

4 Mt. 5,3; Luk 6,20.

5 Luk. 15,10.

¢ Mt. 5,20.

7 Freilich sollte in diesem Zusammenhang nicht verschwiegen werden, dafl er den Um-
gang mit Heiden sorgfiltig mied und in ihre Hduser nicht einkehrte, nicht einmal in das
Haus des »Hauptmanns von Kapharnaun«, obwohl er gerade ihm bezeugte: »Einen sol-
chen Glauben habe ich bei niemandem in Israel gefunden« — Mt 8,10.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 215

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

»Der Christus«

»ewigen Jerusalem« erwartet wurde. Aber wihrend diese Forderung
zur Zeit Jesu vor allem zur Bildung von Sondergruppen (»Peru-
schim«) fiithrte, die die Beriihrung mit allen »unrein« gewordenen
Mitgliedern der jiidischen Gemeinschaft mieden®, wurde gerade die
Gemeinschaft mit Siindern und Zollnern zum Unterscheidungs-
merkmal Jesu und seines Jiingerkreises’, zugleich freilich zum Anlaf3
des Konflikts mit den Pharisdern. Diese sahen darin das deutlichste
Anzeichen dafiir, daf3 Jesus nicht der erhoffte »Wiederhersteller« Is-
raels sein konne. Jesus ndmlich hat die geforderte Umkehr zur gré-
Beren Gerechtigkeit nicht als eine Leistung angesehen, die durch ver-
schirfte Gesetzestreue zu erbringen wire, sondern als eine Gabe
Gottes, die nur mit der Erweckung von Toten zu vergleichen war (vgl.
die wiederholte Aussage des »Vaters« im Gleichnis vom »verlorenen
Sohn«: »Dieser mein Sohn« bzw. »Dieser dein Bruder war tot und ist
wieder lebendig geworden«'?). Mit der von Gott gewirkten und von
Jesus angesagten Bekehrung der Siinder hat jene »Offnung der Gri-
ber« und damit jene »kommende Welt« schon begonnen, fiir die das
wiedererbaute Jerusalem und der wiedererrichtete Tempel nur das
vorausweisende Verheiflungszeichen gewesen sind. Das von Jesus
den Siindern wirksam zugesprochene Wort der Siindenvergebung
und damit der Befdhigung zur Umkehr wurde, so verstanden, zum
entscheidenden »Zeichen der Zeit«, durch das er sich als der Wieder-
hersteller Israels ausgewiesen hat und das allen anderen von ihm ge-
wirkten Zeichen erst ihre Eindeutigkeit verlieh''.

2. Griinde des Konflikts mit dem Judentum

Fragt man nun nach den Griinden des Konflikts zwischen Jesus und
»den Juden, der schliefSlich zu seiner Verurteilung gefiihrt hat, dann
scheinen sie, je nach den unterschiedlichen Gruppen innerhalb des
Judentums, sehr verschiedener Art gewesen zu sein. Der Vorwurf,
er habe das Volk zum Aufruhr gegen die Romer verleitet, indem er
sich von seinen Jiingern »Messias« nennen liefs und damit den An-
spruch erhob, »der Koénig der Juden« zu sein, scheint eher ein vor-

§ Vgl. dazu die sogenannte »Sektenrolle« aus den Héhlen von Qumran.
% Luk 15,5.

10 Luk. 15,24 und 32.

1 Vgl. Mt 9,3ff = Mk 2,6ff = Luk 5,21 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Griinde des Konflikts mit dem Judentum

geschobener Grund gewesen zu sein, um von der romischen Besat-
zungsmacht ein Todesurteil zu erwirken, das der Hohe Rat aus ganz
anderen Griinden beantragt hatte. Und diese Griinde konvergierten
in dem Vorwurf der »Gottesldsterung«. Aber auch dieser Vorwurf
scheint von unterschiedlichen Kreisen innerhalb des Judentums auf
unterschiedliche Weise begriindet worden zu sein. Diejenigen, die die
Verheiflung der Unzerstorbarkeit schon auf »diesen, nicht erst auf
einen »kommenden« oder gar »himmlischen« Tempel bezogen, beur-
teilten die Vorhersage einer Zerstorung des zweiten Tempels?? als
Blasphemie; andere, die diese VerheifSung auf ein »kommendes« oder
gar »himmlisches Jerusalem« bezogen, (u.a. die Essener, aber nicht
nur diese) konnten durch die Vorhersagung, »dieser« Tempel werde
zerstort werden, nicht iiberrascht werden. Wieder andere fithrten das
Bekenntnis der Jiinger zu Jesus als dem Messias auf eine blasphe-
mische AnmafSung Jesu zuriick, weil sie durch »Erforschung der
Schriften« zu dem Urteil gekommen waren, daf8 er die Kriterien
nicht erfiille, an denen der wahre Messias von » Verfiithrern des Vol-
kes« unterschieden werden kann. Und in diesem Zusammenhang ge-
wann der Umgang mit »Zdllnern und Siindern« den Charakter eines
Negativ-Kriteriums: Den wahren Messias wiirde man an einer ge-
steigerten Sorgfalt erkennen, von sich und seinen Anhangern jede
»Verunreinigung« fernzuhalten. Da aber dieses Verhalten Jesu zu
den »Unreinen« in seinem Anspruch begriindet war, sie durch Ver-
gebung der Siinden zu einer Umkehr zu befihigen, deren Notwen-
digkeit die vermeintlich Gerechten gar nicht bemerkten, wurde die
beanspruchte Vollmacht zur Siindenvergebung zum zentralen Anlaf3
des Blasphemie-Vorwurfs. »Dieser lastert Gott; niemand kann Siin-
den vergeben als nur Gott allein«'®.

Es ist daher wohl kein Zufall, daf3 der gegen Jesus gerichtete Vor-
wurf, er sei »ein Freund der Zollner und Siinder«, im Kontext des
Matthédus- wie des Lukas-Evangeliums den Anlaf fiir das »Wehe«
iiber die Stidte Galildas, aber auch fiir den Jubelruf an den Vater dar-
stellt, der »dies« vor den Weisen und Verstindigen verborgen hat,
um es den Unmiindigen offenbar zu machen. Was aber mit »dies«
gemeint ist, geht aus den folgenden Sdtzen hervor: »Niemand er-
kennt den Sohn, nur der Vater; und niemand erkennt den Vater, nur

12 »Es wird kein Stein auf dem anderen bleiben« — Mt 24,2; Mk 13,2; Lk 21,1.
13 Mt 9,6 und Parallelen.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 217

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

»Der Christus«

der Sohn und wem der Sohn es offenbar machen will«!4. Jesus deutet
also den Konflikt auf folgende Weise: Der Anstof an seiner Freund-
schaft mit Zollnern und Stindern hat die Weisen und Verstandigen
daran gehindert, Jesus in seiner unverwechselbaren Beziehung zum
Vater zu erkennen, die jene Vergebung der Siinden moglich macht,
durch die Tote lebendig werden, wie der verlorene Sohn des barm-
herzigen Vaters. Im Urteil Jesu und seiner Jiinger aber zeigt sich dar-
in, daf3 diese »Weisen und Verstindigen« nicht nur den »Sohn, son-
dern auch den »Vater« nicht kennen und daf$ der Sohn nach freiem
Ermessen dariiber entscheidet, wem er den Vater »offenbar machen
will«. Damit aber werden diejenigen, die am Sohn Anstofs nehmen
und seinen Vollmachts-Anspruch als Blasphemie beurteilen, auf eine
Stufe gestellt mit den »Heiden, die Gott nicht kennen«'>; ihnen wird
das Recht abgesprochen, sich auf die Erwéihlung Israels zu berufen
und von Gott als »ihrem Gott« zu sprechen. »Ihr sagt, er ist unser
Gott, aber ihr kennt ihn nicht«®.

Fragt man wiederum nach dem Erfahrungskontext der Ekklesia
Israel, der dem so verstandenen Blasphemie-Vorwurf erst sein Ge-
wicht und damit dem Konflikt seine Schirfe verleiht, dann ist an jene
Situation des Judentums zur Zeit des Zweiten Tempels zu erinnern,
von der an fritherer Stelle die Rede war: Die Erfahrung, daf die Ek-
klesia Israel auch nach der Wiedererrichtung des Tempels und unter
der Herrschaft eines mit dem Amt des Hohenpriesters vereinigten
Kénigtums nicht vor der Gefahr menschlicher Siinde und gottlichen
Gerichtes bewahrt blieb, hatte zu der Folgerung genétigt, daf3 der von
Jeremija angesagte »Neue Bund« und das von Jesaja beschriebene
unzerstorbare Jerusalem noch immer verheifSene Zukunft, nicht ge-
gebene Gegenwart sei. Dann aber konnte das Judentum einem noch
immer bevorstehenden Gericht nur entgehen, indem sich innerhalb
seiner Sondergruppen bildeten, die sich durch gesteigerte Gesetzes-
treue und Vermeidung aller Befleckung mit »Unreinem« auf das
Kommen des »Wiederherstellers« vorbereiteten und so auch den
Kern eines erneuerten Bundesvolkes bildeten. Wer in dieser Lage als
»Heiland der Siinder« auftrat, wirkte der Herausbildung eines neuen
»Restes fiir ein grofSes Entrinnen« entgegen und verstirkte die Ge-

14 Mt 11,27; Luk 6,22.
15 Jer 10,25, Ps 79,6.
16 Joh 8,55.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Griinde des Konflikts mit dem Judentum

fahr eines neuen gottlichen Strafgerichts. Und wenn er sich dabei
tiberdies auf eine gottlichen Auftrag berief, konnte dies nur als Got-
teslasterung erscheinen, die nicht nur ihn selbst und seine Anhénger,
sondern das ganze Volk ins Verderben stiirzen muf3te.

Daf3 Jesus sich diesem Vorwurf ausgesetzt sah, war nun Anzei-
chen einer neuen Krise in der Geschichte des Judentums. Die Frage
des Tdufers »Wer hat euch gelehrt, dem kommenden Gericht zu ent-
gehen?« deutete schon an, dafy der Weg, den die Lehrer einer ver-
schirften Gesetzesgerechtigkeit gefunden zu haben glaubten, nicht
der rechte sein konnte. Die BufStaufe, die er predigte und vollzog,
war mehr als eines der bekannten Reinigungs-Ritualien. Nicht das
selber vollzogene Eintauchen in das Reinigungsbad, sondern das pas-
sive Untergetaucht-Werden — und darin bestand das Neue des von
ihm vollzogenen Ritus — war das Zeichen eines Sich-Beugens unter
das Gericht und einer vorwegnehmenden Todes-Akzeptanz, wihrend
das neue Leben aus dem Tode nur von dem geschenkt werden konnte,
der »grofier war als er«. Und Jesu Zuwendung zu den Siindern mach-
te auch denen, die glaubten, gerecht zu sein, deutlich: Es ging nicht
mehr darum, »dem Gericht zu entgehen, sondern mitten im Gericht
die lebenschaffende Gnade des Vaters zu erfahren. Nur wer »sein
Kreuz« — das tiber ihn gefillte Todesurteil — auf sich nimmt, kann
den Weg zum neuen Leben finden. Die Jesus vorgeworfene Blasphe-
mie war der von seinen Gegnern zuriickgewiesene Anspruch, im
Auftrag des Vaters die, die ihm folgten, auf solche Weise durch den
Tod des Gerichts hindurch zum Leben zu fithren. »Wer sein Leben
festhalten will, wird es verlieren«!s.

Erst in diesem Zusammenhang gewann auch die Vorhersage der
Tempel-Zerstorung ihre spezifische Bedeutung. Es bedurfte keiner
iibernatiirlichen Prophetengabe, um den kommenden Konflikt mit
den Rémern samt seinem fiir die Juden verderblichen Ausgang vor-
herzusehen. Dann aber, so konnte man folgern, werde sich zeigen:
Die Bemiihung der Sondergruppen der »Reinen« hatte die Gefahr
fiir Tempel, Stadt und Volk nicht abgewandt. Der von ihnen gewie-
sene Weg, »dem Gericht zu entgehen«, wird sich dann als Irrweg er-
weisen. Zur Deutung dieser Lage jedoch reichten diejenigen Erkla-
rungen nicht mehr aus, die mangelnde Gesetzes-Befolgung zur
Ursache fiir das neue Gericht erklirten. Zu offenkundig waren die

7 Mt 3,7; Luk 3,7.
18 Mt 16,25 und Parallelen.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 219

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

»Der Christus«

redlichen Bemiihungen der Frommen, als daf$ die Begriffe von Siinde
und Strafe die drohende Katastrophe hitten erkliren konnen. (An
dieser Stelle sei die weit vorausgreifende Bemerkung erlaubt: Eine
solche an der Rede der Exilspropheten orientierte Erklirung auf die
»Scho’a« des 20. Jahrhunderts anwenden zu wollen, wiirde bei den
Juden von heute berechtigte Emporung hervorrufen; aber schon zur
Erklirung der Zerstorung des Zweiten Tempels durch die Romer
reichte sie nicht aus.) In dieser Lage bot die schon erwihnte Verkiin-
digung vom »Leidenden Gottesknecht, auf den die Siinden der Vol-
ker gelegt sind, ein weit angemesseneres Erklarungsmuster. Und der
Anspruch Jesu, den Siindern einen Weg der Umkehr zu offnen, der
als Weg derer verstanden werden konnte, die »tot waren und lebeng,
legitimierte sich durch seine Bereitschaft, nach Art dieses Gottes-
knechts fiir sie und mit ihnen den Weg durch den Tod zum neuen
Leben zu gehen — eine Bereitschaft vorbehaltloser Selbsthingabe, die
sich im Laufe seines Lebens in fortschreitend deutlicheren »Leidens-
Weissagungen« konkretisierte. Nicht zufillig bot eine dieser Lei-
dens-Weissagungen den Anlaf$ dafiir, daf8 Jesus nach dem Bericht
des Lukas auf das Lied vom leidenden Gottesknecht Bezug nahm™.
Aber auch die Heilungswunder Jesu konnten so gedeutet werden, daf3
der leidende Gottesknecht die Krankheiten der Vielen stellvertretend
getragen habe?. Damit war die Frage aufgeworfen, wie sich das stell-
vertretende Leiden des Einen zu den vielfiltigen Leiden der Ekklesia
Israel verhalte, die angesichts der Krise in ihrer Geschichte in den
Liedern vom Gottesknecht ihre eigene Berufung erkannte (s.o.

S. 205 ff.).

3. Jesus als Glied der jiidischen Ubelj!ieferungsgemeinschaft
und eine entstehende christliche Uberlieferung

Im vorigen Abschnitt hat sich gezeigt: Das Auftreten Jesu, vor allem
sein Umgang mit Zollnern und Siindern und die gerade ihnen zuge-
sagte Siindenvergebung und Befihigung zur Umkehr konnten nur
im Kontext einer bestimmten Uberlieferung jene entscheidende Be-
deutung erhalten, die es moglich machte, dafy an ihm die Geister sich
schieden. Es handelte sich um die Uberlieferung der Ekklesia Israel

¥ Luk 22,37.
0 Mt §,17.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jesus als Glied der jiidischen Uberlieferungsgemeinschaft

und niherhin um jene Gestalt dieses Uberlieferungskontextes, die
dieser im Judentum zur Zeit des zweiten Tempels angenommen hat.
AufSerhalb dieses spezifischen Wechselspiels von normativer Erinne-
rung und gegenwirtigem Erleben und deswegen auflerhalb des spezi-
fischen Erfahrungskontextes, der aus diesem Wechselspiel entstan-
den war, miifste sowohl das Bekenntnis der Jiinger zu Jesus als dem
Christus als auch der Blasphemie-Vorwurf seiner Gegner als gegen-
standslos erscheinen.

Das wird besonders deutlich, wenn man eine Frage zu stellen
versucht, die schon seit dem Mittelalter gelegentlich von Theologen
aufgeworfen worden ist: Ob Jesus auch dann als die letztgiiltige
Selbstoffenbarung Gottes verstanden werden konnte, wenn der
Mensch nicht in Siinde gefallen wire und daher keiner Erlosung be-
dirfte. Damit verbindet sich oft die pastorale und missionstheologi-
sche Frage, ob und wie Jesus auch solchen Menschen und Kulturen
gepredigt werden kann, die kein Bewufltsein von Siinde und Er
losungsbediirftigkeit entwickelt haben. Auch ihnen, so wird dann
vorgeschlagen, kann Jesus als derjenige Mensch gepredigt werden,
in dem und durch den Gottes vorbehaltlose Liebe zu allen Men-
schen offenbar geworden ist, die sich in Jesu vorbehaltloser Selbst-
hingabe fiir die Menschen auch dann gezeigt hitte, wenn sein Tod
nicht als stellvertretendes Sterben fiir die Siinder begriffen zu wer-
den briuchte.

Nun bezeichnet der »Wenn-Satz«, der dieser Frage zugrunde-
liegt, (»Wenn der Mensch nicht in Siinde gefallen wire und daher
keiner Erlsung bediirfte«) offensichtlich einen Irrealis. Man muf3
weder Jude noch Christ sein, um festzustellen, dafy »die Welt im Ar-
gen liegt«. Diese Feststellung spiegelt keineswegs, wie manche Kriti-
ker meinen, nur die Bewufstseinslage der spit-hellenistischen Kultur,
die, wie man sagt, eine optimistische Einstellung zur Welt verloren
hatte und deshalb das Aufkommen von »Erlésungsreligionen« be-
glinstigte. Sie wird gerade durch die Erfahrungen der Neuzeit auch
fiir die Menschen unseres Zeitalters eindrucksvoll bestitigt: Die Er-
fahrungen seit der Franzésischen Revolution (und dann wieder im
Gefolge der russischen Oktober-Revolution) zeigen mit hinliang-
licher Deutlichkeit, daf3 alle Versuche, durch moralische Appelle und
entsprechende politische Programme diesen Zustand der Welt »radi-
kal, d.h. von der Wurzel her, zu verandern, in immer neue Verstrik-
kungen von Gewalt und Unrecht hineingefiihrt haben, sodafl das
Sprichwort plausibel ist »Wer den Himmel auf Erden machen will,

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 221

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

»Der Christus«

macht gewohnlich die Holle auf Erden«. Befreiung scheint angesichts
dieses Weltzustandes nur durch Erlosung moglich zu sein?!.

Der Versuch, aus einem »Wenn-Satz im Irrealis, also aus einer
als nicht-zutreffend durchschauten Primisse, versuchsweise Folge-
rungen zu ziehen, ist das, was man ein »Gedankenexperiment«
nennt. Und nichts steht dem Versuch im Wege, das Gedankenexperi-
ment anzustellen, sich auszudenken, was geschehen wire oder hitte
geschehen konnen, »wenn« die Welt nicht so wire, wie wir sie tat-
sichlich erfahren. Nur mufd man sich dariiber klar werden, welchen
Erkenntnisgewinn ein solches Gedankenexperiment, wenn es ge-
lingt, erbringen kann. Und in theologischer Hinsicht ist darauf zu
antworten: Es kann, bestenfalls, dazu fithren, an Jesu Leben, seinem
Leben und seinem Sterben metaphysische Einsichten abzulesen, bei-
spielsweise Einsichten folgender Art: »Gott ist die Liebe; und er zeigt
diese Liebe dem Menschen in jedem Falle, auch wenn dieser kein
Siinder wire«. Christologisch wiirde dies bedeuten: Im Wort- und
Tatzeugnis Jesu ist diese Tatsache, dafs »Gott die Liebe ist«, fiir die
Menschen erfahrbar geworden. Da es sich dabei jedoch um einen me-
taphysischen Wesens-Sachverhalt handelt, erhebt sich dann die Fra-
ge, ob der gleiche Wesens-Sachverhalt zu anderen Zeiten, an anderen
Orten und in anderen Kulturen auch durch das Wort- und Tatzeugnis
anderer Menschen erfahrbar werden konnte und kiinftig noch kann.
Da dies wenigstens nicht apriori ausgeschlossen werden kann, ergibt
sich aus dem genannten Gedanken-Experiment die weitere Frage, ob
nicht auch andere »grofle Gestalten der Religionsgeschichte« den
gleichen Sachverhalt, daf »Gott die Liebe ist«, tatsdchlich auf andere,
moglicherweise fremden Epochen und Kulturen besser angepafSte
Weise, erfahrbar gemacht haben und kiinftig noch machen werden.
Kurz: Verlifit man, um Jesu Leben, Wirken und Leiden zu deuten,
den konkret historischen Zusammenhang der Ekklesia Israel, ihrer
Geschichte und Krisen, dann behilt man, anstelle einer historisch
unverwechselbaren Gestalt, ein blofles Beispiel eines »Offenbarers
ewiger Wahrheiten« zuriick, wenn auch moglicherweise ein heraus-
ragendes, die ewigen Wahrheiten besonders deutlich in ein konkretes
Tat- und Lebenszeugnis iibersetzenden Offenbarers.

Das erwihnte Gedankenexperiment fiihrt daher auf die Frage:
Hat Jesus in seinen Worten, Taten und Leiden nur offenbargemacht,

2 Vgl. dazu den Artikel von J. B. Metz »Emanzipation und Erlgsung« in dem gleichna-
migen Sammelband von L. Scheffezyk, Freiburg 1973.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jesus als Glied der jiidischen Uberlieferungsgemeinschaft

was immer schon war (z. B. die Liebe Gottes zu allen Menschen); oder
hat er, inmitten seiner Machtlosigkeit, bewirkt, was ohne ihn nicht
zustandegekommen wiére? Nun ist es nicht Sache des Philosophen,
Aussagen tiber die »Heilswirksamkeit« dieser Worte, Taten und Lei-
den Jesu zu machen; aber es ist Sache des Transzendentalphiloso-
phen, der die transzendentale Frage nach den Moglichkeitsbedingun-
gen der Erfahrung mit der historischen Frage nach einer moglichen
Verinderung dieser Bedingungen verkniipft, zweierlei festzustellen:
Die Jiinger Jesu waren sich mit seinen Gegnern darin einig, daf3 sie
ihm eine solche Wirkung zuschrieben, auch wenn die Jiinger darin
ein Wirken »zum Heil«, die Gegner ein Wirken »zum Unheil« der
Ekklesia Israel sahen, zu dessen Abwehr die Verurteilung dieses
»Gotteslasterers« notwendig war. Der Streit um Jesus wire ohne die-
se gemeinsame Pramisse der Jinger und der Gegner Jesu gegen-
standslos gewesen. Und diese Weise, seine Worten und Taten zu ver-
stehen, setzte einen historisch konkreten Kontext voraus, in welchem
allein es sinnvoll war, dem Sprechen und Handeln und sogar dem
Leiden einer bestimmten historischen Gestalt jene Bedeutung zuzu-
schreiben, kraft derer sich an ihr Heil und Unheil der gesamten Uber-
lieferungsgemeinschaft (oder sogar der ganzen Welt) entschied. Da-
zu war eine bestimmte Weise der Zeitanschauung notig: die
Anschauung einer universalen, zugleich aber endlichen Zeit, deren
Ende nahe bevorstand und der Gegenwart den Charakter der escha-
tologischen Entscheidungs-Stunde verlieh. Und es war ein bestimm-
tes Verstandnis der Kausalkategorie notig: ein Verstindnis von der
All-Wirksamkeit Gottes, der im Gesamtverlauf der Geschichte diese
Stunde der Entscheidung heraufgefiihrt hat, sodafi es fiir die Ekklesia
Israel notig wurde, »an diesem ihrem Tage zu erkennen, was ihr zum
Heile dient«?2. Diese Frage wurde von den Jiingern Jesu und von sei-
nen Gegnern auf entgegengesetzte Weise beantwortet; aber nur in
einem bestimmten Erfahrungskontext war sie als Frage moglich ge-
worden.

Dieser Kontext aber konnte nur in der Geschichte der Ekklesia
Israel aufgebaut werden. Und in dieser Geschichte spielte die Erfah-
rung von der Gott-Entfremdung der ganzen Welt und von der blei-
benden Gefihrdung des »erwihlten Volkes« eine so entscheidende
Rolle, daf nur so die Frage entstehen konnte, ob Jesus derjenige sei,
von dem die Uberwindung dieser Gefahr erhofft werden konnte, oder

2 Vgl. Luk 19,42.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 223

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

»Der Christus«

ob dieser sein Anspruch, wie seine Gegner meinten, um des Heiles
willen zuriickgewiesen werden miisse.

Das aber bedeutet: Wer von Jesus so zu sprechen versucht, daf3
dabei die Erfahrung von der Gott-Entfremdung der Welt und von der
Gefahr, daf3 auch die »Erwihlten« in diese Gott-Entfremdung verfal-
len konnten oder schon verfallen sind, ausgeblendet bleibt, hat nicht
mehr von dem Jesus gesprochen, tiber den zwischen seinen Anhin-
gern und Gegnern gestritten worden ist. Traditionell gesprochen:
Wer nicht von Siinde und Erlésung sprechen will, hat nicht von dem
Jesus gesprochen, an dessen Anspruch sich in einer konkreten Situa-
tion der Ekklesia Israel die Geister geschieden haben, sodaf$ an ihm
»die Gedanken vieler offenbar wurden« (wortlicher: »dafd an ihm aus
der Entschleierung hervortraten, heraus aus den Herzen der Vielen,
ihre hin- und herlaufenden Gedanken«?).

Um die Entscheidung zu verstehen, vor die er die Horer seiner
Botschaft und die Zeugen seines Lebens gestellt hat, muf$ man von
der »Erwihlung« Israels sprechen, die mit dem »Gericht iiber alle
Gotter Agyptens« einherging — einem Gericht, vor dem auch die Er-
wihlten nur durch den »Voriibergang« des richtenden Gottes be-
wahrt geblieben sind; man muf8 von der bleibenden Gefahrdung die-
ses erwihlten Volkes sprechen, die in Gottes Gericht iiber das »erste
Jerusalem« offenkundig geworden war, und von der Hoffnung auf
ein »neues Jerusalemc, fiir das auch der wiedererrichtete »Zweite
Tempel« nur das antizipatorische Hoffnungszeichen war. Man muf3
von der neuen Gefahr sprechen, die durch die Herrschaft der Romer
heraufzog, und von den inneren Krisen des Judentums, die sich in der
Entstehung von Sondergemeinschaften manifestierte, die sich von
dem »Volk im Lande« absonderten, um sich auf die Ankunft des Wie-
derherstellers vorzubereiten; und man muf? schliefflich von der For-
derung nach »Zeichen« sprechen, durch die der wahre Wiederher-
steller sich von Verfithrern des Volkes unterscheiden liele. Nur in
diesem Kontext wird die Hoffnung der Jiinger verstandlich, daf3 Jesus
»Israel wiederherstellen« werde, aber auch die Sorge der Gegner, daf8
er durch einen Anspruch, den sie als »gotteslisterlich« beurteilten,
ein neues Gericht Gottes auf die jiidische Gemeinschaft herabziehen
werde. Kurz: Der Horer der Botschaft mufs sich selbst als Glied der
Ekklesia Israel und ihrer Geschichte begreifen, um jene »Forma Men-
tis« zu entwickeln, die in Jesus das »Zeichen« entdeckt, »dem wider-

» Luk2,35.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

sprochen wird« (wortlicher: »das widerspriichliche Reden hervor-
ruft«, sodafS »sogar durch die eigene Seele mitten hindurchgeht das
Schwert«?*). Nur im Kontext israelitisch-jiidischer Uberlieferung
konnte die »Stunde« Jesu als diejenige beurteilt werden, in der Heil
und Unheil auf dem Spiele stehen.

Darum konnten auch die, die nach Jesu Tod und seiner von »vor-
her bereitgehaltenen Zeugen« bezeugten Auferweckung von Jesus
sprachen, dies nur tun, indem sie die ganze Geschichte Israels auf
neue Weise erzihlten (exemplarisch in den Reden des Petrus, des Ste-
phanus und spiter des Paulus, wie sie in der Apostelgeschichte er-
zihlt werden). Dieser Jesus ist so sehr ein Glied der Geschichte Isra-
els, da auch die beginnende christliche Uberlieferung nur die Form
einer »relecture« der ganzen Geschichte Israels annehmen konnte.
Diese relecture hat freilich erneut den Gesamtkontext verindert, in
den das Erleben der Jiinger eingeordnet werden mufte, um darin sei-
ne Stelle und seinen »Stellenwert« zu finden. Und es ldf3t sich zeigen,
daf es das Zeugnis von Jesu Auferweckung und die im Lichte dieses
Zeugnisses gedeutete Erfahrung von Jesu Kreuz gewesen ist, die die-
sem neuen Kontext seine neue Struktur verlieh und alle Anschauung
von Raum und Zeit, alles Verstehen des Bleibenden im Wandel und
des Wirkens und der Wirksamkeit grundlegend verandert hat.

4. Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

Sofern in den Evangelien von Jesu Ankiindigungen seines Leidens
und seiner Auferweckung die Rede ist, waren diese fast ausschlief3-
lich an den engen Kreis seiner Jiinger gerichtet. (Eine Ausnahme
konnte die Rede vom »Zeichen des Jona« darstellen, mit der Jesus
die Zeichen-Forderung der »Schriftgelehrten und Pharisier« beant-
wortet hat?.) Erst in der Riickschau von der Selbstbezeugung des
Auferstandenen her ist auch die Botschaft vom Kreuz zu einem zen-
tralen Thema der christlichen Predigt geworden. Exemplarisch dafiir
ist die Petrus-Predigt nach der AusgiefSung des Geistes, die Lukas wie
ein Programm aller weiteren von ihm berichteten Apostelpredigten
an deren Anfang gestellt hat: »Mit Gewifsheit soll das ganze Haus
Israel erkennen, daf8 Gott ihn zum Herrn und Messias gemacht hat:

% Luk 2,34f.
» Mt 12,38ff., Luk. 11,29.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 225

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

»Der Christus«

eben den Jesus, den ihr gekreuzigt habt«?. An dieser Stelle ist nicht
von der Heilswirksamkeit des Kreuzestodes Jesu die Rede; der Hin-
weis auf das Kreuz dient, im Kontext dieser Predigt, zur Identifikati-
on dessen, von dem die Rede ist (vgl. die betonte Wiederholung des
Ausdrucks »diesen Jesus«?). Der Akzent liegt auf der Auferweckung;
und die Ausgiefsung des Geistes tiber die Jiinger gilt als das Zeichen
dafiir, dafy mit dieser Auferweckung Jesu die »neue Weltzeit« schon
begonnen hat. (Darin liegt der Sinn der Berufung Petri auf die Geist-
Verheiflung des Propheten Joel.) Darum fuhr die Predigt des Petrus
denen, in deren Namen das Todesurteil iiber Jesus gesprochen wor-
den war, »ins Herz«, sodaf3 sie frugen: »Briider, was sollen wir
tun?«28.

In diesem Kontext aber mufdte, in einem weiteren Schritt der
Reflexion, auch der Tod Jesu verstanden werden: Ist in der Offnung
dieses einen Grabes die eschatologische »Offnung der Griber« vor-
weggenommen, dann ist mit seinem Hinabsteigen ins Grab das Ende
der »alten Weltzeit« schon herbeigekommen. In dem tiber ihn gefall-
ten Todesurteil hat »diese Welt«, ohne es zu wissen, das Urteil iiber
sich selbst gesprochen und gerade in dieser »Unwissenheit« die Ver-
heiflung der Propheten erfiillt?*. Erst in diesem Zusammenhang
konnte nach der Bedeutung des Kreuzes im gottlichen Heilsplan ge-
fragt und auf diese Frage geantwortet werden: Der Christus »muf3te«
dies leiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen®. Und als Inter-
pretament fiir diese »Notwendigkeit« bot sich das deutero-jesaja-
nische Lied vom »leidenden Gottesknecht« an. Wie manche Kreise
innerhalb des Judentums zu einer Zeit, in der es seine Leiden nicht
mehr als Strafe fiir eigene Schuld verstehen konnte, sich in dem »lei-
denden Gottesknecht« wiedererkannten, auf den, nach dem Zeugnis
der »Konige«, die Siinden der Vilker gelegt sind, so erkannten die
Jiinger in Jesus den Knecht, der die Siinden des Volkes und der gan-
zen Welt getragen hat®'.

Nun ist Jesus nicht, wie die »Jiinglinge im Feuerofen«, wegen
eines verweigerten Gotzenopfers zum Tode verurteilt worden, auch
nicht, wie die »Makkabaischen Briider«, wegen der Weigerung, ge-

% Apg2,36.

7 Apg 2,23, 32 und 36.

% Apg2,37.

¥ Apg13,27.

% Luk 34,25, vgl. Luk 24,7.
31 Vgl. 1 Petr 2,22 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

gen die Speisevorschriften des Gesetzes zu verstoflen. Wenn also, im
Sinne der christlichen Verkiindigung, behauptet wird, in ihm und
spezieller in seinem Kreuzestode sei die Geschichte Israels zur Fiille
gelangt, dann nicht deswegen, weil er ein »exemplarischer jiidischer
Mirtyrer« gewesen wiire. Wohl aber hat er, nach einer Aussage des
Johannes-Evangeliums, seinen Tod als die Vorwegnahme der Tem-
pel-Zerstorung, seine Auferweckung als die wahre Aufrichtung des
neuen und ewigen Tempels verstanden; »er aber sprach vom Tempel
seines Leibes«2. Damit aber ordnete er sich die Geschichte Israels auf
eine {iberraschende Weise ein: Die von ihm vorhergesagte Zersto-
rung des Zweiten Tempels machte deutlich, daf3 der ziirnende Gott
die gotzendienerischen Volker ihrer eigenen Bosheit tiberldfst, daf3
aber die Ekklesia Israel die Folgen dieser Bosheit und also des gott-
lichen Zorns tiber die Vélker zu tragen hatte. Indem Jesus aber die
Tempel-Zerstérung an seinem Leibe vorwegnehmend durchlitt und
so die Berufung des »leidenden Gottesknechts« auf sich nahm, konn-
te er diese Berufung Israels zu ihrem heilstiftenden Ende fithren: Jesu
Tod und seine Auferweckung sind, diesem Verstindnis nach, das
wirksame Zeichen der Hoffnung darauf, daf3 das Leiden dieses einen
Gottesknechts einldst, was in den Leiden des Volkes als Gottesknecht
nur verheifen ist: den »Exodus« aller Volker aus dieser von Wider-
gottern beherrschten Welt und ihre »Hineinfiihrung« in die kom-
mende Welt des Gottesreichs. Dann werden die Konige der Volker
»merken, was ihnen niemals zuvor jemand verkiindet hat«, und
schlieBlich bekennen: »Auf ihm liegt die Strafe, damit wir Frieden
haben, und durch seine Wunden sind wir geheilt«*. In Jesus kommt
die Geschichte der Ekklesia Israel zu ihrer Fiille, weil er, aufgrund
seiner spezifischen und einmaligen Beziehung zum Vater, das stell-
vertretende Leiden zum befreienden Leiden machen konnte.

Die Beantwortung der Frage, welchen Ort in der Geschichte der
Ekklesia Israel der Kreuzestod Jesu einnehme, hingt deswegen davon
ab, wie die beiden moglichen Deutungen der Lieder vom leidenden
Gottesknecht aufeinander bezogen werden kénnen: die christologi-
sche Deutung, die in diesen Liedern den einmaligen Tod Jesu vorher-
verkiindet sieht, und die ekklesiologische Deutung, die darin die pa-
radoxe Gestalt der Berufung Israels ausgedriickt findet, in dieser
Stunde, in der das Gericht iiber »diese Welt« ergeht, dieses Gericht

32 Joh 2,19-22.
3 Jes 53,5.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 227

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

»Der Christus«

stellvertretend zu durchleiden. Zu dieser Berufung Israels aber hat
auch die junge christliche Gemeinde sich bekannt. Im Sinne der
christlichen Verkiindigung hiangen diese beiden Deutungen in fol-
gender Weise zusammen: Nur durch den Tod des Einen konnte die
Gott-Entfremdung der Welt nicht nur stellvertretend durchlitten,
sondern wirksam »hinweggenommen« werden. Und nur durch die
Gemeinschaft mit diesem Einen gewinnen die Vielen die Gewifheit,
dafl auch ihre Leiden heilswirksamen Charakter haben und zum »Se-
gen fiir die Sippen des Erdbodens« werden. So benennt gerade die
christologische Deutung der Lieder vom leidenden Gottesknecht den
Grund dafiir, daf3 diese Lieder auch ekklesiologisch gelesen werden
konnen und miissen.

Mit dieser christologischen Deutung der Lieder vom leidenden
Gottesknecht hatte freilich die gesamte Erfahrungswelt ein weiteres
Mal ihre Struktur veridndert. Die »nahe bevorstehende« Vollendung
des gottlichen Heilsplanes war zu einer »schon geschehenen« Voll-
endung geworden. Und wenn es nun noch etwas zu erwarten gab,
dann war es die Wiederkunft dessen, in dessen Tod und Auferwek-
kung das Ziel des gottlichen Heilswirkens schon erreicht worden ist.
Der Messias »wird so wiederkehren, wie ihr ihn habt zum Himmel
auffahren sehen«®. Die so verstandene Zeit war nun nicht nur, ange-
sichts ihres nahe bevorstehenden Endes, knapp und kostbar gewor-
den; sie hatte den Charakter der schon an ihr Ende gekommenen Zeit;
und jeder ihrer Augenblicke enthielt die Prisenz dieses Endes, frei-
lich zugleich die Verhiillung dieser Prasenz. Diese Verborgenheit des
schon gewirkten Heils bildete den Grund aller Anfechtung, in der die
Jiinger auszuharren hatten. Damit aber gewann jenes »Feststehen«
im Vertrauen auf Gottes Heilszusage, das »Emunah«, »Glaube«
heift, den Charakter des Glaubens wider den Augenschein. Denn
bis zur Wiederkunft des Christus steht die Welt — und die Jiinger
mit ihr! — unter dem Gericht iiber ihren Unglauben, das darin be-
steht, »daf3 ihr mich nicht mehr seht«**. Und die Frage war, auf wel-
che Weise die Glaubenden in der Zeit der Verborgenheit des Heils
dennoch an dessen schon gewirkter Wirklichkeit Anteil gewinnen
konnen.

Zu einem Leitbegriff fiir die Beantwortung dieser Frage wurde
der Begriff der »Gleichgestaltung« oder »Gestaltgemeinschaft«

* Apg1,11.
% Joh. 16,10.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

(Symmorphia). Und in diesem Zusammenhang verindert sich, ge-
meinsam mit der Zeit-Anschauung, auch der Begriff des Wirkens
und der Wirksamkeit. Wenn ganz allgemein alles religios verstande-
ne »Wirken« und seine » Wirksamkeit« darauf beruht, dafl Menschen
sich dazu berufen wissen, in Worten und Handlungen wirksame Ge-
genwartszeichen eines gottlichen Wirkens zu setzen, dann ist alles
weltwirksame Handeln der Christen auf ihre Berufung gegriindet,
das »Bild« des Gekreuzigten in dieser Welt zu sein. »Die er [Gott]
vorhergewuf3t hat, die hat er auch vorweg dazu ausgesondert, gleich-
gestaltet zu werden mit dem Bild seines Sohnes«*. Und wenn nach
allgemein religioser Uberzeugung der Mensch nur deswegen fihig
ist, in Zeichenworten und Zeichenhandlungen »Bilder, d.h. Gegen-
wartsgestalten, des gottlichen Wirkens zu setzen, weil er selbst
»Bild«, d.h. Gestalt der wirksamen Gegenwart der Gottheit ist, dann
gewinnt diese Berufung des Menschen im Zusammenhang der
christlichen Verkiindigung eine neue Gestalt. »Allenthalben tragen
wir die T6étung Jesu an unserem Leibe, damit auch das Leben Jesu an
unserem Leibe offenbar werde«¥. Auf dieser besonderen Art von
Gestaltgemeinschaft beruht nun das, was im Kontext der christlichen
Verkiindigung »Kraft« heifst. Die »Kraft seiner [Jesu] Auferstehung«
wird darin offenbar, daf er denen, die »seinem Tode gleichgestaltet«
werden, jene »Umgestaltung« zusagt, kraft derer der »Leib ihrer
Niedrigkeit umgestaltet wird, gleichgestaltet dem Leib seiner Herr-
lichkeit, geméf3 seinem Wirken, das Kraft hat, sich zu unterwerfen
das All«*. Die »Kraft« der Auferstehung und die darin sich erwei-
sende »Kraft« des Auferstandenen, »sich das All zu unterwerfenx,
erweist sich darin, daf$ fiir die Glaubenden in der »Gestaltgemein-
schaft« mit dem Tod ihres Herrn der alte Aon schon iiberwunden
und die Verheiflung der »Gestaltgemeinschaft« mit dem Erhchten
im kommenden Aon schon jetzt, inmitten der eigenen Niedrigkeit,
wirksam geworden ist. Ihre Bedringnis wird, als Form der Gemein-
schaft mit Christus, zum Biirgerbrief des »Politeuma in den Him-
meln«®.

Riickblickend von der Erfahrung der »Kraft der Auferstehung«
Jesu wird nun den Jiingern auch das Kreuz Jesu als Erweis seiner

36 Rom. 8,29.

37 2 Kor 4,10.

38 Phil. 3,10 und 21.
3 A.a..O. Vers 20.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 229

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

»Der Christus«

»Kraft« verstandlich, die die Welt iiberwunden hat%. Nicht erst von
Jesu Auferweckung, sondern schon von seinem Kreuzestod kann des-
wegen gesagt werden: »Jetzt ergeht das Gericht tiber die Welt; jetzt
wird der Fiirst dieser Welt hinausgeworfen«*'. Von einer »Kraft der
Auferstehung« kann gesprochen werden, weil diese den neuen Aon
nicht nur anzeigt, sondern den Glaubenden wirksam an ihm Anteil
gewihrt; ebenso aber kann auch von einer »Kraft« des Kreuzes ge-
sprochen werden, weil dieser Tod das Ende des alten Aons nicht nur
anzeigt, sondern das Gericht tiber »diese Welt« und ihren »Fiirsten«
wirksam vollzieht. Die Schwachheit der Glaubenden aber, die an der
Schwachheit des Gekreuzigten Anteil haben, wird zur Weise, wie
auch an ihnen und durch sie Gottes Kraft »zur Vollendung kommt«*2.
Der Verborgenheit des schon gewirkten Heils in der noch fortdauern-
den »alten« Weltzeit entspricht die Verborgenheit der gottlichen
Kraft in der Gestalt der menschlichen Schwachheit des Christus und
der Christen. »Wo ich schwach bin, da bin ich stark«*. Die »Hypo-
moné, die Kraft, unter der Last der Bedringnis auszuhalten, wird
unter den Bedingungen des schon gewirkten, aber noch nicht offen-
bar gewordenen »Sieges« Christi zum Erweis der gottlichen Kraft, die
in Jesu Kreuz die bestehende Welt schon iiberwunden hat und in der
Auferweckung Jesu die kommende schon hat anbrechen lassen.

Die nun beginnende christliche Uberlieferung hatte die Auf-
gabe, die Glaubenden in jene Formatio Mentis einzuiiben, kraft derer
sie fiahig wurden, ihre je neuen Erfahrungen in den Kontext ein-
zuordnen, der durch die Erinnerung an Christi Tod und Auferwek-
kung seine besondere Struktur erhalten hatte. Alle Erlebnisse der
»Bedringnis in dieser Welt« konnten so als Konkretionen einer Ge-
staltgemeinschaft mit Jesu Kreuzes-Niedrigkeit begriffen werden,
die die Verheiflung kommender Gestaltgemeinschaft mit seiner Auf-
erstehungs-Herrlichkeit schon in sich trug. Und die Kraft des Aus-
harrens im Glauben konnte als Teilhabe an Christi Sieg iiber diese
»alte Welt« verstanden werden: »Das ist der Sieg, der die Welt tiber-
windet, unser Glaube«*:.

Dabei war es von entscheidender Bedeutung, ein Mif3verstind-

0 Vgl. Joh 16,33.
4 Joh 12,31.

4 2 Kor 11,9.

4 2 Kor 12,10.

4 1 ]Joh. 5,4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten

nis dieser Botschaft zu vermeiden, als handle es sich um eine schlich-
te »Umwertung der Wertec, kraft derer gegenwirtige Niedrigkeit als
solche die VerheifSung kommender Herrlichkeit in sich enthalte; eine
auf solche Weise mifiverstandene Botschaft von der »Siegeskraft des
Kreuzes« miif3te mit Recht den Vorwurf auf sich ziehen, als handle es
sich um eine blofle Aulerung des »Ressentiments der Zu-kurz-Ge-
kommenenc, die sich fiir ihre reale Inferioritit gegeniiber anderen
Gliedern der Gesellschaft durch die fiktive Hoffnung kommender
Superioritit schadlos halten. Nicht Niedrigkeit, Schwachheit und
Leid als solche, sondern die Gestaltgemeinschaft mit dem Einen, der
das unverwechselbar individuelle Schicksal seines Kreuzes auf sich
genommen hat, enthilt, christlich verstanden, die Verheiflung in
sich, an der ebenso unverwechselbar individuellen Herrlichkeit des
Auferstandenen Anteil zu gewinnen.

Damit war eine Frage aufgeworfen, die weder durch die ekkle-
siologische noch durch die christologische Deutung der Gottes-
knechtslieder zureichend beantwortet werden konnte: Wie kann
Stellvertretung, vor allem stellvertretendes Leiden, fiir »die Vielen«
heilswirksam werden? Diese Frage aber konnte nicht aus der Distanz
des Betrachters heraus rein theoretisch beantwortet werden, sondern
nur durch die Reflexion auf den Vollzug gottesdienstlicher Feiern, in
denen die Glaubenden die »Teilgewinnung am heilswirksamen Lei-
den Christi« als real geschehend erfuhren. Deswegen war die aus-
gezeichnete Weise, wie die Uberlieferung vom wirksamen Herrenlei-
den weitergegeben wurde und dann erst zum Thema theoretischer
Reflexion werden konnte, die Feier der Taufe und die Feier des »Her-
renmahles«, das er »in der Nacht, da er verraten wurde« mit seinen
Jiingern gehalten hat. Darum waren die wichtigsten Formen der
christlichen Verkiindigung von Anfang an die Tauf-Katechese und
die Abendmahls-Katechese. Die Taufe, schon von Johannes am Jor-
dan als ein Ritus der Todes-Antizipation gespendet und von Jesus so
empfangen, wurde von den Jiingern Jesu als Einweihung in die To-
desgemeinschaft mit dem Gekreuzigten gefeiert®. Das Herrenmahl
aber galt als die » Verkiindigung seines Todes, bis er wiederkommt«*.

Jene »relecture« der gesamten Geschichte Israels, die ein unent-
behrlicher Bestandteil der christlichen Verkiindigung ist, trat deswe-
gen am deutlichsten in einer Neu-Interpretation des Passah-Mahles

# Vgl. die paulinische Tauf-Theologie in Rom. 6.
4 1 Kor 11,26.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 231

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

»Der Christus«

in Erscheinung. Das »letzte Abendmahl« Jesu ist, nach der iiberein-
stimmenden Darstellung der drei ersten Evangelien (freilich nicht
des Johannes-Evangeliums), ein Passah-Mahl gewesen; und diese
Verbindung zwischen dem Abschiedmahl Jesu und dem Passah-Mahl
der jiidischen Tradition hat die Feier des Herrenmahles schon in sei-
nen frithesten, schon vor-paulinischen Formen bestimmt. Dieses
Mahl hat, wie alle Passah-Feiern in der Geschichte Israels, die Erin-
nerung an die Herausfiihrung aus Agypten, an Gottes »Gericht iiber
alle Gotter Agyptens« und an den »Voriibergang« des richtenden
Gottes an den Hiusern der Hebrier wachgehalten. Und dieses Ge-
déchtnis der gottlichen Gerichts- und Rettungstat wurde, ebenfalls
in der gesamten Geschichte Israels, nicht nur im BewufStsein der Fei-
ernden vorstellungshaft reproduziert, sondern als reale Vergegen-
wirtigung des Geschehenen vollzogen. Das gegessene Osterlamm
aber war das von Gott selbst angeordnete » Auslosungs-Ritual, das
die »Kinder Israels« vor dem gottlichen Gericht und mitten in diesem
Gericht am Leben erhalten hat. Nun ist aber, wie die Jiinger erfahren
mufBten, Jesus durch das Essen des Osterlamms gerade nicht vor Tod
und Gericht bewahrt geblieben; und seine Deute-Worte iiber Brot
und Wein »Dies ist mein Leib, der hingegeben wird«, »Dies ist mein
Blut, das vergossen wird« verband die Erinnerung an die Errettung
der Viter mit der zeichenhaften Antizipation seines eigenen Todes.
Das hat die Jiinger, riickschauend auf den wirklich eingetretenen Tod
Jesu, zu der Deutung gendétigt: Das »alte« Osterlamm hat zwar die
Viter, aber nicht diesen einen Sohn vor dem Tode bewahrt; fiir die
»Sohne« aber ist Jesus selbst zum »neuen« Osterlamm geworden,
das getotet wurde, damit der richtende Gott an ihren Hausern vor-
iibergehe. Der Ruf »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus«
scheint ein liturgischer Ausruf gewesen zu sein, der seinen Ort bei
der Feier des Herrenmahls hatte und den Paulus bei den Adressaten
seiner Briefe schon als bekannt voraussetzen konnte, um an ihn, im
Ersten Brief an die Korinther, parinetische Folgerungen anzuschlie-
8en: »Feget aus den alten Sauerteig, denn unser Osterlamm ist ge-
schlachtet, Christus«*

Die auf Christus bezogene prophetische Verkiindigung vom
»leidenden Gottesknecht« und der an das Herrenmahl als »neue Pes-
sach-Feier« gekniipfte Anrufung Christi als »unseres Osterlamms«
enthielten alle spater entwickelte Lehren von Kreuzestod als »Stell-

4+ 1Kor5,7.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit

vertretungx fiir die siindigen Menschen schon in nuce in sich. Und in
diesem Kontext von Taufe und Herrenmahl gewann auch die erhoffte
und zugesagte Gestaltgemeinschaft mit Christus ihre Bestimmtheit
und Konkretion.

Beide Arten, den Kreuzestod Jesu zu deuten, die Bezeichnung
Jesu als »leidenden Gottesknecht« und als »neues Paschalammg,
stellten das Christusereignis in den Zusammenhang der Uberliefe-
rung Israels hinein. Dabei hat sich gezeigt: Die christologische Aus-
legung der Lieder vom leidenden Gottesknecht war mit ihrer ekkle-
siologischen Auslegung, die in diesen Texten das Schicksal und die
Berufung Israels ausgedriickt fand, widerspruchsfrei vereinbar. Da-
gegen wird im folgenden Abschnitt zu zeigen sein, daf3 die Botschaft
von Christus als »unserem Osterlamm« den Konflikt der jungen
Christengemeinde mit der Ekklesia Israel auf die Spitze getrieben
hat.

Wenn im Zusammenhang der hier versuchten »philosophischen
Eintibung in die Theologie« so ausfiihrlich von der neutestamentli-
chen Kreuzesbotschaft, von Taufkatechesen und Abendmahls-Kate-
chesen die Rede war, dann deshalb, weil es nur dadurch méglich ist,
den radikalen Strukturwandel des gesamten Erfahrungskontextes
deutlich zu machen, in den, von apostolischen Zeiten an, die Christen
alle ihre Erlebnisse einordnen mufSten, um sie als Erfahrung lesen zu
konnen. Die Radikalitit dieses Strukturwandels aber wird daran
deutlich, dafl das Zeugnis von Christi Kreuzestod und Auferwek-
kung, die fiir die Glaubenden zur strukturgebende Mitte ihrer ge-
samten Erfahrungswelt wurden, von Horern, deren Anschauen und
Denken seine Formatio in anderen Uberlieferungen empfangen hat-
te, teils als » Argernis, teils als »Torheit« beurteilt werden mufite.

5. Den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit

Schon an fritherer Stelle war davon die Rede, daf3 die »Zeichenforde-
rung« der Juden ebenso wie die »Weisheitssuche« der Griechen einer
Notwendigkeit ihrer historischen Situation entsprach; angesichts der
Mehrzahl von »Messias-Priatendenten« muf$ten die Juden den wah-
ren »Wiederhersteller« von »Verfithrern des Volkes« an sicheren
Zeichen unterscheiden; und angesichts der Konkurrenz von Rheto-
ren in der Volksversammlung mufSten die Griechen eine Kunst des
Argumentierens entwickeln, um »weisen Rat« von verderblicher

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 233

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

»Der Christus«

Demagogie zu unterscheiden und ein verantwortliches Abstim-
mungsverhalten moglich zu machen (s. 0. S. 197). Es wird noch davon
zu handeln sein, unter welcher Voraussetzung die Prediger wie die
Horer des Evangeliums sich der Notwendigkeit dieser Art von Krite-
rienfindung enthoben wufsten. An dieser Stelle aber ist deutlich zu
machen, warum die christliche Predigt von Kreuz und Auferweckung
Jesu, gemessen an den Kriterien der Juden wie der Griechen, unan-
nehmbar erschien.

a) Das »Argernis« in den Augen der Juden

Schon der Konflikt, in den Jesus mit den »Pharisiern und Schriftge-
lehrten« geriet, erhielt seine Schirfe dadurch, daf3 sein Verhalten zu
»Zollnern und Siindern« und der damit verbundene Anspruch auf
die Vollmacht zur Siindenvergebung den Juden als »gotteslisterlich«
erschien. Denn dabei handelte es sich in ihren Augen nicht nur um
einen Ausdruck von Uberheblichkeit (griechisch gesprochen: von
Hybris), sondern um einen Verstofs gegen die gebotene »Reinheit«
und »Freihaltung von Befleckung«, welche ihrerseits, in der Periode
des Zweiten Tempels, als Bedingung dafiir gelten muf3te, das Volk vor
einem neuen gottlichen Gericht zu bewahren (s.0. S. 216 ff.). Dem
stand die Forderung Jesu an jeden Einzelnen gegeniiber, nicht nach
Wegen zu suchen, um dieses Gericht zu vermeiden, sondern »sein
Kreuz«, also das iiber ihn gefillte Todesurteil, »auf sich zu nehmen«
und sich so, mitten im Gericht, der Gnade Gottes zu {ibergeben, der
den umkehrbereiten Siinder mehr liebt als neunundneunzig Gerech-
te. Eine solche Aufforderung muflte in diesem Zusammenhang nicht
nur als lasterliche Verwegenheit, sondern als Geringschitzung der
gottgegebenen Thorah und damit als Gefahrdung der gesamten Ek-
klesia Israel erscheinen.

Dieser Konflikt erhielt nochmals eine neue Qualitit, als die Jiin-
ger Jesu begannen, den Kreuzestod Jesu als Gottes Heilstat und die
Gestaltgemeinschaft mit dem Gekreuzigten als Heilsweg zu predi-
gen. Das Skandalose dieser Predigt tritt durch den soeben beschriebe-
nen Zusammenhang zwischen der Kreuzespredigt und der Feier des
Herrenmahles besonders deutlich zutage. Das Pessach-Mahl wurde
als Real-Vergegenwartigung jenes »Voriibergangs« gefeiert, durch
den der »die Gotter Agyptens« richtende Gott sein Volk, das sonst
dem gleichen Gericht verfallen gewesen wire, in die Freiheit gefiihrt
hat. Das gleiche Mahl als neue Todes-Antizipation zu begehen — zu-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit

nichst als Antizipation des Todes Jesu, sodann als wirksames Zeichen
der Todesgemeinschaft der Jiinger mit ihm — mufSte in jiidischen Au-
gen als Verkehrung dieses Festes in sein Gegenteil erscheinen. Und
wenn die »Ausldsung« aller minnlichen Erstgeburt Israels als die
gottesdienstliche Wiederholung der stellvertretenden Totung des
Passah-Lammes verstanden wurde, erschien der Gedanke an ein
»neues Passah-Lamme«, nun aber an einen Menschen, der fiir die Sei-
nen in den Tod gegangen sei, wie ein Widerruf der von Gott angeord-
neten Ablosung der Tétung von Menschen durch die Totung eines
Tieres. Wenn tiberdies diese Ablgsung, in der Tradition Israels, durch
die von Gott verhinderte Opferung des Isaak ihre archaiologische
Deutung gefunden hatte, erschien die neuerliche Tétung eines »ge-
liebten Sohnes« wie ein Riickfall in einen pra-abrahamitischen Zu-
stand der Menschbheit.

Der »Skandal des Kreuzes« bestand, so gesehen, nicht nur darin,
dafs ein in »dieser Welt« erfolgloser Messias zum Mittler des Heils
erklart wurde, sondern dariiber hinaus darin, daf auf solche Weise
die gesamte Geschichte Israels, zuriick bis in ihre Anfinge im »Vor-
iibergang Gottes« und sogar zuriick bis in ihren Ur-Anfang bei Abra-
ham, ihres von Gott gesetzten und stindig fortwirkenden Grundes
beraubt zu werden schien. Der liturgische Ruf »Unser Osterlamm
ist geschlachtet: Christus« mufite dann wie die rituell vollzogene
Trennung von dieser gesamten Geschichte Gottes mit seinem Volke
klingen. Und der Satz »Mein Blut ist wahrhaft ein Trank« schien
sogar noch dem Noah-Bund zu widersprechen, der »mit allem Flei-
sche« geschlossen war und allen realen, damit aber auch allen »sym-
bolischen« Blutgenufl untersagte. Der Ausschluf jener »Juden-
christen«, die dieses Herrenmahl feierten, aus der Synagoge (der
»Ekklesia Israel«) war unter dieser Voraussetzung unvermeidlich.

Fiir die Christen aber stellte sich die Frage: Konnte diese Voraus-
setzung bestritten werden, unter der den Juden die Botschaft von
Christus als dem »neuen Osterlamm« als Blasphemie erscheinen
muf3te? Gab es einen Weg, die Uberlieferung vom erretteten Isaak
und von den durch das Osterlamm »ausgelosten« Vatern — und ganz
allgemein die Uberlieferung von »Gesetz und Propheten« —so zu ver-
stehen, daf8 die christliche Botschaft mit ihr vereinbar blieb, ja sogar
die in dieser Uberlieferung bezeugte VerheifSung erfiillte? Die Be-
stimmung des Verhiltnisses zwischen dem »Osterlamm der Vater«
und jenem »neuen Osterlammy, das die Christen »das unsere (Pascha
nostrum)« nannten, wurde so zum Priifstein, an dem jeder christliche

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 235

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

»Der Christus«

Versuch, den Kreuzestod Jesu in die Geschichte Israels einzuordnen,
sich bewihren mufite. So wurde diese Verhiltnisbestimmung zu
einem zentralen Thema fiir jede christliche »Theologia Crucis«.

b) Die »Torheit« in den Augen der Griechen

Ehe jedoch auf die philosophische Bedeutung dieser christlichen (und
spezieller paulinischen) »Theologia Crucis« eingegangen wird, soll
verdeutlicht werden, warum die Botschaft vom Kreuz »den Griechen
eine Torheit« bedeuten mufste. Die Ablehnung der Griechen scheint
sich nicht so sehr gegen die Botschaft vom »heilbringenden Tod« ge-
richtet zu haben als vielmehr gegen die Botschaft von der Auferwek-
kung. Die hoflich klingende Formulierung der Athener »Dartiber
wollen wir ein anderes Mal horen«* zeigt nicht an, dafs sie das Ge-
sprich mit Paulus iiber dieses Thema bei spiterer Gelegenheit fort-
setzen wollten, sondern daf$ das Bekenntnis zur Auferweckung Jesu,
auf das Paulus mit seiner ganzen »Areopag-Rede« abgezielt hatte,
ihnen indiskutabel erschien. Vom heilbringenden Tod einer Gottheit
zu sprechen, hatte in Griechenland eine breite und ehrwiirdige Tra-
dition. Und Riten der Einweihung in einen solchen heilbringenden
Tod, die zugleich als Unsterblichkeitsweihen galten, waren weit ver-
breitet. (Die hoch angesehenen Mysterien von Eleusis waren nur
eine unter mehreren Ausprigungen dieser religiosen Praxis.) Fiir
die Griechen bestand kein Anlaf3, an diesem Teil der christlichen Bot-
schaft Anstofd zu nehmen — Eher bestand fiir die Christen Anlafs,
einem allzu bereitwilligen »Verstehen« durch Betonung des Unter-
schieds entgegenzutreten, der die Kreuzesbotschaft von derartigen
Reden von der Todesgemeinschaft mit einer Gottheit trennte. Dage-
gen war es die Botschaft von der Auferweckung, an der sich die Gei-
ster schieden. Das lag nicht nur daran, daf$ die Unsterblichkeit, auf
die man sich durch religise Einweihungen vorbereiten wollte, von
manchen Richtungen innerhalb der griechischen Religion nicht als
»Auferweckung des Leibes«, sondern als Befreiung aus diesem »Ge-
fangnis der Seele« erhofft wurde. (Der sogenannte »Leib-Seele-Dua-
lismus« war in Griechenland weder urspriinglich heimisch noch all-
gemein herrschend.) Was die Ablehnung der Horer hervorrief, war
die von Paulus mit besonderer Betonung vorgetragene Behauptung,
dal die Auferweckung sich an einem bestimmten, »vorher fest-

“ Apg17,32.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit

gesetzten Tage« an einem bestimmten, dafiir »ausgesonderten Men-
schen« ereignet habe*’ — also weder vor aller Zeit, wie bei Osiris,
dessen Verehrung auch in Griechenland Anhénger gefunden hatte,
noch zu jeder Zeit und an jedem Menschen, der sich durch religigse
Einweihung und sittlichen Lebenswandel dafiir qualifiziert hat, wie
die Angehorigen der »héheren Einweihungsgrade« von Eleusis.

Und damit hing ein zweiter Inhalt der paulinischen Predigt zu-
sammen: der »zuvor festgesetzte Tag« und der »ausgesonderte
Manng, der allein, in der Kraft seiner Auferstehung, »allen Zuver-
sicht gibt«, sind zugleich Tag und Organ des gottlichen Gerichts
»iiber die ganze bewohnte Welt«. Und damit ist, obgleich in dieser
besonderen Pauluspredigt vom Kreuz nicht die Rede ist, der Zusam-
menhang zwischen Gericht und Auferweckung genannt, der sonst in
der christlichen Verkiindigung den Zusammenhang der Auferwek-
kung Jesu mit seinem vorangegangenen Kreuzestod bestimmt: Der
eine »Ausgesonderte«, auf den sich die »Zuversicht aller« griindet,
ist zugleich der, durch dessen Tod »die Welt schon gerichtet« ist.

Damit wird deutlich, was die Athener von Paulus erwartet hat-
ten, aber auch warum er sie enttiuscht hat. Sie erwarteten eine »neue
Lehre«®, die sich mit philosophischen Argumenten und Gegenargu-
menten gegen die Lehre der »Epikuréder und Stoiker« hitte abwagen
lassen; aber was sie zu horen bekamen, war die Rede eines »Boten«?!,
der von einem Gott sprach, der »Stunden der Entscheidung aus-
gegrenzt und einander zugeordnet« hat®, darunter jenen Tag des
»Gerichts iiber die ganze Oikuméne«, der in der Auferweckung des
»ausgesonderten Mannes« angebrochen ist. Dieser Gott lift durch
seinen Boten den gegenwirtigen Augenblick (ta nyn) als die Stunde
der Umkehr »fiir alle Menschen an allen Orten ansagen«®. An Stelle
einer neuen Lehre spricht Paulus eine eschatologische Zeitansage aus
und deutet die Auferweckung Jesu als das Zeichen der so angesagten
Entscheidungsstunde. Dariiber aber 14ft sich nicht so, wie tiber »neue
Lehren«, philosophisch diskutieren. Eine solche Botschaft ist im
strengen Wortsinn indiskutabel und ruft bei denen, die es auf phi-
losophische Argumentationen abgesehen haben, »Geléachter« hervor.

4 Apg17,31.

0 Kainé didaché —a.a.O. 17,19.

51 Katangelets — Vers 18.

Horisas prostetagménous kairots — Vers 26.
3 Vers 30.

o

52

o

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 237

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

»Der Christus«

Denn die Erfahrungswelt der Griechen war als ein Gefiige von Abbil-
dern ewiger Urbilder verstanden — seien es Abbildereignisse mythi-
scher Ursprungsereignisse, seien es Abbildgestalten ewiger Ideen. In
der Mannigfaltigkeit der Erlebnisinhalte dieses Verhiltnis zu ewigen
Urbildgestalten oder vor-zeitlichen Urbildereignissen freizulegen,
war Aufgabe des Forschens, dessen Ergebnisse zu Inhalten der Lehre
wurden, tiber deren innere Stimmmigkeit (Symphonia heauto) und
deren Ubereinstimmung mit den Phinomenen (Symphonia tois
phainoménois) man im Austausch von Argumenten diskutieren
konnte. Die Erfahrungswelt des Paulus aber war — in dieser Hinsicht
gut judisch — als ein Gefiige von Stunden der Entscheidung (kairoi)
verstanden, die ihre Einheit in einem gottlichen Ratschluf fanden,
der an einem »vorher bestimmten Tage« zu seiner Vollendung ge-
langte. Und das »nyn« der paulinischen Predigt sagte den alles ent-
scheidenden Kairds dieser Vollendung an, die in Jesu Auferweckung
geschehen war. Die so verstandene Auferweckung hatte in der Erfah-
rungswelt der Griechen keinen Platz, sodafs sie die Anhorung dieser
Predigt auf unbestimmte Zeit vertagten.

Der Abbruch des von Paulus versuchten Gesprichs mit den
Athenern beruhte, so verstanden, darauf, daf eine Lehre (didaché),
die die Athener erwarteten, und ein eschatologischer Botenspruch
(katangelia), den Paulus ihnen zuzusprechen versuchte, unterein-
ander inkommensurabel sind. Und der von Lukas so beschriebene
Abbruch des Gespriches scheint, innerhalb der Apostelgeschichte,
als exemplarischer Fall zu fungieren: Hier wird die Unfdhigkeit der
»Weisen dieser Welt« deutlich, in der christlichen Botschaft von dem
Einen, in dessen Kreuzigung und Auferweckung sich das Heil oder
Unbheil aller Menschen entscheidet, etwas anderes als eine » Torheit«
zu erblicken.

Eine Anmerkung sei an dieser Stelle erlaubt: Die hier versuchte
Benennung des Differenzpunktes zwischen der von den Griechen ge-
suchten Weisheit und der christlichen Botschaft, die Differenz zwi-
schen einer »Didaché« und einer »Katangelia«, bleibt von der Frage
unberiihrt, ob Lukas an dieser Stelle auf den Prozef3 des Sokrates an-
spielen wollte: Die Gegner des Paulus haben diesen »gegriffen« und
»zum Areopag gebracht«, dem Sitz des athenischen Staatsgerichts-
hofes, und dies aufgrund des Vorwurfes: »Du scheinst neue Daiménia
einzufiihren«** — womit sie den entscheidenden Anklagepunkt wie-

5 A.a..O. Vers 19.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit

derholten, der zur Verurteilung des Sokrates vor dem athenischen
Gerichtshof gefiihrt hatte: Daf§ mit » Areopag« nicht nur der Hiigel,
sondern die dort tagende Versammlung gemeint ist, ergibt sich aus
der Angabe, Paulus habe seine Rede »inmitten« des Areopag gehal-
ten®. Der Anklage, Paulus fiihre (wie Sokrates) »neue Daimonia«
ein®®, entsprach die Verteidigung des Paulus, er predige einen Gott,
den die Athener lingst schon verehrten, freilich ohne ihn zu ken-
nen®. Insofern war die gegen ihn erhobene Anklage gegenstandslos.
Und wenn er im weiteren Verlauf seiner Rede von der Auferweckung
der Toten sprach, schlug er ein neues Thema an, das mit der Proze(3-
Materie nichts mehr zu tun hatte. In diesem Kontext wire die For-
mulierung »Dariiber wollen wir dich ein andermal héren« praziser
zu iibersetzen »Dartiiber wollen wir dich ein andermal verhoren; so
verstanden, bezeichnete diese Formulierung der Athener die Ver-
tagung — und in Wahrheit den Abbruch — des Verhérs. Und die For-
mulierung »Paulus aber ging weg (exélthen) aus ihrer Mitte« wiirde
bedeuten, dafl er dem ihm drohenden ProzefS »entgangen« ist (vgl.
die Stelle aus dem Lukas-Evangelium, die davon spricht daf3 Jesus
»durch die Mitte der Nazarener hindurchgehend [dielth6n] seines
Weges ging, als diese ihn wegen seiner Rede von der Kante des Fel-
sens hinabstiirzen wollten®).

Wiederum entstand fiir die Christen die Frage, warum die Bot-
schaft des Evangeliums den Griechen als »Torheit« erscheinen muf3-
te. Und die Rede von dem »Torichten Gottes«, das »weiser ist als die
Weisheit der Menscheng, gibt darauf die Antwort*®. Wie aber das
Evangelium nicht darauf ausgerichtet ist, das Gesetz »abzutun, son-
dern ihm »seinen festen Stand zu geben, so ist es auch nicht darauf
ausgerichtet, jede Suche nach Weisheit als vergeblich zu beurteilen,
sondern darauf, »die Weisheit Gottes in seinem Ratschluf8« aus-
zusprechen, die freilich als »Weisheit der Vollendeten« von aller
»Weisheit dieser Welt« verschieden ist®. Sie besteht in dem »Boten-
wort« (katangelia), durch das Gott selber bezeugt sein willé'. Diese
»Weisheit der Vollendeten« aber beruht darauf, daf3 Gott seinen Zeu-

5 Vers 22.

% Vgl. Platon, Apol. 24 b/c.
7 Apg 17,23.

% Luk 4,30.

% 1 Kor 1,25.

6 1 Kor 2,6f.

61 1 Kor 2,1.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 239

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

»Der Christus«

gen an der Weise Anteil gegeben hat, wie er sich selber kennt: an
seinem »Geist«, der »auch die Tiefen der Gottheit erforscht« und er-
kennt, »was Gottes ist«, ebenso wie der Geist des Menschen, und er
allein, das Innere des Menschen kennt¢2.

Das Bekenntnis zu Christus als dem neuen »Osterlammy, das in
der Feier des Herrenmahls zum Ausdruck kommt, ist zum Scheide-
punkt geworden, an dem die Wege der Juden und Christen sich
trennten. Entsprechend wurde die Berufung auf den »Geist Gottes«,
die in dem Anspruch des Boten zum Ausdruck kommt, den Rat-
schluf8 Gottes zu kennen, der in der Auferweckung Jesu den »Kairos«
des Gerichts und der Umkehr festgesetzt hat, zum Scheidepunkt, an
dem die Wege der Christen sich von denen der »Weisen dieser Welt«
geschieden haben.

6. Die Christusbotschaft — kein Abschied von der Tradition
Israels, sondern ein Symptom ihrer Krise und zugleich die
Ansage ihrer Wende

Weder Jesus noch seine Jiinger haben sich von der Ekklesia Israel ge-
trennt. Jesus hat mehrfach eine Wallfahrt zum Tempel unternom-
men. Und die Jiinger waren noch nach der AusgiefSung des Geistes
»tiglich mit Beharrlichkeit im Tempel«®?, um dort an den Gebetszei-
ten teilzunehmen (z.B. zur »Neunten Stunde des Gebets«®*). Dane-
ben aber feierten sie das »Brotbrechen in den Hausern«%. Der Ver-
bindung dieses Brotbrechens mit der »Lehre der Apostel« und mit
dem héuslichen Gebet widmeten sie die gleiche »Beharrlichkeit« wie
dem Gebet im Tempel®. Durch diese eigene Gebets-, Predigt- und
Mahlversammlungen konstituierten sie sich, innerhalb der Ekklesia
Israel, als eine derjenigen jiidischen Sondergemeinschaften, die in
einer Stunde der historischen Krise die Rettung des ganzen »Hauses
Israel« vorbereiten wollten. Die Hoffnung auf diese Errettung ver-
band sich fiir sie mit der Erwartung der Wiederkunft Christi, der, in

62 1 Kor 2,10f.

% Apg2,46; 5, 42.
o Apg3,1.

% Apg 2,46.

% Apg2,42.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Christusbotschaft — kein Abschied von der Tradition Israels

den Himmel aufgenommen, »fiir euch [die Juden] vorweg bereit-
gehalten ist« bis zur Zeit der »Neuschaffung von allem«*’.

Aus solchen Aussagen der apostolischen Predigt wird deutlich,
wie die Jiingergemeinde ihren Herrn verstand. Nicht als Stifter einer
neuen Religion, die die Vorgéinger-Religion, in deren Schof3 sie ent-
standen war, als »abgetan« erklirte, sondern als »Wiederhersteller,
dessen Werk freilich mit der »Neuschaffung von allem« zusammen-
fallen wiirde. Daf3 die von Gott gewirkte Erneuerung Israels, zugleich
mit dem »neuen Bund« und dem »neuen Tempel«, die Schaffung
eines »neuen Himmels und einer neuen Erde« einschliefen werde,
entsprach einer im Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels verbrei-
teten Erwartung. In diesen Rahmen aber zeichnete die Jiingergemein-
de ihre Verkiindigung von Jesu Kreuz und Auferweckung ein. Das
Kreuz wurde nun zum Anzeichen des Gerichts iiber »diese Welt, Je-
su Auferweckung aber zum Zeichen fiir den Beginn der »neuen
Welt«. Damit trennte die Jiingergemeinde sich, ihrem Selbstver-
stindnis nach, nicht von der Uberlieferung Israels; aber sie verstand
sie auf neue Weise. Dieses neue Verstindnis der Uberlieferung Israels
aber hat in der Verkiindigung von Christus als dem »neuen Oster-
lamm« seinen prizisesten Ausdruck gefunden. Der Tod Christi, ver-
standen als Schlachtung »unseres« Osterlamms, wurde zum Schliis-
sel fiir ein christliches Verstandnis der gesamten Geschichte Israels
bis zuriick zu ihren Anfingen und zugleich zu einem Angebot an das
»Haus Israel«, diese seine Geschichte im BewufStsein von seiner ge-
genwirtigen Krise neu zu verstehen. (Davon, daf$ das Judentum in
seiner Mehrheit dieses Angebot als nicht annehmbar beurteilte, war
schon die Rede; von der Aufgabe der jungen Christengemeinde, die-
sen Widerspruch der Juden zu deuten, wird an spiterer Stelle noch zu
sprechen sein.)

In diesem Zusammenhang ist zunéchst in Erinnerung zu rufen,
was schon an friiherer Stelle ausgefithrt worden ist (s.o0. S. 110ff.):
Der » Voriibergang Gottes« ist Ausdruck einer ungeschuldeten Erhal-
tungsgnade Gottes gewesen. Das erwihlte Volk Gottes blieb nicht
deswegen von dem »Gericht iiber die Gétter Agyptens« verschont,
weil es von der allgemeinen Gott-Entfremdung der Welt frei gewe-
sen wire. (Auch seine Viter haben »jenseits des Stromes fremden
Gottern gedient«.) Es blieb inmitten des gottlichen Gerichts deswe-
gen verschont, weil es um seiner Berufung willen, »ein Segen fiir alle

7 Apg 3,20f.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 241

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

»Der Christus«

Sippen des Erdbodens« zu sein, am Leben erhalten werden sollte. Die
»Auslosung« (Lytrosis) durch das geschlachtete Lamm (und in spite-
ren Generationen die »Auslosung« jeder mannlichen Erstgeburt
durch das geopferte Taubenpaar) war das sichtbare Zeichen dafiir,
dafl der »Voriibergang« Gottes keineswegs selbstverstindlich war:
Nur deswegen war das stellvertretende Tieropfer notig. Diese » Aus-
l6sung« zeigte aber auch, daf8 das Entrinnen aus dem Gericht eine
Folge der freien Erhaltungsgnade Gottes gewesen ist: Nur weil Gott
es selber so wollte und anordnete, konnte das Tieropfer » Auslosung«
bewirken. Weil das Volk dieser bleibenden Erinnerung an die »Nicht-
Selbstverstandlichkeit« seiner Erhaltung bedurfte, mufSte das Aus-
lésungsopfer von Generation zu Generation wiederholt werden. (Der
in jlingerer Zeit geduflerte Verdacht, ein solches Opfer sei deswegen
notig gewesen, weil Gott »Blut sehen wollte«, ehe er bereit war, sich
versohnen zu lassen, scheint zwar manchen Lesern durch den Wort-
laut des biblischen Berichts nahegelegt zu sein: »Wenn ich das Blut
des Lammes an den Tiirpfosten der Hebréer sehen werde, werde ich
voriibergehen«®. Dennoch ist diese Deutung ein MifSverstindnis des
biblischen Berichts vom gottlichen »Voriibergang«, der vielmehr als
Ausdruck einer freien und ungeschuldeten Erhaltungsgnade ver-
standen sein will.)

Erinnert man sich an diese Textbefunde, dann bleibt freilich die
Frage noch offen, wofiir das von Gott erwihlte Volk durch Gottes
Erhaltungsgnade aufgespart geblieben sei. Wurde, in der Krisensi-
tuation vor und nach der Zerstérung des Zweiten Tempels, die Beru-
fung der Ekklesia Israels darin gesehen, der »leidende Gottesknecht«
zu sein, dessen Bedringnis den Volkern zum Segen gereicht, dann
wurde die Frage umso dringlicher, woher dieses stellvertretende Lei-
den die Kraft empfange, die Gott-Entfremdung der ganzen Welt zu
iiberwinden und damit auch dem Leidenden den Anteil an der kom-
menden Welt zu sichern. Es ist diese Frage, auf die die christliche
Verkiindigung vom »neuen Osterlamm« eine Antwort gibt: Das
Osterlamm, das die Viter gegessen haben, war dazu bestimmt, durch
seinen stellvertretenden Tod den » Voriibergang« des richtenden Got-
tes zu erwirken. Das Kreuz Jesu, verstanden als die Schlachtung des
neuen Osterlamms, war dazu bestimmt, dafd inmitten des Gerichts
(nicht an ihm vorbei) sich ein Weg zum Leben 6ffnete: zunichst fiir
den Einen, der dieses Gericht stellvertretend auf sich nahm und so

% Ex12,3.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Christusbotschaft — kein Abschied von der Tradition Israels

»in seine Herrlichkeit einging«, sodann fiir die Vielen, die in der
»Gestaltgemeinschaft« mit seinem Leiden an seinem Sieg iiber den
»Fiirsten dieser Welt« Anteil gewannen. Wenn also die Geschichte
der Ekklesia Israel in jener gegenwirtigen Krise kulminiert, in der
Israels bleibende Berufung die konkrete Gestalt des stellvertretend
leidenden Gottesknechts annimmt, dann ist die »Auslosung« durch
den Tod des neuen Osterlamms zugleich der Grund der GewifSheit,
daf3 nicht nur fiir den Einen, sondern auch fiir die Vielen das stell-
vertretende Leiden einen wirksamen Dienst an dem Sieg Gottes tiber
»diese Weltzeit« darstelle.

Auf solche Weise wird, nach christlicher Deutung, die Schlach-
tung des »ersten Osterlammes« weder iiberfliissig gemacht noch au-
Ber Kraft gesetzt, wohl aber durch die Schlachtung des »neuen Oster-
lammes« zu seiner Fiille gebracht. Das Gericht iiber »alle Gotter
Agyptens«, Ursprung der Ekklesia Israel, erschien nun als Verhei-
lung des im Kreuzestod Jesu vollzogenen Gerichts iiber den »Fiirsten
dieser Welt«; und die » Auslésung« (Lytrosis) der Erstgeburt Israels
durch die Schlachtung des Osterlamms und spéter rituell wiederholt
im Auslosungsopfer jedes minnlichen Erstgeborenen®® erschien als
VerheifSung der neuen » Auslésung« Israels”, die nun durch das Blut
des Gekreuzigten geschehen sei’’. Die im Herrenmahl gefeierte
Schlachtung des neuen Osterlamms, die den Juden wie ein Widerruf
der Erwihlung Israels, ja schon der Errettung des Isaak erscheinen
mufSte, war so in den Augen der Christen gerade das deutlichste Zei-
chen der Kontinuitit der »Bundesschliisse« vom Abrahamsbund bis
zum »neuen Bund im Blute Christi«. Damit aber eréffnet sich eine
Moglichkeit, gerade dort die »Erfiillung« der gesamten Geschichte
Israels anzusagen, wo aus juidischer Sicht die deutlichste Trennung
von ihr zu geschehen schien: in der Botschaft vom »neuen Oster-
lamm«. Der Christus mufSte als das »neue Osterlamm« geschlachtet
werden, wenn er durch seinen einmaligen Tod auch dem Leiden der
Vielen den Charakter eines »heilswirksamen Leidens« verleihen
wollte. Nur durch seinen Tod konnte die Gott-Entfremdung der Welt
nicht nur stellvertretend durchlitten, sondern wirksam iiberwunden
werden; und nur darauf konnte die zweifache Zuversicht sich griin-
den, daf3 auch im stellvertretenden Leiden des erwihlten Volkes »im-

9 Ex 13,15.
7 Luk2,22.
' Eph1,7.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 243

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

»Der Christus«

mer ein Rest sein werde fiir ein grofles Entrinnenc, aber auch dafs die,
fiir die es in dieser Welt kein »Entrinnen« gibt, nicht aus Gottes Er-
wihlung herausfallen, sondern durch ihr Leiden einen Auftrag erfiil-
len, »dessen Lohn grofS sein wird in der kommenden Welt«. Das
»neue Osterlamm« deutet so das »alte« als das Vorausbild der Beru-
fung des Gottesvolkes, gemeinsam mit dem »einen leidenden Gottes-
knecht« zum »Lésegeld fiir die Vielen« zu werden.

Christologisch bedeutet dies: Die beiden Aussagen, Christus sei
der »leidende Gottesknecht« und er sei »das neue Osterlammyg, legen
sich gegenseitig aus: Er ist, als der Leidende, das »neue Osterlammy,
das stellvertretend fiir die Vielen gestorben ist, nicht um sie auf
einem Weg »am Gericht vorbei« zum Leben zu fiihren, sondern um
sie im Sterben wie im Leben zu heilswirksamen Zeichen fiir das Ge-
richt tiber die Welt und zugleich fiir deren Errettung zu machen. Das
»neue Osterlamm« deutet so das »alte« als das Vorausbild der Beru-
fung des Gottesvolkes, gemeinsam mit dem »einen leidenden Gottes-
knecht« zum »Losegeld fiir die Vielen« zu werden. Freilich ist das
Auslegungsverhiltnis gegenseitig: Wenn durch den gottesdienst-
lichen Ausruf »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus« der
Grund angegeben wird, der allein das Leiden des Gottesknechts heils-
wirksam macht, dann wird umgekehrt durch die Lieder vom Gottes-
knecht das Ziel angegeben, auf das der »Voriibergang Gottes« (Pes-
sach) und die Schlachtung des Osterlamms ausgerichtet war
Ekklesiologisch aber ist daraus die Folgerung zu ziehen: Die Gemein-
de derer, fiir die das Osterlamm — das »alte« wie das »neue« — stell-
vertretend gestorben ist, ist dazu berufen, in der Gemeinsamkeit mit
dem Einen »leidenden Gottesknecht« die Wunden der Vélker zu tra-
gen und zu heilen”? und dadurch, gemeinsam mit den Vélkern, in die
Herrlichkeit des Auferstandenen einzugehen.

Noch einmal ist in diesem Zusammenhang zu betonen: Es kann
sich nicht darum handeln, durch eine derartige Christologie und Ek-
klesiologie das Leiden als solches zu verherrlichen und ihm — nur
deshalb, weil es Leiden ist — heilswirksame Kraft zuzuschreiben. Die
Aufgabe besteht vielmehr darin, dem »erwihlten Volk« inmitten der
Erfahrung, daf§ die eschatologische Krise der Welt an ihm nicht vor-
iibergeht, eine Hoffnungs-Perspektive zu geben. Eine solche Hoff-
nungsperspektive kann nicht dadurch gefunden werden, daf3 die Er-
wihlten sich iiber »die Volker« erheben, sondern nur dadurch, daf3

72 1s 53, 4f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Christusbotschaft — kein Abschied von der Tradition Israels

sie sich als befihigt erfahren, gemeinsam mit der »Welt« und stell-
vertretend fiir sie den Weg durch Gottes Gericht hindurch und hinein
in Gottes Gnade zu gehen.

Indem die entstehende christliche Gemeinde sich auf solche
Weise verstand, ordnete sie sich in die Geschichte der Ekklesia Israel
ein und machte sich deren Uberlieferung und gegenwirtige Erfah-
rung auf neue Weise zueigen. Eine solche »relecture« der Uberliefe-
rung Israels und der Erwartung des Judentums zur Zeit des Zweiten
Tempels schlof3 eine bestimmte Deutung des gegenwirtigen, von
Gott vorher bestimmten »Kairds« ein. Die sich abzeichnende Krise
der jiidischen Gemeinschaft, ihre duflere Bedrohung durch die Ro-
mer und ihre inneren Konflikte, erschienen nun als Zeichen einer
herangekommenen Krise der gesamten »alten Weltzeit«, von der
das Volk nicht ausgespart bleiben, sondern die es stellvertretend fiir
alle durchleiden werde wie der »leidende Gottesknecht«. Und seine
eigene Wiederherstellung konnte, so gesehen, nur erhofft werden,
wenn einer aus diesem Volke, der »erwihlte Knecht, stellvertretend
fiir das Volk und die ganze Menschheit, das kommende Gericht an
seinem eigenen Leibe durchleiden werde, »um so in seine Herrlich-
keit einzugehen«. Nur dann konnte die erhoffte »Wiederherstellung
Israels« mit der »Wiederherstellung von Allem« zu einer Einheit ver-
bunden werden”. Die Berufung Israels, »zum Segen fiir alle Sippen
des Erdbodens« zu werden, konnte dann nur durch die »Gestalt-
gemeinschaft« mit diesem Leidenden und durch sein Leiden Verherr-
lichten ihre Erfiillung finden. Und zu einem »zur Fiille gelangten
Israel« konnten nur diejenigen gehoren, die zu solcher Gestalt-
gemeinschaft bereit waren. Das wiederum setzte voraus, daf8 der Eine
leidende Gottesknecht zugleich, als das »neue Osterlammy, das er-
wihlte Volk dazu befihigte, mitten im stellvertretend ertragenen Ge-
richt Gottes dessen lebenspendende Gnade zu erfahren und diese
Gnade auch »allen Sippen des Erdbodens« weiterzugeben. In dieser
Befihigung, die Berufung Israels auf neue Weise zu erfiillen, zeigte
sich, da3 die Botschaft vom »neuen Osterlamm« nicht dazu be-
stimmt war, die Befreiung aus dem Sklavenhause riickgingig zu ma-
chen und auf solche Weise »Gesetz und Propheten abzutun, sondern
sie zur Fiille zu bringen.

Dann freilich stellte sich fiir die Christen die weiterfiihrende
Frage, warum die Juden (in ihrer Mehrheit) diese christliche Deutung

7 Apg 3,20f.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 245

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

»Der Christus«

von »Gesetz und Propheten« nicht akzeptieren konnten und deshalb
bei dem Urteil blieben, die Botschaft vom »neuen Osterlamm« im-
pliziere den Bruch ihrer Treue zur Thorah und sei deswegen gottes-
lasterlich. Darauf antwortete Paulus mit seiner Lehre von dem
»Schleier«, der fiir die Juden iiber den Schriften liege, und von der
»Verstockung ihrer Herzen, die Gott selbst fiir eine bestimmte, be-
grenzte Zeit bewirkt habe, um so seinen Heilsratschluff zum Ziele zu
fithren”¢. Dadurch wurde freilich der »Skandal«, den die Kreuzesbot-
schaft fiir die Juden bedeutete, nicht gemildert, sondern verstarkt.
Die Christen aber blieben dessen gewif3, dafy auch das Argernis, das
die Juden an der Botschaft vom Kreuze nehmen, zu eben diesem gott-
lichen Heilsratschluf8 gehort. Wenn nur ein »Rest« Israels sich zu
diesem Verstindnis seiner Berufung bereitfand, dann war dieser Rest
dazu bestimmt, zum Platzhalter des »neuen Israel« zu werden bis zu
dem Zeitpunkt, an dem »ganz Israel gerettet« wiirde”. So verstanden
bereitete der Tod des neuen Osterlamms die » Auslosung« des ganzen
Volkes vor, das nicht nur aus Agypten ins verheiflene Land, sondern
aus dem alten, dem Gericht verfallenen Aon in den neuen gefiihrt
werden sollte. Die Ablehnung Jesu durch »die Seinen« zeigte so die
Radikalitit der Krise in der Geschichte Israels an; aber die Christus-
botschaft selbst verstand sich zugleich als die Zusage von deren Wen-
de.

Es ist nicht die Aufgabe des Philosophen, dariiber zu urteilen, ob
die Lehre des Paulus vom »Schleier tiber den Schriften« und von der
»Verstockung Israels«, von den fiir eine gewisse Zeit »ausgehaue-
nen« und die »Wieder-Einpflanzung« bestimmten »Zweigen« dazu
ausreiche, um das Verhiltnis der jungen Christenheit zur Uberliefe-
rung der Ekklesia Israel zu bestimmen®. Aber zu einer philosophi-
schen Theorie der religiosen Uberlieferung gehort die Feststellung:
Fiir die junge Gemeinde der Christen stellte sich die unausweichliche
Aufgabe, sich die Uberlieferung Israels zueigen zu machen und sogar
den Widerspruch »der Juden« gegen die Botschaft vom Kreuz als
einen Teil ihrer eigenen Geschichte zu begreifen und die dazu geeig-
net erscheinenden Kategorien zu entwickeln.

7+ 2 Kor 3,14f.

75 Rom. 11,28.

76 Vgl. dazu: Franz MufSner »Die Kraft der Wurzel«, Freiburg 1987, und seinen Artikel
»Die Verstockung Israels nach Rém. 9-11« in: Trierer Theologische Zeitschrift 109
[2000], 191-198.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie

7. Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie:
der Hymnengesang der christlichen Gemeinden

Wenn, wie im Ersten Band der hier vorgelegten Untersuchung aus-
gefiihrt wurde, Erfahrung dadurch zustandekommt, dafy wir den An-
spruch des Wirklichen in unserem Anschauen und Denken beantwor-
ten (s. BandI, S.109ff), dann ist diejenige Antwort, in der der
spezifische Anspruch des Heiligen zur Sprache gebracht wird, das in-
nere und duflere Wort der Doxologie (s. Band I, S. 242 ff. u. 288ff.).
Diese benennt das Heilige auf solche Weise, daf3 in der Invocatio No-
minis die wirksame »Korrelation« zwischen ihm und dem Menschen
zustandekommt; und sie vermag dies, weil sie als das »dem Men-
schen vom Heiligen auf die Lippen gelegte Wort« zum »Aufleuchten
seiner Herrlichkeit« beitrigt und daher ihren Namen »Doxologia«
hat. Dieser doxologisch angerufene und ausgerufene Name des Hei-
ligen ist der Ursprung aller religiosen Begriffe.

Das gilt auch fiir die junge christliche Gemeinde. Auch fiir sie
bildet der doxologisch ausgerufene Name den Ursprung aller ihrer
theologischen Begriffe’”. So sind auch jene friihchristlichen Hym-
nen, von denen einige im Neuen Testament iiberliefert sind, durch
die Christus-Namen, die sie aussprechen, der Ursprung aller theo-
logischen Christologie. Die Weitergabe dieser Hymnen bildet deswe-
gen ein entscheidendes Moment der christlichen Uberlieferung; denn
indem immer neue Generationen in den iiberlieferten Hymnen-
gesang einstimmen, gewinnen sie jene »Forma Mentis«, kraft derer
sie fihig werden, die Inhalte der bezeugten Erinnerung mit ihren je
neuen Erlebnissen zur Einheit eines Erfahrungs-Kontextes zu ver-
binden und so zu eigenverantwortlichen Zeugen fiir die Wahrheit
der iiberlieferten Botschaft zu werden.

Fiir die Entwicklung einer Christologie sind vor allem zwei die-
ser hymnischen Anrufungen bedeutsam geworden: Der Auferstan-
dene wird angerufen als der »Erstgeborene der Toten« und als derje-
nige, der die »Gestalt des Knechts angenommen« hat, um diesem die
»Gestaltgemeinschaft« mit seinem Leiden und mit seiner Herrlich-
keit moglich zu machen. (In grammatischer Hinsicht darf dabei an-
gemerkt werden: Der »Hymnische Partizipialstil« des Hebréischen
klingt in den Relativsitzen der griechisch verfaiten Hymnologie
nach und &6t auch diese als Namen fiir den Angerufenen erkennen.)

77 Vgl. Geoffrey Wainwright, Doxology, London 1980.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 247

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

»Der Christus«

Es ist leicht zu sehen, dafs die beiden genannten Anrufungen den
Auferstandenen als denjenigen benennen, an dessen »Gestalt« die
Glaubenden Anteil gewinnen kénnen: Als »Erstgeborener von den
Toten«’® ist er zugleich Typos und Ursache fiir die Teilhabe der
»Nachgeborenen« an seiner Auferstehungs-Herrlichkeit. Und die
ungenotigte Freiheit, mit der er den Vielen die »Gleichgestaltung«
mit seinem Leiden wie mit seiner Herrlichkeit gewdhrt”, kommt
darin zum Ausdruck, daf3 er zuvor in Freiheit ihre Gestalt, die »Ge-
stalt des Knechtes«, angenommen hat und so zum Antitypos jenes
Adam geworden ist, der sich umgekehrt »die Gottgleichheit rauben«
wollte®. In einem weiteren Reflexionsschritt wird sodann deutlich
gemacht: Er konnte zum »Erstgeborenen« der neuen Schopfung nur
werden, weil er zuvor schon der Ursprung der ersten Schopfung ge-
wesen ist. »Durch ithn und auf ihn hin ist alles erschaffen«®'. Und er
konnte die »Gestalt des Knechtes« nur in freier Entscheidung anneh-
men, weil er zuvor und wesenhaft »in der Gestalt Gottes da war«®2.
Was spiter »kosmische Christologie« heifst, die den Christus als das
Haupt der Schopfung bekennt, und was spéter » Deszendenz-Christo-
logie« genannt wird, die den freiwilligen »Abstieg« des Sohnes aus
der Herrlichkeit des Vaters in die Niedrigkeit des Menschenlebens
zum Inhalt hat, la3t sich auf solche Weise als Auslegung jener »Kraft
der Auferstehung« Jesu begreifen, die die Glaubenden als an ihnen
wirksam erfahren haben.

Wenn an fritherer Stelle gesagt wurde, es gehore zur Eigenart
der religiosen Erfahrung, daf3 der, der sie macht, die Prasenz des »Ur-
sprungs von allem« erfahrt und sich so als »Zeitgenosse dessen, was
im Anfang geschah« wissen darf®, dann gewinnt im christlichen
Hymnengesang diese »Zeitgenossenschaft mit den Urspriingen« eine
spezifische Gestalt: In der Gestaltgemeinschaft mit dem, in dessen
Tod die »alte Welt« an ihr Ende gekommen ist und in dessen Auf-
erweckung der »neue Aon« schon begonnen hat, wird ihnen zugleich
die Einheit der »Kraft« bewufdt, aus der die alte wie die neue Welt
hervorgegangen ist. Der Gott, der »der Erste und der Letzte« ist, hat

~

8 Col. 1,15.

° Phil. 3,10f. u. 20.

0 Phil. 2,6ff.

81 Col 1,10.

8 Phil 2,6.

% Vgl. zur »archaiologischen Deutung« der religiésen Erfahrung: Band II, S. 29f.

~

»

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie

in der Auferweckung seines Sohnes auch diesen als das » Alpha und
Omega« beglaubigt.

Damit aber wird zugleich die Frage beantwortbar, warum die
Jiinger sich jener Notwendigkeit enthoben wuflten, die die Juden ge-
notigt hatte, »Zeichen zu fordern«, die Griechen aber »Weisheit zu
suchen«. Die Auferweckung Jesu selber war fiir sie in jenem aus-
gezeichneten Sinne »das Zeichen, dafs sie keines anderen Kriteriums
mehr bedurften, um den wahren »Wiederhersteller Israels« von den
»Pseudd-Christoi« zu unterscheiden, die zu seiner Zeit und noch
nach ihm aufgetreten sind. Und die »Weisheit Gottes in seinem Rat-
schlul«, der bisher »verborgen« war, nun aber »durch den Geist of-
fenbar geworden ist«®, machte es tiberfliissig, durch »Menschen-
weisheit« nach Kriterien zu suchen, um den »Fiihrer zum Leben«®
von verfiihrerischen Demagogen zu unterscheiden.

Im folgenden Kapitel wird zu zeigen sein, daf3 aus der »kos-
mischen Christologie« und der »Deszendenz-Christologie« sich jene
»metaphysischen« Aussagen iiber Christus entfaltet haben, die im
Laufe der Jahrhunderte immer wieder das Interesse der Philosophen
auf sich gezogen haben. Dazu gehoren vor allem die Aussagen iiber
die »Wesens-Einheit« des Sohnes mit dem Vater bei gleichzeitiger
»Verschiedenheit der Personenc, sowie die daraus sich ergebenden
theologischen Aussagen tiber die Dreipersonlichkeit des Einen Gottes
und iiber die »innertrinitarischen Hervorginge« des Vaters aus dem
Sohn und des Geistes aus beiden. Aber dariiber darf nicht zum Ver-
gessen gebracht werden, dafS es die »eschatologische Zeitansage« der
apostolischen Verkiindigung gewesen ist, die allen diesen Aussagen
tiber das »Wesen« des Christus zugrundeliegt, und daf$ diese »escha-
tologische Zeitansage« nur in der Aneignung der Geschichte Israels
und durch Beziehung auf deren Krisis ihre Bedeutung gewinnen
konnte und weiter bewahren kann.

Dieser Tatsache muf$ auch der Versuch einer philosophischen
Eintibung in die Christologie Rechnung tragen. Statt den Bezug der
christologischen und trinitarischen Aussagen zur Geschichte zu iiber-
springen, hat sie die Aufgabe, die Bedingungen anzuzeigen, unter
denen es moglich wird, alle Aussagen iiber das »Wesen des Christus«
auf den Zusammenhang jener Geschichte zuriickzubeziehen, die
durch ihn in ihre kritische Phase getreten ist. Dies aber ist immer

8¢ 1 Kor 2,7 ff.
8 Apg 3,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 249

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

»Der Christus«

zuerst und vor allem die Geschichte der Ekklesia Israel gewesen. Das
aber bedeutet zugleich: Eine philosophische Einiibung in die Christo-
logie muf3 deutlich machen, auf welche Weise auch alle theoretische
Christologie und Trinititslehre einen Beitrag zu jener Formatio
Mentis darstellt, die durch diese Geschichte der Ekklesia Israel, im
Durchgang durch ihre mannigfachen Krisen, moglich wurde. Denn
nur durch diese Formatio Mentis ist die christliche Ekklesia, in der
Schule der Ekklesia Israel, fahig geworden, auch die Memoria passio-
nis et resurrectionis Christi mit dem eigenen Erleben immer neuer
Generationen zu einem einzigen Erfahrungskontext zu verbinden.
Nur so werden und bleiben die Mitglieder der christlichen Ekklesia
fihig, zu Zeugen fiir die Wahrheit der ihnen iiberlieferten Botschaft
zu werden. Und so bestitigt sich, was zu Beginn dieses Dritten Ban-
des der hier vorgelegten Untersuchung gesagt worden ist: Nur im
Kontext einer Einiibung in die Ekklesiologie der Ekklesia Israel kann
auch der Versuch einer philosophischen Einiibung in die Christologie
unternommen werden (s.o. S. 15 {f.).

Fiinftes Teilergebnis

Das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus — aber auch der Wider
spruch, auf den dieses Bekenntnis stiefl — gewann seine Bedeutung
nur durch seine Beziehung zu einer bestimmten Situation in der Ge-
schichte der Ekklesia Israel: In einer Phase in der Geschichte des Ju-
dentums, in der die Ubermacht der Rémer neues Unheil erwarten
lief3, hatten sich innerhalb der jiidischen Gemeinschaft Sondergrup-
pen gebildet, die die prophetische Verkiindigung von einem »heiligen
Rest« als Aufforderung verstanden, durch gesteigerte Gesetzestreue
und durch sorgféltige Vermeidung aller Berithrung mit dem »Unrei-
nen« einem »kommenden Gericht zu entgehen«. Thnen mufite Jesu
Umgang mit »Zollnern und Siindern« nicht nur als ein personliches
Fehlverhalten erscheinen, sondern als » Verfiihrung des Volkes«, die
das kommende Gericht tiber die gesamte Ekklesia Israel provozieren
werde. Und da Jesus dieses sein Verhalten mit dem Anspruch begriin-
dete, Siinden zu vergeben, beurteilten sie ihn als »Gotteslisterer«.
Jesus selbst aber beantwortete diesen Vorwurf mit der Gegen-Ankla-
ge, die »Weisen und Verniinftigen« hitten »Gott nicht erkannt«, so-
daf3 selbst Heiden wie die »Biirger von Niniveh« als Zeugen des Ge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiinftes Teilergebnis

richts tiber sie »aufstehen« wiirden; und nur er selbst sei dazu beru-
fen, »Gott offenbar zu machen, wem er will.

Dieser Konflikt hat dazu gefiihrt, daf3 die jiidischen Autoritdten
beim rémischen Procurator das Todesurteil iiber Jesus beantragten
und erwirkten. Und in dieser Zuspitzung des Konflikts hat Jesus sei-
ne Jinger auf einen Weg der Nachfolge gerufen, der sich von allen
Heilswegen unterschied, nach denen das Judentum suchte: Er forder-
te sie auf, »ihr Kreuz auf sich zu nehmeng, also nicht etwa dem gott-
lichen Urteil zu entgehen, sondern das auch iiber sie gefallte Todes-
urteil anzunehmen und in diesem Sinne »Nein zu sich selber zu
sagen« (so die wortliche Ubersetzung des mifverstindlichen Wortes
»Selbstverleugnung«); nur so konnten sie, inmitten des Gerichts,
Gottes Gnade erfahren, die »Tote lebendig macht« wie den Verlore-
nen Sohn des barmherzigen Vaters, der »tot war, und siehe, er lebt«.
In diesem Kontext gewann Jesu Vorhersage der kommenden Zersto-
rung des Tempels, aber auch die Ankiindigung seines eigenen Lei-
dens die Bedeutung einer Ansage der Stunde, in der »diese Welt«
mitsamt ihrem »Fiirsten« »schon gerichtet ist« und die »neue Welt«
ihren Anfang nimmt.

Im Lichte dieser Verkiindigung verstanden die Jiinger Jesu Tod
und Auferweckung als die entscheidenden »Zeichen der Zeit«. Die
angesagte Stunde war, so verstanden, nicht nur die Stunde des »nahe
herbeigekommenen«, sondern die des schon geschehenen Gerichts
und des schon geschehenen Neubeginns; denn in der »Offnung« des
Grabes Jesu war die erwartete »Offnung der Griber« schon vorweg-
genommen. Und der Weg zum Leben 6ffnete sich fiir die Glaubenden
dadurch, daf3 sie an seinem Leiden Anteil gewannen (»seine Tétung
an ihrem Leibe trugen«) und dadurch die Verheiflung der kommen-
den Teilhabe an der »Herrlichkeit seiner Auferstehung« gewannen.

Diese Teilhabe am Herrenleiden und zugleich die »Kraft der
Auferstehung« aber wurde an den Jiingern in herausragender Weise
wirksam in der Feier des Herrenmahles. Das Verstindnis dieses Her-
renmahles wird durch den frith bezeugten liturgischen Ruf zum Aus-
druck gebracht: »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus«. Die
frithe christliche Gemeinde verstand das Herrenmahl, das sie feierte,
als Nachvollzug des Mahles, das Jesus selbst, nach der Darstellung
der drei ersten Evangelien, mit seinen Jiingern als Passah-Mahl be-
gangen und zugleich als Antizipation seines Leidens gedeutet hat.
Das so verstandene »Mahl des Herrn« wurde von der jungen Ge-
meinde der Christen als »Herrenmahl« begangen und als Zeichen

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 251

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

»Der Christus«

eines wirksamen Gedenkens verstanden. Im Riickblick vom schon
geschehenen Kreuzestode Jesu her deuteten sie das so begangene Pas-
sah-Mahl als »Schlachtung des neuen Osterlammes«: Dieses hat die
»Auslosung« (Lytrosis) der Glaubenden so bewirkt, wie das »alte
Osterlamm« die » Auslosung« der Viter aus dem »Gericht iiber die
Gotter Agyptens« bewirkt hatte und wie das »Reinigungsopfer« die
»Auslosung« jeder mannlichen Erstgeburt bewirkte, durch die die
Auslosung der Viter von immer neuen Generationen der Séhne in
der Geschichte Israels abbildhaft vergegenwirtigt worden war.

Damit verschérfte sich der Konflikt, der zu Jesu Verurteilung
geftihrt hatte, im Urteil der Juden noch einmal: Wahrend die Deu-
tung des Leidens (sei es des ganzen Volkes, sei es herausragender
Einzelner) im Lichte der Lieder vom Gottesknecht die junge christli-
che Gemeinde mit der Ekklesia Israel verband, wurde der gottes-
dienstliche Ruf »Unser Osterlamm ist geschlachtet: Christus« in
den Ohren der jiidischen Mehrheit zum Kennwort fiir die Trennung
der Jiingergemeinde von der Uberlieferung Israels. Der Gedanke, daf3
der Tod eines Menschen zur »Lytrosis« fiir die Vielen werden solle,
schien jene Ablosung der Totung von Menschen durch die Schlach-
tung eines Tieres riickgingig zu machen, die den zentralen Inhalt der
Feier des gottlichen » Voriibergangs« ausmachte und in der von Gott
gewirkten Ablosung der Opferung Isaaks durch die Totung eines
Widders ihr Urbild hatte. Die Jiinger selbst dagegen wiesen diesen
Vorwurf zuriick und haben sich nach wie vor als legitime Mitglieder
der Ekklesia Israel verstanden und verhalten.

Wurde auf solche Weise die Botschaft vom Kreuz den Juden
zum »Skéndalon, so erschien die Botschaft von der Auferweckung
den Griechen als » Torheit«. Wiahrend der Gedanke, daf3 eine Gottheit
oder ein »gottlicher Sohn« fiir das Leben der Welt gestorben sei,
ihnen vertraut war, war die Botschaft, dafd in der Auferweckung eines
bestimmten Menschen die Stunde des Gerichts iiber die »ganze Oi-
kumene« gekommen sei und der neue Aon schon begonnen habe, fiir
sie indiskutabel. Die fiir sie aufgrund ihrer historischen Lage unver-
meidliche Suche nach Kriterien zur Unterscheidung wahrer und fal-
schen »Lehren« (didachai) machte es nétig, alle Ereignisse in der Zeit
als Abbilder ewiger Ur-Gestalten (Ideen) oder als Wiederholungs-
gestalten ewiger Ur-Ereignisse nach Art der Inhalte mythischer »Ar-
chaiologiai« zu deuten und lief die »Katangelia« von einer inmitten
der Zeit geschehenden Wende vom alten zum neuen Aon als Torheit
erscheinen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiinftes Teilergebnis

Fiir die Jiinger ergab sich daraus zunichst die Aufgabe, ihr eige-
nes Verhiltnis zur Uberlieferung der Ekklesia Israel zu bestimmen,
aber auch die »Torheit« ihrer Botschaft in ein Verhaltnis zur griechi-
schen »Suche nach Weisheit« zu setzen.

Da sie mit Entschiedenheit am Bekenntnis Israels festhielten,
daf3 Gott dem mit den Vitern geschlossenen Bund die Treue halte,
wurde es zu einem Kriterium ihrer Selbstbeurteilung, ob ihnen der
Nachweis gelinge, dafi sie mit ihrer Botschaft »das Gesetz nicht auf-
heben«, sondern ihm im Gegenteil »festen Bestand gewihren«. Des-
halb muften sie zugleich zeigen, daf3 die AnstofS erregende Verkiin-
digung vom »neuen Osterlamm« den Grund benennt, der alles
stellvertretende Leiden erst heilswirksam macht: Nur Christus als
das »neue Osterlamm« konnte die Gott-Entfremdung der Welt nicht
nur stellvertretend durchleiden, sondern zugleich wirksam tiberwin-
den und so auch das Leiden der Vielen zu einem wirksamen Dienst an
Gottes Sieg iiber »diese Welt« werden lassen. Entsprechend machten
die Lieder vom leidenden Gottesknecht, mochten sie im Ubrigen auf
die ganze Ekklesia Israel oder auf den Einen, eschatologischen Got-
tesknecht bezogen werden, das Ziel deutlich, um dessentwillen das
erwithlte Volk durch den stellvertretenden Tod des Osterlamms vom
gottlichen Gericht ausgespart blieb: Es blieb dafiir aufbewahrt, in al-
len Krisen der Weltgeschichte das gottliche Gericht stellvertretend zu
durchleiden und, zugleich mit seiner eigenen Errettung, die »Wun-
den der Vélker zu heilenc.

Und da das gleiche Bekenntnis zum einen und einzigen Gott die
Uberzeugung einschlof, daf3 dieser sich auch »den Vélkern nicht un-
bezeugt gelassen« habe, muf3te der Nachweis gefiihrt werden, dafs in
der Botschaft von Jesu Tod und Auferweckung eine »Weisheit Got-
tes« ausgesprochen werde, die zwar alle »Menschenweisheit« als to-
richt erweist, zugleich aber alles menschliche »Suchen nach Weis-
heit« zu seinem Ziele fiihrt.

Betrafen diese Aufgaben vor allem das Verhiltnis der jungen
Gemeinde »nach auflen«, zu Juden und Heiden, so galt es im Verhalt-
nis »nach innen« vor allem, die Moglichkeit einer »Gestaltgemein-
schaft« mit dem Gekreuzigten und Auferstandenen zu begreifen.
Nur so blieben Tod und Auferweckung Jesu nicht darauf beschrinkt,
Ereignisse seiner individuellen Biographie zu sein, sondern konnten
zum Grunde fiir die »Errettung der Vielen« werden. Friihchristliche
Hymnen, die von den Verfassern der [deutero-]paulinischen Briefe
schon als bekannt vorausgesetzt werden konnten, beantworteten die-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 253

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

»Der Christus«

se Frage durch Akklamationen, in denen der Auferweckte als »Erst-
geborener der Toten« gefeiert und, da die Auferweckung der Toten
das Zeichen fiir den Beginn des neuen Aons ist, zugleich als »Erst-
geborener der ganzen Schépfung« angerufen wurde. Dies aber setzte
voraus, daf3 er ebenso, wie Gott selbst sich den »Ersten und Letzten«
genannt hat, auch seinerseits »das Alpha und Omega« ist, aus dem
nicht nur die neue, sondern auch die alte Welt ihren Ursprung ge-
nommen hat. So entfaltete sich die Botschaft von der »Kraft der Auf-
erweckung« zu einer »kosmologischen Christologie«. Wenn aber die
»Gestaltgemeinschaft« mit ihm nicht, wie in den Mythen der Volker,
in einem wesensnotwendigen Verhiltnis von Urbildern und Abbil-
dern, sondern in einer freien Entscheidung begriindet sein soll, muf3
aller »Symmorphia« der Menschen mit Christus die freiwillige An-
nahme der menschlichen »Morphé« durch ihn vorausgegangen sein.
So entstand, in einem weiteren Schritt der Entfaltung, aus der Bot-
schaft von der soteriologischen Bedeutung von Kreuz und Auferwek-
kung Jesu jene »Deszendenz-Christologie«, die ihrerseits das spétere
christologische Dogma schon in nuce enthielt.

Eine philosophische Einiibung in die Christologie hat in dieser
Hinsicht vor allem die Aufgabe, die Struktur des neuen Erfahrungs-
horizonts zu bestimmen, in den von da an die Christen die normati-
ven Erinnerungen der Ekklesia Israel, die neue Erfahrung der Auf-
erstehungszeugen, aber auch die immer neuen Erlebnisse neuer
Generationen so einzeichnen konnten, dafl sie »als Erfahrung gele-
sen« werden konnten und weiterhin konnen. Dazu ist es notig, die
Verdnderungen des Verstindnisses von Raum und Zeit, von Kausali-
tit und Substanz nachzuzeichnen, die aus der Verkiindigung von
Kreuz und Auferweckung Jesu als einer »eschatologischen Zeitansa-
ge« hervorgegangen sind.

Durch die Ansage einer Stunde, in der »schon geschehen ist,
was freilich erst »offenbar werden soll«, hat sich das Zeitverstindnis
der jungen christlichen Gemeinde entscheidend gewandelt. An die
Stelle der linear eindeutig geordneten Zeit trat die Spannung von
»schon« und »noch nicht« der »letzten Dinge«. Und alles Verstandnis
des Wirkens und der Wirksamkeit gewann nun sein Kriterium daran,
dafl die »Kraft der Auferfweckung« und mit ihr die »Kraft des Lei-
dens« sich an den Glaubenden — und durch sie an der Welt — wirksam
erweisen sollte. In diesen Kontext mufiten von da an immer neue
Generationen von Christen ihre wechselnden Erlebnisse einordnen,
»um sie als Erfahrung zu lesen«.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiinftes Teilergebnis

Die Aufgabe, einen solchen Erfahrungszusamenhang aufzu-
bauen, stellte sich auch mit Bezug auf die Aussagen einer theoreti-
schen Christologie, die mit Hilfe metaphysischer Begriffe formuliert
wurde. Auch diese bleibt, wenn sie ihren Gegenstand nicht verfehlen
soll, an die »eschatologische Zeitansage« verwiesen, die fiir die Bot-
schaft von Jesu Kreuz und Auferweckung konstitutiv ist. Und auf
solche Weise bleibt auch die »metaphysische Christologie« in den Er-
fahrungskontext einer Ekklesia zuriickgebunden, die sich stets als
eine neue Gestalt der Ekklesia Israel verstanden hat.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 255

hittps://dol.org/10.5771/9783495860822-213 - am 18.01.2026, 12:30:28. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Jesus als »der Christus« und seine Erkennungszeichen
	2. Gründe des Konflikts mit dem Judentum
	3. Jesus als Glied der jüdischen Überlieferungsgemeinschaft und eine entstehende christliche Überlieferung
	4. Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten
	5. Den Juden ein Ärgernis, den Griechen eine Torheit
	a) Das »Ärgernis« in den Augen der Juden
	b) Die »Torheit« in den Augen der Griechen

	6. Die Christusbotschaft – kein Abschied von der Tradition Israels, sondern ein Symptom ihrer Krise und zugleich die Ansage ih
	7. Vom Christusbekenntnis zur entstehenden Christologie: der Hymnengesang der christlichen Gemeinden
	Fünftes Teilergebnis

