2. Souveranitat - Postsouveranitat

Der Begriff der Postsouverinitit beschreibt einen Zustand, in dem das
Gemeinwesen, der Staat, als politisches Bezugs- und Ordnungsmodell nicht
mehr garantiert oder zumindest nicht linger allein gilltig ist. Oftmals reagie-
ren die Staaten lediglich auf globale, grenziiberschreitende Phinomene und
haben alle Mithe, in einer postsouverinen Welt handlungsfihig zu bleiben.
Private Akteure treten in vielen Bereichen als Konkurrenten der Staaten
auf, die globalisierte und zunehmend digitalisierte Wirtschaft entzieht sich
staatlicher Souverdnitit, die wesentlich auf ein bestimmtes geographisches
Gebiet begrenzt ist. Wie der Begriff der Postsouverdnitit zum Ausdruck
bringt, bleibt das Modell der Souverinitit allerdings der Bezugspunkt.
Wendy Brown hat dies fiir den Begriff postwestfilisch in einer Weise beschrie-
ben, die ohne weiteres auch fiir postsouverin in Anschlag gebracht werden
kann - nicht nur in heuristischer Weise, sondern auch, weil die Westfilische
Ordnung nichts anderes als das Zeitalter der Souverinitit bezeichnet:

Die Vorsilbe spost< zeigt vielmehr eine Formation an, die dem, dem sie vor-
angestellt wird, zwar zeitlich nachgeordnet, aber nicht enthoben ist. >Post« si-
gnalisiert eine sehr konkrete Situation des Voriiberseins, in der das, was ver-
gangen ist, nicht zuriickgelassen wird, sondern im Gegenteil eine Gegenwart
unweigerlich pragt oder sogar dominiert, die trotzdem auch in irgendeiner
Weise mit dieser Vergangenheit gebrochen hat.”

Die Voraussetzung, um iiber Postsouverdnitit sprechen zu konnen, ist al-
so die Rekapitulation dessen, was Souverdnitit bedeutet und in welcher
politischen Situation dieses wirkmichtige Konzept entwickelt worden ist.
Selbstverstandlich waren Fragen nach dem Gemeinwesen und nach gerechter

1 Wendy Brown: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Souveranitat.
Ubers. von Frank Lachmann. Berlin 2018, S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Der abwesende Souveran

Herrschaft Gegenstand der politischen Ideengeschichte seit Platons norma-
tiver Staatslehre in der Politeia und Aristoteles’ Systematik von Herrschafts-
formen in der Politik, in der die Frage nach der obersten Staatsgewalt (kjrion
tés poleds) ganz explizit gestellt wird.> Das Souverinititskonzept der Neuzeit
aber ist vor dem Hintergrund einer Konkurrenzsituation von Herrschaft
entstanden — derjenigen zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft
(Kaiser und Papst) und derjenigen zwischen weltlichen Herrschern (Kaiser,
Kénig und Kurfiirsten).? Zwar wird der Fachbegriff »souverain¢ seit dem
13. Jh. in Frankreich, im 14. Jh. auch in England verwendet«, und zwar als
eine Art der Entscheidungskompetenz oder Zustindigkeit;* systematisch
ausgearbeitet wurde er jedoch erst in der frithen Neuzeit ab der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts. Mit ihm hat sich auch der (National-)Staat als
das Ordnungsmodell des Westfilischen Zeitalters durchgesetzt.

2 Aristoteles fragt, wer »die oberste Gewalt im Staat besitzen« soll (Arist. pol. 1281a),

und kommt nach dem Durchdenken der verschiedenen Moglichkeiten zu dem Schluss,
»daf die oberste Staatsgewalt den Gesetzen (némos) zukommen mufs, vorausgesetzt,
dafd diese wohlgeordnet sind, der Regierende (drchon) aber, mag er einer sein oder
mehrere, nur (ber das Gewalt haben soll, was die Gesetze nicht genau zu bestimmen
vermoégen, weil nicht leicht iber alles sich zutreffende allgemeine Regeln geben las-
sen.« (Arist. pol. 1282b) Man kénnte vorgreifend sagen: Er soll also iiber die Ausnahme
befinden. Zit. dt. Ubersetzung: Aristoteles: Politik. Auf der Grundlage der Bearbeitung
von Nelly Tsouyopoulos und Ernesto Grassi neu hg. von Ursula Wolf. Nach der Ubers.
von Franz Susemihl, mit Einleitung, Bibliographie und zusatzlichen Anm. von Wolf-
gang Kullmann. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2014, S. 148 u. 153.

3 Vgl. Herfried Miinkler, Grit StraRenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte. Ei-

ne Einfithrung. Unter Mitarbeit von Vincent Rzepka und Felix Wassermann. Minchen
2016, S.126f.

4 Helmut Quaritsch: Souveranitat [Art.], in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder (Hg.): His-

torisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 9. Darmstadt 1995, Sp. 1104-1109, hier Sp.
1104. Dort heifdt es weiter: »\Wer souveran ist, entscheidet letztinstanzlich, z.B. als Ba-
ron, aber auch als kéniglicher Amtstrager oder als Gericht. Der Konig ist besonders als
oberster Richter souverdn, aber nur, soweit seine Zustindigkeiten reichen, die gele-
gentlich selbst als >souverenetes< bezeichnet werden.«

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

2.1 Souveranitat in der frithen Neuzeit
(Jean Bodin, Thomas Hobbes)

Das frithneuzeitliche Konzept der Souverdnitit war eine Antwort auf die an-
haltenden, von konfessionellen Konflikten dominierten Biirgerkriege im Eu-
ropa des 16. und 17. Jahrhunderts. Es ist bei Jean Bodin nicht weniger als bei
Thomas Hobbes Begriindungsfigur des absolutistischen Staates, der innere
Unruhen und gewalttitige Ausschreitungen durch die Errichtung eines sou-
verinen Monopols iiber Gewalt und Gesetze zu beenden verspricht, dem fol-
gerichtig allerdings auch die Teilung von Macht in einem politischen System
der Checks and Balances fremd ist.

Jean Bodin, der das Konzept der Souverinitit in seinen Sechs Biichern iiber
den Staat (1576) vor dem Hintergrund der Religionskriege in Frankreich, die
ihren Hohepunkt 1572 in der Bartholomiusnacht finden, in die politische
Ideengeschichte eingebracht hat, bestimmt das Hauptmerkmal des souve-
rinen Fiirsten als Befugnis und Vermégen, »der Gesamtheit und den einzel-
nen das Gesetz vorschreiben zu kénnen [..], ohne auf die Zustimmung ei-
nes Hoheren, oder Gleichberechtigten oder gar Niedrigeren angewiesen zu
sein.«’> Dass der Souveranitit »jede Begrenzung hinsichtlich der Machtbe-
fugnis, der Aufgabenstellung oder ihrer Dauer fremdc ist,® soll jedoch weder
eine Willkiir- noch eine Gewaltherrschaft bedeuten. Vielmehr schwebt Bodin
eine »am Recht orientierte souverine Regierungsgewalt«’ vor, die iiberhaupt
Rechtssicherheit nach innen und zwischenstaatliche Vertrige nach aufien ga-
rantieren kann. Mit der ihm zugesprochenen Aufgabe, religiosen Frieden im
Land zu stiften, steht der Souverin in »unabhingiger, gleichsam »schieds-
richterlicher< Position iiber den Konfessionen«, worin gar ein »Plidoyer Bo-
dins fiir religiose Toleranz« gesehen wurde: »Seiner Auffassung nach hingt
die staatliche Ordnung zwar unmittelbar von den Gesetzen Gottes ab, nicht

aber von einer bestimmten Religion bzw. Konfession.«®

5 Jean Bodin: Sechs Biicher {iber den Staat. Buch I-1I. Ubers. und mit Anm. von Bernd
Wimmer. Eingeleitet und hg. von PC. Mayer-Tasch. Miinchen 1981, S. 292. Der Souverén
sei»niemandem aufler Gott Rechenschaft schuldig.« (S. 207)

6 Ebd., S. 206.

7 Ebd., S. 205.

8 Claudia Opitz-Belakhal: Ambivalenzen und Widerspriiche. Jean Bodins Souverénitits-
konzept im historischen Kontext, in: Samuel Salzborn, Ridiger Voigt (Hg.): Souverini-
tat. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 42-60, hier
S.48.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

27


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Der abwesende Souveran

Die Idee der Souverinitit, die den Staat um eine Zentralgewalt ordnet
und nach effizienten Formen rationaler Herrschaft verlangt,® hat zur Eta-
blierung eines Systems souverdner Nationalstaaten in Europa seit dem 17.
Jahrhundert beigetragen, das man in Anlehnung an den Frieden von Miinster
und Osnabriick, der den Dreifigjihrigen Krieg (1618-1648) beendet, gemein-
hin als Westfilische Ordnung bezeichnet: »Fortan beruhte das europiische
Staatensystem, das Westfilische System, auf dem Prinzip der >Gleichheits,
besser gesagt: der Gleichwertigkeit der Staaten. Jeder First, auch der Herr-
scher eines kleinen Landes, konnte — z.B. aus dynastischen Griinden — einem
anderen Fiirsten den Krieg erkliren.«!© Diese duRere Souverinitit eines Staa-
tes hat zwei positive Effekte: Zum einen garantiert sie »die Unverbriichlich-
keit des Staatsterritoriums und macht damit die dauerhafte Gewihr von Frei-
heitsrechten itberhaupt erst moglich.«!! Zum anderen erméglicht sie ein zwi-
schenstaatliches Recht und trigt zu einer Ordnung auf internationaler Ebene
bei, in der sich die souverinen Staaten als Gleiche erkennen kénnen.

Fiinfundsiebzig Jahre nach Bodins Sechs Biichern iiber den Staat hat Thomas
Hobbes mit dem Leviathan (1651) eine wirkmichtige Staatslehre zur Begriin-
dung souveraner Herrschaft vorgelegt, die insbesondere mit ihrer Naturzu-
standserzihlung vom Kampf aller gegen alle und ihrer Vertragstheorie in die
politische Philosophie, aber auch in das kulturelle Gedachtnis eingegangen
ist. Auch bei Diirrenmatt ist der Naturzustand als bellum omnium contra omnes
von besonderer Bedeutung, wie sich in den Lektiiren seiner Texte zeigen wird.
Hobbes’ Ursprungserzahlung geht von einem Naturzustand aus, in dem sich
die Menschen gegenseitig feind sind. Solange es keine 6ffentliche Macht gibt,
»die sie alle in Schrecken hilt«, befinden sich die Menschen in einem »Krieg

9 Siehe Miinkler, Strafdenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte, S. 133: »Mit Mi-
litar und Biirokratie entstand ein Erfiillungsstab, auf dessen Loyalitit sich der Souve-
ran, wer auch immer er war, verlassen konnen musste und der gleichzeitig die erfor-
derliche Korruptionsresistenz aufzubringen hatte, um den Staat als souveranen Akteur
durchzusetzen und im Spiel zu halten.«

10  Ridiger Voigt: Souverdnitat und Krieg. Alle Staaten sind gleich, aber manche sind glei-
cher, in: Souveranitit. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen, S.127-146,
hier S.129.

11 Samuel Salzborn, Ridiger Voigt: Souverdnitat. Theoretische und ideengeschichtli-
che Reflexionen, in: Souverénitat. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen,
S.13-22, hier S.17.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

eines jeden gegen jeden«'?, wobei Hobbes als Hauptursachen fiir Konflikte
in der Natur des Menschen die Konkurrenz, die Unsicherheit und die Ruhm-
sucht nennt. Die Einfithrung des Gemeinwesens und die Unterwerfung unter
den Souveran entspringen also der Angst vor der Gewalt der anderen und dem
Wunsch nach Selbsterhaltung.

Das Gemeinwesen beziehungsweise den Staat fasst Hobbes in die Alle-
gorie eines kiinstlichen Menschen. In ihm ist die Souveranitit »eine kiinst-
liche Seele«, die »dem ganzen Kérper Leben und Bewegung«™ verleihe. Die
Gesundheit des Korpers parallelisiert Hobbes mit der Eintracht der Gesell-
schaft, Krankheit mit Aufruhr und Tod mit Biirgerkrieg."* Damit ebensolcher
Aufruhr und Biirgerkrieg vermieden werden, schlieRen die Menschen unter-
einander einen Vertrag und schaffen das Gemeinwesen »zu dem Zweck, daf3 es
ihrer aller Stirke und Mittel, wie es ihm vorteilhaft erscheint, fiir ihven Frieden und
ihre gemeinsame Verteidigung gebraucht.« Der Souverdn ist derjenige, der »diese
Person verkorpert«, — und »jeder andere ist sein Untertan.«*>

Alle Argumentation Hobbes’ zielt darauf ab, eine Machtteilung und den
mit einer ungeklirten Machtfrage verbundenen moglichen Biirgerkrieg zu
verhindern: »Wenn ein Reich mit sich selbst uneins wird, kann es nicht bestehen.«'®
Sowohl der Naturzustand als auch das Bild des Gemeinwesens als des »gro-
Ren Leviathan« und als des »sterblichen Gottes<'” sind eindrucksvolle Allegorien
und Denkfiguren, die dem Zweck dienen, ungeteilte Macht zu begriinden und
Chaos zu verhiiten. Die Souveranitit ist vor diesem Hintergrund auch »ein
Produkt politischer Einbildungskraft«, das »seit der Illustration des Frontispi-
zes von Hobbes’ Leviathan mit dem Bild des Kérpers und der Verkérperung
einer ibermenschlichen Macht verbunden [ist], die als Garant sozialen Frie-
dens und politischer Freiheit gilt.«!®

Hobbes gesteht den Untertanen im Staat Freiheit in jenen Dingen zu, die
der Souverin nicht geregelt hat, »wie zum Beispiel die Freiheit, zu kaufen und

12 Thomas Hobbes: Leviathan. Ubers. von Jutta Schldsser. Mit einer Einfithrung und hg.
von Hermann Klenner. Hamburg 1996, S. 104.

13 Ebd,S.s.

14  Ebd.

15 Ebd., S.145.

16  Ebd., S.154.

17 Ebd., S.145.

18  Rebekka A. Klein, Dominik Finkelde: Einleitung, in: Diess. (Hg.): Souverdnitat und
Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginéren. Freiburg, Miinchen 2015, S. 9-18,
hierS. 9.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

29


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Der abwesende Souveran

zu verkaufen und andere Vertrige miteinander abzuschliefRen, ihren eigenen
Wohnsitz, ihre eigene Erndhrung, ihren eigenen Beruf zu wihlen und ihre
Kinder so zu erziehen, wie sie es fiir richtig halten und dergleichen.«*° Dies
sind Freiheiten, die im Hobbesschen Naturzustand nicht garantiert sind. So
schlieRen sich individuelle Freiheit und die Macht des Souverins nicht ge-
genseitig aus: Die Menschen verzichten beispielsweise auf die Freiheit zur
Gewaltanwendung, um ihre individuellen Interessen durchzusetzen, doch sie
gewinnen die Freiheit, sich anderen Dingen zuwenden zu kénnen als dem
Kampf eines jeden gegen jeden: »Hobbes hat seine Leser also davon iiber-
zeugen wollen, daf Gehorsam gegeniiber dem Souverin, wer auch immer er
ist, die geeignetste Form sei, die eigenen Interessen zu verfolgen. Dabei hat
er nicht an den Altruismus und die Opferbereitschaft der Biirger appelliert,
sondern im Gegenteil auf deren wohlverstandenes Eigeninteresse gesetzt«>°.
In dieser Konzeption erscheint Sicherheit nicht als Gegenbegriff, sondern als
Voraussetzung von Freiheit. Doch lisst sich auch eingedenk dieser zentralen
Dialektik von Freiheit und Sicherheit nur konstatieren, dass Hobbes’ Konzept
des absoluten Staates, der keine Gewaltenteilung und kein System der Macht-
kontrolle kennt, mit dem demokratischen Verfassungsstaat unvereinbar ist.*

Fir die Entstehung moderner Staatlichkeit ist das Souverdnititsparadig-
ma der frithen Neuzeit insofern entscheidend, als sich der moderne Staat
durch die Existenz einer Zentralgewalt auszeichnet, die, wie es in Max We-
bers Vortrag Politik als Beruf (1919) heifit, durch die Enteignung von »selbst-
stindigen >privaten< Triger[n] von Verwaltungsmacht [...] in die Wege geleitet
wird.« Dies hat zur Folge, dass »tatsichlich in einer einzigen Spitze die Ver-
fugung iber die gesamten politischen Betriebsmittel zusammenliuft, kein
einziger Beamter mehr personlicher Eigentiimer des Geldes ist, das er ver-
ausgabt, oder der Gebiude, Vorrite, Werkzeuge, Kriegsmaschinen, iiber die
er verfiigt.«** Souverine Herrschaft ist also auf rationale Herrschaft ange-
wiesen, so dass der Staat »ein anstaltsmafiiger Herrschaftsverband ist, der
innerhalb eines Gebietes die legitime physische Gewaltsamkeit als Mittel der

19  Hobbes: Leviathan, S.180.

20 Herfried Minkler: Thomas Hobbes. Frankfurt a.M., New York 1993, S. 15.

21 Allerdings erlischt nach Hobbes »die Verpflichtung der Untertanen gegen den Souve-
rang, sobald dieser sie nicht mehr schiitzen kann: »Denn das Recht, das die Menschen
von Natur aus haben, sich selbst zu schiitzen, wenn niemand anders sie zu schiitzen
vermag, kann durch keinen Vertrag aufgegeben werden.« Hobbes: Leviathan, S.187.

22 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 12f.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Herrschaft zu monopolisieren mit Erfolg getrachtet hat und zu diesem Zweck
die sachlichen Betriebsmittel in der Hand seiner Leiter vereinigt, die simt-
lichen eigenberechtigten stindischen Funktionire aber, die frither zu Eigen-
recht dariiber verfiigten, enteignet und sich selbst in seiner hdchsten Spitze
an deren Stelle gesetzt hat.«** Die politische Philosophie der Aufklirung wird
im Gefolge der Etablierung eines solchen staatlichen Gewalt- und Verwal-
tungsmonopols das Souverinititskonzept eher im Hinblick darauf betrach-
ten, wie diese monopolisierte Macht nunmehr verteilt und kontrolliert oder
an das Gemeinwohl riickgebunden werden kann. An die Stelle der Zihmung
von Gewalt durch den souveranen Herrscher innerhalb der Gesellschaft tritt
die Zihmung des Herrschers selbst.

2.2 Souveranitat in der Aufklarung
(Charles de Montesquieu, Jean-Jacques Rousseau)

Am Beginn seiner Schrift zum Geist der Gesetze (1748) kommt Charles de Mon-
tesquieu auf den Naturzustand zu sprechen, den er allerdings auf andere Wei-
se als Hobbes imaginiert. Statt sich in einem Krieg aller gegen alle zu befinden,
wiirde der Mensch im Naturzustand »anfinglich nur seine Schwiche spiiren
und wire von duflerster Furchtsamkeit.«** Diese Furcht wiirde die Menschen
zunichst »zur Flucht voreinander veranlassen. Sie wiirden aber bald zur An-
niherung aneinander bewogen, wenn sie aus den Gebirden errieten, daf} die
Furcht gegenseitig ist.« Hingegen sei es nicht verniinftig, bereits im Naturzu-
stand von Herrschaft und Unterjochung zu sprechen: Erst durch die Gesell-
schaft finde der Mensch »Griinde zu gegenseitigem Angreifen und Verteidi-
gen.«** Denn das natiirliche »Gefiihl ihrer Schwiche« verlieren die Menschen
nur in der Vergesellschaftung. Dies gilt sowohl nach auflen als auch nach in-
nen:

Jede Einzelgesellschaft fiihlt bald ihre Starke. Das erzeugt zwischen Nati-
on und Nation einen Kriegszustand. Innerhalb jeder Gesellschaft fangen die
einzelnen an, ihre Starke zu fithlen. Sie versuchen, die Hauptvorteile die-
ser Vergesellschaftung zu ihren Gunsten auszunutzen. Das schafft zwischen

23 Ebd,S.13.

24  Charles-Louis de Secondat, Baron de la Bréde et de Montesquieu: Vom Geist der Ge-
setze. Auswahl, Ubers. und Einleitung von Kurt Weigand. Stuttgart 2011, S.101.

25  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

3


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Der abwesende Souveran

den einzelnen einen Kriegszustand. Diese beiden Arten des Kriegszustands
veranlassen die Einfithrung von Gesetzen unter den Menschen.?

Hatte Hobbes mit seiner Konzeption des Naturzustands die Notwendigkeit
des Souverins begriindet, der Aufruhr und Biirgerkrieg im Land zu beenden
imstande sei, so dient Montesquieu sein gegenteiliges Naturzustandskonzept
der Begriindung einer notwendigen Herrschaft des Gesetzes.

Noch entscheidender fiir die Geschichte des Souveranititsparadigmas ist
allerdings die hier geforderte Gewaltenteilung, der zufolge die legislative, exe-
kutive und richterliche Befugnis nicht in derselben Hand vereint sein diirfen.
Es ist dies eine Forderung, die dem Grundbegriftf der Souverinitit als der
héchsten und unbeschrinkten Entscheidungsbefugnis entgegensteht: »So-
bald in ein und derselben Person oder derselben Beamtenschaft die legislati-
ve Befugnis mit der exekutiven verbunden ist, gibt es keine Freiheit. Es wire
namlich zu befiirchten, daf derselbe Monarch oder derselbe Senat tyranni-
sche Gesetze erliefRe und dann tyrannisch durchfiihrte.«*” Ebenso verhielte es
sich bei der fehlenden Trennung der Gerichtsbarkeit von der Legislative und
der Exekutive. In dem einen Fall wire der Richter der Gesetzgeber, in dem
anderen Fall hitte er »die Zwangsgewalt eines Unterdriickers«.?® In keiner
Weise mit dem Souveranititskonzept der frithen Neuzeit vereinbar heifit es:
»Alles wire verloren, wenn ein und derselbe Mann beziehungsweise die glei-
che Kérperschaft [...] drei Machtvollkommenheiten ausiibte: Gesetze erlassen,
offentliche Beschliisse in die Tat umsetzen, Verbrechen und private Streitfille
aburteilen.«* Das Konzept des unbeschrinkten Herrschers — und damit des
Souverdns nach frithneuzeitlichem Muster - fithre zu nichts anderem als zu
einer Despotie.

Jean-Jacques Rousseau entwirft in seiner Lehre vom Gesellschaftsvertrag
(1762) das Konzept der Souverdnitit als Ausiibung des Gemeinwillens. Wie
Hobbes geht auch Rousseau davon aus, dass die Gesellschaftsordnung auf
eine Ubereinkunft gegriindet ist. Das unterscheidet sie von der Familie, wel-
che die einzige natiirliche Gemeinschaft sei, da die Menschen im Kindesalter
ohne sie nicht lebensfihig wiren. Dass Rousseau die Gesellschaftsordnung
im Unterschied zur Familie nicht naturalisiert, liegt darin begriindet, dass er
Formen der Knechtschaft damit ebenfalls als nicht-natiirlich ausweisen kann.

26 Ebd., S.102.
27  Ebd, S 216f.
28 Ebd.,S. 217.
29  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Der berithmte Satz in seinem Text zum Gesellschaftsvertrag lautet demgemaifs:
»Der Mensch wird frei geboren, aber iiberall liegt er in Ketten.<*° Wenn nun
kein Mensch »von Natur aus einen Machtanspruch tiber seinesgleichen« ha-
be, »bleiben nur die Vereinbarungen als Grundlage einer jeden legitimen Au-
toritit unter den Menschen iibrig.<** Wo Ubereinkunft fehlt, herrscht Un-
recht. Daher steht Rousseau auch dem Argument skeptisch gegeniiber, dass
ein Despot »seinen Untertanen die biirgerliche Ruhe« sichere — also den ge-
fiirchteten Biirgerkrieg beendet. Denn was hitten die Menschen von diesem
Frieden untereinander, »wenn die Kriege, die sein Ehrgeiz ihnen aufhalst,
wenn seine unersittliche Habsucht und die Kungeleien seiner Minister sie
mehr bedriicken als ihre eventuellen Meinungsverschiedenheiten?«®* Rous-
seau hat, wenn er sich mit dem Souverinititskonzept beschiftigt, also nicht
primir das innergesellschaftliche Gewaltpotenzial im Bick, das ein oberster
und mit umfassenden Machtbefugnissen ausgestatteter Herrscher vermeint-
lich vor dem Ausbruch bewahrt, sondern die Gewalt, die mit vollkommener
Herrschaft ausgeiibt wird und aus freien Menschen Knechte mache.

Ahnlich wie Hobbes fasst auch Rousseau das Gemeinwesen in das Bild
des menschlichen Kérpers — allerdings ist hier der Begriff des Willens von
entscheidender Bedeutung: »Jeder von uns unterstellt gemeinschaftlich seine
Person und seine ganze Kraft (puissance) der hichsten Leitung des Gemeinwillens
(volonté générale), und wir empfangen als Korper jedes Glied als unzertrennlichen
Teil des Ganzen.« Durch den Gesellschaftsvertrag entstehe so »ein Moral- und
Kollektivkorper, der aus so vielen Mitgliedern besteht, wie die Versammlung
Stimmen hat; aus diesem Akt hat er seine Einheit, sein gemeinsames Ich,
sein Leben und seinen Willen.«3? Die Glieder des Staates heifRen nun Volk (als
»Gemeinschaft«), Biirger (»wenn sie an der Staatautoritit teilhaben«) und
Untertanen (»wenn sie den Staatsgesetzen unterworfen sind«).34 Das Schema
aus Oben und Unten, das der klassischen Souverinititslehre zugrunde liegt,
wird hier in eine zirkulire Struktur verwandelt, in der die Herrscher und
die Beherrschten identisch sind (- eine Struktur, die fiir Diirrenmatts Blick

30 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechtes,
in: Ders.: Politische Schriften. Bd. 1. Ubers. und Einfithrung von Ludwig Schmidsts. Pa-
derborn 1977, S. 59-208, hier S. 61.

31 Ebd., S. 66.
32 Ebd.
33  Ebd,S.74.

34 Ebd.,S.75.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

33


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Der abwesende Souveran

auf die Schweizer Demokratie noch von Bedeutung sein wird). Dabei wird
dem Gemeinwillen nicht nur zugesprochen, dass er »immer recht hat und
immer auf das Gemeinwohl zielt« (was nicht heifst, dass die Menschen ihm in
seiner Ermittlung und Ausiibung immer entsprechen),?® sondern auch, dass
er —analog den frithneuzeitlichen Souverinititsauffassungen - die Men-
schen in biirgerliche Freiheit versetze, gerade indem er ihnen ihre natiirliche
Freiheit nimmt:

[Dler Mensch verliert durch den Gesellschaftsvertrag seine natiirliche Frei-
heit und ein unbegrenztes Recht auf alles, was ihn reizt und was er erreichen
kann. Er gewinnt die biirgerliche Freiheit und das Eigentumsrecht auf alles,
was er besitzt. Man darf sich bei diesem Tausch nicht verwirren lassen und
mufd genau zwischen der naturgegebenen Freiheit, die nur von den Kraften
des Individuums begrenzt ist, und der biirgerlichen Freiheit unterscheiden,
die durch den Allgemeinwillen begrenzt ist.3®

Nur in dieser auf den Gemeinwillen bezogenen Dialektik kann Rousseau
Herrschaft akzeptieren. Souverinitit meint in diesem Sinne nicht die Uber-
tragung der Macht auf einen Einzelnen oder eine Versammlung und daran
anschlieRend bloflen Gehorsam, sondern die Etablierung eines iberper-
sonlichen Willens zur Einhegung von Einzelinteressen. Die Souverinitit,
die »nur der Vollzug des Gemeinwillens ist«, diirfe »niemals veriuflert
werden« — »Man kann die Macht sehr wohl iibertragen, den Willen aber
nicht.«*” Der Gemeinwille soll die Willkiir des Einzelnen oder der Wenigen
ausschlieffen und auch den bloflen Mehrheitswillen, der unabhingig von
der Personenzahl blofy Partikularinteressen zum Ausdruck brichte: »[Dler
Wille ist entweder allgemein oder er ist es nicht. Entweder ist er der Wille
des ganzen Volkes oder nur eines Teiles.<*® Souverinitit als hochster Wille
ist fiir Rousseau affirmativ also nur denkbar, wenn es sich dabei um den
Gemeinwillen handelt. Dieser ist allerdings, nicht weniger als der Hobbes-
sche Naturzustand, eine politiktheoretische Konstruktion, meint er doch
gerade nicht das empirische Mehrheitsurteil, sondern das gute, am Ge-
meinwohl orientierte Urteil. Der Souverin ist hier keine Einzelperson mehr,

35 Ebd., S. 87f.

36 Ebd,S.79.
37 Ebd, S 84.
38 Ebd,S.86.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

sondern das sich selbst das Gesetz gebende Volk, und die Souverinitit kein
Herrschaftsverhiltnis, sondern die Ausiibung des Gemeinwillens.

2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft
(Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt)

Alexis de Tocqueville hat in seiner Betrachtung der Vereinigten Staaten von
Amerika die Funktionsmechanismen, aber auch die Gefahren der demokra-
tischen Gesellschaft beschrieben (Uber die Demokratie in Amerika, 1835/1840).
Ganz allgemein, das heif3t unabhingig von der Gesellschaftsordnung, lehnt
Tocqueville den frithneuzeitlichen Begriff der Souverinitit ab. Es sei »eine
Gefahr fiir die Freiheit«, wenn die staatliche Gewalt »auf kein Hindernis stof3t,
das ihren Gang aufhalten und ihr Zeit geben kann, sich selbst zu miRigen.«
Nur die Weisheit und Gerechtigkeit Gottes sei ebenso grof3 wie seine Macht.
Auf Erden hingegen gebe es »keine mit so geheiligtem Recht ausgestattete
Macht, daR ich sie unkontrolliert handeln und ungehindert herrschen lassen
wollte.« Das Recht, »schlechthin alles zu tun«, ob dem Volk oder einem Konig
iibertragen, sei »der Keim zur Tyrannei«.>? Nicht die Regierungsform macht
fiir Tocqueville also den Unterschied zwischen gerechter Herrschaft und Ty-
rannei, sondern die Kontrolle und Beschrinkung des Souverins, der in einem
demokratischen Gemeinwesen eben das Volk, oder vielmehr: die Mehrheit ist.

Tocqueville gibt zu bedenken, dass auch in demokratischen Gesell-
schaften der Wille des Souverins gebunden werden muss. Im Falle der
Vereinigten Staaten gebe es zwar die duflerste Freiheit der Biirger, aber
zugleich kaum Schutz vor der Tyrannei. Das liegt daran, dass »der gesetzge-
benden Versammlung eines jeden Staates keine Macht gegeniiber[steht], die
ihr widerstehen kénnte. Nichts verméchte sie auf threm Weg aufzuhalten,
weder Vorrechte, noch ortliche Unantastbarkeit, noch persénlicher Einfluf3,
nicht einmal die Hoheit der Vernunft, denn sie vertritt die Mehrheit, die
sich als einziges Organ der Vernunft ausgibt.«*® Das Ancien Régime in Europa
sei hingegen zwar despotisch verfasst, doch seien die Sitten der Volker frei
gewesen: Schranken fand die fast unbeschrinkte Macht der Kénige nicht nur
in gewissen politischen Institutionen, die wesentlich auf nicht-zentralisierter

39 Alexis de Tocqueville: Uber die Demokratie in Amerika. Ausgew. und hg. von J.P. Mayer.
Stuttgart 1985, S. 147.
40 Ebd., S. 66.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

35


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Der abwesende Souveran

Verwaltungsmacht basierten, sondern auch in den Meinungen und Sitten:
»Die Religion, die Liebe der Untertanen, die Giite des Fiirsten, die Ehre,
der Familiensinn, die Provinzvorurteile, Brauch und 6ffentliche Meinung
begrenzten die Macht der Konige und schlossen deren Staatsgewalt in einen
unsichtbaren Kreis ein«, so dass die Fiirsten zwar das Recht besafden, »doch
weder die Fihigkeit noch den Wunsch, alles zu tun.«*!

Der Nachteil der demokratischen Gesellschaft, wie sie Tocqueville in Ame-
rika vorfindet, besteht also gerade in dem Element, das gewohnlich als ihr
Vorteil betrachtet wird: in der allgemeinen Gleichheit der Biirger. Diese sor-
ge dafiir, dass »jeder Biirger, gleichermaflen machtlos, arm, vereinzelt, der
organisierten Kraft der Regierung blof} seine personliche Schwiche entge-
genstellen kann«.** Ausgesetzt ist er damit auch der Ausbreitung der 6ffent-
lichen Verwaltung in simtliche Lebensbereiche, sogar in das Privatleben, wo
sie »es allein unternimmtc, das Behagen der Biirger »sicherzustellen und iiber
ihr Schicksal zu wachen.«* So stellt sich allmihlich ein Kompromiss ein zwi-
schen »dem Verwaltungsdespotismus und der Volkssouverinitit«.** In die-
sem Zustand einer allgemeinen individuellen Knechtschaft, in dem der »Ge-
brauch des freien Willens immer iiberfliissiger und seltener« und »die Wil-
lensbetitigung auf ein immer kleineres Feld« beschrinkt wird, sei daher eine
freie Presse wie auch die unabhingige richterliche Gewalt von hochster Be-
deutung.®

Mit Tocqueville lassen sich die Schattenseiten einer nicht nur ideel-
len, sondern tatsichlich realisierten Volkssouverinitit entdecken, wobei es
ihm nicht allein um den Machtmissbrauch oder die Gewalttitigkeit durch
den neuen Souverin - die ungebundene und allmichtige Mehrheit des
Volkes — geht, sondern auch um die Transformation der Sitten und Einstel-
lungen, die sich aus der tendenziellen Gleichheit der Biirger ergibt und zur
Folge hat, was man mit einem Begriff Etienne de La Boéties als freiwillige
Knechtschaft (la servitude volontaire)*® bezeichnen kénnte — ein Konzept, das

41 Ebd., S.193.

42 Ebd., S.196.

43 Ebd, S.343.

44  Ebd.,S.34s5.

45 Ebd., S.344.

46  Etienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Uber
die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim
Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

sich fur Dirrenmatts politisches Denken noch als anschlussfihig erweisen
wird.

Eine solche Tendenz des Menschen nicht nur zum Herrschen, sondern
ebenso zur freiwilligen Knechtschaft stellt auch Hannah Arendt fest. Wir soll-
ten wissen, so heifSt es in ihrem Buch iiber Macht und Gewalt von 1970, »daf der
Hang zur Unterwerfung, der Trieb zum Gehorsam und der Schrei nach dem
starken Mann in der menschlichen Psychologie eine mindestens ebenso grofie
Rolle spielt wie der Wille zur Macht, und dafl diese Unterwerfungsinstinkte
politisch vermutlich erheblich relevanter sind.«*” Mit Blick auf das Souverini-
tatsparadigma bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass Arendt die Bii-
rokratie nicht nur als effektives und rationales Mittel der Exekutive begreift,
sondern als eine Staatsform eigenen Ranges, die eine klare Verantwortlich-
keit in politischen Prozessen verunmoglicht. Arendt figt die Biirokratie den
weiteren politischen Grundformen Monarchie, Oligarchie, Aristokratie und De-
mokratie hinzu und beschreibt sie als

die jingste und vielleicht furchtbarste Herrschaftsform [..], die Biirokratie
oder die Herrschaft, welche durch ein kompliziertes System von Amtern aus-
gelibt wird, bei der man keinen Menschen mehr, weder den Einen noch die
Wenigen, weder die Besten noch die Vielen, verantwortlich machen kann,

und die man daher am besten als Niemandsherrschaft bezeichnet.4®

Die Macht ist hier in der Tat gestaltlos, wie es Diirrenmatt dem modernen
Staat, der »uniiberschaubar, anonym, biirokratisch geworden« sei, attestiert
hatte: »Kreons Sekretire erledigen den Fall Antigone.« (WA 30, 60) Diese Ent-
wicklung hatte Diirrenmatt bereits unterhalb der Ost-West-Konfrontation
beobachtet — und paradoxerweise — an den totalitiren Regimen und Super-
michten. Bei einer solchen Niemandsherrschaft handelt es sich, so Arendt
weiter, um »die tyrannischste Staatsform, da es hier tatsichlich Niemanden
mehr gibt, den man zur Verantwortung ziehen kénnte.«** Wie eine Anleh-
nung an den Besuch der alten Dame, wie eine Variation der Theaterprobleme
klingt ihre Beschreibung solcher organisierten Verantwortungslosigkeit:
»Nun, wo alle schuldig sind, ist es keiner; gegen die Entdeckung der wirklich
Schuldigen oder Verantwortlichen, die MifRstinde abstellen konnten, gibt es

47 Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Ubers. von Gisela Uellenberg. Miinchen 1970,
S. 40f.

48 Ebd., S.39.

49  Ebd., S.39f.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

37


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Der abwesende Souveran

keinen besseren Schutz als kollektive Schuldbekenntnisse.«*® Der abwesende
Souverin — das bedeutet, dass es niemanden gibt, an den man sich wenden
oder gegen den man protestieren konnte: »Biirokratie ist diejenige Staats-
form, in welcher es niemanden mehr gibt, der Macht ausiibt; und wo alle
gleichermafien ohnmichtig sind, haben wir eine Tyrannis ohne Tyrannen.«**
Arendt stellt also einen Zusammenhang her zwischen der tyrannischen und
der biirokratischen Herrschaft: »Die Gewaltherrschaft bezweckt und erreicht
die Entmachtung der Gesellschaft, bis sie einer organisierten Opposition
nicht mehr fihig ist, und dies ist der Augenblick, wo der eigentliche Ter-
ror entfesselt werden kann. Die Tyrannis erzeugt die Ohnmacht, welche
dann totale Herrschaft ermoglicht.«** Allerdings betrifft die Biirokratie als
kollektive Verantwortungslosigkeit nicht nur autokratische, sondern auch
demokratische Gesellschaften. Sichtbare Macht — nicht Gewalt, die Arendt
als Gegenbegriff zur Macht versteht>? — ist hier als etwas Positives gedacht,
nimlich als Voraussetzung auch fiir die Zurechenbarkeit von Verantwortung.
Mit Blick auf Diirrenmatt ist diese Feststellung besonders wichtig, ist sein
Werk doch voll von Bildern der kollektiven Verantwortungslosigkeit, zu
denen auch das Motiv des Zufalls beziehungsweise des Unfalls gehért als ein
unabsichtliches und nicht-verantwortbares Geschehen.

2.4 Souveranitat und Ausnahmezustand
(Carl Schmitt, Giorgio Agamben)

Fiir das 19. Jahrhundert konstatiert Wilhelm Hennis eine »fortschreitende[]
Formalisierung des Souverinititsbegriffes«, dessen »abstrakte Erhohung [...]

50 Ebd,S. 65.
51 Ebd, S. 80.
52 Ebd,S.s56.

53  Ebd.,S.36. Die Annahmen einer Identitdt von Macht und Gewalt basieren nach Arendt
aufeiner letztlich absolutistischen Staatsvorstellung: Sie seien »die logische Folge des
absoluten Machtbegriffs, der den Aufstieg des souverdnen europdischen National-
staats begleitete, dessen fritheste und immer noch grofte Reprasentanten Jean Bodin
und Thomas Hobbes sind«, und deckten sich zudem »mit den Begriffen, die seit dem
griechischen Altertum dazu dienten, Staatsformen als Herrschaftsformen von Men-
schen tiber Menschen voneinander zu unterscheiden« (S. 39).

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

notwendig auch eine fortschreitende Entleerung zur Folge« habe.** Die Er-
gebnisse dieser Entwicklung, an deren Ende der Rechtswissenschaftler Hans
Kelsen stehe, seien zum einen »der Wegfall einer dem Souverinititsbegriff
zugehdrigen, auf eine Willenseinheit zuriickfithrbaren Entscheidungskom-
petenz, die iiber die rechtlich normierbaren Kompetenzen hinausgeht«, und
zum anderen »der Verlust eines Subjekts der Souverinitit.«*>

Man kann Carl Schmitts Politische Theologie (1922) als Antwort auf diese
Verdringung des Souverdns aus der Staatstheorie im 19. Jahrhundert und als
Versuch seiner Riickgewinnung verstehen. Im Zentrum stehen hier die De-
zision als souverdne Entscheidung sowie der Ausnahmezustand, in dem die
Dezision jenseits jeder normativen Bindung »selbst >rechtliche Kraft«® ge-
winne. Auch wenn der moderne Rechtsstaat durch die stetige Ausweitung des
Geltungsbereichs von Rechtsnormen, aber auch durch Gewaltenteilung, Pres-
sefreiheit und Biirgerrechte an der Beseitigung des Souverins arbeite, lisst
sich die Souverinitit Schmitt zufolge nicht vollig verdringen. Es liege in der
Natur der Ausnahme begriindet, so die Argumentationsfigur, dass sie durch
»eine generelle Norm, wie sie der normal geltende Rechtssatz darstellt«, nicht
erfasst werden kann: Nur der Ausnahmefall mache daher »die Frage nach dem
Subjekt der Souverinitit, das heiflt die Frage nach der Souverdnitit iiber-
haupt, aktuell.<*? Er ist der Zustand, in dem das Recht keine Anwendung
findet, so dass sich der Staat als Ordnung ohne Rechtsnorm zeigt. In die-
sem Sinne konstatiert Schmitt denn auch, dass die Souverinitit »nicht als
Zwangs- oder Herrschaftsmonopol, sondern als Entscheidungsmonopol ju-
ristisch zu definieren ist«, als Entscheidung dariiber, »ob der extreme Notfall
vorliegt« und »was geschehen soll, um ihn zu beseitigen.«*® Genau das driickt
sich in seiner berithmten Formel aus: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahme-
zustand entscheidet.«*”

54  Wilhelm Hennis: Das Problem der Souverénitét. Ein Beitrag zur neueren Literaturge-
schichte und gegenwirtigen Problematik der politischen Wissenschaften (1951). Mit
einem Vorwort von Christian Starck. Tiilbingen 2003, S.13 u. 14.

55  Ebd., S.34.

56  Ebd.,S. 41.

57  Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit. 10. Aufl.
Berlin 2015, S. 13 u. 14.

58 Ebd. S.19u.14.

59  Ebd., S.13. In kritischer Auseinandersetzung mit Carl Schmitt hat Walter Benjamin in
seinem Trauerspiel-Buch die Funktion des Fiirsten im Barock darin bestimmt, den Aus-
nahmezustand »auszuschliefRen. Wer herrschtist schon im vorhinein daftr bestimmt,

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

39


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Der abwesende Souveran

Weil der Ausnahmezustand jenseits des Rechts liegt, sich in ihm Recht
und Ordnung trennen, ist die souverine Entscheidung iiber den Ausnahme-
zustand der Inbegriff der Entscheidung: »Die Entscheidung macht sich frei
von jeder normativen Gebundenheit und wird im eigentlichen Sinne abso-
lut.«®° Doch diirfen Norm und Entscheidung, Normalzustand und Ausnahme
nicht als vollige Gegenbegriffe gedacht werden. Dass sich die Entscheidung
nicht ganzlich beseitigen lisst, zeige sich nach Schmitt schon darin, dass je-
der konkrete Einzelfall nie komplett in der allgemeinen Rechtsnorm aufge-
he: »Es ist in der Eigenart des Normativen begriindet und ergibt sich daraus,
daf$ ein konkretes Faktum konkret beurteilt werden muf}, obwohl als Maf$stab
der Beurteilung nur ein rechtliches Prinzip in seiner generellen Allgemeinheit
gegeben ist.«®! So sehr man also auch versuche, die Entscheidung als souve-
ranes Element aus dem Recht zu verdringen, sie bleibt dessen irreduzibler
Bestandteil. Giorgio Agamben hat dieses Prinzip in seinem Buch Homo sacer
(1995) ausformuliert: »Die >souveridne« Struktur des Gesetzes, seine eigentiim-
liche und urspriingliche »Kraft, hat die Form des Ausnahmezustandes, in dem
Faktum und Recht ununterscheidbar sind (und dennoch dariiber entschieden
werden muf).« Diese Kraft des Gesetzes ist seine »reine Geltung«, das heilt der
bloe Umstand, »daf sich das Gesetz auf etwas bezieht.«®* Zwar sei die Ausnah-
me aus der Rechtsnorm ausgeschlossen, doch bleibt sie deshalb »nicht vollig
ohne Beziehung zur Norm« — »sie bleibt im Gegenteil mit ihr in der Form der
Aufhebung verbunden.«®? Das heifdt schlieflich: »In jeder Norm, die etwas
gebietet oder verbietet (zum Beispiel in der Norm, die den Mord verbietet)[,]
ist als vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des
Tatbestandes eingeschrieben« — so zum Beispiel »die Tétung eines Menschen

Inhaber diktatorischer Gewaltim Ausnahmezustand zu sein, wenn Krieg, Revolte oder
andere Katastrophen ihn herauffithren.«In den Blick kommt dabei auch die»Antithese
zwischen Herrschermacht und Herrschvermogen«: »Der Flrst, bei dem die Entschei-
dung Gber den Ausnahmezustand ruht, erweist in der erstbesten Situation, daR ein
Entschlufd ihm fast unmdglich ist.« Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauer-
spiels. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1978, S. 47f. u 52.

60  Schmitt: Politische Theologie, S.18.

61 Ebd.,S.37.

62  Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Ubers. von
Hubert Thiiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 37.

63 Ebd.,S.27.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

nicht als natiirliche Gewalt, sondern als souverine Gewalt im Ausnahmezu-
stand«.%*

So problematisch Carl Schmitt in vielerlei Hinsicht ist, der zur Zeit der
2. Auflage (1934) der Politischen Theologie zum zwischenzeitlichen >Kronjuris-
ten< des Dritten Reichs aufgestiegen ist, so ist doch nicht zu leugnen, dass
nicht nur seine Lehre vom Ausnahmezustand, sondern auch die in der Lek-
tiire von Diirrenmatts Winterkrieg in Tibet (s. Kapitel 4) besprochene Theorie
des Politischen eine wirkmichtige Etappe in der Geschichte politischen Den-
kens ist, die auch fir Souverinititsnarrative in der Literatur — etwa fiir Hugo
von Hofmannsthals Der Turm —von Bedeutung ist. Das gilt auch fiir die von
Schmitt beobachtete Analogie zwischen der zeitspezifischen Metaphysik und
herrschenden politischen Uberzeugungen, wie sich zum Beispiel an der zu-
nehmenden Immanenz von Herrschaft zeigt: »Zu dem Gottesbegriff des 17.
und 18. Jahrhunderts gehort die Transzendenz Gottes gegeniiber der Welt,
wie eine Transzendenz des Souverins gegeniiber dem Staat zu seiner Staats-
philosophie gehért. Im 19. Jahrhundert wird in immer weiterer Ausdehnung
alles von Immanenzvorstellungen beherrscht.«®> Auf solchen Immanenzvor-
stellungen beruhen, so Schmitt, auch die demokratischen oder rechtsstaat-
lichen Konzeptionen von Herrschaft, ob die Identitit von Regierenden und
Regierten, von Staat und Souverdnitit, Souverinitit und Rechtsordnung oder
Staat und Rechtsordnung.®® Nicht nur diese politischen Entwiirfe im Kontext
gekappter Transzendenz sind fir die literarischen Eigenwelten des Schwei-
zers Diirrenmatt relevant, sondern auch die Charakteristik des biirgerlichen
Liberalismus, die Schmitt mit dem nicht minder problematischen spanischen
Staatsphilosophen Juan Donoso Cortés aufstellt. Es handele sich bei der Bour-
geoisie um eine Klasse, »die alle politische Aktivitit ins Reden verlegt, in
Presse und Parlament«, und daher »einer Zeit sozialer Kimpfe nicht gewach-
sen« sei.®’

Interessant ist nun weniger diese Kritik des >ewigen Gesprichs« der bei-
den Parlamentarismus-Verichter, die Reinhart Koselleck noch in den 1950er
Jahren wiederholen wird (Kritik und Krise), sondern die Beschreibung des li-
beralen Konstitutionalismus und seines unentschiedenen Verhiltnisses zur

64 Ebd.,S.31.
65  Schmitt: Politische Theologie, S. 53.
66 Vgl.ebd.

67 Ebd,S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

4


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Der abwesende Souveran

Souverdnitit, versuche er doch, »den Koénig durch das Parlament zu para-
lysieren, ihn aber doch auf dem Thron zu lassen«, und begehe damit »die-
selbe Inkonsequenz, die der Deismus begeht, wenn er Gott aus der Welt aus-
schliefR¢, aber doch an seiner Existenz festhilt«.®® Eine solche Form transzen-
denter Unentschiedenheit pragt auch Diirrenmatts Werk, in dem abwesender
Souverin und entzogener Gott Bezugspunkte bleiben — und sei es nur in der
Verneinung. Man kann trotz Schmitts Antiliberalismus die Widerspriiche der
konstitutionellen Monarchie oder auch einer stark ausgepragten Prisidial-
demokratie in den Blick nehmen, die er unter Riickgriff auf reaktionire und
revolutiondre, aber auch biirgerliche Denker herausarbeitet. Insbesondere die
Bedeutung einer »Geldaristokratie« sowie die Einsicht, dass weder die »Sou-
veranitit des Kénigs noch die des Volkes«®® hier angestrebt ist, wire mit Blick
auf Diirrenmatt zu bedenken, dem die Macht der Finanzen ebenso wie die
Identitit von Regierenden und Regierten in der Schweiz noch in seiner Rede
auf Vaclav Havel Die Schweiz—ein Gefiingnis Anlass zu Kritik und beiffendem
Spott sind.

Als Modernediagnose weiter entfaltet wurde Schmitts Theorie der Souve-
rinitit, wie bereits angedeutet, von Giorgio Agamben, der den Souverinitits-
diskurs mit Michel Foucaults Konzept der Biopolitik kombiniert. Fiir Agam-
ben liegt »die urspriingliche Leistung der souverinen Macht« in der »Produktion ei-
nes biopolitischen Korpers«’®. Damit meint er die Betrachtung und Behandlung
des Menschen nicht als politisches oder soziales Wesen, sondern als nacktes
Leben. Auf dessen Ausschluss, so Agamben, basiert in der abendlindischen
Politik eigentlich das Gemeinwesen, das auf Biirger angewiesen ist, die als po-
litische Wesen mit Rechten und Pflichten ausgestattet sind. Demgegeniiber
sei das nackte Leben vom Gesetz ausgenommen und es kann daher getétet
werden, ohne dass ein Mord begangen wird.” Produziert wird das nackte
Leben, das Agamben nach einem altromischen Rechtsinstitut als homo sacer
bezeichnet, durch die souverine Macht. Beide — der Souverin und der homo
sacer — stellen daher an den »beiden duflersten Grenzen der Ordnung [...] zwei
symmetrische Figuren dar, die dieselbe Struktur haben und korreliert sind:
Souverin ist derjenige, dem gegeniiber alle Menschen potentiell homines sacri

68  Ebd.

69  Ebd.

70  Agamben: Homo sacer, S.16.
71 Vgl.ebd,, S. 93.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

sind, und homo sacer ist derjenige, dem gegeniiber alle Menschen als Souveri-
ne handeln.«’* Diese Beziehung von Souverin und homo sacer beziehungswei-
se die Produktion des homo sacer durch den Souverin in der fortwihrenden
Todesdrohung nennt Agamben den souverinen Bann.”® So griinde die souve-
rine Gewalt nicht — wie bei Hobbes — »auf einem Vertrag, sie griindet in der
ausschlieffenden EinschliefRung des nackten Lebens in den Staat.«7*

Es wird hier — im Anschluss an Schmitt — ein weiteres Mal klar, dass der
Ausnahmezustand, in dem »das nackte Leben zugleich von der Ordnung aus-
geschlossen und von ihr erfafit«’> wird, nicht als blofer Gegenbegriff zur
Rechtsordnung, als ihre »raumzeitliche Authebung«, zu verstehen ist. Er ist
»vielmehr eine komplexe topologische Figur, in der nicht nur Ausnahme und
Regel, sondern auch Naturzustand und Recht, das Draufien und das Drin-
nen ineinander iibergehen.«’® Daher stellt sich die Souverinitit »wie eine
Einverleibung des Naturzustandes der Gesellschaft dar« und daher »befindet
sich der Naturzustand nicht wirklich auflerhalb des némos, sondern enthilt
ihn virtuell.«”” Es ist also die Besonderheit des Ausnahmezustands, dass in
ihm das wahre Verhaltnis von Naturzustand und Rechtszustand, die »anfangs
voneinander getrennt erscheinen, sichtbar wird, nimlich dass »in Wirklich-
keit der eine sich im Innern des anderen befindet«, wobei — wenn »die Aus-
nahme dazu tendiert, zur Regel zu werden« — beide »absolut ununterscheid-
bar zusammen[fallen]«.”® Dies ist, so Agamben, im modernen Staat der Fall,
in dem das nackte Leben zunehmend zum Objekt der Politik wird und der
Notstand, da die grofRen staatlichen Strukturen in einen Prozess der Auf-
lsung geraten sind, zur Regel. Zu entdecken sei darin der Totalitarismus
des 20. Jahrhunderts: Alle Politik werde »Ausnahme«, wenn »Leben und Poli-
tik, die urspriinglich voneinander getrennt und durch das Niemandsland des

72 Ebd., S.94.

73 Vgl. ebd., S.39. Als Bild fir den Verbannten findet Agamben den Werwolf, der eben-
falls auf der Schwelle steht und der einen wie der anderen Sphire zuzurechnen ist:
»Der Werwolf, der sich im kollektiven Unbewuf3ten als hybrides Monster, das, halb
Mensch, halb Tier, halb in der Stadt und halb in der Wildnis lebt, niederschlagen soll-
te, ist also urspringlich die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft verbannt worden
ist.« (S.115)

74  Ebd., S.117.

75  Ebd., S.19.
76  Ebd.,S.48.
77 Ebd., S. 46.

78 Ebd,S.48.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

43


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Der abwesende Souveran

Ausnahmezustands miteinander verbunden waren, dazu tendieren, identisch
zu werden«.”

Als die Struktur, in welcher der Ausnahmezustand als Normalitit rea-
lisiert wird, nennt Agamben das Lager: »Einer Ordnung ohne Ortung (der
Ausnahmezustand, in dem das Gesetz aufgehoben ist) entspricht nun eine
Ortung ohne Ordnung (das Lager als dauerhafter Ausnahmeraum).«3° In ihm
ist »der menschliche Kérper von seinem normalen politischen Status losge-
16st«.8! Dies gilt fiir die nationalsozialistischen Konzentrationslager und die
Arbeitslager des Archipels Gulag, aber auch fir heutige rechtsfreie Riume,
in denen die Menschen als >nacktes Leben« zugleich in die Ordnung ein- und

von ihr ausgeschlossen sind.

2.5 Postsouveranitat

Neben solchen Konzepten wie der zunehmenden Indifferenz von Rechts- und
Naturzustand ist eine Auflésungserscheinung der Westfilischen Ordnung die
Entkoppelung von Staat und Souverinitit, weshalb fiir das ausgehende 20.
und beginnende 21. Jahrhundert der Begriff des postsouverinen Zeitalters in
Anschlag gebracht werden kann. Postsouveranitit meint, dass der Staat sei-
ne herausgehobene Stellung im globalen Machtgefiige eingebiifdt hat und zu
einem Akteur neben anderen, nichtstaatlichen Akteuren geworden ist.%2 Zu
denken ist dabei zum Beispiel an global agierende Wirtschaftskonzerne und
Nichtregierungsorganisationen, an die Auslagerung staatlicher Aufgaben an
private Firmen oder auch die Rolle privater Geldgeber bei der kreditgesteu-
erten Staatsfinanzierung.

79  Ebd., S.157.

80 Ebd., S.185.

81  Ebd., S.168.

82 »Die Konsequenz aus diesen Diagnosen der Dynamiken heutiger Nationalstaaten ist
daher die Feststellung, dass der klassische Souverinitdtsbegriff vollig neu zu fassen
oder, was folgerichtiger erscheint, ganzlich auf ihn zu verzichten ist, sofern sich an-
gesichts der Neuartigkeit der bestehenden Strukturen politischer und sozioékonomi-
scher Regulierung und Steuerung seine sachliche Unangemessenheit erwiesen hat.«
Olaf Asbach: Politische Herrschaft und Autonomie. Souverinitat bei Bodin, Hobbes
und Rousseadu, in: Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des Contrat social. De-
mokratie und Volkssouveranitit bei Jean-Jacques Rousseau. Wiesbaden 2013, S. 67-97,
hier S. 68.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Ein Symptom fiir das postsouverdne Zeitalter sind auflerdem die so ge-
nannten neuen Kriege, die den Staatenkrieg weitgehend abgelst haben. Die-
se neuen Kriege zeichnen sich nach der Analyse Herfried Manklers durch
die Entwicklungen der Entstaatlichung, Asymmetrierung und Autonomisie-
rung aus.®3 Dass sich der Krieg von staatlichen Akteuren emanzipiert, liegt
zum einen an den enormen Kosten, die der Staatenkrieg in Bezug auf das
hochtechnische Kriegsgerdt, aber auch die menschlichen Verluste mit sich
bringt. Hingegen sind die neuen Kriege — also Formen des Partisanenkriegs
und des Terrorismus — deutlich billiger und bringen den kriegfithrenden Par-
teien sogar Vermdogen ein: Es »bilden sich Kriegsékonomien aus, die kurz-
fristig durch Raum und Plinderungen, mittelfristig durch unterschiedliche
Formen von Sklavenarbeit und lingerfristig durch die Entstehung von Schat-
tendkonomien gekennzeichnet sind, in denen Tausch und Gewaltanwendung
eine untrennbare Verbindung eingehen.«34 Dabei profitieren die »Warlords
der neuen Kriege« auch »vom Zerfall vieler Staaten, die das Gewaltmonopol
nicht mehr aufrechterhalten oder iiberhaupt durchsetzen kénnen.«® Zum
anderen griinden die neuen Kriege in der »Entstehung weltpolitischer Asym-
metrien durch die offenkundig uneinholbare wirtschaftliche, technologische,
militirische und kulturindustrielle Uberlegenheit der USA«.5¢

Aus diesen Uberlegungen Miinklers zur Asymmetrie des Krieges, die aus
der zeitgeschichtlichen Position des beginnenden 21. Jahrhunderts formuliert
wurden, lisst sich auch eine Pointe in Bezug auf Diirrenmatt gewinnen. Denn
schon der Kalte Krieg hat den grofRen Staatenkrieg unmdéglich gemacht, wenn
dieser nicht als letzter, als apokalyptischer Krieg gefiihrt werden soll. Politi-
sche Auseinandersetzungen zwischen den Gromaéchten wurden auf Umwe-
gen ausgefochten. Bewaffnung der einen oder anderen Seite, Stellvertreter-
kriege, politische Destabilisierung oder Partisanenkrieg an der Peripherie wa-
ren die Antworten auf den unmoglich gewordenen grofRen Krieg. Dies kann
nun auch auf das Ende des Kalten Krieges bezogen werden: »Das sich ab-
zeichnende Ende der GrofRen Kriege ist nicht gleichbedeutend mit dem Ein-
tritt in den ewigen Frieden, wie manche gehofft haben, sondern geht mit
einer Ausbreitung Kleiner Kriege einher.«37 Bedenkt man diese Entwicklung,

83  Vgl. Herfried Miinkler: Die neuen Kriege. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2010, S. 10f.
84 Ebd,S.29.
85 Ebd,S.161.
86 Ebd,S.s3.
87 Ebd,S.62.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

45


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Der abwesende Souveran

so wird verstandlich, weshalb Diirrenmatt vom unsichtbaren Staat spricht
im Angesicht der Supermichte. Die neuen Kriege sind Anzeichen eines post-
souverdnen Zeitalters, sofern sie nicht mehr durch tendenziell gleichgeord-
nete staatliche und souverine Akteure gefithrt werden, sondern in den Zwi-
schenrdumen zwischen Staaten und Privatakteuren. Seinen Ausdruck findet
dieser Umstand heute zum Beispiel in der Auslagerung militirischer Aufga-
ben an private Sicherheitsfirmen, aber auch im zunehmenden Einsatz von
Kampfdrohnen, der die staatliche Gewalt an die Logik der neuen Kriege an-
passen soll.

Dazu kommt schliefilich die Eigengesetzlichkeit der neuen Kriege, die »ir-
gendwie« beginnen und »irgendwann« enden, ohne dass eine beteiligte Seite
angeben kénnte, »welche Zwecke und Ziele mit den kriegerischen Mitteln ver-
folgt werden sollen.«3® Die neuen Kriege zeigen die Ohnmacht der Staaten
auch in dem Unvermdogen, solche Kriege zu beenden oder zu verhindern. Sie
sind »Staatszerfallskriege, die zerstorte Gesellschaften ohne tragfihige Zu-
kunftsperspektive erzeugenc, so dass der Frieden »nicht einlésen« kann, was
»der Krieg versprochen hat.«3? Kurz vor seinem Tod dufert Diirrenmatt eine
Einsicht, die vor diesem Hintergrund nicht weiser formuliert werden konnte:
»Der Friede ist das Problem, das wir zu l6sen haben, denn der Krieg entsteht
aus dem nicht bewiltigten Frieden.«*°

Wendy Brown hat den uniibersichtlichen Weltzustand am Beginn des
21. Jahrhunderts paradoxerweise und doch hochst sinnfillig anhand der
Omniprisenz von Mauern, Ziunen und anderen Befestigungs- und Be-
grenzungsanlagen beschrieben. Dabei bezieht sie sich unter anderem auf
die US-amerikanisch-mexikanische Grenze, die israelischen Grenzanlagen
zu den Palistinensergebieten sowie die befestigte europiische Grenze auf
nordafrikanischem Boden. Man konnte denken, dass solche Mauern und
Ziune die Souverinitit von Staaten und die Handlungsfihigkeit staatlicher
Institutionen anzeigen. Doch Browns These lautet im Gegenteil, dass die zu-
nehmende Sichtbarkeit befestigter Grenzen mit einem Souverinititsverlust
der Staaten einhergeht, dass also »Mauern schwindende Souveranitit nicht

88 Ebd., S. 60.

89  Ebd., S.135u.142.

90  Friedrich Dirrenmatt: Dirrenmatt tiber Diirrenmatt: sMan wird immer mehr eine Ko-
médie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Gesprache.
Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993, S.11-27, hier S.17.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

nur anzeigen, sondern den Prozess ihres Schwindens beschleunigen«.”
Das leuchtet schon deshalb ein, weil sie »nicht als Verteidigungsstellungen
gegen mogliche Angriffe von anderen souverinen Staatenc, sondern »gegen
nichtstaatliche transnationale Akteure wie Individuen, Gruppen, Bewe-
gungen, Organisationen und Wirtschaftszweige« errichtet werden - zum
Beispiel Terrorismus, Schmuggel, Flucht oder Migration.®* Mauern sind also
Ausdruck einer Entkoppelung von Staatlichkeit und Souverinitit: »Staaten
herrschen oder befehlen nicht, sondern reagieren auf die Bewegungen und
Imperative des Kapitals wie auch anderer globaler Phinomene, die vom
Klimawandel bis zu transnationalen Terrornetzwerken reichen.«*?

Das bedeutet jedoch nicht, dass Souverinitit selbst verschwunden wire.
Die Rede von der >postwestfilischen Ordnung« meint vielmehr, dass die Welt-
ordnung der staatlichen Souveranitit, die durch den Westfilischen Frieden be-
griindet worden war, zwar noch prigend fiir unsere Zeit, aber doch voriiber
ist. In dieser postwestfilischen Ordnung identifiziert Brown als souverine
Michte nun weltweite Kapitalstrome und den globalen (religiés begriindeten)
Terrorismus, die beide »ohne spezifische Jurisdiktion oder Einhegung und so-
gar ohne das Versprechen auf Einschlieffung oder Schutz« seien.”* Angesichts
dieser »zunehmend entgrenzten und unkontrollierten Weltordnung stellen
Mauern eine Einhegung dar, die iiber den blofen Schutz vor gefihrlichen
Eindringlingen hinausgeht und stattdessen die psychische Nichthandhabbar-
keit des Lebens in einer solchen Welt betrifft.«®> Dort also, wo der Staat am
sichtbarsten zutage tritt — in der Begrenzung des eigenen Gebiets als seines
Zustandigkeitsbereichs —, dort lisst sich gerade seine Schwiche beobachten.

2.6 Zwischenfazit

Nimmt man die verschiedenen Konzeptionen von Souverdnitit in den Blick,
so lassen sich drei zentrale Elemente der Souverinititstheorie entdecken: Re-
prasentation, Exzeption und Dezision. Unter Reprisentation verstehe ich den

91 Brown: Mauern, S. 11.

92  Ebd,S. 41.
93  Ebd, S.111.
94  Ebd,S.117.

95 Ebd., S.183.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—

47


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Der abwesende Souveran

symbolischen Aspekt der Souverdnitit als den sichtbaren Ausdruck der herr-
schenden Ordnung und des staatlichen Gewaltmonopols. Auch in Diirren-
matts politischem Denken ist die Sichtbarkeit des Staates von zentraler Be-
deutung. Exzeption meint die Rolle der Ausnahme im Souverdnitatsparadig-
ma, und zwar im doppelten Sinne: Zum einen ist der Souveridn als héchs-
ter Wille im Staat selbst von exzeptioneller Bedeutung. Als iibermenschlich-
iibermachtige Figur ist er — ob als Einzelherrscher oder als Volk — auch als
weltliche Variante des tiber allem stehenden Gottes begriffen worden. In post-
absolutistischen Zeiten hat man sich besonders iiber die Frage seiner Einhe-
gung in einem gewaltenteiligen System der Checks and Balances Gedanken ge-
macht. Zum anderen wurde der Souverdn als jene Instanz gedacht, die tiber
die Ausnahme entscheidet, also festlegt, wann Recht und Gesetz keine An-
wendung finden und was in diesem Ausnahmefall zu entscheiden ist. Dies
fuhrt zum dritten Element: zur Dezision. Diese bezieht sich nicht nur auf die
vormoderne Vorstellung des Souverins als des obersten Richters, der iitber To-
desurteile und Gnadenrecht verfiigt, sondern auch auf das bereits angespro-
chene Entscheidungsmonopol im Ausnahmezustand. In Ditrrenmatts Werk
findet sich eine Fiille von Bildern und Narrativen eines Ausnahmezustands,
der zum Normalzustand geworden ist, und von prekiren Souverdnen, die ei-
ner Ordnung nicht mehr zur Geltung verhelfen konnen. Die genannten drei
Elemente der Souverinitit sind in Ditrrenmatts Welten also aufgehoben.

https://dol.org/10.14361/9783830460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

