
2. Souveränität – Postsouveränität

Der Begriff der Postsouveränität beschreibt einen Zustand, in dem das

Gemeinwesen, der Staat, als politisches Bezugs- und Ordnungsmodell nicht

mehr garantiert oder zumindest nicht länger allein gültig ist. Oftmals reagie-

ren die Staaten lediglich auf globale, grenzüberschreitende Phänomene und

haben alle Mühe, in einer postsouveränen Welt handlungsfähig zu bleiben.

Private Akteure treten in vielen Bereichen als Konkurrenten der Staaten

auf, die globalisierte und zunehmend digitalisierte Wirtschaft entzieht sich

staatlicher Souveränität, die wesentlich auf ein bestimmtes geographisches

Gebiet begrenzt ist. Wie der Begriff der Postsouveränität zum Ausdruck

bringt, bleibt das Modell der Souveränität allerdings der Bezugspunkt.

Wendy Brown hat dies für den Begriff postwestfälisch in einer Weise beschrie-

ben, die ohne weiteres auch für postsouverän in Anschlag gebracht werden

kann – nicht nur in heuristischer Weise, sondern auch, weil die Westfälische

Ordnung nichts anderes als das Zeitalter der Souveränität bezeichnet:

Die Vorsilbe ›post‹ zeigt vielmehr eine Formation an, die dem, dem sie vor-

angestellt wird, zwar zeitlich nachgeordnet, aber nicht enthoben ist. ›Post‹ si-

gnalisiert eine sehr konkrete Situation des Vorüberseins, in der das, was ver-

gangen ist, nicht zurückgelassenwird, sondern imGegenteil eine Gegenwart

unweigerlich prägt oder sogar dominiert, die trotzdem auch in irgendeiner

Weise mit dieser Vergangenheit gebrochen hat.1

Die Voraussetzung, um über Postsouveränität sprechen zu können, ist al-

so die Rekapitulation dessen, was Souveränität bedeutet und in welcher

politischen Situation dieses wirkmächtige Konzept entwickelt worden ist.

Selbstverständlich waren Fragen nach dem Gemeinwesen und nach gerechter

1 Wendy Brown: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Souveränität.

Übers. von Frank Lachmann. Berlin 2018, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Der abwesende Souverän

Herrschaft Gegenstand der politischen Ideengeschichte seit Platons norma-

tiver Staatslehre in der Politeia und Aristoteles’ Systematik von Herrschafts-

formen in der Politik, in der die Frage nach der obersten Staatsgewalt (kýrion

tēs póleōs) ganz explizit gestellt wird.2 Das Souveränitätskonzept der Neuzeit

aber ist vor dem Hintergrund einer Konkurrenzsituation von Herrschaft

entstanden – derjenigen zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft

(Kaiser und Papst) und derjenigen zwischen weltlichen Herrschern (Kaiser,

König und Kurfürsten).3 Zwar wird der Fachbegriff »›souverain‹ seit dem

13. Jh. in Frankreich, im 14. Jh. auch in England verwendet«, und zwar als

eine Art der Entscheidungskompetenz oder Zuständigkeit;4 systematisch

ausgearbeitet wurde er jedoch erst in der frühen Neuzeit ab der zweiten

Hälfte des 16. Jahrhunderts. Mit ihm hat sich auch der (National-)Staat als

das Ordnungsmodell des Westfälischen Zeitalters durchgesetzt.

2 Aristoteles fragt, wer »die oberste Gewalt im Staat besitzen« soll (Arist. pol. 1281a),

und kommt nach demDurchdenken der verschiedenenMöglichkeiten zu demSchluss,

»daß die oberste Staatsgewalt den Gesetzen (nómos) zukommen muß, vorausgesetzt,

daß diese wohlgeordnet sind, der Regierende (árchōn) aber, mag er einer sein oder

mehrere, nur über das Gewalt haben soll, was die Gesetze nicht genau zu bestimmen

vermögen, weil nicht leicht über alles sich zutreffende allgemeine Regeln geben las-

sen.« (Arist. pol. 1282b) Man könnte vorgreifend sagen: Er soll also über die Ausnahme

befinden. Zit. dt. Übersetzung: Aristoteles: Politik. Auf der Grundlage der Bearbeitung

von Nelly Tsouyopoulos und Ernesto Grassi neu hg. von Ursula Wolf. Nach der Übers.

von Franz Susemihl, mit Einleitung, Bibliographie und zusätzlichen Anm. von Wolf-

gang Kullmann. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2014, S. 148 u. 153.

3 Vgl. HerfriedMünkler, Grit Straßenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte. Ei-

ne Einführung. Unter Mitarbeit von Vincent Rzepka und Felix Wassermann. München

2016, S. 126f.

4 Helmut Quaritsch: Souveränität [Art.], in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer (Hg.): His-

torisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 9. Darmstadt 1995, Sp. 1104-1109, hier Sp.

1104. Dort heißt es weiter: »Wer souverän ist, entscheidet letztinstanzlich, z.B. als Ba-

ron, aber auch als königlicher Amtsträger oder als Gericht. Der König ist besonders als

oberster Richter souverän, aber nur, soweit seine Zuständigkeiten reichen, die gele-

gentlich selbst als ›souverenetes‹ bezeichnet werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 27

2.1 Souveränität in der frühen Neuzeit
(Jean Bodin, Thomas Hobbes)

Das frühneuzeitliche Konzept der Souveränität war eine Antwort auf die an-

haltenden, von konfessionellen Konflikten dominierten Bürgerkriege im Eu-

ropa des 16. und 17. Jahrhunderts. Es ist bei Jean Bodin nicht weniger als bei

Thomas Hobbes Begründungsfigur des absolutistischen Staates, der innere

Unruhen und gewalttätige Ausschreitungen durch die Errichtung eines sou-

veränen Monopols über Gewalt und Gesetze zu beenden verspricht, dem fol-

gerichtig allerdings auch die Teilung von Macht in einem politischen System

der Checks and Balances fremd ist.

Jean Bodin, der das Konzept der Souveränität in seinen Sechs Büchern über

den Staat (1576) vor dem Hintergrund der Religionskriege in Frankreich, die

ihren Höhepunkt 1572 in der Bartholomäusnacht finden, in die politische

Ideengeschichte eingebracht hat, bestimmt das Hauptmerkmal des souve-

ränen Fürsten als Befugnis und Vermögen, »der Gesamtheit und den einzel-

nen das Gesetz vorschreiben zu können […], ohne auf die Zustimmung ei-

nes Höheren, oder Gleichberechtigten oder gar Niedrigeren angewiesen zu

sein.«5 Dass der Souveränität »jede Begrenzung hinsichtlich der Machtbe-

fugnis, der Aufgabenstellung oder ihrer Dauer fremd« ist,6 soll jedoch weder

eine Willkür- noch eine Gewaltherrschaft bedeuten. Vielmehr schwebt Bodin

eine »am Recht orientierte souveräne Regierungsgewalt«7 vor, die überhaupt

Rechtssicherheit nach innen und zwischenstaatliche Verträge nach außen ga-

rantieren kann. Mit der ihm zugesprochenen Aufgabe, religiösen Frieden im

Land zu stiften, steht der Souverän in »unabhängiger, gleichsam ›schieds-

richterlicher‹ Position über den Konfessionen«, worin gar ein »Plädoyer Bo-

dins für religiöse Toleranz« gesehen wurde: »Seiner Auffassung nach hängt

die staatliche Ordnung zwar unmittelbar von den Gesetzen Gottes ab, nicht

aber von einer bestimmten Religion bzw. Konfession.«8

5 Jean Bodin: Sechs Bücher über den Staat. Buch I–III. Übers. und mit Anm. von Bernd

Wimmer. Eingeleitet und hg. von P.C.Mayer-Tasch.München 1981, S. 292. Der Souverän

sei »niemandem außer Gott Rechenschaft schuldig.« (S. 207)

6 Ebd., S. 206.

7 Ebd., S. 205.

8 Claudia Opitz-Belakhal: Ambivalenzen undWidersprüche. Jean Bodins Souveränitäts-

konzept im historischen Kontext, in: Samuel Salzborn, Rüdiger Voigt (Hg.): Souveräni-

tät. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 42-60, hier

S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Der abwesende Souverän

Die Idee der Souveränität, die den Staat um eine Zentralgewalt ordnet

und nach effizienten Formen rationaler Herrschaft verlangt,9 hat zur Eta-

blierung eines Systems souveräner Nationalstaaten in Europa seit dem 17.

Jahrhundert beigetragen, das man in Anlehnung an den Frieden von Münster

und Osnabrück, der den Dreißigjährigen Krieg (1618-1648) beendet, gemein-

hin als Westfälische Ordnung bezeichnet: »Fortan beruhte das europäische

Staatensystem, das Westfälische System, auf dem Prinzip der ›Gleichheit‹,

besser gesagt: der Gleichwertigkeit der Staaten. Jeder Fürst, auch der Herr-

scher eines kleinen Landes, konnte – z.B. aus dynastischen Gründen – einem

anderen Fürsten denKrieg erklären.«10 Diese äußere Souveränität eines Staa-

tes hat zwei positive Effekte: Zum einen garantiert sie »die Unverbrüchlich-

keit des Staatsterritoriums undmacht damit die dauerhafte Gewähr von Frei-

heitsrechten überhaupt erst möglich.«11 Zum anderen ermöglicht sie ein zwi-

schenstaatliches Recht und trägt zu einer Ordnung auf internationaler Ebene

bei, in der sich die souveränen Staaten als Gleiche erkennen können.

Fünfundsiebzig Jahre nach Bodins Sechs Büchern über den Staat hatThomas

Hobbes mit dem Leviathan (1651) eine wirkmächtige Staatslehre zur Begrün-

dung souveräner Herrschaft vorgelegt, die insbesondere mit ihrer Naturzu-

standserzählung vom Kampf aller gegen alle und ihrer Vertragstheorie in die

politische Philosophie, aber auch in das kulturelle Gedächtnis eingegangen

ist. Auch bei Dürrenmatt ist der Naturzustand als bellum omnium contra omnes

von besonderer Bedeutung,wie sich in den Lektüren seiner Texte zeigenwird.

Hobbes’ Ursprungserzählung geht von einem Naturzustand aus, in dem sich

die Menschen gegenseitig feind sind. Solange es keine öffentliche Macht gibt,

»die sie alle in Schrecken hält«, befinden sich die Menschen in einem »Krieg

9 SieheMünkler, Straßenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte, S. 133: »MitMi-

litär und Bürokratie entstand ein Erfüllungsstab, auf dessen Loyalität sich der Souve-

rän, wer auch immer er war, verlassen können musste und der gleichzeitig die erfor-

derlicheKorruptionsresistenz aufzubringenhatte, umdenStaat als souveränenAkteur

durchzusetzen und im Spiel zu halten.«

10 Rüdiger Voigt: Souveränität und Krieg. Alle Staaten sind gleich, abermanche sind glei-

cher, in: Souveränität. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen, S. 127-146,

hier S. 129.

11 Samuel Salzborn, Rüdiger Voigt: Souveränität. Theoretische und ideengeschichtli-

che Reflexionen, in: Souveränität. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen,

S. 13-22, hier S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 29

eines jeden gegen jeden«12, wobei Hobbes als Hauptursachen für Konflikte

in der Natur des Menschen die Konkurrenz, die Unsicherheit und die Ruhm-

sucht nennt. Die Einführung des Gemeinwesens und die Unterwerfung unter

den Souverän entspringen also der Angst vor der Gewalt der anderen und dem

Wunsch nach Selbsterhaltung.

Das Gemeinwesen beziehungsweise den Staat fasst Hobbes in die Alle-

gorie eines künstlichen Menschen. In ihm ist die Souveränität »eine künst-

liche Seele«, die »dem ganzen Körper Leben und Bewegung«13 verleihe. Die

Gesundheit des Körpers parallelisiert Hobbes mit der Eintracht der Gesell-

schaft, Krankheit mit Aufruhr und Todmit Bürgerkrieg.14 Damit ebensolcher

Aufruhr und Bürgerkrieg vermieden werden, schließen die Menschen unter-

einander einen Vertrag und schaffen das Gemeinwesen »zu dem Zweck, daß es

ihrer aller Stärke und Mittel, wie es ihm vorteilhaft erscheint, für ihren Frieden und

ihre gemeinsame Verteidigung gebraucht.« Der Souverän ist derjenige, der »diese

Person verkörpert«, – und »jeder andere ist sein Untertan.«15

Alle Argumentation Hobbes’ zielt darauf ab, eine Machtteilung und den

mit einer ungeklärten Machtfrage verbundenen möglichen Bürgerkrieg zu

verhindern: »Wenn ein Reich mit sich selbst uneins wird, kann es nicht bestehen.«16

Sowohl der Naturzustand als auch das Bild des Gemeinwesens als des »gro-

ßen Leviathan« und als des »sterblichen Gottes«17 sind eindrucksvolle Allegorien

undDenkfiguren, die demZweck dienen, ungeteilteMacht zu begründen und

Chaos zu verhüten. Die Souveränität ist vor diesem Hintergrund auch »ein

Produkt politischer Einbildungskraft«, das »seit der Illustration des Frontispi-

zes von Hobbes’ Leviathan mit dem Bild des Körpers und der Verkörperung

einer übermenschlichen Macht verbunden [ist], die als Garant sozialen Frie-

dens und politischer Freiheit gilt.«18

Hobbes gesteht den Untertanen im Staat Freiheit in jenen Dingen zu, die

der Souverän nicht geregelt hat, »wie zumBeispiel die Freiheit, zu kaufen und

12 Thomas Hobbes: Leviathan. Übers. von Jutta Schlösser. Mit einer Einführung und hg.

von Hermann Klenner. Hamburg 1996, S. 104.

13 Ebd., S. 5.

14 Ebd.

15 Ebd., S. 145.

16 Ebd., S. 154.

17 Ebd., S. 145.

18 Rebekka A. Klein, Dominik Finkelde: Einleitung, in: Diess. (Hg.): Souveränität und

Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginären. Freiburg, München 2015, S. 9-18,

hier S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Der abwesende Souverän

zu verkaufen und andere Verträge miteinander abzuschließen, ihren eigenen

Wohnsitz, ihre eigene Ernährung, ihren eigenen Beruf zu wählen und ihre

Kinder so zu erziehen, wie sie es für richtig halten und dergleichen.«19 Dies

sind Freiheiten, die im Hobbesschen Naturzustand nicht garantiert sind. So

schließen sich individuelle Freiheit und die Macht des Souveräns nicht ge-

genseitig aus: Die Menschen verzichten beispielsweise auf die Freiheit zur

Gewaltanwendung, um ihre individuellen Interessen durchzusetzen, doch sie

gewinnen die Freiheit, sich anderen Dingen zuwenden zu können als dem

Kampf eines jeden gegen jeden: »Hobbes hat seine Leser also davon über-

zeugen wollen, daß Gehorsam gegenüber dem Souverän, wer auch immer er

ist, die geeignetste Form sei, die eigenen Interessen zu verfolgen. Dabei hat

er nicht an den Altruismus und die Opferbereitschaft der Bürger appelliert,

sondern im Gegenteil auf deren wohlverstandenes Eigeninteresse gesetzt«20.

In dieser Konzeption erscheint Sicherheit nicht als Gegenbegriff, sondern als

Voraussetzung von Freiheit. Doch lässt sich auch eingedenk dieser zentralen

Dialektik von Freiheit und Sicherheit nur konstatieren, dass Hobbes’ Konzept

des absoluten Staates, der keine Gewaltenteilung und kein System derMacht-

kontrolle kennt,mit dem demokratischen Verfassungsstaat unvereinbar ist.21

Für die Entstehung moderner Staatlichkeit ist das Souveränitätsparadig-

ma der frühen Neuzeit insofern entscheidend, als sich der moderne Staat

durch die Existenz einer Zentralgewalt auszeichnet, die, wie es in Max We-

bers Vortrag Politik als Beruf (1919) heißt, durch die Enteignung von »selbst-

ständigen ›privaten‹ Träger[n] von Verwaltungsmacht […] in dieWege geleitet

wird.« Dies hat zur Folge, dass »tatsächlich in einer einzigen Spitze die Ver-

fügung über die gesamten politischen Betriebsmittel zusammenläuft, kein

einziger Beamter mehr persönlicher Eigentümer des Geldes ist, das er ver-

ausgabt, oder der Gebäude, Vorräte, Werkzeuge, Kriegsmaschinen, über die

er verfügt.«22 Souveräne Herrschaft ist also auf rationale Herrschaft ange-

wiesen, so dass der Staat »ein anstaltsmäßiger Herrschaftsverband ist, der

innerhalb eines Gebietes die legitime physische Gewaltsamkeit als Mittel der

19 Hobbes: Leviathan, S. 180.

20 Herfried Münkler: Thomas Hobbes. Frankfurt a.M., New York 1993, S. 15.

21 Allerdings erlischt nach Hobbes »die Verpflichtung der Untertanen gegen den Souve-

rän«, sobald dieser sie nicht mehr schützen kann: »Denn das Recht, das die Menschen

von Natur aus haben, sich selbst zu schützen, wenn niemand anders sie zu schützen

vermag, kann durch keinen Vertrag aufgegeben werden.« Hobbes: Leviathan, S. 187.

22 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 31

Herrschaft zumonopolisierenmit Erfolg getrachtet hat und zu diesem Zweck

die sachlichen Betriebsmittel in der Hand seiner Leiter vereinigt, die sämt-

lichen eigenberechtigten ständischen Funktionäre aber, die früher zu Eigen-

recht darüber verfügten, enteignet und sich selbst in seiner höchsten Spitze

an deren Stelle gesetzt hat.«23 Die politische Philosophie der Aufklärung wird

im Gefolge der Etablierung eines solchen staatlichen Gewalt- und Verwal-

tungsmonopols das Souveränitätskonzept eher im Hinblick darauf betrach-

ten, wie diese monopolisierte Macht nunmehr verteilt und kontrolliert oder

an das Gemeinwohl rückgebunden werden kann. An die Stelle der Zähmung

von Gewalt durch den souveränen Herrscher innerhalb der Gesellschaft tritt

die Zähmung des Herrschers selbst.

2.2 Souveränität in der Aufklärung
(Charles de Montesquieu, Jean-Jacques Rousseau)

Am Beginn seiner Schrift zum Geist der Gesetze (1748) kommt Charles de Mon-

tesquieu auf denNaturzustand zu sprechen, den er allerdings auf andereWei-

se als Hobbes imaginiert. Statt sich in einem Krieg aller gegen alle zu befinden,

würde der Mensch im Naturzustand »anfänglich nur seine Schwäche spüren

und wäre von äußerster Furchtsamkeit.«24 Diese Furcht würde die Menschen

zunächst »zur Flucht voreinander veranlassen. Sie würden aber bald zur An-

näherung aneinander bewogen, wenn sie aus den Gebärden errieten, daß die

Furcht gegenseitig ist.« Hingegen sei es nicht vernünftig, bereits imNaturzu-

stand von Herrschaft und Unterjochung zu sprechen: Erst durch die Gesell-

schaft finde der Mensch »Gründe zu gegenseitigem Angreifen und Verteidi-

gen.«25 Denn das natürliche »Gefühl ihrer Schwäche« verlieren die Menschen

nur in der Vergesellschaftung. Dies gilt sowohl nach außen als auch nach in-

nen:

Jede Einzelgesellschaft fühlt bald ihre Stärke. Das erzeugt zwischen Nati-

on undNation einen Kriegszustand. Innerhalb jeder Gesellschaft fangen die

einzelnen an, ihre Stärke zu fühlen. Sie versuchen, die Hauptvorteile die-

ser Vergesellschaftung zu ihren Gunsten auszunutzen. Das schafft zwischen

23 Ebd., S. 13.

24 Charles-Louis de Secondat, Baron de la Brède et de Montesquieu: Vom Geist der Ge-

setze. Auswahl, Übers. und Einleitung von Kurt Weigand. Stuttgart 2011, S. 101.

25 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Der abwesende Souverän

den einzelnen einen Kriegszustand. Diese beiden Arten des Kriegszustands

veranlassen die Einführung von Gesetzen unter den Menschen.26

Hatte Hobbes mit seiner Konzeption des Naturzustands die Notwendigkeit

des Souveräns begründet, der Aufruhr und Bürgerkrieg im Land zu beenden

imstande sei, so dientMontesquieu sein gegenteiliges Naturzustandskonzept

der Begründung einer notwendigen Herrschaft des Gesetzes.

Noch entscheidender für die Geschichte des Souveränitätsparadigmas ist

allerdings die hier geforderte Gewaltenteilung, der zufolge die legislative, exe-

kutive und richterliche Befugnis nicht in derselben Hand vereint sein dürfen.

Es ist dies eine Forderung, die dem Grundbegriff der Souveränität als der

höchsten und unbeschränkten Entscheidungsbefugnis entgegensteht: »So-

bald in ein und derselben Person oder derselben Beamtenschaft die legislati-

ve Befugnis mit der exekutiven verbunden ist, gibt es keine Freiheit. Es wäre

nämlich zu befürchten, daß derselbe Monarch oder derselbe Senat tyranni-

sche Gesetze erließe und dann tyrannisch durchführte.«27 Ebenso verhielte es

sich bei der fehlenden Trennung der Gerichtsbarkeit von der Legislative und

der Exekutive. In dem einen Fall wäre der Richter der Gesetzgeber, in dem

anderen Fall hätte er »die Zwangsgewalt eines Unterdrückers«.28 In keiner

Weise mit dem Souveränitätskonzept der frühen Neuzeit vereinbar heißt es:

»Alles wäre verloren, wenn ein und derselbe Mann beziehungsweise die glei-

che Körperschaft […] drei Machtvollkommenheiten ausübte: Gesetze erlassen,

öffentliche Beschlüsse in die Tat umsetzen, Verbrechen und private Streitfälle

aburteilen.«29 Das Konzept des unbeschränkten Herrschers – und damit des

Souveräns nach frühneuzeitlichem Muster – führe zu nichts anderem als zu

einer Despotie.

Jean-Jacques Rousseau entwirft in seiner Lehre vom Gesellschaftsvertrag

(1762) das Konzept der Souveränität als Ausübung des Gemeinwillens. Wie

Hobbes geht auch Rousseau davon aus, dass die Gesellschaftsordnung auf

eine Übereinkunft gegründet ist. Das unterscheidet sie von der Familie, wel-

che die einzige natürliche Gemeinschaft sei, da die Menschen im Kindesalter

ohne sie nicht lebensfähig wären. Dass Rousseau die Gesellschaftsordnung

im Unterschied zur Familie nicht naturalisiert, liegt darin begründet, dass er

Formen der Knechtschaft damit ebenfalls als nicht-natürlich ausweisen kann.

26 Ebd., S. 102.

27 Ebd., S. 216f.

28 Ebd., S. 217.

29 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 33

Der berühmte Satz in seinem Text zum Gesellschaftsvertrag lautet demgemäß:

»Der Mensch wird frei geboren, aber überall liegt er in Ketten.«30 Wenn nun

kein Mensch »von Natur aus einen Machtanspruch über seinesgleichen« ha-

be, »bleiben nur die Vereinbarungen als Grundlage einer jeden legitimen Au-

torität unter den Menschen übrig.«31 Wo Übereinkunft fehlt, herrscht Un-

recht. Daher steht Rousseau auch dem Argument skeptisch gegenüber, dass

ein Despot »seinen Untertanen die bürgerliche Ruhe« sichere – also den ge-

fürchteten Bürgerkrieg beendet. Denn was hätten die Menschen von diesem

Frieden untereinander, »wenn die Kriege, die sein Ehrgeiz ihnen aufhalst,

wenn seine unersättliche Habsucht und die Kungeleien seiner Minister sie

mehr bedrücken als ihre eventuellen Meinungsverschiedenheiten?«32 Rous-

seau hat, wenn er sich mit dem Souveränitätskonzept beschäftigt, also nicht

primär das innergesellschaftliche Gewaltpotenzial im Bick, das ein oberster

und mit umfassenden Machtbefugnissen ausgestatteter Herrscher vermeint-

lich vor dem Ausbruch bewahrt, sondern die Gewalt, die mit vollkommener

Herrschaft ausgeübt wird und aus freien Menschen Knechte mache.

Ähnlich wie Hobbes fasst auch Rousseau das Gemeinwesen in das Bild

des menschlichen Körpers – allerdings ist hier der Begriff des Willens von

entscheidender Bedeutung: »Jeder von uns unterstellt gemeinschaftlich seine

Person und seine ganze Kraft (puissance) der höchsten Leitung des Gemeinwillens

(volonté générale), und wir empfangen als Körper jedes Glied als unzertrennlichen

Teil des Ganzen.« Durch den Gesellschaftsvertrag entstehe so »ein Moral- und

Kollektivkörper, der aus so vielen Mitgliedern besteht, wie die Versammlung

Stimmen hat; aus diesem Akt hat er seine Einheit, sein gemeinsames Ich,

sein Leben und seinenWillen.«33 Die Glieder des Staates heißen nun Volk (als

»Gemeinschaft«), Bürger (»wenn sie an der Staatautorität teilhaben«) und

Untertanen (»wenn sie den Staatsgesetzen unterworfen sind«).34 Das Schema

aus Oben und Unten, das der klassischen Souveränitätslehre zugrunde liegt,

wird hier in eine zirkuläre Struktur verwandelt, in der die Herrscher und

die Beherrschten identisch sind (– eine Struktur, die für Dürrenmatts Blick

30 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechtes,

in: Ders.: Politische Schriften. Bd. 1. Übers. und Einführung von Ludwig Schmidts. Pa-

derborn 1977, S. 59-208, hier S. 61.

31 Ebd., S. 66.

32 Ebd.

33 Ebd., S. 74.

34 Ebd., S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Der abwesende Souverän

auf die Schweizer Demokratie noch von Bedeutung sein wird). Dabei wird

dem Gemeinwillen nicht nur zugesprochen, dass er »immer recht hat und

immer auf das Gemeinwohl zielt« (was nicht heißt, dass die Menschen ihm in

seiner Ermittlung und Ausübung immer entsprechen),35 sondern auch, dass

er – analog den frühneuzeitlichen Souveränitätsauffassungen – die Men-

schen in bürgerliche Freiheit versetze, gerade indem er ihnen ihre natürliche

Freiheit nimmt:

[D]er Mensch verliert durch den Gesellschaftsvertrag seine natürliche Frei-

heit und ein unbegrenztes Recht auf alles, was ihn reizt undwas er erreichen

kann. Er gewinnt die bürgerliche Freiheit und das Eigentumsrecht auf alles,

was er besitzt. Man darf sich bei diesem Tausch nicht verwirren lassen und

muß genau zwischen der naturgegebenen Freiheit, die nur von den Kräften

des Individuums begrenzt ist, und der bürgerlichen Freiheit unterscheiden,

die durch den Allgemeinwillen begrenzt ist.36

Nur in dieser auf den Gemeinwillen bezogenen Dialektik kann Rousseau

Herrschaft akzeptieren. Souveränität meint in diesem Sinne nicht die Über-

tragung der Macht auf einen Einzelnen oder eine Versammlung und daran

anschließend bloßen Gehorsam, sondern die Etablierung eines überper-

sönlichen Willens zur Einhegung von Einzelinteressen. Die Souveränität,

die »nur der Vollzug des Gemeinwillens ist«, dürfe »niemals veräußert

werden« – »Man kann die Macht sehr wohl übertragen, den Willen aber

nicht.«37 Der Gemeinwille soll die Willkür des Einzelnen oder der Wenigen

ausschließen und auch den bloßen Mehrheitswillen, der unabhängig von

der Personenzahl bloß Partikularinteressen zum Ausdruck brächte: »[D]er

Wille ist entweder allgemein oder er ist es nicht. Entweder ist er der Wille

des ganzen Volkes oder nur eines Teiles.«38 Souveränität als höchster Wille

ist für Rousseau affirmativ also nur denkbar, wenn es sich dabei um den

Gemeinwillen handelt. Dieser ist allerdings, nicht weniger als der Hobbes-

sche Naturzustand, eine politiktheoretische Konstruktion, meint er doch

gerade nicht das empirische Mehrheitsurteil, sondern das gute, am Ge-

meinwohl orientierte Urteil. Der Souverän ist hier keine Einzelperson mehr,

35 Ebd., S. 87f.

36 Ebd., S. 79.

37 Ebd., S. 84.

38 Ebd., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 35

sondern das sich selbst das Gesetz gebende Volk, und die Souveränität kein

Herrschaftsverhältnis, sondern die Ausübung des Gemeinwillens.

2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft 
(Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt)

Alexis de Tocqueville hat in seiner Betrachtung der Vereinigten Staaten von

Amerika die Funktionsmechanismen, aber auch die Gefahren der demokra-

tischen Gesellschaft beschrieben (Über die Demokratie in Amerika, 1835/1840).

Ganz allgemein, das heißt unabhängig von der Gesellschaftsordnung, lehnt

Tocqueville den frühneuzeitlichen Begriff der Souveränität ab. Es sei »eine

Gefahr für die Freiheit«,wenn die staatlicheGewalt »auf keinHindernis stößt,

das ihren Gang aufhalten und ihr Zeit geben kann, sich selbst zu mäßigen.«

Nur die Weisheit und Gerechtigkeit Gottes sei ebenso groß wie seine Macht.

Auf Erden hingegen gebe es »keine mit so geheiligtem Recht ausgestattete

Macht, daß ich sie unkontrolliert handeln und ungehindert herrschen lassen

wollte.« Das Recht, »schlechthin alles zu tun«, ob dem Volk oder einem König

übertragen, sei »der Keim zur Tyrannei«.39 Nicht die Regierungsform macht

für Tocqueville also den Unterschied zwischen gerechter Herrschaft und Ty-

rannei, sondern die Kontrolle und Beschränkung des Souveräns, der in einem

demokratischen Gemeinwesen eben das Volk, oder vielmehr: dieMehrheit ist.

Tocqueville gibt zu bedenken, dass auch in demokratischen Gesell-

schaften der Wille des Souveräns gebunden werden muss. Im Falle der

Vereinigten Staaten gebe es zwar die äußerste Freiheit der Bürger, aber

zugleich kaum Schutz vor der Tyrannei. Das liegt daran, dass »der gesetzge-

benden Versammlung eines jeden Staates keine Macht gegenüber[steht], die

ihr widerstehen könnte. Nichts vermöchte sie auf ihrem Weg aufzuhalten,

weder Vorrechte, noch örtliche Unantastbarkeit, noch persönlicher Einfluß,

nicht einmal die Hoheit der Vernunft, denn sie vertritt die Mehrheit, die

sich als einziges Organ der Vernunft ausgibt.«40 Das Ancien Régime in Europa

sei hingegen zwar despotisch verfasst, doch seien die Sitten der Völker frei

gewesen: Schranken fand die fast unbeschränkte Macht der Könige nicht nur

in gewissen politischen Institutionen, die wesentlich auf nicht-zentralisierter

39 Alexis de Tocqueville: Über die Demokratie in Amerika. Ausgew. und hg. von J.P.Mayer.

Stuttgart 1985, S. 147.

40 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Der abwesende Souverän

Verwaltungsmacht basierten, sondern auch in den Meinungen und Sitten:

»Die Religion, die Liebe der Untertanen, die Güte des Fürsten, die Ehre,

der Familiensinn, die Provinzvorurteile, Brauch und öffentliche Meinung

begrenzten die Macht der Könige und schlossen deren Staatsgewalt in einen

unsichtbaren Kreis ein«, so dass die Fürsten zwar das Recht besaßen, »doch

weder die Fähigkeit noch den Wunsch, alles zu tun.«41

DerNachteil der demokratischenGesellschaft,wie sie Tocqueville in Ame-

rika vorfindet, besteht also gerade in dem Element, das gewöhnlich als ihr

Vorteil betrachtet wird: in der allgemeinen Gleichheit der Bürger. Diese sor-

ge dafür, dass »jeder Bürger, gleichermaßen machtlos, arm, vereinzelt, der

organisierten Kraft der Regierung bloß seine persönliche Schwäche entge-

genstellen kann«.42 Ausgesetzt ist er damit auch der Ausbreitung der öffent-

lichen Verwaltung in sämtliche Lebensbereiche, sogar in das Privatleben, wo

sie »es allein unternimmt«, das Behagen der Bürger »sicherzustellen und über

ihr Schicksal zu wachen.«43 So stellt sich allmählich ein Kompromiss ein zwi-

schen »dem Verwaltungsdespotismus und der Volkssouveränität«.44 In die-

sem Zustand einer allgemeinen individuellen Knechtschaft, in dem der »Ge-

brauch des freien Willens immer überflüssiger und seltener« und »die Wil-

lensbetätigung auf ein immer kleineres Feld« beschränkt wird, sei daher eine

freie Presse wie auch die unabhängige richterliche Gewalt von höchster Be-

deutung.45

Mit Tocqueville lassen sich die Schattenseiten einer nicht nur ideel-

len, sondern tatsächlich realisierten Volkssouveränität entdecken, wobei es

ihm nicht allein um den Machtmissbrauch oder die Gewalttätigkeit durch

den neuen Souverän – die ungebundene und allmächtige Mehrheit des

Volkes – geht, sondern auch um die Transformation der Sitten und Einstel-

lungen, die sich aus der tendenziellen Gleichheit der Bürger ergibt und zur

Folge hat, was man mit einem Begriff Étienne de La Boéties als freiwillige

Knechtschaft (la servitude volontaire)46 bezeichnen könnte – ein Konzept, das

41 Ebd., S. 193.

42 Ebd., S. 196.

43 Ebd., S. 343.

44 Ebd., S. 345.

45 Ebd., S. 344.

46 Étienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Über

die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim

Heydorn. Übers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 37

sich für Dürrenmatts politisches Denken noch als anschlussfähig erweisen

wird.

Eine solche Tendenz des Menschen nicht nur zum Herrschen, sondern

ebenso zur freiwilligen Knechtschaft stellt auch Hannah Arendt fest.Wir soll-

tenwissen, so heißt es in ihremBuch überMacht undGewalt von 1970, »daß der

Hang zur Unterwerfung, der Trieb zum Gehorsam und der Schrei nach dem

starkenMann in dermenschlichen Psychologie einemindestens ebenso große

Rolle spielt wie der Wille zur Macht, und daß diese Unterwerfungsinstinkte

politisch vermutlich erheblich relevanter sind.«47Mit Blick auf das Souveräni-

tätsparadigma bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass Arendt die Bü-

rokratie nicht nur als effektives und rationales Mittel der Exekutive begreift,

sondern als eine Staatsform eigenen Ranges, die eine klare Verantwortlich-

keit in politischen Prozessen verunmöglicht. Arendt fügt die Bürokratie den

weiteren politischen Grundformen Monarchie, Oligarchie, Aristokratie und De-

mokratie hinzu und beschreibt sie als

die jüngste und vielleicht furchtbarste Herrschaftsform […], die Bürokratie

oder dieHerrschaft, welche durch ein kompliziertes System vonÄmtern aus-

geübt wird, bei der man keinen Menschen mehr, weder den Einen noch die

Wenigen, weder die Besten noch die Vielen, verantwortlich machen kann,

und die man daher am besten als Niemandsherrschaft bezeichnet.48

Die Macht ist hier in der Tat gestaltlos, wie es Dürrenmatt dem modernen

Staat, der »unüberschaubar, anonym, bürokratisch geworden« sei, attestiert

hatte: »Kreons Sekretäre erledigen den Fall Antigone.« (WA 30, 60) Diese Ent-

wicklung hatte Dürrenmatt bereits unterhalb der Ost-West-Konfrontation

beobachtet – und paradoxerweise – an den totalitären Regimen und Super-

mächten. Bei einer solchen Niemandsherrschaft handelt es sich, so Arendt

weiter, um »die tyrannischste Staatsform, da es hier tatsächlich Niemanden

mehr gibt, den man zur Verantwortung ziehen könnte.«49 Wie eine Anleh-

nung an den Besuch der alten Dame, wie eine Variation der Theaterprobleme

klingt ihre Beschreibung solcher organisierten Verantwortungslosigkeit:

»Nun, wo alle schuldig sind, ist es keiner; gegen die Entdeckung der wirklich

Schuldigen oder Verantwortlichen, die Mißstände abstellen könnten, gibt es

47 Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Übers. von Gisela Uellenberg. München 1970,

S. 40f.

48 Ebd., S. 39.

49 Ebd., S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Der abwesende Souverän

keinen besseren Schutz als kollektive Schuldbekenntnisse.«50 Der abwesende

Souverän – das bedeutet, dass es niemanden gibt, an den man sich wenden

oder gegen den man protestieren könnte: »Bürokratie ist diejenige Staats-

form, in welcher es niemanden mehr gibt, der Macht ausübt; und wo alle

gleichermaßen ohnmächtig sind, haben wir eine Tyrannis ohne Tyrannen.«51

Arendt stellt also einen Zusammenhang her zwischen der tyrannischen und

der bürokratischen Herrschaft: »Die Gewaltherrschaft bezweckt und erreicht

die Entmachtung der Gesellschaft, bis sie einer organisierten Opposition

nicht mehr fähig ist, und dies ist der Augenblick, wo der eigentliche Ter-

ror entfesselt werden kann. Die Tyrannis erzeugt die Ohnmacht, welche

dann totale Herrschaft ermöglicht.«52 Allerdings betrifft die Bürokratie als

kollektive Verantwortungslosigkeit nicht nur autokratische, sondern auch

demokratische Gesellschaften. Sichtbare Macht – nicht Gewalt, die Arendt

als Gegenbegriff zur Macht versteht53 – ist hier als etwas Positives gedacht,

nämlich als Voraussetzung auch für die Zurechenbarkeit von Verantwortung.

Mit Blick auf Dürrenmatt ist diese Feststellung besonders wichtig, ist sein

Werk doch voll von Bildern der kollektiven Verantwortungslosigkeit, zu

denen auch das Motiv des Zufalls beziehungsweise des Unfalls gehört als ein

unabsichtliches und nicht-verantwortbares Geschehen.

2.4 Souveränität und Ausnahmezustand
(Carl Schmitt, Giorgio Agamben)

Für das 19. Jahrhundert konstatiert Wilhelm Hennis eine »fortschreitende[]

Formalisierung des Souveränitätsbegriffes«, dessen »abstrakte Erhöhung […]

50 Ebd., S. 65.

51 Ebd., S. 80.

52 Ebd., S. 56.

53 Ebd., S. 36. Die Annahmen einer Identität vonMacht und Gewalt basieren nach Arendt

auf einer letztlich absolutistischen Staatsvorstellung: Sie seien »die logische Folge des

absoluten Machtbegriffs, der den Aufstieg des souveränen europäischen National-

staats begleitete, dessen früheste und immer noch größte Repräsentanten Jean Bodin

und Thomas Hobbes sind«, und deckten sich zudem »mit den Begriffen, die seit dem

griechischen Altertum dazu dienten, Staatsformen als Herrschaftsformen von Men-

schen über Menschen voneinander zu unterscheiden« (S. 39).

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 39

notwendig auch eine fortschreitende Entleerung zur Folge« habe.54 Die Er-

gebnisse dieser Entwicklung, an deren Ende der Rechtswissenschaftler Hans

Kelsen stehe, seien zum einen »der Wegfall einer dem Souveränitätsbegriff

zugehörigen, auf eine Willenseinheit zurückführbaren Entscheidungskom-

petenz, die über die rechtlich normierbaren Kompetenzen hinausgeht«, und

zum anderen »der Verlust eines Subjekts der Souveränität.«55

Man kann Carl Schmitts Politische Theologie (1922) als Antwort auf diese

Verdrängung des Souveräns aus der Staatstheorie im 19. Jahrhundert und als

Versuch seiner Rückgewinnung verstehen. Im Zentrum stehen hier die De-

zision als souveräne Entscheidung sowie der Ausnahmezustand, in dem die

Dezision jenseits jeder normativen Bindung »selbst ›rechtliche Kraft‹«56 ge-

winne. Auch wenn der moderne Rechtsstaat durch die stetige Ausweitung des

Geltungsbereichs von Rechtsnormen, aber auch durch Gewaltenteilung, Pres-

sefreiheit und Bürgerrechte an der Beseitigung des Souveräns arbeite, lässt

sich die Souveränität Schmitt zufolge nicht völlig verdrängen. Es liege in der

Natur der Ausnahme begründet, so die Argumentationsfigur, dass sie durch

»eine generelle Norm,wie sie der normal geltende Rechtssatz darstellt«, nicht

erfasst werden kann: Nur der Ausnahmefall mache daher »die Frage nach dem

Subjekt der Souveränität, das heißt die Frage nach der Souveränität über-

haupt, aktuell.«57 Er ist der Zustand, in dem das Recht keine Anwendung

findet, so dass sich der Staat als Ordnung ohne Rechtsnorm zeigt. In die-

sem Sinne konstatiert Schmitt denn auch, dass die Souveränität »nicht als

Zwangs- oder Herrschaftsmonopol, sondern als Entscheidungsmonopol ju-

ristisch zu definieren ist«, als Entscheidung darüber, »ob der extreme Notfall

vorliegt« und »was geschehen soll, um ihn zu beseitigen.«58 Genau das drückt

sich in seiner berühmten Formel aus: »Souverän ist, wer über den Ausnahme-

zustand entscheidet.«59

54 Wilhelm Hennis: Das Problem der Souveränität. Ein Beitrag zur neueren Literaturge-

schichte und gegenwärtigen Problematik der politischen Wissenschaften (1951). Mit

einem Vorwort von Christian Starck. Tübingen 2003, S. 13 u. 14.

55 Ebd., S. 34.

56 Ebd., S. 41.

57 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. 10. Aufl.

Berlin 2015, S. 13 u. 14.

58 Ebd., S. 19 u. 14.

59 Ebd., S. 13. In kritischer Auseinandersetzung mit Carl Schmitt hat Walter Benjamin in

seinem Trauerspiel-Buch die Funktion des Fürsten im Barock darin bestimmt, den Aus-

nahmezustand »auszuschließen.Wer herrscht ist schon im vorhinein dafür bestimmt,

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Der abwesende Souverän

Weil der Ausnahmezustand jenseits des Rechts liegt, sich in ihm Recht

und Ordnung trennen, ist die souveräne Entscheidung über den Ausnahme-

zustand der Inbegriff der Entscheidung: »Die Entscheidung macht sich frei

von jeder normativen Gebundenheit und wird im eigentlichen Sinne abso-

lut.«60 Doch dürfenNormund Entscheidung,Normalzustand und Ausnahme

nicht als völlige Gegenbegriffe gedacht werden. Dass sich die Entscheidung

nicht gänzlich beseitigen lässt, zeige sich nach Schmitt schon darin, dass je-

der konkrete Einzelfall nie komplett in der allgemeinen Rechtsnorm aufge-

he: »Es ist in der Eigenart des Normativen begründet und ergibt sich daraus,

daß ein konkretes Faktum konkret beurteilt werdenmuß, obwohl alsMaßstab

der Beurteilung nur ein rechtliches Prinzip in seiner generellen Allgemeinheit

gegeben ist.«61 So sehr man also auch versuche, die Entscheidung als souve-

ränes Element aus dem Recht zu verdrängen, sie bleibt dessen irreduzibler

Bestandteil. Giorgio Agamben hat dieses Prinzip in seinem Buch Homo sacer

(1995) ausformuliert: »Die ›souveräne‹ Struktur des Gesetzes, seine eigentüm-

liche und ursprüngliche ›Kraft‹, hat die Formdes Ausnahmezustandes, in dem

Faktum und Recht ununterscheidbar sind (und dennoch darüber entschieden

werdenmuß).« Diese Kraft des Gesetzes ist seine »reineGeltung«, das heißt der

bloße Umstand, »daß sich das Gesetz auf etwas bezieht.«62 Zwar sei die Ausnah-

me aus der Rechtsnorm ausgeschlossen, doch bleibt sie deshalb »nicht völlig

ohne Beziehung zur Norm« – »sie bleibt im Gegenteil mit ihr in der Form der

Aufhebung verbunden.«63 Das heißt schließlich: »In jeder Norm, die etwas

gebietet oder verbietet (zum Beispiel in der Norm, die den Mord verbietet)[,]

ist als vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des

Tatbestandes eingeschrieben« – so zum Beispiel »die Tötung eines Menschen

Inhaber diktatorischer Gewalt im Ausnahmezustand zu sein, wenn Krieg, Revolte oder

andereKatastrophen ihnheraufführen.« In denBlick kommtdabei auchdie »Antithese

zwischen Herrschermacht und Herrschvermögen«: »Der Fürst, bei dem die Entschei-

dung über den Ausnahmezustand ruht, erweist in der erstbesten Situation, daß ein

Entschluß ihm fast unmöglich ist.« Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauer-

spiels. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1978, S. 47f. u 52.

60 Schmitt: Politische Theologie, S. 18.

61 Ebd., S. 37.

62 Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräneMacht und das nackte Leben. Übers. von

Hubert Thüring. Frankfurt a.M. 2002, S. 37.

63 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 41

nicht als natürliche Gewalt, sondern als souveräne Gewalt im Ausnahmezu-

stand«.64

So problematisch Carl Schmitt in vielerlei Hinsicht ist, der zur Zeit der

2. Auflage (1934) der Politischen Theologie zum zwischenzeitlichen ›Kronjuris-

ten‹ des Dritten Reichs aufgestiegen ist, so ist doch nicht zu leugnen, dass

nicht nur seine Lehre vom Ausnahmezustand, sondern auch die in der Lek-

türe von Dürrenmatts Winterkrieg in Tibet (s. Kapitel 4) besprochene Theorie

des Politischen eine wirkmächtige Etappe in der Geschichte politischen Den-

kens ist, die auch für Souveränitätsnarrative in der Literatur – etwa für Hugo

von Hofmannsthals Der Turm – von Bedeutung ist. Das gilt auch für die von

Schmitt beobachtete Analogie zwischen der zeitspezifischen Metaphysik und

herrschenden politischen Überzeugungen, wie sich zum Beispiel an der zu-

nehmenden Immanenz von Herrschaft zeigt: »Zu dem Gottesbegriff des 17.

und 18. Jahrhunderts gehört die Transzendenz Gottes gegenüber der Welt,

wie eine Transzendenz des Souveräns gegenüber dem Staat zu seiner Staats-

philosophie gehört. Im 19. Jahrhundert wird in immer weiterer Ausdehnung

alles von Immanenzvorstellungen beherrscht.«65 Auf solchen Immanenzvor-

stellungen beruhen, so Schmitt, auch die demokratischen oder rechtsstaat-

lichen Konzeptionen von Herrschaft, ob die Identität von Regierenden und

Regierten, von Staat und Souveränität, Souveränität und Rechtsordnung oder

Staat und Rechtsordnung.66 Nicht nur diese politischen Entwürfe im Kontext

gekappter Transzendenz sind für die literarischen Eigenwelten des Schwei-

zers Dürrenmatt relevant, sondern auch die Charakteristik des bürgerlichen

Liberalismus, die Schmitt mit dem nicht minder problematischen spanischen

Staatsphilosophen JuanDonoso Cortés aufstellt. Es handele sich bei der Bour-

geoisie um eine Klasse, »die alle politische Aktivität ins Reden verlegt, in

Presse und Parlament«, und daher »einer Zeit sozialer Kämpfe nicht gewach-

sen« sei.67

Interessant ist nun weniger diese Kritik des ›ewigen Gesprächs‹ der bei-

den Parlamentarismus-Verächter, die Reinhart Koselleck noch in den 1950er

Jahren wiederholen wird (Kritik und Krise), sondern die Beschreibung des li-

beralen Konstitutionalismus und seines unentschiedenen Verhältnisses zur

64 Ebd., S. 31.

65 Schmitt: Politische Theologie, S. 53.

66 Vgl. ebd.

67 Ebd., S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Der abwesende Souverän

Souveränität, versuche er doch, »den König durch das Parlament zu para-

lysieren, ihn aber doch auf dem Thron zu lassen«, und begehe damit »die-

selbe Inkonsequenz, die der Deismus begeht, wenn er Gott aus der Welt aus-

schließt, aber doch an seiner Existenz festhält«.68 Eine solche Form transzen-

denter Unentschiedenheit prägt auch DürrenmattsWerk, in dem abwesender

Souverän und entzogener Gott Bezugspunkte bleiben – und sei es nur in der

Verneinung.Man kann trotz Schmitts Antiliberalismus die Widersprüche der

konstitutionellen Monarchie oder auch einer stark ausgeprägten Präsidial-

demokratie in den Blick nehmen, die er unter Rückgriff auf reaktionäre und

revolutionäre, aber auch bürgerliche Denker herausarbeitet. Insbesondere die

Bedeutung einer »Geldaristokratie« sowie die Einsicht, dass weder die »Sou-

veränität des Königs noch die des Volkes«69 hier angestrebt ist, wäremit Blick

auf Dürrenmatt zu bedenken, dem die Macht der Finanzen ebenso wie die

Identität von Regierenden und Regierten in der Schweiz noch in seiner Rede

auf Václav Havel Die Schweiz – ein Gefängnis Anlass zu Kritik und beißendem

Spott sind.

Als Modernediagnose weiter entfaltet wurde Schmitts Theorie der Souve-

ränität, wie bereits angedeutet, von Giorgio Agamben, der den Souveränitäts-

diskurs mit Michel Foucaults Konzept der Biopolitik kombiniert. Für Agam-

ben liegt »die ursprüngliche Leistung der souveränen Macht« in der »Produktion ei-

nes biopolitischen Körpers«70. Damit meint er die Betrachtung und Behandlung

des Menschen nicht als politisches oder soziales Wesen, sondern als nacktes

Leben. Auf dessen Ausschluss, so Agamben, basiert in der abendländischen

Politik eigentlich das Gemeinwesen, das auf Bürger angewiesen ist, die als po-

litische Wesen mit Rechten und Pflichten ausgestattet sind. Demgegenüber

sei das nackte Leben vom Gesetz ausgenommen und es kann daher getötet

werden, ohne dass ein Mord begangen wird.71 Produziert wird das nackte

Leben, das Agamben nach einem altrömischen Rechtsinstitut als homo sacer

bezeichnet, durch die souveräne Macht. Beide – der Souverän und der homo

sacer – stellen daher an den »beiden äußersten Grenzen der Ordnung […] zwei

symmetrische Figuren dar, die dieselbe Struktur haben und korreliert sind:

Souverän ist derjenige, dem gegenüber alle Menschen potentiell homines sacri

68 Ebd.

69 Ebd.

70 Agamben: Homo sacer, S. 16.

71 Vgl. ebd., S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 43

sind, und homo sacer ist derjenige, dem gegenüber alle Menschen als Souverä-

ne handeln.«72 Diese Beziehung von Souverän und homo sacer beziehungswei-

se die Produktion des homo sacer durch den Souverän in der fortwährenden

Todesdrohung nennt Agamben den souveränen Bann.73 So gründe die souve-

räne Gewalt nicht – wie bei Hobbes – »auf einem Vertrag, sie gründet in der

ausschließenden Einschließung des nackten Lebens in den Staat.«74

Es wird hier – im Anschluss an Schmitt – ein weiteres Mal klar, dass der

Ausnahmezustand, in dem »das nackte Leben zugleich von der Ordnung aus-

geschlossen und von ihr erfaßt«75 wird, nicht als bloßer Gegenbegriff zur

Rechtsordnung, als ihre »raumzeitliche Aufhebung«, zu verstehen ist. Er ist

»vielmehr eine komplexe topologische Figur, in der nicht nur Ausnahme und

Regel, sondern auch Naturzustand und Recht, das Draußen und das Drin-

nen ineinander übergehen.«76 Daher stellt sich die Souveränität »wie eine

Einverleibung des Naturzustandes der Gesellschaft dar« und daher »befindet

sich der Naturzustand nicht wirklich außerhalb des nómos, sondern enthält

ihn virtuell.«77 Es ist also die Besonderheit des Ausnahmezustands, dass in

ihm das wahre Verhältnis von Naturzustand und Rechtszustand, die »anfangs

voneinander getrennt erscheinen«, sichtbar wird, nämlich dass »in Wirklich-

keit der eine sich im Innern des anderen befindet«, wobei – wenn »die Aus-

nahme dazu tendiert, zur Regel zu werden« – beide »absolut ununterscheid-

bar zusammen[fallen]«.78 Dies ist, so Agamben, im modernen Staat der Fall,

in dem das nackte Leben zunehmend zum Objekt der Politik wird und der

Notstand, da die großen staatlichen Strukturen in einen Prozess der Auf-

lösung geraten sind, zur Regel. Zu entdecken sei darin der Totalitarismus

des 20. Jahrhunderts: Alle Politik werde »Ausnahme«, wenn »Leben und Poli-

tik, die ursprünglich voneinander getrennt und durch das Niemandsland des

72 Ebd., S. 94.

73 Vgl. ebd., S. 39. Als Bild für den Verbannten findet Agamben den Werwolf, der eben-

falls auf der Schwelle steht und der einen wie der anderen Sphäre zuzurechnen ist:

»Der Werwolf, der sich im kollektiven Unbewußten als hybrides Monster, das, halb

Mensch, halb Tier, halb in der Stadt und halb in der Wildnis lebt, niederschlagen soll-

te, ist also ursprünglich die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft verbannt worden

ist.« (S. 115)

74 Ebd., S. 117.

75 Ebd., S. 19.

76 Ebd., S. 48.

77 Ebd., S. 46.

78 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Der abwesende Souverän

Ausnahmezustandsmiteinander verbundenwaren, dazu tendieren, identisch

zu werden«.79

Als die Struktur, in welcher der Ausnahmezustand als Normalität rea-

lisiert wird, nennt Agamben das Lager: »Einer Ordnung ohne Ortung (der

Ausnahmezustand, in dem das Gesetz aufgehoben ist) entspricht nun eine

Ortung ohne Ordnung (das Lager als dauerhafter Ausnahmeraum).«80 In ihm

ist »der menschliche Körper von seinem normalen politischen Status losge-

löst«.81 Dies gilt für die nationalsozialistischen Konzentrationslager und die

Arbeitslager des Archipels Gulag, aber auch für heutige rechtsfreie Räume,

in denen die Menschen als ›nacktes Leben‹ zugleich in die Ordnung ein- und

von ihr ausgeschlossen sind.

2.5 Postsouveränität

Neben solchen Konzepten wie der zunehmenden Indifferenz von Rechts- und

Naturzustand ist eine Auflösungserscheinung derWestfälischen Ordnung die

Entkoppelung von Staat und Souveränität, weshalb für das ausgehende 20.

und beginnende 21. Jahrhundert der Begriff des postsouveränen Zeitalters in

Anschlag gebracht werden kann. Postsouveränität meint, dass der Staat sei-

ne herausgehobene Stellung im globalen Machtgefüge eingebüßt hat und zu

einem Akteur neben anderen, nichtstaatlichen Akteuren geworden ist.82 Zu

denken ist dabei zum Beispiel an global agierende Wirtschaftskonzerne und

Nichtregierungsorganisationen, an die Auslagerung staatlicher Aufgaben an

private Firmen oder auch die Rolle privater Geldgeber bei der kreditgesteu-

erten Staatsfinanzierung.

79 Ebd., S. 157.

80 Ebd., S. 185.

81 Ebd., S. 168.

82 »Die Konsequenz aus diesen Diagnosen der Dynamiken heutiger Nationalstaaten ist

daher die Feststellung, dass der klassische Souveränitätsbegriff völlig neu zu fassen

oder, was folgerichtiger erscheint, gänzlich auf ihn zu verzichten ist, sofern sich an-

gesichts der Neuartigkeit der bestehenden Strukturen politischer und sozioökonomi-

scher Regulierung und Steuerung seine sachliche Unangemessenheit erwiesen hat.«

Olaf Asbach: Politische Herrschaft und Autonomie. Souveränität bei Bodin, Hobbes

und Rousseau, in: Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des Contrat social. De-

mokratie und Volkssouveränität bei Jean-Jacques Rousseau.Wiesbaden 2013, S. 67-97,

hier S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 45

Ein Symptom für das postsouveräne Zeitalter sind außerdem die so ge-

nannten neuen Kriege, die den Staatenkrieg weitgehend abgelöst haben. Die-

se neuen Kriege zeichnen sich nach der Analyse Herfried Münklers durch

die Entwicklungen der Entstaatlichung, Asymmetrierung und Autonomisie-

rung aus.83 Dass sich der Krieg von staatlichen Akteuren emanzipiert, liegt

zum einen an den enormen Kosten, die der Staatenkrieg in Bezug auf das

hochtechnische Kriegsgerät, aber auch die menschlichen Verluste mit sich

bringt. Hingegen sind die neuen Kriege – also Formen des Partisanenkriegs

und des Terrorismus – deutlich billiger und bringen den kriegführenden Par-

teien sogar Vermögen ein: Es »bilden sich Kriegsökonomien aus, die kurz-

fristig durch Raum und Plünderungen, mittelfristig durch unterschiedliche

Formen von Sklavenarbeit und längerfristig durch die Entstehung von Schat-

tenökonomien gekennzeichnet sind, in denen Tausch und Gewaltanwendung

eine untrennbare Verbindung eingehen.«84 Dabei profitieren die »Warlords

der neuen Kriege« auch »vom Zerfall vieler Staaten, die das Gewaltmonopol

nicht mehr aufrechterhalten oder überhaupt durchsetzen können.«85 Zum

anderen gründen die neuen Kriege in der »Entstehung weltpolitischer Asym-

metrien durch die offenkundig uneinholbare wirtschaftliche, technologische,

militärische und kulturindustrielle Überlegenheit der USA«.86

Aus diesen Überlegungen Münklers zur Asymmetrie des Krieges, die aus

der zeitgeschichtlichen Position des beginnenden 21. Jahrhunderts formuliert

wurden, lässt sich auch eine Pointe in Bezug auf Dürrenmatt gewinnen.Denn

schon der Kalte Krieg hat den großen Staatenkrieg unmöglich gemacht, wenn

dieser nicht als letzter, als apokalyptischer Krieg geführt werden soll. Politi-

sche Auseinandersetzungen zwischen den Großmächten wurden auf Umwe-

gen ausgefochten. Bewaffnung der einen oder anderen Seite, Stellvertreter-

kriege, politischeDestabilisierung oder Partisanenkrieg an der Peripherie wa-

ren die Antworten auf den unmöglich gewordenen großen Krieg. Dies kann

nun auch auf das Ende des Kalten Krieges bezogen werden: »Das sich ab-

zeichnende Ende der Großen Kriege ist nicht gleichbedeutend mit dem Ein-

tritt in den ewigen Frieden, wie manche gehofft haben, sondern geht mit

einer Ausbreitung Kleiner Kriege einher.«87 Bedenkt man diese Entwicklung,

83 Vgl. Herfried Münkler: Die neuen Kriege. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2010, S. 10f.

84 Ebd., S. 29.

85 Ebd., S. 161.

86 Ebd., S. 53.

87 Ebd., S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Der abwesende Souverän

so wird verständlich, weshalb Dürrenmatt vom unsichtbaren Staat spricht

im Angesicht der Supermächte. Die neuen Kriege sind Anzeichen eines post-

souveränen Zeitalters, sofern sie nicht mehr durch tendenziell gleichgeord-

nete staatliche und souveräne Akteure geführt werden, sondern in den Zwi-

schenräumen zwischen Staaten und Privatakteuren. Seinen Ausdruck findet

dieser Umstand heute zum Beispiel in der Auslagerung militärischer Aufga-

ben an private Sicherheitsfirmen, aber auch im zunehmenden Einsatz von

Kampfdrohnen, der die staatliche Gewalt an die Logik der neuen Kriege an-

passen soll.

Dazu kommt schließlich die Eigengesetzlichkeit der neuen Kriege, die »ir-

gendwie« beginnen und »irgendwann« enden, ohne dass eine beteiligte Seite

angeben könnte, »welche Zwecke und Zielemit den kriegerischenMitteln ver-

folgt werden sollen.«88 Die neuen Kriege zeigen die Ohnmacht der Staaten

auch in dem Unvermögen, solche Kriege zu beenden oder zu verhindern. Sie

sind »Staatszerfallskriege, die zerstörte Gesellschaften ohne tragfähige Zu-

kunftsperspektive erzeugen«, so dass der Frieden »nicht einlösen« kann, was

»der Krieg versprochen hat.«89 Kurz vor seinem Tod äußert Dürrenmatt eine

Einsicht, die vor diesemHintergrund nicht weiser formuliert werden könnte:

»Der Friede ist das Problem, das wir zu lösen haben, denn der Krieg entsteht

aus dem nicht bewältigten Frieden.«90

Wendy Brown hat den unübersichtlichen Weltzustand am Beginn des

21. Jahrhunderts paradoxerweise und doch höchst sinnfällig anhand der

Omnipräsenz von Mauern, Zäunen und anderen Befestigungs- und Be-

grenzungsanlagen beschrieben. Dabei bezieht sie sich unter anderem auf

die US-amerikanisch-mexikanische Grenze, die israelischen Grenzanlagen

zu den Palästinensergebieten sowie die befestigte europäische Grenze auf

nordafrikanischem Boden. Man könnte denken, dass solche Mauern und

Zäune die Souveränität von Staaten und die Handlungsfähigkeit staatlicher

Institutionen anzeigen. Doch Browns These lautet im Gegenteil, dass die zu-

nehmende Sichtbarkeit befestigter Grenzen mit einem Souveränitätsverlust

der Staaten einhergeht, dass also »Mauern schwindende Souveränität nicht

88 Ebd., S. 60.

89 Ebd., S. 135 u. 142.

90 Friedrich Dürrenmatt: Dürrenmatt über Dürrenmatt: »Man wird immer mehr eine Ko-

mödie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Gespräche.

Hg. von Michael Haller. München 1993, S. 11-27, hier S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 47

nur anzeigen, sondern den Prozess ihres Schwindens beschleunigen«.91

Das leuchtet schon deshalb ein, weil sie »nicht als Verteidigungsstellungen

gegen mögliche Angriffe von anderen souveränen Staaten«, sondern »gegen

nichtstaatliche transnationale Akteure wie Individuen, Gruppen, Bewe-

gungen, Organisationen und Wirtschaftszweige« errichtet werden – zum

Beispiel Terrorismus, Schmuggel, Flucht oder Migration.92 Mauern sind also

Ausdruck einer Entkoppelung von Staatlichkeit und Souveränität: »Staaten

herrschen oder befehlen nicht, sondern reagieren auf die Bewegungen und

Imperative des Kapitals wie auch anderer globaler Phänomene, die vom

Klimawandel bis zu transnationalen Terrornetzwerken reichen.«93

Das bedeutet jedoch nicht, dass Souveränität selbst verschwunden wäre.

Die Rede von der ›postwestfälischen Ordnung‹ meint vielmehr, dass dieWelt-

ordnung der staatlichen Souveränität, die durch denWestfälischen Frieden be-

gründet worden war, zwar noch prägend für unsere Zeit, aber doch vorüber

ist. In dieser postwestfälischen Ordnung identifiziert Brown als souveräne

Mächte nun weltweite Kapitalströme und den globalen (religiös begründeten)

Terrorismus, die beide »ohne spezifische Jurisdiktion oder Einhegung und so-

gar ohne das Versprechen auf Einschließung oder Schutz« seien.94 Angesichts

dieser »zunehmend entgrenzten und unkontrollierten Weltordnung stellen

Mauern eine Einhegung dar, die über den bloßen Schutz vor gefährlichen

Eindringlingen hinausgeht und stattdessen die psychische Nichthandhabbar-

keit des Lebens in einer solchen Welt betrifft.«95 Dort also, wo der Staat am

sichtbarsten zutage tritt – in der Begrenzung des eigenen Gebiets als seines

Zuständigkeitsbereichs –, dort lässt sich gerade seine Schwäche beobachten.

2.6 Zwischenfazit

Nimmt man die verschiedenen Konzeptionen von Souveränität in den Blick,

so lassen sich drei zentrale Elemente der Souveränitätstheorie entdecken: Re-

präsentation, Exzeption undDezision.Unter Repräsentation verstehe ich den

91 Brown: Mauern, S. 11.

92 Ebd., S. 41.

93 Ebd., S. 111.

94 Ebd., S. 117.

95 Ebd., S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Der abwesende Souverän

symbolischen Aspekt der Souveränität als den sichtbaren Ausdruck der herr-

schenden Ordnung und des staatlichen Gewaltmonopols. Auch in Dürren-

matts politischem Denken ist die Sichtbarkeit des Staates von zentraler Be-

deutung. Exzeption meint die Rolle der Ausnahme im Souveränitätsparadig-

ma, und zwar im doppelten Sinne: Zum einen ist der Souverän als höchs-

ter Wille im Staat selbst von exzeptioneller Bedeutung. Als übermenschlich-

übermächtige Figur ist er – ob als Einzelherrscher oder als Volk – auch als

weltliche Variante des über allem stehenden Gottes begriffen worden. In post-

absolutistischen Zeiten hat man sich besonders über die Frage seiner Einhe-

gung in einem gewaltenteiligen System der Checks and BalancesGedanken ge-

macht. Zum anderen wurde der Souverän als jene Instanz gedacht, die über

die Ausnahme entscheidet, also festlegt, wann Recht und Gesetz keine An-

wendung finden und was in diesem Ausnahmefall zu entscheiden ist. Dies

führt zum dritten Element: zur Dezision. Diese bezieht sich nicht nur auf die

vormoderne Vorstellung des Souveräns als des obersten Richters, der über To-

desurteile und Gnadenrecht verfügt, sondern auch auf das bereits angespro-

chene Entscheidungsmonopol im Ausnahmezustand. In Dürrenmatts Werk

findet sich eine Fülle von Bildern und Narrativen eines Ausnahmezustands,

der zum Normalzustand geworden ist, und von prekären Souveränen, die ei-

ner Ordnung nicht mehr zur Geltung verhelfen können. Die genannten drei

Elemente der Souveränität sind in Dürrenmatts Welten also aufgehoben.

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002 - am 14.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

