
 434

Literatur 
 

Deudney, Daniel 
Publius before Kant : Federal-Republican Security and Democratic Peace, in: 
European Journal of International Relations 10 (2004) 315-356 
Eine Bearbeitung dieses Aufsatzes in: Daniel Deudney, Bounding Power : Re-
publican Security Theory from the Polis to the Global Village. – Princeton 
(u.a.) : Princeton Univ. Pr., 2007. – S. 160-189 The Philadelphian System  
Ein chaotisch geschriebener Aufsatz, der lange nicht zum Thema kommt und es bald 
wieder verliert, aber die Botschaft ist klar: Die Autoren der Federalist Papers haben 
die Geschichte der Republiken und Föderationen studiert und ihnen fehlt jede Er-
wartung eines föderalen oder republikanischen Friedens. Sie gehen von fragility, 
rarity, vulnerability der Republiken aus, während Kant nicht einmal erkennen läßt, 
daß er Probleme der republikanischen Regierungsform sieht. Kant ist nach Maßstä-
ben der Aufklärungsdiskussion viel utopischer, als zur Zeit zugegeben wird, er hat 
keinen der Zentralpunkte der Diskussionen seit Montesquieu begriffen; es ist gar zu 
deutlich, daß Kant kein Theoretiker der Politik ist, er zeigt keinerlei Kenntnis der 
antiken oder modernen politischen Literatur oder der antiken und modernen politi-
schen Entwicklung. 

7.2 Frankreich 

Der französische Beitrag, die Vorstellung einer ganz eigenen republikanischen Au-
ßenpolitik, ist weniger in theoretischen Schriften zu finden, als in den Debatten der 
Revolution. Vergleiche die neueste und umfassendste Darstellung:  
Marc Belissa, Fraternité universelle et intérêt national (1713-1795) : les cosmopoli-
tiques du droit des gens. – Paris 1998; ders., Repenser l’ordre européen (1795-1802) 
: de la société des rois aux droits des nations. – Paris 2006. 
Aus den früheren Überblicken über die Debatten lohnen sich wegen eigenen Ge-
sichtspunkten noch zum Vergleich mit Belissa: Roman Schnur, Weltfriedensidee 
und Weltbürgerkrieg 1791/92, in: Der Staat 2 (1963) 297-317, Neudruck in Roman 
Schnur, Revolution und Weltbürgerkrieg : Studien zur Ouverture nach 1789. – Ber-
lin 1983. – S. 11-32 (versucht Carl Schmitts Wendung zum diskriminierenden 
Kriegsbegriff in den Debatten der Revolution zu finden); Wolfgang Martens, Völ-
kerrechtsvorstellungen der Französischen Revolution in den Jahren von 1789 bis 
1793, in: Der Staat 3 (1964) 295. 
Vergleiche zu Erfindung des Revolutionskrieges und Erfindung der Kriegernation: 
Wolfgang Kruse, Die Erfindung des modernen Militarismus : Krieg, Militär und 
bürgerliche Gesellschaft im politischen Diskurs der Französischen Revolution 1789-
1799. – München 2003 
Jörn Leonhard, Bellizismus und Nation : Kriegsdeutung und Nationsbestimmung in 
Europa und den Vereinigten Staaten 1750-1914. – München 2008. – S. 111-181. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 435 

Zum rasch gescheiterten Antikolonialismus der Revolution: 
Florence Gauthier, Triomphe et mort du droit naturel en Révolution : 1789 – 1795 – 
1802. – Paris 1992. – S. 127-243. 

 
Die großen Debatten der Revolution über republikanische Außenpolitik, Krieg und 
Frieden, Rechte der Völker kann man nachlesen in Archives parlementaires de 1787 

à 1860 : recueil complet des débats législatifs et politiques des Chambres françaises 

: 1re série 1787 à 1799. – Paris seit 1867 (ist 2005 mit Bd. 101 im Jahre 1794 ange-
kommen): 
Bd. 15, 530-548 (17. Mai 1790, Pétion de Villeneuve: Parlamentarisierung der Ent-
scheidung über den Krieg und Verzicht auf Eroberung) 
Bd. 15, 558-576 (18. Mai 1790, Volney: Gemeinschaft der Völker) 
Bd. 15, 661 (Dekret vom 22. Mai, eingegangen als Titel VI in Verfassung von 3. 
September: nur Verteidigungskriege, keine Interventionen gegen freiheitliche Be-
wegungen, Verzicht auf Eroberung) 
Bd. 36, 600-620 (29. Dezember 1791 Brissot drängt zum Krieg, Condorcet laviert 
zwischen Völkerrecht und republikanischen Vorbild) 
Bd. 37, 644-657 (25. Januar 1792, Condorcet: Bündnis der Republiken) 
Bd. 42, 200-220 (20. April 1792 Debatte über die Kriegserklärung und Condorcets 
Formulierung der Kriegserklärung: Jeder Staat darf sich selber eine Verfassung 
geben) 
Bd. 52, 472 (12. Oktober 1792 Rede des General Dumouriez über den Krieg, der 
alle Kriege beenden wird) 
Bd. 53, 473-474 (19. November 1792 Hilfeangebot an alle Völker, die ihre Freiheit 
wiedererlangen wollen) 
Bd. 58, 583-601 (15. Februar 1793 Verlesung von Condorcets Verfassungsentwurf, 
gemäß Titel XIII sollen nur die Institutionen anderer Staaten anerkannt werden, die 
die Zustimmung des jeweiligen Volkes haben). 

 
Robespierre war nicht Mitglied der Legislative, seine drei große Reden gegen den 
Krieg im Januar 1792 wurden vor dem Jakobinerclub gehalten. Aus der Rede vom 2. 
Januar ist der Ausspruch berühmt geblieben, daß niemand bewaffnete Missionare 
willkommen heißt. Aber Robespierre ist kein Gegner des Revolutionskrieges, son-
dern Pionier der rein politischen Beurteilung des Krieges. Er ist gegen diesen Krieg, 
weil der nur dazu führen soll, die Revolution zu lähmen (Oeuvres de Maximilien 

Robespierre t. 8, Discours 3e partie. – Paris 1954. – S. 74-94, 95-116, 132-153 oder 
Ausgewählte Texte / deutsch von Manfred Unruh. – Hamburg 1971. – S. 139-178, 
132-153). Robespierre legte am 21. April 1793 den Jakobinern und am 24. April 
dem Konvent eigene Entwürfe einer Erklärung der Menschenrechte vor mit einem 
Anhang zu internationalen Beziehungen: Die Menschen aller Länder sind Brüder 
und sollen einander nach Kräften beistehen. Wer eine Nation unterdrückt, ist Feind 
aller Nationen. Wer gegen ein Volk Krieg führt, um den Fortschritt der Freiheit zu 
bremsen oder die Menschenrechte auszulöschen, soll von allen Völkern verfolgt 
werden. Könige, Aristokraten, Tyrannen sind Rebellen gegen den Souverän der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 436

Erde, d.i. das Menschengeschlecht, und gegen den Gesetzgeber des Universums, d.i. 
die Natur. (Oeuvres de Maximilien Robespierre t. 9, Discours 4e partie. – Paris 
1958. – S. 454-456, 459-475; Archives parlementaires Bd. 63, 197-200; Ausge-

wählte Texte S. 407). Diese Paragraphen gelangten nicht in die Erklärung der Men-
schenrechte. 

 
Die großen Debatten des Konvents über die republikanische Verfassung stehen 
Archives parlementaires 

Bd. 63, 384-403 (26. April 1793, Cloots wirbt erfolglos für eine kosmopolitische 
Republik)  
Bd. 64, 328-334 (8. Mai 1793, Verginaud wirbt für eine republikanische Verfassung, 
die weder am bellizistischen Vorbild Spartas oder Roms, noch am pazifistischen 
Vorbild William Penns orientiert ist) 
Bd. 66, 544-547 (15. Juni 1793, Debatte über das Recht auf Kriegserklärung, mit 
Dantons Plädoyer für Nichtintervention) 
Bd. 66, 675-676 (18. Juni 1793 unkontroverse Entscheidung über die außenpoliti-
schen Passagen der Verfassung) 
Bd. 67, 150 (außenpolitische Bestimmungen des endgültigen Textes der Verfassung, 
§§118-121 legen Nichtintervention fest, bieten aber allen freien Völkern ein Bünd-
nis an). 

 
Am 18. Juni 1793 hatte der Abbé Grégoire dem Konvent eine Erklärung der Rechte 
der Völker vorgelegt, die aber als zu philosophisch, zu wenig politisch abgelehnt 
wurde. Der Text brachte es nicht einmal in das Protokoll und fehlt deshalb auch in 
den Archives parlementaires. Er steht bei L. Chevalley, La déclaration du droit des 

gens de l’abbé Grégoire 1793-1795. – 1912 (Dissertation der Universität Paris). – S. 
4-5. Am 4 Floréal an III (23. April 1795) wiederholte Grégoire seinen Vorschlag als 
Grundlage für eine neue Diplomatie und ein neues Völkerrecht. Diesmal lobte der 
Konvent die Idee, sah ihre Zeit aber nicht gekommen (ebd. S. 10-29). Grégoires 
Völkerrecht beruht streng auf der Volkssouveränität, die Völker stehen als gesicher-
te Einheiten nebeneinander, gleich, frei, gegenseitig ihre Territorien respektierend. 
Im Frieden sollen sie einander so viel Gutes tun wie möglich, im Krieg so wenig 
Böses wie möglich. Die Partikularinteressen eines Volkes sollen den Gemeininteres-
sen der menschlichen Familie untergeordnet werden. Jedes Volk kann die Formen 
seiner Regierung selber ändern. Chevalley vergleicht mit Vattels Nichtinterventi-
onsmodell, sie kann keine wesentlichen Unterschiede feststellen. 

 
Abbé Sieyes, am Anfang der Französischen Revolution ihr großer politischer Theo-
retiker, war am Ende Leiter ihrer Außenpolitik. Er kehrte zur Gleichgewichtspolitik 
zurück (er gilt als Erfinder der Idee eines deutschen Bundes der Kleinstaaten als 
Gleichgewicht gegen Preußen und Österreich). Zu Sieyes Außenpolitik vergleiche: 
Marcelle Adler-Bresse, Sieyes et le monde allemand. – Paris 1977. Ein Bedürfnis die 
Besonderheit einer republikanischen Außenpolitik zu formulieren hat er schon nicht 
mehr. Grundsätzlicher ist Europa in Bezug auf den Frieden : eine Rede des Abts 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 437 

Sièyes gehalten nach der Auflösung der Jakobiner in dem geheimen Ausschusse der 

Revolution am 12ten Frimaire im dritten Jahre der Französischen Republik. – Lon-
don (= Frankfurt am Main) 1794. Es ist aber ein Fabrikat eines jungen, frankophilen 
preußischen Offiziers, Karl Friedrich Freiherr von dem Knesebeck. Er hat Sieyes 
Vorstellung einer Erneuerung des Gleichgewichts in Europa und der Bedeutungslo-
sigkeit der Verfassungsunterschiede wohl getroffen (und die Öffentlichkeit brauchte 
einige Jahre bis sie akzeptierte, daß nicht Sieyes der Verfasser war). Aber die kos-
mopolitische Rhetorik, auf die Knesebeck nicht glaubte verzichten zu können, war 
nicht der Tonfall des Abbés, der in der Tat nur verlangte, daß Frankreich als Macht 
im Mächtegleichgewicht anerkannt werden sollte (vgl. Adler-Bresse a.a.O. Bd. 1, S. 
XXXII-XLVIII L’opuscule de Knesebeck ou du mythe à la realité de Sieyes). 

 
Napoléon ist über seine Vorstellungen einer europäischen Ordnung nie genauer 
geworden. Mal betonte er die Einheit des Kontinents gegen die merkantile Hegemo-
nie Großbritanniens, mal die Einheit (des kontinentalen) Westeuropas gegen das 
barbarische Rußland. In die Verfassung von 1815 schrieb er, daß sein Ziel immer 
gewesen sei „d’organiser un grand système fédératif européen, que nous avions 
adopté comme conforme à l’esprit du siècle, et favorable aux progrès de la civilisa-
tion.“ Auf Sankt Helena behauptete er, die Sieger hätten ihm die Idee einer Heiligen 
Allianz gestohlen. Jacob ter Meulen, Der Gedanke der Internationalen Organisation 

in seiner Entwicklung, 2. Band, 1. Stück: 1789-1870. – Den Haag 1929. – S. 113-
117 stellt Napoléons eigene Äußerungen bequem zusammen. Prince Napoléon-
Louis (der spätere Napoléon III) hat die Idee einer Friedensordnung in die bonapar-
tistische Legende aufgenommen (Des idées napoléoniennes. – 1839, auch in: Oeuv-

res de Napoléon III. – Bd. 1, 1854). So wenig Napoléon selber seine Absichten klar 
gemacht hat, so sehr haben andere Vorschläge unterbreitet, wie er Europa neu ord-
nen sollte. Überblicke bei ter Meulen S. 93-113 und Heinz Gollwitzer, Europabild 

und Europagedanke. – München 1951. – S. 119-150. 

7.2.1 Condorcet 

Marie Jean Antoine-Nicolas Caritat, Marquis de Condorcet, 1743-1794, geboren in 
einer militärischen Familie. Mathematiker, Sekretär der Akademie der Wissenschaf-
ten, Münzbeamter. Der Erbe der großen Generation der Aufklärer und aufgeklärten 
Beamten. In der Revolution Mitglied der Legislative und des Konvents, ein Verbün-
deter der Girondins. Im Terror bei der Suche nach einem Versteck umgekommen. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Elisabeth Badinter/Robert Badinter, Condorcet : un intellectuel en politique. – nou-
velle ed. – Paris 1989 
Zur hagiographischen Nachgeschichte im 19. Jahrhundert – als der einzige Revolu-
tionär ohne Fehl und Tadel: Jean-Pierre Schandeler, Les interprétations de Condor-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 438

cet : symboles et concepts ; 1794-1894. – Oxford 2000 (Studies on Voltaire and the 
Eighteenth Century ; 2000, 3). 
 
Überblick über die diversen Interessen- und Tätigkeitsbereiche: 
Condorcet : mathématicien, économiste, philosophe, homme politique / hrsg. von 
Pierre Crépel und Christian Gilain. – Paris 1989. 

 
Condorcet führt die Aufklärung auch zum Selbstbewußtsein. Er rekonstruiert die 
Weltgeschichte als Fall in Tyrannei (religiöse und politische) und als Befreiung 
durch Zunahme und Verbreitung des Wissens. Sein Lieblingsprojekt in der Revolu-
tion war die Reform des Unterrichtswesens. Seine wichtigsten Schüler und Kritiker 
waren Saint-Simon und Comte, die Condorcets Weltgeschichte des Wissens schätzen, 
aber das soziologische Fundament vermissen (Schandeler a.a.O. S. 107-144). Condor-
cet hatte im 20. Jahrhundert bei der Suche nach einer Geschichtsphilosophie, die 
nicht im Verdacht steht nur eine Säkularisation eines eschatologischen Musters zu 
sein, eine kurze zweite Chance; Wissensformen und Geschichte zusammenzubrin-
gen wurde eine postmoderne Spezialität und die unitarische Fortschrittskonstruktion 
von Condorcet hatte erneut keine Chance. Über seine politische Ideen: 
Rolf Reichard, Reform und Revolution bei Condorcet : ein Beitrag zur späten Auf-
klärung in Frankreich. – Bonn 1973 
K. M. Baker, Condorcet : from Natural Philosophy to Social Mathematics. – Chi-
cago 1975 
Dorothee Baxmann, Wissen, Kunst und Gesellschaft in der Theorie Condorcets. – 
Stuttgart 1999 
David Williams, Condorcet and Modernity. – Cambridge 2004. 

 
Die Dekrete der Nationalversammlung in außenpolitischen Fragen, die Kriegserklä-
rung an die 1. Koalition und der Girondistische Entwurf der Verfassung sind von 
ihm formuliert. Wieweit das jeweils seine eigene Meinung war, ist nicht klar zu 
bestimmen. Er ließ sich für den Krieg nicht begeistern aber zur Parteisolidarität 
bringen. Es war seine Idee, die Kriegserklärung in Schreiben an die Völker zu recht-
fertigen. Immer erwartete er, daß das französische Beispiel die anderen Völkern zum 
Aufgeben ihrer „Vorurteile“ bringen wird. Aber er hielt daran fest, daß man keinem 
Volk eine Verfassung bringen könne. Versprechen der Nichtintervention beschränk-
te er im Girondistischen Verfassungsentwurf auf legitime Staaten (freilich gab es so 
gut wie keine Staaten, die legitim im Sinne der Revolution waren), begrüßte aber 
später die generelle Nichtintervention der montagnistischen Verfassung. Klarer 
können wir ihn fassen in seiner Geschichtsphilosophie: die Befreiung von der Ty-
rannei ist eine Befreiung vom Krieg. Er hatte bereits 1786 die amerikanische Revo-
lution als einen ersten Schritt zum ewigen Frieden begrüßt. Als er auf seiner letzten 
Flucht seine Ideen wenigstens als Skizze niederschrieb, kehrte er zu dieser Deutung 
zurück. Sein Beitrag zur Friedenstradition war kurzfristig eine politische Rechtferti-
gung der Kriege der Republik und langfristig eine philosophische Begründung des 
republikanischen Friedens: Die Vermehrung und Verbreitung des Wissens in einer 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 439 

antihierarchischen Gesellschaft wird eine Weltkultur bringen, zu der auch der Frie-
den gehört. Die Kriege der Republik kommen in der Theorie nicht mehr vor. 

 
Der Fortschritt der Menschheit kann von allen Völkern mitgemacht werden, eine 
neue Art der Kolonisation wird auch den unzivilisierten Völkern allmählich den 
Weg zur Teilhabe durch Modernisierung öffnen. Zu Recht wurde er als Begründer 
der Mission civilisatrice benannt: „Condorcet’s rather inexorable theory of progress, 
and especially his view of societal development as a matter of cognitive advance-
ment and a triumph of reason over error, left little room for respect for the practices 
of societies deemed to be in earlier stages of development” (Jennifer Pitts, A Turn to 

Empire : the Rise of Imperial Liberalism in Britain and France. – Princeton, NJ 
2005. – S. 168-173). 

 
 

Texte 
 

De l’influence de la révolution d’Amérique sur l’Europe (1786) 
in: Oeuvres VIII (Paris 1847, Neudruck Stuttgart 1968) S. 21-28 Des avantages 
de la révolution d’Amérique, relativement à la conservation de la paix en Eu-
rope 
Der ewige Frieden wird kommen, freilich in Europa nicht so bald. Monarchien sind 
expansiv, nur Amerika ist friedlich. Die Abschaffung aller Rüstungen scheidet des-
halb aus. Stattdessen ein Internationaler Gerichtshof, der nach einem internationalen 
Codex urteilt, der auch Kriegsrecht erhalten wird. 
Beim Pazifismus der Amerikaner stellt Condorcet übrigens nicht republikanische 
Institutionen in den Vordergrund, sondern das Fehlen einer Berufsarmee. Es gibt in 
Europa zu viele Leute, die vom Krieg leben und im Krieg Ruhm suchen. In Amerika 
nehmen dagegen alle an der Ehre teil, das Vaterland zu verteidigen. 

 
Discours sur l’office de l’Empereur, prononcé à l’Assemblée nationale (25. 
Januar 1792) 
in: Archives parlementaires de 1787 à 1860 : recueil complet des débats législa-
tifs et politiques des Chambres françaises : 1re série 1787 à 1799, Bd. 37, 647-
651 
in: Oeuvres X (Paris 1847, Neudruck Stuttgart 1968) S. 281-299 
Die ausländischen Regierungen haben keinen Grund Frankreich zu bekämpfen. 
Einzig „cette caste orgueilleuse qui partout flatte, trompe et governe les rois“ hat 
einen berechtigten Haß. Die Fürsten haben Angst vor dem französischen Vorbild, 
aber sie müssen selber wissen, daß Despotismus und Aberglauben am Ende ange-
kommen sind. Frankreich hat die Freiheit keines Staates angegriffen, nur die eigene 
verlangt. Die Völker wollen und können in Frieden, in sanfter Brüderlichkeit leben. 
Sie wissen, daß der Frieden Handel und Landwirtschaft hilft und sparsame 
Staatsausgaben bringt, der Krieg dagegen Unordnung im Staatshaushalt und Revolu-
tionen bewirkt. Condorcet wirbt für ein Bündnis der freien Staaten England, Ameri-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 440

ka, Frankreich, Polen: „ne parlent ils pas en quelque sorte la même langue, celle de 
la liberté?“ Es gibt keinen Grund, warum England und Frankreich ihren Handel 
kriegerisch durchsetzen müßten. Die Natur hat nicht gewollt, daß die Staaten wegen 
ihren Interessen kämpfen, sie hat eine ewige Brüderlichkeit gewollt. 

 
Projet d’une exposition des motifs qui ont déterminé l’Assemblée nationale à 
décréter, sur la proposition formelle du roi, qu’il y à lieu à déclarer la guerre 
au roi de Bohême et de Hongrie (20. April 1792) 
in: Archives parlementaires de 1787 à 1860 : recueil complet des débats législa-
tifs et politiques des Chambres françaises : 1re série 1787 à 1799, Bd. 42, 210-
213 
in: Oeuvres X (Paris 1847, Neudruck Stuttgart 1968) S. 443-455 
Frankreich hat die Freiheit keines Staates angegriffen, nur die eigene verlangt. Es 
bedroht keinen anderen Staat. Die Revolution war von Gewalt und Verbrechen be-
gleitet. Aber das ist allein eine Angelegenheit des französischen Volkes. Die alten 
Allianzen zwischen den Königen binden die Völker nicht. 

 
Projet de Constitution française, Titre XIII: des rapports de la Republique 
française avec les nations étrangères, et de ses relations exterieures (15. Fe-
bruar 1793) 
in: Archives parlementaires de 1787 à 1860 : recueil complet des débats législa-
tifs et politiques des Chambres françaises : 1re série 1787 à 1799, Bd. 58, 624 
in: Oeuvres XII (Paris 1847, Neudruck Stuttgart 1968) S. 498-501 
Krieg soll es nur zur Bewahrung der Freiheit, des Territoriums und der Verbündeten 
geben. Keine Annexionen, aber Bereitschaft zu einer Vereinigung mit Nachbarn, 
wenn dort die Mehrheit für diesen Anschluß ist. Die Französische Republik respek-
tiert alle Institutionen, die vom Mehrheitswillen eines Volkes getragen werden. 

 
La nation française a tous les peuples (Februar 1793) 
in: Oeuvres XII (Paris 1847, Neudruck Stuttgart 1968) S. 503-527 
Betont stark den Respekt vor der Souveränität der anderen Völker. Krieg zur Vertei-
digung der Freiheit der Völker ist erlaubt. Der alte Haß zwischen Frankreich und 
England ist mit der Revolution erloschen. Fordert zu einem gemeinsamen Willen 
auf, dann werden die Throne verschwinden. Beansprucht aber zugleich das Recht, 
andere Staaten treuhänderisch mit einer (Übergangs-)Verfassung zu versehen. 
Lüchinger (siehe unten S. 442) identifiziert diesen Text mit dem Entwurf für eine 
offizielle Rechtfertigungsschrift nach der Kriegserklärung an England und sieht die 
Verteidigung des Rechts auf Einrichtung von Verfassungen für andere Staaten nicht 
als Condorcets eigene Meinung an. 
 
Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain (nach jahre-
langen Vorarbeiten geschrieben 1793/94 im Versteck, gedruckt posthum 1795 
nach dem Sturz Robespierres) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 441 

Kritische Ausgabe unter Einschluß der Vorarbeiten: Tableau historique des 
progrès de l’esprit humain : projets, esquisse, fragments et notes (1772-1794) / 
ed. sous la direction de Jean-Pierre Schandeler. – Paris : Institut Nationale 
d’Études Demographiques, 2004 
Deutsche Übersetzung: Entwurf einer historischen Darstellung der Fortschritte 
des menschlichen Geistes / übertragen von Wilhelm Alff in Zusammenarbeit 
mit Hermann Schweppenhäuser. – Frankfurt am Main : Europäische Verlags-
anstalt, 1963 (enthält auch den französischen Text) 
Die ersten Vereinigungen der Menschen waren friedlich, aber mit starken Bindun-
gen im Innern und Hass nach außen. Die politische Autorität kommt aus der Organi-
sation der Kooperation, aber auch aus der notwendigen Verteidigung. In diesen 
frühen Gesellschaften ist noch jeder Krieger, die Kriege haben entweder den Kon-
sens der Krieger oder sind Privatunternehmungen. Aber der Übergang zum Acker-
bau führt zu Eroberungen, denn ein Bauernvolk unterwirft sich eher, als daß es sei-
nen Boden verläßt. Das Pulver hat die Kriege humaner gemacht, zumindest die 
Krieger weniger grausam. Die Neuzeit bringt Handelsgeist, den Feind von Gewalt 
und Unordnung. Mit der Erinnerung an den Schrecken der vorigen Periode dauern-
der Kriege wachsen philosophischen Ideen der Gleichheit und Menschlichkeit. Ein 
bedeutender Neuansatz war der Frieden von Utrecht 1715, ein allgemeiner Frieden, 
der die neue Wissenschaft von der Ökonomie hervorbringt. Am Ende steht die Idee 
von der Möglichkeit unbegrenzter Vervollkommnung des Menschengeschlechts. Die 
Ungleichheit der Nationen wird aufhören, alle Nationen werden zivilisiert werden. 
Das bedeutet das Ende der Sklaverei und der monopolistischen Kolonialunterneh-
mungen. Die Europäer werden über die eigenen Rechte aufgeklärt sein und deshalb 
die Rechte der Nichteuropäer achten. Cordorcets Modell des Weltfriedens ist ein 
Kolonisierungsmodell: In die Kolonien werden künftig die Fleißigen strömen, nicht 
die Faulen (Monopolisten), die Völker (entweder nur Stammesgesellschaften oder 
von Despoten unterdrückt) wollen Schüler der Europäer werden. Der Krieg wird 
aufhören: die Völker begreifen, daß sie die Freiheit verlieren, wenn sie zu Eroberern 
werden; sie suchen Sicherheit, nicht Macht; sie lernen Handel und Eroberung zu 
trennen; in den Prinzipien der Politik und der Moral nähern sie sich aneinander an, 
so daß der Nationalhaß verschwindet. Es wird eine Internationale Organisation ge-
ben, generöser als alle bisher ausgedachten. 
 
 
Literatur 

 
Bouissounouse, Janine, 
Condorcet : un pacifiste se jette dans la guerre, in: Guerres et paix 1966, no. 2, 
S. 26-39 
Condorcet war immer Pazifist. Kriege sind für ihn dynastische Kriege. In Republi-
ken wird es nur noch Milizen geben, mit keinem anderen Zwang zur Teilnahme als 
der Verachtung (1789). Er ist schon als Mathematiker dagegen: „La guerre serait un 
malheur impossible à calculer“ (1790). Er ist auch 1791/92 kein Bellizist geworden, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 442

aber er akzeptiert, daß für die Freiheit gekämpft werden muß. Das ist eine Beurtei-
lung von Jean Jaurès, der Bouissounouse kritiklos folgt, indem sie Condorcets eige-
nen Texten folgt (ohne sie im Lichte der Politik seiner Partei zu gewichten). Con-
dorcets Beitrag ist die Idee, auf republikanische Propaganda/Aufklärung zu setzen, 
aber auch die soll durch politische Klugheit gelenkt sein. 

 
Lüchinger, Stephan 
Das politische Denken von Condorcet : 1743-1794. – Bern (u.a.) : Haupt, 2002. 
– S. 346-371 Freiheit, Gleichheit und Sicherheit durch Krieg 
Als Ökonom und Beamter beginnt Condorcet mit eher funktionalistischen Ideen 
einer internationalen Zusammenarbeit: Handelszusammenarbeit und Auslieferung 
von Kriminellen. Ein allgemeines Verbot von Kriegen sollte erst später kommen. 
Die Amerikanische Revolution sieht er als einen ersten Schritt zum ewigen Frieden, 
freilich wird eine internationale Organisation mit einem Internationalen Gerichtshof 
noch lange nicht kommen. Vor der Revolution war Condorcets Position klar defen-
siv: Keine Eroberungskriege, keine Kolonialkriege, keine Angriffskriege. In der 
Revolution akzeptiert er den Krieg (den er kaum für einen direkten Verteidigungs-
krieg gehalten haben wird). In der militärischen Krise des September 1792 empfiehlt 
er verbrannte Erde. Aber er lehnt einen simplen Export der Revolution ab, ist immer 
dagegen anderen Völkern eine Verfassung vorzuschreiben, auch mit den französi-
schen Siegen ist er weiter gegen Eroberungspolitik. 

7.2.2 Volney 

Constantin François de Chassebeuf, (Comte) de Volney, 1757-1820, geboren bei 
Craon, Maine. Orientalist, Geograph, Reisender, Landwirt, Professor für Geschichte 
an der neuen Ecole Normale. Arbeit an einer Welteinheitssprache. Mitglied der 
Konstituante. Seine historisch bedeutendste politische Leistung war seine Mithilfe 
bei der Etablierung Bonapartes als Konsul. Graf des Empire unter Napoléon, Pair 
von Frankreich unter der restaurierten Monarchie, aber immer Republikaner. 
 
Biographie: 
Jean Gaulmier, L’idéologue Volney 1757-1820 : contribution à l’histoire de 
l’orientalisme en France. – Dissertation Paris 1931, gedruckt Beirut 1951, eine ge-
kürzte Ausgabe 1959 u.d.T.: Un grand témoin de la Révolution et de l’Empire : 
Volney. 

 
Wissenschaftlich beruht Volneys Ruhm vor allem auf seinen Leistungen als Reisen-
der im Vorderen Orient, mit einer bis dahin selten erreichten Genauigkeit der Be-
schreibung. Wirkungsgeschichtlich war er vor allem ein populärer Klassiker des 
Freidenkertums, der Religionskritik und Tyrannenkritik zu einer Einheit verschmolz, 
die Radikale des 19. Jahrhunderts ansprach. Theoretisch sind bei Volney zwei Ideen 
interessant: 1., die Vorstellung der internationalen Beziehungen als Gleichgewicht 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434 - am 22.01.2026, 03:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-434
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

