
Joachim Scholtyseck

„Zivilcourage“ im „Dritten Reich“ – einige
grundsätzliche Überlegungen

„Zivilcourage“ ist ein ubiquitärer Begriff. Er wird in vielen Sonntagsreden
eingefordert, steht in Schulen als Handlungsmaxime auf den Lehrplänen und
geht jedem mündigen Bürger leicht von den Lippen. Das Wort ist damit zu-
gleich zwangsläufig eine Floskel, die bisweilen unüberlegt verwendet und oft-
mals allzu schnell auf die historischen Umstände des Hitler-Regimes übertra-
gen wird. Ralf Dahrendorf hat im Jahr 2008 in wohlgesetzten Worten be-
schrieben, was zivilcouragiertes Handeln ausmache: „Die Fähigkeit, sich auch
wenn man allein bleibt nicht vom eigenen Kurs abbringen zu lassen; die Be-
reitschaft, mit den Widersprüchen und Konflikten der menschlichen Welt zu
leben; die Disziplin des engagierten Beobachters, der sich nicht vereinnahmen
lässt; die leidenschaftliche Hingabe an die Vernunft als Instrument der Er-
kenntnis und des Handelns. Das sind Tugenden, Kardinaltugenden der Frei-
heit.“1 Dahrendorf hatte bereits früh auf die besonderen Verführungskräfte des
Nationalsozialismus hingewiesen,2 und sein Plädoyer verweist auf die histo-
rischen Erfahrungen Deutschlands mit zwei Diktaturen im 20. Jahrhundert.

Was allerdings in einer Diktatur unter Zivilcourage zu verstehen ist, bleibt
in der öffentlichen Debatte unklar, zumal der Begriff fast beliebig verwendet
wird: Wenn sich heutzutage Sportler und Musiker in Initiativen gegen rassische
Diskriminierung engagieren, ist das löblich, und der öffentliche Beifall, den
sie dafür bekommen, ist verdient. Wenn dies aber allzu selbstgefällig als „zi-
vilcouragiert“ eingestuft wird, bekommt es einen merkwürdigen Beige-
schmack. Denn in der heutigen Demokratie ist es vergleichsweise einfach, sich
ohne Gefahr für das eigene Leben gegen vermeintliche Ungerechtigkeiten jeg-
licher Art aufzulehnen, zu protestieren und Kritik zu üben. Aber ist Protest
heutiger „Wutbürger“3 zivilcouragiertes Handeln? Darf man für diese Bewe-
gungen, in denen sich Protest und Populismus bisweilen ununterscheidbar
überschneiden, Begriffe wie „Zivilcourage“ und „Widerstand“ verwenden,
wie es häufig geschieht? Wenn dies erlaubt sein soll, wie definieren wir

1 Ralf Dahrendorf: Versuchungen der Unfreiheit. Die Intellektuellen in Zeiten der Prüfung,
München 2008, S. 79.

2 Ralf Dahrendorf: Gesellschaft und Demokratie in Deutschland, München 1968.
3 Vgl. Wolfgang Kraushaar: Der Aufruhr der Ausgebildeten. Vom Arabischen Frühling zur Oc-

cupy-Bewegung, Hamburg 2012.

95

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


menschliche Handlungen und Taten, mit denen, wie im „Dritten Reich“, fun-
damentale Gefahren für das eigene Leben verbunden waren und denen jegli-
cher Eventcharakter fehlte, der manche der heutigen Protestaktionen kenn-
zeichnet?

Was es bedeutet, wenn das eigene Leben von totalitären Machthabern be-
droht wird, wissen in der heutigen Bundesrepublik nur noch die wenigsten,
sicherlich am ehesten noch diejenigen, die die SED-Diktatur am eigenen Leib
erlebt haben. Nur aus besonders persönlichen Darstellungen, vielleicht noch
aus den Berichten einzelner überlebender Zeitzeugen ergibt sich eine Ahnung
davon, was eine elementare Gefährdung durch ein totalitäres Regime wie das
„Tausendjährige Reich“ bedeutete. Die ambivalenten Gefühle derjenigen je-
doch, die im „Dritten Reich“ Zivilcourage gezeigt haben, sind heute kaum noch
angemessen vermittelbar. Ihnen nachzuspüren und sie einzuordnen, übersteigt
in der Regel die kognitiven Fähigkeiten der heutigen Generationen. Bei der
Anwendung des Begriffs Zivilcourage für das „Dritte Reich“ finden sich daher
mehr Fragen als Antworten. Nimmt man gängige Definitionen, nämlich ein
„unerschrockenes und aufrechtes Verhalten im Privatleben“ bzw. ein ähnliches
Verhalten „gegenüber «Höhergestellten» und Behörden“,4 wird schlagartig
deutlich, dass das Verhalten, welches heute als zivilcouragiert bezeichnet wird,
unter der Herrschaft Hitlers eine absolute Ausnahme darstellte.

Es würde leicht fallen, angesichts der erwähnten modischen und geradezu
phrasenhaften Verwendung von Zivilcourage eine Art Generalabrechnung
vorzunehmen: Bei allem verständlichen Misstrauen gegenüber einer Anwen-
dung des Begriffs auf die NS-Zeit muss jedoch berücksichtigt werden, dass er
zeitgenössisch durchaus genutzt wurde. In einer Aufzeichnung vom Dezember
1942 aus der Haft hat sich Dietrich Bonhoeffer unter der Überschrift „Civil-
courage?“ ausführlich zu dieser Problematik geäußert:

„Was steckt eigentlich hinter der Klage über die mangelnde Civilcourage? Wir
haben in diesen Jahren viel Tapferkeit und Aufopferung, aber fast nirgends Civil-
courage gefunden, auch bei uns selbst nicht. Es wäre eine zu naive Psychologie,
diesen Mangel einfach auf persönliche Feigheit zurückzuführen. Die Hintergründe
sind ganz andere. Wir Deutschen haben in einer langen Geschichte die Notwen-
digkeit und die Kraft des Gehorsams lernen müssen. In der Unterordnung aller
persönlichen Wünsche und Gedanken unter den uns gewordenen Auftrag sahen wir
Sinn und Größe unseres Lebens. Unsere Blicke waren nach oben gerichtet, nicht in
sklavischer Furcht. Sondern im freien Vertrauen, das im Auftrag einen Beruf und
im Beruf eine Berufung sah. Es ist ein Stück berechtigten Misstrauens gegen das
eigene Herz, aus dem die Bereitwilligkeit entsteht, lieber dem Befehl von «oben» als
dem eigenen Gutdünken zu folgen. […] Aber er hatte damit die Welt verkannt; er

4 Alfons Wenzel: Zivilcourage im öffentlichen Dienst, München/Wien 1965, S. 9.

96

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hatte nicht damit gerechnet, dass seine Bereitschaft zur Unterordnung, zum Le-
benseinsatz für den Auftrag missbraucht werden könnte zum Bösen.“5

Inzwischen, so fuhr Bonhoeffer in seiner Beobachtung aus der Haftzelle fort,
sei durch diesen Missbrauch „verantwortungslose Skrupellosigkeit“ erwach-
sen, die jetzt Handeln erforderlich mache: „Civilcourage aber kann nur aus der
freien Verantwortlichkeit des freien Mannes erwachsen. Die Deutschen fangen
erst heute an zu entdecken, was freie Verantwortung heißt.“6

Zeitgenössisch war es schwierig, sich geistig gegen staatliches Böses zu
wappnen. Außerhalb des Refugiums der eigenen Familie herrschte der rigide
Zwang des Regimes mit seinen vielfältigen Überwachungsmechanismen. Die
Propaganda mit ihren subjektiven Verzerrungen, die Sorge vor „agents pro-
vocateurs“ und Denunzianten sorgten für Zurückhaltung. Man vermied jede
undisziplinierte Äußerung, weil die Gefahr des Verrats damit gewachsen wäre.
Selbst diejenigen, die sich in oppositionellen Kreisen zusammenfanden – zu-
mindest theoretisch eine Möglichkeit der gegenseitigen Selbstvergewisse-
rung –, spürten die oft beschriebene Bedrückung der geistig lähmend wirken-
den totalitären Überwachung: In Deutschland war nichts von dem „Glorien-
schein“7 zu verspüren, der andere europäische Widerstandsbewegungen aus-
zeichnete und vielfältige Formen von Zivilcourage zuließ. Im „Dritten Reich“
mussten sich diejenigen, die aus politischen Beweggründen dem Regime ent-
gegenstanden oder aus gesundem Menschenverstand8 handelten, auch vor der
eigenen Bevölkerung tarnen. Die Angst vor Entdeckung führte daher oft zu
Apathie und Teilnahmslosigkeit.

Hans Walz, einer der führenden Männer des liberalen „Bosch-Kreises“, der
in Verbindung mit den zivilen Verschwörern um Carl Goerdeler die NS-Dik-
tatur durch Umsturz beenden wollte, stand noch unter dem Eindruck dieses
spezifischen psychologischen Drucks, als er kurz nach Kriegsende versuchte,
die geistige Situation der Hitlergegner zu beschreiben. Nur derjenige werde
die Schwierigkeiten der Verschwörer richtig ermessen können, der sich ver-
gegenwärtige, „welch ein dichtes Netz geheimer Beobachtung und aufdring-
licher Spitzelei über jeden einzelnen und seine Umgebung jeden Augenblick
gebreitet lag, wie aufwärts vom Blockleiter, Zellenleiter und Ortsgruppenleiter
der Partei ein ganzes System aufgerichtet war, um jede Lebensregung, jedes

5 Dietrich Bonhoeffer: Civilcourage?, in: ders.: Widerstand und Ergebung. Aufzeichnungen aus
der Haft, hrsg. v. Eberhard Bethge, Gütersloh 1988, S. 23.

6 Ebd.
7 Hans Rothfels: Die deutsche Opposition gegen Hitler. Eine Würdigung, Neuausgabe Zürich

1994, S. 43.
8 Vgl. Robert Nehring: Kritik des Common Sense: Gesunder Menschenverstand, reflektierende

Urteilskraft und Gemeinsinn – der Sensus communis bei Kant, Berlin 2010.

97

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


unbedachte Wort zu überwachen.“9 Die jahrhundertelangen Traditionen be-
reiteten nicht auf den „Extremfall“ einer aktiven Stellungnahme gegen den
Staat vor: „Allzulange hatte man in Deutschland im gläubigen Vertrauen zu
einer «guten Obrigkeit» gelebt; so war man nicht gerüstet für den Fall der
Perversion gerechter Herrschaft, für den Unrechtsstaat, die Tyrannis, das Tier
aus der Tiefe, die «pompa diaboli»“.10

In den Jahren des „Dritten Reiches“ war der Begriff Zivilcourage oder, da-
mals noch geläufiger, „Civilcourage“, noch stark durch die Entsprechungen
bzw. den Gegensatz zu militärischen Tugenden geprägt. Selbst Gerhard Ritter
hat 1954 im ersten Band seiner Darstellung über „Staatskunst und Kriegs-
handwerk“ mit Blick auf die altpreußischen Traditionen unter Berufung auf
Bismarcks Definition von „Civilcourage“ darauf hingewiesen, dass gerade
„heldische Draufgänger“ in ihrem bürgerlichen Leben diese Tugend vermissen
ließen, nämlich den sittlichen „Halt“ und „eine Bewährung des Charakters, ein
Gehaltenwerden von Kräften, die aus letzten Tiefen des sittlich-religiösen Be-
wusstseins zuströmen.“11 Dass der Begriff in den 1930er und 1940er Jahren
noch überwiegend mit C und nicht wie heute üblich mit Z geschrieben wurde,
deutet ebenfalls an, dass die Erinnerung an die französischen Wurzeln des „ci-
vil“ und damit das Bürgerliche, das Nicht-Soldatische, das den vornehmen und
höflichen Citoyen charakterisierte, noch nicht verloren gegangen war. „Zivi-
lisation“ hatte immer auch eine gewisse nicht-militärische Konnotation und
war besonders im fortschrittsgläubigen 19. Jahrhundert positiv besetzt. Es war
ein geradezu schlagender Beweis für die Wirkungskraft des Begriffs, dass der
skeptische Fürst Metternich damit wenig anfangen konnte: „Durch bei ihrer
näheren Prüfung sich in Dunst auflösende Worte, als da sind: die Verbreitung
der Zivilisation, [...] ist nichts Fassbares gesagt.“12

Was aber nun genau „Zivilcourage“ unter NS-Bedingungen war, dies her-
auszuarbeiten, war eine Kärrnerarbeit, der sich nach Kriegsende die Wider-
standsforschung jahrzehntelang unterzogen hat: Sie hat die verschiedenen Ka-
tegorien von Widerstand, Resistenz, Distanz, Verweigerung und Nonkonfor-
mität in den Jahren von 1933 bis 1945 aufgeschlüsselt. Wir befinden uns den-
noch in einer Grauzone, denn Zivilcourage konnte ganz vieles sein: Es konnte
aktiver politischer Widerstand sein, von einzelnen wie Georg Elser, den vielen
Sozialdemokraten 1933/34 bis zu den bürgerlichen Verschwörern des 20. Juli

9 Hans Walz: Meine Mitwirkung an der Aktion Goerdeler, in: Otto Kopp (Hrsg.): Widerstand
und Erneuerung. Neue Berichte und Dokumente vom inneren Kampf gegen das Hitler-Re-
gime, Stuttgart 1966, S. 120. Zum Gesamtzusammenhang vgl. Joachim Scholtyseck: Robert
Bosch und der liberale Widerstand gegen Hitler 1933-1945, München 1999.

10 Hans Maier: Politische Religionen, München 2007, S. 162.
11 Gerhard Ritter: Staatskunst und Kriegshandwerk, Bd. 1: Die altpreußische Tradition

(1740-1890), München 1954, S. 128.
12 Clemens Metternich: Aus Metternichs nachgelassenen Papieren, hrsg. von Alfons von Klin-

kowström, Wien 1880, Bd. VIII, S. 365.

98

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1944, aber es konnte auch die ganz spontane Tat sein, etwa einem Kriegsge-
fangenen oder Zwangsarbeiter heimlich ein Brot durch den Zaun zuzustecken.
Zivilcourage konnte auch sein, als Zeichen der Unwilligkeit gegen die Auf-
rüstung bewusst die Arbeitspause in einer Munitionsfabrik zu überziehen. Ein
Akt der Zivilcourage konnte auch die Beherbergung politisch Verfolgter oder
von Juden sein. Alle genannten Aktionen waren riskant, die einen mehr, die
anderen weniger. Für alle jedoch galt, dass die Folgen nicht kalkulierbar waren.

Die Herausforderungen, vor denen Bonhoeffer erschrak, waren in Deutsch-
land bis dahin unbekannt gewesen. Klaus Hildebrand hat die neuartigen und
erschreckenden Bedingungen eines totalitären Regimes wie folgt charakteri-
siert. Diese seien

„nicht zuletzt dadurch gekennzeichnet, dass sie zum Schuldigwerden kaum Alter-
nativen übrig lassen. Denn bekanntlich öffnen sie die Grenzen zwischen gut und
böse, erklären letztlich selbst das Gute für böse und das Böse für gut; sie sind, weil
sie Geist und Gemüt verwirren, in einem ganz wörtlichen Sinne diabolisch. Daher
wird seinem Gewissen zu folgen, ganz anders als unter rechtsstaatlichen Verhält-
nissen, leicht zu einer existentiellen Probe für das materielle und persönliche Über-
leben. Sie verlangt über Gebühr oft einen ausnehmend starken Charakter und er-
fordert je nachdem sogar Heldenmut. Weil man im totalitären Unrechtsstaat, dia-
metral verschieden vom demokratischen Rechtsstaat, auch nicht annähernd abzu-
sehen vermag, was einen bei abweichendem, oppositionellem, gar widerständigem
Verhalten erwartet – unter Umständen nichts Ernstes, aber mit gleicher Ungewiss-
heit auch das Schlimmste – […] werden Bürger, weil sie nun einmal Menschen
sind, leicht zu Feiglingen aus Instinkt. Daher beschreibt Kollaboration eher die
Regel des Verhaltens als Widerstand; treibt Angst um Status und Pension zur An-
passung; verführen die verlockenden Gelegenheiten des Regimes zum Mitmachen;
gilt alles in allem das, was ist, als das Richtige, das Zeitgemäße und das Überlege-
ne.“13

Anders gewendet: „Ehrgeiz, Neid und Missgunst, Verlogenheit, Heuchelei und
Strebertum, die nun einmal zur menschlichen Natur gehören, können in der
Despotie beinahe beliebig um sich greifen, während sie im Rechtsstaat letztlich
doch auf Grenzen stoßen.“14 Dieses Verhalten förderte das Mitmachen und die
Kollaboration gerade in den modernen Diktaturen des 20. Jahrhunderts. Die
signifikanten neuartigen Massenbewegungen spielten dem Regime in die Hän-
de.

Noch in den herkömmlichen autoritären Regimes des 19. Jahrhunderts war
es gleichsam normal gewesen, sich zu arrangieren und sich in eigene Welten
zurückzuziehen, in denen man in Ruhe gelassen wurde. „Ordinärer Gehorsam

13 Klaus Hildebrand: Universitäten im „Dritten Reich“ – Eine historische Betrachtung, in: Zwi-
schen Wissenschaft und Politik. Studien zur deutschen Universitätsgeschichte. Festschrift für
Eike Wolgast zum 65. Geburtstag, hrsg. von Armin Kohnle/Frank Engehausen, Stuttgart
2001, S. 194-202, hier S. 198.

14 Ebd., S. 199.

99

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gegen irgendwie zur Macht Gekommene findet sich bald“, so hatte Jacob
Burkhardt in diesem Zusammenhang festgestellt.15

In den neuen Diktaturen des folgenden Jahrhunderts waren diese geistigen
Fluchten ungleich schwieriger. Die Einbeziehung einer wachsenden Zahl von
Menschen in politische Entscheidungsprozesse hatte ein neues Verhältnis von
„Masse und Macht“ geschaffen, um die von Elias Canetti eingeführte Metapher
zu benutzen.16 Dies brachte scheinbar paradoxe Ergebnisse mit sich: Der De-
mokratisierung und Emanzipation breiter Schichten, die bislang von der poli-
tischen Partizipation ausgeschlossen gewesen waren, standen ein Anwachsen
des Gewaltpotentials und im 20. Jahrhundert sogar die Entstehung massenge-
stützter totalitärer Regimes gegenüber. Wer sich jetzt in eigener Gewissens-
entscheidung gegen das Regime aussprach, musste sich nicht nur als der
sprichwörtliche „Miesmacher“ fühlen, sondern hatte selbst oft Zweifel, ob er
richtig handelte.

Es gibt zahlreiche Belege für die geistige Unsicherheit, in der sich diejeni-
gen befanden, die nicht mit dem Strom schwimmen wollten und damit gera-
dezu die Position eines „querulantischen Nörglers“ einnahmen.17 Der „Zeit-
geist“ kam nicht ihnen, sondern denjenigen entgegen, die es verstanden, die
aufkommenden Massenleidenschaften mit ihren dynamisierenden Kräften aus-
zunutzen. Im „Dritten Reich“ lockten die kollektiven Verführungswünsche,
denen man leicht erliegen konnte. Die rauschhaften Vorgänge der „Machter-
greifung“ schienen eine wahre „Volksgemeinschaft“ anzukündigen, denen
sich viele nicht glaubten entgegenstellen zu dürfen. Kaum einer vermochte sich
dem deformierenden, ideologisch aufgeladenen Mythos eines egalitären Neu-
anfangs zu entziehen.18 Karl Dietrich Bracher hat die unheimliche Suggestiv-
kraft dieser auf Konformität zielenden Bewegung anschaulich beschrieben:
„Sozialistisch im Sinne von «sozial» hatte nun jeder Deutsche zu sein: das
Winterhilfswerk, tausenderlei Spenden- und Sammelaktionen, Reichsberufs-
wettkämpfe und Musterbetriebe, «Kraft durch Freude» und nationales Eintop-
fessen, der Volkswagen für jedermann, schließlich die klassenlose Gemein-
schaft in Hitlerjugend und Parteiverbänden, in DAF und Arbeitsdienst – alle
diese vielfältigen Aktionsformen der «Volksgemeinschaft» verfehlten nicht

15 Jacob Burkhardt: Über das Studium der Geschichte. Der Text der „Weltgeschichtlichen Be-
trachtungen“, aufgrund der Vorarbeiten von Ernst Ziegler nach den Handschriften hrsg. v.
Peter Ganz, München 1982, S. 395.

16 Elias Canetti: Masse und Macht, Hamburg 1960.
17 Sebastian Haffner: Anmerkungen zu Hitler, München 1978, S. 38.
18 Vgl. zu den sozialrevolutionären Aspekten des Nationalsozialismus bereits die frühe Studie

von David Schoenbaum: Hitler`s Social Revolution. Class and Status in Nazi Germany,
1933-1939, New York 1966. Zur spezifischen „Moderne“ des Nationalsozialismus Thomas
Nipperdey: Probleme der Modernisierung in Deutschland, in: ders.: Nachdenken über die
Deutsche Geschichte, München 1986, S. 44-60, bes. S. 57 f. und nicht zuletzt Riccardo Bavaj:
Die Ambivalenz der Moderne im Nationalsozialismus. Eine Bilanz der Forschung, München
2003.

100

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ihre Wirkung, auch wenn sie noch so zweckbestimmte Mittel der Kontrolle,
Gleichschaltung und Kriegsmobilisierung waren.“19 Wer dieser unheimlichen
Suggestivkraft erlag, hatte „das befreiende Gefühl, im Einklang mit der Zeit
zu stehen und einen geschichtlichen Auftrag zu erfüllen.“20

Selbst viele derjenigen, die dem Nationalsozialismus eigentlich skeptisch
gegenüberstanden, reagierten mit „dankbarer Verblüffung“ auf die „Erfolge“
Hitlers.21 Wer sich gegen diese wirkungsmächtige Stimmung stellte, konnte
nicht genau wissen, was ihm bevorstand, ob er verfolgt oder ob er ungestraft
davonkommen würde. Die Herrschaft Hitlers vollzog sich daher in einer „Mi-
schung aus pseudogesetzlichen Maßnahmen, Terror, Manipulation und – be-
reitwilliger Kollaboration“.22 Einschüchterungsmaßnahmen und die weit ver-
breitete Denunziation führten zu einer „Selbstüberwachung“ der Gesell-
schaft.23 Das lähmende „Klima der Angst“24 war in dieser durch Misstrauen
und Verdächtigungen geprägten Lage ein wesentlicher Faktor für Konformität
und fehlende Zivilcourage.25 Man war damit zufrieden, so hat Sebastian Haff-
ner ausgeführt, „sich sozusagen ins politische Nichts zurückziehen zu dür-
fen.“26 Nach 1939 erschwerten zudem die „irrationalen Loyalitätsempfindun-
gen, die ein Krieg entbindet und deren gleichsam übergesetzlicher Charakter
weder Recht noch Unrecht kennt“,27 erst recht Zivilcourage.

Der Selbstbehauptungs- und Überlebensdrang sprach gegen zivilcouragier-
tes Verhalten. Unabhängig von der historisch kaum zu beantwortenden Frage

19 Karl Dietrich Bracher: Die deutsche Diktatur. Entstehung, Struktur, Folgen des Nationalso-
zialismus, Frankfurt am Main/Berlin/Wien 19796, S. 367.

20 Maier (wie Anm. 10), S. 146.
21 Haffner (wie Anm. 17), S. 38.
22 Ian Kershaw: Hitler 1889-1936, Stuttgart 1998², S. 552.
23 Zum Denunziantentum und dem Mechanismus von „auto-policing“ und „auto-surveillance“

Robert Gellately: The Gestapo and German Society, Oxford/New York 1990; Gisela Die-
wald-Kerkmann: Politische Denunziation im NS-Regime oder die kleine Macht der „Volks-
genossen“, Bonn 1995; Clemens Vollnhals: Denunziation und Strafverfolgung im Auftrag
der „Partei“. Das Ministerium für Staatssicherheit in der DDR, in: Friso Ross/Achim Land-
wehr (Hrsg.): Denunziation und Justiz. Historische Dimensionen eines sozialen Phänomens,
Tübingen 2000, S. 247-281. Als Gesamtüberblicke Sheila Fitzpatrick/Robert Gellately
(Hrsg.): Accusatory Practices: Denunciation in Modern European History, 1789-1989, Chi-
cago 1997; Günter Jerouschek/Inge Marßolek/Hedwig Röckelein (Hrsg.): Denunziation.
Historische, juristische und psychologische Aspekte, Tübingen 1997.

24 Michael Burleigh: Die Zeit des Nationalsozialismus. Eine Gesamtdarstellung, Frankfurt am
Main 2000, S. 351.

25 In den letzten Jahren ist Angst als Element historischer Umstände in den Blick vergleichender
wissenschaftlicher Untersuchungen gerückt, wenn auch gerade für totalitäre Diktaturen ein
überzeugendes Modell für die Bewertung und Einordnung des Faktors Angst noch fehlt. Zu
den theoretischen Grundlagen vgl. Patrick Bormann/Thomas Freiberger/Judith Michel
(Hrsg.): Angst in den Internationalen Beziehungen, Göttingen 2011; Joanna Bourke: Fear and
Anxiety: Writing about Emotion in Modern History, in: History Workshop Journal 55 (2003),
S. 111-133.

26 Sebastian Haffner: Von Bismarck zu Hitler. Ein Rückblick, München 1987, S. 218.
27 Joachim Fest: Staatsstreich. Der lange Weg zum 20. Juli, Berlin 1994, S. 116.

101

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nach der „Gemeinheit der Menschennatur“28 sind Menschen nicht zu Helden
geboren, sondern reagieren gerade in totalitären Staaten mit ihren vielfältigen
Mechanismen zur Herstellung von Loyalität und sozialer Kontrolle in der Re-
gel feige. Wenn es scheinbar keine Handlungsspielräume gibt, dann tut man
in der Regel nichts und wartet ab. Das ist wohl auch der Grund dafür, dass die
„Zeiten des Schreckens“29 im 20. Jahrhundert inzwischen eine Angelegenheit
der modernen Sozialpsychologie und Anthropologie geworden sind.

Die „alles beherrschende Atmosphäre von Angst und Terror“30 erinnerte an
die Gesellschaft der Sowjetunion unter Stalin.31 Anders als im bolschewisti-
schen System, wo willkürliche Verhaftungen ein Massenphänomen waren und
Erschießungen eine realistische Gefahr darstellten, blieben im „Dritten Reich“
die tatsächlichen Sanktionen von ihrer Zahl her allerdings vergleichsweise ge-
ringer. Es ist bemerkenswert, dass sogar viele derjenigen, die Juden versteck-
ten, entweder mit mündlichen Verwarnungen oder mit kürzeren Zuchthaus-
strafen davonkamen.32 Unter diesen Rahmenbedingungen hatte Zivilcourage
im „Dritten Reich“ häufig Elemente des Situativen, Ungeplanten und Reakti-
ven: Wer konkret angesprochen und um Hilfe gebeten wurde, kam diesem
Wunsch nach – ein geläufiges Verhalten, dem man sich nicht entziehen zu
können glaubte. Zivilcouragierte Akte konnten sich manchmal aus einer be-
stimmten Situation heraus ergeben und Handlungen umfassen, über deren
Tragweite sich der Einzelne oft erst später bewusst wurde. Wer beispielsweise
einem hungrigen Zwangsarbeiter ein Butterbrot durch den Zaun reichte, tat das
vielleicht einmal, aber nicht unbedingt regelmäßig. Zugleich war es nicht un-
gewöhnlich, dass Zivilcourage mit „passivem Geschehenlassen, partieller Af-
firmation oder gar aktiver Beteiligung an den Zwecken des Regimes“ verbun-
den war.33 Wer einen „Flüsterwitz“ erzählte, musste noch nicht unbedingt ein

28 Klaus Hildebrand: Diskussionsbeitrag, in: Lothar Gall/Manfred Pohl (Hrsg.): Unternehmen
im Nationalsozialismus, München 1998, S. 128.

29 Wolfgang Sofsky: Zeiten des Schreckens, Frankfurt am Main 2002.
30 Richard Evans: Das Dritte Reich, Bd. 2: Diktatur, München 2006, S. 65.
31 Als neuere Interpretation Orlando Figes: Die Flüsterer. Leben in Stalins Russland, Berlin

2008.
32 Beate Meyer: Lebensrettende Hilfe für Jüdinnen und Juden in Deutschland – ein Projektbe-

richt, in: KZ-Gedenkstätte Neuengamme (Hrsg.): Hilfe oder Handel? Rettungsbemühungen
für NS-Verfolgte. Bremen 2007; ein ausführlicher bibliographischer Überblick über die Li-
teratur über „Judenretter“ bei Eva Fogelman: Conscience & Courage. Rescuers of Jews during
the Holocaust, New York u.a. 1994, S. 355-376. Daneben Wolfgang Benz (Hrsg.): Überleben
im Dritten Reich. Juden im Untergrund und ihre Helfer, München 2003; Wolfram Wette:
Zivilcourage. Empörte, Helfer und Retter aus Wehrmacht, Polizei und SS, Frankfurt am Main,
2003; ders.: Stille Helden. Judenretter im Dreiländereck während des Zweiten Weltkrieges,
Freiburg im Breisgau 2005; Anton M. Keim: Yad Vashem: Die Judenretter aus Deutschland,
Mainz/München 1983.

33 Martin Broszat: Plädoyer für eine Historisierung des Nationalsozialismus, in: Hermann
Graml/Klaus-Dietmar Henke (Hrsg.): Nach Hitler. Der schwierige Umgang mit unserer Ge-
schichte. Beiträge von Martin Broszat, München 1986, S. 159-173, hier S. 170 f.

102

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gegner des Regimes sein.34 Anonymität konnte zivilcouragiertes Verhalten
erleichtern: Juden konnte man besser in der Großstadt verstecken als auf dem
Land, wo der Überwachungsdruck des möglicherweise missgünstigen Nach-
barn und des Blockwarts größer war.

Die Netzwerke, die in der liberalen Bürgergesellschaft einen großen Vorteil
darstellen, waren für Akte der Zivilcourage dagegen eher ein Hindernis: Im
Milieu der Kirchen, der ehemaligen Gewerkschaften, der Sozialdemokratie,
der Kommunisten, aber auch in den Zirkeln der Bürgerlichkeit war die Wahr-
scheinlichkeit hoch, durch einen Denunzianten oder einen geschwätzigen
Nachbarn verraten zu werden. Wer Zivilcourage zeigte, handelte in der Regel
allein: „Solidarität statt Herde“, so hat die ins Exil gegangene Schriftstellerin
Hilde Domin Zivilcourage definiert.35

Für Nachgeborene ist die unverkennbare Abwesenheit zivilcouragierten
Handelns im NS-Regime oft unverständlich und beunruhigend. Bisweilen ist
das Unverständnis sogar mit dem rigorosen Unwillen verbunden, ernsthaft da-
rüber nachzudenken, warum sich die meisten in irgendeiner Weise mit dem
Regime arrangiert haben. Diejenigen, die in den Jahren von 1933 bis 1945 auf
der richtigen Seite gestanden haben, haben mehr Einfühlungsvermögen ge-
zeigt. Carl Zuckmayer hat ein Vierteljahrhundert nach dem Ende des NS-Re-
gimes festgestellt, dass es Menschen, „die heute in einer veränderten Umwelt
leben“, und den „Jüngeren, die mit neuen Aspekten und einer anderen Proble-
matik konfrontiert sind“, schwer falle, diejenigen zu verstehen, die im Wider-
stand auch Kompromisse gemacht hatten: Diese hätten notgedrungen im
„Zwielicht“ gestanden „und in zwielichtigen Zeiten werden alle Gestalten
zwielichtig, im Dämmer verwischen sich die Konturen.“36

Kann man ein gemeinsames Muster erkennen, das Menschen im „Dritten
Reich“ zu ihrer Zivilcourage prädestiniert hat? Gibt es, so könnte man neu-
modisch fragen, ein „Gen“ für Zivilcourage? Studien zu denjenigen, die gegen
den Strom schwammen,37 sind wichtig, sollten aber nicht als Erbauungslite-
ratur gelesen werden, weil sie nur die Ausnahmen schildern. Die vielfältigen
menschlichen Verhaltensmuster in einer totalitären Diktatur in die Gesetzmä-
ßigkeiten von Kategorien, Rastern, Paradigmen und Modellen zu pressen, führt
selten zu überzeugenden Ergebnissen. Gleiches gilt für den Zugriff auf ge-
meinsame Bildungsmuster, Karriereverläufe, Lebensformen, gemeinsame Ge-
nerationserfahrungen und ‑prägungen, gemeinsame Werte und Einstellungen.

34 Vgl. Hans-Jochen Gamm: Der Flüsterwitz im Dritten Reich, München 1964.
35 Hilde Domin: Gesammelte Gedichte, Frankfurt am Main 1987, S. 335.
36 Carl Zuckmayer: Memento zum 20. Juli 1969, Frankfurt am Main 1969, S. 7.
37 Helga Thoma: Gegen den Strom: Zivilcourage im Dritten Reich, Wien 2002.

103

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die lakonische Feststellung des britischen Historikers Michael R. D. Foot lau-
tete daher, dass „character, not class“ für nicht-konformes Verhalten im „Drit-
ten Reich“ verantwortlich war.38

Diese These kommt nicht von ungefähr. Seit den 1950er Jahren wurden
Untersuchungen zur Ergründung der „autoritären Persönlichkeit“ angestellt,
von denen das Milgram-Experiment wahrscheinlich das bekannteste ist. Unter
abgewandelten Bedingungen wurde in den 1960er Jahren versucht zu eruieren,
warum und unter welchen Umständen Menschen sich nicht autoritätsgläubig,
sondern zivilcouragiert verhalten.39 Die Ergebnisse waren alles andere als er-
mutigend. Der amerikanische Politologe Manfred Wolfson, der nach einer
Disposition dafür forschte, sich vom NS-Regime nicht manipulieren zu lassen,
kam nicht weit. Schon seine Arbeitshypothesen – beispielsweise die Annahme,
das Elternhaus habe eine Vorbildrolle gespielt – blieben auf der Strecke.40

In den 1970er und 1980er Jahren haben weitere Sozialwissenschaftler ver-
sucht, mit sozialpsychologischen Methoden die Motive derjenigen zu bestim-
men, die ihrer Meinung nach als Helfer und Zivilcouragierte im „Dritten
Reich“ gleichsam als „altruistische Persönlichkeiten“ gelten konnten. Die be-
kannteste Studie stammt vom Ehepaar Samuel und Pearl Oliner. Ihre Bemü-
hungen, eine „Altruistic Personality“41 anhand von Werten und moralischen
Maßstäben zu bestimmen, fielen so wenig überzeugend aus, dass keine Nach-
folgestudien aufgelegt wurden. Geradezu ernüchtert hat ein amerikanischer
Historiker sein Vorhaben ad acta gelegt, ein psychologisch-politisches „Mus-
ter“ der Judenhelfer zu finden. Es fehle die Grundlage, auf die er entsprechende
Kategorien hätte aufbauen können: „For every case that confirms a particular

38 Michael R. D. Foot: Resistance: An Analysis of European Resistance to Nazism 1940 – 1945,
London 1976, S. 11. Ähnlich auch die Beurteilung in einer Gesamtdarstellung aus britischer
Feder: „If acts of resistance were many and various, so were the participants and their reasons
for becoming involved. Resisters came from all classes, occupations and backgrounds, and
from every urban and rural environment.“ Bob Moore: Introduction: Defining Resistance, in:
ders. (Hrsg.): Resistance in Western Europe, Oxford/New York 2000, S. 1-26, hier S. 3.

39 Vgl. Gertrud Nunner-Winkler: Zivilcourage als Persönlichkeitsdisposition – Bedingungen
der individuellen Entwicklung, in: Ernst Feil/Karl Homann/Gunther Wenz (Hrsg.): Zivil-
courage und demokratische Kultur. Sechste Dietrich Bonhoeffer Vorlesung, Juli 2001 in
München, Münster 2002, S. 77-106.

40 Manfred Wolfson: Zum Widerstand gegen Hitler. Umriss eines Gruppenporträts deutscher
Retter von Juden, in: Joachim Hütter u. a. (Hrsg.): Tradition und Neubeginn. Internationale
Forschungen zur deutschen Geschichte im 20. Jahrhundert, Köln u. a. 2002, S. 391-408. Zur
Einordnung der Ergebnisse: Emil Walter-Busch: Entstehungszusammenhang und Ergebnisse
von Manfred Wolfsons Retterstudie (1945-1975), in: Beate Kosmala/Claudia Schoppmann
(Hrsg.): Überleben im Untergrund. Hilfe und Rettung für Juden in Deutschland 1941-1945,
Berlin 2002, S. 335-361.

41 Samuel P. Oliner/Pearl M. Oliner: The Altruistic Personality. Rescuers of Jews in Nazi Eu-
rope, New York 1988. Vgl. auch Pearl M. Oliner u. a. (Hrsg.): Embracing the other. Philo-
sophical, psychological, and historical perspectives on altruism, New York 1992.

104

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hypothesis, another can be found that challenges it.“42 Für diese Erkenntnis
könnte man zahlreiche weitere Belege anführen.

Von Pauschalisierungen wird daher in der Forschung heute weitgehend
Abstand genommen und eher die unterschiedlichen Motivlagen hervorgeho-
ben. Die Biographien derer, die Zivilcourage zeigten, vermitteln ein Bild der
„Vielfalt der Reaktionen auf totale Herrschaft, auf Ambivalenzen, Ungereimt-
heiten, Paradoxien.“43 Zwar gibt es in jüngster Zeit neue Überlegungen, kon-
formes und nicht-konformes Verhalten in Kategorien zu fassen, aber diese sind
eher theoretisch anregend als praxisrelevant. Die immer wieder unternomme-
nen Versuche, Zivilcourage durch Datenerhebungen wissenschaftlich zu
„messen“, müssen daher mit großer Skepsis betrachtet werden.44

Diese Bemerkungen führen abschließend zur Frage, warum es, wie Bon-
hoeffer beklagte, so wenig Zivilcourage im Dritten Reich gegeben hat. Bon-
hoeffer selbst stammte aus dem bürgerlichen Milieu, in dem gemeinhin „Tu-
genden wie Initiative, Wagemut und Freiheit vorwalten“.45 Aus welchen Grün-
den fanden sich dennoch so wenige Menschen gegen das Unrecht zusammen?
Weshalb waren die wenigen, die sich als „unbesungene Helden“46 zivilcoura-
giert verhielten, auf sich allein gestellt und „verlassen“, wie es der jüngst ver-
storbene amerikanische Historiker Klemens von Klemperer so eindrucksvoll
beschrieben hat?47 Die Antwort liegt in der wenig tröstlichen Erkenntnis, dass
im Angesicht einer totalitären Herausforderung zumeist die Angst überwiegt
und die Moral auf der Strecke bleibt. Klemens von Klemperer hat diese Er-
kenntnis dahingehend zusammengefasst, Zivilcourage und Widerstand seien
die Konsequenz einer „persönlichen Entscheidung“, „standfest zu bleiben und
das Übel zu bekämpfen.“48

Der Historiker darf darauf verweisen, dass diese pessimistische Beurteilung
menschlicher Handlungen in Diktaturen manche Frage offen lassen muss.
Schon Voltaire hat schließlich festgestellt: „Le caractère de chaque homme est
un chaos, et l’écrivain qui veut débrouiller après des siècles ce chaos en fait un

42 Eric Silver: The Book of the Just. The Unsung Heroes Who Rescued Jews from Hitler, New
York 1992, S. 163.

43 Klemens von Klemperer: Über den Nutzen des Zeitzeugen für die Historie, in: Joachim
Scholtyseck/Stephen Schröder (Hrsg.): Die Überlebenden des deutschen Widerstandes und
ihre Bedeutung für Nachkriegsdeutschland, Münster 2005, S. 143-148, hier S. 143 f.

44 Vgl. Juliane Wetzel: Möglichkeiten und Formen der Hilfe für verfolgte Juden. Einleitende
Bemerkungen, in: Wolfgang Benz/dies. (Hrsg.): Solidarität und Hilfe für Juden während der
NS-Zeit, Band 1, Berlin 1996, S. 7-17, hier S. 15. Daneben auch die Beiträge zur Problematik
des „Retter“-Begriffs in: Kosmala/Schoppmann (Hrsg.) (wie Anm. 40).

45 Klaus Hildebrand: Das Dritte Reich. 6., neubearbeitete Auflage München 2003, S. 214.
46 Dennis Riffel: Unbesungene Helden, Berlin 2007.
47 Klemens von Klemperer: Die verlassenen Verschwörer. Der deutsche Widerstand auf der

Suche nach Verbündeten 1938–1945, Berlin 1994.
48 Ebd., S. 13.

105

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


autre.“49 Für die Rahmenbedingungen totalitärer Herrschaft, in der
Zivilcourage ebenso bemerkenswert wie selten war, gilt diese Bemerkung in
besonderem Maße. Hannah Arendt hat diesen Befund in ihrem Bericht über
den Eichmann-Prozess lakonisch in folgende Worte gefasst: Es sei so, dass
„unter den Bedingungen des Terrors die meisten Leute sich fügen, einige aber
nicht.“50

49 Voltaire, zitiert nach: René Pomeau: D’Arouet à Voltaire. 1694–1734, Oxford 1985, S. 3 f.,
Anm. 10.

50 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, München
1986, S. 278.

106

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95 - am 19.01.2026, 22:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

