Anhang 3: Mary Shelleys Frankenstein.
Anhang zu lll, 4

Die Uberschrift des Kapitels lautet ,It’s alive!“. Es ist dies der konvulsivisch-
enthusiastische Ausruf, den Frankenstein immer wieder ausstoft, als er, in dem
Film von 1931, den Erfolg seiner Experimente bezeugen darf.

Dabei sollte man vor allen Dingen auf den zugrundeliegenden Roman Franken-
stein: or, the Modern Prometheus von Mary Shelley zuriickgreifen, der von un-
schiitzbarem Wert fiir die Thematik des Monstrums ist.! Das Buch enthilt mindes-
tens vier Geschichten, die alle minutios aufeinander abgebildet sind. Die erste ,,Ge-
schichte und bei weitem nicht die unwichtigste ist die der Entstehung des Romans,
die Mary Shelley in einer 1831 beigefiigten Einleitung berichtet: Bei einem verreg-
neten Aufenthalt mit ihrem Mann Percy Shelley und Lord Byron in der Schweiz
war man in der Bibliothek des Hauses, in dem man sich aufhielt, auf eine Samm-
lung deutscher Schauergeschichten (in franzosischer Ubersetzung) gestoBen; da-
rauthin entspann sich, als Zeitvertreib, der Auftrag an die Freunde, sich selbst
Schauergeschichten auszudenken. Mary Shelley scheitert zuerst daran, sich eine
solche gruselige Erzdhlung auszudenken, doch des Nachts sieht sie plotzlich mit ge-
schlossenen Augen eine Szene in vollkommener Klarheit vor sich, den jungen blei-
chen Studenten der Naturphilosophie, neben ihm sein Geschopf, dem er den Funken
des Lebens einhaucht, das Erschrecken des Schopfers, seine Flucht, der Korper, der
sich zu bewegen beginnt und schlieflich die Shelley mit gelben, wésserigen Augen
anblickt. (Das Gelbe und Wissrige des Auges wird denn auch in der Erzéhlung
selbst fast die einzige regelméBig erwihnte Eigenschaft des Monsters sein.) Sie er-
schrickt selbst, fahrt auf, versucht diese Geschopfe ihrer Phantasie abzuschiitteln:
,[...] I wished to exchange the ghastly image of my fancy for the realities around.*
(9) Und — sie hat ihre Schauergeschichte!

1 Alle Zitate nach Mary Shelley: Frankenstein: or, the Modern Prometheus. London: Pen-
guin 1984. Das Buch ist zuerst 1818 verdffentlicht, in der endgiiltigen Form, vor allem

mit der wichtigen Einleitung der Autorin 1831.

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

500 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Schon in diesen wenigen Seiten der Einleitung zeichnet sich jenes Thema ab,
das den gesamten Roman durchziehen wird, ndmlich die mehr oder weniger pro-
duktive Kraft der Phantasie. Es ist bezeichnend, dass Shelley in ihrer kurzen Selbst-
beschreibung zwischen zweierlei Ubungen ihrer Phantasie unterscheidet: Sie
schrieb schon als ein kleines Kind, was als Tochter zweier hochgebildeter und lite-
rarischer Menschen eine naheliegende Sache war, und ihr Mann ermunterte sie auch
spaterhin, sich schriftstellerisch zu versuchen. Doch was ihr immer schon lieber war
als das Schreiben, war jene noch freiere, ganz und gar ungebundene, aber auch ganz
und gar unsoziale, fast asoziale, weil unkommunizierbare Weise der Phantasie, die
man als Tagtrdumereien bezeichnen kann oder als das Schlosser in die Wolken
Treiben. Im Schreiben dagegen ist bereits der Keim einer Vergemeinschaftung des
Phantastischen angelegt:

Still, I had a dearer pleasure than this, which was the formation of castles in the air — the in-
dulging in waking dreams — the following up trains of thought, which had for their subject the
formation of a succession of imaginary incidents. My dreams were at once more fantastic and
agreeable than my writings. In the latter I was a close imitator — rather doing as others had
done than putting down the suggestions of my own mind. What I wrote was intended at least
for one other eye — my childhood’s companion and friend; but my dreams were all my own; I
accounted for them to nobody; they were my refuge when annoyed — my dearest pleasure

when free. (5, meine Hervorhebung)

Es ist nicht ganz unwichtig, unter welchen Umstinden Mary Shelley dorthin ge-
langt war, an jenen Schweizer See, im verregneten Sommer 1816. Percy Shelley
war ein regelmifBiger Besucher des Hauses von Marys Eltern gewesen, vor allem
durch seine Bewunderung fiir ihren Vater William Godwin. Uber diesen entsteht al-
so die Bekanntschaft der jungen Mary mit Percy Shelley, und gegen diesen setzt
sich die entstehende Liebe durch, allerdings durch Flucht: Godwin war keineswegs
erfreut, da Percy Shelley bereits verheiratet war. Percy und Mary konnen erst 1816,
nach dem Tod von Percys erster Frau heiraten.

Auch in der zweiten Erzdhlung, der Rahmenerzidhlung des Romans, ist es die
Begegnung mit einem Buch, die das Phantasma des Protagonisten auslost, das sich
ebenfalls gegen den Vater durchzusetzen hat. Robert Walton ist ein junger, ehrgei-
ziger Mann, der mit einem angeheuerten Boot zum Nordpol fahren will, wo er sich
neben manch durchaus Pragmatischem (wie einer Passage) die Einsicht in tiefste
Geheimnisse der Natur ertriumt (etwa in das Funktionieren des Magneten); ja, er
kann sich den Nordpol nicht einmal als ein kaltes, lebensfeindliches Land vorstel-
len: ,,I try in vain to be persuaded that the pole is the seat of frost and desolation; it
ever presents itself to my imagination as the region of beauty and delight. (13)
Uberhaupt ist sich Walton iiber die phantasmatische Wurzel seines Unternehmens
vollbewusst: es speist sich aus ,,daydreams® (13), seine Begeisterung ist vergleich-

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 501

bar dem Gefiihl, das Kinder empfinden, wenn sie im Sommer mit ihren Freunden
zu einer kleinen Bootsreise aufbrechen, seine Expedition war ,,the favorite dream of
my early years®, ein Phantasma, das fiir eine Zeitlang durch ein anderes abgelost
war, ndmlich das des Schriftstellers. (,,I also became a poet and for one year lived in
a Paradise of my own creation; I imagined that I also might obtain a niche in the
temple where the names of Homer and Shakespeare are consecrated.” 14)

Auch dieses Phantasma der Seefahrerei ist aus der einsamen Begegnung mit ei-
nem Buch geschopft, denn eine Geschichte der Entdeckungsfahrten bildete die ge-
samte Bibliothek des Onkels, bei dem Walton aufwuchs. Und wieder steht ein Vater
zwischen dem Phantasma und der Verwirklichung, denn der letzte Wunsch, das
letzte Gesetz des Vaters an den, die Sorge der Kinder iibernehmenden Onkel war,
dass Robert nicht das Seefahrerleben erlaubt werden sollte. Als nach dem Vater
auch der Onkel und der Cousin gestorben sind, und damit nicht nur die Verbote der
Autoritdt aus dem Wege sind, sondern auch noch eine ausreichende finanzielle
Grundlage gegeben ist, kann Walton wieder seinem ersten Traum nacheifern.

Doch dieses Phantasma ist bereits kein ganz solitdres mehr, wie es die Tagtrdu-
merei Marys war. Es ist schon eingebettet in eine gewisse Sozialitét: nicht nur muss
sich Walton zur Durchfiihrung seines Vorhabens eine verlissliche Crew suchen, er
schreibt ja auch regelméBig seiner Schwester, denn diese Rahmenhandlung ist in
Briefform erzihlt. Vor allen Dingen leidet Walton auch selbst an einer gewissen
Einsamkeit, denn mehrfach beklagt er, dass ihm eines am meisten fehle, nimlich
ein Freund. Als dann ein ritselhafter Unbekannter am Rand seines Schiffes auf-
taucht, nihert sich dieser Wunsch seiner Erfiillung an (ohne sie freilich wirklich zu
erreichen).

Dieser Unbekannte ist kein anderer als Viktor Frankenstein, der sein Geschopf
in einem fiir beide letzten Kriftemessen bis in die lebensfeindlichsten Regionen der
Erde verfolgt. Dieser erzdhlt dann Walton seine Geschichte. Es ist wichtig zu sehen,
dass dieser Bericht, den Walton den Briefen an seine Schwester anvertraut,’ der
erste Eintritt dieser Ereignisse aus der Phantasie und dem solitdren Erleben Fran-
kensteins in eine Sozialitdt ist. Der Verlauf des Romans ist die Geschichte selbst der
Einreihung des Geschehens in eine Gesellschaft, die Geschichte von deren Entpri-
vatisierung und Universalisierung.

Doch die Geschichte Frankensteins spiegelt ihrerseits die Shelleys und Waltons.
Wieder ist es die Begegnung mit einem Buch, in der Einsamkeit einer Bibliothek
(einsam wie die Begegnung Waltons), die seinem Phantasma den Boden gibt: An

2 Walton ist jemand, der in der Verfolgung seiner Phantasmen auf eine Geselligkeit hinge-
ordnet ist, von der er nicht wei3, ob er sie erreichen kann, die er aber dennoch sucht. So
erhofft er sich einen Freund, ohne wirkliche Hoffnung, dort, im Nordmeer, einen finden
zu konnen; und so schreibt er weiterhin Briefe an seine Schwester, obwohl es keineswegs

sicher ist, dass diese sie erreichen werden.

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

502 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

einem verregneten Tag in den Béddern nahe Thonon st6Bt Frankenstein auf einen
Band von Cornelius Agrippa, und diese Begegnung wird zu seinem Schicksal (,,fa-
te*, 37). Sein spiteres Studium der Naturwissenschaften wird, obgleich unternom-
men im Reich der modernen Kenntnisse und Uberzeugungen, doch immer aus dem
Geist jener ,,wild fancy” von Cornelius Agrippa, Paracelsus und Albertus Magnus
gespeist (38). Was Walton die Geschichte der Entdeckungsfahrten, was Shelley die
Sammlung deutscher Schauergeschichten, das ist Frankenstein das Werk jener deut-
schen ,,Alchemisten®: der Ziindfunke eines sich unbegrenzt ausweitenden Phantas-
mas.

Diese Begegnungen finden alle in einer gewissen Eingrenzung statt, sie sind
einsam und (mit Ausnahme) Waltons mit besonderen klimatischen Bedingungen
verbunden: das schlechte Wetter, der Sturm und vor allem der Regen signalisieren
durch den Roman hindurch die Begegnung mit dem Phantasma und vor allen Din-
gen die schreckenerregende Begegnung mit der Realisierung des Phantasmas. Die
Schilderung der Auffindung des Stoffes (8), die Begegnung Frankensteins mit Cor-
nelius Agrippa (37), die erste Desillusionierung in Bezug auf die ,,Alchemisten®
(39), die ,,Animation* selbst natiirlich (55), die fliichtige Begegnung mit dem Ge-
schopf bei der Riickkehr nach Genf (72 f.), die Wanderung in den Alpen, wo es zur
langsten Begegnung kommt (92 ff.), die Ermordung Elizabeths (188 f.) — all diese
so zentralen Ereignisse finden bei schlechtem Wetter statt, vorzugsweise bei Regen
und Sturm. Natiirlich wird man sagen, dass der Sturm eine Standardzutat fiir diister-
romantische Schauergeschichten ist. Aber obgleich das richtig ist, hindert das noch
nicht, dass Sturm und Regen hier eine systematische Stelle erhalten: So stellt sich
Frankenstein interessanterweise in jener Wanderung, wihrend derer es zum Treffen
mit dem Geschopf kommt, die Frage: ,,What were rain and storm to me?* (92)
Frankenstein meint diese Frage offenbar rhetorisch, etwa in dem Sinn, dass jemand,
der so wie er von Schicksal verfolgt ist, der so von inneren Stiirmen zerrissen ist,
das duBlerliche Stiirmen und Regnen nur wie nebenbei bemerkt. Doch wir konnen
die Frage auch ruhig wortlich nehmen, und dann diirfen wir eben fragen, was Sturm
und Regen dem Frankenstein sind; die Antwort geben dann die Freunde Franken-
steins: Nach der Ermordung Elizabeths sieht Frankenstein das Wesen durchs Fens-
ter, schieft auf es, dieses entwischt aber mit einem Sprung in den See (!); die Suche
nach dem Morder wird bald erfolglos abgebrochen, ,,most of my companions
believing it to have been a form conjured up by my fancy“ (190). Eine Gestalt, die
von der Phantasie Frankensteins heraufbeschworen wurde, genau das ist das Wesen
ja, das Produkt eines Phantasmas. Der Regen kiindigt die Begegnung mit dem Pro-
dukt des Phantasmas an.

Uberhaupt weitet sich das Zentralmotiv des Regens zum Fliissigen iiberhaupt.
Schweizer Seen, kleine schottische Inseln, der Eissee (,,sea of ice®, also der Glet-
scher) der grolen Begegnung zwischen Frankenstein und dem Wesen, das Nord-
meer der Rahmenhandlung, nicht zuletzt auch das wisserige Auge des Monsters —

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhéange | 503

das Fliissige, Ungreifbare und seine Verhirtung und das Aufbrechen derselben
spiegeln die vielfach verschlungenen Verhiltnisse zwischen dem Phantasma, der
Realisierung und der Rephantasmatisierung der letzteren.

Das zweite Zentralmotiv ist die Einsamkeit. Schon Shelleys Beschreibungen ih-
rer kindlichen Tagtrdumerein sind solche, in denen ein anderer nicht vorkommt, die
sich also in vollkommener Einsamkeit zutragen. Auch Walton ist einsam, empfindet
eben das aber schmerzlich; daher seine Sehnsucht nach einem Freund. Ganz anders
Frankenstein: Er gelangt im Grunde erst, wenn es zu spit ist, aus einer fundamenta-
len Einsamkeit heraus, ndmlich durch die Erzidhlung, deren Protokollant Walton
und deren Zeuge der Leser ist. Durch das ganze Buch hindurch ist er bei aller ge-
sellschaftlichen Einbindung ein Einsamer: wenn er Cornelius Agrippa entdeckt,
wenn er nach Ingolstadt kommt (,,I was now alone*, 43) und dann natiirlich wenn er
die Kreatur belebt. Niemals enthiillt er die Wahrheit iiber diese einem anderen
Menschen; mit diesem Wissen und allem, was daraus folgt, ist Frankenstein unwei-
gerlich allein. In seinen Fieberanfillen gibt er zwar mehrfach Hinweise auf die
Wabhrheit, doch die kénnen von allen anderen als bloSe Einbildung ausgelegt wer-
den, anstatt als Zeugnis der katastrophischen Wirkung einer Verwirklichung des
Phantasmas. Auch fehlt Frankenstein ganz die Neigung zur Geselligkeit: Es ist so,
als wiirde ihn erst die, nicht von ihm selbst angestrengte Begegnung mit einem sei-
ner Freunde daran erinnern, was ihm fehlte.

Die tragische Folge dieser Einsamkeit des Schopfers ist eine nun wirklich un-
aufhebbare Einsamkeit seines Geschopfes. Das ist ja dessen Leiden: dass es unwi-
derruflich von der menschlichen Gesellschaft ausgeschlossen bleibt. Interessanter-
weise schlédgt sich das auch in der Schilderung nieder, die es selbst von seiner ,,Bil-
dung* gibt: Shelley bezieht sich da sichtlich und bis in die Termini und Beispiele
hinein auf empiristische Theorien der Erkenntnis, die ja alle — wie der GroSteil der
neuzeitlichen Philosophie — auf ein vereinzeltes Subjekt abheben.

Und dieses Verhiltnis der Einsamkeit des Schopfers und der Einsamkeit des
Geschopfes, welche letztere monstros werden muss, weil sie, anders als die Ein-
samkeit des Schopfers, durch nichts mehr vermittelt ist, deutet schlieBlich auf das
dritte Zentralmotiv hin: die Nachkommenschaft. So ist das Buch selbst eine solche
Realitit, die wie ein Nachkomme sowohl fiir sich wie fiir die Schopferin und fiir die
Zeit, in der sie entstand, dasteht und sein eigenes Schicksal entfaltet, monstros auch
dieses. Shelley schlieB3t ihre Einleitung mit den Worten: ,,And now, once again, |
bid my hideous progeny go forth and prosper. I have an affection for it, for it was
the offspring of happy days, when death and grief were but words which found no
true echo in my heart.“ (10) Doch diese Nachkommenschaft ist eine, die in einer
menschlichen Beziehung entstand, denn Erinnerung an heiterere Tage ist das Buch
fiir Shelley vor allem dadurch, dass es sie an die Zeit mit Percy Shelley denken
lasst, ,,when I was not alone®. Es zeichnet sich also bereits eine wichtige Unter-
scheidung ab zwischen den Verwirklichungen eines Phantasmas, die aus einer So-

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

504 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

zialitét heraus versucht werden, und denen, deren Zeugung und Geburt in geradezu
monadischer Einsamkeit geschehen. Monstros muss beides sein, insofern als das
Verwirklichte als solches mit dem Phantasma nicht zusammenfallen kann, dieses
dementieren und subvertieren muss, indem es seine eigenen Gesetze entfaltet. Doch
ein aus der Sozialitit heraus verwirklichtes Phantasma vermag seinerseits eine
Wirksamkeit in einer sozialen Realitit zu entfalten (was man dann etwa eine Rezep-
tionsgeschichte nennen mag); dagegen ist das Geschopf einer ganz und gar solitiren
Phantasie dazu verdammt, fiir immer ungesehen zu bleiben und bestenfalls destruk-
tiv zu wirken, als das vollkommen andere.

Biicher bringen also Nachkommen hervor, ndmlich nicht zuletzt andere Biicher.
So wendet sich der von der Naturphilosophie enttduschte junge Frankenstein mit
diesen Worten von der ,,Md6chtegernwissenschaft® ab: ,[...] I at once gave up my
former occupations, set down natural history and all its progeny as a deformed and
abortive creation” (40). Der anderen deformierten Schopfung, dem Monster, blei-
ben aber als Nachkommenschaft seiner erzwungenen Einsamkeit nur die Untugen-
den (,,vices”, 142). Und zuletzt kehrt Frankenstein in seine autistische Einsamkeit
zuriick, indem er sich, mit der Realitit zu einem Ende gelangt, in die Gesellschaft
seiner toten Freunde phantasiert; Walton nennt das so: ,,Yet he enjoys one comfort,
the offspring of solitude and delirium [...].* (203)

Die drei Zentralmotive biindeln sich also um ein doppeltes zentrales Verhéltnis: das
zwischen Phantasma und Realitiit und das der Vaterschaft. Uberall wirkt ein Phan-
tasma, das in die Wirklichkeit dringt. Als Phantasma ist es paradiesisch, denn es
steht ganz und gar in der Macht des Subjekts, das, insofern es phantasierendes ist,
einsam bleibt. Das gilt fiir die Tagtrdaumereien der jungen Shelley, das gilt fiir die
Idee eines von ewigem Licht durchstrahlten Nordpols, die Walton pflegt, das gilt
erst recht fiir das Phantasma der Schaffung von Leben, das als zentrales Phantasma
der Erzihlung dient. Nicht weniger aber gilt es fiir das Phantasma des Monsters, das
sich angesichts des Edelmuts der Familie De Lacey, die es aus einem Schuppen
heraus beobachtet, zu traumen erlaubt, in ihnen wiirde es Freunde finden: ,,[...] and
sometimes I allowed my thoughts, unchecked by reason, to ramble in the fields of
Paradise, and dared to fancy amiable and lovely creatures sympathizing with my
feelings and cheering my gloom [...].“ (126)

Doch in dem Augenblick, wo ein Phantasma sich realisiert, verindert sich alles.
Da Phantasie und Realitit onfologisch inkommensurabel sind, wie Sartre gezeigt
hat, muss die Verwirklichung dem Phantasma eine Wendung geben, die niemals
vorgesehen war, muss sich letzten Endes etwas bilden, was seinen eigenen Geset-
zen zu folgen hat, was nicht mehr in der Macht eines einsamen phantasierenden
Subjekts steht. Das verwirklichte Phantasma wird monstrds, und zwar aus Notwen-
digkeit. Das ist die Erfahrung, die Frankenstein macht:

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 505

I had desired it with an ardour that far exceeded moderation; but now that I had finished, the
beauty of the dream vanished, and breathless horror and disgust filled my heart. Unable to
endure the aspect of the being I had created, I rushed out of the room and continued a long

time traversing my bedchamber, unable to compose my mind to sleep. (55)

Das ist ebenfalls die Erfahrung, die das Monster macht, als es versucht, seine
Traumereien der edlen Freundschaft und Liebe mit der Familie De Lacey in die
Wirklichkeit zu iiberfiihren. Aber das Phantasma wird nicht einfach zerstort durch
die Konfrontation mit seiner Realitit. Thm wird vielmehr eine neue Wendung, eine
neue Abweichung und Richtung gegeben. Bei Frankenstein wendet sich das Phan-
tasma der Schopfung in Horror und Angst, beim Monster wird aus dem Phantasma
menschlicher Gemeinschaft riickhaltloser Hass und Rachsucht. Und wie jedes
Phantasma so geben auch diese den erfahrenen Realititen ihre eigentiimliche Fir-
bung, um dann aus der so gefarbten Realitéit ihre Nahrung zu ziehen: ,,The agony of
my feelings allowed me no respite; no incident occured from which my rage and
misery could not extract its food [...]* (135), so beschreibt das Monster seinen Zu-
stand nach der Vertreibung aus dem Traum des Paradieses und dem Paradies des
Traums.

Frankensteins Verdichtung von Realitdt und Phantasma geht sogar noch weiter,
bis hin zu einer Travestie des ontologischen Gottesbeweises. Dieser geht davon aus,
dass die bloBe Denkbarkeit Gottes bereits der Beweis seines Seins ist; er schiitzt
sich dabei vor dem Vorwurf der Willkiir, ja der Wahnhaftigkeit seines Arguments
(also vor dem einer phantastischen Allmacht der Phantasie) durch den Hinweis auf
die besondere Natur seines ,,Gegenstands®: Gott, als das absolute Sein, ist die Be-
dingung seiner Denkbarkeit und damit auch des Gottesbeweises. Fiir jeden anderen
Gegenstand aber muss eine dhnliche Argumentationsweise genau dieser Kritik un-
terliegen. Und doch vollzieht Frankenstein nichts Geringeres als einen ontologi-
schen Morder- und Monsterbeweis: In dem Augenblick, in dem er die Idee fasst,
das Monster konne der Morder seines Bruders sein, ist er auch schon von der Wirk-
lichkeit dieser Moglichkeit tiberzeugt: ,,No sooner did the idea cross my imaginati-
on than I became convinced of its truth [...] The mere presence of the idea was an
irresistable proof of the fact.“ (73) Dieser Beweis ist die Wiederholung und Umkeh-
rung der ersten Verwirklichung des Phantasmas: So wie Frankenstein zum echten
Schopfer des Lebens wurde, indem er wie Gott einen unbelebten Korper beseelte,
so ist unter dem Vorzeichen des verwirklichten und damit in Horror verkehrten
Phantasmas der Gedanke an dieses bereits seine Verwirklichung. Denn nur Gottes
Gedanken schaffen zugleich Realitéit. Frankenstein unterliegt somit dem Fluch sei-
ner eigenen Macht.

Die Verkehrung von Phantasma und Realitdt wird am Ende auf die Spitze ge-
trieben, wenn sich Frankenstein nach der Ermordung Elizabeths und dem Tod sei-
nes Vaters (!) zunehmend von der Festigkeit der Realitit entfernt, zuerst in einer

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

506 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

,einsamen Zelle* im Irrenhaus die Traume des Zusammenseins mit seinen Gelieb-
ten fiir Realitdt nehmend (192), dann in der bewussten Entscheidung, das Verhéltnis
von Realitit und Phantasie umzukehren: den Schlaf und Traum, in denen Franken-
stein die Gemeinschaft mit den Toten genieft, fiir die Realitit zu nehmen und statt-
dessen die Realitiit fiir einen Traum (197 £.). Als letztes Phantasma, das der Realitét
anhidngt und diese befestigt, bleibt Frankenstein am Ende nur mehr die Rache: ,,[...]
I must pursue and destroy the being to whom I gave existence; then my lot on earth
will be fullfilled and I may die.* (205)

Es ist auch bezeichnend, dass sich Frankenstein in dieser letzten Jagd die Wirk-
lichkeit selbst in einer eigenartigen Unschirfe darstellt: Seine Schilderung ist in
sich widerspriichlich und darin verriterisch: In der Verfolgungsjagd — in die beide,
Verfolger und Verfolgter in einem unausgesprochenen Pakt wie in den letzten un-
ausweichlichen Akt einer ungliickseligen Beziehung einwilligen — wagen sich
Frankenstein und das Monster in immer lebensfeindlichere Regionen vor. Franken-
stein schildert, wie ihn wohl ein ,,spirit of good* (197) leitete und beschiitzte, so
dass er immer wieder, wenn er am meisten entkréftet war, etwas Essbares auf sei-
nem Weg fand. Der Leser ist sofort an die heimlichen Wohltaten erinnert, die das
Monster der Familie De Lacey tat. Den Verdacht bestitigt Frankenstein sogar schon
auf der nichsten Seite ausdriicklich, denn eine schriftliche Notiz, die das Monster
hinterlassen hatte, kiindigte jenem an, dass er bald ein totes Wildtier finden werde,
dass das Monster ihm als Stirkung hinterlassen hat. Und doch lidsst Frankenstein
nicht davon ab, von einem ,,guiding spirit* (199, 201) zu sprechen! Es dringt also
ganz offensichtlich das Phantasmatische, das sich in der Kommunion mit den Toten
als Trost aufdringt, in die Auffassung der Realitit ein und farbt diese wider besse-
res Wissen. Dabei hiitte der Regen, ein Regen aus dem Nichts!, Frankenstein bereits
eines Besseren belehren konnen: ,,Often, when all was dry, the heaven cloudless,
and I was parched by thirst, a slim cloud would bedim the sky, shed the few drops
that revived me, and vanished.” (197)

Frankenstein ist schlieBlich das Opfer seiner eigenen phantasmatischen All-
macht: einer phantasierten Allmacht und der Allmacht seiner Phantasie, die alle Re-
alitdt an den Rand dréngt. Und diese Phantasie war es auch, die in ihrer Verwirkli-
chung das Drama erst angestoflen hatte.

Denn die besondere Gestalt, die das Verhiltnis von Phantasma und Realitét hier
annimmt, ist das der Vaterschaft, genauer: einer verfehiten Vaterschaft. Der Roman
handelt ausschlieBlich von Vitern und S6hnen. Es ist ganz erstaunlich, wie in die-
sem Roman einer Frau alle Frauenfiguren vollkommen belanglos und schablonen-
haft bleiben; es sind einfach alles Heilige. Dabei ist den Frauen derartig griindlich
das Leben entzogen, dass es etwa ganz und gar ritselhaft bleibt, warum Franken-
stein und Elizabeth heiraten wollen: Thre ,,.Liebe* bleibt blole Behauptung.

Andererseits ist diese Schwiche der Frauengestalten, ihre Entriicktheit ins Ma-
donnenhafte auch konsequent. Man mag daran zweifeln, ob solche Frauen Kinder

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 507

bekommen konnen, ob man auch nur mit ihnen schlafen kann. Und in der Tat voll-
bringt Frankenstein ja eine Vaterschaft ohne Mutter. Das ist nicht in biologischer
oder konservativ-ideologischer Hinsicht interessant (so dass man z.B. ein Pladoyer
darin sehen sollte, dass ein Kind Vater und Mutter braucht oder dhnliche Parolen),?
sondern wieder in Bezug auf die Ontologie des Subjekts. Was Frankenstein seinem
Kind entzieht, ist ja nicht nur eine Mutter, sondern jede Einbindung in alle Soziali-
tdt. Er verdammt es zu einem Sein, in dem seine einzige Beziehung die zu seinem
Schopfer ist. Eine andere Beziehung hat es nicht: ,,.Like Adam, I was apparently
united by no link with any other being in existence [...].“ (125, ebenso 143)

Denn was ist das Monster anderes als ein Kind? Die Beschreibung seines Erwa-
chens und langsamen Lernens stellt doch deutlich ein Kind vor den Leser hin, so
wie die Vertreibung aus dem Paradies der De Laceys die Wut des von den Autoriti-
ten enttduschten Pubertierenden nachbildet. Die Situation ist nur um ein Weniges,
aber Entscheidendes brutaler als bei einem anderen Kind: Dieses Kind ist in der Tat
ganz allein gelassen. Die Isolation ist eine echte und ganz und gar reale. Wenn er
etwa anhand der De Laceys menschliches Verhalten zueinander kennenlernt, dann
dhnelt er in der Tat einem Kind, denn auch dieses betrachtet das eigenartige Schau-
spiel der ,,Erwachsenen wie in einem Theater, geprigt von Unverstindnis noch je-
der Einzelheit. Der Unterschied liegt nur darin, dass ein Kind gewo6hnlich an diesem
Schauspiel versuchsweise und imitierend teilnehmen darf, so dass es bald das Spiel
auch selbst schon spielen kann. Das ist dem Monster verwehrt.

Denn was macht es zum Monster? Dass es iibergrol, mit iibermenschlichen
Kriften begabt, dass es hisslich ist? Das leuchtet doch wohl kaum ein. Und doch
heiit es immer wieder, dass die Menschen es absolut und ohne Ausnahme fliehen,
sobald sie es nur sehen. Aber Hésslichkeit ist doch immer nur ein sehr relatives und
subjektives Kriterium. Hier ist aber offenbar von einer objektiven Hdsslichkeit die
Rede. Was sollte das sein? Es kann sich um nichts anderes handeln als darum, dass
dieses Wesen keinen Vater und keinen Namen hat, dass ihm grundsétzlich jeder
Weg in die menschliche Gesellschaft verschlossen bleibt, weil niemand es darin
eingefiihrt hat, dass man ihm seine Monstrositit, die jedes Subjekt auszeichnet, also
gewissermalien ansieht, weil sie nicht mehr durch einen anderen vermittelt ist. Es
muss ganz von sich selbst aus versuchen, sich einen Weg in diese Gesellschaft zu
bahnen, doch das ist eben unmdglich. Denn in allem anderen ist das Wesen den
Menschen um ihn herum ganz dhnlich: ,,God, in pity, made man beautiful and allur-
ing, after his own image; but my form is a flithy type of yours, more horrid even

3 Auch Jesus hatte ja eine Mutter und zwei Viter, Josef und Gott! Es ist diese Uberdeter-
mination, die allein eine Einbindung in die biirgerliche Ordnung einerseits und die meta-
physische andererseits moglich machte. Frankenstein vollzieht hingegen die jungfrauliche

Geburt mit sich selbst, ganz ohne die Beteiligung eines anderen.

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

508 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

from the very ressemblance. Satan had his companions, fellow devils, to admire and
encourage him, but I am solitary and abhorred.” (126)

Zugegebenerweise bleibt auch diese Erkldrung letzten Endes unzureichend im
Kontext des Romans, denn das Monster hat sich ja durch Selbststudium zu einem
duflerst eloquenten und wohlgebildeten Wesen gemausert; dass dieses eine raue
Stimme hat, wiirde da wohl kaum groBartig ins Gewicht fallen. Was hier verhandelt
wird, ist also vor allem die Uberspitzung einer problematischen Situation, nimlich
eben der Vaterschaft. Frankenstein ist jener, der seine viterlichen Pflichten nirgends
anerkennt. Er ist ein wahrlich miserabler Vater. Das Geschopf, Frucht seines Phan-
tasmas, hat er verlassen. ,,I remembered Adam’s supplication to his Creator. But
where was mine? He had abandoned me, and in the bitterness of my heart, I cursed
him.“ (127)

Diese grofie Frage des ,,Wer bin ich?“, die sich einem Subjekt nicht nicht stellen
kann, bedriangt das Monster daher in besonderer Vehemenz (115-7, 124), denn sie
kann nicht einmal mit einem Namen, nur mit einem unartikulierten Laut beantwor-
tet werden: ,,What was I? The question again recurred, to be answered only with
groans.” (117) In den Seiten, die diese Frage durchdeklinieren, zeigt sich besonders
deutlich die apeirontische Natur des Subjektseins, denn die dortige reine Intensitét
ist eine, die sich im weiteren Verlauf des Buches immer wieder bald in Rachedurst,
bald in Reue und neuer Sehnsucht artikuliert. Diese Intensitit ,,ist weder schon das
eine, noch das andere, sie ist auch keine ,,Ambivalenz“ zweier einander widerstrei-
tender ,,Emotionen®, sondern sie steht unfraglich diesseits der Artikulation in Hass
und Sehnsucht.

Aber sind die folgenden Sétze nicht der exakteste Ausdruck einer Situation, in
der sich zwangsliufig jedes Subjekt wiederfinden muss, dass es ndmlich durch den
autoritativen Schnitt des Namens, durch die Ideale und Sicherheiten, die es den an-
deren unterstellt, durch deren Schonheit und Vollkommenheit, denen gegeniiber die
eigene so ganz und gar zufillige und allzu bekannte und eben dadurch ritselhafte
Gestalt unzuldnglich erscheinen muss, dass das Subjekt sich also in seinem unauf-
hebbaren und beklagenswerten Abweichungsein erkennen muss: ,,As I read [die
Leiden des jungen Werther], however, I applied much personally to my own fee-
lings and condition. I found myself similar yet at the same time strangely unlike of
the beings concerning whom I read and to whose conversation I was a listener*
(124)?

Diese Abweichung von allen existierenden Setzungen und Ordnung — die denke-
rische, die korperliche, die sentimentale, die sprachliche... — ist umso bedriickender
und bedingstigender, als sie ihrem Wesen nach nicht auf den Begriff gebracht wer-
den kann, ist sie doch die Abweichung von allen Begriffen! Das ist die konstitutive
Monstrositdt eines jeden Subjekts.

Ein viertes Zentralmotiv des Buches erhilt hierdurch seine Aufkldrung, namlich
die ,,mockery“, also die spoéttische oder absurde, in jedem Fall verzerrende Nach-

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 509

ahmung des Wahren und Guten. Seinen Kern hat das Motiv im Sein jenes Wesens,
das gar keine Chance hat, das Schauspiel des Zusammenlebens richtig zu erlernen,
so nimlich, dass es dieses ohne Verzerrung mitmacht. Wie sollte das Monster nicht
,,mockery“ betreiben, da man ihm niemals erlaubt hatte, wirklich mitzuspielen, also
die Spielregeln ,,richtig” zu verwenden? Keine persénliche Autoritit war sein Leh-
rer, geleitet war er nur von dem unbestimmten Streben nach Liebe und Anerken-
nung und der Beobachtung des Schauspiels der edlen De Laceys.

Doch liegt die ,,mockery”, als unvollkommene Nachahmung und Travestie,
langst in Frankenstein selbst beschlossen. Wie sollte es auch anders sein, ist sie
doch — manchmal als notwendige Ubergangsphase, manchmal als dauerhafte Hal-
tung — im Sein des Subjekts als solchem beschlossen? Da dieses durch einen Schnitt
konstituiert ist, das ihm Unverstandenes in unbedingter Autoritit priasentiert, muss
das Subjekt zuerst und lange und manches Mal eine Lebenszeit iiber schlechter
Nachahmer einer Wahrheit sein, deren Besitz es dem anderen unterstellt.

Und wer besitzt diese Wahrheit? Die Eltern gewohnlich, und im Kontext des
Romans vor allem die Viter. In Frankenstein lassen sich mindestens drei verschie-
dene Vatertypen unterscheiden: Die echten Viter oder Viter-Viter, vor allen Din-
gen der Vater Frankensteins, aber auch eine Gestalt wie Mr. Kirwin (Kap. 21; die-
ser ldsst dort auch den wirklichen Vater Frankensteins kommen), in gewisser Weise
auch der Vater von Robert Walton; diese Viter sind die Vertreter und Besitzer des
Gesetzes, einer Wahrheit, die bei ihnen als durchschaute, intim erkannte und verin-
nerlichte unterstellt wird. So ist Mr. Kirwin Magistrat, dem der des Mordes ange-
klagte Frankenstein vorgefiihrt wird; und Frankensteins Vater, der ebenfalls viele
Sffentliche Amter bekleidete, ist fast immer mit ,,Gesetzen® verbunden, mit den
biirgerlichen (77), mit besonderer Tugendhaftigkeit (30 f.), nicht zuletzt auch mit
der Idee eines gewissen titigen und gesunden Menschenverstandes (etwa in den
Bemiihungen des Vaters, seinen Sohn nach der Ermordung Clervals aus dessen Me-
lancholie zu befreien — durchweg ,,verniinftige” Vorschlige und Ideen hat er da).*

4 Einer ist besonders interessant: Die Trauer, die der Familie durch den Tod des Sohnes
William, durch die Hinrichtung der unschuldigen Justine und den Mord an Clerval ent-
standen ist, wird vielleicht bald durch die Geburt neuer Liebesobjekte gemildert, die dann
an die Stelle jener treten konnen (184). Diese Idee erinnert an die beriihmten Verse in
Sophokles’ Antigone, wo die Titelheldin erklirt, sie hitte sich nicht gegen Kreons An-
ordnungen gestemmt, wenn es sich um ein Kind von ihr oder einen Gatten gehandelt hit-
te; denn man kann ein neues Kind bekommen, wenn eines stirbt, man kann sich wieder
verheiraten. Aber der Bruder, der den beiden mittlerweile verstorbenen Eltern geboren
worden war, der ldsst sich eben durch den Tod der Eltern nicht mehr ersetzen (V. 905-
915). Die Absolutheit Antigones geht Vater Frankenstein aber ganz zweifellos ab. Er ist

eben Stimme der ,, Vernunft” und einer gewissen Pragmatik.

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

510 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Auch Waltons Vater gehort mit seinem Verbot der Seefahrt hierher. Er nédhert
sich aber bereits der zweiten Gruppe von Vitern an, den foten Vitern namlich. Der
Vater von Caroline (Frankensteins Mutter, 31), der von Elizabeth (33), der von Jus-
tine (63) — sie alle treten nur auf, um allzu bald fiir tot erklért zu werden. (Bei Eli-
zabeths Vater ist man sich zwar nicht ganz sicher, er ist aber so fern, dass es keinen
wirklichen Unterschied mehr macht, ob er noch lebt oder nicht.) Fast scheint es, ih-
re Aufgabe bestiinde lediglich darin, die (weiblichen) Figuren zu zeugen, sie der
Handlung (als verwaiste und hilflose) zu iibergeben und dann zu verschwinden.

SchlieBlich gibt es noch die Vater-Imitate, die ,,mockery* der Vaterschaft also.
Schon Walton gehort zum Teil hierher, ist seine Tat doch — wie die Naturphiloso-
phie fiir den desillusionierten Frankenstein — auch eine ,,abortive creation“: die Ex-
pedition wird letzten Endes abgebrochen. Aber ihm ldsst sich doch attestieren, dass
er sich gebiihrend um sein Kind gekiimmert hat; er hat sogar in seiner Schwester ei-
ne Art Mutterersatz beigebracht. Ganz anders aber natlirlich Frankenstein selbst.
Seine Vaterschaft wird zunéchst auch ganz offen (und in einer erstaunlich préazisen
ironischen Antizipation) anerkannt: ,,No father could claim the gratitude of his child
so completely as I should deserve theirs. (51 f.) Das Geschopf macht in seinen
Schilderungen keinerlei Hehl daraus, dass das Verhiltnis zwischen Frankenstein
und ihm dem zwischen Gott und Adam bzw. den Engeln gleicht, und in einem
christlichen Denken ist das schlielich die ultimative Vaterschaft, deren Paradigma
selbst.

Die Viter-Viter strotzen vor Gesundheit und zupackender Energie. Wie sollten
sie auch nicht, sind sie doch im Vollbesitz jenes Wissens davon, was das Leben ist
und nach welchen Gesetzen es ablduft und damit auch zu leben ist. Frankenstein
aber, dieser missratene Vater, der keinen Augenblick die notwendige Illusion eines
autoritdren Wissens aufrechterhalten kann, ist stindig krank. Diese Krankheit wird
auch explizit in den Gegensatz zur viterlichen Kraft gesetzt: ,,Your father’s health
is vigourous [...]“ (62), schreibt Elizabeth in dem Brief, in dem sie sich um die Ge-
sundheit Viktors nach der ,,Animation® sorgt. Auch hier sind es vor allem die Be-
gegnungen mit dem Geschopf des eigenen Phantasmas, die ihm alle Lebenskraft
nehmen: ,,I was lifeless (59), fast so als sauge ihm dieses nun Realitdt gewordene
Phantasma, als ,,shadow* und ,,mockery* seiner selbst, alles Leben aus:

I considered the being whom I had cast among mankind and endowed with the will and pow-
er to effect purposes of horror, such as the deed which he had now done, nearly in the light of
my own vampire, my own spirit let loose from the grave and forced to destroy all that was
dear to me. (74)

Diese vielen nervosen Zusammenbriiche, die Frankenstein erleidet, treiben ihn im-
mer wieder auch, willentlich wie auch durch das Faktum (dass er sich niemandem

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 511

anvertrauen kann), in jene Einsamkeit zuriick, aus der das Monster entstanden war
(86, 179).

Es ist bezeichnend, dass Frankensteins endgiiltige Umdeutung von Realitdt und
Phantasma, deren willentliche Verkehrung erst nach dem Tod seines Vaters, jenes
Vertreters aller Gesetze, eintritt. Andererseits bleibt diese Verkehrung eine willent-
liche und ganz bewusste. So sehr damit eine Verabschiedung von dem ,,gesunden
Menschenverstand® verbunden ist, so sehr ist es auch eine souverdne und wirkliche
Entscheidung. Und tiberhaupt: Erst jetzt, nachdem auch sein Vater tot ist, vermag es
Frankenstein, sich in einer zwar perversen, aber immerhin hingebungsvollen Kon-
sequenz seinem Kind zu widmen: dessen Verfolgung und Ermordung wird zu sei-
nem letzten Ziel, ein Ziel, das auch das Monster anerkennt und akzeptiert. Erst jetzt
also, viel zu spit, nimmt Frankenstein seine Funktion als Vater wahr und ernst — so
spit, dass nichts mehr als der Tod des Kindes diese Funktion ausfiillen kann.

All diese Komplexe, die vier Zentralmotive und das doppelte Zentralverhiltnis,
werden zusammengehalten von einem Zentralwort, um das herum sie sich gruppie-
ren: ,wretch”. Eine deutsche Ubersetzung dieses Ausdrucks ist nicht wirklich mog-
lich, denn er bezeichnet sowohl etwas Verachtenswertes wie etwas Bemitleidens-
wertes, und in dieser Doppeltheit wird er auch im Roman durchweg gebraucht. Es
geht also immer um eine Abweichung von einem Gesetz, wobei nur ungewiss
bleibt, inwieweit diese Abweichung zuzurechnen ist. Und diese Ungewissheit ist ja
auch das Thema eines Romans, dessen beide Protagonisten bestindig zwischen
Schuld und Schicksal, zwischen Phantasma und Realitit hin und herschwanken.

Auf den 200 Seiten des Romans kommt das Wort ,,wretch” (in allen seinen
Formen: ,,wretch®, , wretched”, ,,wretchedness® ,,wretchedly) mindestens 61mal
vor; ich habe dabei nur zwei Nennungen vor der ,,Animation* gefunden. Meist wird
es auf das Monster angewandt, nicht selten aber auch auf Frankenstein oder das
Haus und die Familie Frankenstein, zur Bezeichnung der Bedridngnis, in die sie
durch das Wirken des Monsters geraten sind. Bezeichnend etwa der Ausdruck in
Bezug auf das Gerichtsverfahren gegen jenes Midchen, das schon den Namen Jus-
tine trégt: ,,wretched mockery of justice (78).

,,Wretch* tritt also immer dort auf, wo ein Phantasma ungefiltert und unvermit-
telt in eine Realitit tibergeht, die es notwendig mit den Gesetzen (der Natur oder
des menschlichen Zusammenlebens) in Konflikt geraten ldsst. Noch genauer be-
zeichnet das Zentralwort die Stiftung einer Realitit durch ein Phantasma, die als
Realitdt ihre eigene Gesetzmdfigkeit stiftet, die sich als Abweichung von jeder ge-
gebenen erweisen muss, und die als Realitdt zugleich nicht mit dem Phantasma
koinzidieren kann, also quer steht sowohl zu Phantasma als auch zur schon beste-
henden Realitit. Diese Abweichung oszilliert zwischen einer schuldhaften und ei-
ner schicksalhaften, einer ,,subjektiven” und einer ,,objektiven” — was ganz korrekt
ist, denn das Subjekt ist als solches und dank seiner Seinsweise (nicht aufgrund ir-

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

512 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

gendeiner personlichen Bemiihung) immer diese Abweichung. Dieses Oszillieren
fasst das Zentralwort ,,wretch* als ein Zeichen mit einem schwankenden Vertex auf,
so wie dieser schwankende Vertex selbst das Problem des Subjekts abbildet: als
Abweichung die Ordnungen mit ihren Vertices zu umkreisen, auf der Suche nach
einem, der das eigene Schwanken feststellen konnte. Wenn Frankenstein daher ein
verfehlter Vater ist, dann wird deutlich, dass die Schilderung der Situation des
Monsters nichts weiter als eine minimal iiberzeichnete Darstellung der notwendi-
gen Monstrositdt des Subjekts als solchen ist.

Wenn also Frankenstein im Film von 1931 im Moment der Belebung des Wesens
geradezu wie in einem Orgasmus immer wieder und sich steigernd schreit: ,,It’s ali-

1¢¢

ve!“, um dann zusammenzubrechen, dann ist das sehr prézise: dieser Orgasmus
Frankensteins ist wie der Scheidepunkt zwischen dem Phantasma und seiner betiu-
benden Realitit, die ihre eigene GesetzmiBigkeit stiften wird. (Es ist im Ubrigen
gleichgiiltig, ob, im konkreten Fall der Elternschaft, am Ursprung blof} ein sexuelles
oder der Kinderwunsch als Phantasma steht; immer wird und muss sich das Phan-
tasma als mit der Realitidt inkommensurabel erweisen.)

Davon abgesehen verbindet diesen Film allerdings nicht allzu viel mit dem Ro-
man. Wihrend in letzterem die eigentliche ,,Animation“ in ein paar Séitzen und oh-
ne jede Detaillierung auch nur des Mechanismus’ beschrieben wird (55), sind die
ersten 24 der insgesamt nur 67 Laufminuten des Films der pseudo-
wissenschaftlichen Darstellung der Vorbereitung und der minutiosen Abbildung der
»Animation“ selbst gewidmet. Dabei verrit der Film nicht nur eine offensichtliche
Faszination fiir das Wissenschaftliche und vor allem dessen damonische Seite, son-
dern auch seine Komplizenschaft mit dem Szientismus: Durch einen Zufall wird
dem Monster ein ,,abnormes®, ein ,,Verbrechergehirn“ eingepflanzt!

Vor allen Dingen aber fillt das Element der Einsamkeit vollig aus der Erzéih-
lung heraus: Erstens hat Frankenstein einen buckligen Gehilfen, der auf den Namen
Fritz hort, zweitens wissen mindestens drei Leute in seiner Umgebung mehr oder
weniger iiber seine Experimente bescheid. Dagegen weill im Roman niemand da-
von; die Erzihlung selbst und als solche ist da die sukzessive Uberwindung jener
Einsamkeit.

Stattdessen wird dem Film der Auftritt eines Conférenciers vorgeschaltet, der
das Publikum auf die moglicherweise schockierende Natur des folgenden Films
aufmerksam macht und es, soweit es sich dessen nicht gewachsen fiihle, einlédt,
nun das Kino zu verlassen — nur um dann mit siiffisantem Lacheln zu sagen: ,,Well,
we’ve warned you.* Statt also das Schicksal der Ausgeburt der monadischen Phan-
tasie Frankensteins zu verfolgen,’ stiftet der Film von Anfang an einen gemeinsa-

5 Das Motiv der Vaterschaft ist auf einen, wenn auch vielsagenden Blick reduziert: Wenn

der alte Frankenstein auf die bevorstehende Hochzeit seines Sohnes und auf einen aus

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhéange | 513

men Phantasieraum, den des Kinos selbst. Die ,,Animation® ist dabei sichtlich und
selbstreflexiv als ein Spektakel aufgefasst, denn nicht nur ist in die Konstruktion
der entsprechenden Sets offenbar viel Miihe und Geld geflossen, nicht nur steht sie
fast in der Mitte des Films, Frankenstein kommentiert das Ganze auch so, als hitte
er das Kino selbst im Kopf: ,,Quite a good scene, isn’t it? One man crazy, three very
sane spectators. Und der Mechanismus, der den zusammengeflickten Leib beleben
soll, wird von ihm zuriickgefiihrt auf den ,,ray that first brought life*.

Das Monster wird also dort, im Film, als solches wortlich genommen. Das
Kiinstliche seiner Entstehung, das Héssliche seiner Gestalt, die moralische Abwei-
chung, mit einem Wort: die spezifische Differenz (bei aller Ahnlichkeit) zum Men-
schen werden massiv betont. Zudem ist das Monster in diesem ersten Film sprach-
los wie das Unbewusste selbst. Es ist ein kollektives Monstroses, das ebenso kollek-
tiv ausgetrieben wird, ndmlich per Lynchmob.

Man kommt nicht umhin festzustellen, dass in Roman und Film unterschiedli-
che Auffassungen des Monstrosen am Werk sind: Wihrend der Roman letztlich die
Monstrositit des Subjekts als solchen in Szene setzte, geht im Film eher die Angst
um vor einem bosen, animalischen Kern, der droht, sich zu verselbstindigen und
der durch die vereinten Kréfte der Gemeinschaft ausgetrieben werden muss — um
jeden Preis. Zugleich findet dieser bose Kern seinen Weg auf die Biihne, er ist im
Wortsinn ,,spektakuldr”, wird vom Lichtstrahl des Projektors belebt und als gute
Szene den gesunden Zuschauern prisentiert. Dieses kollektiv Monstrose, das zu un-
terdriicken jedes braven Biirgers Pflicht ist, ist also ebenso beédngstigend wie faszi-
nierend. Letztlich ist es vor allen Dingen Boris Karloffs sensible Darstellung des
Monsters,® die den Film am engsten mit dem Geist des Romans zusammenfiihrt.

Auch Kenneth Branagh iibernimmt in seiner, der Vorlage sehr viel treueren
Verfilmung Mary Shelley’s Frankenstein (1994) jenen Satz, der im Roman nicht
auftaucht: ,,It’s alive!* Dafiir driickt aber der Dialog, den das Geschopf am Ende
mit Walton fiihrt, die wesentlichen Verhiltnisse in deutlicher Weise aus:’

Walton: Who are you?

Creature: He never gave me a name.
Walton: Why do you weep?
Creature: He was my father.

dieser Ehe erhofften Sohn fiir das Haus Frankenstein trinken ldsst, zeigt die Kamera kurz
das gequilte Gesicht des jungen Frankenstein.

6  Es ist bezeichnend, dass Karloff nur ungern von einem ,,Monster sprach, lieber von einer
,Kreatur oder einem ,,Wesen*.

7  Freilich muss Branagh dafiir das Prinzip der Einsamkeit aufgeben: Das Geschopf tritt mit

einem anderen als seinem Schopfer in Beziehung.

14.02.2026, 14:33:59. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 14:33:59.


https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

