
Anhang 3: Mary Shelleys Frankenstein. 
Anhang

 
zu III, 4  

 
 
 

-
enthusiastische Ausruf, den Frankenstein immer wieder ausstößt, als er, in dem 
Film von 1931, den Erfolg seiner Experimente bezeugen darf. 

Dabei sollte man vor allen Dingen auf den zugrundeliegenden Roman Franken-

stein: or, the Modern Prometheus von Mary Shelley zurückgreifen, der von un-
schätzbarem Wert für die Thematik des Monstrums ist.1 Das Buch enthält mindes-
tens vi

die Mary Shelley in einer 1831 beigefügten Einleitung berichtet: Bei einem verreg-
neten Aufenthalt mit ihrem Mann Percy Shelley und Lord Byron in der Schweiz 
war man in der Bibliothek des Hauses, in dem man sich aufhielt, auf eine Samm-
lung deutscher Schauergeschichten (in französischer Übersetzung) gestoßen; da-
raufhin entspann sich, als Zeitvertreib, der Auftrag an die Freunde, sich selbst 
Schauergeschichten auszudenken. Mary Shelley scheitert zuerst daran, sich eine 
solche gruselige Erzählung auszudenken, doch des Nachts sieht sie plötzlich mit ge-
schlossenen Augen eine Szene in vollkommener Klarheit vor sich, den jungen blei-
chen Studenten der Naturphilosophie, neben ihm sein Geschöpf, dem er den Funken 
des Lebens einhaucht, das Erschrecken des Schöpfers, seine Flucht, der Körper, der 
sich zu bewegen beginnt und schließlich die Shelley mit gelben, wässerigen Augen 
anblickt. (Das Gelbe und Wässrige des Auges wird denn auch in der Erzählung 
selbst fast die einzige regelmäßig erwähnte Eigenschaft des Monsters sein.) Sie er-
schrickt selbst, fährt auf, versucht diese Geschöpfe ihrer Phantasie abzuschütteln: 

] 
(9) Und  sie hat ihre Schauergeschichte! 

                                                             
1  Alle Zitate nach Mary Shelley: Frankenstein: or, the Modern Prometheus. London: Pen-

guin 1984. Das Buch ist zuerst 1818 veröffentlicht, in der endgültigen Form, vor allem 

mit der wichtigen Einleitung der Autorin 1831. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


500 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Schon in diesen wenigen Seiten der Einleitung zeichnet sich jenes Thema ab, 
das den gesamten Roman durchziehen wird, nämlich die mehr oder weniger pro-
duktive Kraft der Phantasie. Es ist bezeichnend, dass Shelley in ihrer kurzen Selbst-
beschreibung zwischen zweierlei Übungen ihrer Phantasie unterscheidet: Sie 
schrieb schon als ein kleines Kind, was als Tochter zweier hochgebildeter und lite-
rarischer Menschen eine naheliegende Sache war, und ihr Mann ermunterte sie auch 
späterhin, sich schriftstellerisch zu versuchen. Doch was ihr immer schon lieber war 
als das Schreiben, war jene noch freiere, ganz und gar ungebundene, aber auch ganz 
und gar unsoziale, fast asoziale, weil unkommunizierbare Weise der Phantasie, die 
man als Tagträumereien bezeichnen kann oder als das Schlösser in die Wolken 
Treiben. Im Schreiben dagegen ist bereits der Keim einer Vergemeinschaftung des 
Phantastischen angelegt: 

 
Still, I had a dearer pleasure than this, which was the formation of castles in the air  the in-

dulging in waking dreams  the following up trains of thought, which had for their subject the 

formation of a succession of imaginary incidents. My dreams were at once more fantastic and 

agreeable than my writings. In the latter I was a close imitator  rather doing as others had 

done than putting down the suggestions of my own mind. What I wrote was intended at least 

for one other eye  n and friend; but my dreams were all my own; I 

accounted for them to nobody; they were my refuge when annoyed  my dearest pleasure 

when free. (5, meine Hervorhebung) 

 
Es ist nicht ganz unwichtig, unter welchen Umständen Mary Shelley dorthin ge-
langt war, an jenen Schweizer See, im verregneten Sommer 1816. Percy Shelley 
war ein regelmäßiger Besucher des Hauses von Marys Eltern gewesen, vor allem 
durch seine Bewunderung für ihren Vater William Godwin. Über diesen entsteht al-
so die Bekanntschaft der jungen Mary mit Percy Shelley, und gegen diesen setzt 
sich die entstehende Liebe durch, allerdings durch Flucht: Godwin war keineswegs 
erfreut, da Percy Shelley bereits verheiratet war. Percy und Mary können erst 1816, 
nach dem Tod von Percys erster Frau heiraten. 

Auch in der zweiten Erzählung, der Rahmenerzählung des Romans, ist es die 
Begegnung mit einem Buch, die das Phantasma des Protagonisten auslöst, das sich 
ebenfalls gegen den Vater durchzusetzen hat. Robert Walton ist ein junger, ehrgei-
ziger Mann, der mit einem angeheuerten Boot zum Nordpol fahren will, wo er sich 
neben manch durchaus Pragmatischem (wie einer Passage) die Einsicht in tiefste 
Geheimnisse der Natur erträumt (etwa in das Funktionieren des Magneten); ja, er 
kann sich den Nordpol nicht einmal als ein kaltes, lebensfeindliches Land vorstel-

Überhaupt ist sich Walton über die phantasmatische Wurzel seines Unternehmens 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 501 

bar dem Gefühl, das Kinder empfinden, wenn sie im Sommer mit ihren Freunden 
the favorite dream of 

war, nämlich das des Schriftstellers. 
a Paradise of my own creation; I imagined that I also might obtain a niche in the 

 
Auch dieses Phantasma der Seefahrerei ist aus der einsamen Begegnung mit ei-

nem Buch geschöpft, denn eine Geschichte der Entdeckungsfahrten bildete die ge-
samte Bibliothek des Onkels, bei dem Walton aufwuchs. Und wieder steht ein Vater 
zwischen dem Phantasma und der Verwirklichung, denn der letzte Wunsch, das 
letzte Gesetz des Vaters an den, die Sorge der Kinder übernehmenden Onkel war, 
dass Robert nicht das Seefahrerleben erlaubt werden sollte. Als nach dem Vater 
auch der Onkel und der Cousin gestorben sind, und damit nicht nur die Verbote der 
Autorität aus dem Wege sind, sondern auch noch eine ausreichende finanzielle 
Grundlage gegeben ist, kann Walton wieder seinem ersten Traum nacheifern.  

Doch dieses Phantasma ist bereits kein ganz solitäres mehr, wie es die Tagträu-
merei Marys war. Es ist schon eingebettet in eine gewisse Sozialität: nicht nur muss 
sich Walton zur Durchführung seines Vorhabens eine verlässliche Crew suchen, er 
schreibt ja auch regelmäßig seiner Schwester, denn diese Rahmenhandlung ist in 
Briefform erzählt. Vor allen Dingen leidet Walton auch selbst an einer gewissen 
Einsamkeit, denn mehrfach beklagt er, dass ihm eines am meisten fehle, nämlich 
ein Freund. Als dann ein rätselhafter Unbekannter am Rand seines Schiffes auf-
taucht, nähert sich dieser Wunsch seiner Erfüllung an (ohne sie freilich wirklich zu 
erreichen). 

Dieser Unbekannte ist kein anderer als Viktor Frankenstein, der sein Geschöpf 
in einem für beide letzten Kräftemessen bis in die lebensfeindlichsten Regionen der 
Erde verfolgt. Dieser erzählt dann Walton seine Geschichte. Es ist wichtig zu sehen, 
dass dieser Bericht, den Walton den Briefen an seine Schwester anvertraut,2 der 

erste Eintritt dieser Ereignisse aus der Phantasie und dem solitären Erleben Fran-
kensteins in eine Sozialität ist. Der Verlauf des Romans ist die Geschichte selbst der 
Einreihung des Geschehens in eine Gesellschaft, die Geschichte von deren Entpri-
vatisierung und Universalisierung.  

Doch die Geschichte Frankensteins spiegelt ihrerseits die Shelleys und Waltons. 
Wieder ist es die Begegnung mit einem Buch, in der Einsamkeit einer Bibliothek 
(einsam wie die Begegnung Waltons), die seinem Phantasma den Boden gibt: An 
                                                             
2  Walton ist jemand, der in der Verfolgung seiner Phantasmen auf eine Geselligkeit hinge-

ordnet ist, von der er nicht weiß, ob er sie erreichen kann, die er aber dennoch sucht. So 

erhofft er sich einen Freund, ohne wirkliche Hoffnung, dort, im Nordmeer, einen finden 

zu können; und so schreibt er weiterhin Briefe an seine Schwester, obwohl es keineswegs 

sicher ist, dass diese sie erreichen werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


502 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

einem verregneten Tag in den Bädern nahe Thonon stößt Frankenstein auf einen 

men im Reich der modernen Kenntnisse und Überzeugungen, doch immer aus dem 

gespeist (38). Was Walton die Geschichte der Entdeckungsfahrten, was Shelley die 
Sammlung deutscher Schauergeschichten, das ist Frankenstein das Werk jener deut-

mas.  
Diese Begegnungen finden alle in einer gewissen Eingrenzung statt, sie sind 

einsam und (mit Ausnahme) Waltons mit besonderen klimatischen Bedingungen 
verbunden: das schlechte Wetter, der Sturm und vor allem der Regen signalisieren 
durch den Roman hindurch die Begegnung mit dem Phantasma und vor allen Din-
gen die schreckenerregende Begegnung mit der Realisierung des Phantasmas. Die 
Schilderung der Auffindung des Stoffes (8), die Begegnung Frankensteins mit Cor-

schöpf bei der Rückkehr nach Genf (72 f.), die Wanderung in den Alpen, wo es zur 
längsten Begegnung kommt (92 ff.), die Ermordung Elizabeths (188 f.)  all diese 
so zentralen Ereignisse finden bei schlechtem Wetter statt, vorzugsweise bei Regen 
und Sturm. Natürlich wird man sagen, dass der Sturm eine Standardzutat für düster-
romantische Schauergeschichten ist. Aber obgleich das richtig ist, hindert das noch 
nicht, dass Sturm und Regen hier eine systematische Stelle erhalten: So stellt sich 
Frankenstein interessanterweise in jener Wanderung, während derer es zum Treffen 

Frankenstein meint diese Frage offenbar rhetorisch, etwa in dem Sinn, dass jemand, 
der so wie er von Schicksal verfolgt ist, der so von inneren Stürmen zerrissen ist, 
das äußerliche Stürmen und Regnen nur wie nebenbei bemerkt. Doch wir können 
die Frage auch ruhig wörtlich nehmen, und dann dürfen wir eben fragen, was Sturm 
und Regen dem Frankenstein sind; die Antwort geben dann die Freunde Franken-
steins: Nach der Ermordung Elizabeths sieht Frankenstein das Wesen durchs Fens-
ter, schießt auf es, dieses entwischt aber mit einem Sprung in den See (!); die Suche 

believing it to have been a form conjured 
von der Phantasie Frankensteins heraufbeschworen wurde, genau das ist das Wesen 
ja, das Produkt eines Phantasmas. Der Regen kündigt die Begegnung mit dem Pro-
dukt des Phantasmas an. 

Überhaupt weitet sich das Zentralmotiv des Regens zum Flüssigen überhaupt. 

scher) der großen Begegnung zwischen Frankenstein und dem Wesen, das Nord-
meer der Rahmenhandlung, nicht zuletzt auch das wässerige Auge des Monsters  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 503 

das Flüssige, Ungreifbare und seine Verhärtung und das Aufbrechen derselben 
spiegeln die vielfach verschlungenen Verhältnisse zwischen dem Phantasma, der 
Realisierung und der Rephantasmatisierung der letzteren. 

Das zweite Zentralmotiv ist die Einsamkeit. Schon Shelleys Beschreibungen ih-
rer kindlichen Tagträumerein sind solche, in denen ein anderer nicht vorkommt, die 
sich also in vollkommener Einsamkeit zutragen. Auch Walton ist einsam, empfindet 
eben das aber schmerzlich; daher seine Sehnsucht nach einem Freund. Ganz anders 
Frankenstein: Er gelangt im Grunde erst, wenn es zu spät ist, aus einer fundamenta-
len Einsamkeit heraus, nämlich durch die Erzählung, deren Protokollant Walton 
und deren Zeuge der Leser ist. Durch das ganze Buch hindurch ist er bei aller ge-
sellschaftlichen Einbindung ein Einsamer: wenn er Cornelius Agrippa entdeckt, 

die Kreatur belebt. Niemals enthüllt er die Wahrheit über diese einem anderen 
Menschen; mit diesem Wissen und allem, was daraus folgt, ist Frankenstein unwei-
gerlich allein. In seinen Fieberanfällen gibt er zwar mehrfach Hinweise auf die 
Wahrheit, doch die können von allen anderen als bloße Einbildung ausgelegt wer-
den, anstatt als Zeugnis der katastrophischen Wirkung einer Verwirklichung des 
Phantasmas. Auch fehlt Frankenstein ganz die Neigung zur Geselligkeit: Es ist so, 
als würde ihn erst die, nicht von ihm selbst angestrengte Begegnung mit einem sei-
ner Freunde daran erinnern, was ihm fehlte.  

Die tragische Folge dieser Einsamkeit des Schöpfers ist eine nun wirklich un-
aufhebbare Einsamkeit seines Geschöpfes. Das ist ja dessen Leiden: dass es unwi-
derruflich von der menschlichen Gesellschaft ausgeschlossen bleibt. Interessanter-
weise 

hinein auf empiristische Theorien der Erkenntnis, die ja alle  wie der Großteil der 
neuzeitlichen Philosophie  auf ein vereinzeltes Subjekt abheben.  

Und dieses Verhältnis der Einsamkeit des Schöpfers und der Einsamkeit des 
Geschöpfes, welche letztere monströs werden muss, weil sie, anders als die Ein-
samkeit des Schöpfers, durch nichts mehr vermittelt ist, deutet schließlich auf das 
dritte Zentralmotiv hin: die Nachkommenschaft. So ist das Buch selbst eine solche 
Realität, die wie ein Nachkomme sowohl für sich wie für die Schöpferin und für die 
Zeit, in der sie entstand, dasteht und sein eigenes Schicksal entfaltet, monströs auch 
dieses. 
bid my hideous progeny go forth and prosper. I have an affection for it, for it was 
the offspring of happy days, when death and grief were but words which found no 

(10) Doch diese Nachkommenschaft ist eine, die in einer 
menschlichen Beziehung entstand, denn Erinnerung an heiterere Tage ist das Buch 
für Shelley vor allem dadurch, dass es sie an die Zeit mit Percy Shelley denken 

scheidung ab zwischen den Verwirklichungen eines Phantasmas, die aus einer So-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


504 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

zialität heraus versucht werden, und denen, deren Zeugung und Geburt in geradezu 
monadischer Einsamkeit geschehen. Monströs muss beides sein, insofern als das 
Verwirklichte als solches mit dem Phantasma nicht zusammenfallen kann, dieses 
dementieren und subvertieren muss, indem es seine eigenen Gesetze entfaltet. Doch 
ein aus der Sozialität heraus verwirklichtes Phantasma vermag seinerseits eine 
Wirksamkeit in einer sozialen Realität zu entfalten (was man dann etwa eine Rezep-
tionsgeschichte nennen mag); dagegen ist das Geschöpf einer ganz und gar solitären 
Phantasie dazu verdammt, für immer ungesehen zu bleiben und bestenfalls destruk-
tiv zu wirken, als das vollkommen andere. 

Bücher bringen also Nachkommen hervor, nämlich nicht zuletzt andere Bücher. 
So wendet sich der von der Naturphilosophie enttäuschte junge Frankenstein mit 
diesen Worten von der I at once gave up my 
former occupations, set down natural history and all its progeny as a deformed and 

Der anderen deformierten Schöpfung, dem Monster, blei-
ben aber als Nachkommenschaft seiner erzwungenen Einsamkeit nur die Untugen-

zurück, indem er sich, mit der Realität zu einem Ende gelangt, in die Gesellschaft 
seiner toten Freunde phantasiert; Walton nennt das so: 

 
 

Die drei Zentralmotive bündeln sich also um ein doppeltes zentrales Verhältnis: das 
zwischen Phantasma und Realität und das der Vaterschaft. Überall wirkt ein Phan-
tasma, das in die Wirklichkeit drängt. Als Phantasma ist es paradiesisch, denn es 
steht ganz und gar in der Macht des Subjekts, das, insofern es phantasierendes ist, 
einsam bleibt. Das gilt für die Tagträumereien der jungen Shelley, das gilt für die 
Idee eines von ewigem Licht durchstrahlten Nordpols, die Walton pflegt, das gilt 
erst recht für das Phantasma der Schaffung von Leben, das als zentrales Phantasma 
der Erzählung dient. Nicht weniger aber gilt es für das Phantasma des Monsters, das 
sich angesichts des Edelmuts der Familie De Lacey, die es aus einem Schuppen 

sometimes I allowed my thoughts, unchecked by reason, to ramble in the fields of 
Paradise, and dared to fancy amiable and lovely creatures sympathizing with my 

 
Doch in dem Augenblick, wo ein Phantasma sich realisiert, verändert sich alles. 

Da Phantasie und Realität ontologisch inkommensurabel sind, wie Sartre gezeigt 
hat, muss die Verwirklichung dem Phantasma eine Wendung geben, die niemals 
vorgesehen war, muss sich letzten Endes etwas bilden, was seinen eigenen Geset-
zen zu folgen hat, was nicht mehr in der Macht eines einsamen phantasierenden 
Subjekts steht. Das verwirklichte Phantasma wird monströs, und zwar aus Notwen-
digkeit. Das ist die Erfahrung, die Frankenstein macht: 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 505 

I had desired it with an ardour that far exceeded moderation; but now that I had finished, the 

beauty of the dream vanished, and breathless horror and disgust filled my heart. Unable to 

endure the aspect of the being I had created, I rushed out of the room and continued a long 

time traversing my bedchamber, unable to compose my mind to sleep. (55) 

 
Das ist ebenfalls die Erfahrung, die das Monster macht, als es versucht, seine 
Träumereien der edlen Freundschaft und Liebe mit der Familie De Lacey in die 
Wirklichkeit zu überführen. Aber das Phantasma wird nicht einfach zerstört durch 
die Konfrontation mit seiner Realität. Ihm wird vielmehr eine neue Wendung, eine 
neue Abweichung und Richtung gegeben. Bei Frankenstein wendet sich das Phan-
tasma der Schöpfung in Horror und Angst, beim Monster wird aus dem Phantasma 
menschlicher Gemeinschaft rückhaltloser Hass und Rachsucht. Und wie jedes 
Phantasma so geben auch diese den erfahrenen Realitäten ihre eigentümliche Fär-

my feelings allowed me no respite; no incident occured from which my rage and 
eibt das Monster seinen Zu-

stand nach der Vertreibung aus dem Traum des Paradieses und dem Paradies des 
Traums. 

Frankensteins Verdichtung von Realität und Phantasma geht sogar noch weiter, 
bis hin zu einer Travestie des ontologischen Gottesbeweises. Dieser geht davon aus, 
dass die bloße Denkbarkeit Gottes bereits der Beweis seines Seins ist; er schützt 
sich dabei vor dem Vorwurf der Willkür, ja der Wahnhaftigkeit seines Arguments 
(also vor dem einer phantastischen Allmacht der Phantasie) durch den Hinweis auf 

dingung seiner Denkbarkeit und damit auch des Gottesbeweises. Für jeden anderen 
Gegenstand aber muss eine ähnliche Argumentationsweise genau dieser Kritik un-
terliegen. Und doch vollzieht Frankenstein nichts Geringeres als einen ontologi-
schen Mörder- und Monsterbeweis: In dem Augenblick, in dem er die Idee fasst, 
das Monster könne der Mörder seines Bruders sein, ist er auch schon von der Wirk-
lichkeit dieser Möglichkeit überzeu

The mere presence of the idea was an 
(73) Dieser Beweis ist die Wiederholung und Umkeh-

rung der ersten Verwirklichung des Phantasmas: So wie Frankenstein zum echten 
Schöpfer des Lebens wurde, indem er wie Gott einen unbelebten Körper beseelte, 
so ist unter dem Vorzeichen des verwirklichten und damit in Horror verkehrten 
Phantasmas der Gedanke an dieses bereits seine Verwirklichung. Denn nur Gottes 
Gedanken schaffen zugleich Realität. Frankenstein unterliegt somit dem Fluch sei-
ner eigenen Macht. 

Die Verkehrung von Phantasma und Realität wird am Ende auf die Spitze ge-
trieben, wenn sich Frankenstein nach der Ermordung Elizabeths und dem Tod sei-
nes Vaters (!) zunehmend von der Festigkeit der Realität entfernt, zuerst in einer 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


506 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ten für Realität nehmend (192), dann in der bewussten Entscheidung, das Verhältnis 
von Realität und Phantasie umzukehren: den Schlaf und Traum, in denen Franken-
stein die Gemeinschaft mit den Toten genießt, für die Realität zu nehmen und statt-
dessen die Realität für einen Traum (197 f.). Als letztes Phantasma, das der Realität 
anhängt und diese befe
I must pursue and destroy the being to whom I gave existence; then my lot on earth 

(205) 
Es ist auch bezeichnend, dass sich Frankenstein in dieser letzten Jagd die Wirk-

lichkeit selbst in einer eigenartigen Unschärfe darstellt: Seine Schilderung ist in 
sich widersprüchlich und darin verräterisch: In der Verfolgungsjagd  in die beide, 
Verfolger und Verfolgter in einem unausgesprochenen Pakt wie in den letzten un-
ausweichlichen Akt einer unglückseligen Beziehung einwilligen  wagen sich 
Frankenstein und das Monster in immer lebensfeindlichere Regionen vor. Franken-

dass er immer wieder, wenn er am meisten entkräftet war, etwas Essbares auf sei-
nem Weg fand. Der Leser ist sofort an die heimlichen Wohltaten erinnert, die das 
Monster der Familie De Lacey tat. Den Verdacht bestätigt Frankenstein sogar schon 
auf der nächsten Seite ausdrücklich, denn eine schriftliche Notiz, die das Monster 
hinterlassen hatte, kündigte jenem an, dass er bald ein totes Wildtier finden werde, 
dass das Monster ihm als Stärkung hinterlassen hat. Und doch lässt Frankenstein 

199, 201) zu sprechen! Es dringt also 
ganz offensichtlich das Phantasmatische, das sich in der Kommunion mit den Toten 
als Trost aufdrängt, in die Auffassung der Realität ein und färbt diese wider besse-
res Wissen. Dabei hätte der Regen, ein Regen aus dem Nichts!, Frankenstein bereits 

and I was parched by thirst, a slim cloud would bedim the sky, shed the few drops 
(197) 

Frankenstein ist schließlich das Opfer seiner eigenen phantasmatischen All-
macht: einer phantasierten Allmacht und der Allmacht seiner Phantasie, die alle Re-
alität an den Rand drängt. Und diese Phantasie war es auch, die in ihrer Verwirkli-
chung das Drama erst angestoßen hatte. 

Denn die besondere Gestalt, die das Verhältnis von Phantasma und Realität hier 
annimmt, ist das der Vaterschaft, genauer: einer verfehlten Vaterschaft. Der Roman 
handelt ausschließlich von Vätern und Söhnen. Es ist ganz erstaunlich, wie in die-
sem Roman einer Frau alle Frauenfiguren vollkommen belanglos und schablonen-
haft bleiben; es sind einfach alles Heilige. Dabei ist den Frauen derartig gründlich 
das Leben entzogen, dass es etwa ganz und gar rätselhaft bleibt, warum Franken-
stein und Elizabeth heiraten wollen:  

Andererseits ist diese Schwäche der Frauengestalten, ihre Entrücktheit ins Ma-
donnenhafte auch konsequent. Man mag daran zweifeln, ob solche Frauen Kinder 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 507 

bekommen können, ob man auch nur mit ihnen schlafen kann. Und in der Tat voll-
bringt Frankenstein ja eine Vaterschaft ohne Mutter. Das ist nicht in biologischer 
oder konservativ-ideologischer Hinsicht interessant (so dass man z.B. ein Plädoyer 
darin sehen sollte, dass ein Kind Vater und Mutter braucht oder ähnliche Parolen),3 
sondern wieder in Bezug auf die Ontologie des Subjekts. Was Frankenstein seinem 
Kind entzieht, ist ja nicht nur eine Mutter, sondern jede Einbindung in alle Soziali-
tät. Er verdammt es zu einem Sein, in dem seine einzige Beziehung die zu seinem 
Schöpfer ist. 

 
Denn was ist das Monster anderes als ein Kind? Die Beschreibung seines Erwa-

chens und langsamen Lernens stellt doch deutlich ein Kind vor den Leser hin, so 
wie die Vertreibung aus dem Paradies der De Laceys die Wut des von den Autoritä-
ten enttäuschten Pubertierenden nachbildet. Die Situation ist nur um ein Weniges, 
aber Entscheidendes brutaler als bei einem anderen Kind: Dieses Kind ist in der Tat 
ganz allein gelassen. Die Isolation ist eine echte und ganz und gar reale. Wenn er 
etwa anhand der De Laceys menschliches Verhalten zueinander kennenlernt, dann 
ähnelt er in der Tat einem Kind, denn auch dieses betrachtet das eigenartige Schau-

der Einzelheit. Der Unterschied liegt nur darin, dass ein Kind gewöhnlich an diesem 
Schauspiel versuchsweise und imitierend teilnehmen darf, so dass es bald das Spiel 
auch selbst schon spielen kann. Das ist dem Monster verwehrt. 

Denn was macht es zum Monster? Dass es übergroß, mit übermenschlichen 
Kräften begabt, dass es hässlich ist? Das leuchtet doch wohl kaum ein. Und doch 
heißt es immer wieder, dass die Menschen es absolut und ohne Ausnahme fliehen, 
sobald sie es nur sehen. Aber Hässlichkeit ist doch immer nur ein sehr relatives und 
subjektives Kriterium. Hier ist aber offenbar von einer objektiven Hässlichkeit die 
Rede. Was sollte das sein? Es kann sich um nichts anderes handeln als darum, dass 
dieses Wesen keinen Vater und keinen Namen hat, dass ihm grundsätzlich jeder 
Weg in die menschliche Gesellschaft verschlossen bleibt, weil niemand es darin 
eingeführt hat, dass man ihm seine Monstrosität, die jedes Subjekt auszeichnet, also 
gewissermaßen ansieht, weil sie nicht mehr durch einen anderen vermittelt ist. Es 
muss ganz von sich selbst aus versuchen, sich einen Weg in diese Gesellschaft zu 
bahnen, doch das ist eben unmöglich. Denn in allem anderen ist das Wesen den 

ing, after his own image; but my form is a flithy type of yours, more horrid even 

                                                             
3  Auch Jesus hatte ja eine Mutter und zwei Väter, Josef und Gott! Es ist diese Überdeter-

mination, die allein eine Einbindung in die bürgerliche Ordnung einerseits und die meta-

physische andererseits möglich machte. Frankenstein vollzieht hingegen die jungfräuliche 

Geburt mit sich selbst, ganz ohne die Beteiligung eines anderen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


508 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

from the very ressemblance. Satan had his companions, fellow devils, to admire and 
 

Zugegebenerweise bleibt auch diese Erklärung letzten Endes unzureichend im 
Kontext des Romans, denn das Monster hat sich ja durch Selbststudium zu einem 
äußerst eloquenten und wohlgebildeten Wesen gemausert; dass dieses eine raue 
Stimme hat, würde da wohl kaum großartig ins Gewicht fallen. Was hier verhandelt 
wird, ist also vor allem die Überspitzung einer problematischen Situation, nämlich 
eben der Vaterschaft. Frankenstein ist jener, der seine väterlichen Pflichten nirgends 
anerkennt. Er ist ein wahrlich miserabler Vater. Das Geschöpf, Frucht seines Phan-
tasmas, hat er verlassen. 
where was mine? He had abandoned me, and in the bitterness of my heart, I cursed 

(127)  

kann, bedrängt das Monster daher in besonderer Vehemenz (115-7, 124), denn sie 
kann nicht einmal mit einem Namen, nur mit einem unartikulierten Laut beantwor-

The question again recurred, to be answered only with 
(117) In den Seiten, die diese Frage durchdeklinieren, zeigt sich besonders 

deutlich die apeirontische Natur des Subjektseins, denn die dortige reine Intensität 
ist eine, die sich im weiteren Verlauf des Buches immer wieder bald in Rachedurst, 

tender diesseits der Artikulation in Hass 
und Sehnsucht.  

Aber sind die folgenden Sätze nicht der exakteste Ausdruck einer Situation, in 
der sich zwangsläufig jedes Subjekt wiederfinden muss, dass es nämlich durch den 
autoritativen Schnitt des Namens, durch die Ideale und Sicherheiten, die es den an-
deren unterstellt, durch deren Schönheit und Vollkommenheit, denen gegenüber die 
eigene so ganz und gar zufällige und allzu bekannte und eben dadurch rätselhafte 
Gestalt unzulänglich erscheinen muss, dass das Subjekt sich also in seinem unauf-
hebbaren und beklagenswerten Abweichungsein 
Leiden des jungen Werther], however, I applied much personally to my own fee-
lings and condition. I found myself similar yet at the same time strangely unlike of 

(124)? 
Diese Abweichung von allen existierenden Setzungen und Ordnung  die denke-

rische, die körperliche, die sentimentale, die spra  ist umso bedrückender 
und beängstigender, als sie ihrem Wesen nach nicht auf den Begriff gebracht wer-

den kann, ist sie doch die Abweichung von allen Begriffen! Das ist die konstitutive 
Monstrosität eines jeden Subjekts.  

Ein viertes Zentralmotiv des Buches erhält hierdurch seine Aufklärung, nämlich 
verzerrende Nach-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 509 

ahmung des Wahren und Guten. Seinen Kern hat das Motiv im Sein jenes Wesens, 
das gar keine Chance hat, das Schauspiel des Zusammenlebens richtig zu erlernen, 
so nämlich, dass es dieses ohne Verzerrung mitmacht. Wie sollte das Monster nicht 

he Autorität war sein Leh-
rer, geleitet war er nur von dem unbestimmten Streben nach Liebe und Anerken-
nung und der Beobachtung des Schauspiels der edlen De Laceys.  

längst in Frankenstein selbst beschlossen. Wie sollte es auch anders sein, ist sie 
doch  manchmal als notwendige Übergangsphase, manchmal als dauerhafte Hal-
tung  im Sein des Subjekts als solchem beschlossen? Da dieses durch einen Schnitt 
konstituiert ist, das ihm Unverstandenes in unbedingter Autorität präsentiert, muss 
das Subjekt zuerst und lange und manches Mal eine Lebenszeit über schlechter 
Nachahmer einer Wahrheit sein, deren Besitz es dem anderen unterstellt.  

Und wer besitzt diese Wahrheit? Die Eltern gewöhnlich, und im Kontext des 
Romans vor allem die Väter. In Frankenstein lassen sich mindestens drei verschie-
dene Vatertypen unterscheiden: Die echten Väter oder Väter-Väter, vor allen Din-
gen der Vater Frankensteins, aber auch eine Gestalt wie Mr. Kirwin (Kap. 21; die-
ser lässt dort auch den wirklichen Vater Frankensteins kommen), in gewisser Weise 
auch der Vater von Robert Walton; diese Väter sind die Vertreter und Besitzer des 
Gesetzes, einer Wahrheit, die bei ihnen als durchschaute, intim erkannte und verin-
nerlichte unterstellt wird. So ist Mr. Kirwin Magistrat, dem der des Mordes ange-
klagte Frankenstein vorgeführt wird; und Frankensteins Vater, der ebenfalls viele 

bürgerlichen (77), mit besonderer Tugendhaftigkeit (30 f.), nicht zuletzt auch mit 
der Idee eines gewissen tätigen und gesunden Menschenverstandes (etwa in den 
Bemühungen des Vaters, seinen Sohn nach der Ermordung Clervals aus dessen Me-
lancholie zu befreien  orschläge und Ideen hat er da).4  

                                                             
4  Einer ist besonders interessant: Die Trauer, die der Familie durch den Tod des Sohnes 

William, durch die Hinrichtung der unschuldigen Justine und den Mord an Clerval ent-

standen ist, wird vielleicht bald durch die Geburt neuer Liebesobjekte gemildert, die dann 

an die Stelle jener treten können (184). Diese Idee erinnert an die berühmten Verse in 

Antigone, wo die Titelheldin erklärt, sie hätte sich nicht gegen Kreons An-

ordnungen gestemmt, wenn es sich um ein Kind von ihr oder einen Gatten gehandelt hät-

te; denn man kann ein neues Kind bekommen, wenn eines stirbt, man kann sich wieder 

verheiraten. Aber der Bruder, der den beiden mittlerweile verstorbenen Eltern geboren 

worden war, der lässt sich eben durch den Tod der Eltern nicht mehr ersetzen (V. 905-

915). Die Absolutheit Antigones geht Vater Frankenstein aber ganz zweifellos ab. Er ist 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


510 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Auch Waltons Vater gehört mit seinem Verbot der Seefahrt hierher. Er nähert 
sich aber bereits der zweiten Gruppe von Vätern an, den toten Vätern nämlich. Der 
Vater von Caroline (Frankensteins Mutter, 31), der von Elizabeth (33), der von Jus-
tine (63)  sie alle treten nur auf, um allzu bald für tot erklärt zu werden. (Bei Eli-
zabeths Vater ist man sich zwar nicht ganz sicher, er ist aber so fern, dass es keinen 
wirklichen Unterschied mehr macht, ob er noch lebt oder nicht.) Fast scheint es, ih-
re Aufgabe bestünde lediglich darin, die (weiblichen) Figuren zu zeugen, sie der 
Handlung (als verwaiste und hilflose) zu übergeben und dann zu verschwinden.  

Schließlich gibt es noch die Vater-Imitate  
Schon Walton gehört zum Teil hierher, ist seine Tat doch  wie die Naturphiloso-
phie für den desillusionierten Frankenstein  
pedition wird letzten Endes abgebrochen. Aber ihm lässt sich doch attestieren, dass 
er sich gebührend um sein Kind gekümmert hat; er hat sogar in seiner Schwester ei-
ne Art Mutterersatz beigebracht. Ganz anders aber natürlich Frankenstein selbst. 
Seine Vaterschaft wird zunächst auch ganz offen (und in einer erstaunlich präzisen 
ironischen Antizipat

 f.) Das Geschöpf macht in seinen 
Schilderungen keinerlei Hehl daraus, dass das Verhältnis zwischen Frankenstein 
und ihm dem zwischen Gott und Adam bzw. den Engeln gleicht, und in einem 
christlichen Denken ist das schließlich die ultimative Vaterschaft, deren Paradigma 
selbst.  

Die Väter-Väter strotzen vor Gesundheit und zupackender Energie. Wie sollten 
sie auch nicht, sind sie doch im Vollbesitz jenes Wissens davon, was das Leben ist 
und nach welchen Gesetzen es abläuft und damit auch zu leben ist. Frankenstein 
aber, dieser missratene Vater, der keinen Augenblick die notwendige Illusion eines 
autoritären Wissens aufrechterhalten kann, ist ständig krank. Diese Krankheit wird 

Auch hier sind es vor allem die Be-
gegnungen mit dem Geschöpf des eigenen Phantasmas, die ihm alle Lebenskraft 

einer selbst, alles Leben aus: 
 

I considered the being whom I had cast among mankind and endowed with the will and pow-

er to effect purposes of horror, such as the deed which he had now done, nearly in the light of 

my own vampire, my own spirit let loose from the grave and forced to destroy all that was 

dear to me. (74) 

 
Diese vielen nervösen Zusammenbrüche, die Frankenstein erleidet, treiben ihn im-
mer wieder auch, willentlich wie auch durch das Faktum (dass er sich niemandem 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 511 

anvertrauen kann), in jene Einsamkeit zurück, aus der das Monster entstanden war 
(86, 179). 

Es ist bezeichnend, dass Frankensteins endgültige Umdeutung von Realität und 
Phantasma, deren willentliche Verkehrung erst nach dem Tod seines Vaters, jenes 
Vertreters aller Gesetze, eintritt. Andererseits bleibt diese Verkehrung eine willent-
liche 

Entscheidung. Und überhaupt: Erst jetzt, nachdem auch sein Vater tot ist, vermag es 
Frankenstein, sich in einer zwar perversen, aber immerhin hingebungsvollen Kon-
sequenz seinem Kind zu widmen: dessen Verfolgung und Ermordung wird zu sei-
nem letzten Ziel, ein Ziel, das auch das Monster anerkennt und akzeptiert. Erst jetzt 
also, viel zu spät, nimmt Frankenstein seine Funktion als Vater wahr und ernst  so 
spät, dass nichts mehr als der Tod des Kindes diese Funktion ausfüllen kann. 

 
All diese Komplexe, die vier Zentralmotive und das doppelte Zentralverhältnis, 
werden zusammengehalten von einem Zentralwort, um das herum sie sich gruppie-

wretch
lich, denn er bezeichnet sowohl etwas Verachtenswertes wie etwas Bemitleidens-
wertes, und in dieser Doppeltheit wird er auch im Roman durchweg gebraucht. Es 
geht also immer um eine Abweichung von einem Gesetz, wobei nur ungewiss 
bleibt, inwieweit diese Abweichung zuzurechnen ist. Und diese Ungewissheit ist ja 
auch das Thema eines Romans, dessen beide Protagonisten beständig zwischen 
Schuld und Schicksal, zwischen Phantasma und Realität hin und herschwanken. 

vor; ich habe dabei nur zwei Nennungen vor de
es auf das Monster angewandt, nicht selten aber auch auf Frankenstein oder das 
Haus und die Familie Frankenstein, zur Bezeichnung der Bedrängnis, in die sie 
durch das Wirken des Monsters geraten sind. Bezeichnend etwa der Ausdruck in 
Bezug auf das Gerichtsverfahren gegen jenes Mädchen, das schon den Namen Jus-

 

telt in eine Realität übergeht, die es notwendig mit den Gesetzen (der Natur oder 
des menschlichen Zusammenlebens) in Konflikt geraten lässt. Noch genauer be-

zeichnet das Zentralwort die Stiftung einer Realität durch ein Phantasma, die als 
Realität ihre eigene Gesetzmäßigkeit stiftet, die sich als Abweichung von jeder ge-
gebenen erweisen muss, und die als Realität zugleich nicht mit dem Phantasma 

koinzidieren kann, also quer steht sowohl zu Phantasma als auch zur schon beste-
henden Realität. Diese Abweichung oszilliert zwischen einer schuldhaften und ei-

 was ganz korrekt 
ist, denn das Subjekt ist als solches und dank seiner Seinsweise (nicht aufgrund ir-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


512 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

gendeiner persönlichen Bemühung) immer diese Abweichung. Dieses Oszillieren 
fasst das Z
so wie dieser schwankende Vertex selbst das Problem des Subjekts abbildet: als 
Abweichung die Ordnungen mit ihren Vertices zu umkreisen, auf der Suche nach 
einem, der das eigene Schwanken feststellen könnte. Wenn Frankenstein daher ein 
verfehlter Vater ist, dann wird deutlich, dass die Schilderung der Situation des 
Monsters nichts weiter als eine minimal überzeichnete Darstellung der notwendi-

gen Monstrosität des Subjekts als solchen ist.  
 

Wenn also Frankenstein im Film von 1931 im Moment der Belebung des Wesens 
geradezu wie in einem Orgasmus 

Frankensteins ist wie der Scheidepunkt zwischen dem Phantasma und seiner betäu-
benden Realität, die ihre eigene Gesetzmäßigkeit stiften wird. (Es ist im Übrigen 
gleichgültig, ob, im konkreten Fall der Elternschaft, am Ursprung bloß ein sexuelles 
oder der Kinderwunsch als Phantasma steht; immer wird und muss sich das Phan-
tasma als mit der Realität inkommensurabel erweisen.)  

Davon abgesehen verbindet diesen Film allerdings nicht allzu viel mit dem Ro-

ne 
ersten 24 der insgesamt nur 67 Laufminuten des Films der pseudo-
wissenschaftlichen Darstellung der Vorbereitung und der minutiösen Abbildung der 

 verrät der Film nicht nur eine offensichtliche 
Faszination für das Wissenschaftliche und vor allem dessen dämonische Seite, son-
dern auch seine Komplizenschaft mit dem Szientismus: Durch einen Zufall wird 

eingepflanzt!  
Vor allen Dingen aber fällt das Element der Einsamkeit völlig aus der Erzäh-

lung heraus: Erstens hat Frankenstein einen buckligen Gehilfen, der auf den Namen 
Fritz hört, zweitens wissen mindestens drei Leute in seiner Umgebung mehr oder 
weniger über seine Experimente bescheid. Dagegen weiß im Roman niemand da-
von; die Erzählung selbst und als solche ist da die sukzessive Überwindung jener 
Einsamkeit.  

Stattdessen wird dem Film der Auftritt eines Conférenciers vorgeschaltet, der 
das Publikum auf die möglicherweise schockierende Natur des folgenden Films 
aufmerksam macht und es, soweit es sich dessen nicht gewachsen fühle, einlädt, 
nun das Kino zu verlassen  

hicksal der Ausgeburt der monadischen Phan-
tasie Frankensteins zu verfolgen,5 stiftet der Film von Anfang an einen gemeinsa-
                                                             
5  Das Motiv der Vaterschaft ist auf einen, wenn auch vielsagenden Blick reduziert: Wenn 

der alte Frankenstein auf die bevorstehende Hochzeit seines Sohnes und auf einen aus 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 513 

men Phantasieraum

selbstreflexiv als ein Spektakel aufgefasst, denn nicht nur ist in die Konstruktion 
der entsprechenden Sets offenbar viel Mühe und Geld geflossen, nicht nur steht sie 
fast in der Mitte des Films, Frankenstein kommentiert das Ganze auch so, als hätte 

One man crazy, three very 
Und der Mechanismus, der den zusammengeflickten Leib beleben 

 
Das Monster wird also dort, im Film, als solches wörtlich genommen. Das 

Künstliche seiner Entstehung, das Hässliche seiner Gestalt, die moralische Abwei-
chung, mit einem Wort: die spezifische Differenz (bei aller Ähnlichkeit) zum Men-
schen werden massiv betont. Zudem ist das Monster in diesem ersten Film sprach-
los wie das Unbewusste selbst. Es ist ein kollektives Monströses, das ebenso kollek-
tiv ausgetrieben wird, nämlich per Lynchmob.  

Man kommt nicht umhin festzustellen, dass in Roman und Film unterschiedli-
che Auffassungen des Monströsen am Werk sind: Während der Roman letztlich die 
Monstrosität des Subjekts als solchen in Szene setzte, geht im Film eher die Angst 
um vor einem bösen, animalischen Kern, der droht, sich zu verselbständigen und 
der durch die vereinten Kräfte der Gemeinschaft ausgetrieben werden muss  um 
jeden Preis. Zugleich findet dieser böse Kern seinen Weg auf die Bühne, er ist im 

Szene den gesunden Zuschauern präsentiert. Dieses kollektiv Monströse, das zu un-
terdrücken jedes braven Bürgers Pflicht ist, ist also ebenso beängstigend wie faszi-
nierend. Letztlich ist es vor allen Dingen Boris Karloffs sensible Darstellung des 
Monsters,6 die den Film am engsten mit dem Geist des Romans zusammenführt. 

Auch Kenneth Branagh übernimmt in seiner, der Vorlage sehr viel treueren 
Verfilmung (1994) jenen Satz, der im Roman nicht 

mit Walton führt, die wesentlichen Verhältnisse in deutlicher Weise aus:7 
 

Walton: Who are you? 

Creature: He never gave me a name. 

Walton: Why do you weep? 

Creature: He was my father. 

                                                                                                                                       
dieser Ehe erhofften Sohn für das Haus Frankenstein trinken lässt, zeigt die Kamera kurz 

das gequälte Gesicht des jungen Frankenstein.  

6  Es is

 

7  Freilich muss Branagh dafür das Prinzip der Einsamkeit aufgeben: Das Geschöpf tritt mit 

einem anderen als seinem Schöpfer in Beziehung.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010 - am 14.02.2026, 14:33:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

