
D
ek

ol
on

ia
le

 S
tr

at
eg

ie
n 

im
 T

he
at

er
 a

ls 
Ä

st
he

ti
k 

de
s 

A
uf

ru
hr

s 
G

ri
t K

öp
pe

n

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

Gegenwärtige dekoloniale Ansätze stehen in einer 
Tradition politischer Widerstandspraktiken gegen 
kolonialrassistische Gewaltverhältnisse und sind Teil 
eines historisch gewachsenen, komplexen Diskurs- und 
Kunstfeldes. Das breite Spektrum von dekolonialen 
Ästhetiken und Praktiken lässt sich im Theater nicht 
allein mit dem vielfach zitierten Prinzip des delinking1 
erfassen; vielmehr handelt es sich um ein strategisches 
linking und strategisches delinking – ein Aufruhr, 
der Trennungen sowie Bezüge herstellt. So hat 
beispielsweise bell hooks darauf verwiesen, dass eine 
künstlerisch-kulturelle Dekolonisierung nicht nur 
durch Loslösung erreicht werden könne: 

Schwarze Künstlerinnen und Künstler, die in ihrer 
Arbeit eine Befreiungspolitik verkörpert und 
reflektiert sehen wollen, wissen, daß ein wichtiger 
Teil jedes Dekolonisierungsprozesses das kritische 
Eingreifen und das Infragestellen bestehender 
repressiver, beherrschender Strukturen ist. […] 
Wir können uns nicht an einem durch Freiheit 
und kritisches Handeln gekennzeichneten Dialog 
beteiligen, wenn wir alle schöpferische Arbeit 
ablehnen, die aus weißen westlichen Traditionen 
entsprungen ist.2 

Das korrespondiert mit einer Aussage des kongo
lesischen Theatermachers Dieudonné Niangouna, 
dessen künstlerisch-ästhetische Bezugspunkte sehr 
unterschiedlich sind: „De nombreux auteurs m’ont 
en effet façonné en tant qu’écrivain: Sony Labou Tansi, 
Aimé Césaire, Bernard-Marie Koltès, Kossi Efoui, 
Sarah Kane, Heiner Müller, Shakespeare et Brecht. Ce 
sont vraiment des maîtres pour moi, depuis toujours.“3

Etliche zeitgenössische afrikanische und afro-
diasporische Bühnenautor_innen bringen derzeit mit 
ihren ästhetischen dekolonialen Verfahren – so meine 
zentrale These – eine Ästhetik des Aufruhrs hervor. 
Diese lässt sich in Theatertexten von Niangouna, Marie 
N’Diaye, Aristide Tarnagda, Hakim Bah, Julien Bissila, 
Marie-Louise Mumbu und anderen identifizieren. 
Die von ihnen durch spezifische ästhetische Strategien 
vorgenommene Perspektivierung entspricht einem 
widerständigen Aufruhr, bei dem kolonialrassistische 
Gewaltverhältnisse angeprangert werden und ein 
„rassisiertes Repräsentationsregime zu demontieren 
und zu untergraben“ versucht wird.4 

Zu den Künstler_innen, die derzeit eine Ästhetik 
des Aufruhrs produzieren, gehört als wohl bekanntester 
Vertreter Dieudonné Niangouna. Er gilt als einer der 
aktivsten und einflussreichsten zeitgenössischen 
Theatermacher_innen des frankophonen Afrikas, die 
derzeit künstlerisch-ästhetisch sowie kulturpolitisch 
um dekoloniale Verschiebungen ringen. Er ist Teil eines 
Kunstfelds (champ dramatique5), das für ein neues 
Theater, radikale Ästhetiken und artikulierte Kritik 
mittels Textualität eintritt.6 Kulturpolitisch finden diese 1 

V
gl

. 
M

ig
no

lo
, W

al
te

r: 
E

pi
st

em
is

ch
er

 U
ng

eh
or

sa
m

. 
R

he
to

ri
k 

de
r 

M
od

er
ne

, 
L

og
ik

 d
er

 K
ol

on
ia

lit
ät

 u
nd

 G
ra

m
m

at
ik

 d
er

 D
ek

ol
on

ia
lit

ät
, 

W
ie

n/
B

er
lin

 2
01

2,
 S

. 
53

. 
  


2

 
ho

ok
s, 

be
ll:

 S
eh

ns
uc

ht
 u

nd
 W

id
er

st
an

d,
 B

er
lin

 1
99

6,
 S

. 
13

0.
  


3

 
„E

nt
re

tie
n 

av
ec

 D
ie

ud
on

né
 N

ia
n-

go
un

a“
 (

In
te

rv
ie

w
 v

on
 J

ea
n-

F
ra

nç
oi

s 
Pe

rr
ie

r)
, 

in
: 

N
ia

ng
ou

na
, 

D
ie

ud
on

né
: 

S
hé

da
, 

P
ro

gr
am

m
he

ft 
zu

r 
A

uff
üh

ru
ng

 d
es

 S
tü

ck
s 

im
 J

ul
i 

20
13

 
au

f 
de

m
 

67
. 

Fe
st

iv
al

 
d’

A
vi

gn
on

, 
D

ow
nl

oa
d-

L
in

k 
au

f 
ht

tp
s:

//w
w

w
.fe

st
iv

al
-a

vi
gn

on
.c

om
/fr

/s
pe

ct
ac

le
s/

20
13

/s
he

da
 

(5
.5

.2
02

0)
.  


4

 
H

al
l, 

S
tu

ar
t: 

„D
as

 S
pe

kt
ak

el
 d

es
 ,

A
nd

er
en

‘“
, i

n:
 d

er
s.

: I
de

ol
og

ie
, I

de
nt

it
ät

, R
ep

rä
se

nt
at

io
n.

 A
us

ge
w

äh
lt

e 
S

ch
ri

ft
en

 4
, H

am
bu

rg
 2

00
4,

 S
. 

10
8–

16
6;

  
hi

er
: 

S
. 

16
5.

  


5
 

T
hé

re
si

ne
, 

A
m

él
ie

: 
L

e 
T

hé
at

re
 

de
 

D
ie

ud
on

né
 

N
ia

ng
ou

na
. 

C
or

ps
 

en
 

sc
én

e 
et

 
en

 
pa

ro
le

, 
Pa

ri
s 

20
13

, 
S

. 
32

.   
6

 
V

gl
. T

hé
re

si
ne

 2
01

3 
(w

ie
 A

nm
. 5

),
 S

. 2
7,

 5
5.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Bestrebungen ihren Ausdruck in der selbstorganisierten 
Gründung von Festivals in afrikanischen Großstädten wie 
Mantsina sur Scéne (Brazzaville), Les Récreatrales 
(Ouagadougou), das Festival International de Théâtre du 
Bénin (Cotonou), der Marché des Arts et du Spectacle 
Africain (Abidjan), das Festival des Réalités (Bamako) oder 
das Festival de Théâtre d’Afrique de l’Ouest (Dakar).7 Diese 
Festivals dienen als Arbeitsnetzwerke, Produktionsstätten 
und Reflexionsorte zeitgenössischer afrikanischer und 
afro-diasporischer Theatermacher_innen. Diese von ihnen 
aufgebauten Strukturen ermöglichen es, ihre Stücke vor 
Ort zu inszenieren und auf dem afrikanischen Kontinent 
mittels ausgedehnter Tourneen aufzuführen. Zugleich 
allerdings speisen die Künstler_innen ihre Theatertexte 
in den europäischen Stückemarkt ein – durch die 
Veröffentlichung und Bekanntmachung in Verlagen wie 
Les Éditions Lansman, Les Solitaires Intempestifs, 
bei Radio France International oder durch Aufführungen 
beim Festival International des Francophonies en 
Limousin oder dem Festival d’Avignon. 

Meine Analyse geht vom konkreten Theatertext aus 
und zielt darauf ab, textuelle und theaterästhetische 
Strategien des Dekolonialen zu identifizieren, die eine 
Ästhetik des Aufruhrs erzeugen. Ein ästhetischer Diskurs 
kann neben seinen Inhalten durch die szenische, 
dramaturgische, textuelle und rhythmische Gestaltung 
Artikulationen und Perspektivierungen vornehmen.8 
Die ästhetischen und stilistischen Mittel der Theatertexte 
– nicht ihrer Inszenierungen – stehen in dieser Analyse 
im Vordergrund. 

Ästhetik des Aufruhrs bei Dieudonné Niangouna

Im Folgenden werde ich die Ästhetik des Aufruhrs 
exemplarisch an dem von Niangouna 2013 verfassten 
Theatertext M’appelle Mohamed Ali in der deutschen 
Übersetzung unter dem Titel Nennt mich Muammad Ali 
explorieren. Bestehend aus zwei Szenen ist das Stück 
M’appelle Mohamed Ali im renommierten, auf 
zeitgenössische Dramatik spezialisierten französischen 
Verlag Les Solitaires Intempestifs 2014 veröffentlicht,9  
vom burkinischen Regisseur Jean-Baptise Hamado  
Tiemtoré in Brüssel inszeniert und in Burkina Faso, der  
Demokratischen Republik Kongo, Kongo-Brazzaville, 
Kamerun, Mali, Tschad, Gabun, Guinea, Ruanda, Togo, 
Djibouti, Madagaskar, Marokko, Frankreich, Deutschland 
etc. aufgeführt worden.10 

Niangounas Theatertext Nennt mich Muhammad Ali 
setzt sich thematisch vor allem mit den körperpolitischen 
und sprachpolitischen Dimensionen kolonialrassistischer 
Ideologie auseinander und gestaltet dabei den aktiv 
kämpfenden männlichen Schwarzen Körper, der sich aus 
den ihn erniedrigenden Verhältnissen befreit, als Leitmotiv 
seines Stücks. Dieser positionierte und markierte Körper 
ruft historische Kontexte, Erinnerungen und kollektiv 
erlebte Erfahrungen von Versklavung, Überfahrten, 7 

V
gl

. 
T

hé
re

si
ne

 2
01

3 
(w

ie
 A

nm
. 

5)
, 

S
.2

1–
23

.  


8
 

V
gl

. 
B

lo
ch

, 
N

at
al

ie
: 

L
eg

it
im

ie
rt

e 
G

ew
al

t.
 Z

u
m

 V
er

h
äl

tn
is

 v
on

 S
p

ra
ch

e 
u

n
d 

G
ew

al
t 

in
 T

h
ea

te
rt

ex
te

n
 v

on
  

E
lf

ri
d

e 
Je

li
n

ek
 u

n
d

 N
ei

l 
L

aB
u

te
,  

B
ie

le
fe

ld
 2

01
1,

 S
. 

18
.  


9

 
N

ia
ng

ou
na

, 
D

ie
ud

on
né

: 
M

’A
p

p
el

le
 

M
oh

am
ed

 A
li

, B
es

an
ço

n 
20

14
; d

t. 
F

as
su

ng
: „

N
en

nt
 m

ic
h 

M
uh

am
m

ad
 A

li“
, i

n:
 R

ab
ih

, L
ey

la
-C

la
ir

e 
/ W

ei
ga

nd
, F

ra
nk

 (
H

g.
):

 S
cé

n
e 

19
. 

N
eu

e 
fr

an
zö

si
sc

h
e 

T
h

ea
te

rs
tü

ck
e,

 B
er

lin
 2

01
6,

 S
. 1

7–
51

. 
 

10
 

M
’A

p
p

el
le

 M
oh

am
ed

 A
li

, h
tt

p:
//

w
w

w
.t

db
-c

dn
.c

om
/s

it
es

/d
ef

au
lt/

fi
le

s/
up

lo
ad

/t
he

at
re

-e
n-

m
ai

/T
E

M
18

/D
S

/1
3_

-_
m

ap
pe

lle
_m

oh
am

ed
_a

li.
pd

f 
(2

7.
8.

20
19

).

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

Plantagenwirtschaft, Boxkämpfen und Widerstand auf. 
Der Theatertext handelt von einem afrikanischen 
Schauspieler, der versucht, auf der Bühne den 
afroamerikanischen Spitzensportler Muhammad Ali 
zu spielen, dabei jedoch immer wieder aus seiner 
Rolle fällt. Das, was ich in diesem konkreten Fall als 
Ästhetik des Aufruhrs bezeichne, meint eine widerständige 
Erhebung mittels Sprechtheater gegen rassistische 
körperpolitische und sprachliche Zurichtungen. Im 
weiteren Sinne entsteht diese Ästhetik mittels einer 
radikalen Perspektivierung durch die Reflexion von 
geopolitisch spezifischen Realitäten, Machtverteilungen 
und damit einhergehenden Gewaltverhältnissen sowie 
durch eine öffentliche Anklage, die sowohl die koloniale 
Situation mit einem Aufschrei erinnert und scharf 
kritisiert als auch die postkoloniale Situation als Folge 
kolonialer Gewaltherrschaft gänzlich in Frage stellt.11 
Dabei zeichnet sich Niangounas Stück besonders durch 
einen enorm dichten Subtext aus, der seine Komplexität 
aus einer Vielzahl historischer und diskursiver 
Referenzpunkte bezieht. 

Niangouna stellt rassistische Gewaltexzesse ins 
Zentrum und mobilisiert Schwarze Wissens- und 
Erfahrungsräume um eine geteilte Geschichte der 
körperpolitischen und sprachlichen Zurichtung. 
Denn mit seinem bewussten Changieren von Zeit- und 
Raumebenen zwischen den 1960er Jahren in den 
USA und der Gegenwart in Afrika sowie Europa nimmt 
Niangouna Bezug auf Paul Gilroys „rhizomorphic, 
fractal structure of the transcultural, international 
formation“ des Black Atlantic12 und verweist mit seinem 
Stück auf den umfassenden Resonanzraum gegenüber 
kolonialrassistischer Ideologie. Diese wird von Ada 
Gay Griffin als Erfahrung des Terrors beschrieben: 
„The fundamental aspects of Black cultural production 
and Black culture itself are underlined by a certain 
terror that is constantly in our consciousness.“13 Dabei 
zeigt Niangouna eine Verbindung zwischen Rassismus, 
Körperpolitik, Männlichkeit und Trauma auf. Das, was 
Achille Mbembe als „écriture de soi, also Selbstschreiben“ 
bezeichnet,14 und die dezidierte Artikulation seines 
politischen Dissenses werden dabei zu einer Erhebung, 
Auflehnung und Abrechnung im Theater. Niangounas 
Figuren reflektieren kritisch die Folgen 
kolonialrassistischer Ideologie, die sich in der sozialen 
Ordnung der Segregation, in rassistischer Sprachpolitik 
und ebenso in der psychologischen Konsequenz 
zwischen Bedrohungsszenario und Begehrensstruktur 
zeigen. Und sie treten in offenen Widerstand dazu. 

Dramaturgisches Prinzip 

Im Wesentlichen arbeitet Niangouna in seinem Stück mit 
zwei Figurenreden: der des ‚Schauspielers‘ und jener des 
‚Muhammad Ali‘. In den Regieanweisungen differenziert 
er dementsprechend zwischen „spielt“ (Figurenrede 11

 
V

gl
. 

K
öp

pe
n,

 
G

ri
t: 

„Ä
st

he
tik

 
de

s 
A

uf
ru

hr
s: 

D
ek

ol
on

ia
le

 V
er

sc
hi

eb
un

ge
n 

im
 

ze
itg

en
ös

si
sc

he
n 

T
he

at
er

“,
 

in
: 

w
is

se
nd

er
ku

en
st

e.
de

, 
N

r. 
8,

 
20

19
, 

ht
tp

s:
//w

is
se

nd
er

ku
en

st
e.

de
/te

xt
e/

au
sg

ab
e8

/a
es

th
et

ik
-d

es
-a

uf
ru

hr
s-

de
ko

lo
ni

al
e-

ve
rs

ch
ie

bu
ng

en
-i

m
-z

ei
tg

en
oe

ss
is

ch
en

-t
he

at
er

/ 
(2

2.
4.

20
20

).
  


12

 
G

ilr
oy

, P
au

l: 
T

he
 B

la
ck

 A
tl

an
ti

c:
 M

od
er

ni
ty

 a
nd

 D
ou

bl
e 

C
on

sc
io

us
ne

ss
, 

L
on

do
n 

19
93

, S
. 4

.  


13
 

G
ri

ffi
n,

 A
da

 
G

ay
: „

S
ei

zi
ng

 th
e 

M
ov

in
g 

Im
ag

e:
 R

efl
ec

tio
ns

 o
f a

 B
la

ck
 I

nd
ep

en
de

nt
 P

ro
du

ce
r“

, i
n:

  W
al

la
ce

, M
ic

he
le

 / 
D

en
t, 

G
in

a 
(H

g.
):

 B
la

ck
 P

op
ul

ar
 C

ul
tu

re
, 

S
ea

ttl
e 

19
92

, S
. 2

28
–2

33
, h

ie
r: 

S
. 2

29
.  


14

 
M

be
m

be
, A

ch
ill

e:
 A

us
ga

ng
 a

us
 d

er
 l

an
ge

n 
N

ac
ht

. V
er

su
ch

 ü
be

r 
ei

n 
en

tk
ol

on
is

ie
rt

es
 A

fr
ik

a,
 

B
er

lin
 2

01
6,

 S
. 2

76
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Ali) und „unterbricht sein Spiel“ (Figurenrede Schauspieler). 
Dieser Wechsel ist das wesentliche dramaturgische Prinzip 
des Stücks. Er erfolgt insgesamt 38 Mal, wodurch eine 
raumzeitliche Handlungskontinuität systematisch unterlaufen 
wird, das Handlungsgeschehen wird fragmentiert. Mbembe 
hat darauf hingewiesen, dass Schwarze Geschichte zu 
thematisieren „auf der Grundlage von Fragmenten schreiben“ 
bedeutet.15 Zugleich montiert Niangouna auf diese Weise 
verschiedene Zeiten und Räume miteinander. So konstruiert er 
bewusst keine zusammenhängende Fabel, sondern verschränkt 
mittels Fragmentierung und Montage mehrere Diskurs- und 
Reflexionsstränge. Dabei verwebt er verschiedene historische 
Kontexte wie den Sklavenhandel, den französischen Code 
noir, den Boxsport im 19. und 20. Jahrhundert, das politische 
Klima der USA in den 1960er Jahren und den Kontext eines 
afrikanischen Schauspielers im Europa der Gegenwart 
thematisch miteinander.16 Das durchgehende Changieren 
von Zeiten und Räumen ist ein ästhetisches Verfahren, 
das der nigerianische Theaterwissenschaftler Osita Okagbue 
in etlichen afrikanischen und karibischen Theatertexten 
identifiziert und auf ein Verständnis eines „universe in 
perpetual flux“ von koexistierenden Zeiten und Existenzen 
zurückgeführt hat:17 

[…] the main structural features of African and African-
Caribbean plays which exhibit a tendency to begin in the 
present, wander off into the past, stray occasionally into 
the future, but always doubling back to the present at 
critical moments and then taking off once more. […] This 
structure enables the playwrights to effectively show 
the contiguity of the different time schemes and realms of 
existence which underpins the African cosmological 
system.18 

Dabei ist jedoch auffällig, dass Niangouna die Räume USA, 
Afrika und Europa miteinander verschränkt, was zugleich 
symbolisch den Raum des transatlantischen Sklavenhandels 
umfasst. Und Niangouna verschränkt das Theater und den 
Boxring als Schauplätze eines Kampfes, der von Schwarzen 
gegen ökonomische, politische, gesellschaftliche, episte
mologische und repräsentationspolitische Gewaltverhältnisse 
geführt werden muss(te).19 

Niangouna arbeitet außer mit den Rollenwechseln zwischen 
‚Schauspieler‘ und ‚Muhammad Ali‘ bei der Figurenrede Alis 
außerdem mit dem Prinzip des splitting, bei dem er weitere 
Stimmen subsumiert, die unvermittelt einsetzen, teils auch 
kommentiert, dekonstruiert oder ad absurdum geführt werden. 
So integriert er in Alis Figurenrede z. B. die Sprecherpositionen 
eines paranoiden, rassistischen Journalisten, der Muhammad 
Ali während des Prozesses befragt, oder eines FBI-Agenten, der 
ihn über die Titelaberkennung auf seinem Karrierehöhepunkt 
informiert, oder eines alten Freundes, der ihm plötzlich einen 
rassistischen Witz erzählt. Durch Verfahren des Polyphonen 
und Dissoziativen wird zugleich eine Zeugenschaft der erlebten 
Sprachgewalt vorgenommen.

Niangouna nutzt auch das Mittel der direkten Ansprache 
ans Publikum. Dabei ist die Anrede im Text so angelegt, dass das 15

 
M

be
m

be
, A

ch
ill

e:
 K

ri
ti

k 
de

r 
sc

hw
ar

ze
n 

V
er

nu
nf

t,
 B

er
lin

 2
01

6,
 S

. 6
4.

  


16
 

V
gl

. N
ia

ng
ou

na
 2

01
6 

(w
ie

 A
nm

. 9
),

 S
. 4

6.
  


17

 
O

ka
gb

ue
, 

O
si

ta
: C

ul
tu

re
 a

nd
 Id

en
ti

ty
 in

 A
fr

ic
a 

an
d 

C
ar

ib
be

an
 T

he
at

re
, L

on
do

n 
20

09
, S

. 1
52

.  


18
 

O
ka

gb
ue

 2
00

9 
(w

ie
 A

nm
. 1

7)
, S

. 1
52

.  


19
 

V
gl

. 
N

ia
ng

ou
na

 2
01

6 
(w

ie
 A

nm
. 9

),
 S

. 4
2f

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

Publikum abwechselnd mit „ihr“ oder mit „wir“ 
adressiert wird. Zudem fällt auf, dass auch  
die Sprecherposition als Identitäts-Markierung mit 
unterschiedlichen Personalpronomen arbeitet  
und in kürzester Zeit vom „er“ zum „wir“ zum „ich“ 
oder zum „du“ wechselt. 

Die Form seines Stücks weist teils Elemente 
des epischen Theaters auf. Zunächst ist eine 

„Spiel-im-Spiel-Situation“20 angelegt, bei der der 
reale Schauspieler auf der Bühne die Figur 
eines Schauspielers verkörpern soll, der wiederum 
versucht Muhammad Ali zu spielen – und daran 
scheitert. Weiter wird dieses Bühnengeschehen,  
das der Rolle Muhammad Ali zuzuordnen  
ist, durch die Figur des Schauspielers systematisch 
unterbrochen, reflektiert oder kommentiert;  
daran lässt sich das ästhetische Verfahren  
der Distanzierung erkennen. Schließlich sind 
metadramatische Elemente21 enthalten, wenn die 
Figur des Schauspielers das Theater selbst 
thematisiert und reflektiert, wobei jeder mögliche 
Illusionismus immer wieder systematisch  
gebrochen wird. 

Da es sich bei dem Stück Nennt mich 
Muhammad Ali um einen figurenzentrierten 
Dramentext handelt, bei dem die Reflexionen und 
die politisch-historischen Artikulationen der 
Charaktere die Inhaltsebene bestimmen, werde ich 
im Folgenden die zwei Figuren separat analysieren, 
um mich so ihren Positionen, Referenzpunkten  
und den von ihnen aufgerufenen Kontexten 
besser nähern zu können. 

Der widerständige Schauspieler 

Das Stück beginnt mit einer kurzen Szene, in der 
ein Schauspieler in seiner Garderobe spricht. 
Dieser ist als afrikanisch charakterisiert und bleibt 
ohne Namen. Er ruft das Publikum auf, genau 
hinzusehen und wahrzunehmen: „Sieh. Wie die 
salzige Flut in deinem Blick angestiegen ist“.22 
Damit nimmt Niangouna bereits am Anfang zwei 
Setzungen vor: Die salzige Flut lässt sich als 

Metapher für das Meerwasser lesen und 
ruft Assoziationen zur Middle Passage23, 
zum Black Atlantic24 und zur Erfahrung 
der Diaspora auf. In Verbindung mit 
dem Blick werden diese Erfahrungen 
jedoch zurück an den Körper, konkret 
an das Auge gebunden und lassen sich 
als eine Resonanz in Form von Tränen –  
aus Trauer und/oder Wut – deuten. 
Anschließend werden die Reaktionen des 
Körpers als nervös und ungehalten 
beschrieben, wenn der Schauspieler –  
wie zu sich selbst – sagt: 

2
0

 
Sc

hö
ßl

er
, F

ra
nz

isk
a:

 E
in

fü
hr

un
g 

in
 d

ie
 D

ra
m

en
an

al
ys

e,
 S

tu
ttg

ar
t 

20
17

, S
. 3

6.
  


2

1 
V

gl
. S

ch
öß

le
r 

20
17

 
(w

ie
 A

nm
. 2

0)
, S

. 7
0f

.  


2
2

 
N

ia
ng

ou
na

 2
01

6 
(w

ie
 A

nm
. 9

),
 S

ze
ne

 I
, S

. 
18

.  


2
3

 
D

er
 B

eg
ri

ff 
M

id
dl

e 
P

as
sa

ge
 b

ez
ei

ch
ne

t d
ie

 D
ep

or
ta

tio
n V

er
sk

la
vt

er
 w

äh
re

nd
 d

es
 tr

an
sa

tla
nt

isc
he

n 
S

kl
av

en
ha

nd
el

s: 
„t

he
 fo

rc
ed

 v
oy

ag
e 

of
 

en
sla

ve
d 

A
fr

ic
an

s a
cr

os
s t

he
 A

tla
nt

ic
 O

ce
an

 [
…

]. 
It

 w
as

 o
ne

 le
g 

of
 th

e 
tr

ia
ng

ul
ar

 tr
ad

e 
ro

ut
e 

th
at

 to
ok

 g
oo

ds
 (

su
ch

 a
s 

kn
iv

es
, g

un
s, 

am
m

un
iti

on
, c

ot
to

n 
clo

th
, t

oo
ls,

 a
nd

 b
ra

ss
 d

ish
es

) 
fr

om
 E

ur
op

e t
o 

A
fr

ic
a,

 A
fr

ic
an

s t
o 

w
or

k 
as

 sl
av

es
 in

 th
e 

A
m

er
ic

as
 a

nd
 W

es
t I

nd
ie

s, 
an

d 
ite

m
s, 

m
os

tly
 r

aw
 m

at
er

ia
ls,

 p
ro

du
ce

d 
on

 th
e 

pl
an

ta
tio

ns
 [

…
] 

ba
ck

 to
 E

ur
op

e.
“ 

T
he

 
E

di
to

rs
 o

f 
E

nc
yc

lo
pa

ed
ia

 B
ri

ta
nn

ic
a:

 „
M

id
dl

e 
Pa

ss
ag

e.
 S

la
ve

 T
ra

de
“,

 in
: E

nc
yc

lo
pa

ed
ia

 B
ri

ta
nn

ic
a,

 h
ttp

s:
//w

w
w

.
br

ita
nn

ic
a.

co
m

/to
pi

c/
M

id
dl

e-
Pa

ss
ag

e-
sla

ve
-t

ra
de

 (
26

.6
.2

01
9)

.  


2
4

 
V

gl
. G

ilr
oy

 1
99

3 
(w

ie
 A

nm
. 1

2)
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Deine Glieder haben das Warten so satt, dass sie zappeln,  
stammeln, vor sich hin zucken und sich ruckartig 
zusammenziehen. (Niangouna 2016, Szene I, S. 18) 

Das Motiv des aktiven Körpers, der sich aus den ihn 
begrenzenden Verhältnissen befreit, ist ein Leitmotiv des 
Stücks Nennt mich Muhammad Ali. Es steht diskursiv 
in enger Verbindung zu Frantz Fanons Analyse der Träume 
von Kolonisierten, die er folgendermaßen beschrieb: 

Als erstes lernt der Eingeborene, auf seinem Platz zu bleiben, 
die Grenzen nicht zu überschreiten. Deshalb sind die 
Träume des Eingeborenen Muskelträume, Aktionsträume, 
aggressive Träume. Ich träume, daß ich springe, daß ich 
schwimme, daß ich renne, daß ich klettere. Ich träume, daß 
ich vor Lachen berste, daß ich den Fluß überspringe, 
daß ich von Autorudeln verfolgt werde, die mich niemals 
einholen. Während der Kolonisation hört der Kolonisierte 
nicht auf, sich zwischen neun Uhr abends und sechs Uhr 
früh zu befreien.25 

Niangounas Stück wiederum greift die Befreiung durch 
Muskel- und Aktionsträume auf, nimmt jedoch eine 
Verschiebung vom Kontext der Kolonisation in Afrika zum 
Kontext des Rassismus in den USA vor. Dabei wirkt der  
Boxer Muhammad Ali als ein Symbol der erkämpften Befreiung 
durch die eigene Körperkraft – ein Symbol mit globaler 
Ausstrahlungskraft. Der malische Kulturtheoretiker Manthia 
Diawara hat darauf hingewiesen, dass afroamerikanische 
Sportler_innen, Musiker_innen und Aktivist_innen in den 1960er 
und 1970er Jahren zu zentralen Identifikationsfiguren der 
Jugend- und Gegenkulturen im frankophonen Afrika wurden.26 
Dabei spielte Muhammad Ali eine besondere Rolle, weil er  
als Schwarzer Boxweltmeister im Schwergewicht sich öffentlich 
gegen das rassistische System der USA auflehnte und  
seinen Körper dem militärischen Zugriff dieses Staates entzog, 
die Konsequenzen seines Widerstands – Aberkennung des 
Weltmeistertitels, Berufsverbot, Haftstrafe etc. – in Kauf nahm 
und den als „Rumble in the Jungle“ berühmt gewordenen  
Kampf Jahre später in Kinshasa zum sportlichen sowie medialen 
Großereignis auf dem afrikanischen Kontinent werden ließ. 

In der ersten Szene wird also das Thema der an den Körper 
gebundenen rassistischen Erfahrung sowie des Widerstands 
dagegen auf das Prinzip der Männlichkeit fokussiert. Noch in 
der Garderobe erinnert sich der Schauspieler daran, wie 
seine Mutter ihn früher ermahnte: 

Mein Junge. Du musst erwachsen werden. Du musst ein Mann 
werden. […] Vergiss nie, wo du herkommst. Von dort, jenseits 
des weiten Meeres. […] Mein Junge, ich wünsche dir das einzige, 
was du sein kannst: jemand, der um jeden Preis darum kämpft, 
ein Mensch zu werden. (Niangouna 2016, Szene I, S. 18 f) 

Damit greift Niangouna die von Fanon analysierte koloniale 
Logik auf, die auf Entmenschlichung setzte. Er artikuliert in 
diesem Fragment des Erinnerungsberichts den Kampf gegen diese 
Entmenschlichung als eine Notwendigkeit. Fanon schreibt in  2

5
 

Fa
no

n,
 F

ra
nt

z:
 D

ie
 V

er
da

m
m

te
n 

di
es

er
 E

rd
e,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

. M
. 1

98
1,

 S
. 4

3.
  


2

6
 

V
gl

. D
ia

w
ar

a,
 M

an
th

ia
: „

A
fr

o-
K

its
ch

“,
 in

:  W
al

la
ce

, 
M

ic
he

le
 / 

D
en

t, 
G

in
a 

(H
g.

):
 B

la
ck

 P
op

ul
ar

 C
ul

tu
re

, S
ea

ttl
e 

19
92

, S
. 2

85
–2

91
, h

ie
r: 

S
. 2

88
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

Die Verdammten dieser Erde: „Manchmal geht dieser 
Manichäismus bis ans Ende seiner Logik  
und entmenschlicht den Kolonisierten. Genaugenommen,  
er vertiert ihn.“27 Niangouna verlinkt allerdings in  
der Figurenrede des Schauspielers das „Mensch-Werden“ 
mit dem Appell der Mutter, ein Mann zu werden.  
Die Suche des Jungen nach einem Identifikationsmodell  
und das Ringen des Schauspielers um die Verkörperung  
seiner Rolle sind zugleich mit einer Befragung  
von Männlichkeitsbildern verbunden. Dabei treten zwei 
unterschiedliche Männlichkeitsbilder in Widerspruch 
zueinander: die rassistische Konstruktion Schwarzer 
Männlichkeit und die Idealisierung Schwarzer 
Männlichkeit durch den Bezug auf Muhammad Ali. Ali 
verkörpert – durch seine Haltung zum Vietnamkrieg, sein 
black-atlantisches Bewusstsein, sein öffentliches Auftreten in 
Kinshasa und seine Strategie im „Rumble in the Jungle“ 
– innere Stärke, Widerstandskraft, Beweglichkeit, 
Schnelligkeit, Redegewandtheit, taktisches Geschick und 
Integrität. Seine Mobilisierung sämtlicher Kräfte in 
physischer, rhetorischer und politisch argumentativer 
Hinsicht machte ihn zur Inspirationsquelle sowie  
zu einer Ikone der Black-Power-Bewegung und medial 
erzeugter Männlichkeit (die jedoch von rassistischer 
Blick- und Zuschreibungsmacht durchdrungen bleibt). 

Während der Schauspieler nun in seiner Garderobe  
sitzt und sich auf seine – diese – Rolle vorbereitet, erinnert 
er sich an den Aufruf seiner Mutter, jeden Tag zu 
kämpfen. Diese Erinnerung bringt ihn zu der Einsicht: 

(unterbricht sein Spiel):  Wie lange habe ich 
gebraucht, um so weit zu kommen. Endlich 
ein richtiger Kampf. Ein fairer Kampf. Ich habe 
eine Bühne für mich ganz allein. (Niangouna 
2016, Szene II, S. 19)

Damit erklärt er die Bühne zur politischen Arena seines 
Widerstands; durch den Begriff des Kämpfens wird eine 
Analogie zum Boxring etabliert. Da es sich bei seinem 
zu spielenden Stück um Sprechtheater handelt, ist der 
wesentliche Unterschied zum Boxring der, dass neben 
dem Körper auch die Sprache als wirksames Mittel auf 
der Bühne eingesetzt wird. Und mit Stuart Hall ließe sich 
argumentieren: „Damit wird das Feld eröffnet für ‚Politiken 
der Repräsentation‘, für einen Kampf um Bedeutung, 
der andauert und nicht beendet ist.“28

Dies ist als dekoloniale Strategie auf Ebene der 
Figurenrede des Schauspielers, aber auch auf produktions
ästhetischer Ebene zu erkennen, die mit Mbembe  
als „écriture de soi, also Selbstschreiben“,29 und mit  
Grada Kilomba als Prozess der „Subjektwerdung“30  
zu fassen ist. Diese Subjektwerdung hängt wesentlich mit 
der Handlungsmacht in Form von gesprochener und 
geschriebener Sprache als Selbstartikulation zusammen.31 
Das korrespondiert mit den Aussagen des Schauspielers, 
dass er aus einer Notwendigkeit heraus Theater machen 
müsse: 2

7 
Fa

no
n 

19
81

 (
w

ie
 A

nm
. 

25
),

 S
. 

35
f. 

  


2
8

 
H

al
l 

20
04

 (
w

ie
 A

nm
. 

4)
, 

S
. 

16
5.

  


2
9

 
M

be
m

be
 2

01
6 

(w
ie

 A
nm

. 
14

),
 S

. 
76

.   
3

0
 

K
ilo

m
ba

, G
ra

da
: „

D
on

’t 
yo

u 
ca

ll 
m

e 
N

eg
er

! 
D

as
 N

.-
W

or
t, 

Tr
au

m
a 

un
d 

R
as

si
sm

us
“,

 in
: A

nt
id

is
kr

im
in

ie
ru

ng
sb

ür
o 

K
öl

n 
&

 C
yb

er
 N

om
ad

s 
(H

g.
):

 T
he

B
la

ck
B

oo
k.

 D
eu

ts
ch

la
nd

s 
H

äu
tu

ng
en

, F
ra

nk
fu

rt
 a

. 
M

. 2
00

4,
 S

. 1
73

–1
82

, h
ie

r: 
S

. 1
81

.  


3
1 

K
ilo

m
ba

 b
es

ch
re

ib
t d

ie
se

n 
A

ns
at

z 
w

ie
 fo

lg
t: 

„W
äh

re
nd

 ic
h 

sc
hr

ei
be

, w
er

de
 ic

h 
ei

n 
S

ub
je

kt
. W

ei
l i

ch
 m

ei
ne

 R
ea

lit
ät

 d
efi

ni
er

e,
 m

ei
ne

 G
es

ch
ic

ht
e 

ne
nn

e,
 m

ei
ne

 I
de

nt
itä

t s
el

bs
t b

es
tim

m
e,

 
m

ei
ne

 N
am

en
 s

el
bs

t d
et

er
m

in
ie

re
.“

 K
ilo

m
ba

 2
00

4 
(w

ie
 A

nm
. 3

0)
, S

. 1
81

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

(unterbricht sein Spiel): Denkt ihr, ich mache zum Spaß 
Theater? (Niangouna 2016, Szene II, S. 36)

Die Artikulation auf der Bühne ist hier als ein Aufbegehren 
gegen eine verordnete Sprachlosigkeit zu verstehen, die 
historisch erzwungen wurde. Kilomba hat darauf hingewiesen:

Within colonialism the mouth becomes the organ of 
oppression par excellence […]. […] There is an apprehensive 
fantasy that if the colonial subject speaks, the  
colonizer will have to listen. It would be forced into an 
uncomfortable confrontation with other truths.  
Truths, which have been kept quiet, as secrets. […]  
Collective secrets of racist oppression and denied aspects  
of a „dirty“ history would be revealed.32 

In Niangounas Stück verkündet die Figur des afrikanischen 
Schauspielers, dass er die Bühne nutzen wird, um sich  
zu wehren. Mittels widerständiger Artikulation und kritischer 
Reflexion bringt er Dinge zur Sprache, die die Theater-
Öffentlichkeit zwingt, sich mit der kolonialrassistischen 
Dimension von Realität auseinanderzusetzen. Im Offenlegen 
und Sichtbarmachen rassistisch motivierter Gewaltexzesse,  
die umfassende zeitliche und räumliche Verbindungslinien 
aufweisen, steckt sein Aufruhr. Das sprechende Schwarze  
Subjekt auf der Bühne verschafft sich Gehör und äußert eine 
solch kritische Perspektive auf die Vergangenheit und die 
Gegenwart, dass eurozentrische Erklärungsmodelle von Welt  
ad absurdum geführt werden. 

Zugleich stellt der Schauspieler mehrfach ironisierend 
in Frage, ob das Publikum bereit sei, einen anderen Blick auf 
die Historie einzunehmen:

(unterbricht sein Spiel): […] Die Leute sind sowieso noch 
nicht bereit, sich so etwas anzuhören. Es ist zu früh. Die 
Leute sind langsam, und es ist ihr gutes Recht, sich Zeit zu 
lassen. (Niangouna 2016, Szene II, S. 21)

Damit wird die von ihm verspürte 
Dringlichkeit, diese Missstände kritisch zu 
reflektieren, konterkariert mit dem Privileg 
der imaginierten Zuschauer_innen,  
sich dafür Zeit lassen zu können. Zugleich 
ist der sprachliche Aufruhr, den er zu 
erzeugen beabsichtigt, mit der enormen 
Kraftanstrengung verbunden, sich selbst 
immer wieder mit einem komplexen System 
auseinandersetzen zu müssen, das – in 
Form von Blickmacht, Körperpolitik, 
Begehren, Sprache, Justiz, 
Wissensproduktion und Kunstproduktion 
– rassistisch durchdrungen ist. 

Mitten in der Figurenrede des 
Schauspielers erwähnt dieser plötzlich 
eine psychische Belastung:

3
2

 
K

ilo
m

ba
, G

ra
da

: „
N

o 
M

as
k“

, i
n:

 E
gg

er
s, 

M
au

re
en

 M
ai

sh
a 

u.
 a

. (
H

g.
):

 M
yt

he
n,

 M
as

ke
n 

un
d 

S
ub

je
kt

e.
 K

ri
ti

sc
he

 W
ei

ßs
ei

ns
fo

rs
ch

un
g 

in
 D

eu
ts

ch
la

nd
, M

ün
st

er
 2

00
5,

 S
. 8

0–
89

, h
ie

r: 
S

. 8
0f

. 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

(unterbricht das Spiel): Meine Diagnose: gespaltene 
Persönlichkeit. Dissoziative Identitätsstörung.  
So hat der Doktor das genannt. Ich lebte in der Haut 
von Muhammad Ali, ich war Muhammad Ali,  
meine ganze Kindheit lang, jeden einzelnen Tag. Und 
dieser Zwiespalt in mir führte dazu, dass ich nicht 
mehr wusste, wer ich wirklich war, wie ich lebte, wo 
genau ich mich gerade befand, in Afrika oder in 
Amerika, in welcher Sprache ich dachte und wie ich 
mich ausdrückte, mit wem, warum …? (Niangouna 
2016, Szene II, S. 28)

An dieser Stelle gestaltet Niangouna einen – in 
mehrfacher Hinsicht – interessanten Wendepunkt im 
Stück. Einerseits wird auf dramaturgischer Ebene mit 
Distanzierung gearbeitet, indem der Schauspieler seine 
Rolle immer wieder verlässt, doch innerhalb der 
Figurenzeichnung kommt hier das umgekehrte Prinzip 
zur Sprache – die Überidentifikation mit Ali, was 
einerseits zur Stärkung und andererseits zum inneren 
Zwiespalt führt. Allerdings geht Niangouna weiter: 
Indem der Schauspieler seine dissoziative Erkrankung 
erwähnt, charakterisiert Niangouna diese Figur als 
traumatisiert.33 Zum einen korrespondiert dies mit 
Fanons Untersuchungen, die psychische Langzeitfolgen 
kolonialer Erfahrung nachwiesen. Zum anderen 
verbindet Niangouna in diesem Teil der Figurenrede die 
Aspekte von geopolitischer Erfahrung, körperlicher 
Resonanz und Sprachlosigkeit als Folge des Traumas im 
Kontext des Black Atlantic miteinander: 

Der Black Atlantic bedeutet somit mehr als nur 
einen in die Länge gezogenen Zustand des Trauerns 
über die Brüche und Risse, die durch Exil,  
Verlust, Brutalität, Stress und erzwungene Trennung 
entstanden sind. Er betont eine unbestimmtere 
Gefühlslage, in der ein gewisses Maß an Isolation 
und kultureller Entfremdung sowohl vom Ort des 
Aufenthalts als auch vom Ausgangsort Einsicht 
gewähren sowie plötzliche Angst auslösen können.34 

Im Verlauf des Stücks wird die innere Zerrissenheit 
des Schauspielers, der seinen Beruf sowie das Theater 
hinterfragt, weiter thematisiert. 

(unterbricht sein Spiel): Als wir in den Zug stiegen, 
glaubten wir, dass wir beim Theatermachen wir 
selbst bleiben und eines Tages nach Hause 
zurückkehren würden. Tja, unsere Rollen haben uns 
aufgefressen. […] Wir streben fälschlicherweise 
danach, unsere Geschichte durch die Geschichten 
anderer zu erzählen. Wir schlüpfen durch 
Mauerrisse hindurch und unsere Geschichten bleiben 
auf der anderen Seite zurück. Sie waren zu sperrig  
für einen derart engen Durchlass. (Niangouna 2016, 
Szene II, S. 29) 

3
3

 
„I

n 
de

r 
P

sy
ch

oa
na

ly
se

 w
ir

d 
Tr

au
m

a 
du

rc
h 

se
in

e 
In

te
ns

itä
t, 

di
e 

es
 u

nm
ög

lic
h 

m
ac

ht
, a

dä
qu

at
 z

u 
re

ag
ie

re
n,

 d
efi

ni
er

t 
[…

].
 R

as
si

sm
us

 w
ir

d 
ab

er
 s

el
te

n 
al

s T
ra

um
a 

w
ah

rg
en

om
m

en
 o

de
r 

be
na

nn
t. 

D
ie

se
 A

bs
en

z 
de

r 
B

en
en

nu
ng

 l
ie

gt
 d

ar
an

, d
as

s 
di

e 
G

es
ch

ic
ht

e 
de

r 
ra

ss
is

tis
ch

en
 U

nt
er

dr
ü-

ck
un

g 
un

d 
de

re
n 

ps
yc

ho
lo

gi
sc

he
n 

A
us

w
ir

ku
ng

en
 i

nn
er

ha
lb

 d
es

 w
es

tli
ch

en
 D

is
ku

rs
es

 b
is

he
r 

ve
rn

ac
hl

äs
si

gt
 w

ur
de

.“
 K

ilo
m

ba
 2

00
4 

(w
ie

 A
nm

.3
0)

, 
S

. 1
73

.  


3
4

 
G

ilr
oy

, P
au

l: 
„D

er
 B

la
ck

 A
tla

nt
ic

“,
 i

n:
 L

an
ge

no
hl

, A
nd

re
as

 /
 P

oo
le

, R
al

ph
 J

. /
 W

ei
nb

er
g,

 M
an

fr
ed

 (
H

g.
):

 T
ra

ns
ku

lt
ur

al
it

ät
. 

K
la

ss
is

ch
e 

T
ex

te
, B

ie
le

fe
ld

 2
01

5,
 S

. 6
1–

75
, h

ie
r: 

S
. 6

6.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Der hegemoniale westliche Kunst- und Wissenskanon kann 
als „derart enge[r] Durchlass“ gedeutet werden, der innerhalb 
des Theaters wirkmächtig ist. Damit wird die Dimension 
der epistemologischen Machtverteilung im Kunstbetrieb 
angesprochen, also die Frage, wer mit welchen Ressourcen und 
unter welchen strukturellen Bedingungen welche Form von Wissen, 
Ästhetik und Kunst für wen hervorbringt. Der afrikanische 
Schauspieler stellt sich mehrfach die Frage, wie in diesem Kontext 
weiterzumachen sei, wie er durchhalten und sich motivieren könne. 
Das korrespondiert stark mit dem von Cornel West analysierten 
Zustand des Nihilismus im afroamerikanischen Kontext: 

Nihilism is not new in black America. The first African 
encounter with the New World was an encounter with a 
distinctive form of the Absurd. The initial black struggle 
against degradation and devaluation in the enslaved 
circumstances of the New World was, in part, a struggle 
against nihilism.35

Im Stück richtet sich die Kritik des Schauspielers allerdings 
dezidiert gegen den westlichen Kunstbetrieb ebenso wie gegen 
die Kulturpolitiken afrikanischer Länder: 

(unterbricht sein Spiel): […] Wie denkt ihr, werden wir 
Theater machen? Mit euren Zähnen? Wir kämpfen schon so 
lange in dieser Steinwüste, glaubt ihr nicht, dass wir die 
Eier dafür haben? Wenn das nicht so funktioniert, wie ihr 
wollt oder wie es eurer Meinung nach funktionieren sollte 
– man könnte meinen, es wäre euer Laden, und wir nur 
die Türsteher –, soll dann etwa der Westen immer noch das 
künstlerische Schaffen in Afrika kontrollieren? Und zwar 
durch Vergleich und Einschätzung anhand irgendwelcher 
‚Kriterien‘, mit demselben selbstzufriedenen Wohlstandsblick 
wie bei sich zu Hause? […] Und was macht ihr, ihr 
afrikanischen Regierungen? Verdammt! Jetzt rege ich mich 
auf. (Niangouna 2016, Szene II, S. 42f.)

Die Selbstbefragung des Schauspielers, wie er trotz der widrigen 
Umstände durchhalten könne, wird von ihm in seiner Figurenrede 
mit einer Auflistung physischer Aktionen wie rennen, sich bewegen, 
stehen bleiben, tanzen, atmen, hochspringen beantwortet.36 Diese 
imaginierten Handlungen werden als körperpolitische Strategien 
lesbar, mit denen auch er weiterhin mit seinem Körper gegen die 
bestehenden Verhältnisse ankämpft. 

Der Aufruhr der Figur ‚Muhammad Ali‘ 

Die zweite Szene beginnt mit einer langen Namensaufzählung 
von Boxern, darunter Jack Johnson, Joe Louis, Sonny  
Liston, George Foreman, Mike Tyson etc. Damit wird die Figur  
Ali sporthistorisch positioniert, bei der wiederum auffällig 
ist, dass 17 der 20 Benannten Schwarze Spitzensportler waren. 
Niangounas Anlage der Szene beginnt demnach mit der Strategie 
des naming, die ich ebenfalls als eine dekoloniale Strategie werte, 
da es eine Form des Erinnerns, Archivierens und Historisierens 
Schwarzer Geschichte anhand individueller Personen und der sie 3

5
 

W
es

t, 
C

or
ne

l: 
„N

ih
ili

sm
 i

n 
B

la
ck

 A
m

er
ic

a“
, 

in
: W

al
la

ce
, 

M
ic

he
le

 /
 D

en
t, 

G
in

a:
 B

la
ck

 P
op

ul
ar

 C
ul

tu
re

, 
S

ea
ttl

e 
19

92
, 

S
. 

37
–4

7,
  

hi
er

: S
. 4

0.
  


3

6
 

N
ia

ng
ou

na
 2

01
6 

(w
ie

 A
nm

. 9
),

 S
. 4

0.
  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

umgebenden politischen Kontexte und Strömungen ist. Er 
beginnt die Genealogie mit dem ersten afroamerikanischen 
Weltmeister im Schwergewicht – Jack Johnson. Damit ruft 
er zugleich einen politisch-historischen Kontext auf, denn 
Jack Johnson wurde 1878 in Texas als Sohn eines Mannes 
namens Henry Johnson geboren, der selbst als Sklave auf 
einer Plantage in Maryland überlebte und dort als bare-knuckle 
fighter im Boxring zur Ergötzung der Sklavenhalter_innen 
kämpfte. Der US-amerikanische Boxsport ist tief mit  
dem Plantagensystem und der Sklaverei verwoben. Physische 
Gewaltausübungen zwischen versklavten Männern, bekannt 
als bare-knuckle fights, wurden auf den Plantagen zur Schaulust 
und Ergötzung weißer Plantagenbesitzer_innen  
organisiert. In diesem Geschehen aktualisierte sich die Blick- 
und Definitionsmacht über einen bis zur Erschöpfung 
kämpfenden männlichen Schwarzen Körper. Zugleich 
war damit für die Machthabenden politisch das Interesse 
verbunden, die Energie für mögliche Aufstände zu kanalisieren 
und abzulenken; umgekehrt haben versklavte Männer  
diesen minimalen Möglichkeitsraum genutzt, um durch eigene 
physische Spitzenleistungen ihre Freiheit zu erkämpfen und 
den Status „freed slave“37 zu erhalten, um aus dem direkt 
auf ihren Körper zielenden Gewaltsystem zu entkommen.38 

In Niangounas Text wird das Motiv des  
aktiven männlichen Schwarzen Körpers, der sich aus den 
ihn begrenzenden politischen und ökonomischen 
Unterdrückungsverhältnissen befreit, auf thematischer Ebene 
mit daraus abgeleiteten Wissensformen verwoben. Das  
ist relevant, um Alis Positionierung in dessen Figurenrede zu 
verstehen. Niangouna legt die Figur so an,  
dass sie sich der politischen Implikationen des Boxkampfes 
als Handlungsmacht im Kontext einer weiteren 
Intensivierungswelle des Rassismus in den USA der 1960er 
Jahre bewusst ist. Ali weiß, dass Rassist_innen  
darauf erpicht sind, ihn verlieren zu sehen, während er Kraft 
aus dem Wissen bezieht, dass noch gesellschaftliche und 
politische Rechnungen offenstehen. Das Verschweigen der 
Gewaltverhältnisse reizt ihn, den Boxring als öffentlichen 
Schauplatz der Auseinandersetzung zu nutzen: 

(spielt): […] Da werden alte Rechnungen wieder 
aufgemacht, die bis jetzt stillschweigend im 
Hintergrund blieben, weil keiner mehr drüber redet. Da 
kommt der Sklavenhandel wieder auf den Tisch.  
Die finsteren Schiffsbäuche, das heilige Refugium des 
Todes. Das Dröhnen, wie ein Tier, durchpocht vom Blut 
aufgeschlitzter Kehlen oder dem Plätschern eisiger 
Fluten, die unsere wettergegerbte Haut peitschten, als wir 
in den Abgründen tiefer Gewässer versanken, da 
wir einmal mehr zu viele auf den Schiffen waren. Der 
Lärm der Ketten, der uns auf ewig zu einer einzigen 
Art zu gehen verdammte: breitbeinig wie vom Meister 
vergewaltigte Kinder. Der Lärm der Ketten, der  
uns dem Hund ähnlich machte, der nach dem Meister 
unser Feind und unser Verbündeter in der  
Knechtschaft war. Bruder Hund, bete für uns. 
(Niangouna 2016, Szene II, S. 22) 3

7 
Pa

rk
es

, P
am

el
a:

 „
B

ox
in

g:
  W

he
n 

a 
fr

ee
d 

sla
ve

 fo
ug

ht
 a

 sp
or

tin
g 

st
ar

“,
 in

: B
B

C
 N

ew
s,

 2
2.

6.
20

14
, h

ttp
s:

//w
w

w
.b

bc
.c

om
/n

ew
s/

uk
-e

ng
la

nd
-b

ri
s-

to
l-

27
63

28
84

 (
26

.6
.2

01
9)

.  


3
8

 
F

itz
pa

tr
ic

k,
 R

ic
ha

rd
: „

To
m

 M
ol

in
ea

ux
: T

he
 s

la
ve

 w
ho

 b
ox

ed
 h

is
 w

ay
 t

o 
fr

ee
do

m
 b

ef
or

e 
dy

in
g 

de
st

itu
te

 i
n 

Ir
el

an
d“

, 
in

: 
Ir

is
h 

E
xa

m
in

er
, 

16
.1

0.
20

17
, 

ht
tp

s:
//w

w
w

.ir
is

he
xa

m
in

er
.c

om
/li

fe
st

yl
e/

ar
ts

fil
m

tv
/to

m
-m

ol
in

ea
ux

-t
he

-s
la

ve
-w

ho
-b

ox
ed

-h
is

-w
ay

-t
o-

fr
ee

do
m

-b
ef

or
e-

dy
in

g-
de

st
itu

te
-i

n-
ir

el
an

d-
46

09
67

.h
tm

l (
26

.6
.2

01
9)

.  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Ali erinnert an die Geschichte der Versklavung und ruft  
Bilder der Gewalt und des Todes bei den Überfahrten der 
Sklavenschiffe – das Symbol des Black Atlantic39 – auf. 
Er bringt diese in Verbindung mit weißen patriarchalen 
Männlichkeitskonstruktionen und den ausgeführten 
kolonialrassistischen Gewaltexzessen sowie der 
folgenschweren antagonistischen Konstruktion von 
Herrschaft und Knechtschaft. 

Besonders auffällig ist, dass die Figur Ali während des 
gesamten Stückes das N.-Wort verwendet; diese 
sprachliche Wiederholungsstruktur setzt Niangouna als 
markantes Stilmittel zur Figurenzeichnung Alis ein. Indem 
Niangouna die Entscheidung trifft, die Zitation eines 
rassistischen Begriffs als ästhetische Strategie einzusetzen, 
exponiert er die Gewaltverhältnisse weißer Herrschaft, mit 
denen seine Schwarzen Charaktere ständig konfrontiert 
sind.40 „Diese Beschimpfung ist eine mise-en-scéne,  
wo Weiße zu symbolischen Herrschern werden und wo 
Schwarze durch Demütigung, Verletzung und Ausgrenzung 
zu figurativen Sklaven degradiert werden.“41 Das N.-Wort, 
welches ein sprachliches Gewaltmittel von Rassismus  
auf der Bühne als Beweis kenntlich macht und zugleich das 
relationale Verhältnis zu einem weißen Publikum 
determiniert, ist in Niangounas Verwendung der Verkehrung 
als Artikulation von Widerstand durch (Sprach-)Spiegelung 
zu deuten. 

Tatsächlich erfüllt das Substantiv „N.“ in der Moderne 
drei wesentliche Funktionen – solche der 
Zuschreibung, der Verinnerlichung und der Verkehrung. 
[…] In einer bewussten, zuweilen poetischen, zuweilen 
karnevalesken Verkehrung nahmen andere sie an,  
nur um diesen verachteten Familiennamen gegen seine 
Erfinder zu wenden, indem sie dieses Symbol der 
Schande […] verwandelten und es zum Zeichen einer 
radikalen Herausforderung oder sogar eines  
Aufrufs zur Rebellion, zur Desertion oder zum Aufstand 
machten.42

Im Sinne der Verkehrung ist der Gebrauch des N.-Wortes zur 
Markierung von Herrschafts- und Gewaltverhältnissen 
auf frühere dekoloniale Kunst- und Theorieströmungen wie 
New Negro Movement, Négritude und Harlem Renaissance 
zurückzuführen, die ebenfalls eine strategische Umdeutung 
des Begriffs vornahmen, um in der Selbstbezeichnung das 
rassistische Gewaltverhältnis und den eigenen Widerstand 
dazu zu markieren. Damit nimmt Niangouna einen 
expliziten Bezug auf anti-koloniale 
und anti-rassistische Denktraditionen, 
was als dekoloniale ästhetische Praxis 
zu deuten ist. 

An einigen Stellen des Stücks sind 
textuelle und metaphorische Bezüge  
zu diesen theoretischen Positionen 
nachweisbar – so z. B. eine Äußerung 
der Figur Ali, die markante 
Ähnlichkeiten zu Aussagen Aimé 3

9
 

G
ilr

oy
 1

99
3 

(w
ie

 A
nm

. 1
2)

, S
. 1

3,
 1

7.
  


4

0
 

Z
ur

 V
er

w
en

du
ng

 d
es

 B
eg

ri
ffs

 N
. v

gl
.: 

Fa
no

n,
 F

ra
nt

z:
 S

ch
w

ar
ze

 H
au

t,
 w

ei
ße

 M
as

ke
n,

 
W

ie
n 

20
13

, S
. 7

9,
 9

4 
– 

96
, 9

8f
, 1

20
f, 

12
8 

– 
13

1;
 M

be
m

be
 2

01
6 

(w
ie

 A
nm

. 1
5)

, S
. 6

2 
– 

64
, 7

1,
 7

4f
, 9

1,
 9

5–
97

, 9
9,

 2
77

–2
81

. 4
1 

K
ilo

m
ba

 2
00

4 
(w

ie
 A

nm
. 3

0)
, S

. 1
75

.  


4
2

 
M

be
m

be
 2

01
6 

(w
ie

 A
nm

. 1
5)

, S
. 9

6f
.  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


K
öp

pe
n

Césaires aufweist. Die Figur Ali sagt: 

(spielt): N. wurden auf den Knien zur Welt 
gebracht und haben gelernt, auf die Knie zu fallen, 
bevor sie rechnen, nachdenken, sprechen oder 
lieben lernten. (Niangouna 2016, Szene II, S. 24) 

In seinem Manifest Über den Kolonialismus von 1955 
sprach Aimé Césaire ebenfalls vom Kniefall – 
physischer Ausdruck eines gebeugten Körpers –, um 
das Ausmaß kolonial-rassistischer Gewalt zu erfassen: 

„Ich spreche von Millionen Menschen, denen man 
geschickt das Zittern, den Kniefall, die Verzweiflung, 
das Domestikentum eingeprägt hat.“43 Solche  
häufig verwendeten intertextuellen Referenzen und 
Diskursverschränkungen zu anti-kolonialen 
Theoriepositionen machen aus Niangounas 
Theatertext ein Netzwerk dekolonialer Bezüge. 

Im weiteren Verlauf reflektiert Ali über die Wirkung 
männlicher Schwarzer Körper im Boxring im  
Kontext des strukturellen Rassismus. Dabei verknüpft 
Niangouna das Thema rassistisch- körperpolitischer 
Mythenbildung mit der Begehrensstruktur, die in Form 
von Exotismus wesentlicher Teil von Rassismus ist. 
Während des Kolonialismus wurde zur strategischen 
Rechtfertigung der ökonomischen Ausbeutung  
und politischen Unterdrückung vor allem das Narrativ 
bemüht, dass eine Notwendigkeit der Zivilisierung  
der Kolonisierten bestünde. Um diese Konstruktion 
glaubhaft zu machen, wurde diskursiv der 
kolonialrassistische Mythos geschaffen, dass Schwarze 
der Natur näherstünden als der Kultur.  
Diese rassistische Zuschreibung des ‚Primitiven‘ wurde 
körperpolitisch als Bild eines normabweichenden, 
animalischen, freizügigen, sexualisierten, exotischen 
Objekts auf den Schwarzen Körper projiziert und 
diskursiv über Jahrhunderte aufrechterhalten 
und global disseminiert. Die nigerianische  
Afrikawissenschaftlerin Obioma Nnaemeka macht 
deutlich, dass diese rassistische Imagination des 
Schwarzen Körpers immer auch als Bedrohungsszenario  
funktionalisiert wurde. Damit ging nicht  
nur die Fetischisierung einzelner Körperteile und 
die Fokussierung auf deren Vermessung einher,  
sondern ebenso die rassistische Imagination eines dem 
männlichen Schwarzen Körper zugeordneten 
Sexualverhaltens: 

The imagined threat of Black sexuality […]  
has necessitated its construction  
around issues of potency, concupiscence,  
monstrosity, and depravity. The linking of race and 
sexuality to national identity places the fear of  
miscegenation at the center of social dynamics and 
citizenship discourses in racially diverse societies. 
The slave culture of the United States was gripped 
by this fear.44 

4
3

 
C

és
ai

re
, A

im
é:

 Ü
be

r d
en

 K
ol

on
ia

lis
m

us
, B

er
lin

 2
01

7,
 S

. 3
9.

   


4
4

 
N

ne
am

ek
a,

 O
bi

om
a:

 
„B

od
ie

s 
th

at
 d

on
’t 

m
at

te
r“

, 
in

: 
E

gg
er

s, 
M

au
re

en
 M

ai
sh

a 
u.

 a
. 

(H
g.

):
 M

yt
he

n,
 M

as
ke

n 
un

d 
S

ub
je

kt
e.

 K
ri

ti
sc

he
 W

ei
ßs

ei
ns

fo
rs

ch
un

g 
in

 D
eu

ts
ch

la
nd

, 
M

ün
st

er
 2

00
5,

 S
. 

90
–1

04
, 

hi
er

: 
S

. 
96

.  


4
5

 
V

gl
. W

en
dt

, 
S

im
on

: 
„G

ew
al

t 
un

d 
S

ch
w

ar
ze

 M
än

nl
ic

hk
ei

t 
in

 d
er

 B
la

ck
 P

ow
-

er
-B

ew
eg

un
g“

, 
in

: 
M

ar
ts

ch
uk

at
, 

Jü
rg

en
 /

 S
tie

gl
itz

, 
O

la
f 

(H
g.

):
 V

ät
er

, 
S

ol
da

te
n,

 L
ie

bh
ab

er
. 

M
än

ne
r 

un
d 

M
än

nl
ic

hk
ei

te
n 

in
 d

er
 G

es
ch

ic
ht

e 
N

or
da

m
er

ik
as

. E
in

 R
ea

de
r,

 B
ie

le
fe

ld
 2

00
7,

 S
. 

35
5–

36
9,

 h
ie

r: 
S

. 3
60

.   




https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Die im Kontext von Rassismus, Segregation und Lynching in 
den USA durchgesetzten Körperpolitiken basierten auf einer 
paranoiden Vorstellung von weißen Machthabenden,45 wobei 
die imaginären Anteile und die realen Gewaltexzesse 
systematisch geleugnet wurden.46 

Niangouna arbeitet in seinem Stück mit dieser 
Verbindungslinie zwischen Projektion, Bedrohung, Angst, 
Tabuisierung und einer rassistisch motivierten Begehrensstruktur. 
Dabei deutet er das von weißen Männern imaginierte 
Bedrohungsszenario zugleich als Begehrensszenario weißer 
Frauen gegenüber männlichen Schwarzen Körpern, die 
im öffentlichen Raum als athletische und kraftvolle Körper 
fetischisiert wurden und werden: 

(spielt): Zwei rohe Naturgewalten. Etwas Mächtiges, das 
euch erregt. Meine Damen, aber dumm und tierisch, wie 
die Gewalt. Das löst Organisches bei euch aus, euer Puls 
schlägt schneller […]. Euer Bauch zieht sich zusammen, 
euer Unterleib verknotet sich, ihr spürt, dass ihr 
gleich einen Orgasmus bekommt. Das ist ziemlich exotisch. 
[…] Und genau das weiß das weiße Denken der 
amerikanischen Rechten über den Schwarzen. Es kennt 
nichts anderes als diese Kraft, die es sich als große Gefahr 
vorstellt, die man um jeden Preis aus der Welt schaffen 
muss. […] Diese Gefahr, die die Weißen in ihrer Angst 
dazu trieb, die Sitzplätze in Bussen, in Restaurants, in 
Kirchen, in Theatersälen aufzuteilen: in eine weiße und 
eine schwarze Seite. […] Und genau diese berühmte 
Aufregung trieb die weißen Frauen in die Bronx. 
Hysterisch rannten sie umher, stürzten sich auf die ersten 
dahergelaufenen schwarzen Brustmuskeln, brachen 
auf filetierten Bizepsen in Schweiß aus, leckten diese 
Brustmuskeln auch noch ab, zerkratzten dabei George 
Foreman den fetten Rücken, schlugen ihre Weiße-
Frauen-Zähne in das robuste Fleisch seiner Schultern 
und befummelten vor allem sein Bastardgeschlecht […]. 
(Niangouna 2016, Szene II, S. 45f.)

Niangouna entlarvt das rassistische Phantasma über den / die 
Schwarzen als eine Wissensordnung in Form epistemologischer 
Gewalt und verbindet es mit der geschaffenen sozialen  
Ordnung in Form von Segregation und mit der psychologischen 
Begleiterscheinung einer Bedrohungs- sowie Begehrensstruktur. 

Sichtbar wird an diesem Ausschnitt die 
Auseinandersetzung mit vergeschlechtlichter und sexualisierter 
Körperlichkeit; dafür steht die Aufzählung von „Puls“, 
„Bauch“, „Unterleib“, „Orgasmus“, „Brustmuskeln“, 
„Schweiß“, „Weiße-Frauen-Zähnen“, „Fleisch“, „Schultern“ 
und „Geschlecht“. In dieser Figurenrede Alis macht  
Niangouna deutlich, dass der männliche Schwarze Körper  
Schauplatz rassistischer weißer Fantasien ist und  
sowohl die körperpolitisch imaginierte Gefahr als auch das  
damit in Verbindung stehende Begehren wesentliche  
Elemente rassistischer Konstruktionen sind. Er verbindet die 
Begehrensstruktur direkt mit der Angststruktur: „In der Tat 
handelt es sich bei Dämonisierung und Exotisierung um zwei 
sich bedingende Seiten desselben Konstruktionsprozesses.“474

6
 

Z
ur

 L
eu

gn
un

g 
al

s A
bw

eh
rs

tr
at

eg
ie

 s
ie

he
: K

ilo
m

ba
 2

00
5 

(w
ie

 A
nm

. 3
2)

, S
. 8

0.
   


4

7 
A

rn
dt

, S
us

an
: „

R
as

si
sm

us
“,

 in
: d

ie
s. 

/ 
O

fu
at

ey
-A

la
za

rd
, N

ad
ja

 (
H

g.
):

 W
ie

 R
as

si
sm

us
 a

us
 W

ör
te

rn
 s

pr
ic

ht
. (

K
)E

rb
en

 d
es

 K
ol

on
ia

lis
m

us
 im

 W
is

se
ns

ar
ch

iv
 d

eu
ts

ch
er

 S
pr

ac
he

. 
E

in
 k

ri
ti

sc
he

s 
N

ac
hs

ch
la

ge
w

er
k,

 M
ün

st
er

 2
01

1,
 S

. 3
7–

43
, h

ie
r: 

S
. 4

1.
 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4
8

 
N

ia
ng

ou
na

 2
01

6 
(w

ie
 A

nm
. 9

),
 S

. 5
1.

K
öp

pe
n

Im Anschluss folgt eine lange Auflistung von rassistischen 
Stereotypen, die alle das N.-Wort beinhalten, was erneut eine  
komplexe Ideologiestruktur kenntlich macht, die zur Absicherung  
von Herrschaftsansprüchen unterschiedlichste Imaginationen  
und Projektionen auf den Schwarzen Körper vornimmt. 

Unvermittelt endet das Stück mit der Wiederholung 
eines kurzen Dialogfragments aus Szene I: „Kommst du? Ja, ich 
komme.“48 Ich lese dies als Aufruf zu einer solidarischen 
Gemeinschaftsbildung für einen gemeinsamen Aufbruch in eine 
unbestimmte Zukunft. Wer hier mit wem spricht, bleibt offen. 

Fazit 

In ästhetischer Hinsicht wird in Niangounas Theatertext besonders 
das Prinzip des Selbstschreibens und der Subjektwerdung –  
die Selbsterschaffung durch Schreiben und Sprechen – postuliert. 
Dabei handelt es sich um eine widerständige Erhebung mittels 
kritischer Artikulation, die eine Resonanz gegenüber eurozentrischen 
Weltbildern erzeugt. Ebenso arbeitet Niangouna mit intertextuellen 
Bezügen zu dekolonialen Theoretiker_innen, wobei insbesondere 
Ähnlichkeiten zu Césaire und Fanon nachweisbar sind, aber auch 
theoretische Bezüge zu Mbembe, Hall, Gilroy, West, Kilomba 
etc. deutlich hervortreten.
Niangouna arbeitet mit unterschiedlichen ästhetischen Strategien. 
Er lässt permanent die Raum- und Zeitebenen zwischen 
unterschiedlichen historischen Settings in den USA, Afrika und 
Europa changieren, was symbolisch den transatlantischen 
Sklavenhandel spiegelt und mit dem Resonanzraum des Black 
Atlantic von Gilroy korrespondiert. Außerdem operiert Niangouna  
auf dramaturgischer Ebene mit Fragmentierung und Montage,  
was Mbembes Konzept Schwarzer Geschichtsschreibung entspricht. 
Jedoch arbeitet er ebenso mit Elementen des epischen Theaters  
wie ‚Spiel-im-Spiel‘, Distanzierung oder ‚metadramatische‘ Reflexion 
über das Theater – was einem Prinzip des strategischen linking 
zu Brechts Theaterästhetik entspricht.

Niangouna lässt seine Figuren das N.-Wort verwenden – als 
Markierung von extremen Herrschaftsverhältnissen – und nutzt den 
Begriff als Zitation rassistischer Beschimpfung, als Beweisführung  
und als Spiegelung anhaltender Gewaltverhältnisse. Seine ästhetische 
Strategie des naming als Form der Erinnerungspolitik ist verbunden 
mit dem Aufzeigen von Genealogien und der Positionierung innerhalb 
eines komplexen Feldes Schwarzer Geschichte. Die Strategie  
des splitting der Figurenrede mittels Integration verschiedener 
Sprecherpositionen kann als ästhetisches Verfahren der Polyphonie 
und Dissoziation gedeutet werden. Dieses Verfahren korrespondiert 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit einem stetigen Wechsel der Anreden an ein imaginiertes  
Publikum, bei dem unterschiedliche identitätspolitische Zuschreibungen  
ins Spiel gebracht werden.

Erst die Analyse der textuellen und theaterästhetischen Strategien kann 
die Spezifika dekolonialer Ansätze im Sprechtheater detaillierter bestimmen. 
Das ist wichtig, um nicht der Annahme zu unterliegen, dass komplexe 
dekoloniale Verschiebungen entweder nur auf thematischer Ebene stattfinden 
oder aber mittels einzelner Schlagworte (wie ‚delinking‘) zu fassen seien. 
Vielmehr werden künstlerische und produktionsästhetische Entscheidungen 
getroffen, die letztlich spezifische dekoloniale Ästhetiken – wie eine Ästhetik des 
Aufruhrs – hervorbringen. Dabei wird durchaus auf sehr unterschiedliche 
kunstdiskursive und theaterästhetische Tradierungen rekurriert.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:38:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

