uaddoyy 140
SIYNYNY SIP YUIYISY §/0 49102Y | il UdLSaIDALS 9DIU0J0A(]

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4!


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4!

78


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Hall,

. ders.: Ideologie, Identitit, Reprisentation. Ausgewéhlte Schriften 4, Hamburg 2004, S. 108—166;

5 Théresine, Amélie: Le Théatre de Dieudonné Niangouna. Corps en scéne et en parole, Paris 2013, S. 32.

6 Vgl Theresine 2013 (wie Anm. 5), S. 27, 55.

s Entretien avec Dieudonné Nian-

3
gouna“ (Interview von Fean-Frangois Perrier), in: Niangouna, Dieudonné: Shéda, Programmbheft zur Auffiihrung des Stiicks im Fuli 2013

(113
>

Vgl. Mignolo, Walter: Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Kolonialitit und Grammatik der Dekolonialitit,
2 hooks, bell: Sehnsucht und Widerstand, Berlin 1996, S. 130.

auf dem 67. Festival d’Avignon, Download-Link auf hitps://lwww.festival-avignon.com/frispectacles/2013/sheda (5.5.2020).

Stuart: ,,Das Spektakel des ,Anderen

Wien/Berlin 2012, S. 53.
hier: S. 165.

1

Gegenwirtige dekoloniale Ansétze stehen in einer
Tradition politischer Widerstandspraktiken gegen
kolonialrassistische Gewaltverhiltnisse und sind Teil
eines historisch gewachsenen, komplexen Diskurs- und
Kunstfeldes. Das breite Spektrum von dekolonialen
Asthetiken und Praktiken ldsst sich im Theater nicht
allein mit dem vielfach zitierten Prinzip des delinking?
erfassen; vielmehr handelt es sich um ein strategisches
linking und strategisches delinking — ein Aufruhr,
der Trennungen sowie Beziige herstellt. So hat
beispielsweise bell hooks darauf verwiesen, dass eine
kiinstlerisch-kulturelle Dekolonisierung nicht nur
durch Loslosung erreicht werden konne:

Schwarze Kinstlerinnen und Kinstler, die in ihrer
Arbeit eine Befreiungspolitik verkérpert und
reflektiert sehen wollen, wissen, daf3 ein wichtiger
Teil jedes Dekolonisierungsprozesses das kritische
Eingreifen und das Infragestellen bestehender
repressiver, beherrschender Strukturen ist. [...]
Wir kénnen uns nicht an einem durch Freiheit
und kritisches Handeln gekennzeichneten Dialog
beteiligen, wenn wir alle schopferische Arbeit
ablehnen, die aus weiflen westlichen Traditionen
entsprungen ist.2

Das korrespondiert mit einer Aussage des kongo-
lesischen Theatermachers Dieudonné Niangouna,
dessen kiinstlerisch-dsthetische Bezugspunkte sehr
unterschiedlich sind: ,,De nombreux auteurs m’ont

en effet faconné en tant qu’écrivain: Sony Labou Tansi,
Aimé Césaire, Bernard-Marie Koltes, Kossi Efoui,
Sarah Kane, Heiner Miiller, Shakespeare et Brecht. Ce
sont vraiment des maitres pour moi, depuis toujours.“3

Etliche zeitgendssische afrikanische und afro-
diasporische Bithnenautor_innen bringen derzeit mit
ihren dsthetischen dekolonialen Verfahren — so meine
zentrale These — eine Asthetik des Aufruhrs hervor.
Diese ldsst sich in Theatertexten von Niangouna, Marie
N’Diaye, Aristide Tarnagda, Hakim Bah, Julien Bissila,
Marie-Louise Mumbu und anderen identifizieren.
Die von ihnen durch spezifische dsthetische Strategien
vorgenommene Perspektivierung entspricht einem
widerstdandigen Aufruhr, bei dem kolonialrassistische
Gewaltverhiltnisse angeprangert werden und ein
»rassisiertes Reprisentationsregime zu demontieren
und zu untergraben® versucht wird.4 .

Zu den Kinstler_innen, die derzeit eine Astherik
des Aufruhrs produzieren, gehort als wohl bekanntester
Vertreter Dieudonné Niangouna. Er gilt als einer der
aktivsten und einflussreichsten zeitgendssischen
Theatermacher_innen des frankophonen Afrikas, die
derzeit kiinstlerisch-dsthetisch sowie kulturpolitisch
um dekoloniale Verschiebungen ringen. Er ist Teil eines
Kunstfelds (champ dramatiques), das fiir ein neues
Theater, radikale Asthetiken und artikulierte Kritik
mittels Textualitét eintritt.® Kulturpolitisch finden diese

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.

ene

I3

’Appelle

9 Niangouna, Dieudonne:

wm: Rabih, Leyla-Claire | Weigand, Frank (Hg.): Sc

10 M’Appelle Mohamed Ali, Atep:/[www. tdb-cdn. com/sites/default/files/

<«
b

L pdf (27.8.2019).

le_mohamed_ali

8 Vgl Bloch, Natalie: Legitimierte Gewalt. Zum Verhéltnis von Sprache und

Gewalt in Theatertexten von Elfride Jelinek und Neil LaBute, Bielefeld 2011, S. 18.

mappel

Mohamed Ali, Besangon 2014; dt. Fassung: ,,Nennt mich Muhammad Ali
-en-mai/ TEM18/DS/13_-

Neue franzdsische Theaterstiicke, Berlin 2016, S. 17-51.

7 Vgl Théresine 2013 (wie Anm. 5), S.21-23.

upload/theatre

Bestrebungen ihren Ausdruck in der selbstorganisierten
Griindung von Festivals in afrikanischen Grofistidten wie
Mantsina sur Scéne (Brazzaville), Les Récreatrales
(Ouagadougou), das Festival International de Théatre du
Bénin (Cotonou), der Marché des Arts et du Spectacle
Africain (Abidjan), das Festival des Réalités (Bamako) oder
das Festival de Théatre d’Afrique de I’Ouest (Dakar).? Diese
Festivals dienen als Arbeitsnetzwerke, Produktionsstitten
und Reflexionsorte zeitgendssischer afrikanischer und
afro-diasporischer Theatermacher_innen. Diese von ihnen
aufgebauten Strukturen ermaoglichen es, ihre Stiicke vor
Ort zu inszenieren und auf dem afrikanischen Kontinent
mittels ausgedehnter Tourneen aufzufithren. Zugleich
allerdings speisen die Kiinstler_innen ihre Theatertexte
in den europdischen Stiickemarkt ein — durch die
Veroffentlichung und Bekanntmachung in Verlagen wie
Les Editions Lansman, Les Solitaires Intempestifs,

bei Radio France International oder durch Auffithrungen
beim Festival International des Francophonies en
Limousin oder dem Festival d’Avignon.

Meine Analyse geht vom konkreten Theatertext aus
und zielt darauf ab, textuelle und theaterédsthetische
Strategien des Dekolonialen zu identifizieren, die eine
Asthetik des Aufruhrs erzeugen. Ein dsthetischer Diskurs
kann neben seinen Inhalten durch die szenische,
dramaturgische, textuelle und rhythmische Gestaltung
Artikulationen und Perspektivierungen vornehmen.8
Die dsthetischen und stilistischen Mittel der Theatertexte
— nicht ihrer Inszenierungen — stehen in dieser Analyse
im Vordergrund.

Asthetik des Aufruhrs bei Dieudonné Niangouna

Im Folgenden werde ich die Astherik des Aufruhrs
exemplarisch an dem von Niangouna 2013 verfassten
Theatertext M’appelle Mohamed Al in der deutschen
Ubersetzung unter dem Titel Nennt mich Muammad Ali
explorieren. Bestehend aus zwei Szenen ist das Stiick
Mappelle Mohamed Ali im renommierten, auf
zeitgendssische Dramatik spezialisierten franzdsischen
Verlag Les Solitaires Intempestifs 2014 verodffentlicht,®
vom burkinischen Regisseur Jean-Baptise Hamado
Tiemtoré in Brissel inszeniert und in Burkina Faso, der
Demokratischen Republik Kongo, Kongo-Brazzaville,
Kamerun, Mali, T'schad, Gabun, Guinea, Ruanda, Togo,
Djibouti, Madagaskar, Marokko, Frankreich, Deutschland
etc. aufgefiihrt worden.10

Niangounas Theatertext Nennt mich Muhammad Al
setzt sich thematisch vor allem mit den kdrperpolitischen
und sprachpolitischen Dimensionen kolonialrassistischer
Ideologie auseinander und gestaltet dabei den aktiv
kimpfenden ménnlichen Schwarzen Korper, der sich aus
den ihn erniedrigenden Verhiltnissen befreit, als Leitmotiv
seines Stiicks. Dieser positionierte und markierte Korper
ruft historische Kontexte, Erinnerungen und kollektiv
erlebte Erfahrungen von Versklavung, Uberfahrten,

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

80


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13  Griffin, Ada

n: Wallace, Michele | Dent, Gina (Hg.) : Black Popular Culture,

14 Mbembe, Achille: Ausgang aus der langen Nacht. Versuch tiber ein entkolonisiertes Afrika,

(13
3

hutps: /lwissenderkuenste. de/texte/ausgabe8/aesthetik-des-aufruhrs-dekoloniale-verschiebungen-im-zeitgenoessischen-theater/

Vgl. Koppen, Grit: ,,Asthetik des Aufruhrs: Dekoloniale Verschiebungen im zeitgenissischen Theater, in: wissenderkuenste.de, Nr.
12 Gulroy, Paul: The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness, London 1993, S. 4.

Gay: ,,Seizing the Moving Image: Reflections of a Black Independent Producer

Seattle 1992, S. 228-233, hier: S. 229.

Ne)

N

N

ov v
-

S )

NN ~

S S

N N

% 2R3

el Q

Plantagenwirtschaft, Boxkdmpfen und Widerstand auf.
Der Theatertext handelt von einem afrikanischen
Schauspieler, der versucht, auf der Bithne den
afroamerikanischen Spitzensportler Muhammad Ali
zu spielen, dabei jedoch immer wieder aus seiner

Rolle féllt. Das, was ich in diesem konkreten Fall als
Astherik des Aufruhrs bezeichne, meint eine widerstiandige
Erhebung mittels Sprechtheater gegen rassistische
kérperpolitische und sprachliche Zurichtungen. Im
weiteren Sinne entsteht diese Asthetik mittels einer
radikalen Perspektivierung durch die Reflexion von
geopolitisch spezifischen Realitdten, Machtverteilungen
und damit einhergehenden Gewaltverhiltnissen sowie
durch eine 6ffentliche Anklage, die sowohl die koloniale
Situation mit einem Aufschrei erinnert und scharf
kritisiert als auch die postkoloniale Situation als Folge
kolonialer Gewaltherrschaft gidnzlich in Frage stellt.11
Dabei zeichnet sich Niangounas Stiick besonders durch
einen enorm dichten Subtext aus, der seine Komplexitit
aus einer Vielzahl historischer und diskursiver
Referenzpunkte bezieht.

Niangouna stellt rassistische Gewaltexzesse ins
Zentrum und mobilisiert Schwarze Wissens- und
Erfahrungsrdume um eine geteilte Geschichte der
koérperpolitischen und sprachlichen Zurichtung.
Denn mit seinem bewussten Changieren von Zeit- und
Raumebenen zwischen den 1960er Jahren in den
USA und der Gegenwart in Afrika sowie Europa nimmt
Niangouna Bezug auf Paul Gilroys ,,rhizomorphic,
fractal structure of the transcultural, international
formation® des Black Atlantic'2 und verweist mit seinem
Stiick auf den umfassenden Resonanzraum gegeniiber
kolonialrassistischer Ideologie. Diese wird von Ada
Gay Griffin als Erfahrung des Terrors beschrieben:

» L he fundamental aspects of Black cultural production
and Black culture itself are underlined by a certain
terror that is constantly in our consciousness.“?3 Dabei
zeigt Niangouna eine Verbindung zwischen Rassismus,
Korperpolitik, Mannlichkeit und Trauma auf. Das, was
Achille Mbembe als ,,écriture de soi, also Selbstschreiben®
bezeichnet,1 und die dezidierte Artikulation seines
politischen Dissenses werden dabei zu einer Erhebung,
Auflehnung und Abrechnung im Theater. Niangounas
Figuren reflektieren kritisch die Folgen
kolonialrassistischer Ideologie, die sich in der sozialen
Ordnung der Segregation, in rassistischer Sprachpolitik
und ebenso in der psychologischen Konsequenz
zwischen Bedrohungsszenario und Begehrensstruktur
zeigen. Und sie treten in offenen Widerstand dazu.

Dramaturgisches Prinzip

Im Wesentlichen arbeitet Niangouna in seinem Stiick mit
zwei Figurenreden: der des ,Schauspielers‘ und jener des
,Muhammad Ali‘. In den Regieanweisungen differenziert
er dementsprechend zwischen ,,spielt” (Figurenrede

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ali) und ,,unterbricht sein Spiel“ (Figurenrede Schauspieler).
Dieser Wechsel ist das wesentliche dramaturgische Prinzip
des Stiicks. Er erfolgt insgesamt 38 Mal, wodurch eine
raumzeitliche Handlungskontinuitét systematisch unterlaufen
wird, das Handlungsgeschehen wird fragmentiert. Mbembe
hat darauf hingewiesen, dass Schwarze Geschichte zu
thematisieren ,auf der Grundlage von Fragmenten schreiben®
bedeutet.15 Zugleich montiert Niangouna auf diese Weise
verschiedene Zeiten und Riume miteinander. So konstruiert er
bewusst keine zusammenhéngende Fabel, sondern verschrinkt
mittels Fragmentierung und Montage mehrere Diskurs- und
Reflexionsstriange. Dabei verwebt er verschiedene historische
Kontexte wie den Sklavenhandel, den franzdsischen Code
noir, den Boxsport im 19. und 20. Jahrhundert, das politische
Klima der USA in den 1960er Jahren und den Kontext eines
afrikanischen Schauspielers im Europa der Gegenwart
thematisch miteinander.16 Das durchgehende Changieren
von Zeiten und Rdumen ist ein dsthetisches Verfahren,

das der nigerianische Theaterwissenschaftler Osita Okagbue
in etlichen afrikanischen und karibischen Theatertexten
identifiziert und auf ein Verstdndnis eines ,,universe in
perpetual flux“ von koexistierenden Zeiten und Existenzen
zurickgefiihrt hat:17

19 Vgl

17 Okagbue,

18 Okagbue 2009 (wieAnm.17),S. 152.

[...] the main structural features of African and African-
Caribbean plays which exhibit a tendency to begin in the
present, wander off into the past, stray occasionally into
the future, but always doubling back to the present at
critical moments and then taking off once more. [...] This
structure enables the playwrights to effectively show

the contiguity of the different time schemes and realms of
existence which underpins the African cosmological
system.!®

16 Vgl Niangouna 2016 (wie Anm. 9), S. 46.

Dabei ist jedoch auffillig, dass Niangouna die Rdume USA,
Afrika und Europa miteinander verschrinkt, was zugleich
symbolisch den Raum des transatlantischen Sklavenhandels
umfasst. Und Niangouna verschriankt das Theater und den
Boxring als Schauplitze eines Kampfes, der von Schwarzen
gegen 0konomische, politische, gesellschaftliche, episte-
mologische und repriasentationspolitische Gewaltverhiltnisse
gefiihrt werden muss(te).12

Niangouna arbeitet auf3er mit den Rollenwechseln zwischen
»Schauspieler’ und ,Muhammad Ali‘ bei der Figurenrede Alis
auflerdem mit dem Prinzip des splitting, bei dem er weitere
Stimmen subsumiert, die unvermittelt einsetzen, teils auch
kommentiert, dekonstruiert oder ad absurdum gefiihrt werden.
So integriert er in Alis Figurenrede z. B. die Sprecherpositionen
eines paranoiden, rassistischen Journalisten, der Muhammad
Ali wihrend des Prozesses befragt, oder eines FBI-Agenten, der
ihn Uber die Titelaberkennung auf seinem Karrierehdhepunkt
informiert, oder eines alten Freundes, der ihm plotzlich einen
rassistischen Witz erzdhlt. Durch Verfahren des Polyphonen
und Dissoziativen wird zugleich eine Zeugenschaft der erlebten
Sprachgewalt vorgenommen.

Niangouna nutzt auch das Mittel der direkten Ansprache
ans Publikum. Dabei ist die Anrede im Text so angelegt, dass das

Osita: Culture and Identity in Africa and CaribbeanTheatre, London 2009, S. 152.

15 Mbembe, Achille: Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin 2016, S. 64.
Niangouna 2016 (wie Anm. 9), S. 42f.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope



https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21 Vgl SchifSler 2017
23 Der Begriff Middle

. Encyclopaedia Britannica, Aztps://www.

({3
b

24 Vgl Gilroy 1993 (wie Anm. 12).

22 Niangouna 2016 (wie Anm. 9), Szene I, S. 18.
Passage bezeichnet die Deportation Versklavter wihrend des transatlantischen Sklavenhandels: ,,the forced voyage of

enslaved Africans across the Atlantic Ocean [...]. It was one leg of the triangular trade route that took goods (such as
knives, guns, ammunition, cotton cloth, tools, and brass dishes) from Europe to Africa, Africans to work as slaves in the

Americas and West Indies, and items, mostly raw materials, produced on the plantations [...] back to Europe. “ The

20 SchifSler, Franziska: Einfiihrung in die Dramenanalyse, Stutzgart 2017, S. 36.

(wie Anm. 20), S. 70f.
Editors of Encyclopaedia Britannica: ,,Middle Passage. Slave Trade

britannica. com/topic/Middle-Passage-slave-trade (26.6.2019).

Publikum abwechselnd mit ,,ihr* oder mit ,,wir®
adressiert wird. Zudem fillt auf, dass auch

die Sprecherposition als Identitdts-Markierung mit
unterschiedlichen Personalpronomen arbeitet

und in kiirzester Zeit vom ,.er“ zum ,,wir“ zum ,,ich®
oder zum ,,du“ wechselt.

Die Form seines Stiicks weist teils Elemente
des epischen Theaters auf. Zunéchst ist eine
»Spiel-im-Spiel-Situation“20 angelegt, bei der der
reale Schauspieler auf der Bithne die Figur
eines Schauspielers verkdrpern soll, der wiederum
versucht Muhammad Ali zu spielen — und daran
scheitert. Weiter wird dieses Bithnengeschehen,
das der Rolle Muhammad Ali zuzuordnen
ist, durch die Figur des Schauspielers systematisch
unterbrochen, reflektiert oder kommentiert;
daran lédsst sich das dsthetische Verfahren
der Distanzierung erkennen. Schlie3lich sind
metadramatische Elemente2? enthalten, wenn die
Figur des Schauspielers das Theater selbst
thematisiert und reflektiert, wobei jeder mogliche
Illusionismus immer wieder systematisch
gebrochen wird.

Da es sich bei dem Stiick Nennt mich
Muhammad Ali um einen figurenzentrierten
Dramentext handelt, bei dem die Reflexionen und
die politisch-historischen Artikulationen der
Charaktere die Inhaltsebene bestimmen, werde ich
im Folgenden die zwei Figuren separat analysieren,
um mich so ihren Positionen, Referenzpunkten
und den von ihnen aufgerufenen Kontexten
besser ndhern zu kénnen.

Der widerstandige Schauspieler

Das Stiick beginnt mit einer kurzen Szene, in der
ein Schauspieler in seiner Garderobe spricht.
Dieser ist als afrikanisch charakterisiert und bleibt
ohne Namen. Er ruft das Publikum auf, genau
hinzusehen und wahrzunehmen: ,,Sieh. Wie die
salzige Flut in deinem Blick angestiegen ist“.22
Damit nimmt Niangouna bereits am Anfang zwei
Setzungen vor: Die salzige Flut lasst sich als
Metapher fiir das Meerwasser lesen und
ruft Assoziationen zur Middle Passage?3,
zum Black Atlantic24 und zur Erfahrung
der Diaspora auf. In Verbindung mit
dem Blick werden diese Erfahrungen
jedoch zuriick an den Korper, konkret
an das Auge gebunden und lassen sich
als eine Resonanz in Form von Trinen —
aus Trauer und/oder Wut — deuten.
Anschlieflend werden die Reaktionen des
Korpers als nervos und ungehalten
beschrieben, wenn der Schauspieler —
wie zu sich selbst — sagt:

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Vgl Diawara, Manthia: ,,Afro-Kitsch “, in: Wallace,

Michele | Dent, Gina (Hg.): Black Popular Culture, Seattle 1992, S. 285-291, hier: S. 288.

25 Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a. M. 1981, S. 43.

Deine Glieder haben das Warten so satt, dass sie zappeln,
stammeln, vor sich hin zucken und sich ruckartig
zusammenziehen. (Niangouna 2016, Szene I, S. 18)

Das Motiv des aktiven Korpers, der sich aus den ihn
begrenzenden Verhiltnissen befreit, ist ein Leitmotiv des
Stiicks Nennt mich Muhammad Ali. Es steht diskursiv

in enger Verbindung zu Frantz Fanons Analyse der Traume
von Kolonisierten, die er folgendermaflen beschrieb:

Als erstes lernt der Eingeborene, auf seinem Platz zu bleiben,
die Grenzen nicht zu Uberschreiten. Deshalb sind die
Traume des Eingeborenen Muskeltrdume, Aktionstrdume,
aggressive Traume. Ich trdume, daf} ich springe, daf ich
schwimme, daf ich renne, daf3 ich klettere. Ich trdume, daf
ich vor Lachen berste, dafy ich den Fluf} iiberspringe,

daf} ich von Autorudeln verfolgt werde, die mich niemals
einholen. Wihrend der Kolonisation hért der Kolonisierte
nicht auf, sich zwischen neun Uhr abends und sechs Uhr
frih zu befreien.25

Niangounas Stick wiederum greift die Befreiung durch
Muskel- und Aktionstrdume auf, nimmt jedoch eine
Verschiebung vom Kontext der Kolonisation in Afrika zum
Kontext des Rassismus in den USA vor. Dabei wirkt der

Boxer Muhammad Ali als ein Symbol der erkimpften Befreiung
durch die eigene Korperkraft — ein Symbol mit globaler
Ausstrahlungskraft. Der malische Kulturtheoretiker Manthia
Diawara hat darauf hingewiesen, dass afroamerikanische
Sportler_innen, Musiker_innen und Aktivist_innen in den 1960er
und 1970er Jahren zu zentralen Identifikationsfiguren der
Jugend- und Gegenkulturen im frankophonen Afrika wurden.26
Dabei spielte Muhammad Ali eine besondere Rolle, weil er

als Schwarzer Boxweltmeister im Schwergewicht sich 6ffentlich
gegen das rassistische System der USA auflehnte und

seinen Korper dem militdrischen Zugriff dieses Staates entzog,
die Konsequenzen seines Widerstands — Aberkennung des
Weltmeistertitels, Berufsverbot, Haftstrafe etc. — in Kauf nahm
und den als ,,Rumble in the Jungle® berithmt gewordenen
Kampf Jahre spater in Kinshasa zum sportlichen sowie medialen
Groflereignis auf dem afrikanischen Kontinent werden lief3.

In der ersten Szene wird also das Thema der an den Kdérper
gebundenen rassistischen Erfahrung sowie des Widerstands
dagegen auf das Prinzip der Miannlichkeit fokussiert. Noch in
der Garderobe erinnert sich der Schauspieler daran, wie
seine Mutter ihn frither ermahnte:

Mein Junge. Du musst erwachsen werden. Du musst ein Mann
werden. [...] Vergiss nie, wo du herkommst. Von dort, jenseits
des weiten Meeres. [...] Mein Junge, ich wiinsche dir das einzige,
was du sein kannst: jemand, der um jeden Preis darum kidmpft,
ein Mensch zu werden. (Niangouna 2016, Szene I, S. 18f)

Damit greift Niangouna die von Fanon analysierte koloniale
Logik auf, die auf Entmenschlichung setzte. Er artikuliert in
diesem Fragment des Erinnerungsberichts den Kampf gegen diese
Entmenschlichung als eine Notwendigkeit. Fanon schreibt in

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

84


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

31 Kilomba beschreibt diesen Ansatz

wie folgt: ,, Wiihrend ich schreibe, werde ich ein Subjekt. Weil ich meine Realitdt definiere, meine Geschichte nenne, meine Identitdr selbst bestimme,

meine Namen selbst determiniere. © Kilomba 2004 (wie Anm. 30), S. 181.

29 Mbembe 2016 (wie Anm. 14), S. 76.

28 Hall 2004 (wie Anm. 4), S. 165.
30 Kilomba, Grada: ,,Don’t you call me Neger! Das N.-Wort, Trauma und Rassismus “, in: Antidiskriminierungsbiiro Koln & Cyber Nomads

(Hg.): TheBlackBook. Deutschlands Hautungen, Frankfurt a. M. 2004, S. 173—182, hier: S. 181.

27 Fanon 1981 (wie Anm. 25), S. 35f.

Die Verdammten dieser Erde: ,,Manchmal geht dieser
Manichéismus bis ans Ende seiner Logik
und entmenschlicht den Kolonisierten. Genaugenommen,
er vertiert ithn.“27 Niangouna verlinkt allerdings in
der Figurenrede des Schauspielers das ,,Mensch-Werden“
mit dem Appell der Mutter, ein Mann zu werden.
Die Suche des Jungen nach einem Identifikationsmodell
und das Ringen des Schauspielers um die Verkérperung
seiner Rolle sind zugleich mit einer Befragung
von Miénnlichkeitsbildern verbunden. Dabei treten zwei
unterschiedliche Ménnlichkeitsbilder in Widerspruch
zueinander: die rassistische Konstruktion Schwarzer
Minnlichkeit und die Idealisierung Schwarzer
Mainnlichkeit durch den Bezug auf Muhammad Ali. Ali
verkorpert — durch seine Haltung zum Vietnamkrieg, sein
black-atlantisches Bewusstsein, sein O0ffentliches Auftreten in
Kinshasa und seine Strategie im ,,Rumble in the Jungle“
— innere Stidrke, Widerstandskraft, Beweglichkeit,
Schnelligkeit, Redegewandtheit, taktisches Geschick und
Integritit. Seine Mobilisierung simtlicher Krifte in
physischer, rhetorischer und politisch argumentativer
Hinsicht machte ihn zur Inspirationsquelle sowie
zu einer Ikone der Black-Power-Bewegung und medial
erzeugter Ménnlichkeit (die jedoch von rassistischer
Blick- und Zuschreibungsmacht durchdrungen bleibt).
Wihrend der Schauspieler nun in seiner Garderobe
sitzt und sich auf seine — diese — Rolle vorbereitet, erinnert
er sich an den Aufruf seiner Mutter, jeden Tag zu
kimpfen. Diese Erinnerung bringt ihn zu der Einsicht:

(unterbricht sein Spiel): Wie lange habe ich
gebraucht, um so weit zu kommen. Endlich
ein richtiger Kampf. Ein fairer Kampf. Ich habe
eine Biihne fiir mich ganz allein. (Niangouna
2016, Szene I, S. 19)

Damit erklart er die Bithne zur politischen Arena seines
Widerstands; durch den Begriff des Kdmpfens wird eine
Analogie zum Boxring etabliert. Da es sich bei seinem
zu spielenden Stiick um Sprechtheater handelt, ist der
wesentliche Unterschied zum Boxring der, dass neben
dem Korper auch die Sprache als wirksames Mittel auf
der Biihne eingesetzt wird. Und mit Stuart Hall lie3e sich
argumentieren: ,,Damit wird das Feld eroftnet fiir ,Politiken
der Reprisentation’, fiir einen Kampf um Bedeutung,
der andauert und nicht beendet ist.“28

Dies ist als dekoloniale Strategie auf Ebene der
Figurenrede des Schauspielers, aber auch auf produktions-
dsthetischer Ebene zu erkennen, die mit Mbembe
als ,,écriture de sot, also Selbstschreiben“,22 und mit
Grada Kilomba als Prozess der ,,Subjektwerdung®3©
zu fassen ist. Diese Subjektwerdung hingt wesentlich mit
der Handlungsmacht in Form von gesprochener und
geschriebener Sprache als Selbstartikulation zusammen.31
Das korrespondiert mit den Aussagen des Schauspielers,
dass er aus einer Notwendigkeit heraus Theater machen
muisse:

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Kilomba, Grada: ,,No Mask “, in: Eggers, Maureen Maisha u. a. (Hg.) : Mythen, Masken
und Subjekte. Kritische Wei3seinsforschung in Deutschland, Miinster 2005, S. 80-89, hier:

S. 80f.

(unterbricht sein Spiel): Denkt ihr, ich mache zum Spaf3
Theater? (Niangouna 2016, Szene I, S. 36)

Die Artikulation auf der Biihne ist hier als ein Aufbegehren
gegen eine verordnete Sprachlosigkeit zu verstehen, die
historisch erzwungen wurde. Kilomba hat darauf hingewiesen:

Within colonialism the mouth becomes the organ of
oppression par excellence [...]. [...] There is an apprehensive
fantasy that if the colonial subject speaks, the

colonizer will have to listen. It would be forced into an
uncomfortable confrontation with other truths.

Truths, which have been kept quiet, as secrets. [...]
Collective secrets of racist oppression and denied aspects
of a ,dirty“ history would be revealed.32

In Niangounas Stiick verkiindet die Figur des afrikanischen
Schauspielers, dass er die Bithne nutzen wird, um sich
zu wehren. Mittels widerstidndiger Artikulation und kritischer
Reflexion bringt er Dinge zur Sprache, die die Theater-
Offentlichkeit zwingt, sich mit der kolonialrassistischen
Dimension von Realitit auseinanderzusetzen. Im Offenlegen
und Sichtbarmachen rassistisch motivierter Gewaltexzesse,
die umfassende zeitliche und rdumliche Verbindungslinien
aufweisen, steckt sein Aufruhr. Das sprechende Schwarze
Subjekt auf der Bihne verschafft sich Gehor und duflert eine
solch kritische Perspektive auf die Vergangenheit und die
Gegenwart, dass eurozentrische Erklirungsmodelle von Welt
ad absurdum gefiihrt werden.

Zugleich stellt der Schauspieler mehrfach ironisierend
in Frage, ob das Publikum bereit sei, einen anderen Blick auf
die Historie einzunehmen:

(unterbricht sein Spiel): [...] Die Leute sind sowieso noch
nicht bereit, sich so etwas anzuhoren. Es ist zu friith. Die
Leute sind langsam, und es ist ihr gutes Recht, sich Zeit zu
lassen. (Niangouna 2016, Szene II, S. 21)

Damit wird die von ihm verspiirte
Dringlichkeit, diese Missstinde kritisch zu
reflektieren, konterkariert mit dem Privileg
der imaginierten Zuschauer_innen,
sich dafiir Zeit lassen zu kénnen. Zugleich
ist der sprachliche Aufruhr, den er zu
erzeugen beabsichtigt, mit der enormen
Kraftanstrengung verbunden, sich selbst
immer wieder mit einem komplexen System
auseinandersetzen zu mussen, das — in
Form von Blickmacht, Kérperpolitik,
Begehren, Sprache, Justiz,
Wissensproduktion und Kunstproduktion
— rassistisch durchdrungen ist.

Mitten in der Figurenrede des
Schauspielers erwidhnt dieser plotzlich
eine psychische Belastung:

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

86


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(unterbricht das Spiel): Meine Diagnose: gespaltene
Personlichkeit. Dissoziative Identititsstorung.

So hat der Doktor das genannt. Ich lebte in der Haut
von Muhammad Ali, ich war Muhammad Alj,

meine ganze Kindheit lang, jeden einzelnen Tag. Und
dieser Zwiespalt in mir fiihrte dazu, dass ich nicht
mehr wusste, wer ich wirklich war, wie ich lebte, wo
genau ich mich gerade befand, in Afrika oder in
Amerika, in welcher Sprache ich dachte und wie ich
mich ausdriickte, mit wem, warum ...? (Niangouna

2016, Szene II, S. 28)

An dieser Stelle gestaltet Niangouna einen — in
mehrfacher Hinsicht — interessanten Wendepunkt im
Stiick. Einerseits wird auf dramaturgischer Ebene mit
Distanzierung gearbeitet, indem der Schauspieler seine
Rolle immer wieder verldsst, doch innerhalb der
Figurenzeichnung kommt hier das umgekehrte Prinzip
zur Sprache — die Uberidentifikation mit Ali, was
einerseits zur Stirkung und andererseits zum inneren
Zwiespalt fihrt. Allerdings geht Niangouna weiter:
Indem der Schauspieler seine dissoziative Erkrankung
erwahnt, charakterisiert Niangouna diese Figur als
traumatisiert.3® Zum einen korrespondiert dies mit
Fanons Untersuchungen, die psychische Langzeitfolgen
kolonialer Erfahrung nachwiesen. Zum anderen
verbindet Niangouna in diesem Teil der Figurenrede die
Aspekte von geopolitischer Erfahrung, korperlicher
Resonanz und Sprachlosigkeit als Folge des Traumas im
Kontext des Black Atlantic miteinander:

Der Black Atlantic bedeutet somit mehr als nur

wn: Langenohl, Andreas | Poole, Ralph ¥. | Weinberg, Manfred (Hg.): Transkulturalitit.

({3
3

einen in die Linge gezogenen Zustand des Trauerns
uber die Briiche und Risse, die durch Exil,

Verlust, Brutalitit, Stress und erzwungene Trennung
entstanden sind. Er betont eine unbestimmtere
Gefiihlslage, in der ein gewisses Maf3 an Isolation
und kultureller Entfremdung sowohl vom Ort des
Aufenthalts als auch vom Ausgangsort Einsicht
gewidhren sowie plotzliche Angst auslésen konnen.34

Im Verlauf des Stiicks wird die innere Zerrissenheit
des Schauspielers, der seinen Beruf sowie das Theater
hinterfragt, weiter thematisiert.

»In der Psychoanalyse wird Trauma durch seine Intensitit, die es unmaoglich macht, addquat zu reagieren, definiert [...]. Rassismus wird
34 Gilroy, Paul: ,,Der Black Atlantic

aber selten als Trauma wahrgenommen oder benannt. Diese Absenz der Benennung liegt daran, dass die Geschichte der rassistischen Unterdrii-
ckung und deren psychologischen Auswirkungen innerhalb des westlichen Diskurses bisher vernachldssigt wurde. “ Kilomba 2004 (wie Anm.30),

Klassische Texte, Bielefeld 2015, S. 61-75, hier: S. 66.

33
S. 173.

(unterbricht sein Spiel): Als wir in den Zug stiegen,
glaubten wir, dass wir beim Theatermachen wir
selbst bleiben und eines Tages nach Hause
zurtickkehren wiirden. Tja, unsere Rollen haben uns
aufgefressen. [...] Wir streben félschlicherweise
danach, unsere Geschichte durch die Geschichten
anderer zu erzdhlen. Wir schliipfen durch
Mauerrisse hindurch und unsere Geschichten bleiben
auf der anderen Seite zuriick. Sie waren zu sperrig
fiir einen derart engen Durchlass. (Niangouna 2016,
Szene II, S. 29)

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

35 West, Cornel: ,,Nihilism in Black America®, in: Wallace, Michele | Dent, Gina: Black Popular Culture, Seattle 1992, S. 37-47,
36 Niangouna 2016 (wie Anm. 9), S. 40.

hier: S. 40.

Der hegemoniale westliche Kunst- und Wissenskanon kann

als ,,derart enge[r] Durchlass“ gedeutet werden, der innerhalb
des Theaters wirkméachtig ist. Damit wird die Dimension

der epistemologischen Machtverteilung im Kunstbetrieb
angesprochen, also die Frage, wer mit welchen Ressourcen und
unter welchen strukturellen Bedingungen welche Form von Wissen,
Asthetik und Kunst fir wen hervorbringt. Der afrikanische
Schauspieler stellt sich mehrfach die Frage, wie in diesem Kontext
weiterzumachen sei, wie er durchhalten und sich motivieren kénne.
Das korrespondiert stark mit dem von Cornel West analysierten
Zustand des Nihilismus im afroamerikanischen Kontext:

Nihilism is not new in black America. The first African
encounter with the New World was an encounter with a
distinctive form of the Absurd. The initial black struggle
against degradation and devaluation in the enslaved
circumstances of the New World was, in part, a struggle
against nihilism.35

Im Stiick richtet sich die Kritik des Schauspielers allerdings
dezidiert gegen den westlichen Kunstbetrieb ebenso wie gegen
die Kulturpolitiken afrikanischer Lénder:

(unterbricht sein Spiel): [...] Wie denkt ihr, werden wir
Theater machen? Mit euren Zihnen? Wir kimpfen schon so
lange in dieser Steinwiiste, glaubt ihr nicht, dass wir die
Eier dafiir haben? Wenn das nicht so funktioniert, wie ihr
wollt oder wie es eurer Meinung nach funktionieren sollte
— man kdnnte meinen, es wire euer Laden, und wir nur
die Tirsteher —, soll dann etwa der Westen immer noch das
kiunstlerische Schaffen in Afrika kontrollieren? Und zwar
durch Vergleich und Einschétzung anhand irgendwelcher
,Kriterien‘, mit demselben selbstzufriedenen Wohlstandsblick
wie bei sich zu Hause? [...] Und was macht ihr, ihr
afrikanischen Regierungen? Verdammt! Jetzt rege ich mich
auf. (Niangouna 2016, Szene II, S. 42f.)

Die Selbstbefragung des Schauspielers, wie er trotz der widrigen
Umstidnde durchhalten kénne, wird von ihm in seiner Figurenrede
mit einer Auflistung physischer Aktionen wie rennen, sich bewegen,
stehen bleiben, tanzen, atmen, hochspringen beantwortet.36 Diese
imaginierten Handlungen werden als korperpolitische Strategien
lesbar, mit denen auch er weiterhin mit seinem Korper gegen die
bestehenden Verhiltnisse ankdmpft.

Der Aufruhr der Figur ,Muhammad Al

Die zweite Szene beginnt mit einer langen Namensaufzihlung
von Boxern, darunter Jack Johnson, Joe Louis, Sonny

Liston, George Foreman, Mike Tyson etc. Damit wird die Figur
Ali sporthistorisch positioniert, bei der wiederum auffillig

ist, dass 17 der 20 Benannten Schwarze Spitzensportler waren.
Niangounas Anlage der Szene beginnt demnach mit der Strategie
des naming, die ich ebenfalls als eine dekoloniale Strategie werte,
da es eine Form des Erinnerns, Archivierens und Historisierens
Schwarzer Geschichte anhand individueller Personen und der sie

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

88


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n:BBC News, 22.6.2014, https: //www. bbc. com/news/uk-england-bris-
38 Fitzparrick, Richard: ,,Tom Molineaux: The slave who boxed his way to freedom before dying destitute in

<«
>

Ireland“, in: Irish Examiner, 16.10.2017, https:/[www.irishexaminer.com/lifestyle/artsfilmtv/tom-molineaux-the-slave-who-boxed-his-way-to-

37 Parkes, Pamela: ,,Boxing: When a freed slave fought a sporting star
freedom-before-dying-destitute-in-ireland-460967. html (26.6.2019).

10l-27632884 (26.6.2019).

umgebenden politischen Kontexte und Stromungen ist. Er
beginnt die Genealogie mit dem ersten afroamerikanischen
Weltmeister im Schwergewicht — Jack Johnson. Damit ruft
er zugleich einen politisch-historischen Kontext auf, denn
Jack Johnson wurde 1878 in Texas als Sohn eines Mannes
namens Henry Johnson geboren, der selbst als Sklave auf
einer Plantage in Maryland tUberlebte und dort als bare-knuckle
fighter im Boxring zur Ergétzung der Sklavenhalter_innen
kdmpfte. Der US-amerikanische Boxsport ist tief mit
dem Plantagensystem und der Sklaverei verwoben. Physische
Gewaltausiibungen zwischen versklavten Ménnern, bekannt
als bare-knuckle fights, wurden auf den Plantagen zur Schaulust
und Erg6tzung weifler Plantagenbesitzer_innen
organisiert. In diesem Geschehen aktualisierte sich die Blick-
und Definitionsmacht tiber einen bis zur Erschopfung
kimpfenden ménnlichen Schwarzen Koérper. Zugleich
war damit fiir die Machthabenden politisch das Interesse
verbunden, die Energie fir mogliche Aufstdnde zu kanalisieren
und abzulenken; umgekehrt haben versklavte Ménner
diesen minimalen Moglichkeitsraum genutzt, um durch eigene
physische Spitzenleistungen ihre Freiheit zu erkimpfen und
den Status ,.freed slave“37 zu erhalten, um aus dem direkt
auf ihren Koérper zielenden Gewaltsystem zu entkommen.38
In Niangounas Text wird das Motiv des
aktiven méannlichen Schwarzen Kérpers, der sich aus den
ihn begrenzenden politischen und 6konomischen
Unterdrickungsverhiltnissen befreit, auf thematischer Ebene
mit daraus abgeleiteten Wissensformen verwoben. Das
ist relevant, um Alis Positionierung in dessen Figurenrede zu
verstehen. Niangouna legt die Figur so an,
dass sie sich der politischen Implikationen des Boxkampfes
als Handlungsmacht im Kontext einer weiteren
Intensivierungswelle des Rassismus in den USA der 1960er
Jahre bewusst ist. Ali weif3, dass Rassist_innen
darauf erpicht sind, ihn verlieren zu sehen, wihrend er Kraft
aus dem Wissen bezieht, dass noch gesellschaftliche und
politische Rechnungen offenstehen. Das Verschweigen der
Gewaltverhiltnisse reizt ihn, den Boxring als 6ffentlichen
Schauplatz der Auseinandersetzung zu nutzen:

(spielt): [...] Da werden alte Rechnungen wieder
aufgemacht, die bis jetzt stillschweigend im
Hintergrund blieben, weil keiner mehr driiber redet. Da
kommt der Sklavenhandel wieder auf den Tisch.

Die finsteren Schiffsbduche, das heilige Refugium des
Todes. Das Drohnen, wie ein Tier, durchpocht vom Blut
aufgeschlitzter Kehlen oder dem Plitschern eisiger
Fluten, die unsere wettergegerbte Haut peitschten, als wir
in den Abgriinden tiefer Gewésser versanken, da

wir einmal mehr zu viele auf den Schiffen waren. Der
Lirm der Ketten, der uns auf ewig zu einer einzigen
Art zu gehen verdammte: breitbeinig wie vom Meister
vergewaltigte Kinder. Der Larm der Ketten, der

uns dem Hund dhnlich machte, der nach dem Meister
unser Feind und unser Verbiindeter in der
Knechtschaft war. Bruder Hund, bete fiir uns.
(Niangouna 2016, Szene II, S. 22)

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Zur Verwendung des Begriffs N. vgl.: Fanon, Frantz: Schwarze Haut, weile Masken,

Wien 2013, S. 79, 94—96, 98f, 120f, 128—131; Mbembe 2016 (wie Anm. 15), S. 62—64, 71, 74f, 91, 95-97, 99, 277-281. 41 Kilomba 2004

42 Mbembe 2016 (wie Anm. 15), S. 96f.

39 Gilroy 1993 (wie Anm. 12), S. 13, 17.

(wie Anm. 30), S. 175.

Ali erinnert an die Geschichte der Versklavung und ruft
Bilder der Gewalt und des Todes bei den Uberfahrten der
Sklavenschiffe — das Symbol des Black Atlantic32 — auf.

Er bringt diese in Verbindung mit weiflen patriarchalen
Mainnlichkeitskonstruktionen und den ausgefiihrten
kolonialrassistischen Gewaltexzessen sowie der
folgenschweren antagonistischen Konstruktion von
Herrschaft und Knechtschaft.

Besonders auffillig ist, dass die Figur Ali wihrend des
gesamten Stiickes das N.-Wort verwendet; diese
sprachliche Wiederholungsstruktur setzt Niangouna als
markantes Stilmittel zur Figurenzeichnung Alis ein. Indem
Niangouna die Entscheidung trifft, die Zitation eines
rassistischen Begriffs als dsthetische Strategie einzusetzen,
exponiert er die Gewaltverhéiltnisse weifler Herrschaft, mit
denen seine Schwarzen Charaktere stindig konfrontiert
sind.40 ,,.Diese Beschimpfung ist eine mise-en-scéne,
wo Weifle zu symbolischen Herrschern werden und wo
Schwarze durch Demiitigung, Verletzung und Ausgrenzung
zu figurativen Sklaven degradiert werden.“41 Das N.-Wort,
welches ein sprachliches Gewaltmittel von Rassismus
auf der Biihne als Beweis kenntlich macht und zugleich das
relationale Verhéltnis zu einem weiflen Publikum
determiniert, ist in Niangounas Verwendung der Verkehrung
als Artikulation von Widerstand durch (Sprach-)Spiegelung
zu deuten.

Tatsdchlich erfiillt das Substantiv ,,N.“ in der Moderne
drei wesentliche Funktionen — solche der
Zuschreibung, der Verinnerlichung und der Verkehrung.
[...] In einer bewussten, zuweilen poetischen, zuweilen
karnevalesken Verkehrung nahmen andere sie an,

nur um diesen verachteten Familiennamen gegen seine
Erfinder zu wenden, indem sie dieses Symbol der
Schande [...] verwandelten und es zum Zeichen einer
radikalen Herausforderung oder sogar eines

Aufrufs zur Rebellion, zur Desertion oder zum Aufstand
machten.42

Im Sinne der Verkehrung ist der Gebrauch des N.-Wortes zur
Markierung von Herrschafts- und Gewaltverhiltnissen
auf frithere dekoloniale Kunst- und Theoriestrémungen wie
New Negro Movement, Négritude und Harlem Renaissance
zuriickzufiihren, die ebenfalls eine strategische Umdeutung
des Begriffs vornahmen, um in der Selbstbezeichnung das
rassistische Gewaltverhéltnis und den eigenen Widerstand
dazu zu markieren. Damit nimmt Niangouna einen
expliziten Bezug auf anti-koloniale
und anti-rassistische Denktraditionen,
was als dekoloniale dsthetische Praxis
zu deuten ist.

An einigen Stellen des Stiicks sind
textuelle und metaphorische Beziige
zu diesen theoretischen Positionen
nachweisbar — so z. B. eine Auflerung
der Figur Ali, die markante
Ahnlichkeiten zu Aussagen Aimé

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

90


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Nneameka, Obioma:

m: Martschukat, Fiirgen | Stieglitz, Olaf (Hg.): Viter, Soldaten, Liebhaber.

Mainner und Méinnlichkeiten in der Geschichte Nordamerikas. Ein Reader, Bielefeld 2007, S.

355-369, hier: S. 360.

(13
B

a5 Vgl Wendt, Simon: ,,Gewalt und Schwarze Mdnnlichkeit in der Black Pow-

»Bodies thar don’t matter, in: Eggers, Maureen Maisha u. a. (Hg.): Mythen, Masken und
Subjekte. Kritische Weif3seinsforschung in Deutschland, Miinster 2005, S. 90—104, hier:

43  Césaire, Aimé: Uber den Kolonialismus, Berlin 2017, S. 39.
S. 96.

er-Bewegung

Césaires aufweist. Die Figur Ali sagt:

(spielt): N. wurden auf den Knien zur Welt
gebracht und haben gelernt, auf die Knie zu fallen,
bevor sie rechnen, nachdenken, sprechen oder
lieben lernten. (Niangouna 2016, Szene II, S. 24)

In seinem Manifest Uber den Kolonialismus von 1955
sprach Aimé Césaire ebenfalls vom Kniefall —
physischer Ausdruck eines gebeugten Korpers —, um
das Ausmaf} kolonial-rassistischer Gewalt zu erfassen:
»Ich spreche von Millionen Menschen, denen man
geschickt das Zittern, den Kniefall, die Verzweiflung,
das Domestikentum eingeprigt hat.“43 Solche
hiufig verwendeten intertextuellen Referenzen und
Diskursverschrinkungen zu anti-kolonialen
Theoriepositionen machen aus Niangounas
Theatertext ein Netzwerk dekolonialer Beziige.

Im weiteren Verlauf reflektiert Ali iiber die Wirkung
maénnlicher Schwarzer Korper im Boxring im
Kontext des strukturellen Rassismus. Dabei verkniipft
Niangouna das Thema rassistisch- korperpolitischer
Mythenbildung mit der Begehrensstruktur, die in Form
von Exotismus wesentlicher Teil von Rassismus ist.
Wahrend des Kolonialismus wurde zur strategischen
Rechtfertigung der 6konomischen Ausbeutung
und politischen Unterdriickung vor allem das Narrativ
bemiiht, dass eine Notwendigkeit der Zivilisierung
der Kolonisierten bestiinde. Um diese Konstruktion
glaubhaft zu machen, wurde diskursiv der
kolonialrassistische Mythos geschaffen, dass Schwarze
der Natur nédherstiinden als der Kultur.
Diese rassistische Zuschreibung des ,Primitiven‘ wurde
korperpolitisch als Bild eines normabweichenden,
animalischen, freizligigen, sexualisierten, exotischen
Objekts auf den Schwarzen Korper projiziert und
diskursiv tiber Jahrhunderte aufrechterhalten
und global disseminiert. Die nigerianische
Afrikawissenschaftlerin Obioma Nnaemeka macht
deutlich, dass diese rassistische Imagination des
Schwarzen Korpers immer auch als Bedrohungsszenario
funktionalisiert wurde. Damit ging nicht
nur die Fetischisierung einzelner Korperteile und
die Fokussierung auf deren Vermessung einher,
sondern ebenso die rassistische Imagination eines dem
maénnlichen Schwarzen Koérper zugeordneten
Sexualverhaltens:

The imagined threat of Black sexuality [...]

has necessitated its construction

around issues of potency, concupiscence,
monstrosity, and depravity. The linking of race and
sexuality to national identity places the fear of
miscegenation at the center of social dynamics and
citizenship discourses in racially diverse societies.
The slave culture of the United States was gripped
by this fear.44

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

47 Arndt, Susan: ,,Rassismus“, in: dies. /

Ofuatey-Alazard, Nadja (Hg.): Wie Rassismus aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutscher Sprache.

46 Zur Leugnung als Abwehrstrategie siche: Kilomba 2005 (wie Anm. 32), S. 80.
Ein kritisches Nachschlagewerk, Miinster 2011, S. 37—43, hier: S. 41.

Die im Kontext von Rassismus, Segregation und Lynching in
den USA durchgesetzten Korperpolitiken basierten auf einer
paranoiden Vorstellung von weilen Machthabenden,45 wobei
die imaginédren Anteile und die realen Gewaltexzesse
systematisch geleugnet wurden.4é

Niangouna arbeitet in seinem Stiick mit dieser
Verbindungslinie zwischen Projektion, Bedrohung, Angst,
Tabuisierung und einer rassistisch motivierten Begehrensstruktur.
Dabei deutet er das von weilen Minnern imaginierte
Bedrohungsszenario zugleich als Begehrensszenario weifler
Frauen gegeniiber méinnlichen Schwarzen Korpern, die
im 6ffentlichen Raum als athletische und kraftvolle Kérper
fetischisiert wurden und werden:

(spielt): Zwei rohe Naturgewalten. Etwas Michtiges, das
euch erregt. Meine Damen, aber dumm und tierisch, wie
die Gewalt. Das 16st Organisches bei euch aus, euer Puls
schldgt schneller [...]. Euer Bauch zieht sich zusammen,
euer Unterleib verknotet sich, ihr spiirt, dass ihr

gleich einen Orgasmus bekommt. Das ist ziemlich exotisch.
[...] Und genau das weif} das weif e Denken der
amerikanischen Rechten tiber den Schwarzen. Es kennt
nichts anderes als diese Kraft, die es sich als grof3e Gefahr
vorstellt, die man um jeden Preis aus der Welt schaffen
muss. [...] Diese Gefahr, die die Weiflen in ihrer Angst
dazu trieb, die Sitzplitze in Bussen, in Restaurants, in
Kirchen, in Theatersilen aufzuteilen: in eine weif3e und
eine schwarze Seite. [...] Und genau diese beriihmte
Aufregung trieb die weiflen Frauen in die Bronx.
Hysterisch rannten sie umher, stiirzten sich auf die ersten
dahergelaufenen schwarzen Brustmuskeln, brachen
auf filetierten Bizepsen in Schweif§ aus, leckten diese
Brustmuskeln auch noch ab, zerkratzten dabei George
Foreman den fetten Riicken, schlugen ihre Weifle-
Frauen-Zihne in das robuste Fleisch seiner Schultern
und befummelten vor allem sein Bastardgeschlecht [...].
(Niangouna 2016, Szene II, S. 45f.)

Niangouna entlarvt das rassistische Phantasma iiber den/die
Schwarzen als eine Wissensordnung in Form epistemologischer
Gewalt und verbindet es mit der geschaffenen sozialen
Ordnung in Form von Segregation und mit der psychologischen
Begleiterscheinung einer Bedrohungs- sowie Begehrensstruktur.
Sichtbar wird an diesem Ausschnitt die
Auseinandersetzung mit vergeschlechtlichter und sexualisierter
Korperlichkeit; dafiir steht die Aufzdhlung von ,,Puls®,
»Bauch®, ,,Unterleib®, ,,Orgasmus®, ,,Brustmuskeln®,
»Schweif3, ,,Weifle-Frauen-Zihnen®, ,,Fleisch®, ,,Schultern*
und ,,Geschlecht®. In dieser Figurenrede Alis macht
Niangouna deutlich, dass der méannliche Schwarze Korper
Schauplatz rassistischer weifer Fantasien ist und
sowohl die korperpolitisch imaginierte Gefahr als auch das
damit in Verbindung stehende Begehren wesentliche
Elemente rassistischer Konstruktionen sind. Er verbindet die
Begehrensstruktur direkt mit der Angststruktur: ,,In der Tat
handelt es sich bei Ddmonisierung und Exotisierung um zwei
sich bedingende Seiten desselben Konstruktionsprozesses.“47?

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

92


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Niangouna 2016 (wie Anm. 9), S. 51.

Im Anschluss folgt eine lange Auflistung von rassistischen
Stereotypen, die alle das N.-Wort beinhalten, was erneut eine
komplexe Ideologiestruktur kenntlich macht, die zur Absicherung
von Herrschaftsanspriichen unterschiedlichste Imaginationen
und Projektionen auf den Schwarzen Koérper vornimmt.

Unvermittelt endet das Stiick mit der Wiederholung
eines kurzen Dialogfragments aus Szene I: ,,Kommst du? Ja, ich
komme.“48 Ich lese dies als Aufruf zu einer solidarischen
Gemeinschaftsbildung fiir einen gemeinsamen Aufbruch in eine
unbestimmte Zukunft. Wer hier mit wem spricht, bleibt offen.

Fazir

In dsthetischer Hinsicht wird in Niangounas Theatertext besonders
das Prinzip des Selbstschreibens und der Subjektwerdung —

die Selbsterschaffung durch Schreiben und Sprechen — postuliert.
Dabei handelt es sich um eine widerstindige Erhebung mittels
kritischer Artikulation, die eine Resonanz gegentiiber eurozentrischen
Weltbildern erzeugt. Ebenso arbeitet Niangouna mit intertextuellen
Beziigen zu dekolonialen Theoretiker_innen, wobei insbesondere
Ahnlichkeiten zu Césaire und Fanon nachweisbar sind, aber auch
theoretische Beziige zu Mbembe, Hall, Gilroy, West, Kilomba

etc. deutlich hervortreten.

Niangouna arbeitet mit unterschiedlichen dsthetischen Strategien.
Er ldsst permanent die Raum- und Zeitebenen zwischen
unterschiedlichen historischen Settings in den USA, Afrika und
Europa changieren, was symbolisch den transatlantischen
Sklavenhandel spiegelt und mit dem Resonanzraum des Black
Atlantic von Gilroy korrespondiert. Aufierdem operiert Niangouna
auf dramaturgischer Ebene mit Fragmentierung und Montage,
was Mbembes Konzept Schwarzer Geschichtsschreibung entspricht.
Jedoch arbeitet er ebenso mit Elementen des epischen Theaters

wie ,Spiel-im-Spiel‘, Distanzierung oder ,metadramatische ‘ Reflexion
uber das Theater — was einem Prinzip des strategischen linking

zu Brechts Theaterésthetik entspricht.

Niangouna ldsst seine Figuren das N.-Worz verwenden — als
Markierung von extremen Herrschaftsverhiltnissen — und nutzt den
Begriff als Zitation rassistischer Beschimpfung, als Beweisfiihrung
und als Spiegelung anhaltender Gewaltverhiltnisse. Seine édsthetische
Strategie des naming als Form der Erinnerungspolitik ist verbunden
mit dem Aufzeigen von Genealogien und der Positionierung innerhalb
eines komplexen Feldes Schwarzer Geschichte. Die Strategie
des sphitting der Figurenrede mittels Integration verschiedener
Sprecherpositionen kann als dsthetisches Verfahren der Polyphonie
und Dissoziation gedeutet werden. Dieses Verfahren korrespondiert

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope

Koppen


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit einem stetigen Wechsel der Anreden an ein imaginiertes
Publikum, bei dem unterschiedliche identitédtspolitische Zuschreibungen
ins Spiel gebracht werden.

Erst die Analyse der textuellen und theaterésthetischen Strategien kann
die Spezifika dekolonialer Ansdtze im Sprechtheater detaillierter bestimmen.
Das ist wichtig, um nicht der Annahme zu unterliegen, dass komplexe
dekoloniale Verschiebungen entweder nur auf thematischer Ebene stattfinden
oder aber mittels einzelner Schlagworte (wie ,delinking®) zu fassen seien.
Vielmehr werden kiinstlerische und produktionsésthetische Entscheidungen
getroffen, die letztlich spezifische dekoloniale Asthetiken — wie eine Asthetik des
Aufruhrs — hervorbringen. Dabei wird durchaus auf sehr unterschiedliche
kunstdiskursive und theateristhetische Tradierungen rekurriert.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-009 - am 14.02.2026, 10:36:4! Ope


https://doi.org/10.14361/9783839457726-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

