[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

thetisches Spiel, sondern immer politisch und gesellschaftskritisch motiviert
ist:

Nicht allein im Schaffen von Distanz, wie man gemeinhin glaubt, sondern
zugleich und erst recht in ihrer Wiederaufhebung auf einer hheren Ebene
besteht die Verfremdung. Das Distanzieren selber bedeutet nur den ersten
Schritt. Alle zunichst so nachdriicklich distanzierenden Mittel, die Brecht
verwendet, zielen ausschliesslich darauf ab, den Zuschauer zum Vollzug des

zweiten Schrittes zu veranlassen — zur Aufhebung der Distanz.2

.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter

Das Theater, das Brecht in den Dreifligerjahren vorschwebt, soll eines des
swissenschaftlichen Zeitalters«*? sein. Warum, das wird in einer Notiz iiber
»Theater und Wissenschaft« deutlich. Es ist dem Dichter nimlich nicht (mehr)
moglich, sich ohne die Hilfe und Kenntnis verschiedener moderner Wissen-
schaften ein Urteil itber die Menschen zu bilden und dies in Kunst umzuset-
zen:

Ich kann in mir selber nicht mehr die Criinde finden, die, wie man aus
Zeitungs- oder wissenschaftlichen Berichten ersieht, bei Mordern festge-
stellt werden. So wie der gewdhnliche Richter bei der Aburteilung, kann
auch ich mir nicht ohne weiteres ein ausreichendes Bild von dem see-
lischen Zustand eines Morders machen. Die moderne Psychologie, von
der Psychoanalyse bis zum Behaviorismus, verschafft mir Kenntnisse, die
mir zu einer ganz anderen Beurteilung des Falles verhelfen, besonders
wenn ich die Ergebnisse der Soziologie beriicksichtige und die Okonomie
sowie die Geschichte nicht aufier acht lasse. Man wird sagen: das wird
aber kompliziert. Ich mufd antworten: das ist kompliziert. Vielleicht wird
man sich (iberzeugen lassen und mit mir darin ibereinstimmen, daf$ ein
ganzer Haufen Literatur reichlich primitiv ist, aber doch mit schwerer Sorge
fragen: wird da nicht solch ein Theaterabend eine ganz beangstigende

Angelegenheit? Die Antwort darauf ist: nein.28

26  Grimm:»Verfremdung, S. 210.
27  Vgl.u.a.GBFA 26, S. 407.
28 GBFA 22.1,S.114. (Hervorh.i.0)

- am 14.02.2028, 17:07:3:

125


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Paradoxa iiber Politik und Theater

So wenig Brechts Theater selbst »psychologisierend« ist — sofern man dar-
unter einen Gegenbegriftf zum spolitisierenden« Theater verstehen kann —,
so sehr ist er gleichwohl auf die Erkenntnisse aus dieser und vieler ande-
rer Disziplinen angewiesen. Die anderen genannten Disziplinen sind indes
all jene, die wir heute unter den Begriff >Sozialwissenschaften« fassen wiir-
den, also Wissenschaften, die sich gerade nicht mit dem >seelischen< Zustand
von Individuen, sondern mit dem Zusammenleben der Menschen beschifti-
gen. Insofern steht die erstgenannte Wissenschaft, die Psychologie, in einem
Spannungsverhiltnis zu den tibrigen. Brechts Ausfithrungen selbst sind inso-
fern gar nicht allzu kompliziert, denn sie besagen im Grunde, dass einerseits
Kunst nur dann auf der Héhe der Zeit sein kann, wenn sie von den Erkennt-
nissen der Wissenschaft nicht unberiihrt bleibt, und andererseits, dass auch
die verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen einander beachten sollten.
Dies gilt, so wird aus der Formulierung unmissverstandlich klar, gerade fir
die Psychologie. Ohne den stindigen Einbezug der gesellschaftlichen Rah-
menbedingungen, so teilt uns Brecht hier subtil mit, kann es keine addquate
Beurteilung des vermeintlich Individuellen, besonders nicht des >Kriminellen«
geben. Das kann durchaus bereits als eine Kritik an der Psychologie verstan-
den werden.

Weniger bekannt als die Rede von einem >Theater fiir das wissenschaftli-
che Zeitalter< sind hingegen Brechts Pline zur Griindung einer >wissenschaft-
lichen« Gesellschaft fiir »induktives Theater«*?, die er Diderot-Gesellschaft nen-
nen will und zu der vor allem Kiinstler und Theaterleute gehoren sollen, nicht
jedoch tatsichliche Wissenschaftler. Die Zeugnisse zu diesen Plinen sind aus
dem Jahr 1937. Anfang Mirz spricht er in einem Brief an Max Gorelik von
einer >Gesellschaft, die einen Gegenentwurf darstellen soll zur Entwicklung
des Theaters, wie er es in Russland und den Vereinigten Staaten beobachtet:

Es ist eine reichlich triibe Welle und das einzige Fortschrittliche daran ist
wohl, daR es (iberhaupt so etwas wie ein System ist, immerhin einige Ver-
haltensmafiregeln, ein bifschen Technik. Aber was fiir ein Vokabular! [...] Das
Publikum mufd hypnotisiert werden, »wie gebannt« auf die Biithne starren.
Und die Menschen haben eine »Seele«. Von Klassen nichts, von Gesellschaft
nichts, von Okonomie nichts und die Revolution hat iiberhaupt nicht statt-
gefunden.3°

29 Vgl.GBFA 29, S. 24.
30 GBFA29,S.17.

- am 14.02.2028, 17:07:3:


transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Die »Gesellschaft«, die Brecht zu griinden beabsichtigt, soll dementsprechend
insbesondere auch auf die Einfithrung eines neuen »terminus technicus« set-
zen und »klein« anfangen, nimlich »mit dem Konkreten«:

Ich freue mich sehr iber die Verbindungen, die du wegen der »Cesellschaft«
aufgenommen hast. Das kann wichtig werden. Wir miifiten tbrigens klar-
stellen, daf wir nicht nur auf grofle, durchgearbeitete, reprasentative Ar-
beiten Wert legen, sonst bekommen wir keine einzige. [..] Gerade in der
Pionierzeit, in der wir uns befinden, am allerersten Anfang, brauchen wir
die kleinen, unbelasteten, freimutigen Berichte Giber einige Versuche, einige
aufgetauchte Probleme, Teilversuche, Teilprobleme, einen kurzen Vorschlag
flir einen neuen terminus technicus [..]. Das wiirde unsere Arbeit lebendig
machen und spezifizieren und die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft
beginntjaimmer gerade mit der Einteilung in Teilgebiete, mit dem Konkre-

ten.3!

In der folgenden Zeit schreibt er noch weitere Theatermacher an, um ihnen
seine Pline darzulegen und sie fiir sein Projekt zu gewinnen, und zwar aus-
schlieflich »produzierende Leute«<®*, wie er wiederum Erwin Piscator mit-
teilt. In einem Brief vom 19. Mirz 1937 macht er Gorelik schlieflich den Vor-
schlag, die zu griitndende Gesellschaft >Diderot-Gesellschaft« zu nennen, und
zwar mit der folgenden Begriindung:

Dieser grofie Enzyklopadist hat iiber Theater sehr philosophisch und ma-
terialistisch-philosophisch geschrieben. Natiirlich vom biirgerlichen Stand-
punkt aus, aber doch von einem revolutionar-birgerlichen. Wenn du dage-
gen Einwendungen hast, schreibe es mir gleich. Ich habe einfach einen Na-
men gesucht, da jede Beschreibung im Titel entweder banal oder prezios
klingt.33

Bemerkenswerterweise bezieht sich Brecht in seiner Begriindung der Na-
menswahl nicht etwa auf den Theatermacher und Stiickeschreiber, sondern
auf den »Enzyklopidisten« Diderot. Der Grund dafiir mag darin liegen, dass
sich die Namenswahl weniger an den Inhalten der Schriften Diderots tiber das
Theater orientiert, sondern an dessen >enzyklopadischem Stil¢, jener Umge-
hungskunst, die — wir erinnern uns - auch Victor Klemperer beschrieben und

31 Ebd.S.18.
32 Ebd.S.22.
33 Ebd.S. 24.

- am 14.02.2028, 17:07:3:


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Paradoxa iiber Politik und Theater

schon einige Jahre zuvor als Zeitdiagnose formuliert hat: »Ich habe der Zen-
sur gegeniiber schon oft empfunden, wie die Umgehungskiinste der Enzy-
klopadisten etc. wieder aufleben. Auch ihre Satire lebt wieder auf.«<** Brechts
Namenswahl mag — auch wenn es dafiir keinen eindeutigen >Beleg« gibt — al-
so vor allem mit der bei Diderot vorgefundenen Technik des Subtilen zu tun
haben. Insofern wire dann auch die Koketterie mit der vermeintlich rein zu-
falligen Namensgebung bereits als angewandte s>Umgehungskunst« zu lesen.
Die Diderot-Gesellschaft ist jedoch nie entstanden, da Brecht von keinem der
angeschriebenen Theatermacher, mit Ausnahme von Gorelik, eine Antwort
erhalten hat.?

Moglicherweise aber denkt Brecht zu jener Zeit auch bereits an jenes
sThaeter<, welches der Philosoph aus dem Messingkauf griinden mochte. In
einem knapp zwei Jahre spiter verfassten Eintrag im Arbeitsjournal, datiert
vom 12.2.39, werden die Anspriiche jenes Philosophen aus dem Messingkauf
an das Theater erliutert, und diese Anspriiche werden nicht etwa als blof3
eine von mehreren Meinungen relativiert, denn es handelt sich ja um ei-
nen Dialog, also eine Auseinandersetzung mehrerer Meinungen iiber das
Theater, sondern dessen Anspriiche werden buchstiblich im sneuen< Theater
saufgehoben«. So jedenfalls Brechts Kommentar zum Messingkauf :

viel theorie in dialogform DER MESSINGKAUF (angestiftet zu dieser form
von galileis DIALOGEN). vier nachte. der philosoph besteht auf dem p-typ
(planetariumtyp, statt k-typ, karusseltyp), theater nur fiir lehrzwecke, ein-
fach die bewegungen der menschen (auch der gemiiter der menschen) zum
studium modelliert, das funktionieren der gesellschaftlichen beziehungen
gezeigt, damit die gesellschaft eingreifen kann. seine wiinsche |6sen sich
auf in theater, da sie vom theater verwirklicht werden. aus einer kritik des
theaters wird neues theater3®

Auf den Messingkauf werden wir spiter in einem gesonderten Kapitel noch
ausfithrlich eingehen, wollen hier jedoch bereits darauf aufmerksam machen,
dass sich dort Form und Inhalt, Gegenstand und Methode, Darstellungswei-
se und Thematik unaufhebbar ineinander verstricken. Wie, so wire die dort
aufgeworfene Frage zu konkretisieren, liefe sich eine >kritische« Theorie des

34  Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 66.

35  Vgl. Grimm: »Nachwort, in: Diderot: Paradox.

36  Bertolt Brecht: Arbeitsjournal. Erster Band 1938 bis 1942, hg. von Werner Hecht, Frank-
furta.M.1973,S.37.

- am 14.02.2028, 17:07:3:


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Theaters formulieren? Die implizite Antwort lautet schlicht: als Theater. So
wihlt Brecht in dem Eintrag konsequenterweise die ambige Formulierung
»kritik des theaters«, die — genau wie alle anderen >Kritiken« seit Kant — so-
wohl als genitivus objectivus als auch als genitivus subjectivus zu verstehen ist,
also als eine Kritik am Theater durch das Theater selbst.

Dariiber hinaus erinnert die zitierte Passage aus Brechts Arbeitsjournal
nicht von ungefihr an jenes Problem, das uns bereits in Rousseaus Brief an
d’Alembert begegnet ist und das von Derrida in seiner Grammatologie aufgegrif-
fen wird, denn auch bei Rousseau wird, wie wir gesehen haben, aus einer Kri-
tik des Theaters neues Theater — allerdings gegen dessen Willen. Rousseaus
»Problemc ist ndmlich eines, das dem Theater selbst eigen ist und von Rous-
seau lediglich explizit gemacht wird, aus einer bestimmten, nimlich sthea-
terkritischen« Perspektive, die sich, wie wir gesehen haben, in performative
Widerspriiche respektive in Aporien verstrickt. Brecht hingegen scheint sich
iiber die unhintergehbare Theatralitit auch der Kritik nicht nur im Klaren zu
sein, sondern will diese gerade beférdern, auch und gerade als Widerstand
gegeniiber dem zu jener Zeit um sich greifenden politischen Missbrauch der
saltenc theatralischen Mittel, insbesondere dem der >Einfiithlung« durch die
Faschisten. Insofern endet der oben zitierte Eintrag dann konsequenterweise
auch mit den Worten: »in der mitte der v-effekt.«*”

Nur die Mittel der Verfremdung und die Méglichkeit der Distanzierung
vom Inszenierten kénnen einen Keil schlagen in das vermeintlich Selbstver-
stindliche und die unkritische Identifikation des Zuschauers, Zuhorers, Le-
sers mit dem ihm Dargebotenen. Zwar lisst sich die Theatralitit noch der
Sprache?® selbst und insbesondere die der Kritik nicht hintergehen, wie dies
noch Rousseau geglaubt hat und was von Derrida schlieflich dekonstruiert
wird, doch lisst sich dazu ein buchstiblich >kritisches Verhiltnis< gewinnen.
Nicht blof3 der Schauspieler kann und muss sich von der Rolle distanzieren,
wie dies schon Diderot thematisiert hat, sondern auch und vor allem der Zu-
schauer. Darin, so lsst sich sagen, besteht das demokratische, emanzipato-
rische und die Macht des Faktischen zerschlagende Moment des V-Effekts:
Es ruft Staunen bei all jenen hervor, die im >Einfithlungstheater« ihre eigenen
Lebensbedingungen vergessen und sich mit dem Dargebotenen identifizieren
wiirden. Der V-Effekt ist, das ist hinreichend bekannt, technisch betrachtet

37  Ebd.
38 Vgl zu diesem Aspekt Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 28.

- am 14.02.2028, 17:07:3:

129


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Paradoxa iiber Politik und Theater

vor allem eine Unterbrechung.?® Daraus ergibt sich die Méglichkeit einer »be-
wussten Inszenierungsarbeit«*°, eines technischen Arrangements, das auch
als solches erkennbar ist. Gleichwohl bleibt das Problem der Instrumentali-
sierbarkeit theatralischer Mittel bestehen.

Auch Brecht steht demnach vor jenem brisanten Problem, das Derrida
Rousseau zuschreibt: »In welchen Begriffen«, so fragt dieser in der Gramma-
tologie und so zitieren wir erneut, »sollte man die formal ungreifbare Differenz
bestimmen, welche die positive Seite von der negativen trennt, den authen-
tischen Gesellschaftsvertrag von einem fiir immer pervertierten Theater? von
einer theatralischen Gesellschaft?«*! Die Antwort des Philosophen im Messing-
kauf ist, ganz im Gegensatz zu Rousseaus und Derridas pathetischem Ton, so
komisch wie hintersinnig: »Wir kénnen ja, was dann entstiinde, anders nen-
nen, sagen wir: Thaeter. Alle lachen.«** Gemeint ist dasjenige, was entstiinde,
wenn sich die Nachahmungen des Theaters — man hore und staune - vom
Philosophen >verzwecken« lieflen. Nicht die Freiheit der Kunst wird hier al-
so gefordert, sondern ein Dienen der >guten« Sache. »Was sind denn das fiir
geheimnisvolle Zwecke?«, fragt der Dramaturg zu Recht skeptisch und der
Philosoph antwortet, ebenfalls

lachend: Oh, ich wage es kaum zu sagen. Sie werden euch vielleicht recht ba-
nal und prosaisch vorkommen. Ich dachte mir, man kénnte die Nachahmun-
gen zu ganz praktischen Zwecken verwenden, einfach, um die beste Art, sich
zu benehmen, herauszufinden. lhr versteht, man kénnte aus ihnen so etwas
machen, wie die Physik es ist (die es mit mechanischen Kérpern zu tun hat),
und daraus eine Technik entwickeln.43

Der Dramaturg bemerkt daraufhin richtig, dass es sich also offenbar um
wissenschaftliche Zwecke handele, und stellt fest: »Das hat allerdings mit
Kunst nichts zu tun.«, worauf der Philosoph entgegnet, und zwar »hastig:
Ah, natiirlich nicht. Darum hiefe ich es ja auch nur Thaeter.<** Das >Thae-
ter¢, das Brecht — vermittelt durch den Philosophen als sein alter ego — im

39  Vgl. Benjamin: »Was ist das epische Theater?« Wir werden auf Walter Benjamins Aus-
einandersetzung mit dem epischen Theater noch ausfihrlich zu sprechen kommen.

40  Vgl. Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 61. Auch auf Butlers Ausfithrungen wer-
den wir noch ausfithrlicher eingehen.

41 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. 0.)

42 GBFA22.2,S.779.

43 Ebd.

44  Ebd. (Hervorh.i.0.)

- am 14.02.2028, 17:07:3:


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Messingkauf vorschwebt, wire demnach eine theoretische und eine prakti-
sche >Wissenschaft« zugleich, gewissermaflen Physik und Ingenieurswissen-
schaft, gleichsam auch: Sozialtechnik. Dass dies nicht vollkommen ernst ge-
meint sein kann, also nicht im Sinne eines Programms zu verstehen ist, das es
umzusetzen gilte, wird indes nicht blof daraus ersichtlich, dass es zunichst
einmal eine fiktive Figur eines dialogischen (und dariiber hinaus fragmenta-
risch gebliebenen) Textes ist, welche dies dufiert, sondern auch aus dem we-
nig subtilen Augenzwinkern, das mit diesen Aussagen einhergeht. Da wire
zunichst das bereits zitierte Lachen aller Beteiligten, ferner noch die verba-
le Verlegenheitsgeste des Philosophen (»Ah«) und nicht zuletzt der Hinwetis,
dass es »nur Thaeter« hief3e, zu nennen. Dieses >nur« dient nicht lediglich der
Einschrinkung und Markierung der eigenen Bescheidenheit, sondern ver-
weist vielmehr auf den beibehaltenen Abstand zum Begriff und zu dem, was
dieser bezeichnen mag, selbst.

Wenn aber das >Thaeter nur< eine Art Entwurf, ein zunichst einmal
sprachliches Experiment darstellt, dann mag dies — im Umkehrschluss —
auch auf >das Theater« zutreffen. Warum, so scheinen uns die Uberlegungen
des Philosophen anzudeuten, sollte nicht auch das Theater verinderbar sein,
zumal auch gar kein Konsens dariiber besteht, was Theater nun eigentlich
ist, und warum sollte es nicht selbst auch wiederum Veridnderungen in der
Gesellschaft hervorbringen kénnen, also ganz gezielt genau das zustande
bringen, was Rousseau mitunter verhindern wollte? Um sich vom bisherigen,
vermeintlich bekannten Theater abzugrenzen, braucht es jedoch zunichst
einmal einen anderen Begriff, der diese Differenz markiert, und zwar einen
solchen, der nicht ginzlich anders ist, sondern lediglich eine kleine Verschie-
bung vornimmt, das Bekannte also mit dem Befremdlichen assoziiert: eben
das Thaeter. Die Vertauschung der Vokale ist nichts anderes als ein V-Effekt.

Dennoch, so wird im nachtrag zur theorie des MESSINGKAUFS vom 3.8.40
deutlich, handelt es sich beim neuen Theater um keine Institutionalisierung
und auch keine Verwissenschaftlichung des Theaters, jedenfalls »noch nicht:

das theater, das mit seinem v-effekt eine solche staunende, erfinderische
und kritische haltung des zuschauers bewirkt, ist, indem es eine haltung
bewirkt, die auch in den wissenschaften eingenommen werden muf, noch
kein wissenschaftliches institut. es ist lediglich ein theater des wissenschaft-
lichen zeitalters. es verwendet die haltung, die sein zuschauer im leben ein-

- am 14.02.2028, 17:07:3:

131


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Paradoxa iber Politik und Theater

nimmt, fiir das theatererlebnis. anders ausgedriickt: die einfithlung ist nicht
die einzige der kunst zur verfiigung stehende quelle der gefiihle.#?

Dies ist insofern eine bemerkenswerte Feststellung, als hier deutlich wird,
dass es Brecht keineswegs um die véllige Verbannung von Gefithlen aus dem
Theater, also von der Bithne und aus dem Zuschauerraum geht, sondern um
die Frage, wie und warum diese Gefiihle jeweils zustande kommen, was ihre
Herkunft und was ihr Zweck ist. Statt Einfithlung, also statt einer Anglei-
chung der Gefithlszustinde soll das »theater des wissenschaftlichen zeital-
ters« eine »staunende, erfinderische und kritische haltung des zuschauers«
bewirken, diese aber ist mithin auch mit Gefithlen verbunden. Sie bringt,
so lasst sich schlussfolgern, den Zuschauer wieder in Verbindung mit sei-
nen eigenen Gefithlen, anstatt ihn sich mit denen identifizieren zu lassen,
die ihm vorgegeben oder vorgespielt werden. Erinnern wir uns noch einmal
an Grimms Uberlegungen zur Brecht'schen >Verfremdung:: »Das Distanzie-
ren selber bedeutet nur den ersten Schritt. Alle zundchst so nachdriicklich
distanzierenden Mittel, die Brecht verwendet, zielen ausschliesslich darauf
ab, den Zuschauer zum Vollzug des zweiten Schrittes zu veranlassen — zur
Aufhebung der Distanz.«*¢

Die Aufhebung der Distanz des Zuschauers wire, bezogen auf die Ge-
fihlszustinde, eine zwar direkte, also nicht >distanzierte« Haltung gegeniiber
dem Geschehen, aber eine, die auf Differenz statt auf Angleichung setzt, kurz:
eine, die den Zuschauer nicht von sich selbst entfernt, sondern ihn zu einem
tatsichlich »emanzipierten< Zuschauer mit eigenen Gedanken und Gefithlen
macht.

Der Hintergrund fiir die Uberlegungen zu einem Theater des wissen-
schaftlichen Zeitalters ist sowohl zeithistorisch und biographisch bedingt wie
auch universalisierbar: »Wenn ich bedenke«, so Brecht 1938 in seiner letzten
Notiz vor Beginn des Arbeitsjournals, »wozu mich das begeisterte Mitgehen
gefithrt hat und was mir das oftmalige Priifen geniitzt hat, so rate ich zum
zweiten. Hitte ich mich der ersten Haltung iiberlassen, dann lebte ich noch in
meinem Vaterland, da ich aber die zweite Haltung nicht eingenommen hitte,
wire ich kein ehrlicher Mensch mehr.«*”

45 Brecht: Arbeitsjournal, S.141.
46  Grimm:»Verfremdung, S. 210.
47 GBFA 26, S.308.

- am 14.02.2028, 17:07:3:


https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

