
III. 1937: Dialektik im Stillstand 125

thetisches Spiel, sondern immer politisch und gesellschaftskritisch motiviert

ist:

Nicht allein im Schaffen von Distanz, wie man gemeinhin glaubt, sondern

zugleich und erst recht in ihrer Wiederaufhebung auf einer höheren Ebene

besteht die Verfremdung. Das Distanzieren selber bedeutet nur den ersten

Schritt. Alle zunächst so nachdrücklich distanzierenden Mittel, die Brecht

verwendet, zielen ausschliesslich darauf ab, den Zuschauer zum Vollzug des

zweiten Schrittes zu veranlassen – zur Aufhebung der Distanz.26

III.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter

Das Theater, das Brecht in den Dreißigerjahren vorschwebt, soll eines des

»wissenschaftlichen Zeitalters«27 sein. Warum, das wird in einer Notiz über

»Theater undWissenschaft« deutlich. Es ist demDichter nämlich nicht (mehr)

möglich, sich ohne die Hilfe und Kenntnis verschiedener moderner Wissen-

schaften ein Urteil über die Menschen zu bilden und dies in Kunst umzuset-

zen:

Ich kann in mir selber nicht mehr die Gründe finden, die, wie man aus

Zeitungs- oder wissenschaftlichen Berichten ersieht, bei Mördern festge-

stellt werden. So wie der gewöhnliche Richter bei der Aburteilung, kann

auch ich mir nicht ohne weiteres ein ausreichendes Bild von dem see-

lischen Zustand eines Mörders machen. Die moderne Psychologie, von

der Psychoanalyse bis zum Behaviorismus, verschafft mir Kenntnisse, die

mir zu einer ganz anderen Beurteilung des Falles verhelfen, besonders

wenn ich die Ergebnisse der Soziologie berücksichtige und die Ökonomie

sowie die Geschichte nicht außer acht lasse. Man wird sagen: das wird

aber kompliziert. Ich muß antworten: das ist kompliziert. Vielleicht wird

man sich überzeugen lassen und mit mir darin übereinstimmen, daß ein

ganzer Haufen Literatur reichlich primitiv ist, aber doch mit schwerer Sorge

fragen: wird da nicht solch ein Theaterabend eine ganz beängstigende

Angelegenheit? Die Antwort darauf ist: nein.28

26 Grimm: »Verfremdung«, S. 210.

27 Vgl. u.a. GBFA 26, S. 407.

28 GBFA 22.1, S. 114. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Paradoxa über Politik und Theater

So wenig Brechts Theater selbst ›psychologisierend‹ ist – sofern man dar-

unter einen Gegenbegriff zum ›politisierenden‹ Theater verstehen kann –,

so sehr ist er gleichwohl auf die Erkenntnisse aus dieser und vieler ande-

rer Disziplinen angewiesen. Die anderen genannten Disziplinen sind indes

all jene, die wir heute unter den Begriff ›Sozialwissenschaften‹ fassen wür-

den, also Wissenschaften, die sich gerade nicht mit dem ›seelischen‹ Zustand

von Individuen, sondern mit dem Zusammenleben der Menschen beschäfti-

gen. Insofern steht die erstgenannte Wissenschaft, die Psychologie, in einem

Spannungsverhältnis zu den übrigen. Brechts Ausführungen selbst sind inso-

fern gar nicht allzu kompliziert, denn sie besagen im Grunde, dass einerseits

Kunst nur dann auf der Höhe der Zeit sein kann, wenn sie von den Erkennt-

nissen der Wissenschaft nicht unberührt bleibt, und andererseits, dass auch

die verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen einander beachten sollten.

Dies gilt, so wird aus der Formulierung unmissverständlich klar, gerade für

die Psychologie. Ohne den ständigen Einbezug der gesellschaftlichen Rah-

menbedingungen, so teilt uns Brecht hier subtil mit, kann es keine adäquate

Beurteilung des vermeintlich Individuellen, besonders nicht des ›Kriminellen‹

geben. Das kann durchaus bereits als eine Kritik an der Psychologie verstan-

den werden.

Weniger bekannt als die Rede von einem ›Theater für das wissenschaftli-

che Zeitalter‹ sind hingegen Brechts Pläne zur Gründung einer ›wissenschaft-

lichen‹ Gesellschaft für »induktivesTheater«29, die er Diderot-Gesellschaft nen-

nen will und zu der vor allem Künstler undTheaterleute gehören sollen, nicht

jedoch tatsächliche Wissenschaftler. Die Zeugnisse zu diesen Plänen sind aus

dem Jahr 1937. Anfang März spricht er in einem Brief an Max Gorelik von

einer ›Gesellschaft‹, die einen Gegenentwurf darstellen soll zur Entwicklung

des Theaters, wie er es in Russland und den Vereinigten Staaten beobachtet:

Es ist eine reichlich trübe Welle und das einzige Fortschrittliche daran ist

wohl, daß es überhaupt so etwas wie ein System ist, immerhin einige Ver-

haltensmaßregeln, ein bißchen Technik. Aber was für ein Vokabular! […] Das

Publikum muß hypnotisiert werden, »wie gebannt« auf die Bühne starren.

Und die Menschen haben eine »Seele«. Von Klassen nichts, von Gesellschaft

nichts, von Ökonomie nichts und die Revolution hat überhaupt nicht statt-

gefunden.30

29 Vgl. GBFA 29, S. 24.

30 GBFA 29, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 127

Die »Gesellschaft«, die Brecht zu gründen beabsichtigt, soll dementsprechend

insbesondere auch auf die Einführung eines neuen »terminus technicus« set-

zen und »klein« anfangen, nämlich »mit dem Konkreten«:

Ich freuemich sehr über die Verbindungen, die du wegen der »Gesellschaft«

aufgenommen hast. Das kann wichtig werden. Wir müßten übrigens klar-

stellen, daß wir nicht nur auf große, durchgearbeitete, repräsentative Ar-

beiten Wert legen, sonst bekommen wir keine einzige. […] Gerade in der

Pionierzeit, in der wir uns befinden, am allerersten Anfang, brauchen wir

die kleinen, unbelasteten, freimütigen Berichte über einige Versuche, einige

aufgetauchte Probleme, Teilversuche, Teilprobleme, einen kurzen Vorschlag

für einen neuen terminus technicus […]. Das würde unsere Arbeit lebendig

machen und spezifizieren und die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft

beginnt ja immer gerademit der Einteilung in Teilgebiete, mit dem Konkre-

ten.31

In der folgenden Zeit schreibt er noch weitere Theatermacher an, um ihnen

seine Pläne darzulegen und sie für sein Projekt zu gewinnen, und zwar aus-

schließlich »produzierende Leute«32, wie er wiederum Erwin Piscator mit-

teilt. In einem Brief vom 19. März 1937 macht er Gorelik schließlich den Vor-

schlag, die zu gründende Gesellschaft ›Diderot-Gesellschaft‹ zu nennen, und

zwar mit der folgenden Begründung:

Dieser große Enzyklopädist hat über Theater sehr philosophisch und ma-

terialistisch-philosophisch geschrieben. Natürlich vom bürgerlichen Stand-

punkt aus, aber doch von einem revolutionär-bürgerlichen. Wenn du dage-

gen Einwendungen hast, schreibe es mir gleich. Ich habe einfach einen Na-

men gesucht, da jede Beschreibung im Titel entweder banal oder preziös

klingt.33

Bemerkenswerterweise bezieht sich Brecht in seiner Begründung der Na-

menswahl nicht etwa auf den Theatermacher und Stückeschreiber, sondern

auf den »Enzyklopädisten« Diderot. Der Grund dafür mag darin liegen, dass

sich dieNamenswahl weniger an den Inhalten der SchriftenDiderots über das

Theater orientiert, sondern an dessen ›enzyklopädischem Stil‹, jener Umge-

hungskunst, die –wir erinnern uns – auch Victor Klemperer beschrieben und

31 Ebd. S. 18.

32 Ebd. S. 22.

33 Ebd. S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Paradoxa über Politik und Theater

schon einige Jahre zuvor als Zeitdiagnose formuliert hat: »Ich habe der Zen-

sur gegenüber schon oft empfunden, wie die Umgehungskünste der Enzy-

klopädisten etc. wieder aufleben. Auch ihre Satire lebt wieder auf.«34 Brechts

Namenswahl mag – auch wenn es dafür keinen eindeutigen ›Beleg‹ gibt – al-

so vor allem mit der bei Diderot vorgefundenen Technik des Subtilen zu tun

haben. Insofern wäre dann auch die Koketterie mit der vermeintlich rein zu-

fälligen Namensgebung bereits als angewandte ›Umgehungskunst‹ zu lesen.

Die Diderot-Gesellschaft ist jedoch nie entstanden, da Brecht von keinem der

angeschriebenen Theatermacher, mit Ausnahme von Gorelik, eine Antwort

erhalten hat.35

Möglicherweise aber denkt Brecht zu jener Zeit auch bereits an jenes

›Thaeter‹, welches der Philosoph aus dem Messingkauf gründen möchte. In

einem knapp zwei Jahre später verfassten Eintrag im Arbeitsjournal, datiert

vom 12.2.39, werden die Ansprüche jenes Philosophen aus dem Messingkauf

an das Theater erläutert, und diese Ansprüche werden nicht etwa als bloß

eine von mehreren Meinungen relativiert, denn es handelt sich ja um ei-

nen Dialog, also eine Auseinandersetzung mehrerer Meinungen über das

Theater, sondern dessen Ansprüche werden buchstäblich im ›neuen‹ Theater

›aufgehoben‹. So jedenfalls Brechts Kommentar zum Messingkauf :

viel theorie in dialogform DER MESSINGKAUF (angestiftet zu dieser form

von galileis DIALOGEN). vier nächte. der philosoph besteht auf dem p-typ

(planetariumtyp, statt k-typ, karusseltyp), theater nur für lehrzwecke, ein-

fach die bewegungen der menschen (auch der gemüter der menschen) zum

studium modelliert, das funktionieren der gesellschaftlichen beziehungen

gezeigt, damit die gesellschaft eingreifen kann. seine wünsche lösen sich

auf in theater, da sie vom theater verwirklicht werden. aus einer kritik des

theaters wird neues theater.36

Auf den Messingkauf werden wir später in einem gesonderten Kapitel noch

ausführlich eingehen,wollen hier jedoch bereits darauf aufmerksammachen,

dass sich dort Form und Inhalt, Gegenstand und Methode, Darstellungswei-

se und Thematik unaufhebbar ineinander verstricken. Wie, so wäre die dort

aufgeworfene Frage zu konkretisieren, ließe sich eine ›kritische‹ Theorie des

34 Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 66.

35 Vgl. Grimm: »Nachwort«, in: Diderot: Paradox.

36 Bertolt Brecht: Arbeitsjournal. Erster Band 1938 bis 1942, hg. von Werner Hecht, Frank-

furt a.M. 1973, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 129

Theaters formulieren? Die implizite Antwort lautet schlicht: als Theater. So

wählt Brecht in dem Eintrag konsequenterweise die ambige Formulierung

»kritik des theaters«, die – genau wie alle anderen ›Kritiken‹ seit Kant – so-

wohl als genitivus objectivus als auch als genitivus subjectivus zu verstehen ist,

also als eine Kritik am Theater durch das Theater selbst.

Darüber hinaus erinnert die zitierte Passage aus Brechts Arbeitsjournal

nicht von ungefähr an jenes Problem, das uns bereits in Rousseaus Brief an

d’Alembert begegnet ist und das von Derrida in seinerGrammatologie aufgegrif-

fen wird, denn auch bei Rousseau wird, wie wir gesehen haben, aus einer Kri-

tik des Theaters neues Theater – allerdings gegen dessen Willen. Rousseaus

›Problem‹ ist nämlich eines, das dem Theater selbst eigen ist und von Rous-

seau lediglich explizit gemacht wird, aus einer bestimmten, nämlich ›thea-

terkritischen‹ Perspektive, die sich, wie wir gesehen haben, in performative

Widersprüche respektive in Aporien verstrickt. Brecht hingegen scheint sich

über die unhintergehbare Theatralität auch der Kritik nicht nur im Klaren zu

sein, sondern will diese gerade befördern, auch und gerade als Widerstand

gegenüber dem zu jener Zeit um sich greifenden politischen Missbrauch der

›alten‹ theatralischen Mittel, insbesondere dem der ›Einfühlung‹ durch die

Faschisten. Insofern endet der oben zitierte Eintrag dann konsequenterweise

auch mit den Worten: »in der mitte der v-effekt.«37

Nur die Mittel der Verfremdung und die Möglichkeit der Distanzierung

vom Inszenierten können einen Keil schlagen in das vermeintlich Selbstver-

ständliche und die unkritische Identifikation des Zuschauers, Zuhörers, Le-

sers mit dem ihm Dargebotenen. Zwar lässt sich die Theatralität noch der

Sprache38 selbst und insbesondere die der Kritik nicht hintergehen, wie dies

noch Rousseau geglaubt hat und was von Derrida schließlich dekonstruiert

wird, doch lässt sich dazu ein buchstäblich ›kritisches Verhältnis‹ gewinnen.

Nicht bloß der Schauspieler kann und muss sich von der Rolle distanzieren,

wie dies schon Diderot thematisiert hat, sondern auch und vor allem der Zu-

schauer. Darin, so lässt sich sagen, besteht das demokratische, emanzipato-

rische und die Macht des Faktischen zerschlagende Moment des V-Effekts:

Es ruft Staunen bei all jenen hervor, die im ›Einfühlungstheater‹ ihre eigenen

Lebensbedingungen vergessen und sichmit demDargebotenen identifizieren

würden. Der V-Effekt ist, das ist hinreichend bekannt, technisch betrachtet

37 Ebd.

38 Vgl. zu diesem Aspekt Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Paradoxa über Politik und Theater

vor allem eine Unterbrechung.39 Daraus ergibt sich dieMöglichkeit einer »be-

wussten Inszenierungsarbeit«40, eines technischen Arrangements, das auch

als solches erkennbar ist. Gleichwohl bleibt das Problem der Instrumentali-

sierbarkeit theatralischer Mittel bestehen.

Auch Brecht steht demnach vor jenem brisanten Problem, das Derrida

Rousseau zuschreibt: »In welchen Begriffen«, so fragt dieser in der Gramma-

tologie und so zitierenwir erneut, »sollteman die formal ungreifbareDifferenz

bestimmen, welche die positive Seite von der negativen trennt, den authen-

tischen Gesellschaftsvertrag von einem für immer pervertierten Theater? von

einer theatralischen Gesellschaft?«41 Die Antwort des Philosophen im Messing-

kauf ist, ganz im Gegensatz zu Rousseaus und Derridas pathetischem Ton, so

komisch wie hintersinnig: »Wir können ja, was dann entstünde, anders nen-

nen, sagen wir: Thaeter. Alle lachen.«42 Gemeint ist dasjenige, was entstünde,

wenn sich die Nachahmungen des Theaters – man höre und staune – vom

Philosophen ›verzwecken‹ ließen. Nicht die Freiheit der Kunst wird hier al-

so gefordert, sondern ein Dienen der ›guten‹ Sache. »Was sind denn das für

geheimnisvolle Zwecke?«, fragt der Dramaturg zu Recht skeptisch und der

Philosoph antwortet, ebenfalls

lachend:Oh, ich wage es kaum zu sagen. Sie werden euch vielleicht recht ba-

nal und prosaisch vorkommen. Ich dachtemir, man könnte die Nachahmun-

gen zu ganz praktischen Zwecken verwenden, einfach, umdie beste Art, sich

zu benehmen, herauszufinden. Ihr versteht, man könnte aus ihnen so etwas

machen, wie die Physik es ist (die es mit mechanischen Körpern zu tun hat),

und daraus eine Technik entwickeln.43

Der Dramaturg bemerkt daraufhin richtig, dass es sich also offenbar um

wissenschaftliche Zwecke handele, und stellt fest: »Das hat allerdings mit

Kunst nichts zu tun.«, worauf der Philosoph entgegnet, und zwar »hastig:

Äh, natürlich nicht. Darum hieße ich es ja auch nur Thaeter.«44 Das ›Thae-

ter‹, das Brecht – vermittelt durch den Philosophen als sein alter ego – im

39 Vgl. Benjamin: »Was ist das epische Theater?« Wir werden auf Walter Benjamins Aus-

einandersetzung mit dem epischen Theater noch ausführlich zu sprechen kommen.

40 Vgl. Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 61. Auch auf Butlers Ausführungen wer-

den wir noch ausführlicher eingehen.

41 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. O.)

42 GBFA 22.2, S. 779.

43 Ebd.

44 Ebd. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 131

Messingkauf vorschwebt, wäre demnach eine theoretische und eine prakti-

sche ›Wissenschaft‹ zugleich, gewissermaßen Physik und Ingenieurswissen-

schaft, gleichsam auch: Sozialtechnik. Dass dies nicht vollkommen ernst ge-

meint sein kann, also nicht im Sinne eines Programms zu verstehen ist, das es

umzusetzen gälte, wird indes nicht bloß daraus ersichtlich, dass es zunächst

einmal eine fiktive Figur eines dialogischen (und darüber hinaus fragmenta-

risch gebliebenen) Textes ist, welche dies äußert, sondern auch aus dem we-

nig subtilen Augenzwinkern, das mit diesen Aussagen einhergeht. Da wäre

zunächst das bereits zitierte Lachen aller Beteiligten, ferner noch die verba-

le Verlegenheitsgeste des Philosophen (»Äh«) und nicht zuletzt der Hinweis,

dass es »nur Thaeter« hieße, zu nennen. Dieses ›nur‹ dient nicht lediglich der

Einschränkung und Markierung der eigenen Bescheidenheit, sondern ver-

weist vielmehr auf den beibehaltenen Abstand zum Begriff und zu dem, was

dieser bezeichnen mag, selbst.

Wenn aber das ›Thaeter nur‹ eine Art Entwurf, ein zunächst einmal

sprachliches Experiment darstellt, dann mag dies – im Umkehrschluss –

auch auf ›das Theater‹ zutreffen. Warum, so scheinen uns die Überlegungen

des Philosophen anzudeuten, sollte nicht auch das Theater veränderbar sein,

zumal auch gar kein Konsens darüber besteht, was Theater nun eigentlich

ist, und warum sollte es nicht selbst auch wiederum Veränderungen in der

Gesellschaft hervorbringen können, also ganz gezielt genau das zustande

bringen, was Rousseau mitunter verhindern wollte? Um sich vom bisherigen,

vermeintlich bekannten Theater abzugrenzen, braucht es jedoch zunächst

einmal einen anderen Begriff, der diese Differenz markiert, und zwar einen

solchen, der nicht gänzlich anders ist, sondern lediglich eine kleine Verschie-

bung vornimmt, das Bekannte also mit dem Befremdlichen assoziiert: eben

dasThaeter. Die Vertauschung der Vokale ist nichts anderes als ein V-Effekt.

Dennoch, so wird im nachtrag zur theorie des MESSINGKAUFS vom 3.8.40

deutlich, handelt es sich beim neuen Theater um keine Institutionalisierung

und auch keine Verwissenschaftlichung desTheaters, jedenfalls »noch nicht«:

das theater, das mit seinem v-effekt eine solche staunende, erfinderische

und kritische haltung des zuschauers bewirkt, ist, indem es eine haltung

bewirkt, die auch in den wissenschaften eingenommen werden muß, noch

keinwissenschaftliches institut. es ist lediglich ein theater deswissenschaft-

lichen zeitalters. es verwendet die haltung, die sein zuschauer im leben ein-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Paradoxa über Politik und Theater

nimmt, für das theatererlebnis. anders ausgedrückt: die einfühlung ist nicht

die einzige der kunst zur verfügung stehende quelle der gefühle.45

Dies ist insofern eine bemerkenswerte Feststellung, als hier deutlich wird,

dass es Brecht keineswegs um die völlige Verbannung von Gefühlen aus dem

Theater, also von der Bühne und aus dem Zuschauerraum geht, sondern um

die Frage, wie und warum diese Gefühle jeweils zustande kommen, was ihre

Herkunft und was ihr Zweck ist. Statt Einfühlung, also statt einer Anglei-

chung der Gefühlszustände soll das »theater des wissenschaftlichen zeital-

ters« eine »staunende, erfinderische und kritische haltung des zuschauers«

bewirken, diese aber ist mithin auch mit Gefühlen verbunden. Sie bringt,

so lässt sich schlussfolgern, den Zuschauer wieder in Verbindung mit sei-

nen eigenen Gefühlen, anstatt ihn sich mit denen identifizieren zu lassen,

die ihm vorgegeben oder vorgespielt werden. Erinnern wir uns noch einmal

an Grimms Überlegungen zur Brecht’schen ›Verfremdung‹: »Das Distanzie-

ren selber bedeutet nur den ersten Schritt. Alle zunächst so nachdrücklich

distanzierenden Mittel, die Brecht verwendet, zielen ausschliesslich darauf

ab, den Zuschauer zum Vollzug des zweiten Schrittes zu veranlassen – zur

Aufhebung der Distanz.«46

Die Aufhebung der Distanz des Zuschauers wäre, bezogen auf die Ge-

fühlszustände, eine zwar direkte, also nicht ›distanzierte‹ Haltung gegenüber

demGeschehen, aber eine, die auf Differenz statt auf Angleichung setzt, kurz:

eine, die den Zuschauer nicht von sich selbst entfernt, sondern ihn zu einem

tatsächlich ›emanzipierten‹ Zuschauer mit eigenen Gedanken und Gefühlen

macht.

Der Hintergrund für die Überlegungen zu einem Theater des wissen-

schaftlichen Zeitalters ist sowohl zeithistorisch und biographisch bedingt wie

auch universalisierbar: »Wenn ich bedenke«, so Brecht 1938 in seiner letzten

Notiz vor Beginn des Arbeitsjournals, »wozu mich das begeisterte Mitgehen

geführt hat und was mir das oftmalige Prüfen genützt hat, so rate ich zum

zweiten.Hätte ichmich der erstenHaltung überlassen, dann lebte ich noch in

meinem Vaterland, da ich aber die zweite Haltung nicht eingenommen hätte,

wäre ich kein ehrlicher Mensch mehr.«47

45 Brecht: Arbeitsjournal, S. 141.

46 Grimm: »Verfremdung«, S. 210.

47 GBFA 26, S. 308.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007 - am 14.02.2026, 17:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

