Demokratie ist radikaler Experimentalismus

Rahel SiiB

Abstract

Ohne Experimente gibt es keine Demokratie. In dem Beitrag wird ein experimen-
teller Zugriff auf das Thema Demokratie entwickelt und behauptet, dass liberale
Demokratien auf Experimente angewiesen sind, um die Zukunft offenzuhalten.
Ausgangspunkt bildet die Annahme, dass wir es gegenwirtig mit einem Zukunfts-
verlust zu tun haben, weil Demokratien die Moglichkeit einschrinken, mit Alterna-
tiven zu experimentieren. Mein Losungsvorschlag zielt auf eine handlungstheore-
tische Befragung des Ausgangspunktes moderner Demokratien und entwickelt das
Experiment als demokratischen Schliisselbegriff.

Einleitung

Zweifellos spricht einiges dafiir, dass es um den Zustand liberaler Demokra-
tien nicht gut bestellt ist (Brown 2015; Urbinati 2014). Die Einschitzungen
zu den konkreten Defiziten sind vielfiltig — sie reichen vom Anstieg natio-
nalistischer Formen iiber die Unzufriedenheit mit den regierenden >Eli-
ten< und ihrer zeitlich an Wahlen orientierten Politik bis hin zur Kritik an
institutionalisierten Formen neoliberaler Demokratie. Was allerdings ins
Auge springt, ist ihr gemeinsamer Bezugspunkt, den ich in weiterer Folge
als Zukunfts-Problem bezeichnen werde. Vor dem Hintergrund der Annahme,
dass wir es heute mit einem Verlust der Zukunft zu tun haben, sind liberale
(westliche) Demokratien daraufhin zu befragen, inwiefern sie die Méglich-
keit von Verinderungshandeln — Experimente mit Alternativen — offenhal-
ten oder einschranken. Die Behauptung ist, dass es ohne Experimente — so-
ziale Praxen des Verinderungshandelns — keine wirkliche Demokratie gibt,
weil erst tiber das Experiment die Zukunft in pluralen Gesellschaften offen-
gehalten werden kann. Mein Vorgehen basiert auf einer dreifachen Aufgabe:

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Rahel SiB

Einen Erklirungsversuch der Frage, was das Experiment mit Demokratie zu
tun hat, soll erstens eine Beschreibung des Zustands liberaler Demokratien
liefern. Fir die Behauptung, dass es sich beim Experiment um einen demo-
kratischen Schliisselbegriff handelt, werden zweitens Uberlegungen dazu
angekniipft, was das Experiment eigentlich als demokratisch qualifiziert.
Drittens gilt es zu erkunden, wie viel Experiment Demokratie braucht, um
die Zukunft radikal offenzuhalten.

Das Experiment als demokratischer Grundbegriff

Zukunft ist als expliziter Bezugspunkt von gegenwirtigen Aushandlungs-
prozessen um Demokratie nicht wegzudenken. Allerdings haben wir es im
Zusammenhang mit dem Zukunfts-Problem nicht mehr in erster Linie mit
einer proklamierten Politik der Alternativlosigkeit zu tun, die tiber drei
Jahrzehnte die theoretische und politische Diskussion pragte (Marchart
2013, 7f.). Mittlerweile sind Alternativen zu neoliberaler Politik nicht nur
vorstellbar geworden, sondern werden vehement von politischen Parteien
und Bewegungen entlang des gesamten politischen Spektrums eingefordert.
Wihrend jedoch nationalistische und fremdenfeindliche Gruppierungen im
Namen der Demokratie den Verlust einer nationalen Zukunft beklagen, um
eine Pluralitit an Freiheitszugewinnen wieder zuriickzufahren, setzen De-
mokratiebewegungen auf eine Pluralitit an Zukiinften. Eine solche Diskre-
panz zwischen den Verstindnissen von Demokratie signalisiert nicht zuletzt
den Bedarf, das Verhiltnis von Demokratie und Zukunft neu zu denken, will
man Demokratie als Bezugspunkt fiir Emanzipation nicht aufgeben.

Was hat das Experiment mit Demokratie zu tun?

Auf welcher Grundlage lasst sich nach Experimenten im Kontext von De-
mokratie fragen? Gewdhnlich ist die Rede vom Experiment an ein natur-
wissenschaftliches Verstindnis von Versuch und Scheitern gebunden. Mal
als Hypothese, um eine Idee zu testen. Mal als Modus der Ubung, um etwas
zu erproben oder zu erfinden. Zu experimentieren heifdt danach zu fragen,
wie sich die Gesetzmifigkeiten eines Gegenstandes angesichts von spezi-
fischen und wechselnden Bedingungen verhalten. Das Experiment, im hier

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demokratie ist radikaler Experimentalismus

vorgeschlagenen Sinne, ist aber auch ein politischer Begriff, weil es nach
der Moglichkeit zu handeln fragt. In nichts kommt Experimentalitit stirker
zum Ausdruck als in der Frage »Kann ich - iiberhaupt — handeln?« (Menke
2013, 99). Das Experiment, so wie es von mir konzeptualisiert ist, versucht
den Fehler zu vermeiden, das Gelingen einer Handlung mit der Méglichkeit
zu handeln, sprich mit der Méglichkeit der Erprobung des Gelingens einer
Handlung, zu verwechseln. Das Experiment als eine soziale Praxis des Ver-
inderungshandelns zu verstehen heiflt dann, angesichts der Ungewissheits-
erfahrung in demokratischen Gesellschaften von einer »provozierendenc,
also immer anwesenden Moglichkeit von Verinderungshandeln auszuge-
hen. Gerade weil sich Méglichkeiten von Veranderungshandeln nicht aus
gegebenen Umstinden direkt ableiten oder im Vorhinein erschliefRen lassen,
ist politisches Handeln auf das Experiment angewiesen.

Zu experimentieren bedeutet, sich seines Handelns und der Méglichkeit
zu handeln zu versichern, ohne die Gewissheit, wie Erfahrungen ausgehen
werden. Das Experiment ist auch deshalb eine soziale Praxis des Verinde-
rungshandelns, weil das Experiment der Ort ist, von dem aus es moglich
wird, Verinderung zu erproben und an den Erfahrungen zu testen. »Han-
deln im Modus des Experiments«, um es mit einem Ausdruck von Menke zu
sagen, ist »ein Experiment mit der Moglichkeit des Handelns« (ebd.).

Mit einer solchen experimentellen Wendung lisst sich zeigen, dass zahl-
reiche heutige demokratische Versprechen auf eine offene Zukunft sympto-
matisch fiir einen Verlust von Zukunft stehen, weil sie die Méglichkeit von
neuen Experimenten versperren, das heifdt, die Moglichkeit fir Verinde-
rungshandeln untergraben und dariiber strukturelle Ungleichheiten im Zu-
gang zu Demokratie stabilisieren. Anhand von zwei politisch aktuellen Bei-
spielen mochte ich diese Behauptung untermauern.

Im ersten Fall bezeichnet Zukunft das neoliberale Versprechen auf indi-
viduelle Selbstverwirklichung. Charakteristisch fiir ein solches Versprechen
ist die Vorstellung einer lebenslangen Erprobung und Ausarbeitung der eige-
nen Individualitit. Passend zu diesem Verhaltensideal, das seit den 1970er
Jahren als Legitimierungsgrundlage weitreichender gesellschaftlicher Um-
strukturierungen dient, wurde der Spielraum fiir flexible Lebensentwiirfe
ausgeweitet. Was dabei nicht tibersehen werden darf, ist, dass ein solches
Versprechen auf Selbstverwirklichung ebenfalls die Moglichkeit von Verin-
derungshandeln untergribt, indem zum Beispiel ein institutionell abgesi-
cherter Individualismus soziale Gruppen spaltet und strukturelle Ungleich-

- am13.02.2026, 00:58:13.

195


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rahel SiB

heiten verdeckt. Sofern Subjekte angehalten, ermutigt oder durch repressive
Mafinahmen dazu genétigt werden, »sich um ihrer Zukunftschancen willen
zum Zentrum ihrer eigenen Lebensplanungen und Lebensfithrung zu ma-
chen« (Honneth 2010, 210), haben wir es mit einer Verdringung von sozialen
Problemen in den privaten Verantwortungsbereich zu tun, die die politische
Handlungsmacht einschranke.

Im zweiten Fall begegnen wir Zukunft als Versprechen auf digitalen Fort-
schritt und Freiheitszugewinne. Dass es sich auch bei diesem Versprechen
eher um einen Verlust von Zukunft handelt, zeigt ein Blick auf zwei damit
verbundene Schwierigkeiten, die die Moglichkeit von Verinderungshandeln
betreffen: Einerseits werden Daten zum Werkstoff fiir Unternehmen und alle,
die es sich leisten konnen, lassen ihre Daten schiitzen oder anonymisieren,
um ihre Handlungsspielrdume abzusichern. Andererseits wird die Moglichkeit
von Veranderungshandeln blockiert, indem zum Beispiel die bei Gerichtsver-
fahren zum Einsatz kommenden Programme kiinstlicher Intelligenz struktu-
relle Diskriminierungen reproduzieren und stabilisieren (Pundy 2019). Gemif
dem Umstand, dass digitale Technologien zukiinftiges Verhalten an den »Er-
folgen« vergangener In- und Output-Koordinationen ausrichten (Wiener 1988,
33), sind sie nicht in der Lage, die Zukunft radikal offenzuhalten.

Was qualifiziert das Experiment als demokratisch?

Jedes Handeln ist ein Experiment. Es ist ein Experiment mit der Erfahrung,
weil es die Moglichkeit des Gelingens von Handlungen erprobt. Aber folgt
daraus unweigerlich, dass jedes demokratische Handeln ein Experiment
ist? Fithrt eine solche Position nicht zu einer beispiellosen Unschirfe des
Wortes selbst? Warum sollte man das Experiment itberhaupt als demokrati-
schen Grundbegriff behandeln? Fiir das Argument der Untersuchung — ge-
mafd dem es sich beim Experiment um einen demokratischen Grundbegriff
handelt - ist die Frage von Bedeutung, inwiefern die Idee des Experiments
unser politisch-soziales Zusammenleben nachhaltig gepragt hat. Damit sto-
Ren wir bereits auf eine erste Schwierigkeit, denn insofern das Experiment,
anders als die weitaus geldufigeren Begriffe Freiheit, Gleichheit oder Soli-
daritit, noch nicht Kernbestand unseres demokratischen Selbstverstind-
nisses ist, kdnnen wir auch nicht nach einem feststehenden politischen Ter-
minus suchen. Vor diesem Hintergrund erkunde ich, inwiefern Formen des

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demokratie ist radikaler Experimentalismus

Experiments das demokratische Selbstverstindnis eines liberalen Kanons —
Freiheit der Person und Rechtsstaatlichkeit — geprigt haben, aber auch die
Grenzen eines solchen engen Demokratieverstindnisses zu sprengen beab-
sichtigen (Holthaus/Noetzel 2012; Ryan 2012).

Es ist an dieser Stelle kein Platz, um alle experimentellen Spielarten zu
wiirdigen.! Fiirs Erste muss deshalb eine begriffliche Unterscheidung von
drei Modellen des Experiments geniigen. So lassen sich im Durchgang der
verschiedenen Vorstellungen, von der Antike bis zur Gegenwart, folgende
Kernvorstellungen des Experiments voneinander abheben: der hypothetische
Gesellschaftsvertrag, die moralische Selbstgesetzgebung und die konfliktuelle
Vergemeinschaftungsform. Als Ausgangspunkt kann die Beobachtung gelten,
dass das Experiment ideengeschichtlich fir das demokratische Selbstver-
stindnis in jener Weise Bedeutung erhilt, wie sich politische Ideen Schritt
fiir Schritt von ihren Gewissheitsanspriichen l6sen. Wollen wir das Experi-
ment nimlich nicht so verstehen, dass es eine feststehende Wahrheit ent-
hillt, dann muss ihm die Moglichkeit der Verdnderbarkeit als erstes de-
mokratisches Grundprinzip eingeschrieben sein. Was auf dem Spiel steht,
wenn dies nicht geschieht, zeigt sich beispielhaft am antiken Politikbegriff,
dem mit seiner Anbindung an eine ideale politische Ordnung jegliche Offen-
heit hinsichtlich des historischen Verlaufs und der politischen Auseinander-
setzung um die Gestaltung des sozialen Zusammenlebens abhandenkommt
(Weber-Schifer 2000).

Es sind besonders die Theorien des Gesellschaftsvertrages von Hobbes
und Locke bis Rousseau, die im 17. und 18. Jahrhundert eine experimen-
telle Dimension im Kontext von demokratischen Fragestellungen zur Gel-
tung bringen. Der Ausgangspunkt ihrer jeweiligen Konstruktion bildet der
Grundsatz einer hypothetischen Frage:* Wie muss die gesellschaftliche und
staatliche Ordnung beschaffen sein, damit ihr freie Individuen zustimmen
kénnen? Entsprechend dem Gedankengang gilt eine bestimmte staatliche

1 Eine systematische Rekonstruktion des Experiments ist Teil meiner Dissertation, die den
Titel tragt: Provozierte Demokratie — Eine radikale Demokratietheorie des Experiments.

2 John Rawls greift in seiner Theorie der Gerechtigkeit (1971) auf die experimentelle Argu-
mentationsfigur der klassischen Gesellschaftstheorien zuriick, um diese fir das 20. Jahr-
hundert zu aktualisieren. Sein Versuch, von Vorstellungen des Guten unabhingige Ge-
rechtigkeitsprinzipien zu identifizieren, basiert auf einem Schleier des Nichtwissens (veil of
ignorance), der sich (iber den Vertragsabschluss legt. Dieser Schleier verhindert, dass die
Individuen ihre Position in der Gesellschaft und den Zeitpunkt, zu dem sie leben, kennen.

- am13.02.2026, 00:58:13.

197


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Rahel SiB

Ordnung nur dann als gerechtfertigt, wenn hypothetisch angenommen
wird, dass ihr alle Individuen in einem vorgesellschaftlichen Zustand hit-
ten zustimmen konnen. Aus der experimentellen Abstraktion des hypothe-
tischen Vertragsabschlusses ergibt sich nun folgende Komplikation: Es wird
der Blick darauf verstellt, dass die Mitglieder einer politischen Gemein-
schaft als Urheber*innen und auch Erneuerer*innen ihrer eigenen Rechts-
grundsitze in Erscheinung treten kénnen. Wenn wir unter Selbstregierung,
wie im Fall des Gesellschaftsvertrages, nicht blofs den Umstand verstehen
wollen, politische Macht zu begrenzen, um die Freiheit der Einzelnen ab-
zusichern, dann muss das Experiment auch eine positive Form annehmen
kéonnen, die es erlaubt, die Bedingungen fir die Herstellung neuer Hand-
lungszusammenhinge einzufangen. Wie kann das Experiment als demo-
kratischer Grundbegriff die Moglichkeit beriicksichtigen, dass Subjekte auf
ihren eigenen Willen einwirken und ihre Handlungsziele selbst setzen? Eine
Losung fur das Problem verspricht unser zweites Beispiel bereitzuhalten:
das Experiment als moralische Selbstgesetzgebung.

Nicht anders als die Konstruktion eines hypothetischen Vertragsab-
schlusses fithrt uns auch die reflexive Form des Experiments als moralische
Selbstgesetzgebung zu spezifischen Vorstellungen iiber die Legitimierung
einer gesellschaftlichen Ordnung. Was allerdings bei den Vertragstheoreti-
kern als Wille zur vertraglichen Einigung gilt, wird von Immanuel Kant in
eine Vorstellung der unbedingten Vernunftnotwendigkeit eines moralischen
Sittengesetzes iiberfiihrt, das von der Primisse einer reflexiven Selbstbezie-
hung des Subjekts ausgeht. Individuelle Freiheit erscheint dann als Ergebnis
einer rationalen Selbstgesetzgebung, die sich an einem moralischen Prinzip
der Verallgemeinerbarkeit orientiert. So miissen die Griinde, an die wir uns
verniinftigerweise bei der Selbstbestimmung unseres Handelns halten kon-
nen, in einem ersten Schritt als zumindest zustimmungsfihig vorgestellt
werden kénnen, um sie in einem zweiten Schritt auf ihre Verallgemeinerbar-
keit zu priifen. Individuelle Freiheit geht also mit Selbstbestimmung einher,
sofern sie im kantischen Sinne mit einer moralischen Autonomie verkniipft
ist. Diesem Verstindnis nach sind wir nur in dem Mafe frei, wie sich unser
Handeln an verallgemeinerbaren Griinden orientiert.?

3 Eine Entsprechung findetdiese Idee in Kants berithmter Gedankenfigur des kategorischen
Imperativs: »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst,
dass sie ein allgemeines Gesetz werde.« (Kant1990ff., 421)

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demokratie ist radikaler Experimentalismus

Bei Jirgen Habermas (1983) findet die Vorstellung einer experimentellen
Leistung, die wir bei Kant als transzendentale Prisupposition kennengelernt
haben, eine empirische Aktualisierung. Bestand die experimentelle Leistung
vormals in einer individuellen, von dem Subjekt auf sich selbst bezogenen
Handlung, wird sie nun als Ergebnis eines gemeinsamen Handelns der Mit-
glieder einer Kommunikationsgemeinschaft aufgefasst. Kants Idee einer mo-
ralischen Autonomie - die Fahigkeit, das eigene Handeln mit selbstgesetzten
Moralprinzipien zu verkniipfen — wird von Habermas als letzte Stufe eines
Lernprozesses aufgefasst. Verstehen wir sein kommunikationstheoretisches
Modell in dem Sinne, dass es die Méglichkeit von Verinderungshandeln be-
riicksichtigt, so scheint das Experiment nicht mehr als ein blof3es Additiv von
Freiheit, sondern als ihr Medium und ihre Vollzugsbedingung. Allerdings
wollen beide, Kant als auch Habermas - und hier entsteht eine Komplika-
tion -, Unparteilichkeit und Verallgemeinerungsfihigkeit als Handlungs-
rahmen verstanden wissen. Gemif; dieser Vorstellung kommt der besondere
Vollzug von Freiheit darin zum Ausdruck, dass sich Individuen im Fall von
Handlungskonflikten von allen existierenden sozialen Bindungen und Nor-
men herauslésen und ihre Werte und Uberzeugungen uminterpretieren und
verfliissigen konnen (Habermas 1976, 80). Wollen wir aber nicht davon aus-
gehen, dass sich grundlegende Wertekonflikte in pluralen Gesellschaften
miteinander verschnen lassen, weil Konflikthaftigkeit und Pluralitit kons-
titutiv fiir Demokratie sind, miissen wir nach einer Form des Experiments
Ausschau halten, die eine konfliktuelle Vergemeinschaftung anerkennt.

Demokratien in pluralen Gesellschaften stehen vor der spannungsrei-
chen Aufgabe, einen Umgang mit Wertkonflikten — Anspriichen wie per-
sonliche Autonomie und Gemeinschaft, Individualitit und Solidaritit - zu
finden und gleichzeitig die Zukunft radikal fir immer neue Konflikte of-
fenzuhalten (Mouffe 2013; 2005). Denn weil Demokratie erst iiber offene
Aushandlungsprozesse und soziale Beziehungen hergestellt wird — sei es
institutionell oder auf der Ebene von Alltagspraxen im Kontext von Bil-
dungs- oder Gesundheitseinrichtungen und in Bereichen wie Ernihrung,
Mobilitit, Forschung oder Kunst —, ist sie auf das Experiment als konflikt-
uelle Vergemeinschaftung angewiesen. Eine solche Form des Experiments
geht in einer entscheidenden Hinsicht iiber die Idee des hypothetischen Ge-
sellschaftsvertrages und der moralischen Selbstgesetzgebung hinaus: Fiir
die Behauptung, dass es sich beim Experiment um einen demokratischen
Grundbegriff handelt, stellt diese Form des Experiments insofern eine

- am13.02.2026, 00:58:13.

199


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Rahel SiB

Erweiterung des Denkhorizonts dar, als sie den Konflikt als konstitutiv fir
Demokratie anerkennt. Im Kern meint die Form des Experiments als kon-
fliktuelle Vergemeinschaftung, dass iiber das Experiment gesellschaftliche
Konflikte in pluralen Gesellschaften verhandelt werden. Solche experimen-
tellen Aushandlungsprozesse — sei es im Rahmen von institutionellen Set-
tings, periodischen Wahlen, alltiglichen Aushandlungsformen von Demo-
kratie, selbstorganisierten Zusammenhingen, Formen des Protests und des
Widerstandes — sind die Voraussetzung dafiir, dass die Méglichkeit fiir Ver-
inderungshandeln offengehalten wird und sich Gesellschaft immer wieder
neu temporir griinden kann. Das heif3t, dass bestimmte normative Vorstel-
lungen von Freiheit, Gleichheit und Solidaritit in einem politischen Projekt
institutionell und im Alltagsverstand zeitweilig fixiert werden.

Meine definitorische Entscheidung besagt, vom Experiment nur dann zu
sprechen, wenn die soziale Praxis des Verinderungshandelns an soziale Kon-
flikte angebunden ist. Da politische Praxen also Versuche darstellen, Kon-
flikte zu verhandeln, handelt es sich bei ihnen um Experimente. Verhandlun-
genvon Konflikten sind stets experimentierend, weil Losungen fiir Konflikte
weder aus gegebenen Umstinden direkt ableitbar noch im Vorhinein er-
schlief3bar sind. Konfliktverhandlungen sind vielmehr auf ein dynamisches
Probehandeln — ein Ausprobieren im Modus von Versuch und Scheitern - an-
gewiesen. Fiir den Fall, dass die Beziehung von politischen Subjekten zu sich
selbst, den anderen und der Umwelt Ausdruck eines praktischen Eingelassen-
seinsin eine niemals vollstindig verfiigbare Identitit, Andersheit oder Weltist,
meint das Experimentelle eine bestimmte Art und Weise, sich in Beziehung zu
setzen und sich die sozialen Verhiltnisse experimentell aneignen zu konnen.
Denn indem eine solche Form des Selbst- und Weltbezugs nicht bloR der An-
wendung universeller Prinzipien folgt, miissen die normativen Bezugspunkte
von Handlungen im Rahmen von Konflikten — alltiglichen Aushandlungen
von Demokratie — erprobt, gepriift und hergestellt werden. In diesem Licht
erscheinen Konflikte dann als Testgeldnde von normativen Standards, poli-
tischen Selbstverstindnissen und demokratischen Erfahrungen, um jene
tempordr iiber das Experiment zu verhandeln und zu fixieren.

Anders als der naturwissenschaftliche Experimentbegriff, dessen ko-
gnitive Ausrichtung auf die Organisation von Erfahrung und die Freilegung
von Erkenntnis — Gesetzmifligkeiten eines Gegenstandes — zielt, befasst
sich mein demokratischer Experimentbegriff mit der Moglichkeit des Han-
delns selbst. Zu experimentieren heifdt, dass wir handeln, um eine Erfahrung

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demokratie ist radikaler Experimentalismus

mit der Erfahrung zu machen. Konfliktprovokationen entsprechen in diesem
Sinne Handlungsexperimenten, in denen Subjekte die Erfahrung machen
konnen, dass Verinderung von ihnen selbst ausgehen kann, auch wenn es
sich dabei zunichst nur um eine Erprobung im Sinne einer Provokation han-
delt, ohne die Gewissheit auf einen erfolgreichen Ausgang von Experimenten.
Damit in pluralen Demokratien die Moglichkeit von Verinderungshan-
deln offengehalten werden kann, miissen Konflikte bestindig neu von den
Teilnehmer*innen einer politischen Gemeinschaft provoziert werden. Es
sind die Resultate von Konfliktverhandlungen daraufhin zu befragen, ob sie
die Anbindung an und die Konfrontation mit weiteren Konflikten ermogli-
chen oder behindern. Zu den Artikulationsformen von Konfliktprovokation
zihlen politische Wahlen ebenso wie alltigliche Aushandlungen von Demo-
kratie mit ihrer Verteidigung oder Aufgabe persénlicher Freiheiten, dem Zu-
lassen von oder Aufbegehren gegen Ungerechtigkeit. Es zihlen dazu aber
auch Formen des Widerstandes und der demokratischen Selbstorganisation
sowie Handlungen der Solidaritit und des Sich-Einsetzens fiir andere.

Wie viel Experiment braucht Demokratie?

Mit den Ausfithrungen zum demokratischen Experiment sind wir nun aus-
reichend geriistet, um zur Ausgangsthese zuriickzukehren. Was wiirde es
bedeuten, die Fihigkeit experimentell zu handeln - das heif’t Konflikte zu
provozieren — als ein demokratisches Merkmal von pluralen Gesellschaften
zu verstehen? Es sind mindestens zwei Griinde, die dafiirsprechen, das Ex-
periment als konstitutiv fiir Demokratie anzuerkennen. Wir haben gesehen,
dass es sich beim Experiment nicht blofy um ein Merkmal von Demokratie
handelt, sondern, dass keine demokratischen Praxen, Institutionen und
Selbstverstindnisse aulerhalb einer experimentellen Dimension bestehen
konnen, sofern sie die Méglichkeit von Verinderungshandeln offenhalten
wollen. Erst indem Konflikte provoziert werden, die dann als Testgelinde
dienen, kann Demokratie ihr Versprechen auf eine offene Zukunft und die
Méglichkeit von Verinderungshandeln einlosen. Schlieflich kann iiber Ex-
perimente ein Mehr an Demokratie, also ein Mehr einer Praxis der Konflikt-
provokation, die Moglichkeit von Verinderungshandeln nicht nur offenhal-
ten, sondern gesellschaftliche Transformationen auch anstacheln. Indem
nicht nur gesellschaftliche SchlieBungen infrage gestellt, sondern alternative

- am13.02.2026, 00:58:13.

201


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Rahel SiB

Handlungsmoglichkeiten in einem experimentellen Sinn provoziert und orga-
nisiert werden, lassen sich demokratische Forderungen auf immer neue so-
ziale Sphiren ausweiten. Demokratie als radikaler Experimentalismus meint
dann eine Form der Radikalisierung durch Demokratie, im Sinne einer Plura-
lisierung von Gleichheitseffekten, die die Moglichkeiten von demokratischem
Veranderungshandeln auf soziale Sphiren und Beziehungen ausweitet.

Demokratietheorie als Theorie des Experiments

Vor diesem Hintergrund ist eine Antwort auf die Ausgangsfrage der Unter-
suchung — was es mit dem Experiment als demokratischem Grundbegriff auf
sich hat — gewonnen. Das Ziel der Untersuchung war es, einen experimen-
tellen Zugriff auf das Thema Demokratie zu entwickeln, der es erlaubt, das
ausgewiesene Zukunfts-Problem von liberalen Demokratien umfassender in
den Blick zu bekommen. Die von mir entwickelte Alternative lief auf folgen-
den Befund hinaus:

Demokratie ist, will sie die Méglichkeit von Verinderungshandeln of-
fenhalten, auf das Experiment angewiesen. Denn erst iiber das Experiment
konnen Konflikte in pluralen Gesellschaften verhandelt und demokratische
Ordnungen temporir neu gegriindet werden. Pointiert formuliert ist das Ex-
periment beides: bedrohend provozierend und demokratisch. Im ersten Fall
verweist das Experiment, angesichts der Ungewissheitserfahrung in demo-
kratischen Gesellschaften, auf eine provozierende, das heiflt immer anwe-
sende Moglichkeit von Verinderungshandeln. Das Experiment ist aber auch
demokratisch, weil es die Méglichkeit von Offenheit und Gleichheit an das
Versprechen bindet, dass die Vielen herrschen kénnen, auch wenn sie damit
scheitern. Demokratietheorie muss demzufolge, will sie praktisch anschluss-
fahig sein, als Theorie des Experiments aktualisiert werden, so mein Fazit.

Literatur

Brown, Wendy (2015). Undoing the demos: Neoliberalism’s stealth revolution.
Cambridge: MIT Press.

Habermas, Jiirgen (1976). Moralentwicklung und Ich-Identitit, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demokratie ist radikaler Experimentalismus

Habermas, Jirgen (1983). Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Holthaus, Leonie/Noetzel, Thomas (2012). Demokratischer Pluralismusversus
despotische Herrschaft, in: Lembcke, Oliver/Ritzi, Claudia/Schaal, Gary
(Hg.): Zeitgenossische Demokratietheorie. Band 1: Normative Demokra-
tietheorien, Wiesbaden: Springer VS, 33-62. https://doi.org/10.1007/978-
3-531-94161-5_2.

Honneth, Axel (2010). Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1990 ff.). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Bd. IV
Immanuel Kants Gesammelte Schriften, Berlin: Georg Reimer.

Marchart, Oliver (2013). Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalisti-
sche Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Menke, Christoph (2013). Die Kraft der Kunst, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Moulffe, Chantal (2005). The Democratic Paradox, London/New York: Verso.

Mouffe, Chantal (2013). Agonistics. Thinking the world politically, London/
New York: Verso.

Pundy, Doris (2019). Wenn der Richter mit Softwarehilfe urteilt, abrufbar
unter: https://p.dw.com/p/3BwG] (letzter Zugriff 15.7.2019).

Rawls, John (1979) [1971]. Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Ryan, Alan (2012). Liberalism, in: Goodin, Robert/Pettit, Philip/Pogge, Tho-
mas (Hg.): A Companion to Contemporary Political Philosophy, Malden:
Wiley-Blackwell, 360-282.

Urbinati, Nadia (2014). Democracy disfigured, Cambridge: Harvard Univer-
sity Press. https://doi.org/10.4159/harvard.9780674726383.

Wiener, Norbert (1988). The Human Use of Human Beings: Cybernetics and
Society. Cambridge: Dacapo Press.

Weber-Schifer, Peter (2000). Der Politikbegriff der Antike, in: Lietzmann,
Hans/Nitschke, Peter (Hg.): Klassische Politik. Politikverstindnisse von
der Antike bis ins 19. Jahrhundert, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften, 11-21. https://doi.org/10.1007/978-3-322-93221-1_1.

- am13.02.2026, 00:58:13.

203


https://doi.org/10.1007/978-3-531-94161-5_2
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94161-5_2
https://doi.org/10.4159/harvard.9780674726383
https://doi.org/10.1007/978-3-322-93221-1_1
https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94161-5_2
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94161-5_2
https://doi.org/10.4159/harvard.9780674726383
https://doi.org/10.1007/978-3-322-93221-1_1

- am13.02.2026, 00:58:13.


https://doi.org/10.14361/9783839450161-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

