Autoritat im Wandel

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2026, 12:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 1



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Charisma und Sukzession:
Formen und Wandel religioser Autoritit von der Antike
bis in die Gegenwart

Almut-Barbara Renger

Einleitung

Autoritdt und Autoritdten spielen in zahlreichen Religionen eine zentrale Rol-
le: Sie bestimmen den Umgang der Menschen miteinander, lenken soziales
Handeln und tragen zur Durchsetzung von Wahrheitsanspriichen bei sowie
zur Speicherung und Weitergabe von Wissen und Konnen. Als Schwierigkeit
erweist sich, dass es innerhalb und auflerhalb religioser Zusammenhénge so
unterschiedliche Formen und Wirkungsweisen von Autoritdt gibt, dass sich
dem Thema als Gegenstand eines Fachbeitrags in gebotener Kiirze nur schwer
beikommen ldsst. Der Begriff gehort in so vielfaltiger Weise zum Menschsein
dazu, er wurzelt mit dem, was er bezeichnet, in so verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft und die an ihn gebundenen Auffassungen und gesellschaftlichen
Ordnungsmodelle variieren nach historischen und kulturellen Verwendungs-
zusammenhédngen sowie epistemischen Bezugsrahmen so sehr, dass sich mit
Uberlegungen hierzu ganze Binde fiillen lassen.

In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts noch hitte sich im européischen
Kontext, zumal im deutschsprachigen Raum, ein einschldgiger Fokus von
selbst ergeben: Eine Auseinandersetzung mit dem Thema wire nicht ohne
den Autoritédtsbegriff ausgekommen, der von der Kritischen Theorie gepragt
wurde, wie sie Max Horkheimer (1895-1973), Theodor W. Adorno (1903-
1969) und andere Mitglieder der Frankfurter Schule vertraten. Durch sie er-
fuhr der Autoritétsbegriff eine Zuspitzung im Konzept des autoritiren Charak-
ters, das mafSgeblich auf Erich Fromm (1900-1980) zuriickgeht, der es am
Institut fiir Sozialforschung unter der Leitung Horkheimers in den 1930er-Jah-
ren entwickelt hatte (Horkheimer et al. 1987). Dieses Konzept betont den
Zusammenhang von iibermafliger Autoritétsglaubigkeit und Faschismus - und
Autoritdt war in der folgenden Achtundsechziger-Bewegung mit Schlagworten
gegen sie, wie <antiautoritire Erziehung», assoziiert. Dies dnderte sich Ende
des 20. Jahrhunderts hin zu der Forderung, dass der «Begriff und sein Wortge-
brauch» («Autoritat») «scharf gegeniiber jenem Verstindnis abzugrenzen» sei,
das zur Wortbildung <autoritar> gefithrt hat (Kerber 1998: 51).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 ALMUT-BARBARA RENGER

Ergebnis ist, dass die Theorie des autoritiren Charakters zwar auch noch
in der Gegenwart zur Erklarung fiir autoritdr-hierarchische Einstellungen und
Sozialformen herangezogen wird. Die diskursive Bindung hieran ist aber gelost
und der Begriff «Autoritdt» in die Breite der Wissenschaften entlassen. In Sozi-
al- und Humanwissenschaften einschliefdlich der philosophischen Ethik wird
er nun im Kontext von Fragen nach Vertrauen, verbindlichen Werten und ethi-
scher Fithrung vor dem Hintergrund sozialer, politischer und 6konomischer
Umwilzungen verhandelt, die aus weltweiten Verflechtungen zwischen Indivi-
duen, Gesellschaften, Institutionen und Staaten resultieren. Dabei ldsst sich be-
obachten, was der deutsche Erziehungswissenschaftler und Bildungstheoretiker
Erich E. Geifller (1928-2018) bereits 1970 formuliert hat: «Als was Autoritat
dem jeweiligen Interpreten erscheint, hdngt immer von einer bestimmten an-
thropologischen Grundkonzeption ab, gleich, ob diese explizit formuliert wor-
den oder nur als latente Anthropologie (<Menschenbild>) vorhanden ist» (Geif3-
ler 1970: 160).

Wo also in einem Beitrag zu Religion/en und Autoritdt/en ansetzen? Wie
die Thematik eingrenzen, nachdem Autoritdt infolge globaler Dynamiken als
Begrift und Sachverhalt in der Scientific Community und der Breite der Ge-
sellschaften hochst divers diskutiert wird? Im Folgenden nehme ich die Ziel-
setzung des Sammelbandes auf, meine Ausfithrungen mit einem kurzen Blick
auf die romische Antike zu beginnen, aus der der Autorititsbegriff stammt,
und vor hier aus - unter Konzentration auf die europaische Kultur- und Re-
ligionsgeschichte — den Fokus auf ausgewdhlte Aspekte zu richten, die sich
innerhalb dieser Geschichte aus den Herausforderungen durch die Moderne
ergeben. Dabei geht es mir in meiner Darstellung darum, mittels eines knappen
Uberblicks iiber die Entwicklung des Autorititsbegriffs und Autorititsverhalt-
nisse seit der Antike Grundlagen fiir ein Verstindnis jener Hinwendung zu
religioser Autoritdt in Gestalt von religiosen Spezialistinnen und Spezialisten
wie «Gurus», «Lamas», «Roshis» und ahnlichen Akteurinnen und Akteuren in
Fithrungspositionen zu schaffen, die im Rahmen des Wandels von Religion
seit den 1960er Jahren im deutschsprachigen Raum beobachtbar ist - eines
Wandels, der in Entgegnungen und Ergdnzungen zum «Sakularisierungsnarra-
tiv» (Koschorke 2013: 247) mit Begriffen wie «Individualisierung», «Subjekti-
vierung» und «Privatisierung» beschrieben wird (Knoblauch 2018) und von
der zunehmenden Ausdifferenzierung religioser Landschaften gekennzeichnet
ist.

Ich beginne nach knappen systematischen Uberlegungen zur Einfithrung mit
Bemerkungen zu Inhalt und Geschichte des Autorititsbegriffs, indem ich bei
den romischen Urspriingen ansetze und Bezug auf die Unterscheidung von
auctoritas und potestas nehme, die weit tiber die Antike hinaus Schliisselbegriffe
in Diskursen um Macht und Herrschaft waren. Im Anschluss komme ich auf
Formen des Wandels im Umgang mit Autoritit in der Moderne und ihren Aus-

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 105

wirkungen bis ins 21. Jahrhundert zu sprechen. Ausgehend von Thesen Hannah
Arendts zum modernen Autoritétsverlust, die postuliert, ein Verstindnis von
Autoritét erfordere die Besinnung auf den historischen Kontext, dem der Begriff
(auctoritas) entstamme, fithre ich Referenzen an, die einmal mehr zeigen, dass
sowohl Autoritit/en als auch Religion/en mit modernen Gesellschaften verein-
bar sind - anders, als es normative Bilder einer Moderne, die von beidem frei
sein will, suggerieren. Dabei gehe ich nédher auf zwei Typen von Autoritét ein:
eine personale Form von Autoritét, die auf personlichem Charisma beruht,
und eine traditionale Form, die sich per Sukzession auf eine traditionalisierte
und/oder legalisierte Form von charismatischer Autoritit zuriickfiihrt. Beide
Formen von Autoritit kommen allenthalben in der européischen Kultur- und
Religionsgeschichte vor und spielen bis in deren Moderne und die Gegenwart
hinein eine Rolle — zumal dort, wo mit Tradition scheinbar gebrochen und auf
Erneuerung gesetzt wird, sei es in Abspaltung von einer bestehenden Tradition,
sei es in Form ihrer Fortfithrung in stark veranderter Form. In den Wechsel-
wirkungen der Religionsgeschichte zwischen Asien, Europa und Nordamerika
werden dabei - zur Bezeichnung und Zuschreibung von Autoritat auflerhalb
von Formen herkommlich organisierter Religion wie den christlichen Grofikir-
chen - Begriffe und Konzepte wie «Meister(schaft)» und «Erleuchtung» religi-
onsproduktiv fruchtbar gemacht und setzen sich in religiésen Szenen und Ge-
meinschaften, die sich neben und in Konkurrenz zu den organisierten Kirchen
bilden, durch.

Meine Darstellung dieser Zusammenhédnge fufft auf dem Verstindnis
von «Religion» und «Moderne», wie es die Einleitung in den vorliegenden
Band darlegt (vgl. oben S. 8-11). Sie ist auf Akteurinnen und Akteure und Texte
konzentriert, die fiir die Entwicklung im so bezeichneten Westen, vor allem
Europa und Nordamerika,! repréisentativ sind und Bedeutung insbesondere fiir
den deutschsprachigen Raum haben. Betont sei, dass die Auswahl der angefiihr-
ten Beispiele ausschliellich meine eigene ist — und, wie der stark verknappte
begriffsgeschichtliche Teil dieses Beitrags, hoffnungslos unvollstindig sowie
notwendigerweise alles andere als erschdpfend. Dennoch hoffe ich, dass meine
Ausfiihrungen einen Einblick ins Thema geben, der fiir den Sammelband von
Nutzen ist und Lust macht, weiterfithrende Fragen an die dargestellten Zusam-
menhénge heranzutragen.

! Wenn ich im Folgenden gelegentlich den kontroversen Begriff «Westen» sowie das Adjek-
tiv «westlich» verwende, so geschieht dies um der Einfachheit willen, im Bewusstsein, dass
neben den oben genannten Regionen z.B. auch Australien und Neuseeland sowie Teile
Stidamerikas uv.m. dazuzuzihlen sind; und dass der Begriff nicht eine Entitdt mit einer Ge-
schichtserzdhlung und einer Geographie impliziert, sondern Heterogenitét mit einer Vielzahl
von Geschichten sowie sozialen, kulturellen und politischen Wahrnehmungen und Reprisen-
tanzen. Zur Problematik und Geschichte des Begriffs vgl. z.B. Trautsch (2017).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 ALMUT-BARBARA RENGER

Grundlegendes vorab: Systematische Uberlegungen zum
Autoritdtsbegriff

Woriiber sprechen wir, wenn wir von Autoritit reden? Beginnen wir mit eini-
gen allgemeinen Ausfithrungen und Kldrungen zum Begriffsinhalt.

So kontrovers die Debatten um Autoritit sind, gibt es doch, was den Begriff
und das von ihm Bezeichnete angeht, bestimmte Ubereinkiinfte, die sich auch
fir das Verhdltnis von Autoritdt/en und Religion/en geltend machen lassen.
So wird in der Regel davon ausgegangen, dass Autoritét, wie sehr die Formen
und Grade der Freiwilligkeit ihrer Anerkennung auch variieren, Ausdruck einer
wechselseitigen Beziehung ist, in der immer zwei Parteien mitgedacht sind,
die in einer hierarchischen Beziehung unterschiedlicher Intensitét stehen (vgl.
auch Furedi 2013). In diesem weitesten Sinne bezeichnet Autoritit eine soziale
Positionierung einer Institution (z.B. Kirche), eines Gegenstands (z.B. Bibel)
oder einer Person (z.B. Priester), die fiir einen oder mehrere Menschen in Be-
zug auf Denken und Handeln richtungsweisend oder normativ ist. Sie entsteht
— ob personal oder apersonal — durch Vereinbarungen oder, so hitte es Max
Weber (1864-1920) formuliert, Herrschaftsbeziehungen in gesellschaftlichen
Prozessen oder durch vorausgehende Erfahrungen, wie etwa von Kompetenz,
Tradition, Offenbarung und Charisma (hierum geht es weiter unten). Dabei
liegt fiir viele religiose Auffassungen das Urbild jeder Autoritat zwischen einer
tberpersonalen Autoritit, ndmlich Gott bzw. einer Gottheit (oder einem ande-
ren Wesen, das tiber eine grofle transzendente Macht verfiigt), und dem Men-
schen. Diesen Auffassungen zufolge kann eine Autorititsbeziehung zwischen
einer Person und der Autoritit — z.B. einer anderen Person oder auch einer
kultischen Handlung, einer magischen Formel oder einem sakralen Text — nur
dann bestehen, wenn sich diese Beziehung von der gottlichen Autoritat ableitet
oder zumindest durch ein glaubwiirdiges Verhaltnis zu ihr legitimieren kann.

Die Forschung hat fiir die Vielzahl beobachtbarer Autorititsbeziehungen
zahlreiche Klassifikationsangebote erarbeitet, die mitberiicksichtigen, dass eine
Person oder ein Gegenstand Autoritdt nicht nur sein, sondern auch haben
kann.? Eine in der Soziologie gingige Form der Differenzierung ist die von
Herrschafts-, Auftrags- und funktionaler Autoritdt. Sofsky und Paris (1991)
z.B. unterscheiden zwischen «formaler» und «personaler» Autoritit und unter-
teilen diese beiden in weitere Funktionen und Positionen. Threm Verstdndnis
nach verschranken sich in der «formalen Autoritit» die offiziellen Befugnisse
der Position, die Amtsautoritdt, mit den sachlich-technischen Notwendigkeiten
der Produktion, der operationellen Autoritat bzw. Funktionsautoritdt. Die «per-
sonale Autoritdt» dagegen umfasse Fachwissen (hier sprechen Sofsky und Paris

2 Da die Grenzen zwischen beiden Ebenen flieflend sind, spricht Pablo Oyarziin Robles von
einem «double game of authority» (2011: 228).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 107

auch von Sachautoritit), koordinativ-organisatorische Fahigkeiten (in diesem
Fall ist von Organisationsautoritit die Rede) und personliches Charisma (1991:
69-72). Viele, vor allem soziologische, Theorien, die Autoritdt als Zuschrei-
bungsphdanomen begreifen, gehen auf Max Webers dreigliedrige Klassifizierung
legitimer Herrschaft — «legal-rational», «traditional» und «charismatisch» - in
seiner Herrschaftssoziologie zuriick (vgl. Weber 2005: 726-742); sie gehen da-
von aus, dass Autoritit nicht von Gott oder von Natur aus gegeben ist, sondern
nur dann, wenn sie von Menschen anerkannt wird, was stets mit einem spezifi-
schen Legitimitatsglauben verbunden ist. Zwar haben auch jiingere, durchaus
plausible alternative Sichtweisen auf Autoritat zu grofier Bekanntheit gefunden;
so muss sich etwa nach Richard Sennett Autoritdt in den Augen derer, die
ihr unterworfen sind, nicht unbedingt auf Legitimitit berufen (Sennett 1980).
Dennoch ist Webers Ansatz ein «Klassiker» geworden, der regelmiflig um je
zeitgendssische Perspektiven ergianzt wird.3

Folgen wir Webers Darstellung, beruht charismatische Autoritdt auf dem
Glauben und der Hingabe an die {ibernatiirliche oder intrinsische Begabung
einer Person, die andere mit ihren Qualitaten so fesselt, dass sie ihren Anwei-
sungen, oder auch nur Vorschldgen, mehr oder weniger bedingungslos folgen
(Weber 2005: 734-735). Um wen auch immer es sich handelt - Konigin, Krie-
ger, Diktatorin, Orakel, Prophet oder Heilsbringerin: die Anhdngerinnen und
Anhénger dieser Person glauben, dass sie mit aufSergewohnlichen, tibermensch-
lichen Befugnissen ausgestattet ist. Ob die Befugnisse tatsdchlich existieren,
spielt dabei keine Rolle. Relevant ist, dass an ihre Existenz geglaubt wird,
wodurch die Bindung seitens der Gefolgschaft besonders ausgepragt ist (Weber
2005: 737).

Damit komme ich zu einem weiteren Punkt: Charismatische Autoritat
kommt in religiésen Zusammenhéngen besonders haufig vor (vgl. hierzu auch
Gebhardt et al. 1993). Zahlreiche religiose Gruppen und Gemeinschaften ent-
standen, indem Aktivistinnen und Aktivisten eine neue Autoritat nutzten, um
bestehende Traditionen und Gesetze herauszufordern oder gar zugunsten einer
neuen Ordnung zu kippen - nach Weber ein Zeichen dafiir, dass diese cha-
rismatisch basierten Gruppen den Samen ihrer eigenen Zerstdrung in sich
tragen. Weber weist darauf hin, dass charismatische Herrschaft nicht stabil ist
und nicht konsistent sein muss. Sie wird hdufig noch zu Lebzeiten der fithren-
den Person «veralltaglicht», so dass entweder biirokratische Herrschafts- bzw.
Autoritatsverhdltnisse entstehen, die mit rational-legalen Aspekten verbunden
sind, oder die neue Bewegung sich zuriick an institutionalisierten Strukturen
der traditionalen Autoritit orientiert (Weber 2005: 739). Aus Bewegungen um
Tréager charismatischer Autoritit entstehen religiose Organisationen, die durch

® Erst kiirzlich ist ein ganzes Handbuch erschienen, das Webers Theoriebildung zum Ausgangs-
punkt nimmt und den Begriff Charisma auf ein breites Spektrum an sozialen, kulturellen und
religiésen Zusammenhiangen ausweitet: Zaquete (2021).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 ALMUT-BARBARA RENGER

Institutionalisierung und Denomination zu formalen Existenzformen von Ge-
meinschaften in der Gesellschaft werden. Zum Beispiel sind die komplexen Tra-
ditionsgefiige Christentum, Islam und Buddhismus auf diese Weise entstanden:
Institutionalisierte Strukturen traditioneller Autoritat hielten bestimmte, einem
charismatischen Fiihrer zugeschriebene Praktiken und Lehren aufrecht und
verfestigten sie im Laufe der Zeit zu Traditionen mit teilweise biirokratischen
Zigen. Bis in die Gegenwart griinden die vielen verschiedenen Formen struktu-
rell-institutioneller Autoritdt, die diese Traditionskomplexe mafigeblich tragen,
auf Amtern und anderen, mit bestimmten Obliegenheiten verbundenen, Stel-
lungen. Autoritdt ist in ihren Fallen jeweils von der personalen charismatischen
Autoritdt des urspriinglichen Fiihrers abgeleitet und iiberdauert diejenigen, die
sie qua Amt oder Person innehaben.

In der Religionswissenschaft hat sich mit personalisierter Autoritdt zuerst
ausfithrlich Joachim Wach (1898-1955) in seiner religionssoziologischen Ab-
handlung Meister und Jiinger auseinandergesetzt (1925). Wach arbeitet darin
Jesus von Nazareth («Jesus») und den historischen Buddha («Buddha») als
Prototypen des sog. Meisters heraus, wobei er an Max Webers Begriff des «Pro-
pheten» ankniipft (vgl. Wach 1925: 51).* «Der Prophet» ist bei Weber eine
Bezeichnung fiir Charismatiker, die kraft personlicher Offenbarung religiose
Heilswahrheiten in Form einer Lehre oder gottlicher Gebote verkiinden (vgl.
Weber 2001: 177-178). Weber unterscheidet zwei Typen, den «ethischen» und
den «exemplarischen» Propheten. Ersterer — wie bei Weber exemplarisch «Mo-
hammed» und «Zarathustra» - verkiindet Gottes Willen, wobei Gehorsam als
ethische Pflicht in Form goéttlicher Gebote und Normen gefordert wird. Bei
der exemplarischen Prophetie agiert der Prophet — wie exemplarisch «Bud-
dha» und «Laozi» - als Mensch, der am eigenen Beispiel den Weg zu religio-
sem Heil aufzeigt.

Wach sucht Webers Darstellung dieses Autoritatstypus durch eine ndhere
Charakterisierung zu ergianzen. Zudem stellt er Webers Kategorie «Prophet» in
Frage. «Prophet» und «Meister» sind fiir ihn zwei grundsitzlich voneinander
verschiedene Typen. Wihrend Prophetie nicht an die Person des Verkiinden-
den gebunden sei und Gottes Wille ebenso gut ein anderer kundtun kénne, ge-
be es beim «Meister» und seiner Anhdngerschaft ein ausgepréagtes Bewusstsein
der unersetzlichen Bedeutung seiner Person. Orientiert ist diese Darstellung an
der Person und dem Auftreten Stefan Georges (1868-1933), der innerhalb des
Kreises um ihn als Meister tituliert wurde und auch Weber dazu inspirierte,
sein Modell der charismatischen Herrschaft zu entwickeln (vgl. Renger 2015).
Unter dem Eindruck des George-Kreises untermauert Wach die Prophet-Meis-
ter-Differenzierung durch einen Vergleich der Rolle des «Meisters» mit der

* Vgl. hierzu des Niheren auch Renger (2012a), insbesondere S. 38-44.
> Zur Unterscheidung der beiden Grundtypen des Propheten bei Weber vgl. Weber (1980: 273;
2001: 189).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 109

eines «Lehrers».® Die beiden haben nach Wach zwar gemein, dass ihnen Erfah-
rung und Wissen Autoritét verleihen, und sie die Weitergabe von Wissen und
Erfahrung als ihre Aufgabe verstehen. Sie unterscheiden sich aber darin, dass
beim <Lehrer-Schiiler-Verhiltnis> der Unterrichtsgegenstand im Vordergrund
steht, wihrend die Beziehungen des Meisters von seiner Person und Personlich-
keit gepragt sind und wesentlich im Verhiltnis wechselseitiger Bedeutsamkeit
bestehen: «der Meister wird erst zum Meister am Jinger» (Wach 1925: 9).
Wach hebt so einen grundlegenden Wesenszug charismatischer Fiihrerschaft
hervor, den spitere religionssoziologische Forschungen weiterfithrend aufge-
griffen haben. Eileen Barkers «Charismatisierungs»-Theorie etwa weist darauf
hin, dass Gefolgsleute regelrecht lernen, dem Anfiihrer bzw. der Anfiihrerin
Charisma zu verleihen, anstatt einfach eine Eigenschaft zu erkennen, die er oder
sie besitzt. So betrachtet, ist charismatische Fithrung ein interaktiver und nicht
ein einseitiger Prozess (vgl. Barker 1993).

Das heute in den Sozialwissenschaften geltende Autoritétsverstindnis, wie
es mafigeblich Weber gepragt hat, ist eine rezente Errungenschaft und kei-
nesfalls selbstverstandlich. Infolge von Herrschaftskimpfen, wie sie lange das
Spannungsverhiltnis zwischen Kaisertum und Papsttum bestimmten, hatte der
Autoritatsbegriff eine semantische Pragung und emotionale Aufladung erhalten,
die einen unbefangenen deskriptiv-analytischen Blick auf damit bezeichnete
Sachverhalte verstellte. In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts kamen
Diskurse der Studentenbewegung hinzu, die an das eingangs erwédhnte Auto-
ritdtsverstindnis der Frankfurter Schule anschlossen und die Aufhebung von
Autoritdt zur Voraussetzung fiir die Autonomie eines miindigen Individuums
innerhalb einer demokratischen Gesellschaft erklarten. Erst in den vergangenen
Jahrzehnten ist es gelungen, den Autoritatsbegriff von diesen Aufladungen zu
befreien und zu einem heuristischen Analyseinstrument zu machen. Um dies zu
veranschaulichen, hole ich weit aus. Nach einem Blick zuriick zu den Anfangen
der Geschichte des Begriffs, dessen etymologische Wurzel in der romischen
Antike liegt, gebe ich schlaglichtartig Einblicke in den Begriffsgebrauch und
verschiedene mit ihm verbundene Autoritatsauffassungen iiber das Mittelalter
bis in die Moderne.

Inhalt und Geschichte des Autoritdtsbegriffs: Von der Antike
bis zur Aufklirung

Autoritdt ist ein Fremdwort, eine Eindeutschung aus dem Lateinischen, die fiir
das 14. Jahrhundert nachgewiesen ist. Ubernommen wurde das lateinische Sub-

® Auch Weber behandelt bereits die Differenz zwischen Lehrer und Prophet. Vgl. Weber 1980:
271-272; 2001: 185-188. Zwischen Meister und Lehrer unterscheidet Weber allerdings nicht
(2001: 186).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 ALMUT-BARBARA RENGER

stantiv auctoritas, das in der mittelhochdeutschen Form auctoriteit ebenso gut
erkennbar ist wie in den bis ins 20. Jahrhundert gidngigen gelehrtensprachlichen
Bildungen auctoritet, Auctoritit und Auktoritit, die an die klassisch-lateinische
Lautgestalt ankniipfen (Pfeifer 1993: 83).” Durchgesetzt hat sich die nach
1500 sprachiibliche Form autoriteit, im Neuhochdeutschen «Autoritit» — ein
Substantiv, bei dem es sich zundchst um einen romischen Wertbegriff handelte.
Dieser stammte vermutlich aus der privatrechtlichen Sphére und ist abgelei-
tet von augere (dt. «vermehren», «vergroéfiern», «steigern», «stirken»), in dem
Sinne, dass der geduflerte Wille bestimmter Personengruppen der Zustimmung
ihrer Vorgesetzten bedurfte, um rechtliche Qualitét zu erlangen.

Im klassischen Gebrauch der spaten romischen Republik bezeichnete aucto-
ritas in erster Linie das Ansehen von Personen - «und zwar als die Fihigkeit,
durch personliche Kompetenz und Uberzeugungskraft Eindruck zu machen
und Einflufl auf Denken und Entscheidungen anderer auszuiiben» (Liitcke
1986-1994: Sp. 498). Ein solches Ansehen, das mit dem Vermodgen gekoppelt
war, die Zustimmung anderer zu gewinnen, konnte aber auch in vermittelter
Form tiiber Schriftwerke wirken. Der romische Rhetoriklehrer Quintilian etwa
(um 35 — um 96 n. Chr.) sah in Cicero (106-43 v.Chr.), dem bekanntesten
Redner Roms, den bestméglichen Lehrer. Zumindest schreibt er ihm in Insti-
tutio oratoria X 1,111 zu, «alles, was er sagt», habe «ein solches personliches
Gewicht [auctoritas], dafl man sich schdmt, anderer Meinung zu sein» (Quin-
tilianus 1995: 477). Cicero selbst sprach haufig iiber auctoritas, wobei er
die Moglichkeit betonte, dass eine Person mit auctoritas das Denken und
Handeln Anderer zu lenken vermag - auch und zumal in der offentlichen
Gerichtspraxis.® So heif3t es in Topica 19 iiber die Argumentationskunst vor
Gericht, es habe «nicht jede beliebige Person das Gewicht eines Beweismittels»;
gehore doch «zur Erweckung von Glaubwiirdigkeit» Ansehen (auctoritas), das
entweder «die Natur oder die Zeit» schaffe (Cicero 2014: 63). Und ein solches
komme, so Topica 20, nicht nur Staatsdienern zu, sondern auch Rednern, Phi-
losophen, Dichtern und Geschichtsschreibern, «aus deren Worten und Schrif-
ten» man oft eine Gewahr (auctoritas) «herleitet, um Glaubwiirdigkeit zu be-
wirken» (Cicero 2014: 67).

Auctoritas wurde mithin bereits in romischer Zeit nicht nur lebenden Perso-
nen, sondern auch Zeugnissen, etwa, wie in Quintilians Cicero-Lob, Texten
mafdgebender Vorginger in der eigenen Tradition zugeschrieben. Dieses Ver-
standnis wirkt noch im Grammatisch-kritischen Worterbuch der hochdeutschen
Mundart des Bibliothekars und Sprachforschers Johann Christoph Adelung
(1732-1806) nach, das einen groflen Einfluss auf die deutsche Lexikographie

7 Fiir weitere Details zur Etymologie vgl. auch die Literaturangaben bei Kluge (2011).

8 Dazu, dass Cicero sich zugleich unter Verwendung der Begrifflichkeit (auctoritas) gegen
Autoritatsglaubigkeit wandte und an ihrer statt fiir eine gebildete Streitkultur pladierte, vgl.
Kuhlmann (2021).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 111

hatte. Dort wird im Lemma «Die Autoritdt» als Bedeutung fiir das Substantiv
bei Gebrauch im Singular angegeben: «1) Gewalt, Ansehen, bestimmender Ein-
fluss auf andere; ohne Plural. Sich viele Autoritat zu geben wissen»; und fiir die
Verwendung mit dem Plural: «2) Das verbindliche Gewicht eines Zeugnisses;
[...] Autoritdten vor sich haben, glaubwiirdige Zeugnisse» (Adelung 1808: Sp.
674). Ahnlich heifit es im Lemma «Autoritit» des Deutschen Worterbuchs von
Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, das den neuhochdeutschen Wortschatz
seit etwa 1450 zum Gegenstand hat: «allgemein anerkanntes ansehen einer
person oder institution (seltener auch von sachen u. abstrakta), das auf einer
besonderen gesellschaftl. stellung oder iiberlegener leistung beruht und seinem
trager macht u. einfluf3 sichert» (Sp. Grimm/Grimm 2007: 1665).

Maf3geblich gepriagt wurde die Verwendung des Begriffs durch die Jahrhun-
derte durch die romische Unterscheidung von auctoritas und potestas. Letztere
bezeichnete eine rechtlich verbriefte exekutive Amtsgewalt, erstere den Einfluss
einer Person oder Personengruppe, der auf Ansehen beruhte und hohe Bin-
dungskraft hatte. In dieser Korrelation wurde auctoritas zu einem jahrhunderte-
lang wirkmachtigen «politischen Zentralbegriff» (Eschenburg 1965: 14). In der
Zeit der romischen Republik lag die potestas bei den Magistraten, insbesondere
den Konsuln (als den hochsten Beamten), neben denen das Volk und der Senat
als die beiden anderen Organe der res publica standen. Die auctoritas lag beim
Senat, der gegeniiber den Magistraten Beratungs- und gegeniiber dem Volk
Bestatigungsrecht hatte. Befehle von Konsuln waren zwar auch ohne die aucto-
ritas des Senats verbindlich und Volksbeschliisse formell giiltig. Es mangelte
ihnen aber an Gewicht, und es wire unklug gewesen, nicht den Rat oder die
Bestitigung des Senats einzuholen. Wahrend des Prinzipats des Augustus (63 v.
Chr. - 14 n. Chr.) schliefilich riickten auctoritas und potestas eng zusammen,
ohne eine Verschmelzung zu erfahren.® Dies dnderte sich in der Kaiserzeit —
und unter Augustus’ Nachfolgern wurde auctoritas im Sinne einer rechtlich er-
zwingbaren und religios begriindeten Herrschaftsgewalt institutionalisiert. Hat-
te die senatorische auctoritas, mit Weber gedacht, Ziige einer charismatischen
Herrschaft gehabt, so veralltaglichte sich diese und wurde in eine traditionale
Herrschaft umgewandelt.

Diese Identifizierung von auctoritas und potestas und der wachsende Einfluss
der christlichen Kirche seit der ausgehenden Antike zogen die Frage nach
sich, wie die auctoritas der Kirche beschaffen sei und wie weit sie, namentlich
als auctoritas der Bischofe und der Pépste, reiche. Grundlegend wirkten in
diesem Zusammenhang die Kirchenschriftsteller Tertullian (150-220 n. Chr.)

° Es war kein geringerer als Augustus selbst, der die Unterscheidung zwischen Uberzeugungs-
und Amtsmacht in seinem Selbstzeugnis (Monumentum Ancyranum) geltend machte, indem
er behauptete, er habe nur auctoritas exklusiv besessen; in Bezug auf potestas seien ihm alle
Kollegen im Amt (in magistratu) gleichrangig gewesen (Res gestae divi Augusti 34). Vgl. hierzu,
wie tiberhaupt zum romischen Verstindnis von auctoritas, auch Nippel (2007: 28-31).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 ALMUT-BARBARA RENGER

und Cyprian (um 200 oder 210-258), die — unter terminologischer Ankniip-
fung an die rechtlichen und politischen auctoritas-Vorstellungen in Rom -
wichtige Fundamente fiir die Entwicklung des kirchlichen Autoritatskonzepts
schufen, indem sie die Autoritdt der Bischofe an die sog. apostolische Sukzessi-
on banden.! In diesem spezifischen Verstindnis von Nachfolge biirgten die
Bischofe als Rechtsnachfolger fiir die Unversehrtheit der wesentlichen Inhalte
des christlichen Glaubens in der apostolischen Uberlieferung, so wie sie ihren
Niederschlag in der regula fidei gefunden hatten, die vor der Existenz eines
anerkannten Kanons fiur die Kirchenvater des 2. und 3. Jahrhunderts n. Chr.
den Maf3stab zur Beurteilung von christlicher Lehre und Praxis bildete. Betonte
vor allem Cyprian noch, dass jeder Bischof vollen Anteil an der von Christus
verliehenen Vollmacht des Bischofsamtes habe, so verschob Augustinus (354-
430 n. Chr.) den Schwerpunkt kirchlicher Autoritit von Amt und Institution
auf die Person Jesu Christi und das Evangelium. Zugleich entwickelte er in De
civitate Dei epochemachende Ideen fiir das Verhaltnis von Kirche und Staat.
Sein Versuch, die weltliche potestas der kirchlichen auctoritas unterzuordnen,
war — wie tiberhaupt sein Verstandnis von auctoritas als Autoritat Christi, der
Bibel sowie der Kirche und ihrer Amtstrager - fiir die folgenden Jahrhunderte
wegweisend (vgl. hierzu Liitcke 1986-1994: 498-510).

Im Mittelalter stellte sich die Frage nach der Relation von weltlicher und
kirchlicher Autoritét auf allen Stufen der kirchlichen und der weltlichen Hierar-
chie, allerdings mit besonderer Schirfe in Bezug auf das Verhiltnis von Kaiser
und Papst.!! Im Ostromischen Reich entwickelte sich eine abgewandelte Form
des Kaiserkults, in der sich der Kaiser als christlicher Priesterkonig (rex sacer-
dos) und sogar als Stellvertreter Christi auf Erden verstand. Diese Neuerung
trug erheblich dazu bei, dass sich Konflikte mit dem zunehmend monarchis-
tisch eingestellten Papsttum bildeten. Vielfach nutzte das Papsttum den Begriff
der auctoritas mit dem Ziel, die weltliche Macht des Papstes zu sichern. Ein
prominentes Beispiel ist Innozenz III. (1160-1216), einer der machtigsten und
einflussreichsten Papste in der Geschichte des Papsttums. Um Konige und Kai-
ser abzusetzen und zu versuchen, eine papstliche Theokratie zu errichten, berief
er sich auf die auctoritas und {ibte einseitige Kontrolle mittels Macht, Reichtum
und religioser Unterstiitzung iiber die christlichen Staaten Europas aus. Dabei
griindete der Bedeutungszuwachs, den das Papsttum auf diese Weise gewann,
keineswegs auf einem Gegensatz von auctoritas und potestas, bei dem erstere
auf Seiten des Papstes und letztere auf Seiten des Kaisers verortet worden wire.
Um die papstliche Position und Kompetenz innerhalb der kirchlichen Sphére
zu sichern, wurde auctoritas vielmehr an die potestas-Terminologie angenéhert
oder gar mit ihr gleichgesetzt (vgl. Miethke 1993: 24-26). Erinnert sei etwa an
die plenitudo potestatis (dt. «Fiille der Gewalt»), die Lehre von der Vollgewalt

19 Vgl hierzu des Niheren Ring (1975).
' Vgl. hierzu z.B. Gmelin (1937: 100-102); Eschenburg (1965: 94-96); Ullmann (1970).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 113

des Papstes sowohl iiber die Glieder der ihm unterstellten Kirche als auch iiber
weltliche Autoritéten.

Mit der Neuzeit schliefllich erhielten die weltlichen Herrscher, vor allem
durch das Aufkommen des Absolutismus, vor Kirche und Papsttum einen
deutlichen Vorsprung an Macht und Einfluss, und auch die Grenzen der kaiser-
lichen Autoritit wurden im Laufe der nachfolgenden Jahrhunderte zunehmend
enger gesteckt.

Eine tragende Rolle spielte hierbei die Aufkldrung, die jedwedem Autoritats-
glauben den Gebrauch der eigenen Vernunft entgegenstellte. Vorbereitet in
einem langgestreckten historischen Prozess seit Beginn der Neuzeit kam es
zur Aushohlung kirchlicher ebenso wie staatlicher Vorstellungen von Autoritit.
Dies war der Fall vor allem bei denjenigen Ansichten, die dem Streben nach
Rationalitdt, Freiheit, Gerechtigkeit, Menschlichkeit und Individualisierung
zuwiderzulaufen schienen. Es entstanden zahlreiche Neubetrachtungen und
Theorien zum Thema - (bis in die Gegenwart hinein) hdufig unter Bezug auf
den romischen auctoritas-Begriff und als Reaktion auf Ideologien, die Autoritit
als Instrument nicht-demokratischer Herrschaftsformen funktionalisierten.!?
Zu den Hintergriinden dieser verdnderten diskursiven Auseinandersetzung mit
Autoritit gehort nicht zuletzt der Ubergang von der vormodernen Stindege-
sellschaft zum modernen, rechtlich sikular verfassten Nationalstaat, dessen
Herausbildung mit zahlreichen Umbriichen und Debatten um politische Ord-
nungsmodelle einherging. Wéhrend im Feudalsystem, in dem die Grundbesit-
zer — Monarch, Adel und Kirche - die sozial und politisch fithrende Schicht
bildeten, Ungehorsam gegeniiber der Obrigkeit sofortige Gewalt als Strafe nach
sich ziehen konnte, wurden die gewaltausiibenden Institutionen in den sich
ausbildenden demokratischen Regierungsformen durch rechtliche Instanzen in
der Autorititsausiibung massiven Restriktionen unterworfen.

Erosion institutioneller Autoritdten: Die Krise der Moderne nach
Hannah Arendt

Es ist diese Unterworfenheit unter Restriktionen, die den Umgang der Moderne
mit Autoritdt kennzeichnet - einer Moderne, die viele <alte Autorititen> unter
Generalverdacht gestellt und die Frage nach Autoritdt ganzlich neu aufgerollt
hat. Die Menschen fragten nun nicht nur danach, was Autoritdt sei, sondern
auch ob sie tiberhaupt méglich bzw. inwiefern sie mit demokratischen Regie-
rungsformen vereinbar sei. Leitend wirkte hierbei das Postulat, dass es darum
gehen miisse, Empféanglichkeit und Akzeptanz fiir Weisungen Anderer im
Individuum bei gleichzeitiger Fahigkeit zu vernunftbasiertem Handeln und

12" Fiir einen Uberblick vgl. Veit et al. (1971: 730); Helmer/Kemper (2004: 132-134).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 ALMUT-BARBARA RENGER

kritischer Selbstreflexion herzustellen (vgl. hierzu auch Kohns et al. 2016).
Die europidische Geschichte des 20. Jahrhunderts hat gezeigt, dass dieses Pos-
tulat und damit verbundene Diskurse keineswegs notwendig zu vernunftbasier-
ten Gesellschaftsordnungen und kritischer Selbstreflexion fithren. Es ist auch
deshalb dem Religionswissenschaftler Hubert Seiwert zuzustimmen, der Mo-
derne nicht nur als Namen «fiir eine Epoche» sowie als «Kennzeichnung» be-
stimmter «Gesellschaftsformationen» begreift, sondern auch als «Chiffre fiir
eine Utopie, in der die in der européischen Aufkldrung angelegten Rationalitéts-
potentiale zur vollen Entfaltung gebracht und verniinftige Strukturen sozialer
Organisation und sozialen Handelns verwirklicht sind.»13

Es war Hannah Arendt (1906-1975), die den wohl bedeutendsten Beitrag der
nachkriegszeitlichen Literatur zur Autoritdtsfrage leistete, indem sie sich unter
Rezeption des romischen auctoritas-Begriffs kritisch mit dem Stellenwert von
Autoritdt in der Moderne auseinandersetzte. Arendt diagnostiziert einen konti-
nuierlichen Autorititsverfall seit Beginn der Neuzeit, der nun zu seinem Ende
gekommen sei. Sie begreift dies als Widerspiegelung der Krise der Moderne,
in der der Mensch weder in der politischen noch in der gesellschaftlichen Ord-
nung zu Hause, sondern von anderen Menschen und sich selbst verlassen sei.
Der Umstand, «dafS wir in der modernen Welt kaum noch Gelegenheit haben zu
erfahren, was Autoritit eigentlich ist», habe «zu einer gewissen Begriffsverwir-
rung gefuthrt», der — auch deshalb, weil «Autoritit immer mit dem Anspruch
des Gehorsams» auftrete — «eine Gleichsetzung von Zwang und Gewalt mit
Autoritdt» zugrundeliege.!*

Arendt positionierte sich damit gegeniiber den antiautoritdren Stimmen ihrer
Zeit, die in angestammten Autoritéten eine gefahrliche psychosoziale Dispositi-
on patriarchaler Gesellschaftsorganisation sowie Faschismusanfilligkeit sahen.
Um einen mit Demokratie und Freiheit kompatiblen Begriff von Autoritdt zu
etablieren, empfahl sie die Riickbesinnung auf die romische auctoritas-potestas-
Unterscheidung; verdeutliche diese doch, dass «totale Herrschaft, wie wir sie
von den Hitler- und Stalinregimen kennen, [...] mit Autoritit nicht das gerings-
te zu tun» habe (Arendt 1957: 120). Kennzeichen von Autoritat sei vielmehr,
wie am romischen auctoritas-Modell sichtbar, «die fraglose Anerkennung sei-
tens derer, denen Gehorsam abverlangt» werde (Arendt 1970: 46). Eine sol-
che Autoritit bediirfe weder des Zwanges noch der Uberredung. Sie schliefie,
ganz im Gegenteil, «den Gebrauch jeglichen Zwanges» aus; wo «Gewalt ge-
braucht» werde, «<um Gehorsam zu erzwingen», habe «Autoritdt immer schon
versagt» (Arendt 1957: 118). Zu ihrer Herstellung und Sicherung sei «Respekt

13 Seiwert 1995: 92. Siehe dazu auch die Einleitung zu diesem Band.

" Arendts Uberlegungen erschienen in Varianten unter Titeln wie Authority in the Twentieth
Century (1956), Was ist Autoritat (1956), What Was Authority? (1958) und What is Authori-
ty? (1961). Hier zitiert aus Arendt (1957: S.117-118, 128).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 115

entweder vor der Person oder dem Amt» notwendig; ihr «geféhrlichster Geg-
ner» sei «nicht Feindschaft sondern Verachtung» (Arendt 1970: 46-47).

Es wiirde hier den Rahmen sprengen, Arendts Verstindnis von auctoritas
anhand historischer Quellen néher zu tiberpriifen oder anderweitig ins Detail
zu gehen.!> Der Verweis auf sie soll vor allem dazu dienen, die von ihr beobach-
tete Verlassenheit des Menschen, in der sie den Ausdruck einer allgemeinen
Krise sah, in den Fokus zu riicken. Nach Arendt handelt es sich um eine
Atomisierung, die daraus entsteht, dass der moderne Mensch von der Quelle
der Autoritat abgeschnitten sei — einer Quelle, die Arendt in etwas Transzen-
dentem, nicht vom Menschen Gemachtem, dem Naturrecht oder den Geboten
Gottes, erblickt (vgl. Arendt 1957: 121). Diese Sichtweise Arendts erklart sich
u.a. aus der Eigenart totalitirer Bewegungen, sich religiose Praktiken und Sym-
bolsprachen anzueignen, wie es in der destruktiven Dynamik des nationalsozia-
listischen Regimes in Deutschland geschehen war - eines Regimes, das den
Menschen in eine Moderne katapultiert hatte, in der sich dieser als Autoritat
in Fragen von Recht und Gesetz verstand und jedwede transzendente Quelle
von Autoritét ersetzte. Die Grauel des damit einhergehenden Rassenfanatismus
und Expansionswahns zogen einen allgemeinen gesellschaftlichen Wertewandel
seit den 1960er-Jahren nach sich, der u.a. zur Erosion institutionalisierter Auto-
ritaten organisierter Religion im Bereich der personlichen Lebensfithrung des
Individuums fiihrte. Arendts Kritik des Autoritatsverlusts sowie der Atomisie-
rung des Menschen nimmt diese Entwicklung ebenso voraus wie ihre Rede
vom «Religionsverlust, der fiir die Neuzeit seit den radikalen Religionskritiken
des 17. und 18. Jahrhunderts trotz aller Reaktionen und Restaurationen charak-
teristisch geblieben» sei: Dieser brauche nicht «eine Krise oder einen Verlust
des Glaubens zu implizieren», denn «Religion und Glauben» seien «keineswegs
dasselbe» (Arendt 1957: 119-120). Mit dem Fortschreiten moderner Individua-
lisierungsprozesse in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts verlor institutio-
nelle Autoritdt so stark an Bedeutung, dass der Soziologe Heinrich Popitz
feststellte: «[D]ie Selbstverstandlichkeit institutioneller Autoritatsanspriiche ist
tiberall bedroht oder gebrochen» (Popitz 1992: 138). Der stetige Riickgang an
Mitgliedern und Gottesdienstbesuchern und -besucherinnen, den die grofien
christlichen Kirchen in Europa bis heute und seit einigen Jahren verstarkt
verzeichnen, verdeutlicht dies exemplarisch. Arendt hat diese Schwiachung von
Gemeinschaften organisierter Religion klar gesehen und diagnostiziert.

Fiir meine Ausfithrungen sind diese Gegebenheiten auch insofern bedeu-
tend, als sich die Skepsis gegeniiber Autoritit/en im Rahmen des Wandels
von Religion seit den 1960er-Jahren in der Zunahme personaler gegeniiber
herkémmlicher institutioneller Autoritdt in Form neuer religioser Experten und

!5 Es gibt zu Arendts Autorititsverstindnis eine Vielzahl von Verdffentlichungen aus Perspek-
tiven verschiedener Disziplinen. Zur Ein- und Weiterfithrung besonders empfohlen sei
Schulze Wessel (2006).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 ALMUT-BARBARA RENGER

Expertinnen niederschlug, und Individualisierung mehr und mehr als Selbster-
machtigung gegeniiber als obsolet erachteten Autoritétstragern in Erscheinung
trat. Bis in die Gegenwart beanspruchen Individuen in wachsendem Mafle
eigene Kompetenz in religiosen Fragen und lehnen damit zugleich institutionell
verankerte kirchliche Autoritat ab. Winfried Gebhardt hat beschrieben, wie
sich der damit einhergehende «anti-institutionelle Affekt» immer mehr «gegen
jede religiose Institution» richtete, «die sich selbst als in Traditionen verankert,
hierarchisch strukturiert und gesteuert, auf Befehl, Gehorsam und Unterord-
nung gebaut und mit dem Anspruch auf <Ewigkeit> ausgestattet» sah (Gebhardt
2022). Als Autoritdten galten zunehmend nur noch diejenigen, die Individuali-
tat, Authentizitit und Glaubwiirdigkeit mittels ihrer Person verkorpern konnten
(vgl. hierzu auch Gebhardt 2013).

Im Zuge dieses Wandels sah sich die einzelne Person «nicht mehr nur den
Traditionsbestdnden der christlichen Religion gegeniiber». Sie konnte vielmehr
bei der Entscheidung iiber ihre Religion auch «aus den Praktiken und Deutun-
gen auflerchristlicher religioser Traditionen individuell auswéhlen» (Pollack/
Pickel 1999: 472). Einen erheblichen Teil der Wahlméglichkeiten machten,
neben traditionellen nicht-christlichen Religionen, Neue Religiose Bewegungen
sowie konfessionsunabhingige oder -iibergreifende Sinnstiftungsangebote aus.
Solche Angebote fanden und finden sich als Gegenentwurf oder am Rande
von organisierten Religionen mit einer langen Geschichte und lassen sich Kate-
gorien wie «Esoterik» (oft Fremdbezeichnung) und «Spiritualitdt» (oft Selbst-
bezeichnung) zuordnen. Dabei sind in den Neuen Religiosen Bewegungen ty-
pischerweise charismatische Fithrungspersonlichkeiten mit hoher personlicher
Ausstrahlung anzutreffen, deren Autoritdt auf die interaktionelle Anerkennung
und Versicherung durch ihre Gefolgschaft angewiesen ist; und die sich eben
diese Anerkennung als legitim durch glaubige Hingabe an die auflerordentli-
chen Qualitdten ihrer Person - darin liegt der Erfolg charismatischer Autoritit,
wie ich sie eingangs unter Referenz auf Weber knapp skizziert habe — zu sichern
vermochten (vgl. Barker 1993, 1989). Wihrend die Entscheidung in zunehmen-
dem Mafle negativ fiir institutionelle Autoritdten wie christliche Priester und
Kirchen ausfiel, gewannen nicht-christliche Akteurinnen und Akteure an Zu-
lauf. Sie erweckten die Hoffnung und den Glauben, unter ihrer Fiihrung kénne
ein besonderer Seinszustand in der Welt erreicht werden, den sie mit Werten
und Zielen wie Gliick, Perfektion, Reinheit, Vereinigung mit (einer) Gott(heit),
Vervollkommnung und «Erleuchtung»1¢ gleichsetzten.

Getragen und reflektiert wird dieser Zuwachs an Wahlmoglichkeiten bis
in die Gegenwart von einem groflen Angebot entsprechender Publikationen
- Veréffentlichungen, deren Autorinnen und Autoren ihre charismatische
Autoritdt tiber Biicher, weitere Printmedien und digitale Datentrager festzu-

16 Vgl. zur Geschichte des Begriffs «Erleuchtung» Renger (2016). Zum Zusammenhang von
Vollkommenbheits- und Erleuchtungsvorstellungen vgl. Renger (2021).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 117

schreiben suchen. Zudem gibt es auf dem Markt in grofler Fiille Veroffent-
lichungen in Form von Text-, Bild- und Tonmedien, die mittels griffiger
Formeln und Handlungsanweisungen in Aussicht stellen, die Rezipientinnen
und Rezipienten konnten in Eigeninitiative gliicklich, gesund, heil, <erleuch-
tet> oder auch reich werden. Hierzu gehoren nicht zuletzt Anleitungen zum
Uben von «Achtsamkeit», einem der jiingsten Trends in der Beratungs- und
Businesswelt. Biicher beider Kategorien finden sich im Buchhandel insbeson-
dere auf den Marktsektoren «Lebensfithrung», «Religion/Spiritualitit», «Esote-
rik» und «Wellness», wobei eine zunehmende Menge an Buchtiteln auf Auto-
nomiebestrebungen setzt, wie z.B. Verbessern Sie die geistige und spirituelle
Meisterschaft (2018) von Johnny Terry, Wissen, Weisheit, Erleuchtung. Auf
dem Weg zur spirituellen Meisterschaft (2018) von Martin C. Vogel und Spi-
ritual Leadership: Mit Fokus und Achtsamkeit zum Kern wirksamer Selbst-
Fiihrung von Thomas H. Ulrich (2018). Sie suggerieren, dass jedes Individu-
um selbst <Meisterschaft> erlangen und <Meisterin> bzw. <Meister> des eigenen
Lebens werden kann. Damit nehmen sie, wie oben am Beispiel der Theorie-
bildung bei Joachim Wach angerissen, Konzepte und Narrative rund um das
Thema Autoritat auf, die im Zuge des Wandels von Religion um 1900 sowie
verstarkt seit den 1960er Jahren an Popularitit gewonnen haben, und passen sie
zeitgemafs an Autonomie- und Eigenkompetenz-Bediirfnisse an.!”

Autoritdt in neuem Gewande: Wandel von Religion in Dynamiken
zwischen Asien, Europa und Nordamerika

Wesentlich begiinstigt wurde dieser Wandel durch den Austausch und Fluss
kultureller und religioser Ideen, Institutionen und Praktiken zwischen Konti-
nenten und Kulturen, zu denen es im Rahmen christlicher Missionierung und
Kolonialisierung, wachsender Mobilitdt und Globalisierung kam. Als fiir diese
Dynamiken und Verflechtungen exemplarisch sind insbesondere die «alternati-
ven» Gruppen und neureligiosen Bewegungen der 1970er Jahre zu nennen, die
im Umfeld und in Nachwirkung der im angloamerikanischen Raum entstande-
nen Gegenkultur der 1960er Jahre gediehen. Etliche von ihnen vermittelten
an ein neues Publikum angepasste Lehrinhalte und Ubungspraktiken aus hin-
duistischen oder buddhistischen Traditionen, aber auch aus den sog. abrahami-
tischen Religionen und verkniipften sie mit psychologischen Erkenntnissen und
Therapiemodellen aus Europa und Amerika. Haufig waren hierunter Methoden
aus dem in Kalifornien entstandenen Human Potential Movement, das auf
eine «spirituelle> Uberschreitung des Humanen hin zu Erkenntnis <kosmischer
All-Einheit> und hieraus erwachsender <Weisheit> zielte.

17 Vgl. zu Figur, Konzept und Narrativ des sog. Meisters Renger (2012b, 2013); zu Begriffsge-
schichte und Semantik siehe in diesem Beitrag unten S. 125f.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 ALMUT-BARBARA RENGER

Einen nicht zu unterschitzenden Einfluss im Rahmen dieser Entwicklungen
hatten religiose Spezialisten aus Indien, die in Strukturen mit umfassenden
Orientierungsmustern organisiert waren. Zu den bekanntesten zdhlen A.C.
Bhaktivedanta Swami Prabhupada (1896-1977), Griinder der Internationalen
Gesellschaft fiir Krishna-Bewusstsein, Maharishi Mahesh Yogi (1918-2008),
Begriinder der Transzendentalen Meditation, und Bhagwan Shree Rajneesh
(1931-1990). Sie alle erlangten im Zuge der modernen und spatmodernen
Wechselwirkungen zwischen Asien, Europa und Amerika eine grofie Gefolg-
schaft als «Gurus» und «Meister». Ihre jeweils bemerkenswerte Reichweite als
charismatische Autoritatstrager war durch die von Weber beschriebene Vorstel-
lung mitbedingt, dass sie als Mittler zwischen Gott bzw. Rdumen der Transzen-
denz und der menschlichen Welt wirken und {ibermenschliche Féahigkeiten
sowie spezifisches Heilswissen besitzen wiirden.!®

Bhagwan Shree Rajneesh etwa, zuletzt Osho genannt, erhielt nach Griindung
der psycho-religiosen Neo-Sannyas-Bewegung im Jahr 1970 derart groflen Zu-
lauf, dass er 1974 seine Aktivititen von Bombay (heute: Mumbai) in den Shree
Rajneesh Ashram (heute: Osho International Meditation Resort) in Poona
(heute: Pune) verlegte und 1981 in die USA nach Oregon umsiedelte, um dort
auf einer ehemaligen Ranch die «Bhagwan-Stadt» Rajneeshpuram errichten zu
lassen. Sein Erfolg als selbsterklarter «Guru» und «Meister» erklart sich u.a.
daraus, dass er angab, am 21. Mirz 1953 «Erleuchtung» erlangt zu haben, und
denjenigen, die sich ihm anschlossen, zusagte, sie auf ihrem eigenen <Erleuch-
tungsweg> fiihrend zu begleiten. Auf viele seiner jungen Anhdngerinnen und
Anhianger wirkte dabei besonders anziehend, dass er offen gegen alle erdenkli-
chen Formen von Autoritit rebellierte, diese mit Ausiibung von Gewalt und
Repression gleichsetzte und ihre Uberwindung zum Ziel erklirte. Dazu gehorte
auch, dass er wider gangige Vorstellungen von Autoritit und Tradition in Indien
stolz erklarte, dass er keinen Lehrer hatte. Damit setzte er sich von der Mehrheit
der religiosen Lehrer in Hindu-Kontexten ab, die sich durch die Verbindung
zu einem Guru und zu einer Abstammungslinie legitimierten, die sich weit in
die Vergangenheit zuriick und idealiter {iber die Geschichte hinaus bis auf eine
Gottheit wie Shiva, Vishnu oder die Gottin erstreckt (vgl. hierzu auch Urban
2015: 34-35). Fiir viele Frauen lag zudem, wenn auch die «Zweite Welle» des
Feminismus ganz andere Frauenbilder und Lebensmodelle propagierte, eine
spezifische Anziehung in seinem Postulat, das <Zeitalter der Frauen> breche an
und die Zeit sei - nach Jahrtausenden der Unterdriickung - reif fiir die Freiset-
zung weiblicher Kraft, sexueller Energie und «spiritueller Autoritit> (Rajneesh
1990; vgl. zur Thematik auch Urban 2015: 94-100).

Oshos Postulat und Prognosen zur Stellung der Frauen in asiatischen wie
westlichen Gesellschaften hat ein Korrelat in der stetig wachsenden Zahl indi-

18 Vgl. Weber (2005: 729). Fiir Beispiele aus dem 20. Jahrhundert vgl. Forsthoefel/Humes
(2005).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 119

scher Frauen, die seit einigen Jahrzehnten religiése Fithrungsrollen in und im
Umfeld von religiosen Hindu-Traditionen iibernehmen. Viele dieser Frauen wi-
dersprechen den iiblichen sozialen Erwartungen weiblicher Unterordnung und
kniipfen an alte Vorstellungen vom gottlich Weiblichen an (vgl. Charpentier
2010). Eine solche - im deutschsprachigen Raum prominente — Autoritétstra-
gerin mit weltweiter Gefolgschaft ist die Inderin Amma oder Mata Amritanan-
damayi (geb. 1953), die seit 1987 regelméflig nach Europa, Nordamerika und
Australien sowie Lander in Asien und Stidamerika reist (vgl. Raj 2005). 2007
feierte sie ihren 20. Jahresbesuch in Deutschland, wahrend dessen sie ca. 15 000
Menschen auf deren Wunsch hin umarmt haben soll. Bezeichnet werden diese
Begegnungen als Darshan - ein in indischen Religionsformen geldufiger Sans-
kritbegrift (darsana) fir die Betrachtung oder Begegnung mit Personen oder
Bildnissen, die als wahrnehmbare Form einer Gottheit bzw. des Gottlichen,
als Guru oder Heilige(r) gelten. Devotionaler Glaubensauffassung nach kommt
es bei einem Darshan zur Ubertragung «wohltuender und niitzlicher Energien
und Qualitdten von der gottlichen Gestalt» auf die sich hingebende Person - in
gesteigerter Weise dann, wenn die Person, die als Verkoérperung der Gottlichen
erachtet wird, eine korperliche Beriihrung, zumal, wie in Ammas Fall, eine
innige Umarmung, gestattet und so beziehungsstiftend wirkt (vgl. Miiller 2019:
180-194).

Als eine unter zahlreichen «Gurvis» (weiblichen Gurus) gehért Amma zu
einer relativ jungen Erscheinung in der Religionsgeschichte, die als Reaktion auf
Bediirfnisse, Einstellungen und Lebensstile in modernen Kontexten gedeutet
worden ist.!? Ahnlich wie bei den oben genannten minnlichen Akteuren aus
Indien, die weltweit Erfolge als Gurus feierten, ist ihre Autoritét nicht institu-
tionell, sondern charismatisch. Sie beruht nicht auf Zugehorigkeit zu einer
religiosen Organisation, Lehrtradition oder Linie; ja mitunter haben die neuen
religiosen Spezialistinnen in Fithrungsrollen gar keine Initiation von einem le-
benden Guru erfahren. Thre Position resultiert vielmehr daraus, dass ihnen von
ihrer Gefolgschaft, die sie als «erleuchtet» betrachtet, experimentelles Wissen,
direkte — transformative — Erfahrung des Gottlichen und auflergewohnliche Ei-
genschaften zuerkannt werden (vgl. hierzu Charpentier 2010: 147-178, insbes.
151-165). Die in Deutschland lebende Inderin Mutter Meera (geb. 1960) ist ein
weiteres, im deutschsprachigen Raum besonders bekanntes Beispiel fiir diese
Entwicklung. Wie Amma wird sie von ihren Devotees als gottliche Inkarnation
angesehen - und auch sie stellt in kurzen Augenblicken ritueller Begegnung
beziehungsbildenden koérperlichen Kontakt her. Wahrend der Darshans, die sie
gibt, beriihrt sie ihre Besucherinnen und Besucher, die jeweils mit nach unten
gebeugtem Kopf zu ihren Fiiflen sitzen oder knien, an den Schlifen und sieht
ihnen danach in die Augen. Ihre zentrale Mission ist es dabei, das «gottliche

9" Vgl. Warrier (2004). Allgemein zum Thema auch Wessinger (1993: insbes. 1-19); Wessinger
(1996: insbes. 3-36).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 ALMUT-BARBARA RENGER

Licht», das Erkenntnis Gottes ermdgliche, zur Menschheit hinab bringen (vgl.
Pechilis 2004: 129-147).

Publikationen zu «Guru(s)» und «Gurubewegungen» haben in den vergan-
genen fiinfzig Jahren die Faszination einerseits und die Gefahr andererseits
thematisiert, die von religiosen charismatischen Autoritatsfiguren ausgehe. Die
wenigsten Darstellungen sind rein deskriptiv-analytisch. Es iiberwiegen werten-
de Ausfithrungen, die sich grob in zwei Gruppen teilen lassen. Auf der einen
Seite stehen affirmative Darstellungen unkritischer Anhéngerinnen und Anhén-
ger, die bis in die wissenschaftliche indologische Literatur hineinreicht. Auf der
anderen Seite finden sich ablehnende Ausfithrungen, die u.a. die blinde Autori-
tatsglaubigkeit der Anhangerinnen und Anhianger kritisieren. Letztere Literatur
ist im deutschsprachigen Raum vor allem in den 1970er und 1980er Jahren
im Kontext der Untersuchungen sog. Sekten- und Weltanschauungsbeauftragter
entstanden (vgl. z. B. Haack 1982; Hummel 1996). Scharfe Kritik am sog.
Gurutum und seinen charismatischen Autoritatstragern, wie es sich im Westen
als Massenbewegung gebildet hat, ist aber auch von indischer Seite geduflert
worden, exemplarisch etwa in Gita Mehtas Karma Cola (Mehta 1979). Ein Ter-
minus, der hierbei, neben dem der Sekte, Verwendung fand, ist der polemische
Begrift «Guruismus», der «zumeist auf religiose Bewegungen im Westen ange-
wendet [wird], die ein ausgepragtes Meister-Schiiler-Verhiltnis aufweisen und
die sich auf Asien, insbesondere Indien, als Ursprungsregion beziehen» (Somm
2005: 531-532). Es ist soziologischen Ansdtzen wie denen von Eileen Barker
zu verdanken, das Problem der Wertung adressiert, Begrifflichkeiten wie Sekte
(bzw. engl. cult) kritisiert und den Fokus sachdienlich auf Momente wie die
soziale Organisationsform religiéser Gruppen und Bewegungen gerichtet zu
haben, innerhalb deren und durch die charismatische Autoritit wirkt. So ist
z.B. deutlich geworden, dass und wie der Kreis engster Anhdngerinnen und
Anhénger das Charisma einer Person in der Fithrungsrolle nach auflen trégt
(vgl. Barker 1993: 181-201, 1989: bes. 13).

Neben religiosen Spezialisten und Spezialistinnen aus Hindu-Kontexten ver-
korperten religiose Autoritdt in neuem Gewande in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts insbesondere Vertreter des Zen- und des tibetischen Buddhismus
(fir Details s. Baumann 1995: 78-103, 209-252). Zu ihnen zihlen z.B. der
Japaner Taisen Deshimaru Roshi (1914-1982), der in Europa als einer der
einflussreichsten Zen-Lehrer des 20. Jahrhunderts gilt, und Chogyam Trung-
pa (1939-1987), Linienhalter der Kagyii- und Nyingma-Traditionen des tibeti-
schen Buddhismus sowie der von ihm begriindeten Shambhala-Ubermittlung.
Beide standen im Ruf besonderer «spiritueller Meisterschaft> und wurden von
ihrer Gefolgschaft als grofie «Erleuchtete» verehrt (vgl. Prohl 2010: 113-175;
Rakow 2014). Bei Trungpa spielte hierbei auch eine Rolle, dass er als Tiilku galt,
d.h. als wiedergeborene Verkorperung eines verstorbenen buddhistischen Leh-
rers, der in einem fritheren Leben «Erleuchtung» erlangt habe und in der Lage

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 121

sei, heilsrelevantes Wissen zu iibermitteln, das die Erlangung von Buddhaschaft
in diesem Leben ermdgliche. Dass er — u.a. wegen seines Alkoholismus und
der Veranstaltung von Partys mit exzessivem Alkoholkonsum - wiederholt fiir
Skandale gesorgt hat, schmailerte das ihm beigemessene Charisma keineswegs,
im Gegenteil. Seine Anhdngerinnen und Anhéangern deuteten seine eigenwillig-
provokanten, normwidrigen Verhaltensweisen in der Eigenlogik der sog. crazy
wisdom (dt. «verriickte Weisheit») des Nyonpa (dt. «Verriickter»), von der es
heif$t, ihre Zumutungen seien nicht nur Ausdruck von «Erleuchtung», sondern
konnten auch zu solcher fithren (vgl. Bell 1998). Der tibetische Begriff Nyonpa,
im Deutschen u.a. als «verriickter Heiliger» oder «verriickter Yogi» wiederge-
geben, bezeichnet in tibetischen, insbesondere tantrischen Zusammenhdngen
eine Kategorie religioser Spezialisten, die sich durch besonders unkonventionel-
les, unberechenbares Verhalten, u.a. in Reaktion auf jeweils gegebene Situatio-
nen auszeichnen (vgl. des Naheren Ardussi/Epstein 1978; DiValerio 2015). Die-
se Tradition wurde von Trungpa als crazy wisdom (tib. yeshe cholwa) tibersetzt
und von Buchautoren wie Keith Dowman (geb. 1945) und Georg Feuerstein
(1947-2012) popularisiert (Trungpa 2001; Dge-vdun-rin-chen/Dowman 1982;
Feuerstein 2006). Dabei berief sich Trungpa in seinen Ausfithrungen zu crazy
wisdom als eigenem Ansatz auf Linienhalter der Kagyiipa sowie den tantrischen
Gelehrten Padmasambhava, auf dessen Wirken wiahrend der frithen Verbrei-
tung des Buddhismus in Tibet sich die Schule der Nyingmapa zuriickfithrt
(Trungpa 2001: passim). So legitimierte er seinen Ansatz und beanspruchte
Authentizitat.

Die ndhere Beschiftigung mit buddhistischen Akteuren, die besonders gro-
fen Zulauf erhielten, zeigt, dass in den Wechselwirkungen zwischen Asien,
Europa und Nordamerika vor allem zwei Typen von Autoritit Anklang fan-
den: charismatische Autoritdt, die, wie oben beschrieben, mit dem Glauben an
Auflergewdhnlichkeit und Aufleralltiglichkeit verbunden ist und mafigeblich
tiber die Zuschreibung von «Erleuchtung» — moksa (Befreiung), bodhi (Erwa-
chen), nirvana, satori (Erwachen) oder dergleichen - generiert wird; und Auto-
ritdt durch Sukzession, die eine historische Tiefendimension bis zu der Figur
zuriick impliziert, von der es heift, dass sie die Tradition gestiftet habe. Dabei
ist zu beobachten, dass es in vielen Fillen, wie exemplarisch bei Chogyam
Trungpa, die Verbindung beider Autoritatstypen war, die das spezifische Cha-
risma der Akteure ausmachte - ein Zusammenwirken von Erb- und personalem
Charisma, von dem {ibrigens schon Darstellungen herausragender Autorititen
der fritheren Buddhismusgeschichte zeugen. In den Erzdhlungen, die sich um
die Erlangung und Weitergabe ihrer Autoritit ranken, sind Realitdt und Fiktion,
Historie, Mythos und Legende héufig bis zur Unkenntlichkeit miteinander ver-
woben. Ein klassisches Beispiel bilden Texte des Chan- bzw. Zen-Buddhismus,
die teils deutlich legendar, teils auf historische Erinnerung zuriickgreifend die
Geschichte der je eigenen Schule darstellen und iiber das Prinzip der Weiter-

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 ALMUT-BARBARA RENGER

gabe vom Lehrer zum Schiiler in Dharmalinien zu legitimieren suchen (vgl.
McRae 2003). Im Genre der Chronik sowie mit Hilfe von Anekdoten und Aus-
spriichen der Représentanten des Chan bzw. Zen werden neben personlichem
Charisma Sukzessionslinien dargestellt, die Authentizitit verbiirgen, Autoritét
ermoglichen und bis auf den historischen Buddha Sakyamuni zuriickfithren
sollen (vgl. hierzu auch Kleine 2017: 465-489). Volkhard Krech (2017) hat aus
wissenssoziologischer Perspektive treffend dargestellt, wie in solchen lineages -
und generell in Sukzessionen - die Evidenz religioser Semantiken hergestellt
wird.

Noch heute legitimieren Spezialistinnen und Spezialisten, die als «Zen-Meis-
ter» oder «Zen-Meisterin» bezeichnet werden, ihre Autoritat uber den Nach-
weis einer Lehrerlaubnis, die sie als Nachfolger von Sakyamuni Buddha aus-
weist und erméchtigt, auch andere in dieser Sukzession zu bestitigen. Sie sehen
sich als Glied eines Stammbaums, der bei Sakyamuni und seinem Schiiler
Mahakashyapa beginnt und iiber 26 weitere indische Autorititsfiguren bis zu
Bodhidharma, dem legendéren ersten sog. Patriarchen des Chan, und von dort
letztlich weiter in ihre Schule fiihrt, die wiederum eine eigene Linie ausgepragt
hat. Konkurrierende Dharmalinien, die Anspruch auf Autoritdt erheben, gibt
es innerhalb der Zen-Schulen, wie iiberhaupt im Buddhismus in grofler Fiille
- zumal im tibetischen Buddhismus. Seit Griindung der verschiedenen tibeti-
schen Schulen sind durch die Jahrhunderte zahlreiche Linien und Netzwerke
der Ubermittlung entstanden, die als semantischer Garant fiir die Authentizitit
der jeweiligen buddhistischen Praxis und Lehre fungieren. Thnen gemein ist,
dass sie auf religioser Sukzession basieren. Zu nennen sind vor allem drei
Arten: das Prinzip der biologischen Erbfolge; die religiose Legitimation durch
das oben erwihnte Konzept des inkarnierten Tilkus; und die Lehrer-Schii-
ler-Folge, die in der tantrischen Initiation etabliert wird.?® Alle drei Sukzessi-
onsformen etablieren Verwandtschaftsbeziehungen - interne biologische oder
externe alternative Formen durch eine Lehrbeziehung oder Wiedergeburt — und
dienen dazu, Autoritit herzustellen und zu legitimieren. Die Beobachtung von
Gruppen des Zen- und des tibetischen Buddhismus seit den spdten 1980er
Jahren hat mir gezeigt, dass der Sukzessionsgedanke und entsprechende Nar-
rative grofle Anziehungskraft zumal auf Konvertiten und Konvertitinnen in
westlichen Léandern ausiiben (vgl. Renger 2020). Fiir viele von ihnen liegt ein
besonders vertrauensgenerierendes Moment in dem Umstand, dass ein Lehrer
bzw. eine Lehrerin in der Traditionslinie des historischen Buddha oder einer
anderen buddhistischen Heilsgestalt steht. Manche erhoffen sich sogar, selbst
als Lehrer bzw. Lehrerin in eine solche Linie einzuriicken. Das gilt nicht zuletzt
fur Frauen, nachdem sich seit der Mitte des 20. Jahrhunderts im tibetischen

2 Zu Modellen religidser Sukzession im tibetischen Buddhismus vgl. Kollmar-Paulenz (2017).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 123

Buddhismus Wiedergeburten auch unter westlichen Konvertitinnen finden und
die Zahl an autorisierten Zen-Lehrerinnen zunimmt.

Mag auch die Hinwendung zu diesen als neu empfundenen Formen von Au-
toritat infolge der Krise der Autoritit im Europa der Nachkriegsjahrzehnte his-
torisch nachvollziehbar sein - so neu, wie sie in jener Zeit erscheinen mochten,
waren personale charismatische und sukzessionsbasierte Autoritit nicht. Ja, es
scheint, als ob in Folge der Umbriiche der Moderne und ihrer Herausforderun-
gen im 20. Jahrhundert Autoritétstypen auf Zuspruch stief3en, die aus analogen
oder zumindest vergleichbaren Strukturen auch in christlichen und anderen
Zusammenhéngen der antik-mediterranen und européischen Kultur- und Reli-
gionsgeschichte vertraut waren; die aber dadurch, dass ihre Trager aus Asien
und/oder Kontexten auflerhalb der beiden Groffkirchen (romisch-katholisch
und evangelisch) stammten, als Wahlméglichkeit mit Sinnstiftungspotenzial
gegeniiber christlichen, als dysfunktional eingeschétzten Traditionsbestdnden
bevorzugt wurden.

So ist z.B. der Autoritétstypus, der auf Sukzession beruht, keineswegs auf
den Zen- und den tibetischen Buddhismus beschriankt. Sukzession ist vielmehr
ein Mittel der Legitimation von Autoritdt, das schon, in der Wechselwirkung
mit aufSerreligiosen gesellschaftlichen Dynamiken, die Religionsgeschichte des
antiken Mittelmeerraums pragt. Es findet sich z.B. in verschiedenen Formen
und Ausprigungen in Religionen des Alten Orients und Agyptens, in der
griechischen und romischen Religion und Philosophie sowie in Judentum,
Christentum und Islam.?! Die antiken Philosophenschulen zeigen besonders
anschaulich, wie bestimmend der Gedanke der Sukzession war — die von Platon
gegriindete Akademie, der Peripatos des Aristoteles, die von Zenon gegriindete
Stoa und der Kepos des Epikur, sowie die neuplatonischen Schulen in Rom,
Athen, Alexandreia und Apameia, die auf Plotin zuriickgefiihrt werden. Sie alle
sind in der hellenistischen und spatantiken Literatur unter dem Gesichtspunkt
der diadoché (lat. successio) betrachtet und in liickenlosen Sukzessionen darge-
stellt worden, um die Kontinuitat der in ihnen tradierten Lehren herauszustel-
len und einen ungebrochenen Geltungsanspruch zum Ausdruck zu bringen
(Kienle 1961: 79-81). Ihre Leiter, die sog. Scholarchen, waren tiber das Prinzip
der Nachfolge mit traditioneller Autoritdt ausgestattet. Sie riickten in die Posi-
tion ihrer Vorgénger ein und gaben als deren ehemalige Schiiler und zugleich
Nachfolger aller ihnen vorangegangen Lehrer die Lehre der Schule weiter. Eine
den griechischen Philosophenschulen dhnliche Lehreinrichtung entstand im
jidischen Lehrhaus, dessen Anfénge in persischer Zeit liegen (Hengel 1973:
143-145).

Vertraut ist der Sukzessionsgedanke nicht zuletzt auch in christlichen Kon-
fessionen der Gegenwart. In der romisch-katholischen Kirche etwa wird die

2l Fiir Beispiele siche Renger/Witte (2017: 33-434).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 ALMUT-BARBARA RENGER

Lehrautoritdt durch die erwédhnte apostolische Sukzession weitergegeben, die
liickenlose Weiheweitergabe des Bischofsamtes von den Aposteln her {iber viele
Bischéfe bis hin zu den heutigen Bischoéfen.?? Unter den weiteren Kirchen, die
sich ebenfalls in einer Sukzession zu der ersten Gemeinde und zu den Aposteln
sehen, sind mehrere Ostkirchen und einige protestantische Konfessionen und
Gruppen. Sie alle suchen sich in einer ununterbrochenen Erbfolge auf die
Apostel zuriickzufiihren, erkennen jedoch die apostolische Sukzession anderer
Kirchen nicht in allen Féllen an. Der Gedanke, dass das kirchliche Amt iiber
die Einsetzung der Apostel hin auf Christus und Gott selbst zuriickgehe, wird
u.a. im Ersten Clemensbrief entwickelt, einem christlichen Sendschreiben aus
dem 2. Jahrhundert. Aus diesem Gedanken wurde, als Vertreter der Gnosis
ihre Ansichten unter Berufung auf eine Uberlieferungskette seit den Aposteln
zu begriinden suchten, eine durchdachte Sukzessionstheorie entwickelt (vgl.
Schneider 2006: 11-38, insbes. 33-34). Kirchliche Amtstréger konterten, indem
sie ihrerseits eine Abfolge von Gemeindeleitern seit der Zeit der Apostel auf-
stellten. Die Ordination, bei der die Amtstrager durch die biblisch bezeugte
Handauflegung legitimiert wurden, wurde zum Zeichen der apostolischen Suk-
zession; analog zur Praxis der Handauflegung im Judentum, durch die der
Rabbi seinen Schiiler beauftragte, die erhaltene Lehre weiterzugeben, galt sie als
Bindung des Beauftragten an die apostolische Lehrtradition.

Es widre noch einiges hinzuzufiigen. Doch der zur Verfiigung stehende Raum
ist erschopft. Abschlieflend sei ein weiteres Beispiel fiir eine charismatische
Form von personaler Autoritdt gegeben, die in der zweiten Hailfte des 20. Jahr-
hunderts das Interesse von Menschen auf der Suche nach Fithrung auferhalb
der Grof3kirchen erregte: der «Starez».2* Der Starez, auch Starze (russisch «der
Alte»), der als Erbe des Abba anzusehen ist, hat bis heute Bedeutung fiir das
orthodoxe Christentum, indem ihm eine wichtige Rolle als sog. spiritueller
Fithrer und Begleiter von Novizen und Laien zukommt (vgl. Ware 1974; Tam-
cke 2008: 71-88). Als angesehener und verehrter Altester in einem Kloster
der orthodoxen Kirchen hat er die Stufen des ostkirchlichen Ménchtums durch-
laufen, indem er meist mit dem Ziel, ein besonderes Verhaltnis zu Gott zu
entwickeln, Uiber mehrere Jahre in der Einsamkeit einer Einsiedelei oder Klause
verweilte. Die gédngige Vorstellung des Starzen beinhaltet, dass er im Gebet der
Gegenwart Gottes, in Einfachheit des Denkens, in unabléssiger Verzichtsiibung
sowie daraus resultierender Erfahrung lebe, die als Gotteserfahrung gewertet
wird. Innerhalb des Klosters obliegt ihm keine administrative Funktion - er
bekleidet weder ein kirchliches Amt noch wird er durch Ernennung bzw. Ordi-
nierung von einer kirchlichen Autoritit eingesetzt. Vielmehr erwdhlt ihn die
Gemeinde der Glaubigen, im Glauben, dass der Heilige Geist durch ihn wirke,

22 Vgl. zu diesem Prinzip am Beispiel des chinesischen Buddhismus Kleine (2017).
2 Hiervon zeugen u.a. Publikationen wie Sartory/Sartory (1981: 92-104); Hotz SJ (1988). Zu
der in der Spatantike vollzogenen Institutionalisierung vgl. Baier (2010: insbes. 107-108).

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 125

als, so die internen Begrifflichkeiten, geistlichen Lehrer und spirituellen Beglei-
ter. Bisweilen ernennt ein anerkannter Starez einen Nachfolger, so dass eine
Sukzession entsteht. Die Menge der Anhéngerinnen und Anhénger, die sich von
ihm unterweisen lassen und Rat bei ihm suchen, ist mitunter betrachtlich.

Der Starez ist hier auch deshalb angefithrt, da er zu den Triagern perso-
naler Autoritit mit einer religiosen Fithrungsrolle gehort, fiir die in den
europdischen Sprachen ihre Gefolgschaft sowie unkritische Berichte den mehr-
fach erwahnten Begriff «Meister» bzw. «Meisterin» wahlen (engl. master; frz.
maitre; it. und span. maestro etc.). Es handelt sich dabei um ein Lehnwort
mit einer langen Geschichte und einem hohen Attraktivitatspotenzial in Kon-
texten, in denen Expertise und Autoritdt gesucht und bestitigt wird. «Meis-
ter» stammt vom lateinischen Substantiv magister ab und geht iiber das Adverb
magis, «mehr», «in hoherem Grade», auf das Adjektiv magnus, «grofd», «um-
fangreich», zuriick. Der Eintrag hierzu im Mittelhochdeutschen Woérterbuch
von Benecke, Miiller und Zarncke bemerkt zu der Semantik des Mehrs
und der Grofe, es gehe um «tibertreffen», «iiberlegensein» und damit «auctori-
tat» und «massgebendsein» (Miiller/Zarncke 1863: 113). Als meistar und meis-
ter bezeichnet wurden im Alt- und Mittelhochdeutschen Lehrer und Gelehrte,
Kiinstler, Handwerker und Baumeister; weitere Bedeutungen kamen hinzu
(Miiller/Zarncke 1863). Zum Beispiel wurde die Begrifflichkeit, wie sie im
Handwerk iiblich ist, im 17. und 18. Jahrhundert in geheime Verbindungs- und
Initiationssysteme tibernommen. U.a. liber esoterische Aneignungen um 1900
erfuhr sie eine Ubertragung auf asiatische Kontexte. Dies geschah zumal dort,
wo es um Sozialformen ging, die dem urchristlichen Gemeinschaftsmodell als
dhnlich empfunden wurden. Die Wissenschatt tat ihr Ubriges. Seit dem ersten
Viertel des 20. Jahrhunderts wird «Meister» nicht nur objekt-, sondern auch
metasprachlich in systematischen Arbeiten der Religionsforschung verwendet,
zuerst in der eingangs erwiahnten Studie von Joachim Wach, danach in einer
Reihe einflussreicher deutschsprachiger Werke, u.a. von Gustav Mensching
und Kurt Goldammer, sowie, nach Erscheinen von Wachs Studie auch auf
Englisch, im angloamerikanischen Raum und mit globaler Breitenwirkung (vgl.
Mensching 1947: insbes. 167-180; Goldammer 1960: insbes. 169-174; Wach
1962; Rawlinson 1997; Rigopoulos 2007; Kennick/Sharma 2012).

In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts ist «Meister» ein feststehen-
der Begriff fiir Personen in einer religiosen Fiihrungsrolle und impli-
ziert eine Beziehung zu Anhidngern und Anhingerinnen, die sich selbst
als «Schiiler» bzw. «Schiilerin» oder sogar «Jiinger» bzw. «Jiingerin» verstehen.
Er findet Anwendung auf religiose Spezialisten altiiberlieferter Traditionen
und deren Bezeichnungen - auf, um (neben «Guru» und «Starez») nur ei-
nige zu nennen, «Sheikh», «Pir», «Rabbi», «Zaddik», «Lama», «Roshi», «Shi-
fu», «Fashi» -, ebenso wie auf Anfiihrer neureligioser Gemeinschaften. Ich
habe iiber diesen objekt- und metasprachlichen Gebrauch des Meisterbegriffs

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 ALMUT-BARBARA RENGER

wiederholt publiziert, weshalb ich hier nicht ndher darauf eingehe. Fiir die Fra-
ge nach Autoritdt/en im Zuge des Wandels von Religion ab den 1960er Jahren
ist entscheidend, dass aus den religionsproduktiven Dynamiken zwischen Asi-
en, Europa und Nordamerika zahlreiche religiose Gruppen und Bewegungen
hervorgegangen sind, fiir deren Anfithrer und Anfiithrerinnen sich die nicht
geschiitzte Bezeichnung Meister bzw. Meisterin etablierte. Mit ihrer so auch
begrifflich untermauerten Autoritit, die teils durch personliches Charisma, teils
durch Amtscharisma sowie verschiedene Formen und Aspekte von Tradition
legitimiert war (vgl. Rigopoulos 2007), riickten sie in die Freirdume ein, die der
Autoritétsverlust herkommlicher Formationen organisierter Religion, insbeson-
dere der GrofSkirchen, schuf.

Resiimee

Autoritdten sind in der europiischen Kultur- und Religionsgeschichte von zen-
traler Bedeutung, wobei der in der Antike wurzelnde Autorititsbegriff tiber die
Jahrhunderte zunehmende Relevanz fiir Theoriebildungen gewann. Er wurde
im Mittelalter aufgeladen durch das Spannungsverhiltnis zwischen Kaisertum
und Papsttum und deren Kampfe um Autoritit. Im Zuge der Aufklarung erfuhr
er eine Aushohlung und es entstanden zahlreiche Neubetrachtungen und Dis-
kurse zum Thema.

Die Herausforderungen der Moderne, in der es zu zahlreichen Umbriichen
und Debatten kam, begiinstigten diese veranderte Auseinandersetzung mit dem
Autoritétsbegriff. Eine besondere Rolle spielte dabei die Reaktion auf Ideologien
totalitarer Herrschaftssysteme, die Autoritét fiir sich zu funktionalisieren und
instrumentalisieren suchten, um menschenverachtende Gewalt und Missach-
tung biirgerlicher Freiheitsrechte zu legitimieren, die in krassestem Gegensatz
zum modernen freiheitlichen Verfassungsstaat und dem Prinzip einer offenen,
pluralen Gesellschaft standen. Auf der Basis dieser Erfahrung stellte sich die
Frage nach der Vereinbarkeit von Autoritat und vernunftbestimmter Selbstrefle-
xion und danach, welchen Platz Autoritit in demokratischen Regierungsformen
iiberhaupt einnehmen kann - eine Frage, die, wie die Uberlegungen Hannah
Arendts veranschaulichen, insbesondere im Umgang mit den Nachwirkungen
des nationalsozialistischen Regimes in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
virulent wurde.

Vor allem institutionelle Autoritdt verlor nach 1945 gesamtgesellschaftlich
stark an Bedeutung, wahrend mit zunehmender Individualisierung personale
Autoritdt an Popularitdt gewannen. Dies galt auch und insbesondere fiir For-
men der Autoritét, die sich als Ergebnis transkultureller Dynamiken zwischen
Asien, Europa und Nordamerika in die europdische Religionsgeschichte ein-
schrieben und mit Namen religioser Fithrungsfiguren vor allem aus Indien,

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 127

Tibet und Ostasien als Autoritdtstrager und -trdgerinnen verbunden sind. Der
Zulauf, den sie erfuhren, beruhte in der Regel auf personlichem Charisma,
haufig auf einem Amalgam aus diesem und Amtscharisma, das heifSt personaler
und traditionaler bzw. institutioneller Autoritat, welch Letztere sich per Sukzes-
sion auf ein Charisma zuruckfihrt, das vererbt wird.

Schon im ausgehenden 19. Jahrhundert beobachtbar, nahm die Faszination
fur solche Autoritatsformen seit den 1960er Jahren stark zu - eine Faszinati-
on, die zeigt, dass nicht Entzauberung und Rationalisierung das Neue der
Moderne ausmachen, «sondern deren Entbindung von den Beschrankungen
religioser Vorgaben» (Seiwert 1995: 93). Infolge sich ausweitender Wahlmdog-
lichkeiten in der sich zunehmend pluralisierenden religiosen Landschaft der
Zeit wandten Suchende sich mehr und mehr Autorititsfiguren auflerhalb der
christlichen GrofSkirchen zu, die {iber personliches Charisma und/oder insti-
tutionell-traditionale Autoritdt infolge jeweils spezifischer Sukzessionsmodelle
verfligten. Paradigmatische Beispiele fiir Erstere sind religiose Spezialisten und
Spezialistinnen aus Indien mit Guru-Status, denen aufleralltdgliche Qualititen
zugesprochen werden und die fiir die Moglichkeit stehen, «Erleuchtung» und
damit Heil zu erlangen. Beispiele fiir Letztere sind buddhistische Experten und
Expertinnen, hiufig als Meister bzw. Meisterin, im tantrischen Buddhismus
auch als «Guru» bezeichnet, deren Autoritit ebenfalls an diese Moglichkeit
gebunden ist. Sie legitimieren sich zusétzlich durch Riickbindung an eine Figur,
der Griindungs- bzw. Stiftungsfunktion beigemessen wird, wie den historischen
Buddha, aber auch an andere éltere buddhistische Gestalten, die qua Amt als
Nachfolger und Nachfolgerinnen dieser Figur wirken.

Mag die Hinwendung zu diesen Typen religioser Autoritit - zumal ange-
sichts von Diskursen, die angestammte Autorititstrdger nach den Lektionen
aus Faschismus und NS-Regime als Gefdahrdung von Freiheit, Demokratie und
vor allem Autonomie begriffen - historisch nachvollziehbar sein: Sie ist nicht
unbedingt verstandlich, vor allem nicht gut begriindet, insbesondere nicht vom
Standpunkt der Aufklirung aus. Dies trifft zumal dort zu, wo Menschen an
aufSergewohnliche Qualititen einer Person glauben und bereit sind, ihm oder
ihr eine besondere Art von Autoritit zu gewahren, deren Legitimitét sich da-
durch bestitigt, dass sich die Person besonders eigenwillig, normwidrig und
unberechenbar verhilt.

Es liefSe sich hierzu noch vieles bemerken - so wie weite Teile meiner Dar-
stellung aufgrund gebotener Kiirze allzu knapp ausfallen mussten. Festgehalten
sei dies: Die Faszination durch personale religiose Autoritatsfiguren, wie ich
sie mit meinen Beispielen aus den 1960er bis 1980er Jahren vor Augen gefiihrt
habe, steht den Annahmen der Moderne entgegen, die Vernunft habe Vorrang
vor religiosem Glauben und der Glauben an moderne Werte wiirde Religion
notwendig tiberwinden. Sie zeigt vielmehr, dass trotz oder gerade wegen aller
Verdanderungen, die die Moderne mit sich brachte, Religion weiterhin, wenn

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 ALMUT-BARBARA RENGER

auch in gewandelter Form (der hohere Frauenanteil in Fithrungspositionen
eingeschlossen), einen festen Platz in der Gesellschaft hat, ja dass die Moderne
auf ihre Weise durch eine hohe Religionsproduktivitit gekennzeichnet ist. Re-
zente Studien zum religiosen Marktgeschehen haben erwiesen, dass dies auch
fir die Gegenwart gilt. Allerdings hat «der Meister-Rummel» um Personen,
deren Unersetzlichkeit noch Joachim Wach betonte, «seit den 1980er-Jahren
zunehmend an Kraft verlor[en]» (Baier 2016: 320). In Nischen kunden- und
serviceorientierter Dienstleistungsokonomien haben sich neue Autoritdtsmo-
delle und institutionelle Formen der Vermittlung religiéser Lehrinhalte und
Praktiken gebildet, deren ndhere Betrachtung zeigt (vgl. auch Hero 2011): Der
Typus des «religiosen Entrepreneurs», dessen Handeln dem Wettbewerb um
die Gunst von Kundinnen und Kunden unterworfen ist, hat den Autoritatsty-
pus, wie ihn der «Guru» reprasentierte, abgelost.

Literatur

Adelung, Johann Christoph (1808): «Art. Die Autoritit», in: Johann Christoph Adelung
(Hg.), Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart. Mit D. W.
Soltau’s Beytrdgen revidirt und berichtiget von Franz Xaver Schonberger, Wien: Pich-
ler, Sp. 673-674.

Ardussi, John / Epstein, Lawrence (1978): «The saintly madman in Tibet», in: James
E. Fisher (Hg.), Himalayan anthropology. The Indo-Tibetan interface, Berlin: de
Gruyter, S. 327-338.

Arendt, Hannah (1957): «Was ist Autoritdt?», in: Fragwiirdige Traditionsbestinde im

politischen Denken der Gegenwart. Vier Essays. Aus dem Englischen iibertragen von
Charlotte Beradt, Frankfurt a.M.: Europdische Verlagsanstalt, S. 117-168.

Arendt, Hannah (1970): Macht und Gewalt, Muinchen, Zirich: Piper.

Baier, Karl (2010): «Spiritual authority: A Christian perspective», in: Buddhist-Christi-
an Studies, 30, Nr. 1, S. 107-119.

Baier, Karl (2016): «Modelle der Meister-Schiiler-Beziehung im Christentum», in:
Jeong-hee Lee-Kalisch, Almut-Barbara Renger (Hg.), Meister und Schiiler. Master
and Disciple. Tradition, Transfer, Transformation, Weimar: VDG, S. 307-324.

Barker, Eileen (1989): New religious movements. A practical introduction, London: Her
Majesty’s Stationery Office.

Barker, Eileen (1993): «Charismatization: The social production of <an ethos propitious
to the mobilisation of sentiments>», in: James A. Beckford, Karel Dobbelaere, Bryan
R. Wilson, Bryan Ronald Wilson, Eileen Barker (Hg.), Secularization rationalism

and sectarianism. Essays in honour of Bryan R. Wilson, Oxford: Clarendon Press,
S.181-201.

Baumann, Martin (1995): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemeinschaften, Teilw.
zugl. Diss. Univ. Hannover 1993, Marburg: Diagonal.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 129

Bell, Sandra (1998): ««Crazy wisdomv, charisma, and the transmission of Buddhism in
the United States», in: Nova Religio, 2, Nr. 1, S. 55-75.

Charpentier, Marie-Thérese (2010): Indian female gurus in contemporary Hinduism. A
study of central aspects and expressions of their religious leadership, zugl. Diss. Univ.
Abo 2010, Abo: Abo Akad. Forl.

Cicero, Marcus Tullius (2014): «Topica: Die Kunst, richtig zu argumentieren. Latei-
nisch und deutsch». Hg. von Karl Bayer, Miinchen, Ziirich: Artemis & Winkler.

DiValerio, David M. (2015): The holy madmen of Tibet, Oxford: Oxford University
Press.

Dowman, Keith (Hg.) (1982): Der heilige Narr. Das liederliche Leben und die ldsterli-
chen Gesdnge des tantrischen Meisters Drukpa Kiinleg, Aus dem Engl. Gibers. und
nach dem tibetischen Orig.-Text bearb. von Franz-Karl Ehrhard, Bern: Barth.

Eschenburg, Theodor (1965): Uber Autoritit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Feuerstein, Georg (2006): Holy madness. Spirituality, crazy-wise teachers, and enlighten-
ment, Prescott, Ariz: Hohm Press.

Forsthoefel, Thomas A. / Humes, Cynthia Ann (Hg.) (2005): Gurus in America, Albany,
NY: State University of New York Press.

Furedi, Frank (2013): Authority. A sociological history, Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press.

Gebhardt, Winfried (2013): «Die Selbsterméchtigung des religiésen Subjekts und die
Entkonturierung der religiosen Landschaft», in: Peter A. Berger, Klaus Hock,
Thomas Klie (Hg.), Religionshybride. Religion in posttraditionalen Kontexten, Wies-
baden: Springer VS, S. 89-106.

Gebhardt, Winfried (2022): «Art. Autoritat [Version 8.6.2022]», in: Heinrich Oberreu-
ter (Hg.), Staatslexikon, Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Gebhardt, Winfried / Zingerle, Arnold / Ebertz, Michael N. (Hg.) (1993): Charisma.
Theorie — Religion - Politik, Berlin, New York: de Gruyter.

GeifSler, Erich E. (1970): «Nachwort des Herausgebers», in: Erich E. Geifller (Hg.),
Autoritit und Freiheit, Bad Heilbrunn/Obb.: Klinkhardt, S. 150-160.

Gmelin, Ulrich (1937): «Auctoritas. Romischer Princeps und pépstlicher Primat», in:
Erich Seeberg (Hg.), Geistige Grundlagen rémischer Kirchenpolitik, Stuttgart: Kohl-
hammer, S. 1-154.

Goldammer, Kurt (1960): Die Formenwelt des Religiosen. Grundriss der systematischen
Religionswissenschaft, Stuttgart: Kroner.

Grimm, Jacob / Grimm, Wilhelm (2007): «Art. Autoritat», in: Jacob Grimm, Wilhelm
Grimm (Hg.), Deutsches Worterbuch. Band 3. Antagonismus — azyklisch, Stuttgart:
Hirzel, Sp. 1665.

Haack, Friedrich-Wilhelm (1982): Guruismus und Guru-Bewegungen, Miinchen: Evan-
gelischer Presseverband fiir Bayern.

Helmer, Karl / Kemper, Matthias (2004): «Art. Autoritdt», in: Dietrich Benner, Jir-
gen Oelkers (Hg.), Historisches Worterbuch der Pidagogik, Weinheim, Basel: Beltz,
S.126-145.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 ALMUT-BARBARA RENGER

Hengel, Martin (1973): Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter
besonderer Beriicksichtigung Paldstinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., Tiibingen:
J.C.B. Mohr.

Hero, Markus (2011): «Vom Guru zum religiosen Entrepreneur: Neue religiose Exper-
ten und die Entstehung eines alternativreligiosen Marktes», in: Wilhelm Damberg
(Hg.), Soziale Strukturen und Semantiken des Religiosen im Wandel. Transformatio-
nen in der Bundesrepublik Deutschland 1949-1989, Essen: Klartext, S. 55-69.

Horkheimer, Max / Fromm, Erich / Marcuse, Herbert (Hg.) (1987): Studien iiber Auto-
ritit und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut fiir Sozialforschung. Reprint der
Ausgabe Paris 1936, Lineburg: Zu Klampen.

Hotz SJ, Robert (1988): «Geistliche Lehrer und Seelenfiihrer der orthodoxen Kirche:
Die Starzen», in: Franz E. Miiller, Joachim Miller (Hg.), Guru — Rabbi - Heilige.
Religiose Fiihrer, Lehrer und Meister, Freiburg, Ziirich: Paulusverlag; Theologischer
Verlag, S. 103-122.

Hummel, Reinhart (1996): Gurus, Meister, Scharlatane. Zwischen Faszination und Ge-
fahr, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Kennick, Victoria / Sharma, Arvind (Hg.) (2012): Spiritual masters of the world’s religi-
ons, Albany, NY: State University of New York Press.

Kerber, Walter (1998): Sozialethik, Stuttgart: Kohlhammer.

Kienle, Walter von (1961): Die Berichte tiber die Sukzessionen der Philosophen in der
hellenistischen und spdatantiken Literatur, zugl. Diss. Univ. Berlin 25. Juli 1959, Berlin:
Reuter.

Kleine, Christoph (2017): «Charismatische Legitimation durch genealogische Sukzes-
sion: Zur Begriindung legitimer hierokratischer Herrschaft im buddhistischen Or-
den», in: Almut-Barbara Renger, Markus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen.
Autorisierung, Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 465-489.

Kluge, Friedrich (2011): «Art. Autoritdt», in: Friedrich Kluge (Hg.), Kluge — Etymologi-
sches Worterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar Seebold, Berlin, Boston,
MA: de Gruyter, S. 79.

Knoblauch, Hubert (2018): «Art. Individualisierung, Privatisierung und Subjektivie-
rung», in: Detlef Pollack, Volkhard Krech, Olaf Miiller, Markus Hero (Hg.), Hand-
buch Religionssoziologie, Wiesbaden: Springer VS, S. 329-346.

Kohns, Oliver / Roussel, Martin / van Rahden, Till (2016): «Autoritat. Krise, Konstruk-
tion und Konjunktur - zur Einleitung», in: Oliver Kohns, Martin Roussel, Till van
Rahden (Hg.), Autoritit. Krise, Konstruktion und Konjunktur, Paderborn: Fink, S.7-
21.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2017): «Korper-Netzwerke: Zur Legitimierung religioser
und politischer Autoritdt im tibetischen und mongolischen Buddhismus», in: Al-
mut-Barbara Renger, Markus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. Autorisierung,
Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 491-513.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 131

Koschorke, Albrecht (2013): «<Sakularisierung> und <Wiederkehr der Religion>: Zu
zwei Narrativen der europiischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack,
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro-
versen um Modernitit und Sikularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237-260.

Krech, Volkhard (2017): «Wie wird in Sukzessionen die Evidenz religiéser Semantiken
hergestellt? Wissenssoziologische Beobachtungen», in: Almut-Barbara Renger, Mar-
kus Witte (Hg.), Sukzession in Religionen. Autorisierung, Legitimierung, Wissenstrans-
fer, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 3-18.

Kuhlmann, Peter (2021): «Philosophen — Priester — Biirger: auctoritas und humanitas
bei Cicero», in: Peter Gemeinhardt, Tanja S. Scheer (Hg.), Autoritdit im Spannungs-
feld von Bildung und Religion, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 59-75.

Liitcke, Karl-Heinrich (1986-1994): «Art. Auctoritas», in: Cornelius Petrus Mayer
(Hg.), Augustinus-Lexikon. Band 1, Stuttgart, Basel: Schwabe, Sp. 498-510.

McRae, John R. (2003): Seeing through Zen. Encounter, transformation, and genealogy in
Chinese Chan Buddhism, Berkeley, Los Angeles: University of California Press.

Mehta, Gita (1979): Karma cola. Marketing the mystic East, New York: Simon & Schus-
ter.

Mensching, Gustav (1947): Soziologie der Religion, Bonn: Rohrscheid.

Miethke, Jirgen (1993): «Art. Autoritét (I. Alte Kirche und Mittelalter)», in: Gerhard
Miiller, Horst Robert Balz (Hg.), Theologische Realenzyklopddie, Berlin, New York:
de Gruyter, S. 17-32.

Miiller, Andrea (2019): Beyond the senses through the senses, zugl. Diss. Univ. Miinchen
2019, Miinchen: Miinchen Universitatsbibliothek.. DOI: 10.5282/edoc.29351.

Miiller, Wilhelm / Zarncke, Friedrich (1863): «Art. meister», in: Wilhelm Miiller, Fried-
rich Zarncke (Hg.), Mittelhochdeutsches Worterbuch. Bd. 2, Abth. 1., M - R. ausgear-
beitet mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke, Leipzig: Hirzel,
S.113-119.

Nippel, Wilfried (2007): «The Roman notion of Auctoritas», in: Pasquale Pasquino,
Pamela Harris (Hg.), The concept of authority. A multidisciplinary approach: from
epistermology to the social sciences, Rom: Fondazione Adriano Olivetti, S. 13-34.

Pechilis, Karen (Hg.) (2004): The graceful guru. Hindu female gurus in India and the
United States, New York, Oxford: Oxford University Press.

Pfeifer, Wolfgang (Hg.) (1993): Etymologisches Worterbuch des Deutschen. A — L, Berlin:
Akademie.

Pollack, Detlef / Pickel, Gert (1999): «Individualisierung und religioser Wandel in der
Bundesrepublik Deutschland», in: Zeitschrift fiir Soziologie, 28, Nr. 6, S. 465-483.

Popitz, Heinrich (1992): Phdnomene der Macht. Autoritat — Herrschaft - Gewalt -
Technik, Tiibingen: Mohr.

Prohl, Inken (2010): Zen fiir Dummies, Weinheim: Wiley-VCH.

Quintilianus, Marcus Fabius (1995): Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hg. und
tibers. v. Helmut Rahn, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://10.5282/edoc.29351
https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://10.5282/edoc.29351

132 ALMUT-BARBARA RENGER

Raj, Selva J. (2005): «Passage to America: Ammachi on American soil», in: Thomas
A. Forsthoefel, Cynthia Ann Humes (Hg.), Gurus in America, Albany, NY: State
University of New York Press, S. 123-146.

Rajneesh, Bhagwan (1990): Die Zukunft gehért den Frauen. Neue Dimensionen der
Frauenbewegung, Koln: Osho.

Rakow, Katja (2014): Transformationen des tibetischen Buddhismus im 20. Jahrhundert.
Chégyam Trungpa und die Entwicklung von Shambhala Training, zugl. Diss. Univ.
Heidelberg, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Rawlinson, Andrew (1997): The book of enlightened masters. Western teachers in Eastern
traditions, Chicago, Ill.: Open Court.

Renger, Almut-Barbara (2012a): «Der <Meister>: Begriff, Akteur, Narrativ. Grenzverlau-
fe zwischen Religion, Kunst und Wissenschaft», in: Almut-Barbara Renger (Hg.),
Meister und Schiiler in Geschichte und Gegenwart. Von Religionen der Antike bis zur
modernen Esoterik, Gottingen: V&R unipress, S. 19-49.

Renger, Almut-Barbara (2012b): «The emergence of the master around 1900: Religious
borrowings and social theory», in: Journal of Religion in Europe, 5, Nr. 1, S. 1-22.

Renger, Almut-Barbara (2013): «The allure of the <master>. Critical assessments of a
term and narrative», in: Diskus. The Journal of the British Association for the Study of
Religions, 14, S. 95-125.

Renger, Almut-Barbara (2015): «Die Konjunktur des Meisters: Stefan George im
Spiegel religions- und wissenssoziologischer Studien seiner Zeit», in: Wolfgang
Braungart (Hg.), Stefan George und die Religion, Berlin, Boston: de Gruyter, S. 197-
221.

Renger, Almut-Barbara (Hg.) (2016): Erleuchtung. Kultur- und Religionsgeschichte eines
Begriffs, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder.

Renger, Almut-Barbara (2020): Buddhismus. 100 Seiten, Ditzingen: Reclam.

Renger, Almut-Barbara (2021): «Populére Erleuchtung oder: Im Wirkungsfeld von Auf-
klarung und buddhistischem Modernismus: Zum Wandel von Religion seit den

1960er Jahren», in: Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropolo-
gie, 30, Nr. 1, S. 72-102.

Renger, Almut-Barbara / Witte, Markus (Hg.) (2017): Sukzession in Religionen. Autori-
sierung, Legitimierung, Wissenstransfer, Berlin, Boston: de Gruyter.

Rigopoulos, Antonio (Hg.) (2007): Guru. The spiritual master in Eastern and Western
traditions: Authority and charisma, New Delhi: DK Printworld.

Ring, Thomas Gerhard (1975): Auctoritas bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius,
Wiirzburg: Augustinus.

Robles, Pablo Oyarzin (2011): «On the concept of authority», in: New Centennial
Review, 11, Nr. 3, S. 225-252.

Sartory, Gertrude / Sartory, Thomas (1981): Die Meister des Weges in den grossen
Weltreligionen. Guru, Roshi, Scheich, Zaddik, Starez; Meistertiberlieferungen der friih-
christlichen Ménchsviiter, Freiburg i.B.: Herderbiicherei.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHARISMA UND SUKZESSION 133

Schneider, Theodor (2006): «Das Amt in der frithen Kirche: Versuch einer Zusammen-
schau», in: Dorothea Sattler, Gunter Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer
Nachfolge. Urspriinge und Wandlungen, Freiburg i.Br., Gottingen: Herder; Vanden-
hoeck & Ruprecht, S. 11-38.

Schulze Wessel, Julia (2006): «Uber Autoritit», in: Hans Vorlinder (Hg.), Die Deu-
tungsmacht der Verfassungsgerichtsbarkeit, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften, S. 57-65.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Sennett, Richard (1980): Authority, New York: Knopf.

Sofsky, Wolfgang / Paris, Rainer (1991): Figurationen sozialer Macht. Autoritdit — Stell-
vertretung — Koalition, Opladen: Leske und Budrich.

Somm, Christian von (2005): «Art. Guru/Guruismus», in: Christoph Auffarth, Jutta
Bernard, Hubert Mohr (Hg.), Metzler Lexikon Religion. Gegenwart — Alltag — Medi-
en, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 529-533.

Tamcke, Martin (2008): Im Geist des Ostens leben. Orthodoxe Spiritualitit und ihre
Aufnahme im Westen. Eine Einfiihrung, Frankfurt a.M.: Verlag der Weltreligionen.
Trautsch, Jasper M. (2017): «Was ist «der Westen>: Zur Semantik eines politischen
Grundbegriffs der Moderne», in: Forum interdisziplindre Begriffsgeschichte, 6, Nr. 1,

S. 58-66.

Trungpa, Chdgyam (2001): Crazy wisdom, Boston: Shambhala.

Ullmann, Walter (1970): The growth of papal government in the middle ages. A study in
the ideological relation of clerical to lay power, London: Methuen.

Urban, Hugh B. (2015): Zorba the Buddha. Sex, spirituality, and capitalism in the global
Osho movement, Oakland, CA: University of California Press.

Veit, Walter / Rabe, Hannah / Rottgers, Kurt (1971): «Art. Autoritdt», in: Joachim Rit-
ter, Karlfried Griinder (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie. Band 1, Basel,
Stuttgart: Schwabe, Sp. 724-733.

Wach, Joachim (1925): Meister und Jiinger. Zwei religionssoziologische Betrachtungen,
Leipzig: Pfeiffer.

Wach, Joachim (1962): «Master and disciple: Two religio-sociological studies», in: The
Journal of Religion, 42, Nr. 1, S. 1-21.

Ware, Kallistos (1974): «The spiritual father in Orthodox Christianity», in: CrossCur-
rents, 24, Nr. 2-3, S.296-313.

Warrier, Maya (2004): Hindu selves in a modern world, London, New York: Routledge.

Weber, Max (1980): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,
Tibingen: Mohr.

Weber, Max (2001): «Religiose Gemeinschaften», in: Max Weber-Gesamtausgabe. Band
1/22,2: Wirtschaft und Gesellschaft. Religiose Gemeinschaften, hg. von Hans G. Kip-
penberg, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 121-447.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 ALMUT-BARBARA RENGER

Weber, Max (2005): «Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», in: Max Weber-
Gesamtausgabe. Band 1/22,4: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, hg. von Edith
Hanke, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 726-742.

Wessinger, Catherine (Hg.) (1993): Women’s leadership in marginal religions. Explorati-
ons outside the mainstream, Urbana: University of Illinois Press.

Wessinger, Catherine Lowman (Hg.) (1996): Religious institutions and women’s leader-
ship. New roles inside the mainstream, Columbia, S.C: University of South Carolina
Press.

Zuquete, José Pedro (Hg.) (2021): Routledge international handbook of charisma, Lon-
don, New York, London: Routledge; Informa UK Limited.

https://dol.org/10.5771/9783987400353-103 - am 17.01.2028, 12:43:08. Idel - o



https://doi.org/10.5771/9783987400353-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

