Kulturinstitutionen und Migration

Wiebke Sievers'

Emine Sevgi Ozdamar, eine der bekanntesten deutschsprachigen Autor*innen
tiirkischer Herkunft, schreibt in threm autobiographisch inspirierten Roman
Ein von Schatten begrenzter Raum (2021) iiber die Erfahrungen einer gefliichte-
ten tiirkischen Schauspielerin an Theatern in Ostberlin, Westberlin, Paris, Bo-
chum und Frankfurt a.M. in den 1970er und 1980er Jahren. Dabei zeichnet sie
durchgehend ein positives Bild der deutschen Stadttheater, an denen sie in
diesen Jahren arbeitet. Sie fiihlt sich dort als Kiinstlerin tiirkischer Herkunft
keinesfalls benachteiligt. Ganz im Gegenteil, die Theater bieten ihr ein Zuhau-
se, einen Raum, in dem sie sich kritisch mit Geschichte und Gegenwart aus-
einandersetzen kann.

Diese Wahrnehmung scheint im Widerspruch zu dem zu stehen, was im
vorliegenden Buch vielfach beschrieben wird: Die meisten Kulturinstitutio-
nen, so das Fazit vieler Beitrige in diesem Band, haben lange nicht wahrge-
nommen, dass die deutsche Gesellschaft sich durch Migration seit den 1960er
Jahren enorm veridndert hat. Sie sind noch nicht in der Migrationsgesellschaft
angekommen und reprisentieren weiterhin eine weif3e und biirgerliche deut-
sche Kultur. Rassistische Ausgrenzung ist in diese weiflen Riume eingeschrie-
ben. Wie passt das mit den Erfahrungen zusammen, die Ozdamar in ihrem
Roman beschreibt? Waren etwa die Theater diesbeziiglich schon einmal bes-
ser aufgestellt? Im Folgenden werfe ich mit Hilfe von Ozdamars Romanen ei-
nen Blick in die 1970er und 1980er Jahre, als sich zumindest stellenweise Mog-
lichkeiten fir Migrant*innen in kulturellen Institutionen eréffneten. Vor die-
sem Hintergrund mochte ich tiber die heutige Situation, wie sie im vorliegen-
den Buch beschrieben wird, reflektieren. Damit soll in diesem abschliefSen-
den Nachwort der Blick auf das Thema des Buches erweitert werden, denn die

1 Wiebke Sievers ist Literaturwissenschaftlerin und als Migrationsforscherin an der Os-
terreichischen Akademie der Wissenschaften tatig.

14.02.2026, 15:51:


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Nachwort

Entwicklungen, die in den Beitrigen behandelt werden, sind in einer linge-
ren Geschichte der Verinderung kultureller Institutionen durch Migration zu
verorten — einer Geschichte, die allerdings noch geschrieben werden muss.

Das Theater als Raum der Hoffnung in den 1970er und 1980er Jahren

Emine Sevgi Ozdamar, die schon mit zwélf Jahren auf der Bithne stand, lernte
bei ihrem ersten Aufenthalt als »Gastarbeiterin« in Westberlin in den 1960er
Jahren iiber den Regisseur Vasif Ongéren, der damals auch in Berlin lebte, das
Brecht’sche Theater kennen. Sie besuchte einige Monate eine deutsche Schau-
spielschule, setzte ihre Ausbildung in Istanbul fort und spielte dann am Thea-
ter Ensemble unter der Leitung Ongérens in Ankara (Boran 2023, 141). In dieser
Zeit war sie Teil einer linken politischen Theaterszene, die sich an Brechts Epi-
schem Theater orientierte und sich explizit der Probleme der unterdriickten
und ausgebeuteten Menschen in Anatolien annahm (Boran 2023, 78—82). Die-
se Erfahrungen verarbeitete Ozdamar in ihrem Roman Die Briicke vom Goldenen
Horn (1998). Doch die linken Bewegungen in der Tiirkei wurden mit dem Mili-
tarputsch 1971 verboten. Bereits in ihrer ersten Erzihlung »Mutterzungex, die
1990 im gleichnamigen Buch erschien, beschrieb Ozdamar die vielen Festnah-
men, Folterungen und Ermordungen von Linken in Folge des Putsches.

Diese Bedrohung von Leib und Leben, die iiber Jahre anhielt, bildet den
Ausgangspunkt des Romans Einvon Schatten begrenzter Raum, der mit der Flucht
der Erzihlerin Mitte der 1970er Jahre iiber die tiirkischen und griechischen
Inseln in der Agiis nach Berlin einsetzt. Die Erzihlerin reflektiert in diesem
Text tiber die lange Geschichte der Gewalt gegen Minderheiten, politisch An-
dersdenkende und kritische Intellektuelle. Das gewalttitige tiirkische Regime
der 1970er Jahre wird dabei nicht nur in den Kontext des unverarbeiteten
tiirkischen Genozids an den Armenier*innen und der verdringten Vertrei-
bung griechischer Tiirk*innen gestellt, sondern als Teil einer europiischen
Geschichte der Gewalt gelesen, die ebenso den Holocaust und den deutschen
Vernichtungskrieg umfasst und den Kontinent bis in die Gegenwart prigt.
Vor dem Hintergrund dieser dunklen Geschichte geht es um den kleinen
Moglichkeitsraum, den franzosische und deutsche Theater der Protagonistin
in den 1970er und 1980er Jahren boten: »Die Toten kénnen nur auf der Bithne
sprechen. Im Leben hat man sie zum Schweigen gebracht« (Ozdamar 2021,
506).

14.02.2026, 15:51:


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Sievers: Kulturinstitutionen und Migration

Zugang zum Theater findet die Protagonistin, genau wie Ozdamar selbst,
iber die Volksbithne in Ostberlin, wo sie mit berithmten Regisseuren wie
Benno Besson und Matthias Langhoff arbeitet — diese Zeit bildete bereits
die Grundlage von Ozdamars Roman Seltsame Sterne starren zur Erde (2003).
Das heifdt jedoch nicht, dass sie nicht mit Problemen konfrontiert ist: Als
Besson sich 1978 entscheidet nach Paris zu gehen, lidt er sie zwar ein, ihm
zu folgen. Doch sie verliert mit seinem Weggang Anstellung und Visum und
berichtet immer wieder von der Angst, in Berlin, im Zug und spater in Pa-
ris aufgegriffen und in die Tiirkei abgeschoben zu werden (S. 103-105, 165,
214, 226). Ihr Aufenthalt ist abhingig von den prekiren Arbeitsbedingungen
im Theater, immer wieder steht sie ohne Aufenthaltserlaubnis da. Doch bei
ihren Kolleg*innen sucht sie vergeblich nach Verstindnis fiir ihre Situation:
»Ich kann nicht Franzésisch, ich habe keine Aufenthaltserlaubnis, ich bin als
Schwarzarbeiterin in Europa, versteht ihr das?« (S. 232).

Dennoch stellt das Theater in dieser Zeit fir sie einen Moglichkeitsraum
dar, in dem sie weiterhin an ihrer Vision von einer besseren Welt arbei-
ten kann. Sie itbernimmt die Regieassistenz bei Bessons Inszenierung von
Brechts Der kaukasische Kreidekreis fiir das renommierte Festival d’Avignon.
Besson, der dieses Stiick bereits mit Brecht selbst inszeniert hatte, beauftragt
Min, wie er seine Assistentin nennt, Bilder zu entwerfen, die ihm ermdglichen
sollen, sich von der Brecht-Inszenierung abzusetzen (S. 126). Die tiirkische
Regieassistentin erhalt also eine zentrale kiinstlerische Rolle in dieser Neuin-
szenierung. Sie entwirft die Kostiime und entwickelt Ideen fiir die Gestaltung
konkreter Szenen. Ihre Entwiirfe stoflen auf so viel Anerkennung, dass sie
parallel zur Auffithrung des Stiicks in Avignon ausgestellt werden (S. 232).
Ihre Zeichnungen zieren zudem die Plakate, die in Paris fir das Stiick wer-
ben (8. 312—-313). Ahnlich ergeht es ihr ab 1979 am Schauspielhaus Bochum,
wohin sie von Matthias Langhoff eingeladen wird. Sie erstellt Collagen fiir
die Inszenierung des Stiicks Lieber Georg von Thomas Brasch, die den Autor
begeistern (S. 400). Zudem steht sie in diesem Stiick zum ersten Mal selbst auf
einer deutschen Bithne. Sie spielt eine schwangere Putzfrau, was aus heutiger
Sicht stereotyp klingen mag. Doch die Rolle geht auf ihren Einfall zuriick, die
Schauspieler*innen, die mit der Sprache des Stiicks nicht zurechtkamen, bei
der Probe mit einer grotesken Einlage zu irritieren. Diese Idee wurde dann
als ein Brecht’scher Verfremdungseffekt in die Inszenierung aufgenommen
(S. 413). Schliefilich erhilt sie von Claus Peymann, dem damaligen Intendan-
ten des Bochumer Schauspielhauses, 1982 den Auftrag, selbst ein Theaterstiick
zu schreiben (S. 464). Als das Stiick mit dem Titel Karagoz in Alamania vier Jahre

14.02.2026, 15:51:

297


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Nachwort

spater am Schauspielhaus in Frankfurt a.M. endlich auf die Bithne kommt,
fithrt sie selbst Regie (S. 600).

Das Alter Ego Emine Ozdamars findet also in deutschen Stadttheatern in
den 1970er und 1980er Jahren einen Raum der kiinstlerischen Auseinanderset-
zung. Die Tatsache, dass sie eine Migrantin ist, spielt dabei zunichst keine
Rolle, auch wenn sie am Ende ein Stiick zur tiirkischen Arbeitsmigration nach
Deutschland verfasst. Warum war in den 1970er Jahren méglich, was an vielen
Stadttheatern heute fast unméglich erscheint?

Was heiBt Veranderung?

Zunichst einmal sei festgehalten, dass Verdnderung kein linearer Prozess ist.
Was in den 1970er Jahren in einigen Kulturinstitutionen moglich war, hat sich
nicht bis in die Gegenwart gehalten. Vielmehr waren die 1970er Jahre eine Zeit
der enormen Veridnderung in der Kultur. Die neue Linke, die in dieser Zeit in
der Kultur eine grof3e Bedeutung hatte und die international sehr gut vernetzt
war, erdffnete Immigrant*innen in vielen kulturellen Bereichen Riume. Oz-
damars Weg ins Theater ist nur eines von mehreren Beispielen fiir diesen Mo-
ment der Verinderung. Aras Oren wurde 1973 mit seinem Poem Was will Niyazi
in der NaunynstrafSe?, das noch im selben Jahr vom Sender Freies Berlin verfilmt
wurde, bekannt (Sievers 2008, 2016). An der West-Berliner Schaubiihne ent-
stand 1979 ein tiirkisches Ensemble (Boran 2023, 114). In Sindelfingen initiierte
die Stadt im selben Jahr als eine der ersten Stidte in Deutschland mit grofiem
Erfolg ein Internationales Straflenfest, das — ganz im Sinne des Mottos »Kul-
tur fur alle«, das diese Zeit pragte — den Kulturen der Arbeitsmigrant*innen
eine Bithne bot (vgl. den Beitrag von Joanna Jurkiewicz in diesem Band sowie
Jurkiewicz/Schneider 2024).

Dennoch kann keinesfalls davon die Rede sein, dass all dies umfassendere
gesellschaftliche Verinderungen zur Folge hatte. Das illustriert die Rezepti-
on von Ozdamars Theaterstiick Karagéz in Alamania in den Feuilletons 1986.
Ozdamar arbeitete in ihrer Inszenierung mit Verfremdungseffekten, um dem
Publikum vor Augen zu fithren, wie wenig es iiber die tiirkischen Arbeitsmi-
grant*innen weif}, die seit vielen Jahren in Deutschland leben (Boran 2023,
149). Doch die meisten Kritiker*innen verstanden nicht oder mochten nicht
akzeptieren, dass es der Autorin darum ging, ihnen ihr Nicht-Verstehen vor
Augen zu fithren. Vielmehr kritisierten sie das Stiick aus einer iiberheblichen
bis rassistischen Perspektive heraus als unverstindlich, weil es eben nicht das

14.02.2026, 15:51:


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Sievers: Kulturinstitutionen und Migration

Bild der »Gastarbeiter« prisentierte, wie sie es sich erwartet hatten (Boran
2023, 150-151; Stewart 2013, 13). Dabei war auch das deutschsprachige Theater
zu dieser Zeit nicht weniger schwer zuginglich. Anders als bei Ozdamar ging
man aber bei Autor*innen wie Heiner Miiller, Peter Handke und Elfriede
Jelinek davon aus, dass sie Kunst produzieren, die es zu entschliisseln gilt
(Boran 2023, 151-152).

Der Aktivismus und Internationalismus der 1970er Jahre brachte also in
einigen wenigen Nischen und fir kurze Zeit Verinderung. Aber der Nationa-
lismus, Eurozentrismus und kolonialistische Rassismus, der die deutsche Ge-
sellschaft seit dem 19. Jahrhundert prigte und gerade einmal 30 Jahre zuvor
im Holocaust seinen gewalttitigen Hohepunkt gefunden hatte, wurde damit
nicht aus der Gesellschaft verbannt. Das Theater, wie Ozdamar es beschreibt,
war eben »ein von Schatten begrenzter Raum, insbesondere, wenn man sich
nicht nur Entwicklungen in Deutschland, sondern weltweit vor Augen fiihrt.
Der Kalte Krieg, wie er im Globalen Norden hief3, weil er nicht mit Waffen aus-
getragen wurde, hatte im Globalen Siiden bewaffnete Konflikte, gewalttitige
Umstiirze sowie die Verfolgung und Ermordung Andersdenkender und Ausge-
grenzter zur Folge. Man denke nur zum Beispiel an die Invasion Afghanistans
1979 durch die Sowjetunion oder die von den USA unterstiitzten gewalttitigen
Militirputsche in Chile und Argentinien.

Blickt man auf die deutschen Stadttheater, dann zeigt sich, dass die Ver-
anderungen der 1970er Jahre nicht nachhaltig waren. 1984 strich der Berliner
Senat der Schaubithne die Unterstiitzung fiir das tiirkische Ensemble (Boran
2023, 118), es war die Zeit, als »Auslinderkultur« zunehmend von der »Hoch-
kultur« getrennt und als Bestandteil der »Integration«in die Zustindigkeit von
Stadtteil- und soziokulturellen Zentren verschoben wurde. Und Emine Sevgi
Ozdamar, die nach der Inszenierung ihres Stiicks in Frankfurt a.M. noch ei-
nige wenige Rollen annahm, beendete ihre Arbeit an deutschen Stadttheatern
Ende der 1980er Jahre (Boran 2023, 142). Stattdessen begann sie zu schreiben,
denn wenn die Rezeption ihres Theaterstiicks eines gezeigt hatte, dann, dass
man sich eine Begegnung auf Augenhéhe jenseits dieses kleinen Raumes, den
die Theater fiir sie darstellten, erst noch erkimpfen musste. Das geschah in
den 1990er Jahren nicht nur in Ozdamars, sondern auch in Feridun Zaimoglus
Literatur sowie in den Filmen Fatih Akins, um nur einige wenige zu nennen.
Sie stellten den Vorurteilen eigene Geschichten in deutscher Sprache entge-
gen, damit diese Teil einer »gemeinsamen Geschichte« werden (vgl. den Bei-
trag iiber »Common Grounds« in diesem Band). Dieses kiinstlerische Schaf-
fen bildete die Grundlage fiir die nichste Verinderungswelle in den Stadt- und

14.02.2026, 15:51:

299


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Nachwort

Staatstheatern, in der wir uns gegenwirtig befinden (Sievers 2017b, 74-75). Al-
lerdings geht es jetzt darum, diese iiber ihre Geschichte als Erfinder homoge-
ner Nationalkultur hinauszudenken (siehe hierzu auch das Interview mit Mu-
rat Yeginer und den Beitrag von Panesar/Potthast).

Staats- und Stadttheater in der postmigrantischen Gesellschaft

Als Migration ab Mitte der 2000er Jahre wieder vermehrt zum Thema in den
Staats- und Stadttheatern wurde, ging dies auf eine neue Gruppe zuriick, die
sich selbst ins Rampenlicht stellte, nimlich die sogenannte postmigrantische
Generation, also die Kinder und Enkel von Immigrant*innen, die selbst nie
migriert sind, aber immer noch als Fremde wahrgenommen werden. Der
Waunsch, ihren Erzihlungen im o6ffentlichen Raum mehr Sichtbarkeit zu
verschaffen und damit den Blick fiir alternative Vorstellungen von Identiti-
ten und Zugehorigkeiten zu 6ffnen, stand am Anfang des postmigrantischen
Theaters, wie Shermin Langhoff es nannte (Sharifi 2011). Inzwischen allerdings
beschreibt der Begriff »postmigrantisch« nicht mehr Individuen, sondern Ge-
sellschaften, die durch eine lange Geschichte der Immigration geprigt sind,
in denen »Migration« aber umstritten ist und deswegen Immigrant*innen
und ihre Nachkommen weiterhin von Ausgrenzung, Diskriminierung und
Rassismus betroffen sind (Petersen, Schramm und Wiegand 2019). Damit
geht ein entscheidender Blickwechsel einher: Nun miissen nicht mehr die
Kinder und Enkel von Immigrant*innen um ihr Recht auf Zugehorigkeit
kimpfen, vielmehr sind es kulturelle Institutionen wie Theater und Museen,
die zunehmend in Erklarungsnot geraten. Wenn an diesen Orten die Nation
imaginiert und kritisch diskutiert wird, wie Nadine Holdsworth (2014) fir
das Theater argumentiert, wie kann es dann sein, dass die postmigrantische
Realitit, die als eine der zentralen Herausforderungen der Gegenwart zu be-
trachten ist, in diesen kulturellen Institutionen kaum abgebildet, geschweige
denn imaginiert wird? Wire nicht genau das gegenwirtig die Aufgabe von
Theatern und Museen?

Betrachtet man die Daten, die im KultMIX-Projekt gesammelt wurden,
dann fillt auf, dass vielen der relevanten Akteur*innen diese Realitit nicht
wirklich bewusst zu sein scheint. Sie operieren immer noch mit Fremdzu-
schreibungen, wenn es um Migration geht, sprechen von »Interkulturalitit«
in einem Atemzug mit »Internationalitit« oder verbinden Migration vor
allem mit Mehrsprachigkeit (siehe den Theaterbeitrag von Jens Schneider).

14.02.2026, 15:51:


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Sievers: Kulturinstitutionen und Migration

Sie ziehen also weiterhin klare Grenzen zwischen Migrant*innen und Nicht-
Migrant®innen und bemerken nicht, dass genau das das zentrale Problem
ist. Diese Grenzziehungen beruhen auf und bestitigen Vorstellungen von
ethnisch und linguistisch homogenen Nationen, wie sie im 19. Jahrhundert
erfunden wurden. Theater waren an diesem Erfindungsprozess zentral be-
teiligt (Sievers 2017b, 69—71). Um diese Vorstellungen zu iiberwinden, gilt es,
sich dieser Geschichte zu stellen und dariiber zu reflektieren, welche Grenzen
damit in die Institutionen einzogen wurden. Und das betrifft nicht nur den
Nationalismus, sondern auch den Eurozentrismus sowie den Kolonialismus
und den damit einhergehenden Rassismus. Es sind also hauptsichlich dieje-
nigen, die keinen Migrationshintergrund haben, die sich verindern miissen,
um in der postmigrantischen Gesellschaft anzukommen (vgl. die Beitrige von
Deniz Elbir und Gérmar/Lampert/Pattathu).

Natiirlich bewegt sich diesbeziiglich etwas, wie die Ergebnisse des Kult-
MIX-Projektes belegen. Das gilt zum Beispiel fiir die Auseinandersetzung mit
der deutschen Bithnensprache an der Theaterakademie der Hochschule fiir
Musik und Theater Hamburg (vgl. das Interview mit Gina Cilinoiu und den
Theaterbeitrag von Jens Schneider). Gerade die deutsche Bithnensprache, die
im Zuge des Nationalisierungsprozesses erfunden wurde, ist ein zentrales
Merkmal von Ausgrenzungsprozessen (Sievers 2017b, 70). Akzente auf der
Bithne zu akzeptieren, wie es von Leitungsmitgliedern der Akademie vorge-
schlagen wird, ist von daher sicher ein wichtiger Schritt fiir viele Menschen,
die nicht in Deutschland aufgewachsen und zur Schule gegangen sind und
denen es schwerfillt, Deutsch akzentfrei zu sprechen. Diese Menschen sind
nicht nur damit konfrontiert, dass ihnen in Deutschland Zugehorigkeit und
Teilhabe abgesprochen wird. Sie werden zudem oft als unwissend wahrge-
nommen. So berichtet der Autor Dimitré Dinev in einem Interview: »Der
Akzent fuhrt dazu, dass sie gebrochen mit mir Deutsch reden und mir die
iblichen Fragen stellen, woher ich komme und so. Dann kann ich ihnen sa-
gen, dass ich ein deutschsprachiger Autor bin und meine Werke in der Schule
gelehrt werden. Damit riche ich mich ein bisschen fiir all die Beleidigungen,
die ich hinnehmen musste nur aufgrund so einer Lappalie« (Sievers 2017a, 56).

Doch sprachliche Grenzziehungen sind nicht nur eine Frage des Ak-
zents. Auch wenn Menschen eine Sprache perfekt beherrschen, kommt es
vor, dass ihnen genau das abgesprochen wird, weil sie aufgrund ihres Aus-
sehens und/oder Namens als Nicht-Muttersprachler*innen wahrgenommen
werden und deswegen per se angenommen wird, dass sie die Sprache nicht
beherrschen kénnen:

14.02.2026, 15:51:

301


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Nachwort

»Linguistic competence [..] is often determined by more than just the abil-
ity to use a language; linguistic competence depends on the ability to
prove cultural legitimacy, whether one is a well-known writer or the av-
erage immigrant.« (Smith 2015, 326)

Diese Form der sprachlichen Ausgrenzung hat in Deutschland eine lange
Geschichte. Sie betraf neben Immigrant*innen und ihren Nachkommen
lange auch Juden und Jiidinnen (Kremer 2007). Heute betrifft diese primir
Menschen, die in Deutschland geboren und sozialisiert wurden, aber z.B. als
tiirkisch bzw. muslimisch gelesen werden. Ihre Ausgrenzung wird in den von
den Kulturinstitutionen angedachten Verinderungen nach wie vor weitge-
hend iibersehen, diese Grenzziehungen innerhalb der deutschen Gesellschaft
werden also in den Kulturinstitutionen noch nicht geniigend reflektiert. Dass
das Junge Schauspiel Hamburg eine Theaterfassung von Fatma Aydemirs
Roman Ellbogen, der genau diese Grenzziehungen zum Thema macht, in
sein Repertoire aufnimmyt, ist von daher ein gutes Zeichen. Dass sie fiir die
Hauptrolle dann aber keine Schauspielerin wihlten, die aus einer Familie mit
tirkischer Migrationsgeschichte stammyt, ist eine verpasste Chance (vgl. den
Theaterbeitrag von Jens Schneider).

Anders als die Grenzziehungen innerhalb der deutschen Gesellschaft
erhielt der »Sommer der Migration« 2015 enorme Aufmerksamkeit auf den
deutschen Bithnen. Viele der Theater unterstiitzten Gefliichtete, entwickelten
mit ihnen Theaterstiicke und machten in weiteren Stiicken die zunehmen-
de politische Mobilisierung gegen die Gefliichteten zum Thema (vgl. Totah
und Khoury 2018). Diese Arbeit darf einerseits nicht unterschitzt werden:
Es ging den Theatern darum, die Stimmen der Gefliichteten in die mediale,
politische und 6ffentliche Auseinandersetzung iiber Migration einzubringen.
Damit positionierten sich auch die Theater selbst deutlich gegen Rassismus
und Ausgrenzung. Andererseits hatten solche Produktionen zur Folge, dass
gefliichtete Kiinstler*innen in der Kunst hiufig nur noch als Gefliichtete wahr-
genommen wurden (Parzer 2021). Allerdings stellt sich auch die Frage, ob sie
iiberhaupt Aufmerksambkeit erhalten hitten, wenn nicht als Gefliichtete? Die
rechtspopulistische Vereinnahmung der Themen Migration und Flucht mag
uns heute vielleicht das Gefithl geben, es wire besser gewesen, es hitte nie ei-
ne politische Auseinandersetzung iiber diese Themen stattgefunden (vgl. den
Beitrag von Greschke/Schmitz). Doch Ausgrenzung und Rassismus existierten
auch ohne diese politischen Debatten, konnten jedoch von den Betroffenen
kaum thematisiert werden, weil es so gut wie kein Bewusstsein dafiir gab.

14.02.2026, 15:51:


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiebke Sievers: Kulturinstitutionen und Migration

Dieses Unwissen zu iiberwinden, war also ein entscheidender Schritt gegen
die Ausgrenzung von Immigrant*innen und Gefliichteten (Sievers 2022).

Dennoch ist insgesamt nicht von der Hand zu weisen, dass es den kultu-
rellen Institutionen leichter fillt, sich gegen Ausgrenzung von Gefliichteten
einzusetzen, als sich die eigenen Privilegien und die damit einhergehenden
Grenzziehungen einzugestehen. Ob die Verinderungen, die in diesem Buch
beschrieben werden, letztendlich zu einer solchen umfassenden Auseinander-
setzung fithren, lasst sich nicht absehen, denn Riickschritte sind immer még-
lich. Das zeigt nicht nur das Beispiel Ozdamar.

Literatur

Boran, Erol M. (2023): Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts:
Vier Jahrzehnte Migrantenbiihne in der Bundesrepublik (1961-2004). Bielefeld:
transcript.

Holdsworth, Nadine (2014): Introduction. In Nadine Holdsworth (Hg.), Theatre
and National Identity: Re-Imagining Conceptions of Nation. New York, London:
Routledge, 1-16.

Jurkiewicz, Johanna und Schneider, Jens (2024): On continuities. Migration
and institutional (non-)change. In Wiebke Sievers (Hg.): Cultural Change in
Post-Migrant Societies: Re-imagining communities through arts and cultural activ-
ities. Chams: Springer, 77-95.

Kremer, Arndt (2007): Deutsche Juden — deutsche Sprache: Jiidische und judenfeindli-
che Sprachkonzepte und -konflikte 1893-1933. Berlin: de Gruyter.

Ozdamar, Emine Sevgi (1990): Mutterzunge. Berlin: Rotbuch.

Ozdamar, Emine Sevgi (1998): Die Briicke vom Goldenen Horn. Koln: Kiepenheuer
& Witsch.

Ozdamar, Emine Sevgi (2003): Seltsame Sterne starren zur Erde. Kéln: Kiepenheu-
er & Witsch.

Ozdamar, Emine Sevgi (2021): Ein von Schatten begrenzter Raum. Berlin: Suhr-
kamp.

Parzer, Michael (2021): Von der Kunst nach der Flucht: Gefliichtete Kultur-
schaffende aus Syrien in Osterreich. In Wiebke Sievers, Rainer Baubdck
und Christoph Reinprecht (Hg.), Flucht und Asyl: Intenationale und osterrei-
chische Perspektiven. Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wis-
senschaften, 223-235.

14.02.2026, 15:51:

303


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Nachwort

Petersen, Anne Ring, Schramm, Moritz und Wiegand, Frauke (2019): Academic
Reception. In Moritz Schramm, Sten Pultz Moslund, Anne Ring Petersen,
Mirjam Gebauer, Hans Christian Post, Sabrina Vitting-Seerup und Frau-
ke Wiegand (Hg.): Reframing Migration, Diversity and the Arts: The Postmigrant
Condition. New York: Routledge, 11-24.

Sharifi, Azadeh (2011): Postmigrantisches Theater. Eine neue Agenda fiir die
deutschen Bithnen. In Wolfgang Schneider (Hg.), Theater und Migration:
Herausforderungen fiir Kulturpolitik und Praxis. Bielefeld: transcript, 35-45.

Sievers, Wiebke (2008): Writing Politics: The Emergence of Immigrant Writing
in West Germany and Austria. Journal of Ethnic and Migration Studies, 34 (8),
1217-1235.

Sievers, Wiebke (2016): Turkish Migrant Writers in Europe: Mehmed Uzun in
Sweden and Aras Oren in West Germany. European Review, 24 (3), 440—450.

Sievers, Wiebke (2017a): Dimitré Dinev: »Die Moglichkeit unsterblich zu sein,
ist sicher ein Anreiz zum Schreiben«. In Wiebke Sievers, Holger Englerth
und Silke Schwaiger (Hg.): »Ich zeig dir, wo die Krebse iiberwintern«: Gespri-
che mit zugewanderten Schriftstellerinnen und Schrifistellern. Wien: edition exil,
35-57.

Sievers, Wiebke (2017b): Mainstage theatre and immigration: The long history
of exclusion and recent attempts at diversification in Berlin and Vienna.
Crossings: Journal of Migration & Culture, 8 (1), 67—83.

Sievers, Wiebke (2022): »Silence is golden«: Vladimir Vertlib's literary explo-
rations of silence in migration. Migration Studies, 9 (4), 1857-1862.

Smith, Maya Angela (2015): Who is a legitimate French speaker? The Senegalese
in Paris and the crossing of linguistic and social borders. French Cultural
Studies, 26 (3), 317-329.

Stewart, Lizzie (2013): Countermemory and the (Turkish-)German Theatrical
Archive: Reading the Documentary Remains of Emine Sevgi Ozdamar’s
»Karag6z in Alamania« (1986): Transit: A Journal of Travel, Migration and Mul-
ticulturalism in the German-speaking World, 8 (2), 1-22..

Totah, Ruba und Khoury, Krystel (2018): Theater against Borders: »Miu-
nikh-Damaskus« — A Case Study in Solidarity. Arts, 7 (4), 90.

14.02.2026, 15:51:


https://doi.org/10.14361/9783839464311-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

