Vorbemerkungen zur Semantik von Rat und Tat

Den folgenden Ausfithrungen zur Funktion und Form der Beratung méch-
te ich die Unterscheidung von Rat und Tat vorausschicken. Es handelt sich
hierbei um eine empirische Unterscheidung, die im Zusammenhang mit
Beratung immer wieder auftaucht, die uns in Sprichwértern, theoretischen
Abhandlungen, in der beruflichen Praxis, der Selbstbeschreibung und -ver-
marktung von Beratern etc. begegnet. Deutsche Sprichworter sagen uns z.B.,
dass der Rat nicht vor der Tat gehen soll, dass allein Rat und Tat uns fiihren
zum rechten Pfad oder dass Rat nach der Tat und Arznei bei Leichen gleich
viel werden erreichen (vgl. TPMA 1999: 200ff.). Auch die Berater selbst neh-
men die Unterscheidung von Rat und Tat gerne in Anspruch, um sich selbst
zu beschreiben und zu legitimieren. So z.B. ein politischer Kommunika-
tionsberater: »Ich bin natiirlich Berater, das heifit, ich bin ja nicht der aktive
Politiker« (16: 1). Oder ein anderes Beispiel: »Ich sehe mich als Berater und
ich sehe mich in der Beraterrolle als der, der den Ball dem andern zuspielt,
der macht das Tor« (9: 16). Schlieflich zeichnet sich auch die gegenwirtige
Berufspraxis durch eine mehr oder weniger offenkundige Trennung von Be-
raten und Handeln bzw. Entscheiden aus. Da gibt es Manager, die in ihren
Aus- und Weiterbildungsgingen trainieren, die Welt in einfachen Unter-
scheidungen wahrzunehmen, um effizient entscheiden zu kénnen, ohne
sich zu viele Gedanken iiber Graustufen zu machen. Auf der anderen Seite
gibt es Berater, die darauf spezialisiert sind, die Manager zu beobachten und
sie bei ihren Entscheidungen zu beraten. Ahnliche Arbeitsteilungen gibt es
zwischen Politikern und ihren Konsulenten, zwischen Sportlern und ihren
Coaches. Ungeachtet der logischen Folgerichtigkeit der Unterscheidung von
Rat und Tat — denn es ist evident, dass auch der Ratschlag ein mitunter an-
strengendes T4dtigsein impliziert — scheint diese Differenz eine hohe empiri-
sche Plausibilitit zu besitzen.

Diese empirische Evidenz der Unterscheidung von Rat und Tat ist Grund
genug, nach ihren charakteristischen Merkmalen und Voraussetzungen zu
fragen. Ich mochte dies mit Blick auf die Semantik von Rat und Tat zu unter-
schiedlichen Zeiten, von der Antike bis in die heutige Zeit. Es geht hier we-
niger um eine Begriffsgeschichte der Beratung, sondern um eine Analyse
der »gepflegten Semantik« (Luhmann 1998b: 19) von Rat und Tat, d.h. des

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | SysteEm BERATUNG

generalisierten und vertexteten Sinns dieser Unterscheidung.' Die Analyse
der Semantik von Rat und Tat soll tibergreifende Bestimmungsmomente
und Leitdifferenzen sichtbar machen, auf die sich die Begriffs- und Theorie-
arbeit in den folgenden Kapiteln stiitzen kann.

I. Ratund Tatin der Antike

Bereits in der frithen Antike begegnet uns die Unterscheidung von Rat und
Tat (vgl. Kemper 1960; Fuchs/Mahler 2000). In den homerischen Epen zielt
der Rat auf die Befihigung zu praktischem Titigsein. Der homerische Held
zeichnet sich dabei durch beide Fihigkeiten aus: Er ist fihig, mit sich selbst
zurate zu gehen und daraus die Konsequenzen fiir sein eigenes Handeln zu
ziehen. Auf diese Weise ist er in der Lage, die ihm vom Schicksal gestellten
Aufgaben und Priifungen zu bewiltigen. Der Rat bezeichnet dabei in erster
Linie ein Selbstverhiltnis des Menschen, genauer: ein reflektierendes Ver-
hiltnis des titig werdenden Menschen zu sich selbst, ein »Mit-sich-zu-Ra-
te-Gehen« (Buchheim/Kersting 1971: 30). Guter Rat bzw. Wohlberatenheit
(Euboulia) ist die Voraussetzung fiir die gute Tat (Fuchs/Mahler: 2000: 351;
Mahler 1999: 524). Wohlberatenheit ist dabei religiés bestimmt, da letztlich
auch das Schicksal gottlich vorherbestimmt ist. Die Quelle der Wohlbera-
tenheit liegt im Jenseits, in der Transzendenz des Ratschlusses der Gotter.
Menschlicher Rat ist insofern gut und dem guten Handeln zutriglich, als
er dem ewigen, dem Menschen letztlich unergriindlichen Ratschluss der
Gotter entspricht. Die Ilias und die Odyssee konnen als menschliche »Insze-
nierungen des géttlichen Ratschlusses« (Buchheim/Kersting 1971) gelesen
werden. Aufschlussreich sind hier die unterschiedlichen Rollen der Helden
Achilles und Odysseus. Wihrend Achilles, der Mann der Tat und Inbegriff
des Mutes und Tapferkeit, aufgrund seiner direkten géttlichen Abstammung
gar nicht des Rates bedarf, sondern gewissermafien instinktiv das Richtige
tut, begegnet uns der listige Odysseus geradezu als Beratungssubjekt, der
nur aufgrund seiner Beratungsfihigkeit die mythischen Gefahren iiberlis-
ten und sicher nach Hause zuriickkehren kann. Er besticht durch die Fahig-
keit, mit sich selbst zurate zu gehen, sich vom mythisch Unmittelbaren und
Unentrinnbaren zu distanzieren, dariiber zu reflektieren und die richtigen
Schliisse fiir seine Taten zu ziehen.

Die Verortung der Wohlberatenheit in der Transzendenz des Géttlichen
prigt auch den besonderen Zeitbezug der lebenspraktischen Ratschlige in
der frithen Antike. Der Lauf der Zeit entspricht einem zyklischen Werden
und Vergehen, das im ewigen Ratschluss der Gétter begriindet ist. Hohes
Alter und Lebenserfahrung werden so zum Sinnbild fiir Weisheit und Wohl-

1 | Die folgenden Ausfithrungen entsprechen einer auf die Differenz von Rat und
Tat hin iiberarbeiteten Fassung eines fritheren Aufsatzes zur Semantik der Beratung
(vgl. Steiner 2004). Wichtige Anregungen fiir diese Ausfithrungen entnahm ich zu-
dem Mabhler (1999), Ruschmann (1999: 45ff.) sowie Fuchs (2006) und Fuchs/Mahler
(2000: 350fT.).

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rat unp Tat | 19

beratenheit in weltlichen Dingen (vgl. Fuchs/Mahler 2000: 351). In der Ilias
erscheint Nestor als die Personifizierung von Altersweisheit, Beredsamkeit
und Wohlberatenheit. Seine Fihigkeit zum Rat und zur beratenden Media-
tion in menschlichen Konflikten sind unmittelbarer Ausdruck von langer
Lebenserfahrung und der damit verbundenen Fihigkeit, gegenwirtige
Probleme vor dem Hintergrund vergangener Zeiten deuten und in Erzih-
lungen beratend vermitteln zu kénnen. Ein anderes, geradezu paradigma-
tisches Beispiel fiir die eigentiimliche Zeitlosigkeit der Wohlberatenheit in
der frithen Antike ist Hesiods Erga, die eine Vielzahl von lebenspraktischen,
alltagsbezogenen Ratschligen und Lebensregeln versammelt, welche mythi-
schen Erzihlungen entspringen, die iiber Jahrhunderte tradiert wurden und
jahrhundertealtes Erfahrungswissen beinhalten.

Auch die antike Philosophie und Ethik baut wesentlich auf der Unter-
scheidung von Rat und Tat auf, wobei sie mehr auf die Immanenz menschli-
cher Wirklichkeit abstellt und transzendente Bezugsmomente von Beratung
in den Hintergrund riickt. Die philosophische Ethik sieht ihren Sinn darin,
den Problemen des titigen Menschen reflektierend auf den Grund zu ge-
hen und selbst lebenspraktische Ratschlige zu geben oder sich gar selbst als
dialogische Beratungsrede zu vollziehen. Ahnlich wie in Homers Epen ist
dieser Grund zunichst von mythisch-religiésen Vorstellungen geprigt und
in der Transzendenz des Géttlichen verortet. Die Spannung von Immanenz
und Transzendenz bleibt dabei vorausgesetzt, sie ist der eigentliche Grund
dafiir, weshalb es Beratung braucht und weshalb sie mdéglich ist: Die Proble-
me im Diesseits haben transzendente Ursachen, diese kénnen durch philo-
sophische Reflexion und Anleitung ergriindet und »behandelt« werden. Das
Gottliche stellt gleichsam das »innerweltliche Moment der Ordnung und
der Verlisslichkeit« (Mittelstrass 1989: 44) dar, das die Philosophie reflek-
tieren und als angewandte Ethik in Form von Ratschligen zuriickspiegeln
kann. Die letztlich religios bestimmte Differenz von Immanenz und Tran-
szendenz wird in der Naturphilosophie der Vorsokratiker dann reflektiert,
was eine noch schirfere Trennung und Bestimmung dieser Seiten in threm
wechselseitigen Bezug ermdglicht (vgl. Ruschmann 1999: 51). Die philoso-
phische Beratung hat in der Folge dann die Option, entweder — wie bisher
—auf die Seite der Transzendenz (das Géttliche als Quelle der Wohlberaten-
heit) oder auf die Seite der Immanenz (der Mensch als Quelle der Wohlbe-
ratenheit) zu setzen.

Die dialogische Philosophie des Sokrates und der Sophisten vollzieht zu-
nichst eine stirkere Hinwendung zum Diesseits und zum Menschen. Der
sokratische Dialog hat explizit beratenden Charakter und verfolgt das Ziel,
den Ratsuchenden von unheilvollen Gedanken und dadurch verursachtem
seelischem und koérperlichem Leid zu befreien. Die erklirte Absicht der
sokratischen Maieutik ist es, im »Dialog dem Gesprichspartner dazu [zu]
verhelfen [...], seine eigenen Gedanken ans Licht zu bringen, so wie die Heb-
amme der Gebirenden nur Hilfestellung gibt, ihr Kind auf die Welt zu brin-
gen« (Platon 2004b: Theaitetos 149-151d). Waldenfels (1961) sieht die Maieu-
tik als eine zweistufige Beratungstheorie: Im ersten Schritt wird der Ratsu-

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | SysTEM BERATUNG

chende mithilfe einer in die Aporie fithrenden Befragung von ungiinstigen
Einstellungen und Ansichten befreit (Elenktik), im zweiten Schritt werden
guinstige Konzepte und Vorstellungen entwickelt (Protreptik), die der Rat-
suchende dann zur Grundlage seines titigen Handelns nehmen kann (vgl.
Ruschmann 1999: 61ff.). Dem philosophischen Berater wird dabei die Rolle
eines »Geburtshelfers« zuteil, der mittels Dialogik den Ratsuchenden zum
selbststindigen Nachdenken und Handeln anregt und ihm Einsicht in die
Dinge erméglicht.

Noch deutlicher als bei Sokrates zeigt sich die Hinwendung zum Men-
schen und zur gelingenden Tat bei den Sophisten. Der Mensch ist das Maf3
aller Dinge (vgl. Platon 2004b: Theaitetos 161d-€). Sein Schicksal bestimmt
sich am Erfolg seines Handelns, Effektivitit wird zum zentralen Richtmaf
fur die Richtigkeit menschlichen Handelns und sophistischer Beratung. Die
Sophistik sieht ihre Aufgabe darin, den Ratsuchenden die Grundlagen und
Voraussetzungen zu einem erfolgreichen Handeln in hiuslichen und 6f-
fentlichen Angelegenheiten zu vermitteln. Dies beinhaltet ebenso die »Ge-
schicklichkeitim Handeln« als auch in der »Rede iiber dieses Handeln« (Pla-
ton 2004a: Protagoras 319a). Die Form dieser Vermittlung hat weniger den
Charakter einer maieutischen Beratung als vielmehr den der Unterweisung
und Belehrung. Der Sophist lehrt seinen Schiiler, erfolgreich zu handeln,
sich im agonalen Wettstreit zu behaupten und seine Widersacher zu »be-
siegen«. Durchsetzungsfihigkeit hat dabei weniger mit der Tugendhaftig-
keit und Ethik der Sache bzw. des Redners zu tun, es geht vielmehr um die
Geschicklichkeit und Klugheit in der Rede, wobei — wie Gorgias in seinem
»Lobpreis auf Helena« — ein guter Redner auch eine schlechte oder verlorene
Sache zum Sieg fithren kann (vgl. Sloterdijk 2007: 9). Das Riistzeug hierfiir
konnte man sich bei Sophisten wie Protagoras oder Gorgias kiuflich erwer-
ben.2 Wihrend also die sokratische Maieutik den Ratsuchenden mittels Dia-
logik zu verniinftigen und giinstigen Einsichten und entsprechenden Taten
befihigen will und dabei auf beiden Seiten Tugendhaftigkeit voraussetzt,
will die Sophistik die Schiiler zur erfolgreichen Rede mittels Belehrung und
Anweisung befihigen.

Platon hielt die Sophistik und deren instrumentelle Vorstellung der dia-
logischen Beratungsrede bekanntlich fiir einen gefihrlichen Irrtum. Seine
Auffassung von Beratung steht dem Beratungsverstindnis seines Lehrers
Sokrates nahe. Wohlberatenheit entspricht bei Platon der »Klugheit in eige-
nen Angelegenheiten«. Sie beruht auf verniinftiger Einsicht, die man im
Zuge des dialogischen Philosophierens entweder von anderen gelernt oder
selbst gefunden hat (vgl. Mahler 1999: 524). Ahnlich wie Sokrates versteht
auch Platon Beratung als dialogischen Prozess zwischen Berater und Ratsu-

2 | Sophisten wie Protagoras oder Gorgias kénnen als Vorreiter des kommer-
ziellen Politikberaters von heute gesehen werden. Ein Blick in die zeitgendssische
Ratgeberliteratur macht die ungebrochene Aktualitit der Sophistik deutlich, ebenso
die Parallelen in der Kritik an den Beratern damals wie heute: iiberrissene Honorare,

unethische Grundhaltung, Manipulation etc.

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAT unD TaT | 21

chendem, der insbesondere aufseiten des Ratsuchenden mit erheblichen An-
strengungen verbunden ist. Fiir Platon setzt eine erfolgreiche Beratung vor-
aus, dass der Ratsuchende von einem »inneren Feuer« zum besseren Leben
ergriffen und hierfiir Anstrengungen und schmerzhafte Verinderungen in
Kauf zu nehmen bereit ist. Das Entziinden dieses Feuers obliegt dem Be-
rater, der selbst »brennen« muss, damit er »entziinden« kann (Ruschmann
1999: 67). Dieses »innere Feuer« kann, dhnlich der »géttlichen Stimme« bei
Sokrates, als Metapher fiir die Tugendhaftigkeit des Menschen gesehen wer-
den. Das Misslingen der eigenen Beratertitigkeit wird von Platon denn auch
auf das Fehlen der »inneren Glut« bei seinem Klienten Dionysos II zuriick-
gefithrt (»Beratungsresistenz«). Platon hielt nicht viel von philosophischer
Beratung von Konigen, in seinem idealen Staat fungieren die Philosophen
zugleich als Konige und Berater in »Personalunion« (Sloterdijk 2007: 10), sie
beraten unter sich tiber das Wesen der guten und sittlichen Staatsfithrung
und ziehen daraus die Konsequenzen fiir ihr Herrschaftshandeln.

Eine unmittelbare, wenn auch eher implizite Bedeutung erfihrt der Be-
ratungsbegriff in der Philosophie von Aristoteles (vgl. Mahler 1999: 524f.).
Beiihm richtet sich der Ratschlag, als welcher seine angewandte Philosophie
(Ethik, Rhetorik) selbst gesehen werden kann, auf die gelingende Tat bzw.
das gelingende Leben (Eudaimonia). In der nikomachischen Ethik bestimmt
er das gelingende Leben als vollkommenes Gut und Endziel menschlichen
Handelns. Seine Tugendlehre stellt eine praktische Handlungsanleitung zu
einem gelingenden Leben dar (vgl. Aristoteles 1964: Eth. Nic. [ 1095a-1095b,
I 1098a-b). Im Blickpunkt steht der praktisch titige Mensch und sein Pro-
blem, die vielen Moglichkeiten des Handelns abzuwigen und die zielfiih-
rende, zutrigliche Handlung zu finden. Der Bedarf an ethischer Beratung
ergibt sich aus der Fille der Handlungsméglichkeiten und aus der Unge-
wissheit iiber den Ausgang der Dinge. Der Rat ist damit auf die Zukunft
ausgerichtet, er betrifft das Zukiinftige und speist sich aus der Angst tiber
den ungewissen Ausgang der Dinge (vgl. Aristoteles 1964: Eth. Nic. I1 1139b).
Aristoteles zufolge beweisen die Menschen, die gut leben und gute Taten
vollbringen, die prinzipielle Méglichkeit der Zielerreichung auf Erden. Die-
se Menschen leben die Eudaimonia vor und konnen dariiber befragt werden
(vgl. Ruschmann 1999: 68). Der Rat als »Medium« eines gelingenden Le-
bens hat bei Aristoteles explizit auch eine politische Dimension, die den en-
geren Bereich des Privaten tiberschreitet. Die Beratschlagung der Vielen in
der Polis fithrt der Idee nach zu sittlichen, der Allgemeinheit entsprechen-
den Entschliissen und ist geeignet, politischen Zwang und Willkiir zu erset-
zen (vgl. Schild 1992:1443). Diese Idee wird erst dann zur Realitit, wenn die
Beratungsreden 6ffentlich stattfinden und die Redner in rhetorischer und
ethischer Hinsicht qualifiziert sind: Dialektische Begabung ohne die Quali-
titen der Einsicht, der Tugend und des Wohlwollens reicht dabei nicht aus,
da sonst keine Glaubwiirdigkeit erzielt werden kann. Der Redner erscheint
hier als Berater fiir das Volk.

Die mit Aristoteles vollzogene Hinwendung zum Menschen im Dies-
seits und zum sittlichen Ideal der Gliickseligkeit durch gelingende Taten

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | SysTem BERATUNG

wird durch die hellenistischen Philosophieschulen weitergefithrt. Auch hier
sind Rat und Beratung weniger Gegenstand philosophischer Reflexion als
vielmehr selbst Mittel einer lebenspraktisch angewendeten Philosophie.
Ubergreifendes Ziel Epikurs, der Stoiker und der Kyniker ist die Erreichung
eines Zustandes menschlicher Gliickseligkeit im Handeln, der frei von see-
lischen Leiden (Pathos) ist. Philosophie hat selbst beratenden Charakter und
soll die Erreichung dieses Zustands im Handeln erméglichen helfen — sei es
iiber eine dauerhafte Selbstgeniigsamkeit, Autarkie und »rationale« Lustge-
winnung (Epikur) oder iiber stoische Apathie und Leidenschaftslosigkeit im
Sinne der Uberwindung persénlicher Grenzen (Zenon) (vgl. Hadot 2002:
20). Die leidvollen Pathologien kénnen nur durch die Entwicklung bzw.
Stirkung eines rationalen Weltbildes (bei Zenon explizit »System« genannt)
durch Beratung beseitigt werden. Beratung hat auch hier dialogische Form,
ihr kommt die Funktion zu, den Ratsuchenden ihre falschen Vorstellungen
vor Augen zu fiithren und dadurch bedingtes Leid erklirbar zu machen. Im
Kern kommt der Beratung damit eine Aufklirungsfunktion zu, die aufsei-
ten der Ratsuchenden eine rationale Einsicht in die seelischen Ursachen der
Leid verursachenden Probleme und auf diesem Weg »zutrigliches« Han-
deln ermoglichen soll. Diese beratende Ausrichtung der Philosophie wurde
auch in der romischen Republik beibehalten und nochmals gesteigert, bis
hin zur Identifikation von Philosophie und Beratung — paradigmatisch hier-
fur Senecas Replik auf die Frage: »Willst du wissen, was die Philosophie
dem Menschengeschlecht verspricht?« Seine Antwort: »Consilium« (Sene-
ca: Briefe an Lucilius, Buch 5, Brief 48,7, zit.n. Ruschmann 2004: 141).

Il. Christlich-theologische Semantik

Mit dem Durchbruch des judischen und christlichen Monotheismus wird
die Transzendenz wieder zum zentralen Bestimmungsgrund philosophi-
scher Weltauslegung, womit der praktisch titige Mensch wieder in den Hin-
tergrund riickt. Diese theologische Umwertung bleibt nicht folgenlos fiir
die Semantik von Rat und Tat. Die antike Leitunterscheidung von Rat und
Tat wird zwar beibehalten, jedoch tiberformt von der theologischen Unter-
scheidung von Immanenz und Transzendenz, von menschlichem Titigsein
auf der einen und ewigem Ratschluss Gottes auf der anderen Seite. Der gott-
liche Ratschluss bleibt dem Menschen unergriindlich, er kann ihm aber
durch unbedingte Befolgung der von Gott gegebenen Weisungen entspre-
chen. Die gottlichen Weisungen haben nun nicht mehr den »fakultativen«
Charakter der frithantiken Weisheitstexte und Lebensregeln, sie besitzen
vielmehr eine absolute, zeitenthobene Verbindlichkeit (vgl. Assmann 2003:
80). Es sind keine Ratschlige mehr, sondern unbedingte Gebote.

Das frithmittelalterliche Verstindnis von Rat und Ratschlag ist wesent-
lich vom alttestamentarischen Gebrauch der Begriffe geprigt. Der Rat
Gottes entspricht dem Plan und der Vorsehung, nach dem der allmichtige
Schopfer die Welt geschaffen hat und walten lisst bis zum Jiingsten Ge-
richt (Jesaja). Dieser Plan ist ewig, unabinderlich und vollkommen und da-

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RaT unD Tat | 23

her dem endlichen Menschengeist nicht oder nur mit von Gott verliehener
Weisheit und langjihriger Erfahrung (so das Beispiel Salomon) einsichtig.
Als allmichtiger Schopfer ist Gott das einzige Wesen, das keinen Ratgeber
braucht. Der Mensch hat auf Erden die Aufgabe, den Willen und Rat seines
Schopfers zu tun bzw. gottgefillige Taten zu vollbringen. Dieser Wille wird
in der Heiligen Schrift und durch die irdischen Stellvertreter Gottes offen-
bart bzw. ausgelegt. Gott hilft dem, der ihm vertraut und seinem Rat folgt,
und ordnet ihn in seine Heilspline ein, dem der den géttlichen Ratschluss
missachtet, droht dagegen die Verdammung. Die irdische Existenz des Men-
schen wird zur Zeit der Bewdhrung im Hinblick auf das Jiingste Gericht,
auf Seligsprechung oder Verdammnis. Die Freiwilligkeit der Befolgung fa-
kultativer Ratschlige ist suspendiert, die Befolgung der Weisungen ist un-
bedingte Voraussetzung im Hinblick auf das Seelenheil.

Beratung als Quelle des Ethischen, wie sie noch in der hellenistischen
Philosophie thematisiert und praktiziert wurde, wird damit ersetzt durch
Offenbarung und Empfingnis des géttlichen Ratschlusses. Origenes pro-
klamiert die christliche Theologie als oberste Wissenschaft, Glauben und
Offenbarung sind die einzigen Quellen der Wahrheit und richtiger Hand-
lungen. Der Rat und seine Befolgung werden von Vernunft und verniinf-
tiger Einsicht abgel6st und zu einer Glaubensfrage erklirt. Ratfihig sind
die Gldubigen, die in Gott vertrauen, die gelehrte Vernunft dagegen ist eine
schlechte Ratgeberin, denn Gott hat die Weisheit dieser Welt zu Torheit ge-
macht (I Kor 1). Maf3geblich fiir das patristische Verstindnis von Beratung
ist die Unterscheidung von Praecepta und Consilia (vgl. dazu Mahler 1999:
526; Fuchs/Mahler 2000: 352f). Die géttlichen Gebote (Praecepta) und Se-
ligkeitsanratungen (Consilia) sind Wege zu irdischer Vollkommenheit und
zu jenseitigem Seelenheil. Wihrend die gottlichen Gebote unbedingte Gel-
tung besitzen, gehéren die Seligkeitsanratungen dem »fakultativen« Bereich
der sittlich wertvollen Handlungen an. Es ist der Bereich der Bewihrung
des Menschen vor Gott im Hinblick auf die Erlangung des Seelenheils, der
Bereich, in dem ihm Freiwilligkeit des Handelns zugestanden wird und er
seine personlichen Seligkeitsaussichten durch entsprechende Taten (auch:
Entsagung) verbessern kann — die Befolgung der unbedingten Gebote vo-
rausgesetzt. Das Monchstum reprisentiert diese innerweltliche Vollkom-
menheit nach Maflgabe der gottlichen Seligkeitsanratungen. Dem eigenen
Anspruch nach steht die monchische Existenz fiir ein Leben nach Gottes
Rat, wie es sich in den Evangelischen Riten der lebenslangen Armut, der
Jungfriulichkeit und der gehorsamen Unterordnung ausdriickt (vgl. Fuchs/
Mahler 2000: 353).

Die Scholastik bringt dann eine Aufwertung der antiken Philosophie
und ihres Beratungsverstindnisses. Die patristische Theologie wird weiter-
gefiihrt und einer vernunftmifliigen Begriindung und Systematisierung
unterzogen. Dies trifft auch fiir die Begriffe Rat und Ratschlag zu. Thomas
von Aquin unternimmt eine logische Erweiterung, Systematisierung und
philosophische Rechtfertigung der géttlichen Ratschlige im Rahmen einer
umfassenden seligkeitsteleologischen Ethik (Th. v. Aquin 1954: STh II »Die

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | SysTem BERATUNG

sittliche Weltordnung«). Auch er unterscheidet zwischen Rat und Gebot,
wobei das Gebot eine sittliche Notwendigkeit im Hinblick auf das Ziel des
Seelenheils durch entsprechende Taten, die ewige Gliickseligkeit, darstellt.
Der Rat bezieht sich dagegen auf Handlungen, die dieses Ziel besser und
ungehinderter zu erreichen helfen. Die Befolgung der géttlichen Ratschlige
ist geeignet, die Seligkeitsaussichten des Menschen rational zu steigern. Im
Unterschied zur Patristik wird dem Menschen somit ein héheres Mafl an
Verstand zugestanden, was die Befolgung der gottlichen Ratschlige auch
zu einer Angelegenheit der verniinftigen Einsicht macht (Th. v. Aquin 1954:
STh III »Die Gabe des Rates«). Der Protestantismus bringt dann eine Aufl6-
sung der auf Perfektibilitit ausgerichteten Semantik der Patristik und Scho-
lastik. Luther kritisiert den Seligkeitsanspruch des Monchtums und macht
auf die Paradoxie der katholischen Sittlichkeitsauffassung aufmerksam.
Ihm zufolge kann es gemifl dem ewigen Ratschluss Gottes keine ande-
ren, der Vervollkommnung dienenden, gewissermafen »fakultativen« Rat-
schlige geben. Es ist dem Menschen nicht méglich, mehr zu tun, als seine,
dem ewigen Ratschluss Gottes entsprechende Bestimmung auf Erden zu
erfullen (vgl. Fuchs/Mahler 2000: 353f.). Die evangelischen Ratschlige wer-
den zu Geboten und damit zur unbedingten Pflicht eines jeden Glaubigen.
Unbedingte Pflichterfiillung tritt an die Stelle einer gleichsam freiwilligen
Perfektionierung der personlichen Seligkeitsaussichten. Die Fakultativitit
des Rats wird so wieder aufgehoben und in ein theologisches System von
unbedingten Ratschliissen und Geboten eingeordnet.

I1l. Rat und Tat im Ubergang zur Moderne

Die frithe Neuzeit bringt die Wiedergeburt der antiken Kunst und Philo-
sophie und riickt den Menschen und das Diesseits wieder ins Zentrum
des Interesses. Der Rat richtet sich auf eine Tat, die dazu bestimmt ist, das
Schicksal in die geeigneten Bahnen zu lenken. Der Mensch wird als »spie-
lendes Subjekt« (Huizinga 2001) entdeckt, das sein Schicksal in die eigenen
Hinde nehmen und zu seinen Gunsten wenden kann, das die »Wiirfe des
Zufalls« fangen kann und auch fangen soll (Sloterdijk 2007: 12). Die Ent-
lassung des Menschen in die Freiwilligkeit und Selbstbestimmung fithrt zu
einer Renaissance der Beratung in weltlichen Dingen, und dies nicht allein
in der Religion, Philosophie und Politik, sondern auch in Bereichen der Pad-
agogik, des Rechts, der Philologie oder der Medizin. Exemplarisch fiir diese
Renaissance der Beratung ist der Bereich der Staatsfithrung, der wie kaum
ein anderer als Spielfeld um Einfluss und Macht erkannt wird und in dem
die Klugheit und Geschicklichkeit der Spieler (und ihrer Berater) iiber Sieg
und Niederlage entscheiden. Die Neuzeit bringt eine Welle von Ratgeberlite-
ratur, die sich mit Fragen und Problemen der furstlichen Herrschaft ausein-
andersetzt. Diese frithneuzeitlichen Fiirstenspiegel verfolgen zunichst das
pidagogische Ziel der politischen und sittlichen Bildung der Fursten (vgl.
Miihleisen/Stammen/Philipp 1997: 15f.). Die dominante Leitunterscheidung
dieser Abhandlungen ist die von gutem und schlechtem herrschaftlichem

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAT unDp Tat | 25

Handeln. Die moralische Tugendhaftigkeit des Fiirsten und seines Beraters
wird als zentrale Voraussetzung fiir gute Politik angesehen. Der Fiirst bzw.
der Herrscher bleibt letztlich selbst die Quelle guter Herrschaft: Gute Rat-
schldge haben ihren Ursprung in der Klugheit des Herrschers, nicht umge-
kehrt, was auch bedeutet, dass ein Herrscher, der nicht von sich aus Weise
ist, auch nicht gut beraten werden kann (vgl. Bohret 2004: 369). Was die
Beschreibung des guten Beraters anbelangt, so wird die moralische Mitver-
antwortung des Beraters, seine Klugheit (Prudentia), Interesselosigkeit und
Unbestechlichkeit, betont. Hobbes zufolge stellt sich der gute 6ffentliche
Ratgeber voll und ganz in den Dienst des ratsuchenden Fiirsten (vgl. Bohret
2004: 376f). Die Souverinitit des Flirsten liegt darin, sich in der Prifung
der Gegenwart beraten zu lassen, um sodann selbst die Entscheidungen zu
fillen — auch um zu verhindern, dass seine Ratgeber Entscheidungen fiir
sich beanspruchen und seine Autoritit untergraben (vgl. Bohret 2004: 369;
Stichweh 2006: 102f.). Beraten heiflt somit Erteilen von Rat an den Fiirsten
und gerade nicht Handeln bzw. Entscheiden.

Den richtungweisenden Bruch mit der Tradition der frithneuzeitlichen
Ratgeberliteratur vollzieht Machiavelli. Il Principe ist eine praktische Anlei-
tung zur Lebenserhaltung von Fiirstenhdusern und Staatsgebilden und da-
mit selbst ein Beratungsangebot an den Fiirsten Lorenzo de Medici. Machia-
velli konfrontiert die Leser — wie ehedem Gorgias seine Zuhoérer — mit der
folgenreichen Moralparadoxie, dass moralisch gutes Handeln einen Staat
gefihrden, schlechtes ihn dagegen retten kann (vgl. Luhmann 1993a: 115).
Gute Politik bemisst sich nicht so sehr an der moralischen Tugendhaftig-
keit des Fiirsten und seiner Minister, als vielmehr an den Taten und ihren
unmittelbaren Folgen fiir den Machterhalt: »Ein Mensch, der immer nur
das Gute mochte, wird zwangsliufig zugrunde gehen inmitten von so vielen
Menschen, die nicht gut sind. [...] Daher muss ein Herrscher lernen, nicht
gut sein zu kénnen und davon entsprechend der Notwendigkeit Gebrauch
zu machen oder nicht Gebrauch zu machen« (Machiavelli 19778: 133). In ge-
nauem Wissen um die Bedeutung des Rufes und des politischen Effekts
betont Machiavelli (1978: 96f.) zentrale Fihigkeiten der Beredsamkeit, der
Antizipation von Stimmungslagen und der Klugheit. Der Riickgriff auf Be-
ratung dient bei Machiavelli dem Machterhalt und der Machtsteigerung des
Fiirsten, deshalb muss der Fiirst es sein, der sich nach eigenem Willen, und
nicht nach dem Willen der anderen (Berater), beraten l4sst.

Die konsequente Hinwendung zu den weltlichen, historisch-materiellen
Voraussetzungen des fiirstlichen Machterhalts erklirt auch Machiavellis Ab-
lehnung ethisch-religiéser Deutungen von Herrschaft, und tiberhaupt des
ganzen Kirchenstaats, der in seiner bedingungslosen Unterordnung unter
die géttlichen Gebote ihm zufolge keiner verniinftigen Beratung zuginglich
ist. Diese antitheologische Grundhaltung widerspiegelt sich in seinen An-
sichten zur Fortuna, die gerade nicht durch gottliche Fiigung bestimmt ist,
sondern wesentlich durch menschliches Vermégen gelenkt werden kann.
Machiavelli vergleicht Fortuna mit einem »Weib, das mit dem l4uft, der sie
im richtigen Moment fest anfasst« (Sloterdijk 2007: 18). Er fordert seinen

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | SysTEM BERATUNG

Firsten eindringlich auf, das Schicksal in die eigenen Hinde zu nehmen,
es in jene Bahnen zu zwingen, in denen er es haben will. Politik und ihre
Berater miissen sich auf die Launen der Fortuna einstellen und mit ihr ge-
lingen oder untergehen (vgl. Machiavelli 1978: 102ff). Es handelt sich hier
um ein Kernthema der Renaissance: die Eigenbestimmung des Individu-
ums, das riskante Spiel mit der Unberechenbarkeit in Form der Géttin For-
tuna, die ungeahntes Gliick aber auch Verderben mit sich bringt. Nicht zu-
fallig taucht, wie Luhmann (2003: 17) feststellt, im Ubergang zur Neuzeit
auch der Begriff des Risikos erstmals in der Ratgeberliteratur auf. Dies alles
widerspricht der theologischen Idee vom ewigen Ratschluss Gottes, denn
wer Fortuna in geeignete Bahnen zu lenken vermag, kann nicht zugleich
glauben, dass Gott jedes Einzelereignis unmittelbar festgelegt hat. Der Fiirst
muss sich von der Vorhersehung des gottlichen Ratschlusses verabschieden,
Beratung kann ihm dabei helfen, Fortuna in die richtige Richtung und in
geeignete Bahnen zu lenken.

IV. Wissenschaftlich-disziplindre Semantiken

Mit der Aufklirungsphilosophie setzt sich die Hinwendung zum Menschen
und zur menschlichen Vernunft durch. Guter Rat wird zu einer Angelegen-
heit des menschlichen Verstandes, welcher so zur Erkenntnis des Wahren
und zur verniinftigen Tat fihig ist. Die an den Kérper gebundene Sinnes-
wahrnehmung ist demgegeniiber eine schlechte Ratgeberin, sie tiuscht den
Menschen in seinem Bestreben nach verniinftiger Einsicht in die Dinge. In
der Kritik der praktischen Vernunft vollzieht Kant eine konsequente Entmora-
lisierung des Begriffs des Ratschlags. In kritischer Absetzung von der tra-
ditionellen Tugendlehre unternimmt er die Rekonstruktion allgemeingtilti-
ger Prinzipien des Handelns aus der praktischen Vernunft des Menschen.
Dabei unterscheidet er bedingte Grundsitze (hypothetische Imperative) von
einem unbedingten, allgemeingiiltigen Gesetz (kategorischer Imperativ)
(vgl. Mahler 1999: 525). Im Unterschied zum kategorischen Imperativ haben
die hypothetischen Imperative lediglich fordernden und nicht zwingenden
Charakter fiir das Handeln. Sie lassen dem Menschen die Freiheit, sich fiir
oder gegen sie zu entscheiden, da ihre Zwecke nicht allgemein unterstellt
werden kénnen. Eine allgemeine und unbedingt geltende Ethik muss not-
wendigerweise aus einem kategorischen Imperativ begriindet werden. Kant
(1978: 53) findet den kategorischen Imperativ bekanntlich in der Forderung
»Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten konne«. Die Befolgung dieses allge-
meinen Sittengesetzes im Handeln wird von Kant in Anbetracht der Freiheit
des Menschen zur moralischen Pflicht erklirt. Rat und Ratschlag werden
dagegen den hypothetischen Imperativen zugeordnet (vgl. Kant1999: 412f.).
Wihrend der kategorische Imperativ eine unbedingte Handlungsanleitung
darstellt, haben die Ratschlige lediglich bedingte, situative Geltung. Sie ent-
stammen der Klugheit des Menschen und beziehen sich auf die praktische
Notwendigkeit einer Handlung als Mittel zur Beférderung der Zwecke (vgl.

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAT unD TaT | 27

Kant1999: 415f.). Der titige Mensch kann und muss sich bei der Erwidgung

von Ratschldgen von zweckrationalen Gesichtspunkten leiten lassen.

Diese Unterscheidung hat den Weg vorgegeben, den das philosophische
und wissenschaftliche Denken in den beiden folgenden Jahrhunderten ge-
gangen ist. Dieser Weg ist gekennzeichnet durch eine radikale Abwendung
vom theologischen und metaphysischen Denken. Wissen ist nur noch im
Reich der Erscheinungen, auf der Grundlage von Erfahrung méglich und es
ist die Aufgabe der Wissenschaften, dieses Reich zu erforschen. Die zweite
Hilfte des 19. und das 20. Jahrhundert sind geprigt von einer historisch
einmaligen Differenzierung und Spezialisierung der Wissenschaften. Diese
Entwicklung steht in engem Zusammenhang mit der funktionalen Diffe-
renzierung der Gesellschaft und der Institutionalisierung von Formen ho-
herer Reflexion innerhalb der differenzierten Bereiche. Die aufgeklirte Phi-
losophie emanzipiert sich von der Theologie, die Naturwissenschaften von
Theologie und Philosophie und schlieflich die positivistisch ausgerichteten
Sozialwissenschaften von den Geisteswissenschaften. Daran schlieflen wie-
derum neue Differenzierungen innerhalb und zwischen den einzelnen Wis-
senschaftsdisziplinen an.

Diese Entwicklung hat die gepflegte Semantik von Rat und Tat weiter
sdkularisiert und differenziert. Beratung wird innerhalb verschiedener wis-
senschaftlicher Disziplinen als Gegenstand angewandter Forschung und als
praktisches Titigkeitsfeld entdeckt und bearbeitet. Es geht darum, dass der
wissenschaftlich informierte Ratschlag die gelingende Tat (Problemlésung)
ermoglichen soll. Der Rat »verhilft« dem Ratsuchenden zur Tat. Zunichst
Thema der klinischen Psychologie und Psychoanalyse, beschiftigt man sich
bald in der Sozialpsychologie, der Pidagogik und spiter auch in der Soziolo-
gie, der Betriebswirtschaftslehre und der Politikwissenschaft mit Beratung.
Die Semantik von Rat und Tat ist dementsprechend vielfiltig und variiert
mit den Disziplinen und ihren jeweiligen Anwendungskontexten. Der fol-
gende Kurziiberblick iiber diejenigen wissenschaftlichen Disziplinen, die
sich aus anwendungsorientierter Perspektive explizit mit Beratung befassen
und zu diesem Zweck auch eigene Ansitze und Methoden der Beratung ent-
wickelt haben, zeigt eine mehr oder weniger exklusive Orientierung an den
teilsystemischen Rationalititen der jeweiligen Kontexte.

« In der Beratungspsychologie steht die psychologische Hilfestellung im
Vordergrund. Beratung fillt hier die Aufgabe zu, die psychische Gesund-
heit und das Wohlbefinden des Ratsuchenden im Riickgriff auf psycho-
logische und psychoanalytische Ansitze zu unterstiitzen bzw. wieder-
herzustellen (vgl. Grofmafl 2004a: 93). Dies umfasst zunehmend auch
die Entwicklung und Stirkung psychischer Potenziale und Ressourcen
des Ratsuchenden zur Problembewiltigung (vgl. Nestmann 2004a:
64f.). Die Betonung des Subjektstatus des Ratsuchenden wird dabei als
Unterscheidungskriterium gegeniiber Psychotherapie und Medizin be-
tont (vgl. Grofmafl 2006: 500).

« In der piddagogischen Beratungsforschung stehen Erziehungs- und Sozia-
lisationsprozesse im Vordergrund. Beratung zielt auf Hilfe und Unter-

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | System BERATUNG

stiitzung bei diesen Prozessen primir in familidren und schulischen
Kontexten (vgl. Schwarzer/Posse 2004: 74; Engel 2004a: 108ff.). Der
Fokus liegt folgerichtig stirker auf lern- und entwicklungspsychologi-
schen Ansitzen: Beratung soll individuelle oder kollektive Lernprozesse
unterstiitzen, um die flexible Bewiltigung von Problemen der person-
lichen Lebensgestaltung zu erméglichen, so insbesondere in Bereichen
der Erziehung, Ausbildung, Gesundheit, Sexualitit u.a. (vgl. Groffmafd
20006: 4806).

« In der Beratungssoziologie stehen alltags- und berufspraktische Hand-
lungsprobleme im Vordergrund, die Beratung stellvertretend bzw. be-
gleitend der Reflexion unterziehen soll. Die klinische Soziologie als an-
gewandte soziologische Beratung sieht ihr Ziel in der Steigerung der
wissenschaftlichen Reflexions- und Deutungskompetenz aufseiten ihrer
(professionellen) Klientel (vgl. Dewe 1991; 1996). Die soziologische Ver-
wendungsforschung legt ihren Fokus stirker auf die Vermittlung und
Diffusion von (sozial-)wissenschaftlichem Wissen innerhalb der Gesell-
schaft und ihrer sozialen Milieus (vgl. Beck/Bonf} 1989; Ronge 1990).
Beratung soll die Wissensdiffusion innerhalb individualisierter Sozial-
milieus unterstiitzen.

« Ahnlich wie in der (klinischen) Beratungssoziologie steht auch in der
philosophischen und theologischen Beratungsforschung die stellvertreten-
de Sinndeutung im Vordergrund (vgl. Ruschmann 1999; Baumgartner
1990; Schmid 2004). Anders als in der Soziologie liegen hier weniger
die handlungspraktischen Probleme des Professionellen im Blickpunkt
als vielmehr die Probleme persénlicher Lebensgestaltung in Anbetracht
existenzieller Sinn- und Lebenskrisen. Es geht um die Steigerung der Le-
benszufriedenheit im Sinne eines Lebens nach ethisch verantwortungs-
vollen Richtlinien. Beratung soll neue Sinnhorizonte erschlieflen und
den Ratsuchenden dabei unterstiitzen, die eingefahrenen Sinngrenzen
zu transzendieren (vgl. Raabe 2001).

« Der betriebswirtschaftlichen und betriebssoziologischen Beratungsforschung
geht es um die Steigerung von betrieblicher bzw. organisatorischer Effi-
zienz. Beratung soll Prozesse der Effizienzsteigerung unterstiitzen und
deren Implementation begleiten und kontrollieren. In der Betriebs- und
Organisationssoziologie erfolgt die Steigerung betrieblicher Effizienz
durch Einbeziehung sozialer und psychischer Ressourcen, die durch
Beratung gefordert werden, so im Rahmen des Human-Relations-Para-
digmas (vgl. Howaldt/Kopp 1998). In der betriebswirtschaftlichen Be-
ratungsforschung stehen dagegen eher materielle, 6konomische Res-
sourcen im Vordergrund, die auf effizientere Weise eingesetzt bzw. pro-
duziert werden sollen. Dabei dominieren nach wie vor stark normativ
ausgerichtete Beratungskonzepte aus dem weiteren Bereich der Manage-
mentlehre (vgl. Faust1998; A. Becker 2004).

- Die politikwissenschaftliche Beratungsforschung beschiftigt sich traditio-
nellerweise mit wissenschaftlicher Policy-Beratung, wo es um Fragen
der Vermittlung von wissenschaftlichem Sachwissen an die Politik und

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RaT unD TaT | 29

der Expertise zur Herstellung und Akzeptanz von politischen Mafinah-
men geht (vgl. Brochler 2008). Politikberatung soll dabei die effektive
wie effiziente Herstellung und Umsetzung von kollektiv bindenden Ent-
scheidungen durch Bereitstellung sicheren, wissenschaftlichen Wissens
ermdoglichen (vgl. Kusche 2008b: 11f., 26). Dabei wird noch heute — wenn
auch unter Vorbehalten — vornehmlich auf dualistische Ansétze der Poli-
tikberatung zurtickgegriffen (vgl. Weingart 2001; Saretzki 2007), wenn-
gleich in jiingster Zeit wieder vermehrt die Rede von »Gesellschaftsbe-
ratung« aufkommt (vgl. Leggewie 2007).

Dieser kurze Uberblick zur diszipliniren Semantik von Rat und Tat zeigt
ein heterogenes Bild unterschiedlicher Beratungsbegriffe und -konzepte,
die ihrem jeweiligen Anwendungskontext und den entsprechenden Ratio-
nalititen verpflichtet sind und sich gegenseitig kaum wahrnehmen. Damit
verbunden ist eine »Verabsolutierung« der jeweiligen Systemreferenz und
entsprechender Rationalititsgesichtspunkte (vgl. Baecker 2000: 142): psy-
chisches Wohlbefinden in der Beratungspsychologie, Lebenszufriedenheit
in der Philosophie, individuelle Selbstverantwortlichkeit und Lerneffizienz
in der Padagogik, Sozialintegration und organisatorische Anpassungsfihig-
keit in der Soziologie, unternehmerische Effizienz und Kostenreduktion in
der Okonomie, sachpolitische Effektivitit in der Politologie. Dieser Unter-
schiede zum Trotz gibt es aber auch iibergreifende Gemeinsambkeiten, die
die moderne wissenschaftliche Beratungssemantik auszeichnen. Zunichst
ist dies der bisweilen einseitige Fokus auf Interaktion. Beratung erscheint
in allen Disziplinen vornehmlich als Interaktionsgeschehen, das sich zwi-
schen Berater und Ratsuchendem vollzieht (vgl. McLeod 2004: 24ff.), wo-
bei die umgreifenden (organisatorischen wie gesellschaftlichen) Kontexte
oftmals ausgeblendet bleiben. Dies hingt mit der klinischen Orientierung
der angewandten Beratungsforschung zusammen, die in allen Disziplinen
prigend ist, ferner mit dem beruflichen Selbstverstindnis und den berufs-
praktischen Legitimationsinteressen der Beratungspraxis, die fiir die insti-
tutionellen und gesellschaftlichen Kontexte der Beratung wenig {ibrig hat
(vgl. Grolmaf 2006: 488). Diese Schlagseite zur Interaktion hat sich erst
in jiingerer Zeit mit der Entdeckung lebensweltlicher und organisatorischer
Kontexte der Beratung und mit der Hinwendung zu gruppendynamischen,
systemischen oder ressourcenorientierten Beratungskonzepten ausgegli-
chen (vgl. Schwarzer/Posse 2004: 74; Nestmann 2004a: 62). Das Verhiltnis
von Beratung und Gesellschaft ist dagegen bis heute weitgehend unbeleuch-
tet geblieben (vgl. Kap. 3.1).

Eine weitere Gemeinsambkeit der diszipliniren Semantik besteht darin,
Beratung als Hilfeleistung zu verstehen, die sich auf aktuelle oder poten-
zielle Handlungsprobleme des Ratsuchenden bezieht und Problemlésung
verspricht. Hier zeigt sich einmal mehr die Leitdifferenz von Rat und Tat.
Die wissenschaftliche Semantik von Rat und Tat versteht den Ratsuchenden
als handlungsfihiges und entscheidungsfreies Subjekt und versucht, ihn als
solchen zu akzeptieren und zu behandeln (vgl. Fuchs 2006: 25f.). Darin wird

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | SysTEm BERATUNG

auch das maf3gebliche Unterscheidungskriterium gegeniiber anderen, direk-
tiven Formen des Helfens gesehen. Das moderne Beratungsverstindnis baut
zentral auf der Unterstellung von Handlungsfreiheit und Subjektstatus auf.
Sinnbildlich dafiir steht der transdisziplinire Durchbruch von Ansitzen der
klientenzentrierten, ressourcenorientierten oder systemischen Beratung im
Laufe der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, die allesamt auf der Autono-
mie des Ratsuchenden aufbauen. Beratung, so die Unterstellung, kann nur
funktionieren, wenn Autonomie des Ratsuchenden gewahrt ist und bleibt —
und dies beinhaltet in Weiterfithrung der vormodernen Semantik neben der
Freiheit zur Tat auch die Freiheit zur Beratung, mitsamt der Option, sich fiir
oder gegen den Ratschlag zu entscheiden (vgl. Mahler 1999: 525).

Beratung hat sich im Zuge ihrer »Verwissenschaftlichung« weitestge-
hend von ihren vormaligen religios-theologischen und ethischen Bestim-
mungen abgel6st. Sie bezieht sich heute vornehmlich auf innerweltliche, le-
benspraktische Handlungsprobleme, wobei auf eine tibergreifende Idee des
Guten, welche den qualifizierten Rat ethisch begriinden kénnte, kaum mehr
zuriickgegriffen wird. Stattdessen werden je nach Kontext unterschiedliche
Wertgesichtspunkte und daran gebundene Rationalititskriterien und Perfek-
tionsvorstellungen in Anschlag gebracht. In Anbetracht kontextspezifischer
Handlungs- und Entscheidungsprobleme verspricht Beratung, wie Fuchs
(2006: 141)) festhilt, Problemlésung oder »Sanierungs, und dieses Verspre-
chen auf kontextspezifische Rationalititsgewinne scheint die verloren ge-
gangenen ethischen Begriindungen zu kompensieren. Als unhinterfragter
normativer Grund der modernen Semantik dient das autonome Subjekt, das
als handlungs- und entscheidungsfihig gesetzt ist und das aufgrund seiner
mangelhaften Konstitution sowie einer tiberfordernden Weltkomplexitit
nicht (mehr) ohne Rat auskommt. Dies konfirmiert mit modernen Wertvor-
stellungen der Willensfreiheit, Individualitit und Selbstverantwortung und
liefert gleichzeitig die praktische Begriindung, weshalb Beratung mdglich
und gerade in heutiger Zeit mehr denn je notwendig ist.

V. Die Leitdifferenz von Tat und Rat

Der Blick auf die Semantik von Rat und Tat zu unterschiedlichen Zeiten
zeigt zunichst keine lineare Entwicklung. In der frithen Antike und dann
wieder im frithen Mittelalter dominiert eine religiose Bestimmung von Rat
und Tat, welche sich auf die Differenz von Immanenz und Transzendenz
bezieht, wobei das Transzendente — die antike Gétterwelt oder der christ-
liche Gott — die letztlich unergriindliche Quelle der Wohlberatenheit des
Handelns im Diesseits darstellt. Der menschlichen Unvollkommenheit
entspricht der ewige gottliche Ratschluss, der dem Menschen als Ganzes
zwar verschlossen bleibt, sich aber in Mythen, in den Weissagungen und
Ritseln der Orakel, in gottlichen Eingebungen und Wundern oder in heili-
gen Schriften in Form von unbedingten Geboten und bedingten Ratschli-
gen zu erkennen gibt. Die Gebote stellen dabei die Grundlage dar, auf der
die fakultativen Ratschlige tiberhaupt ihre rationalititssteigernde Wirkung

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAT unD TaT | 31

entfalten kénnen — denn wer Gebote missachtet, ist ohnehin verloren. Die
Befolgung der géttlichen Ratschlige verspricht dann je nachdem die besse-
re Bewiltigung von Gefahren, ein angstfreies und gliickliches Leben oder
verbesserte Seligkeitsaussichten im Jenseits. Berater und Beratung bleiben
auf dieser Ebene religiGs-theologischer Reflexion weitgehend ausgeblendet,
sie bediirfen auch gar nicht der Reflexion, da der gottliche Ratschluss sich
unvermittelt offenbart und es am Ratsuchenden liegt, diese Offenbarung zu
erkennen und die richtigen Schliisse fiir die Tat daraus zu ziehen. Fiir eine
philosophische oder wissenschaftliche Reflexion der Beratung, wie sie in
der Spitantike und dann wieder in der Renaissance und der Moderne prak-
tiziert wird, bleibt hier kein Platz.

Die historische Semantik von Rat und Tat zeichnet sich jedoch durch
eine mehrfach wiederkehrende und sich allméihlich durchsetzende Hinwen-
dung auf das Diesseits und den Menschen als Quelle von Wohlberatenheit
aus. Dieses »sikularisierte« Beratungsverstindnis begegnet uns in der an-
tiken und spitantiken griechischen und rémischen Philosophie, es wird in
der Renaissance wiederbelebt und durch die Aufklirungsphilosophie, den
Empirismus und den Positivismus, radikalisiert. Dieses Verstindnis scheint
sich in der heutigen wissenschaftlichen Semantik bis auf Weiteres durch-
gesetzt zu haben. Die Verwissenschaftlichung von Beratung zeichnet sich
durch eine zunehmende Reflexion auf den Sinn und Zweck von Beratung
selbst aus, wie sie in der antiken Philosophie bereits angebahnt aber nicht
weitergefithrt wurde. Beratung erscheint als Medium eines gelingenden —
sei es tugendhaften, psychisch gesunden oder handlungspraktisch erfolg-
reichen — Lebens im Diesseits. Dies geht in einigen Fillen so weit, dass die
Bezugnahme auf die Transzendenz und auf Ethik selbst als beratungsbe-
duirftiges Problem erkannt wird (so bereits bei Epikur). Magebend sind da-
bei Vorstellungen der Perfektibilitit bzw. Rationalisierbarkeit menschlichen
Handelns durch Beratung, die jedoch weniger die Verbesserung von jensei-
tigen Seligkeitsaussichten als vielmehr die bessere Bewiltigung lebensprak-
tischer Probleme zum Ziel haben. Die philosophische und wissenschaft-
liche Reflexion auf Beratung zielt auf die Formulierung von Ratschligen
und Leitsitzen einer gelingenden Beratung. Philosophie und Wissenschaft
werden so selbst — wie bereits bei Sokrates und Aristoteles — zu angewandter
Beratung, womit wiederum Reflexionsgrenzen einhergehen. Diese Grenzen
liegen nun nicht mehr in der unzuginglichen Transzendenz des gottlichen
Ratschlusses, sondern vielmehr in der Unhinterfragbarkeit von irreflexiven
Restvorstellungen, so zum Beispiel die »gottliche Stimme« bei Sokrates
oder in heutiger Zeit die Unantastbarkeit des ratsuchenden Subjekts.

Die Untersuchung hat gezeigt, dass die vorausgesetzte Unterscheidung
von Rat und Tat in verschiedenen Zeiten, gewissermaflen als Leitdifferenz,
die Vorstellungen zu Beratung geprigt hat, wenngleich sich die semanti-
sche Ausdeutung dieser Differenz betrichtlich unterscheidet. Die Leitdif-
ferenz von Rat und Tat begegnet uns in den Epen Homers und der antiken
Philosophie, in der christlichen Theologie, in der Aufklirungsphilosophie
und in heutiger Zeit in den diszipliniren Beratungsvorstellungen in den

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | SysTem BERATUNG

Sozial- und Geisteswissenschaften. Stets zielt Beratung auf die Befihigung
des Ratsuchenden zum praktischen Tétigsein. Der Rat soll dem Ratsuchen-
den je nach Umstand umsichtiges, listiges, tugendhaftes, gottgefilliges,
aufgeklirtes, selbstverantwortliches oder rationales Handeln ermdglichen.
Rat ist demnach nicht unmittelbar Tat, oder besser: eine reflexive, beratende
Tat, die sich auf ein gelingendes Titigsein bezieht und dies fordern will.
Die gelingende, erfolgreiche Tat ist gleichsam das Versprechen, das Bera-
tung seit jeher schon als Medium mitfithrt und reproduziert und das die
Beteiligten zur Teilnahme an Beratung und zur Befolgung von Ratschligen
motiviert. Die Unterscheidung von Rat und Tat darf aber nicht als eine ab-
solute oder ontologische Differenz missverstanden werden, denn auch der
Rat impliziert ein aktives Tdtigsein. Dies wurde in der Geschichte immer
wieder reflektiert und spiegelt sich auch in der Semantik, so etwa in der
Vorstellung des »Mit-sich-zu-Rate-Gehens« (Homer), in der Betonung der
Aktivitit des Dialogisierens (die sokratische Maieutik), des beratenden Voll-
zugs guter Handlungen (das aristotelische »Vorleben«) oder in heutiger Zeit
in der Betonung des Aktivierens von Ressourcen, des Intervenierens oder
Irritierens durch den Berater. Die Unterscheidung von Rat und Tat muss
vielmehr als eine Differenz von Reflexionsstellen oder Beobachtungsstand-
punkten verstanden werden: Die Titigkeit des Beratens bezieht sich reflexiv
auf die Tat des Ratsuchenden und setzt die Reflexion dieser Tat und ihrer
Umstinde aus einer anderen Perspektive voraus. Die Semantik macht deut-
lich, dass wir, um tiberhaupt von Beratung sprechen zu koénnen, Rat und
Tat unterscheiden miissen, ohne aber dem Rat den Charakter einer reflexiv
informierten Titigkeit abzusprechen. Dies bedeutet, dass sowohl dem Rat-
suchenden wie dem Berater die Fihigkeit und auch die Freiheit des Han-
delns unterstellt werden miissen. Eine Person, die keine Handlungsfihig-
keit und -freiheit besitzt, kann weder beraten werden, noch selbst beraten.
Die Unterstellung von Handlungs- und Willensfreiheit auf beiden Seiten
muss als konstitutive Voraussetzung, oder besser: als konstitutive »Fiktion
der Beratung« (Fuchs 2006: 25), gesehen werden. Auf der Seite des Ratsu-
chenden erzeugt erst die Freiheit, unterschiedlich handeln zu kénnen, das
beratungsrelevante Problem der Auswahl der zutriglichen Handlung. Auf
der Seite des Beraters ist die Freiheit vorausgesetzt, sich Problemen beratend
zu- oder abwenden zu kénnen.

Dieser Gedanke der Handlungs- und Willensfreiheit findet sich bereits
in der antiken Philosophie als prinzipielle Moglichkeit, sich tugendhaft oder
untugendhaft verhalten, oder in der mittelalterlichen Theologie, sich fiir
oder gegen ein gottgefilliges Leben entscheiden zu kénnen. Auch in heuti-
ger Zeit wird die Freiheit und Autonomie des Ratsuchenden betont, welcher

3 | In der deutschen Sprache zeigt sich dies semantisch an den althochdeut-
schen Begriffen rdt und rdten. Das rdten meint ein titiges Fiirsorgen, »jemand mit
etwas ausstatten« (Bora 2007: 128), das die gegenwirtige und zukiinftige Existenz
sichern bzw. entsprechendes Handeln erméglichen soll — von daher kommen auch
Begriffe wie Vorrat oder Unrat (vgl. Grimm/Grimm 1893: 156fT.).

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAT unp Tat | 33

seine Probleme letztlich nur selbst 16sen kann, selbst handeln muss und
somit auch dafiir verantwortlich bleibt. Aufseiten des Beraters wird betont,
dass er aus freiem Willen beraten muss und nur aus freiem Willen beraten
kann. Beratung musste, obwohl dies erst spit reflektiert wurde, die Hand-
lungs- und Willensfreiheit des Ratsuchenden wie des Beraters immer schon
voraussetzen, d.h. die Tat weder als durch géttliche Fligung noch durch
Schicksal vorherbestimmt ansehen, um sich selbst die nétigen Freiheitsgra-
de zum eigenen Vollzug zu schaffen. Deshalb konnten Ratschlige fiir sich
genommen seit jeher nur fakultative Geltung beanspruchen. Wihrend die
Gebote der Welt des Verbindlichen und der absoluten Geltung entspringen,
da sie vom Anspruch her keine Wahl und keine Freiwilligkeit dulden, sind
die Ratschlige seit jeher dem Bereich des Fakultativen und Freiwilligen vor-
behalten. Dies zeigt sich bspw. im Verhiltnis von Praecepta und Consilia
in der Patristik, von dianoetischen und ethischen Tugenden bei Aristote-
les, des kategorischen Imperativs und den hypothetischen Imperativen bei
Kant oder, in jungster Zeit, von Instruktion (Anweisung) und Beratung in
der heutigen Beratungspsychologie. In der Semantik von Rat und Tat war
der Status des autonomen und reflexionsfihigen Subjekts immer schon vor-
ausgesetzt — auch wenn der Mensch als Subjekt erst spit entdeckt wurde
und Handlungsfreiheit nicht mehr nur Ausdruck menschlicher Unvollkom-
menheit und Fehlbarkeit war. An diese semantischen Voraussetzungen, der
Unterscheidung von Rat und Tat sowie den damit implizierten Freiheits-
unterstellungen, will ich im Folgenden anschlieRen und eine idealtypische
Bestimmung der Funktion und Form von Beratung vornehmen.

- am 14.02.2026, 12:24:12. - [


https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839412312-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

