Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Friihen Neuzeit
(1500-1800)

Das (Nicht-)Dokumentieren von Gewalt
in frihneuzeitlichen Quellen

Eva Marie Lehner

Sexualitit und Gewalt sind fiir die Frithe Neuzeit (ca. 1500-1800) gut beforschte Themen-
bereiche.! Eine Herausforderung ist dabei, dass frithneuzeitliche Begriffe auf einem an-
deren Verstindnis von »Sexualitit<beruhen als moderne, wodurch eine gewisse Unschir-
fe entsteht und Gewaltanwendungen in historischen Dokumenten schwer zu bestimmen
sind. Sexualitat war in der Frithen Neuzeit keine private Angelegenheit, sondern aufler-
halb der Ehe eine Siinde und innerhalb dieser eine Pflicht, weshalb sie durch kirchli-
che Normen und das weltliche Strafrecht reglementiert und kontrolliert wurde.> Sexu-
elle und sexualisierte Gewalt konnten sich in frithneuzeitlichen Gerichtsverfahren hin-
ter Begriffen wie >Notzucht, sUnzuchts, >Inzest« oder sSodomie« verbergen. >Notzucht«
umfasste ehrverletzende heterosexuelle Gewalt, Geschlechtsverkehr, der gegen den Wil-
len einer >ehrenhaftenc Frau durchgesetzt wurde.> Damit war dieser Begriff auf Frauen
beschrinkt, deren >Ehre« als unbeschadet galt und die einen Leumund dafir anfithren
konnten. Im Zentrum dieser Definition stand die Verletzung oder Minderung der Eh-
re. Der Begriff »>Unzucht« konnte alle Formen nicht ehelicher heterosexueller Beziehun-
genumfassen, ohne dass dabei zwischen einvernehmlichen und nicht einvernehmlichen

1 Siehe zum aktuellen Forschungsstand: Francisca Loetz: »Them Too? Uberlegungen zur Erforschung
sexualisierter Gewalt im frithneuzeitlichen Europas, in: LHomme. Européische Zeitschrift fir fe-
ministische Geschichtswissenschaft 32 (2021), H. 2, S. 117-125.

2 Vgl. Ulinka Rublack: The Crimes of Women in Early Modern Germany, Oxford: Clarendon Press
1999, S. 134-162.

3 Vgl. Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt 1500—1850. Plddoyer fiir eine historische Gewaltfor-
schung, Frankfurt a. M./New York: Campus 2012; Maren Lorenz: »... da der anfingliche Schmerz
in Liebeshitze iibergehen kann ...<. Das Delikt der sNothzucht<im gerichtsmedizinischen Diskurs
des 18. Jahrhunderts, in: Christine Kiinzel (Hg.), Unzucht — Notzucht — Vergewaltigung. Defini-
tionen und Deutungen sexueller Gewalt von der Aufklarung bis heute, Frankfurt a. M./New York:
Campus 2003, S. 63-87.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

Handlungen unter Gewaltanwendung unterschieden werden musste.* >Inzest« bezeich-
nete Geschlechtsverkehr unter zu nahen Verwandten, worunter auch sexuelle Gewalt
verhandelt wurde, die sich gegen Kinder und Stiefkinder richtete.’ >5Sodomie< hingegen
bezog sich aufalle>unnatiirlichenc<und damit nicht primir auf Zeugung ausgelegten For-
men von Sexualitit. Dazu zdhlten auch gleichgeschlechtliche sexuelle Beziehungen, un-
abhingig davon, ob diese unter Gewaltanwendung stattgefunden hatten oder nicht.®

Innerhalb dieses christlich-religiésen und rechtlichen Rahmens fufite das frithneu-
zeitliche Verstindnis von >Sexualitit« demnach auf drei zentralen Differenzierungen: (1)
der Unterscheidung zwischen ehelicher und nicht ehelicher, (2) der zwischen >natiirli-
cher<und >unnatiirlicher« Sexualitit sowie (3) der verwandtschaftlichen Nihe zwischen
den beteiligten Personen. Gewalt und die Frage nach Einvernehmlichkeit spielten bei
der Bestimmung von Sexualdelikten eine nachgeordnete oder keine Rolle. Dreh- und
Angelpunkt war bei den gerichtlichen Verfahren zu sexuellen Strafdelikten, dass diese
gleichzeitig Stinde waren und gegen die gottliche Ordnung verstiefien. Deshalb gingen
sie nicht nur den Einzelnen oder die direkt Betroffenen an, sondern betrafen die Ge-
meinschaft und die gesellschaftliche Ordnung als Ganzes.

Mit dem vorliegenden Beitrag mochte ich die bisherigen Forschungen um eine zu
diesem Thema weniger oft zurate gezogene Quellengattung, die Kirchenbiicher, ergin-
zen. In Kirchenbiichern verzeichneten katholische wie protestantische Pfarrer seit dem
16. Jahrhundert ihre Kirchengemeinden und dokumentierten Taufen, Eheschlieffungen
und Todesfille ihrer Gemeindemitglieder.” Insbesondere beim Verzeichnen von Trauun-
gen und Geburten spielte die Frage, ob die Ehepartner bereits vor der kirchlichen Trau-
ung Kinder gezeugt hatten, und damit die Frage nach der ehelichen oder unehelichen
Geburt der Nachkommen eine entscheidende Rolle.® Mit der schriftlichen Erfassung von
Ehen und Geburten konnte zum ersten Mal systematisch zwischen legitimer (ehelicher)

4 Vgl. Andrea Griesebner: Konkurrierende Wahrheiten. Malefizprozesse vor dem Landgericht Perch-
toldsdorf im 18. Jahrhundert, KéIn/Weimar/Wien: Béhlau 2000; Susanna Burghartz: Zeiten der
Reinheit—Orte der Unzucht. Ehe und Sexualitat in Basel wahrend der Frithen Neuzeit, Paderborn/
Miinchen/Wien u. a.: Ferdinand Schéningh 1999; Ulrike Gleixner: »Das Mensch« und »der Kerl«.
Die Konstruktion von Geschlecht in Unzuchtsverfahren der Frithen Neuzeit (1700-1760), Frankfurt
a. M./New York: Campus 1994.

5 Vgl. ClaudiaJarzebowski: Inzest. Verwandtschaft und Sexualitiat im 18. Jahrhundert, KéIn/Weimar/
Wien: Bohlau 2006.

6 Vgl. Eva Marie Lehner: »Nach der Hochzeit hitten Sie zusammen als vermeinte Eheleute ge-
lebt, waren zusammen zu Tisch und Bett gegangen< — Sexuelle Diversitdt in der Frithen Neu-
zeit?, in: Natalie Krentz/Victoria Gutsche/Moritz Florin (Hg.), Diversitat historisch. Reprisenta-
tionen und Praktiken gesellschaftlicher Differenzierungen im Wandel, Bielefeld: transcript 2018,
S. 55-78; Susanne Hehenberger: Unkeusch wider die Natur. Sodomieprozesse im frithneuzeitli-
chen Osterreich, Wien: Locker 2006; Helmut Puff: Sodomy in Reformation Germany and Switz-
erland, 1400-1600, Chicago: University of Chicago Press 2003.

7 Vgl. Eva Marie Lehner: Taufe —Ehe —Tod. Praktiken des Verzeichnens in frithneuzeitlichen Kirchen-
biichern, Gottingen: Wallstein 2023.

8 Siehe zu nicht ehelichen Geburten und Kirchenbiichern als Quellengattung bspw.: Eva Labouvie:
Beistand in Kindsndten. Hebammen und weibliche Kultur auf dem Land, 1550—1910, 2. Aufl., Frank-
furt a. M./New York: Campus 2000; Dies.: Andere Umstinde. Eine Kulturgeschichte der Geburt,
KéIn/Weimar/Wien: Bohlau 1998; Peter Becker: Leben und Lieben in einem kalten Land. Sexuali-
tit im Spannungsfeld von Okonomie und Demographie. Das Beispiel St. Lambrecht 1600-1850,

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

und siindhafter (nicht ehelicher) Sexualitit differenziert werden. Fiir diese kategoria-
le Unterscheidung, die mit dem Eintrag im Kirchenbuch nachlesbar und damit nach-
priifbar wurde, war die Frage nach Gewalt sekundir, weshalb Gewalt in der Regel nicht
dokumentiert wurde und im Quellenmaterial nicht sichtbar ist. Eine Méglichkeit, sich
der (Nicht-)Dokumentation von sexueller und sexualisierter Gewalt in frithneuzeitlichen
Quellen aus einer historischen Perspektive zu nihern, soll in diesem Beitrag vorgestellt
werden.

Nach einem kurzen Einblick in den Forschungsstand zum Thema >Geschlecht, Ge-
walt und Sexualitit« werden die Ordnungsmuster aufgezeigt, anhand derer sexuelle Be-
ziehungen in Kirchenbiichern verzeichnet und unterschieden wurden. Darauf aufbau-
end veranschaulicht die Analyse von drei Quellenbeispielen aus Kirchenbiichern, wie das
(Nicht-)Dokumentieren von Gewalt in Eintridgen zu nicht ehelicher Sexualitit ausfallen
konnte. Dabei wird deutlich, welche langfristigen geschlechterspezifischen Implikatio-
nen diese Form des offiziellen Dokumentierens hatte. Abschliefdend wird die Frage er-
ortert, welche Bedeutung diese Befunde fiir eine Historisierung von Sexualitit haben
konnen.

Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit

In den meisten Gesetzen im frithneuzeitlichen Europa waren sexuelle oder sexualisierte
Gewalt unter Strafe gestellt. Dennoch war die strafrechtliche Verfolgung dieser selten,
Verurteilungen kamen noch seltener vor.’ Die Constitutio Criminalis Carolina, das ilteste
umfassende Strafgesetzbuch im deutschsprachigen Raum, wurde 1532 von Karl V. ver-
abschiedet und sah die Todesstrafe im Fall von >Notzucht« vor. Unter dem Paragrafen 119
(»Strafe der Notzucht«) wird dies erliutert:

»ITem so jemandt eyner vnuerleumbten ehefrawen/witwenn oder jungkfrawen/mit
gewalt vnd wider jren willen/jr jungkfrewlich oder frewlich ehr neme/der selbige
libelthetter hat das leben verwiirckt/und soll auff beklagung der bennéttigten inn
aufdfithrung der MifRthat eynem rauber gleich mit dem schwert vom leben zum todt
gericht werden.«°

>Notzucht«wurde in dem Gesetzestext als eine Ehrverletzung und Gewaltanwendung de-
finiert, die gegen den Willen einer Frau geschah und mit der héchsten Strafe, der Todes-
strafe, geahndet werden konnte. Es handelt sich um eine Definition von entehrender und
sexualisierter Gewalt, die auf eine bestimmte Personengruppe beschrinkt war. Der Pa-
ragraf bezieht sich nur auf>ehrenvolle« Frauen und heterosexuellen Geschlechtsverkehr.

Frankfurta. M./New York: Campus 1990; Michael Mitterauer: Ledige Miitter: Zur Geschichte illegi-
timer Geburten in Europa, Miinchen: C. H. Beck 1983.

9 Vgl. Dianne Hall/Elizabeth Malcom: »Sexual and Family Violence in Europe, in: Robert Antony/
Stuart Carroll/Caroline Dodds Pennock (Hg.), The Cambridge World History of Violence,
1500-1800 CE, Cambridge: Cambridge University Press 2020, S. 274—291, hier S. 282.

10  Friedrich-Christian Schroeder (Hg.): Die Peinliche Gerichtsordnung Kaiser Karls V. und des Heiligen
Romischen Reichs von 1532 (Carolina), Stuttgart: Reclam 2000, S. 76—77.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

107


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

Abb. 7: Titelblatt der Constitutio Criminalis Carolina (1532)

Da die Ehre von Frauen in der Frithen Neuzeit vor allem tiber ihren Status (ledig,
verheiratet, verwitwet), ihren Stand und ihre Sexualitit definiert war, wurden beispiels-
weise ledige Frauen mit Kind, Frauen, die ihre Ehre nicht bezeugen konnten, und Prosti-
tuierte ausgeschlossen. Welche Handlungen genau unter >Notzucht« fielen, war zudem
unter frithneuzeitlichen Juristen umstritten. Diskutiert wurde beispielsweise die Frage,
ob es sich um >Notzucht< handeln konnte, wenn die Frau schwanger wurde, weil dann
ihre Gegenwehr in Zweifel gezogen wurde.” Denn man nahm an, eine Schwangerschaft
konne nur aus einvernehmlichem oder fiir die Frau befriedigendem Geschlechtsverkehr
resultieren.” Der frithneuzeitliche Begriff>Notzucht« ist demnach nicht eins zu eins mit

11 Vgl. Maren Lorenz: ... da der anfangliche Schmerz in Liebeshitze (ibergehen kann ..., S. 63—87.
12 Maren Lorenz: »Weil eine Weibsperson immer so viel Gewalt hat als erforderlich« Sexualitit und
sexuelle Gewalt im medizinisch-juristischen Diskurs und seiner Praxis (17. bis Anfang des 20. Jahr-

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

dem modernen Begriff >Vergewaltigung« zu iibersetzen und umfasst bei Weitem nicht
alles, was aus heutiger Perspektive als sexualisierte oder sexuelle Gewalt charakterisiert
werden kann.

Ein weiteres Problem juristischer und normativer Quellen ist, dass diese nichts iiber
die gerichtliche Praxis aussagen.” So kamen die Historikerinnen Andrea Griesebner und
Maren Lorenz bei der Auswertung des Forschungsstandes zu sexueller und sexualisier-
ter Gewalt in der Frithen Neuzeit zu dem Ergebnis, dass in Archiven iiberhaupt nur du-
Berst wenig als >Notzucht«verhandelte Gerichtsprozesse iiberliefert sind. Das begriin-
den sie damit, dass die Gesetzgebung Minner recht erfolgreich davor schiitzte, wegen
>Notzucht«angeklagt und verurteilt zu werden, sodass hierzu wenige Gerichtsakten ent-
standen und entsprechend iiberliefert sind. Mitzudenken ist jedoch, dass es auch zu au-
Rergerichtlichen Einigungen kam.” Auf der einen Seite war >Notzucht« in der Frithen
Neuzeit ein Kapitalverbrechen und konnte mit dem Tode bestraft werden, auf der ande-
ren Seite gab es nur sehr wenige gerichtliche Fille, die >Notzucht« verhandelten. Das hat
dazu gefiihrt, dass sich Forscher*innen zum einen dem>Verschweigen<von sexueller und
sexualisierter Gewalt in der Uberlieferung widmen und versuchen, dieses Schweigen zu
erkliren und zu interpretieren.’ Zum anderen haben sich Frithneuzeithistoriker*innen
daraufspezialisiert, Gerichtsakten zu analysieren, um herauszufinden, was Gerichte un-
ter >Notzucht« verstanden haben, und darauf, wann und wie Sexualitit und Gewalt vor
Gerichtim Zusammenhang verhandelt wurden. Francisca Loetz bedauert in einem aktu-
ellen Rekurs auf den Forschungsstand, dass dies zwar dazu gefiihrt habe, dass es einige
Einzelstudien zum Thema gebe, eine Uberblicksdarstellung zu sexueller und sexualisier-
ter Gewalt in der Frithen Neuzeit jedoch noch fehle.”

Eine weitere Schwierigkeit fiir Forscher*innen beinhaltet, dass Sexualitit und Ge-
walt nicht nur in Klagen zu >Notzucht, sondern auch in Klagen zu anderen Sexualdelik-
ten verhandelt wurden. Mit dem Begriff s>Unzucht« wurde jegliche Form von nicht eheli-
cher Sexualitit bezeichnet, die in der Frithen Neuzeit kriminalisiert und mitunter straf-
rechtlich verfolgt werden konnte. Susanna Burghartz konnte in ihrer Untersuchung zu
Ehe und Sexualitit in Basel wihrend der Frithen Neuzeit zeigen, dass in gerichtlichen
Verhandlungen zu >Unzucht< auch Fille von sexueller und sexualisierter Gewalt verhan-
delt wurden.”® Da>Unzucht«in der Frithen Neuzeit alle Formen nicht ehelicher sexueller
Beziehungen und Kontakte umfasste, konnten auch Formen von Gewaltanwendung un-
ter den Begriff summiert werden. Das bedeutet, dass Sexualitit und Gewalt vor frithneu-

hundert)«, in: Franz X. Eder/Sabine Friihstiick (Hg.), Neue Geschichten der Sexualitat. Beispiele
aus Ostasien und Zentraleuropa 1700-2000, Wien: Turia + Kant 2000, S. 145-166.

13 Vgl. Francisca Loetz: Them Too?, S. 120.

14 Vgl. Andrea Griesebner/Maren Lorenz: Art. »Vergewaltigung, in: Enzyklopadie der Neuzeit On-
line, URL: http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545, Stand 9.6.2022.

15 Vgl. Francisca Loetz: »Sexualisierte Gewalt in Europa 1520-1850. Zur Historisierung von »Vergewal-
tigung< und >Missbrauch«, in: Geschichte und Gesellschaft 25 (2009), H. 4, S. 561-602; Garthine
Walker: »Rereading Rape and Sexual Violence in Early Modern England, in: Gender & History 10
(1998), H.1, S. 1-25.

16  Vgl. Dianne Hall/Elizabeth Malcom: Sexual and Family Violence in Europe, S. 282.

17 Vgl. Francisca Loetz: Them Too?, S. 119.

18  Vgl. Susanna Burghartz: Zeiten der Reinheit.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

109


http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545

10

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

zeitlichen Gerichten als >Unzucht« verhandelt und behandelt wurde. Da nicht eheliche
Sexualitit in der Frithen Neuzeit ein Strafdelikt sein konnte, machten sich beide Partei-
en dadurch strafbar. Das fithrte dazu, dass bei Weitem nicht alle Fille von sexueller und
sexualisierter Gewalt vor Gericht angezeigt wurden.

Frauen mussten bei gerichtlichen Verhandlungen, bei denen es um Sexualitit ging,
immer auch ihre Jungfriulichkeit und weibliche Ehre unter Beweis stellen und verteidi-
gen beziehungsweise sich gegen den impliziten Vorwurf rechtfertigen, den Mann pro-
voziert oder sich nicht ausreichend gewehrt zu haben.” Fiir frithneuzeitliche Gerichte
stand nicht die Frage nach der Gewaltanwendung im Mittelpunkt, sondern das Problem
der Siinde durch nicht eheliches sexuelles Verhalten, wie es Francisca Loetz in ihrer Un-
tersuchung zu sexualisierter Gewalt in Gerichtsprozessen aus Zitrich zwischen 1500 und
1900 herausgearbeitet hat.*®

Claudia Jarzebowski kam in ihrer Untersuchung zur Verhandlung sexueller und
sexualisierter Gewalt gegen Kinder zu dem Ergebnis, dass diese mit einer doppelten
Argumentation negiert wurde. Zum einen wurden Kinder fiir nicht reif befunden, um
Geschlechtsverkehr zu vollziehen. Zum anderen wurde argumentiert, dass der Tatbe-
stand >Notzucht« wegen mangelnder Gegenwehr und damit mangelnder Gewalt nicht
erfiillt war.” Dagegen haben sich die bisherigen Untersuchungen zu >Sodomie« noch
nicht explizit mit Fragen nach gleichgeschlechtlicher sexueller und sexualisierter Gewalt
beschiftigt.*

Zusammenfassend muss man deshalb von einer extrem hohen Dunkelziffer von
sexueller und sexualisierter Gewalt in der Frithen Neuzeit ausgehen: Viele Fille wurden
vermutlich auflergerichtlich geklirt, und es kam zu keiner Anzeige. >Notzuchtdelikte«
schlossen nicht alle Formen sexualisierter Gewalt und nicht alle Personen ein, sie wur-
den nur sehr selten iiberhaupt angezeigt. Sexualisierte Gewalt konnte allerdings als
>Unzucht«odersInzest«vor Gericht mitverhandelt werden. In frithneuzeitlichen Quellen
wurden sexuelle und sexualisierte Gewalt nur selten explizit dokumentiert.

Dichotomie ehelich versus unehelich in Kirchenbiichern

Warum wurden sexuelle und sexualisierte Gewalt in den amtlichen Uberlieferungen oft
nicht dokumentiert? Warum schweigen diese dazu meistens? Eine Antwort auf diese
Fragen kann anhand des kirchlichen Verwaltungsschriftguts exemplarisch veranschau-
licht werden. Dabei zeigt die Analyse von Tauf- und Eheeintrigen, dass die Dokumenta-
tion von Gemeindemitgliedern anhand dieser sakramentalen und kirchlichen Akte eine

19 Vgl. Susanna Burghartz: »Geschlecht, Korper, Ehre. Uberlegungen zur weiblichen Ehre in der Frii-
hen Neuzeit am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle, in: Klaus Schreiner/Gerd Schwerhoff
(Hg.), Verletzte Ehre: Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frithen Neuzeit, KéIn/
Weimar/Wien: Bohlau 1995, S. 214—234.

20 Vgl. Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt in Europa 1520-1850, S. 598.

21 Vgl. Claudia Jarzebowski: »Verhandlungen (iber sexuelle Gewalt gegen Kinder vor Gericht. Preu-
Ren, 18. Jahrhundertg, in: WerkstattGeschichte 12 (2003), H. 35, S. 81-98.

22 Vgl. Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt in Europa 1520—1850, S. 29—30.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

kontrollierende Funktion hatte.”® Mit dem Erfassen von Hochzeiten und Geburten war
es dem kirchlichen Personal moglich, nicht eheliche Beziehungen und nicht eheliche Ge-
burten schriftlich zu dokumentieren und damit langfristig nicht eheliche Sexualitit zu
kontrollieren. Obwohl bei den Kirchenbucheintrigen nicht eheliche Sexualitit eine gro-
Re Rolle spielte, wurde Gewalt in der Regel nicht dokumentiert, nur in seltenen Fillen
wurde implizit darauf verwiesen. Ich gehe deshalb von einer systematischen Nicht-Do-
kumentation von sexualisierter und sexueller Gewalt in Kirchenbiichern aus. Trotzdem
sind Kirchenbiicher fir die Frage nach sexueller und sexualisierter Gewalt in der Frithen
Neuzeit aufschlussreich, weil sie Einblicke in die Logiken und Ordnungsmuster geben,
die dazu fithrten, dass Gewalt beim Verzeichnen sexueller Beziehungen unsichtbar ge-
macht wurde.

Die Einfithrung von Ehebiichern war eine Moglichkeit, die kirchliche Kontrolle itber
die Ehe zu stirken. Das schriftliche Erfassen von Trauungen auf protestantischer Seite
begann zeitgleich mit der Einfithrung der Reformation seit den 1520er- und 1530er-Jah-
ren. Mit der Authebung des sakramentalen Charakters von Trauungen einher ging die
schriftliche Dokumentation von legitimen Ehen. Ausschlaggebend dafiir war die kirch-
liche Trauung, welche damit gegeniiber anderen Formen der Eheanbahnung und an-
deren Praktiken der Eheschlieffung privilegiert und biirokratisiert wurde. Auf katholi-
scher Seite hielt man am sakramentalen Charakter der Ehe fest. Dies wurde auf dem
Trienter Konzil (1545-1563) bekriftigt. Auf diesem wurde zudem das Anlegen von Ehe-
biichern auch in katholischen Territorien verpflichtend vorgegeben, was in der Folge-
zeit auch in der Praxis umgesetzt wurde. Mit dem Verzeichnen von kirchlichen Trauun-
genwurde auf protestantischer Seite das Sakrament durch einen Verwaltungsakt ersetzt
und auf katholischer Seite darum erginzt. Die neue Verzeichnungspraxis erméoglichte
eine dichotome Unterscheidung zwischen ehelichen und nicht ehelichen Beziehungen.
Damit wurden sexuelle Beziehungen, Geschlechterverhiltnisse, familiire Beziehungen
und Nachkommen in ein neues Ordnungsmuster iitberfithrt. Der eheliche oder nicht ehe-
liche Status einer jeden Paarbeziehung und Einzelperson sowie die eheliche oder un-
eheliche Geburt eines jeden Kindes wurden durch Kirchenbucheintrige dauerhaft nach-
priifbar. Nicht eheliche Beziehungen und Sexualitit wurden in Kirchenbucheintrigen
iiber die verzeichneten Frauen thematisiert, womit auch eine neue Ordnung der Ge-
schlechter in die Kirchenbiicher eingeschrieben wurde. Uber das Verzeichnen kirchli-
cher Trauungen wurde eine Biirokratisierung der Eheschlieffung méglich, die ein wich-
tiges Instrument innerhalb frithneuzeitlicher Disziplinierungsbestrebungen in Bezug
auf Sexualitit und Ehe war.

Dazu wurden Begriffe wie >Unehe« entwickelt, um ein semantisches Ordnungsmus-
ter zu schaffen. Es wurden Visualisierungen und Zeichen verwendet, um Eintrige zu
vorehelichen sexuellen Beziehungen und unehelich geborenen Kindern zu markieren
und von den restlichen Eintrigen zu unterscheiden. Eine Hand mit zeigendem Finger
am Rand des Eintrages konnte dafiir sorgen, dass die verzeichnete Person beim Durch-
sehen des Kirchenbuches schnell gefunden wurde. Auch Hervorhebungen durch Unter-

23 Vgl. Eva Marie Lehner: »Seelen verzeichnen, Menschen erfassen: Frithneuzeitliche Kirchenbiicher
aus der Pfarrei Sulzbach in der Oberpfalz«, in: Verhandlungen des Historischen Vereins fir Ober-
pfalz und Regensburg 162 (2021), S. 133—151, hier S. 140—143.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

m


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

streichungen, farbige Eintrige und Platzhalter waren gingige Markierungsmoglichkei-
ten.

Die Auswertung der Kirchenbucheintrige hat auch gezeigt, dass diese ordnenden
Verzeichnungspraktiken geschlechterspezifische Vorstellungen von Ehre und Ehelich-
keit nicht nur aufgriffen, sondern diese auch festschrieben, etwa dass die Ehre von Frau-
en stirker an deren Korper und ihre Sexualitit gebunden war, als dies bei Mannern der
Fall war. Der ledige Status der Mutter wurde dabei direkt auf das Kind iibertragen, un-
abhingig davon, ob der Vater auch ledig oder verheiratet war. Damit wurden die Kir-
chenbucheintrige zu ledigen Miittern und zu Kindern zentrale Medien, um die Ehe- und
Geschlechterordnung im Kirchenbuch abzubilden und dadurch zu reproduzieren.

Beispiele des (Nicht-)Dokumentierens

Die drei nachfolgenden Quellenbeispiele aus Kirchenbiichern erméglichen es, einen ge-
naueren Blick auf das Nicht-Dokumentieren von Gewalt zu werfen und dieses im Detail
nachzuvollziehen. Der Taufeintrag eines aus Sulzbach stammenden Jungen namens Jo-
hannes vom 15. August 1566 weist zwei Besonderheiten auf. In der Regel gaben Pfarrer
in diesen Eintrigen den Tag der Taufe und den Vor- und Zunamen des Vaters an und
machten Angaben zum Paten (Gevatter) oder der Patin (Gevatterin). Informationen zur
Mutter wurden vor allem dann verzeichnet, wenn es sich um die Taufe eines unehelichen
Kindes handelte. Unehelich geboren war auch Johannes, doch anstatt des Namens sei-
ner Mutter findet sich in seinem Eintrag ein Platzhalter, der nie ausgefiillt wurde. Noch
ungewohnlicher ist, dass zwei mogliche Viter benannt wurden:

»Den 15 Augusti ist ein kindt getaufft worden, des mutter heist (leerer Platz, der Name
der Mutter wurde nie nachgetragen, E. M. L.) des Jérgles am Berg von Sulzbach Tochter,
ein vermeinte Jungfrau, die vatter aber zu diesem kindt sindt angezeigt worden Fride-
ricus Wilhelm und Carol Wilhelm von der Schweig, gebruder, der Gevatter ist gewesen
Hanf Schneider von der grof¥fien pfalz: das kindt ist Johannes genennet worden.«**

Der Name der Mutter wurde ausgespart, sie wird als Tochter von Jérg am Berg verzeich-
net. Aus einem spateren Eintrag geht hervor, dass ihr Vater einige Jahre spiter in einer
stidtischen Fiirsorgeeinrichtung (vermutlich mittellos) verstarb.”® Der Hinweis im Tauf-
eintrag, dass es sich bei ihr um »ein(e) vermeinte Jungfrau« handelte, verweist darauf,
dass sie eine ledige Frau war, deren Ehre infrage stand oder nicht bezeugt werden konn-
te. Die Briider Friedrich (Fredericus) und Carl (Carol) Wilhelm wurden vom Pfarrer im
Taufeintrag als moégliche Viter angegeben. Bei uneindeutigen Vaterschaften konnte es
durchaus (wenn auch sehr selten) vorkommen, dass mehr als ein Vater im Kirchenbuch

24  Evangelisch-Lutherisches Pfarrarchiv Christuskirche Sulzbach-Rosenberg (EvPfarrA Sul.) KB1: Kir-
chenbuch Christuskirche Sulzbach-Rosenberg, Taufen und Ehen, 1543—1568, mit Liicken; seit 2015
wird das Kirchenbuch im Landeskirchlichen Archiv der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern
(LAELKB) aufbewahrt, 9.5.0001-505-1, S. 94, Blatt 36, Nr. 79, Taufeintrag 15.8.1566.

25  EvPfarrA Sul. KB2: Kirchenbuch Christuskirche Sulzbach-Rosenberg, Taufen und Ehen 1569-1597,
Tote 1572—1589; seit 2015 wird das Kirchenbuch im LAELKB aufbewahrt, 9.5.0001-505-2, Sterbeein-
trage, S. 6, Blatt 297, Nr. 25, Sterbeeintrag 8.6.1573.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

eingetragen werden konnte. An diesem Fallist jedoch bemerkenswert, dass in einem wei-
teren Eintrag auf die beiden Briider und die Zeugung des unehelichen Kindes verwie-
sen wird. Sieben Jahre nach der Geburt des Jungen wurden Friedrich und Carl Wilhelm
wegen Totschlags angezeigt. Im Sterbeeintrag eines Knechts, der bei einer Schligerei
todlich verletzt wurde und anschlief3end starb, sind sie als Titer angegeben. Der Pfarrer
verweist zudem auf eine andere Tat, die die beiden Briider bereits vorher begangen hat-
ten. Laut dem Sterbeeintrag hatten sie »grof3fie unzucht« mit einer Magd getrieben, die
anschlieRend schwanger wurde:

»Den 8 ist gestorben Georg Straus von Lauf bey Salzburg ein miilknecht, welchen ein
bauernknecht den 2 Juny auf einer hochzeit zu Rosenberg, do sie zu unfrieden worden,
bey des mit hauen und stein werfen verletz und besche=digt, das er am 6 tag gestor-
ben, die thetter sind ge=wesen Fridrich Wilhelm, und Carle Wilhelm gebrii=der von
der obern schweig, welche anno 65 grof3fe un=zucht mit einer magdt getriben, des
Jérg Niblers toch=ter, welcher im Sichhaufd letzlich gestorben, diese magdt hatt von
beiden gebridern empfangen und ein kindt geboren auff den 15 Augusti des 66 iahrs,
undistdas kindt auff beide briider getaufft worden, als zu sehen istim alten Tauffbuch
in der quartt, folio 94 nu=mero 79.<*°

Als Bewetis fiir das Sexualdelikt der beiden Briider wird mit einer Angabe zur Seitenzahl
und zur Nummer auf den Taufeintrag des unehelich geborenen Johannes im Taufbuch
verwiesen. Die beiden Kirchenbucheintrige geben keine eindeutigen Hinweise darauf,
dass es sich bei der »grof3Ren unzucht« um sexuelle oder sexualisierte Gewalt gehandelt
hat, auszuschlief3en ist es jedoch nicht. Zum einen bezeichnete Unzucht, wie bereits er-
liutert, in der Frithen Neuzeit nicht eheliche Sexualitit, worunter einvernehmliche sexu-
elle Beziehungen ebenso fallen konnten wie sexuelle oder sexualisierte Gewalt. Ein wei-
teres Indiz ist die Verzeichnungspraktik, die der Pfarrer wihlte, um beide Straftaten,
die Friedrich und Carl Wilhelm gemeinsam begangen hatten, zu erwidhnen. Im Sterbe-
eintrag wird nicht nur der Totschlag genannt, sondern auch das Sexualdelikt, dessen
sich beide schuldig gemacht hitten. Sowohl der Zusatz »grof3fe« als auch die Erwih-
nung beider Straftaten konnte daraufverweisen, dass es sich bereits bei der im Kirchen-
buch verzeichneten »unzucht« um ein Gewaltdelikt wie beim spiteren Totschlag, also
um mehr als vorehelichen Beischlaf, gehandelt hatte. Es konnte also sein, dass an die-
sen beiden Stellen im Kirchenbuch einer der nicht angezeigten Fille von sexueller oder
sexualisierter Gewalt dokumentiert wurde und als »grof3f3e unzucht« Eingang ins kirch-
liche Verwaltungsschriftgut gefunden hat. Das Beispiel zeigt, dass sexuelle und sexua-
lisierte Gewalt ohne Kontextualisierung und wenn, wie in diesem Fall, Referenzquellen
fehlen, nicht eindeutig bestimmt werden kénnen.

Ein weiterer Taufeintrag veranschaulicht, wie sexuelle oder sexualisierte Gewalt,
selbst dann, wenn sie von der betroffenen Frau dem kirchlichen Amtstriger gegeniiber
explizit benannt wurden, aus dem Eintrag im Kirchenbuch herausgestrichen werden
konnten. Als die neugeborenen Zwillinge von Anna Emmert (Emmartin) am 29. Januar
1622 getauft wurden, verzeichnete der Pfarrer aus Sulzbach diese im 6rtlichen Kirchen-

26  EvPfarrA Sul. KB2: Sterbeeintrige, S. 6, Blatt 297, Nr. 25, Sterbeeintrag 8.6.1573.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

13


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

N4 Kérper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

buch. Da die Mutter nicht verheiratet war, wurden ihre Kinder als unehelich geboren
ins Taufbuch eingetragen und sie musste den Vater zu diesen angeben:

»den 29 January sind zur h. tauff zwilling gebracht worden, derer mutter Anna Emmar-
tin Curz Emmerts schwester am bach prostibutum (lat. Hinweis auf Prostitution), so
vor hin auch ein hurenkind getragen, den vatter difSer zwilling hat sie nit kdnnen oder
wollen anzeigen, sondern furgeben durch die amme, sey von soldaten geschehen so
si uften feld hatten iiberweltigen, zu gevattern sind erbetten worden Tobias Pindner
kramer am marck und seine hausfrau das kneblein ist nach seinem doden Tobias ge-
nennet worden, das magdlein aber Anna.«*’

Anna Emmert gab iiber die Hebamme die Information an den Pfarrer weiter, dass sie
von Soldaten auf dem Feld »tiberwiltigt« worden sei und deshalb den Vater zu ihren Kin-
dern nicht genau benennen kénne. Das war im Jahr 1622 in Sulzbach zu Beginn des Drei-
Rigjihrigen Krieges durchaus eine plausible Aussage.?® Zwar vermerkte der Pfarrer ihre
Angabe im Kirchenbuch, fiigte aber hinzu, dass er diese nicht fiir wahrheitsgemaf3 hielt.
Unterstrichen wird das Misstrauen gegeniiber der Frau im Taufeintrag auch dadurch,
dass sie als Prostituierte kenntlich gemacht wird und der Pfarrer darauf verweist, dass
sie vor den Zwillingen bereits ein anderes uneheliches Kind bekommen hat. Dieses wird
im Kirchenbucheintrag als »hurenkind« bezeichnet. Ein weiterer Grund, warum sexu-
elle und sexualisierte Gewalt nicht im 6ffentlichen Schriftgut dokumentiert wurden, ist
daher moglicherweise darin zu sehen, dass die Aussagen von Frauen gar nicht erst aufge-
schrieben oder wie in diesem Fall als Falschaussagen gekennzeichnet beziehungsweise
als Liigen weggelassen wurden.

Den Frauen aus beiden Beispielen wurde in den Kirchenbucheintrigen zudem ihre
>weibliche Ehre«in Abrede gestellt. Die Mutter von Johannes wurde vom Pfarrer als »ver-
meinte Jungfrau« ins Kirchenbuch eingeschrieben und Anna Emmert als Prostituierte
gekennzeichnet. Mit Referenz auf den oben zitierten Rechtstext zu >Notzucht« wurde
damit beiden Frauen abgesprochen, eine >Ehre« zu besitzen, die ihnen durch den nicht
ehelichen Beischlaf hitte genommen werden kénnen. Auch wird deutlich, dass im Kern
von Definitionen nicht ehelicher sexueller Handlungen in Kirchenbucheintrigen die
Siindhaftigkeit stand. Eine mégliche Ehrverletzung der Frau wurde nur dann verhan-
delt, wenn deren Ehrenhaftigkeit aufler Frage stand, und physische Gewaltanwendung
war lediglich in Bezug auf die Ehre relevant. Fiir eine Historisierung von Gewalt schlief3t
sich daran die Frage an, ob nicht auch die Ehrverletzung (in ihrer geschlechtsspezifisch
unterschiedlichen Definition) in der Frithen Neuzeit als Gewalthandlung betrachtet
werden milsste.

27  EvPfarrA Sul. KB3: Kirchenbuch Christuskirche Sulzbach-Rosenberg, Taufen und Ehen 1598—1634;
seit 2015 wird das Kirchenbuch im LAELKB aufbewahrt, 9.5.0001-505-3, S. 184, Blatt 232, Nr.12 und
13, Taufeintrage 29.1.1622.

28  Auch in anderen Eintragen aus dem Kirchenbuch aus Sulzbach aus dieser Zeit wurden der Drei-
Rigjahrige Krieg und seine Auswirkungen thematisiert. So wurden bspw. vermehrt Taufen von Kin-
dern verzeichnet, die von Soldaten gezeugt wurden, aber auch Gewalt und Flucht wurden doku-
mentiert.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

Sexualisierte und sexuelle Gewalt konnten vom Pfarrer auch in Kirchenbucheintri-
gen dokumentiert und verwahrt werden, ohne dass diese explizit ausdriicklich als solche
benannt wurden. Der Eheeintrag von Michael Heckel und Barbara Schwarz aus Sulz-
bach vom Jahr 1575 verweist auf ein sexuelles Strafdelikt und veranschaulicht, wie Gewalt
indirekt in Kirchenbucheintrigen verhandelt, aber nicht explizit dokumentiert werden
konnte:

ADbb. 8 und 9: Eheeintrag zu Michael Heckel und Barbara Schwarz vom 14. Fe-
bruar 1575 aus einem Sulzbacher Kirchenbuch

»Die14 (Februar, E. M. L.) sindt bey dem friigebett ehelich vertraut worden, Michael He-
ckel ein ferber alhie, und Barbara Hans Schwarzer wundt arztes alhie tochter, welche
zuvor schendliche unzucht mitein and getrieben, ein kindt gezeuget, und sie zum and-
ren mal von im geschwengert, er auch sonst eines webers tochter geschwicht, der er
nicht allein mit geldt hatt mufdfen genug thun, sonder auch zu Neuburg mit gefengt-
nus und eines schand gelts gestrafft, auch ehe er zum ofentlichen kirchgang gelafifien,
der kirchen alhie, wieder mufdfRen abbitt (leisten, E. M. L.), den schandtflek und des
prangers, damit (weil, E. M. L.) er sie betrubt und besudtlet (..). An Gottes Straff aber

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

15


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

116

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

werden sie zu tragen haben, weil sie in dieser welt umbzuchen die er ihnen gnedglich
lindern wolle. (Randvermerk:) lattern hochzeit.«*°

Zunichst weist der Eheeintrag darauf hin, dass der Briutigam Michael Heckel und die
Braut Barbara Schwarz bereits ein gemeinsames uneheliches Kind hatten und ein zwei-
tes erwarteten.>® Dies wird als »schendliche unzucht« verzeichnet, fiir die der Pfarrer
dem Paar eine gottliche Strafe in Aussicht stellte und ihren Eintrag am Rand mit »lat-
tern hochzeit« markierte.** Ein Einschub im Eheeintrag dokumentiert zudem, dass der
Brautigam bereits vorher eine andere Frau namens Margaretha List »geschwicht« hatte.
In weiteren Kirchenbucheintrigen erfihrt man dazu genaueres: Margaretha List hatte
als Magd bei Michael Heckels Vater gedient, als sie dort von dessen Sohn »geschwecht
und zu fall gebracht« wurde.** Dokumentiert wird dies im Taufeintrag vom 2. August
1572 zu ihrem unehelichen Sohn Johannes wie folgt:

»Den ii (August) ein kindtlein getaufft, welches Mutter ist Margaretha Michel Lists
Webers alhie tochter, die hatt bei Michel Heckeln Schwarzfarbern alhie, gedienett,
und ist von defiflelbigen sohn Michel Heckeln dem iungen, auch schwarzferbern
geschwecht und zu fall gebracht worden in seines eignen vattern dienst dovon dif3
kindtlein kommen. Sein taufdod ist gewesen Hans Wachle, diefer zeitt spitallmeister
alhie: und ist das kindlein nach seinem tauffdoden auch Johannes genenndt worden.
(Randvermerk:) Vide intra fol. 88. Nu: 77.<*

Ungewdhnlich ist hier die Formulierung »davon dif3 kindtlein kommenc, die in anderen
Taufeintrigen zu unehelich geborenen Kindern nicht verwendet wurde. Michael Heckel
stand daraufhin wegen »Entehrung und Schindung einer armen Jungfrau« vor Gericht
und bekannte sich 6ffentlich zu dieser Tat.>* Zwar ist in den Kirchenbucheintrigen nicht
von »Notzucht« die Rede, allerdings stellen die verwendeten Ausdriicke (»geschwichtc,
»zu fall gebracht, »entehrt« und »geschindet« usw.) einen Unterschied zum Verzeich-
nen von anderen nicht ehelichen Beziehungen dar. Auch der Verweis auf das Gerichts-
verfahren sowie die weltlichen und kirchlichen Strafen legen nahe, dass die Obrigkei-
ten davon ausgingen, dass Margaretha List von Michael Heckel Unrecht angetan, sie von
diesem »entehrt« worden war und er sie dafiir entschidigen musste. Die Ehre einer Frau

29  EvPfarrA Sul. KB2: Eheeintrage, Nr. 3, Eheeintrag 14.2.1575.

30 Taufeintragzudiesem Kind: ebd., Taufeintrage, Nr. 77, Taufeintrag 6.7.1574. In diesem Eintrag wur-
de zudem auf den Taufeintrag des ersten unehelichen Kinds von Michael Heckel verwiesen.

31 Siehe zu»lattern«: »Die Latten (...) lattern, lottern, in: Andreas Schmeller (Hg.), Bayerisches Wor-
terbuch. Sammlung von Wortern und Ausdriicken, Bd. 1, Theil 1 und 2, Miinchen 1872, Sp. 1526f.
»Lotter (lodé, ludé), locker, abgespannt, ausgelassen, ziigellos«, in: Schmeller 1872, Sp. 1540; »Der
Lotter, 1) Mensch, der sich dem liederlichen Leben, besonders Spiel und Possenreifien ergeben,
Sp.1540; Lotterbank (Lodebank), 6fter blofR: Lotter, Lottern, Bank zum Liegen, in: Andreas Schmel-
ler (Hg.), Bayerisches Worterbuch, Sp. 1541.

32 Erwdahntwurden Michael Heckel und seine Vergehen auch im Taufeintrag seines unehelichen Soh-
nes mit Margaretha List: ebd., Nr. 67, Taufeintrag 2.8.1572. Auch in dem Eintrag zu einer anderen
Taufe, bei der Michael Heckel als Pate anwesend war, wird seine Straftat benannt: ebd., Nr. 109,
Taufeintrag 15.12.1572.

33 Ebd, Taufeintrdge, Nr. 67, Taufeintrag 2.8.1572.

34  Ebd., Taufeintrdge, Nr.109, Taufeintrag 15.12.1572.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

wurde in der Frithen Neuzeit derart konzipiert, dass sie sie verlieren oder dass sie ihr ge-
nommen werden konnte. Fiir den Verlust ihrer Ehre konnten Frauen deshalb auch mit
Geld entschidigt werden.* Die Gefingnisstrafe, die Michael Heckel in Pfalz Neuburg
ableisten musste, lisst vermuten, dass es sich bei der »Entehrung« von Margaretha List
um ein Gewaltdelikt gehandelt hat.*®

Interessant sind diese Kirchenbucheintrige auch deshalb, weil sie Einblicke in das
Leben von Margaretha List und Michael Heckel, von Opfer und Titer, vor und nach den
gerichtlichen Verhandlungen geben: Margaretha List und Michael Heckel lebten in der-
selben Stadt, sie waren Teil derselben Kirchengemeinde und desselben sozialen Um-
felds, sie kamen beide aus Handwerksfamilien. Margaretha List arbeitete als Dienst-
magd im Haushalt der Familie Heckel. Dort wurde sie wihrend ihres Dienstes vom Sohn
des Hausherrn »geschindet« und »geschwingert«. Michael Heckel wurde deshalb vor
Gericht angezeigt, gestand und wurde fiir schuldig befunden. Fiir den Verlust ihrer Ehre
und ihres Status als Jungfrau musste er Margaretha List mit einem Geldbetrag entschi-
digen und Unterhalt fir das von ihm gezeugte Kind aufbringen. Auch an die zustindige
kirchliche Obrigkeit musste er ein Strafgeld entrichten und eine Gefingnisstrafe antre-
ten.”

Dass Michael Heckel seine Tat gestanden hatte, wurde aus kirchlicher Perspektive
positiv bewertet, da nun BufRe und Bekehrung folgen konnten. Damit war eine Wieder-
eingliederung des Taters in die Kirchengemeinde moglich. Nachdem er die kirchlichen
Strafen abgeleistet hatte, durfte er wieder am Gottesdienst teilnehmen und das Abend-
mahl empfangen. Einem Taufeintrag ist zudem zu entnehmen, dass er bereits 1572, ein
Jahrnach den gerichtlichen Verhandlungen, wieder als Taufpate fungierte und damit so-
ziale Netzwerke innerhalb der Stadtgemeinschaft aktiv pflegte und stiftete.*® Auch ging
er weiterhin seinem Beruf nach und war als Firber titig. Er hatte zwei weitere unehe-
liche Kinder mit Barbara Schwarz, der Tochter eines Wundarztes, und heiratete diese
1575.%”

Margaretha List ging einer fiir ledige Frauen typischen Arbeit in der Frithen Neuzeit
nach. Sie war als Dienstmagd in einem Haushalt titig und befand sich damit in einem
typischen Abhingigkeitsverhiltnis fiir ledige Frauen.*® Anzunehmen ist zudem, dass sie
einem minderen sozialen Stand angehorte als ihre Dienstherrschaft. Das legt eine Ge-
walttat auch deshalb nahe, weil Margaretha List wusste, dass ein einvernehmliches Ver-
hiltnis mit dem Sohn des Dienstherrn nicht in einer Ehe enden wiirde und fiir sie mit

35  Vgl. Lyndal Roper: »Willecund >Ehre« Sexualitit, Sprache und Macht in Augsburger Kriminalpro-
zessen, in: Heide Wunder/Christina Vanja (Hg.), Wandel der Geschlechterbeziehungen zu Beginn
der Neuzeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 180-197, hier S.191.

36  Vgl. zur Gefangnisstrafe bzw. Einsperrung: Gerd Schwerhoff: Historische Kriminalitatsforschung,
Frankfurt a. M./New York: Campus 2011, S. 100-103.

37  EvPfarrA Sul. KB2: Eheeintrdge, Nr. 3, Eheeintrag 14.2.1575; vgl. zu Geldbufien: Cerd Schwerhoff:
Historische Kriminalitatsforschung, S.103—105.

38  Vgl. EvPfarrA Sul. KB2: Taufeintrdge, Nr. 109, Taufeintrag 15.12.1572.

39  Vgl. EvPfarrA Sul. KB2: Eheeintrage, Nr. 3, Eheeintrag 14.2.1575.

40  Vgl. Renate Diirr: Magde in der Stadt. Das Beispiel Schwibisch Hall in der Frithen Neuzeit, Frank-
furt a. M./New York: Campus 1995.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

1Y


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

8

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

Nachteilen verbunden wire.*" Thr Vater zeigte den Sohn ihres Dienstherrn bei Gericht
an, weil er seiner ledigen Tochter ihre »Jungfriulichkeit« und damit ihre Ehre genom-
men hatte. Die Ehre vor allem noch unverheirateter junger Frauen war ein duflerst wich-
tiges soziales Kapital in der Frithen Neuzeit, deren Verlust sich nicht nur negativ auf die
Frau, sondern auch auf die Familie auswirken konnte, weil beispielsweise ihre Heirats-
chancen sanken. Obwohl Michael Heckel seine Straftat gestanden hatte und Margaretha
List finanziell fiir die »Entehrung« ihrer Person und ihrer Familie entschidigen musste,
haftete die Siinde der nicht ehelichen Sexualitit auch an ihr und ithrem Kind. So wurde
ihr Sohn Johannes in seinem Taufeintrag als unehelich geborenes Kind markiert.** Der
Gerichtsprozess gegen Michael Heckel wegen »Schindungc, die Geburt des unehelichen
Sohnes und dessen Taufe waren 6ffentlich bekannt und sicherlich Gegenstand von Ge-
sprachen der Kirchen- und Stadtgemeinde. Wir erfahren leider nichts zu Margaretha
Lists weiteren beruflichen Titigkeiten. Anzunehmen ist, dass sie als ledige schwangere
Frau und spiter ledige Mutter zunichst ohne Anstellung blieb und in ihr Elternhaus zu-
riickkehrte. FinfJahre spater, 1577, ist wiederum durch einen Kirchenbucheintrag tiber-
liefert, dass sie einen verwitweten Fuhrmann heiratete und ein zweites (in diesem Fall
eheliches) Kind bekam:

»Den 21 January, am Montag vor pauli bekerung, sind alhie in der Kirchen ehlich zu-
sammen geben worden, Hans Iberer, wittib und Kerner alhie: und Margaretha, Micha-
el Lists Webers alhie nachgelasne tochter, welche vor ettlichen laren mit Michel He-
ckeln Ferbergeseln alhie, ein Kind auf3ser der ehe gezeugt und geboren hatt. (Randno-
tiz, E. M. L) NB.«*3

Das Beispiel zeigt, wie schwierig es ist, aus frithneuzeitlichen Quellen Gewalt und se-
xualisierte Gewalt herauszulesen. Das kirchliche Personal machte in den Eintrigen im
Kirchenbuch deutlich, dass es sich bei dem nicht ehelichen Geschlechtsverkehr um ein
Vergehen Michael Heckels handelte. Margaretha List wird als ehrenhafte ledige junge
Frau beschrieben, deren Ehre und sozialer Status durch die sexuellen Handlungen des
Sohns ihres Dienstherrn gemindert wurden. Dafiir musste Michael Heckel Margaretha
List entschidigen. Dass es sich dabei um Gewalt gehandelt hat, wird in den Quellen nicht
explizit thematisiert, erscheint aber durch die Kontextualisierung sehr plausibel.

So wurden das Vergehen von Michael Heckel, sein Gestindnis und seine Bestrafung
erstaunlich hiufig in unterschiedlichen Kirchenbucheintrigen und damit wiederholt im
Verwaltungsschriftgut dokumentiert. Die Gefingnisstrafe verweist darauf, dass es sich
bei dem Sexualdelikt auch um ein Gewaltdelikt handelte. Der Pfarrer nutzte beim Ver-
zeichnen im Kirchenbuch Begriffe wie »geschwicht«, »zu fall gebracht«, »entehrt« und
»geschindet« sowie Umschreibungen wie »davon dif kindlein kommenc, die in anderen

41 Diese Konstellationen waren deshalb bes. typisch in frithneuzeitlichen Gerichtsprozessen zu >Un-
zucht«. Vgl.: Andrea Griesebner: »Physische und sexuelle Gewalt — ein Malefizverbrechen? Straf-
recht und Gerichtspraxis im Erzherzogtum Osterreich unter der Enns im 18. Jahrhundertc, in: Ma-
gnus Eriksson/Barbara Krug-Richter (Hg.), Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in
der landlichen Gesellschaft (16.—19. Jahrhundert), K6In/Weimar/Wien: Béhlau 2003, S. 81-124.

42 Vgl. EvPfarrA Sul. KB2: Taufeintrage, Nr. 67, Taufeintrag 2.8.1572.

43 Ebd., Eheeintrage Nr. 2, Eheeintrag 21.1.1577.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualitat und Gewalt in der Frithen Neuzeit (1500-1800)

Eintrigen zu nicht ehelichen Beziehungen und unehelich geborenen Kindern nicht ver-
wendet wurden. Auch wird in diesem Beispiel die »Ehre« von Margaretha List vom Pfar-
rer nicht infrage gestellt, sondern betont. Dennoch haftete die Siindhaftigkeit der nicht
ehelichen Sexualitit auch an ihr. Sowohl in dem Taufeintrag zu ihrem Sohn als auch im
Kirchenbucheintrag zu ihrer Ehe wird dieser Marker und Makel mitverzeichnet und war
dauerhaft nachlesbar. Auch dieses Fallbeispiel zeigt, dass gerade in ihrer Verschrankung
mit Gerichtsakten Kirchenbucheintrige eine erweiternde Perspektive auf sexuelle und
sexualisierte Gewalt bieten.

Zur Historisierung von Sexualitat

»An essential part of the history of sexuality is to ask what counts as sexuality in par-
ticular times and places. We can ask how the past looks if we compare our own cat-
egories of sexuality with those in the past. But if we just attribute our categories to
past actors, we simply become propagandists for a particular point of view.«**

Wie lasst sich das Postulat von Garthine Walker umsetzen? Um sexuelle und sexualisierte
Gewalt in der Vormoderne erforschen und um sie iiberhaupt in den Quellen erkennen
zu kénnen, miissen nicht nur Gewalt und Sexualitit historisiert werden, sondern muss
nach deren Bedeutung in einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort gefragt
werden.

Der Beitrag konnte zeigen, dass in kirchlichen Dokumenten aus dem 16. Jahrhun-
dert die Dichotomie ehelich versus unehelich fiir Kirchenbiicher aus protestantischen
und katholischen Gemeinden an Bedeutung gewann. Im Zusammenhang mit der Refor-
mation kam es zu einer grundlegenden Verschiebung in der Bewertung von Sexualitit
und Ehe, weil der Zolibat abgeschafft wurde. Damit war nicht mehr das zélibatire Le-
ben Ideal, sondern die Ehe.* Diese Aufwertung des ehelichen Standes wird im Laufe
des 16. Jahrhunderts auch fiir die katholische Bewertung von Sexualitit relevanter und
spiegelt sich in Kirchenbiichern beider Konfessionen wider. Innerhalb dieser Logik war
Gewalt sekundir. Primir ging es darum, zwischen ehelicher und nicht ehelicher und da-
mit siindhafter Sexualitit zu unterscheiden. Diese Logik hatte unterschiedliche Auswir-
kungen auf Frauen und Minner. Die Ehre von Frauen war in der Frithen Neuzeit stir-
ker an ihren Korper und ihre Sexualitit gebunden als die Ehre von Minnern, und die
weibliche Ehre war etwas, was Frauen verlieren und ihnen genommen werden konnte.
Unehelichkeit und siindhafte Sexualitit wurden im kirchlichen Verwaltungsschriftgut
nicht in Bezug auf Minner, sondern in Bezug auf Frauen und deren Kinder thematisiert

44  Garthine Walker: Framing Premodern Desires, S. 18.

45 Susan Karant-Nunn und Merry E. Wiesner-Hanks haben einleitend in ihrer Quellenedition zu Lu-
ther und Frauen deutlich gemacht, dass sich die Veranderungen im Zusammenhang mit der Re-
formation nicht nur auf die Fragen nach dem Zélibat und den Ehen von Priestern beschrinkten.
Die Herausgeberinnen gehen vielmehr davon aus, dass die Diskussion um die Sexualitit ein Kern-
thema im 16. Jahrhundert war. Vgl. Susan C. Karant-Nunn/Merry E. Wiesner-Hanks (Hg.): Luther
on Women. A Sourcebook, Cambridge: Cambridge University Press 2003.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX

19


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Kdrper - Sexualitat - Gesellschaft - Familie

und dauerhaftiiber diese verzeichnet. Dadurch war mit der dichotomen Unterscheidung
zwischen ehelich und unehelich gleichzeitig eine Ordnung der Geschlechter verbunden.

Der zeitgendssische Begriff sNotzucht«war vor allem eine juristische Definition ehr-
verletzender Gewalt und auf eine bestimmte Gruppe von Frauen beschrinkt, nimlich
auf ehrenhafte >Jungfrauens, Ehefrauen und Witwen. Ausgeschlossen als Opfer wurden
hierbei ledige Miitter, Prostituierte und andere Frauen, deren Ehre infrage stand, so-
wie per se Kinder und Minner. Juristisch gesehen konnten in der Frithen Neuzeit nur
ehrenhafte Frauengenotziichtigt« werden. Ob in einem Unzuchtsdelikt >Notzucht< mit-
verhandelt wurde, hing davon ab, ob die Ehre der betroffenen Frau glaubhaft gemacht
und bezeugt werden konnte.

Dieses Verstindnis spiegelt sich auch in den vorgestellten Beispielen aus Kirchenbii-
chern wider. Margaretha List wurde vom Pfarrer in den zitierten Kirchenbucheintrigen
Ehrenhaftigkeit zugeschrieben. Sie kam aus einer értlichen Handwerksfamilie, ihr Vater
war bekannt und wurde namentlich in den Eintrdgen im Kirchenbuch erwihnt. Sexuelle
oder sexualisierte Gewalt wurden zwar in den Eintragen zu ihr und ihrem Sohn nicht di-
rekt thematisiert, aber indirekt mitverzeichnet. Mehrfach verwies der kirchliche Amts-
triager auf die gerichtlichen Verhandlungen, die Michael Heckel fir schuldig befanden,
Margaretha List ihre Ehre genommen zu haben. Trotz allem handelte es sich dabei um
nicht eheliche Sexualitit, deren Makel fiir sie und ihren unehelich geborenen Sohn im
Kirchenbuch vermerkt wurde. Anna Emmert und der Mutter von Johannes wurde hin-
gegen abgesprochen, eine Ehre besessen zu haben, die ihnen genommen werden konnte.
Erstere wurde vom Pfarrer als Prostituierte ins Kirchenbuch eingetragen, die bereits ein
uneheliches Kind geboren hatte, weshalb man ihrer Aussage zur Vaterschaft ihrer neu-
geborenen Zwillinge keinen Glauben schenken kénne. Der Name von Johannes’ Mutter
wurde nie im Taufeintrag ihres unehelich geborenen Kindes nachgetragen. Der Zusatz
»vermeinte Jungfrau« zeigte an, dass auch ihre Ehre vom Pfarrer bezweifelt wurde. Als
die beiden Minner, die im Kirchenbuch als Viter ihres Sohnes eingetragen wurden, sich
einige Jahre spiter des Totschlages an einem Knecht schuldig machten, wird erst jetzt,
im Zusammenhang mit dem tédlichen Gewaltdelikt, auch ihr Vergehen an der Frau als
»grof3fie unzucht« im Kirchenbuch vermerkt.

Die genannten Spezifika machen es besonders schwierig, Gewalt in den historischen
Quellen zu identifizieren, da sie meistens iitberhaupt nicht als solche dokumentiert wur-
de. Die Eintrige aus Kirchenbiichern veranschaulichen, dass nicht nur Gewalt, sondern
auch Sexualitit historisch kontextualisiert und verstanden werden muss, um Aussagen
tiber sexuelle und sexualisierte Gewalt im historischen Material itberhaupt identifizieren
zu konnen.

https://dol.org/1014361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

