
Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit

(1500–1800)

Das (Nicht-)Dokumentieren von Gewalt

in frühneuzeitlichen Quellen

Eva Marie Lehner

Sexualität undGewalt sind fürdieFrüheNeuzeit (ca. 1500–1800) gut beforschteThemen-

bereiche.1 EineHerausforderung ist dabei, dass frühneuzeitliche Begriffe auf einem an-

derenVerständnis von ›Sexualität‹ beruhenalsmoderne,wodurcheinegewisseUnschär-

fe entstehtundGewaltanwendungen inhistorischenDokumenten schwer zubestimmen

sind. Sexualität war in der Frühen Neuzeit keine private Angelegenheit, sondern außer-

halb der Ehe eine Sünde und innerhalb dieser eine Pflicht, weshalb sie durch kirchli-

che Normen und das weltliche Strafrecht reglementiert und kontrolliert wurde.2 Sexu-

elle und sexualisierte Gewalt konnten sich in frühneuzeitlichen Gerichtsverfahren hin-

ter Begriffen wie ›Notzucht‹, ›Unzucht‹, ›Inzest‹ oder ›Sodomie‹ verbergen. ›Notzucht‹

umfasste ehrverletzende heterosexuelle Gewalt, Geschlechtsverkehr, der gegen denWil-

len einer ›ehrenhaften‹ Frau durchgesetzt wurde.3 Damit war dieser Begriff auf Frauen

beschränkt, deren ›Ehre‹ als unbeschadet galt und die einen Leumund dafür anführen

konnten. Im Zentrum dieser Definition stand die Verletzung oder Minderung der Eh-

re. Der Begriff ›Unzucht‹ konnte alle Formen nicht ehelicher heterosexueller Beziehun-

genumfassen,ohnedass dabei zwischen einvernehmlichenundnicht einvernehmlichen

1 Siehe zumaktuellen Forschungsstand: Francisca Loetz: »ThemToo? Überlegungen zur Erforschung

sexualisierter Gewalt im frühneuzeitlichen Europa«, in: L’Homme. Europäische Zeitschrift für fe-

ministische Geschichtswissenschaft 32 (2021), H. 2, S. 117–125.

2 Vgl. Ulinka Rublack: The Crimes of Women in Early Modern Germany, Oxford: Clarendon Press

1999, S. 134–162.

3 Vgl. Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt 1500–1850. Plädoyer für eine historische Gewaltfor-

schung, Frankfurt a. M./New York: Campus 2012; Maren Lorenz: »›… da der anfängliche Schmerz

in Liebeshitze übergehen kann …‹. Das Delikt der ›Nothzucht‹ im gerichtsmedizinischen Diskurs

des 18. Jahrhunderts«, in: Christine Künzel (Hg.), Unzucht – Notzucht – Vergewaltigung. Defini-

tionen und Deutungen sexueller Gewalt von der Aufklärung bis heute, Frankfurt a. M./New York:

Campus 2003, S. 63–87.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

Handlungen unter Gewaltanwendung unterschieden werdenmusste.4 ›Inzest‹ bezeich-

nete Geschlechtsverkehr unter zu nahen Verwandten, worunter auch sexuelle Gewalt

verhandelt wurde, die sich gegen Kinder und Stiefkinder richtete.5 ›Sodomie‹ hingegen

bezog sichauf alle ›unnatürlichen‹ unddamitnichtprimär aufZeugungausgelegtenFor-

men von Sexualität. Dazu zählten auch gleichgeschlechtliche sexuelle Beziehungen, un-

abhängig davon, ob diese unter Gewaltanwendung stattgefunden hatten oder nicht.6

Innerhalb dieses christlich-religiösen und rechtlichen Rahmens fußte das frühneu-

zeitliche Verständnis von ›Sexualität‹ demnach auf drei zentralen Differenzierungen: (1)

der Unterscheidung zwischen ehelicher und nicht ehelicher, (2) der zwischen ›natürli-

cher‹ und ›unnatürlicher‹ Sexualität sowie (3) der verwandtschaftlichen Nähe zwischen

den beteiligten Personen. Gewalt und die Frage nach Einvernehmlichkeit spielten bei

der Bestimmung von Sexualdelikten eine nachgeordnete oder keine Rolle. Dreh- und

Angelpunkt war bei den gerichtlichen Verfahren zu sexuellen Strafdelikten, dass diese

gleichzeitig Sünde waren und gegen die göttliche Ordnung verstießen. Deshalb gingen

sie nicht nur den Einzelnen oder die direkt Betroffenen an, sondern betrafen die Ge-

meinschaft und die gesellschaftliche Ordnung als Ganzes.

Mit dem vorliegenden Beitrag möchte ich die bisherigen Forschungen um eine zu

diesemThema weniger oft zurate gezogene Quellengattung, die Kirchenbücher, ergän-

zen. In Kirchenbüchern verzeichneten katholische wie protestantische Pfarrer seit dem

16. Jahrhundert ihre Kirchengemeinden und dokumentierten Taufen, Eheschließungen

undTodesfälle ihrerGemeindemitglieder.7 Insbesondere beimVerzeichnen vonTrauun-

gen und Geburten spielte die Frage, ob die Ehepartner bereits vor der kirchlichen Trau-

ung Kinder gezeugt hatten, und damit die Frage nach der ehelichen oder unehelichen

Geburt derNachkommeneine entscheidendeRolle.8Mit der schriftlichenErfassung von

Ehen und Geburten konnte zum erstenMal systematisch zwischen legitimer (ehelicher)

4 Vgl. Andrea Griesebner: KonkurrierendeWahrheiten.Malefizprozesse vor dem Landgericht Perch-

toldsdorf im 18. Jahrhundert, Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2000; Susanna Burghartz: Zeiten der

Reinheit – Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität in Basel während der Frühen Neuzeit, Paderborn/

München/Wien u. a.: Ferdinand Schöningh 1999; Ulrike Gleixner: »Das Mensch« und »der Kerl«.

Die Konstruktion von Geschlecht in Unzuchtsverfahren der Frühen Neuzeit (1700–1760), Frankfurt

a. M./New York: Campus 1994.

5 Vgl. Claudia Jarzebowski: Inzest. Verwandtschaft und Sexualität im 18. Jahrhundert, Köln/Weimar/

Wien: Böhlau 2006.

6 Vgl. Eva Marie Lehner: »›Nach der Hochzeit hätten Sie zusammen als vermeinte Eheleute ge-

lebt, wären zusammen zu Tisch und Bett gegangen‹ – Sexuelle Diversität in der Frühen Neu-

zeit?«, in: Natalie Krentz/Victoria Gutsche/Moritz Florin (Hg.), Diversität historisch. Repräsenta-

tionen und Praktiken gesellschaftlicher Differenzierungen im Wandel, Bielefeld: transcript 2018,

S. 55–78; Susanne Hehenberger: Unkeusch wider die Natur. Sodomieprozesse im frühneuzeitli-

chen Österreich, Wien: Löcker 2006; Helmut Puff: Sodomy in Reformation Germany and Switz-

erland, 1400–1600, Chicago: University of Chicago Press 2003.

7 Vgl. EvaMarie Lehner: Taufe – Ehe – Tod. Praktiken des Verzeichnens in frühneuzeitlichen Kirchen-

büchern, Göttingen: Wallstein 2023.

8 Siehe zu nicht ehelichen Geburten und Kirchenbüchern als Quellengattung bspw.: Eva Labouvie:

Beistand in Kindsnöten.Hebammenundweibliche Kultur auf demLand, 1550–1910, 2. Aufl., Frank-

furt a. M./New York: Campus 2000; Dies.: Andere Umstände. Eine Kulturgeschichte der Geburt,

Köln/Weimar/Wien: Böhlau 1998; Peter Becker: Leben und Lieben in einem kalten Land. Sexuali-

tät im Spannungsfeld von Ökonomie und Demographie. Das Beispiel St. Lambrecht 1600–1850,

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 107

und sündhafter (nicht ehelicher) Sexualität differenziert werden. Für diese kategoria-

le Unterscheidung, die mit dem Eintrag im Kirchenbuch nachlesbar und damit nach-

prüfbar wurde, war die Frage nach Gewalt sekundär, weshalb Gewalt in der Regel nicht

dokumentiert wurde und im Quellenmaterial nicht sichtbar ist. Eine Möglichkeit, sich

der (Nicht-)Dokumentation von sexueller und sexualisierterGewalt in frühneuzeitlichen

Quellen aus einer historischen Perspektive zu nähern, soll in diesem Beitrag vorgestellt

werden.

Nach einem kurzen Einblick in den Forschungsstand zum Thema ›Geschlecht, Ge-

walt und Sexualität‹ werden die Ordnungsmuster aufgezeigt, anhand derer sexuelle Be-

ziehungen in Kirchenbüchern verzeichnet und unterschieden wurden. Darauf aufbau-

end veranschaulicht die Analyse vondreiQuellenbeispielen ausKirchenbüchern,wie das

(Nicht-)Dokumentieren von Gewalt in Einträgen zu nicht ehelicher Sexualität ausfallen

konnte. Dabei wird deutlich, welche langfristigen geschlechterspezifischen Implikatio-

nen diese Form des offiziellen Dokumentierens hatte. Abschließend wird die Frage er-

örtert, welche Bedeutung diese Befunde für eine Historisierung von Sexualität haben

können.

Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit

In denmeisten Gesetzen im frühneuzeitlichen Europa waren sexuelle oder sexualisierte

Gewalt unter Strafe gestellt. Dennoch war die strafrechtliche Verfolgung dieser selten,

Verurteilungen kamen noch seltener vor.9 Die Constitutio Criminalis Carolina, das älteste

umfassende Strafgesetzbuch im deutschsprachigen Raum, wurde 1532 von Karl V. ver-

abschiedet und sah die Todesstrafe im Fall von ›Notzucht‹ vor. Unter dem Paragrafen 119

(»Strafe der Notzucht«) wird dies erläutert:

»ITem so jemandt eyner vnuerleumbten ehefrawen/witwenn oder jungkfrawen/mit

gewalt vnd wider jren willen/jr jungkfrewlich oder frewlich ehr neme/der selbige

übelthetter hat das leben verwürckt/und soll auff beklagung der bennöttigten inn

außführung der Mißthat eynem rauber gleich mit dem schwert vom leben zum todt

gericht werden.«10

›Notzucht‹wurde indemGesetzestext als eineEhrverletzungundGewaltanwendungde-

finiert, die gegen denWillen einer Frau geschah undmit der höchsten Strafe, der Todes-

strafe,geahndetwerdenkonnte.Eshandelt sichumeineDefinition vonentehrenderund

sexualisierter Gewalt, die auf eine bestimmte Personengruppe beschränkt war. Der Pa-

ragraf bezieht sich nur auf ›ehrenvolle‹ Frauen und heterosexuellen Geschlechtsverkehr.

Frankfurt a. M./New York: Campus 1990; Michael Mitterauer: Ledige Mütter: Zur Geschichte illegi-

timer Geburten in Europa, München: C. H. Beck 1983.

9 Vgl. Dianne Hall/Elizabeth Malcom: »Sexual and Family Violence in Europe«, in: Robert Antony/

Stuart Carroll/Caroline Dodds Pennock (Hg.), The Cambridge World History of Violence,

1500–1800 CE, Cambridge: Cambridge University Press 2020, S. 274–291, hier S. 282.

10 Friedrich-Christian Schroeder (Hg.): Die PeinlicheGerichtsordnungKaiser Karls V. unddesHeiligen

Römischen Reichs von 1532 (Carolina), Stuttgart: Reclam 2000, S. 76–77.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

Abb. 7: Titelblatt der Constitutio Criminalis Carolina (1532)

Da die Ehre von Frauen in der Frühen Neuzeit vor allem über ihren Status (ledig,

verheiratet, verwitwet), ihren Stand und ihre Sexualität definiert war,wurden beispiels-

weise ledige FrauenmitKind,Frauen,die ihreEhre nicht bezeugen konnten,undProsti-

tuierte ausgeschlossen. Welche Handlungen genau unter ›Notzucht‹ fielen, war zudem

unter frühneuzeitlichen Juristen umstritten. Diskutiert wurde beispielsweise die Frage,

ob es sich um ›Notzucht‹ handeln konnte, wenn die Frau schwanger wurde, weil dann

ihre Gegenwehr in Zweifel gezogen wurde.11 Dennman nahm an, eine Schwangerschaft

könne nur aus einvernehmlichem oder für die Frau befriedigendemGeschlechtsverkehr

resultieren.12 Der frühneuzeitliche Begriff ›Notzucht‹ ist demnach nicht eins zu einsmit

11 Vgl. Maren Lorenz: … da der anfängliche Schmerz in Liebeshitze übergehen kann …, S. 63–87.

12 Maren Lorenz: »›Weil eine Weibsperson immer so viel Gewalt hat als erforderlich‹: Sexualität und

sexuelle Gewalt immedizinisch-juristischen Diskurs und seiner Praxis (17. bis Anfang des 20. Jahr-

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 109

dem modernen Begriff ›Vergewaltigung‹ zu übersetzen und umfasst bei Weitem nicht

alles, was aus heutiger Perspektive als sexualisierte oder sexuelle Gewalt charakterisiert

werden kann.

Ein weiteres Problem juristischer und normativer Quellen ist, dass diese nichts über

die gerichtlichePraxis aussagen.13 SokamendieHistorikerinnenAndreaGriesebnerund

Maren Lorenz bei der Auswertung des Forschungsstandes zu sexueller und sexualisier-

ter Gewalt in der Frühen Neuzeit zu dem Ergebnis, dass in Archiven überhaupt nur äu-

ßerst wenig als ›Notzucht‹ verhandelte Gerichtsprozesse überliefert sind.14 Das begrün-

den sie damit, dass die Gesetzgebung Männer recht erfolgreich davor schützte, wegen

›Notzucht‹ angeklagt und verurteilt zuwerden, sodass hierzuwenigeGerichtsakten ent-

standen und entsprechend überliefert sind.Mitzudenken ist jedoch, dass es auch zu au-

ßergerichtlichen Einigungen kam.15 Auf der einen Seite war ›Notzucht‹ in der Frühen

Neuzeit ein Kapitalverbrechen und konntemit dem Tode bestraft werden, auf der ande-

ren Seite gab es nur sehr wenige gerichtliche Fälle, die ›Notzucht‹ verhandelten. Das hat

dazugeführt,dass sichForscher*innenzumeinendem›Verschweigen‹ vonsexuellerund

sexualisierter Gewalt in der Überlieferung widmen und versuchen, dieses Schweigen zu

erklären und zu interpretieren.16 Zum anderen haben sich Frühneuzeithistoriker*innen

darauf spezialisiert,Gerichtsaktenzuanalysieren,umherauszufinden,wasGerichteun-

ter ›Notzucht‹ verstanden haben, und darauf, wann und wie Sexualität und Gewalt vor

Gericht imZusammenhangverhandeltwurden.FranciscaLoetz bedauert in einemaktu-

ellen Rekurs auf den Forschungsstand, dass dies zwar dazu geführt habe, dass es einige

Einzelstudien zumThemagebe, eineÜberblicksdarstellung zu sexueller und sexualisier-

ter Gewalt in der Frühen Neuzeit jedoch noch fehle.17

Eine weitere Schwierigkeit für Forscher*innen beinhaltet, dass Sexualität und Ge-

walt nicht nur in Klagen zu ›Notzucht‹, sondern auch in Klagen zu anderen Sexualdelik-

ten verhandelt wurden.Mit dem Begriff ›Unzucht‹ wurde jegliche Form von nicht eheli-

cher Sexualität bezeichnet, die in der FrühenNeuzeit kriminalisiert undmitunter straf-

rechtlich verfolgt werden konnte. Susanna Burghartz konnte in ihrer Untersuchung zu

Ehe und Sexualität in Basel während der Frühen Neuzeit zeigen, dass in gerichtlichen

Verhandlungen zu ›Unzucht‹ auch Fälle von sexueller und sexualisierter Gewalt verhan-

delt wurden.18 Da ›Unzucht‹ in der FrühenNeuzeit alle Formen nicht ehelicher sexueller

Beziehungen und Kontakte umfasste, konnten auch Formen von Gewaltanwendung un-

ter denBegriff summiertwerden.Das bedeutet,dass Sexualität undGewalt vor frühneu-

hundert)«, in: Franz  X. Eder/Sabine Frühstück (Hg.), Neue Geschichten der Sexualität. Beispiele

aus Ostasien und Zentraleuropa 1700–2000, Wien: Turia + Kant 2000, S. 145–166.

13 Vgl. Francisca Loetz: Them Too?, S. 120.

14 Vgl. Andrea Griesebner/Maren Lorenz: Art. »Vergewaltigung«, in: Enzyklopädie der Neuzeit On-

line, URL: http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545, Stand 9.6.2022.

15 Vgl. Francisca Loetz: »Sexualisierte Gewalt in Europa 1520–1850. Zur Historisierung von ›Vergewal-

tigung‹ und ›Missbrauch‹«, in: Geschichte und Gesellschaft 25 (2009), H. 4, S. 561–602; Garthine

Walker: »Rereading Rape and Sexual Violence in Early Modern England«, in: Gender & History 10

(1998), H. 1, S. 1–25.

16 Vgl. Dianne Hall/Elizabeth Malcom: Sexual and Family Violence in Europe, S. 282.

17 Vgl. Francisca Loetz: Them Too?, S. 119.

18 Vgl. Susanna Burghartz: Zeiten der Reinheit.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545
http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_372545


110 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

zeitlichen Gerichten als ›Unzucht‹ verhandelt und behandelt wurde. Da nicht eheliche

Sexualität in der Frühen Neuzeit ein Strafdelikt sein konnte,machten sich beide Partei-

en dadurch strafbar. Das führte dazu, dass bei Weitem nicht alle Fälle von sexueller und

sexualisierter Gewalt vor Gericht angezeigt wurden.

Frauen mussten bei gerichtlichen Verhandlungen, bei denen es um Sexualität ging,

immer auch ihre Jungfräulichkeit und weibliche Ehre unter Beweis stellen und verteidi-

gen beziehungsweise sich gegen den impliziten Vorwurf rechtfertigen, den Mann pro-

voziert oder sich nicht ausreichend gewehrt zu haben.19 Für frühneuzeitliche Gerichte

stand nicht die Frage nach der Gewaltanwendung imMittelpunkt, sondern das Problem

der Sünde durch nicht eheliches sexuelles Verhalten, wie es Francisca Loetz in ihrer Un-

tersuchung zu sexualisierter Gewalt in Gerichtsprozessen aus Zürich zwischen 1500 und

1900 herausgearbeitet hat.20

Claudia Jarzebowski kam in ihrer Untersuchung zur Verhandlung sexueller und

sexualisierter Gewalt gegen Kinder zu dem Ergebnis, dass diese mit einer doppelten

Argumentation negiert wurde. Zum einen wurden Kinder für nicht reif befunden, um

Geschlechtsverkehr zu vollziehen. Zum anderen wurde argumentiert, dass der Tatbe-

stand ›Notzucht‹ wegen mangelnder Gegenwehr und damit mangelnder Gewalt nicht

erfüllt war.21 Dagegen haben sich die bisherigen Untersuchungen zu ›Sodomie‹ noch

nicht explizitmit Fragennach gleichgeschlechtlicher sexueller und sexualisierterGewalt

beschäftigt.22

Zusammenfassend muss man deshalb von einer extrem hohen Dunkelziffer von

sexueller und sexualisierter Gewalt in der Frühen Neuzeit ausgehen: Viele Fälle wurden

vermutlich außergerichtlich geklärt, und es kam zu keiner Anzeige. ›Notzuchtdelikte‹

schlossen nicht alle Formen sexualisierter Gewalt und nicht alle Personen ein, sie wur-

den nur sehr selten überhaupt angezeigt. Sexualisierte Gewalt konnte allerdings als

›Unzucht‹ oder ›Inzest‹ vor Gerichtmitverhandelt werden. In frühneuzeitlichenQuellen

wurden sexuelle und sexualisierte Gewalt nur selten explizit dokumentiert.

Dichotomie ehelich versus unehelich in Kirchenbüchern

Warumwurden sexuelle und sexualisierte Gewalt in den amtlichen Überlieferungen oft

nicht dokumentiert? Warum schweigen diese dazu meistens? Eine Antwort auf diese

Fragen kann anhand des kirchlichen Verwaltungsschriftguts exemplarisch veranschau-

licht werden.Dabei zeigt die Analyse von Tauf- und Eheeinträgen, dass die Dokumenta-

tion von Gemeindemitgliedern anhand dieser sakramentalen und kirchlichen Akte eine

19 Vgl. Susanna Burghartz: »Geschlecht, Körper, Ehre. Überlegungen zur weiblichen Ehre in der Frü-

hen Neuzeit am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle«, in: Klaus Schreiner/Gerd Schwerhoff

(Hg.), Verletzte Ehre: Ehrkonflikte in Gesellschaften desMittelalters und der FrühenNeuzeit, Köln/

Weimar/Wien: Böhlau 1995, S. 214–234.

20 Vgl. Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt in Europa 1520–1850, S. 598.

21 Vgl. Claudia Jarzebowski: »Verhandlungen über sexuelle Gewalt gegen Kinder vor Gericht. Preu-

ßen, 18. Jahrhundert«, in: WerkstattGeschichte 12 (2003), H. 35, S. 81–98.

22 Vgl. Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt in Europa 1520–1850, S. 29–30.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 111

kontrollierende Funktion hatte.23 Mit dem Erfassen von Hochzeiten und Geburten war

es demkirchlichenPersonalmöglich,nicht ehelicheBeziehungenundnicht ehelicheGe-

burten schriftlich zu dokumentieren und damit langfristig nicht eheliche Sexualität zu

kontrollieren. Obwohl bei den Kirchenbucheinträgen nicht eheliche Sexualität eine gro-

ße Rolle spielte, wurde Gewalt in der Regel nicht dokumentiert, nur in seltenen Fällen

wurde implizit darauf verwiesen. Ich gehe deshalb von einer systematischen Nicht-Do-

kumentation von sexualisierter und sexueller Gewalt in Kirchenbüchern aus. Trotzdem

sind Kirchenbücher für die Frage nach sexueller und sexualisierter Gewalt in der Frühen

Neuzeit aufschlussreich, weil sie Einblicke in die Logiken und Ordnungsmuster geben,

die dazu führten, dass Gewalt beim Verzeichnen sexueller Beziehungen unsichtbar ge-

macht wurde.

Die Einführung von Ehebüchern war eineMöglichkeit, die kirchliche Kontrolle über

die Ehe zu stärken. Das schriftliche Erfassen von Trauungen auf protestantischer Seite

begann zeitgleich mit der Einführung der Reformation seit den 1520er- und 1530er-Jah-

ren. Mit der Aufhebung des sakramentalen Charakters von Trauungen einher ging die

schriftliche Dokumentation von legitimen Ehen. Ausschlaggebend dafür war die kirch-

liche Trauung, welche damit gegenüber anderen Formen der Eheanbahnung und an-

deren Praktiken der Eheschließung privilegiert und bürokratisiert wurde. Auf katholi-

scher Seite hielt man am sakramentalen Charakter der Ehe fest. Dies wurde auf dem

Trienter Konzil (1545–1563) bekräftigt. Auf diesem wurde zudem das Anlegen von Ehe-

büchern auch in katholischen Territorien verpflichtend vorgegeben, was in der Folge-

zeit auch in der Praxis umgesetzt wurde.Mit dem Verzeichnen von kirchlichen Trauun-

genwurde auf protestantischer Seite das Sakrament durch einenVerwaltungsakt ersetzt

und auf katholischer Seite darum ergänzt. Die neue Verzeichnungspraxis ermöglichte

eine dichotome Unterscheidung zwischen ehelichen und nicht ehelichen Beziehungen.

Damit wurden sexuelle Beziehungen, Geschlechterverhältnisse, familiäre Beziehungen

undNachkommen ineinneuesOrdnungsmusterüberführt.Der ehelicheodernicht ehe-

liche Status einer jeden Paarbeziehung und Einzelperson sowie die eheliche oder un-

ehelicheGeburt eines jedenKindeswurden durchKirchenbucheinträge dauerhaft nach-

prüfbar. Nicht eheliche Beziehungen und Sexualität wurden in Kirchenbucheinträgen

über die verzeichneten Frauen thematisiert, womit auch eine neue Ordnung der Ge-

schlechter in die Kirchenbücher eingeschrieben wurde. Über das Verzeichnen kirchli-

cher Trauungen wurde eine Bürokratisierung der Eheschließungmöglich, die ein wich-

tiges Instrument innerhalb frühneuzeitlicher Disziplinierungsbestrebungen in Bezug

auf Sexualität und Ehe war.

Dazu wurden Begriffe wie ›Unehe‹ entwickelt, um ein semantisches Ordnungsmus-

ter zu schaffen. Es wurden Visualisierungen und Zeichen verwendet, um Einträge zu

vorehelichen sexuellen Beziehungen und unehelich geborenen Kindern zu markieren

und von den restlichen Einträgen zu unterscheiden. Eine Hand mit zeigendem Finger

am Rand des Eintrages konnte dafür sorgen, dass die verzeichnete Person beim Durch-

sehen des Kirchenbuches schnell gefunden wurde. Auch Hervorhebungen durch Unter-

23 Vgl. Eva Marie Lehner: »Seelen verzeichnen, Menschen erfassen: Frühneuzeitliche Kirchenbücher

aus der Pfarrei Sulzbach in der Oberpfalz«, in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Ober-

pfalz und Regensburg 162 (2021), S. 133–151, hier S. 140–143.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

streichungen, farbige Einträge und Platzhalter waren gängigeMarkierungsmöglichkei-

ten.

Die Auswertung der Kirchenbucheinträge hat auch gezeigt, dass diese ordnenden

Verzeichnungspraktiken geschlechterspezifische Vorstellungen von Ehre und Ehelich-

keit nicht nur aufgriffen, sondern diese auch festschrieben, etwa dass die Ehre von Frau-

en stärker an deren Körper und ihre Sexualität gebunden war, als dies bei Männern der

Fall war. Der ledige Status der Mutter wurde dabei direkt auf das Kind übertragen, un-

abhängig davon, ob der Vater auch ledig oder verheiratet war. Damit wurden die Kir-

chenbucheinträge zu ledigenMütternundzuKindern zentraleMedien,umdieEhe- und

Geschlechterordnung im Kirchenbuch abzubilden und dadurch zu reproduzieren.

Beispiele des (Nicht-)Dokumentierens

Die drei nachfolgenden Quellenbeispiele aus Kirchenbüchern ermöglichen es, einen ge-

naueren Blick auf das Nicht-Dokumentieren von Gewalt zu werfen und dieses imDetail

nachzuvollziehen. Der Taufeintrag eines aus Sulzbach stammenden Jungen namens Jo-

hannes vom 15. August 1566 weist zwei Besonderheiten auf. In der Regel gaben Pfarrer

in diesen Einträgen den Tag der Taufe und den Vor- und Zunamen des Vaters an und

machten Angaben zum Paten (Gevatter) oder der Patin (Gevatterin). Informationen zur

Mutterwurden vor allemdann verzeichnet,wenn es sich umdie Taufe eines unehelichen

Kindes handelte. Unehelich geboren war auch Johannes, doch anstatt des Namens sei-

ner Mutter findet sich in seinem Eintrag ein Platzhalter, der nie ausgefüllt wurde. Noch

ungewöhnlicher ist, dass zwei mögliche Väter benannt wurden:

»Den 15 Augusti ist ein kindt getaufft worden, desmutter heist (leerer Platz, der Name

derMutterwurde nie nachgetragen, E.M. L.) des Jörgles amBerg von Sulzbach Tochter,

ein vermeinte Jungfrau, die vätter aber zu diesem kindt sindt angezeigt worden Fride-

ricusWilhelm und CarolWilhelm von der Schweig, gebruder, der Gevatter ist gewesen

Hanß Schneider von der großßen pfalz: das kindt ist Johannes genennet worden.«24

DerName derMutter wurde ausgespart, sie wird als Tochter von Jörg amBerg verzeich-

net. Aus einem späteren Eintrag geht hervor, dass ihr Vater einige Jahre später in einer

städtischenFürsorgeeinrichtung (vermutlichmittellos) verstarb.25DerHinweis imTauf-

eintrag, dass es sich bei ihr um »ein(e) vermeinte Jungfrau« handelte, verweist darauf,

dass sie eine ledige Frauwar, deren Ehre infrage stand oder nicht bezeugt werden konn-

te. Die Brüder Friedrich (Fredericus) und Carl (Carol) Wilhelm wurden vom Pfarrer im

Taufeintrag als mögliche Väter angegeben. Bei uneindeutigen Vaterschaften konnte es

durchaus (wenn auch sehr selten) vorkommen, dass mehr als ein Vater im Kirchenbuch

24 Evangelisch-Lutherisches Pfarrarchiv Christuskirche Sulzbach-Rosenberg (EvPfarrA Sul.) KB1: Kir-

chenbuch Christuskirche Sulzbach-Rosenberg, Taufen und Ehen, 1543–1568, mit Lücken; seit 2015

wird das Kirchenbuch im Landeskirchlichen Archiv der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern

(LAELKB) aufbewahrt, 9.5.0001-505-1, S. 94, Blatt 36, Nr. 79, Taufeintrag 15.8.1566.

25 EvPfarrA Sul. KB2: Kirchenbuch Christuskirche Sulzbach-Rosenberg, Taufen und Ehen 1569–1597,

Tote 1572–1589; seit 2015 wird das Kirchenbuch im LAELKB aufbewahrt, 9.5.0001-505-2, Sterbeein-

träge, S. 6, Blatt 297, Nr. 25, Sterbeeintrag 8.6.1573.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 113

eingetragenwerdenkonnte.AndiesemFall ist jedochbemerkenswert,dass ineinemwei-

teren Eintrag auf die beiden Brüder und die Zeugung des unehelichen Kindes verwie-

sen wird. Sieben Jahre nach der Geburt des Jungen wurden Friedrich und Carl Wilhelm

wegen Totschlags angezeigt. Im Sterbeeintrag eines Knechts, der bei einer Schlägerei

tödlich verletzt wurde und anschließend starb, sind sie als Täter angegeben.Der Pfarrer

verweist zudem auf eine andere Tat, die die beiden Brüder bereits vorher begangen hat-

ten. Laut dem Sterbeeintrag hatten sie »großße unzucht«mit einerMagd getrieben, die

anschließend schwanger wurde:

»Den 8 ist gestorben Georg Straus von Lauf bey Salzburg ein mülknecht, welchen ein

bauernknecht den 2 Juny auf einer hochzeit zu Rosenberg, do sie zu unfriedenworden,

bey des mit hauen und stein werfen verletz und besche=digt, das er am 6 tag gestor-

ben, die thetter sind ge=wesen Fridrich Wilhelm, und Carle Wilhelm gebrü=der von

der obern schweig, welche anno 65 großße un=zucht mit einer magdt getriben, des

Jörg Niblers toch=ter, welcher im Sichhauß letzlich gestorben, diese magdt hatt von

beiden gebrüdern empfangen und ein kindt geboren auff den 15 Augusti des 66 iahrs,

und ist das kindt auff beide brüder getaufft worden, als zu sehen ist im alten Tauffbuch

in der quartt, folio 94 nu=mero 79.«26

Als Beweis für das Sexualdelikt der beiden Brüder wird mit einer Angabe zur Seitenzahl

und zur Nummer auf den Taufeintrag des unehelich geborenen Johannes im Taufbuch

verwiesen. Die beiden Kirchenbucheinträge geben keine eindeutigen Hinweise darauf,

dass es sich bei der »großßen unzucht« um sexuelle oder sexualisierte Gewalt gehandelt

hat, auszuschließen ist es jedoch nicht. Zum einen bezeichnete Unzucht, wie bereits er-

läutert, inderFrühenNeuzeit nicht ehelicheSexualität,worunter einvernehmliche sexu-

elle Beziehungen ebenso fallen konnten wie sexuelle oder sexualisierte Gewalt. Ein wei-

teres Indiz ist die Verzeichnungspraktik, die der Pfarrer wählte, um beide Straftaten,

die Friedrich und Carl Wilhelm gemeinsam begangen hatten, zu erwähnen. Im Sterbe-

eintrag wird nicht nur der Totschlag genannt, sondern auch das Sexualdelikt, dessen

sich beide schuldig gemacht hätten. Sowohl der Zusatz »großße« als auch die Erwäh-

nung beider Straftaten könnte darauf verweisen, dass es sich bereits bei der imKirchen-

buch verzeichneten »unzucht« um ein Gewaltdelikt wie beim späteren Totschlag, also

um mehr als vorehelichen Beischlaf, gehandelt hatte. Es könnte also sein, dass an die-

sen beiden Stellen im Kirchenbuch einer der nicht angezeigten Fälle von sexueller oder

sexualisierter Gewalt dokumentiert wurde und als »großße unzucht« Eingang ins kirch-

liche Verwaltungsschriftgut gefunden hat. Das Beispiel zeigt, dass sexuelle und sexua-

lisierte Gewalt ohne Kontextualisierung und wenn, wie in diesem Fall, Referenzquellen

fehlen, nicht eindeutig bestimmt werden können.

Ein weiterer Taufeintrag veranschaulicht, wie sexuelle oder sexualisierte Gewalt,

selbst dann, wenn sie von der betroffenen Frau dem kirchlichen Amtsträger gegenüber

explizit benannt wurden, aus dem Eintrag im Kirchenbuch herausgestrichen werden

konnten. Als die neugeborenen Zwillinge von Anna Emmert (Emmartin) am 29. Januar

1622 getauft wurden, verzeichnete der Pfarrer aus Sulzbach diese im örtlichen Kirchen-

26 EvPfarrA Sul. KB2: Sterbeeinträge, S. 6, Blatt 297, Nr. 25, Sterbeeintrag 8.6.1573.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

buch. Da die Mutter nicht verheiratet war, wurden ihre Kinder als unehelich geboren

ins Taufbuch eingetragen und sie musste den Vater zu diesen angeben:

»den 29 January sind zur h. tauff zwilling gebracht worden, derermutter Anna Emmar-

tin Curz Emmerts schwester am bach prostibutum (lat. Hinweis auf Prostitution), so

vor hin auch ein hurenkind getragen, den vatter dißer zwilling hat sie nit können oder

wollen anzeigen, sondern furgeben durch die amme, sey von soldaten geschehen so

si uften feld hatten überweltigen, zu gevattern sind erbetten worden Tobias Pindner

kramer am marck und seine hausfrau das kneblein ist nach seinem doden Tobias ge-

nennet worden, das mägdlein aber Anna.«27

Anna Emmert gab über die Hebamme die Information an den Pfarrer weiter, dass sie

von Soldaten auf demFeld »überwältigt«worden sei und deshalb denVater zu ihrenKin-

dern nicht genau benennen könne.Daswar im Jahr 1622 in Sulzbach zuBeginn desDrei-

ßigjährigen Krieges durchaus eine plausible Aussage.28 Zwar vermerkte der Pfarrer ihre

Angabe imKirchenbuch, fügte aber hinzu, dass er diese nicht fürwahrheitsgemäß hielt.

Unterstrichen wird das Misstrauen gegenüber der Frau im Taufeintrag auch dadurch,

dass sie als Prostituierte kenntlich gemacht wird und der Pfarrer darauf verweist, dass

sie vor den Zwillingen bereits ein anderes uneheliches Kind bekommen hat. Dieses wird

im Kirchenbucheintrag als »hurenkind« bezeichnet. Ein weiterer Grund, warum sexu-

elle und sexualisierte Gewalt nicht im öffentlichen Schriftgut dokumentiert wurden, ist

dahermöglicherweisedarin zu sehen,dassdieAussagenvonFrauengarnicht erst aufge-

schrieben oder wie in diesem Fall als Falschaussagen gekennzeichnet beziehungsweise

als Lügen weggelassen wurden.

Den Frauen aus beiden Beispielen wurde in den Kirchenbucheinträgen zudem ihre

›weibliche Ehre‹ in Abrede gestellt.DieMutter von Johanneswurde vomPfarrer als »ver-

meinte Jungfrau« ins Kirchenbuch eingeschrieben und Anna Emmert als Prostituierte

gekennzeichnet. Mit Referenz auf den oben zitierten Rechtstext zu ›Notzucht‹ wurde

damit beiden Frauen abgesprochen, eine ›Ehre‹ zu besitzen, die ihnen durch den nicht

ehelichen Beischlaf hätte genommen werden können. Auch wird deutlich, dass im Kern

von Definitionen nicht ehelicher sexueller Handlungen in Kirchenbucheinträgen die

Sündhaftigkeit stand. Eine mögliche Ehrverletzung der Frau wurde nur dann verhan-

delt, wenn deren Ehrenhaftigkeit außer Frage stand, und physische Gewaltanwendung

war lediglich in Bezug auf die Ehre relevant. Für eineHistorisierung vonGewalt schließt

sich daran die Frage an, ob nicht auch die Ehrverletzung (in ihrer geschlechtsspezifisch

unterschiedlichen Definition) in der Frühen Neuzeit als Gewalthandlung betrachtet

werdenmüsste.

27 EvPfarrA Sul. KB3: Kirchenbuch Christuskirche Sulzbach-Rosenberg, Taufen und Ehen 1598–1634;

seit 2015 wird das Kirchenbuch im LAELKB aufbewahrt, 9.5.0001-505-3, S. 184, Blatt 232, Nr. 12 und

13, Taufeinträge 29.1.1622.

28 Auch in anderen Einträgen aus dem Kirchenbuch aus Sulzbach aus dieser Zeit wurden der Drei-

ßigjährige Krieg und seine Auswirkungen thematisiert. Sowurden bspw. vermehrt Taufen von Kin-

dern verzeichnet, die von Soldaten gezeugt wurden, aber auch Gewalt und Flucht wurden doku-

mentiert.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 115

Sexualisierte und sexuelle Gewalt konnten vom Pfarrer auch in Kirchenbucheinträ-

gen dokumentiert und verwahrtwerden, ohne dass diese explizit ausdrücklich als solche

benannt wurden. Der Eheeintrag von Michael Heckel und Barbara Schwarz aus Sulz-

bach vom Jahr 1575 verweist auf ein sexuelles Strafdelikt und veranschaulicht,wieGewalt

indirekt in Kirchenbucheinträgen verhandelt, aber nicht explizit dokumentiert werden

konnte:

Abb. 8 und 9: Eheeintrag zuMichael Heckel und Barbara Schwarz vom 14. Fe-

bruar 1575 aus einem Sulzbacher Kirchenbuch

»Die 14 (Februar, E.M. L.) sindt bey dem frügebett ehelich vertrautworden,MichaelHe-

ckel ein ferber alhie, und Barbara Hans Schwarzer wundt arztes alhie tochter, welche

zuvor schendliche unzuchtmitein and getrieben, ein kindt gezeuget, und sie zum and-

ren mal von im geschwengert, er auch sonst eines webers tochter geschwächt, der er

nicht allein mit geldt hatt mußßen genug thun, sonder auch zu Neuburg mit gefengt-

nus und eines schand gelts gestrafft, auch ehe er zumofentlichen kirchgang gelaßßen,

der kirchen alhie, wieder mußßen abbitt (leisten, E. M. L.), den schandtflek und des

prangers, damit (weil, E. M. L.) er sie betrubt und besudtlet (…). An Gottes Straff aber

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

werden sie zu tragen haben, weil sie in dieser welt umbzuchen die er ihnen gnedglich

lindern wolle. (Randvermerk:) lattern hochzeit.«29

Zunächst weist der Eheeintrag darauf hin, dass der Bräutigam Michael Heckel und die

Braut Barbara Schwarz bereits ein gemeinsames uneheliches Kind hatten und ein zwei-

tes erwarteten.30 Dies wird als »schendliche unzucht« verzeichnet, für die der Pfarrer

dem Paar eine göttliche Strafe in Aussicht stellte und ihren Eintrag am Rand mit »lat-

tern hochzeit« markierte.31 Ein Einschub im Eheeintrag dokumentiert zudem, dass der

Bräutigambereits vorher eine andere Frau namensMargaretha List »geschwächt« hatte.

In weiteren Kirchenbucheinträgen erfährt man dazu genaueres: Margaretha List hatte

als Magd bei Michael Heckels Vater gedient, als sie dort von dessen Sohn »geschwecht

und zu fall gebracht« wurde.32 Dokumentiert wird dies im Taufeintrag vom 2. August

1572 zu ihrem unehelichen Sohn Johannes wie folgt:

»Den ii (August) ein kindtlein getaufft, welches Mutter ist Margaretha Michel Lists

Webers alhie tochter, die hatt bei Michel Heckeln Schwarzfärbern alhie, gedienett,

und ist von deßßelbigen sohn Michel Heckeln dem iungen, auch schwarzferbern

geschwecht und zu fall gebracht worden in seines eignen vattern dienst dovon diß

kindtlein kommen. Sein taufdod ist gewesen HansWöchle, dießer zeitt spitallmeister

alhie: und ist das kindlein nach seinem tauffdoden auch Johannes genenndt worden.

(Randvermerk:) Vide intra fol. 88. Nu: 77.«33

Ungewöhnlich ist hier die Formulierung »davon diß kindtlein kommen«, die in anderen

Taufeinträgen zu unehelich geborenen Kindern nicht verwendet wurde.Michael Heckel

stand daraufhin wegen »Entehrung und Schändung einer armen Jungfrau« vor Gericht

und bekannte sich öffentlich zu dieser Tat.34 Zwar ist in denKirchenbucheinträgen nicht

von »Notzucht« die Rede, allerdings stellen die verwendeten Ausdrücke (»geschwächt«,

»zu fall gebracht«, »entehrt« und »geschändet« usw.) einen Unterschied zum Verzeich-

nen von anderen nicht ehelichen Beziehungen dar. Auch der Verweis auf das Gerichts-

verfahren sowie die weltlichen und kirchlichen Strafen legen nahe, dass die Obrigkei-

ten davon ausgingen, dassMargaretha List vonMichael Heckel Unrecht angetan, sie von

diesem »entehrt«wordenwar und er sie dafür entschädigenmusste.Die Ehre einer Frau

29 EvPfarrA Sul. KB2: Eheeinträge, Nr. 3, Eheeintrag 14.2.1575.

30 Taufeintrag zu diesemKind: ebd., Taufeinträge, Nr. 77, Taufeintrag 6.7.1574. In diesemEintragwur-

de zudem auf den Taufeintrag des ersten unehelichen Kinds von Michael Heckel verwiesen.

31 Siehe zu »lattern«: »Die Latten (…) lattern, lottern«, in: Andreas Schmeller (Hg.), Bayerisches Wör-

terbuch. Sammlung von Wörtern und Ausdrücken, Bd. 1, Theil 1 und 2, München 1872, Sp. 1526f.

»Lotter (lodé, ludé), locker, abgespannt, ausgelassen, zügellos«, in: Schmeller 1872, Sp. 1540; »Der

Lotter, 1) Mensch, der sich dem liederlichen Leben, besonders Spiel und Possenreißen ergeben,

Sp. 1540; Lotterbank (Lodebank), öfter bloß: Lotter, Lottern, Bank zumLiegen«, in: Andreas Schmel-

ler (Hg.), Bayerisches Wörterbuch, Sp. 1541.

32 ErwähntwurdenMichael Heckel und seine Vergehen auch imTaufeintrag seines unehelichen Soh-

nes mit Margaretha List: ebd., Nr. 67, Taufeintrag 2.8.1572. Auch in dem Eintrag zu einer anderen

Taufe, bei der Michael Heckel als Pate anwesend war, wird seine Straftat benannt: ebd., Nr. 109,

Taufeintrag 15.12.1572.

33 Ebd., Taufeinträge, Nr. 67, Taufeintrag 2.8.1572.

34 Ebd., Taufeinträge, Nr. 109, Taufeintrag 15.12.1572.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 117

wurde in der FrühenNeuzeit derart konzipiert, dass sie sie verlieren oder dass sie ihr ge-

nommen werden konnte. Für den Verlust ihrer Ehre konnten Frauen deshalb auch mit

Geld entschädigt werden.35 Die Gefängnisstrafe, die Michael Heckel in Pfalz Neuburg

ableisten musste, lässt vermuten, dass es sich bei der »Entehrung« von Margaretha List

um ein Gewaltdelikt gehandelt hat.36

Interessant sind diese Kirchenbucheinträge auch deshalb, weil sie Einblicke in das

Leben von Margaretha List und Michael Heckel, von Opfer und Täter, vor und nach den

gerichtlichen Verhandlungen geben: Margaretha List und Michael Heckel lebten in der-

selben Stadt, sie waren Teil derselben Kirchengemeinde und desselben sozialen Um-

felds, sie kamen beide aus Handwerksfamilien. Margaretha List arbeitete als Dienst-

magd imHaushalt der FamilieHeckel.Dortwurde siewährend ihresDienstes vomSohn

des Hausherrn »geschändet« und »geschwängert«. Michael Heckel wurde deshalb vor

Gericht angezeigt, gestand undwurde für schuldig befunden. Für denVerlust ihrer Ehre

und ihres Status als Jungfraumusste er Margaretha List mit einemGeldbetrag entschä-

digen und Unterhalt für das von ihm gezeugte Kind aufbringen. Auch an die zuständige

kirchliche Obrigkeit musste er ein Strafgeld entrichten und eine Gefängnisstrafe antre-

ten.37

Dass Michael Heckel seine Tat gestanden hatte, wurde aus kirchlicher Perspektive

positiv bewertet, da nun Buße und Bekehrung folgen konnten. Damit war eineWieder-

eingliederung des Täters in die Kirchengemeinde möglich. Nachdem er die kirchlichen

Strafen abgeleistet hatte, durfte er wieder am Gottesdienst teilnehmen und das Abend-

mahl empfangen. Einem Taufeintrag ist zudem zu entnehmen, dass er bereits 1572, ein

Jahr nachdengerichtlichenVerhandlungen,wieder als Taufpate fungierte unddamit so-

ziale Netzwerke innerhalb der Stadtgemeinschaft aktiv pflegte und stiftete.38 Auch ging

er weiterhin seinem Beruf nach und war als Färber tätig. Er hatte zwei weitere unehe-

liche Kinder mit Barbara Schwarz, der Tochter eines Wundarztes, und heiratete diese

1575.39

Margaretha List ging einer für ledige Frauen typischen Arbeit in der Frühen Neuzeit

nach. Sie war als Dienstmagd in einem Haushalt tätig und befand sich damit in einem

typischenAbhängigkeitsverhältnis für ledige Frauen.40 Anzunehmen ist zudem,dass sie

einem minderen sozialen Stand angehörte als ihre Dienstherrschaft. Das legt eine Ge-

walttat auch deshalb nahe, weil Margaretha List wusste, dass ein einvernehmliches Ver-

hältnis mit dem Sohn des Dienstherrn nicht in einer Ehe enden würde und für sie mit

35 Vgl. Lyndal Roper: »›Wille‹ und ›Ehre‹: Sexualität, Sprache und Macht in Augsburger Kriminalpro-

zessen«, in: HeideWunder/Christina Vanja (Hg.),Wandel der Geschlechterbeziehungen zu Beginn

der Neuzeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 180–197, hier S. 191.

36 Vgl. zur Gefängnisstrafe bzw. Einsperrung: Gerd Schwerhoff: Historische Kriminalitätsforschung,

Frankfurt a. M./New York: Campus 2011, S. 100–103.

37 EvPfarrA Sul. KB2: Eheeinträge, Nr. 3, Eheeintrag 14.2.1575; vgl. zu Geldbußen: Gerd Schwerhoff:

Historische Kriminalitätsforschung, S. 103–105.

38 Vgl. EvPfarrA Sul. KB2: Taufeinträge, Nr. 109, Taufeintrag 15.12.1572.

39 Vgl. EvPfarrA Sul. KB2: Eheeinträge, Nr. 3, Eheeintrag 14.2.1575.

40 Vgl. Renate Dürr: Mägde in der Stadt. Das Beispiel Schwäbisch Hall in der Frühen Neuzeit, Frank-

furt a. M./New York: Campus 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

Nachteilen verbunden wäre.41 Ihr Vater zeigte den Sohn ihres Dienstherrn bei Gericht

an, weil er seiner ledigen Tochter ihre »Jungfräulichkeit« und damit ihre Ehre genom-

menhatte.Die Ehre vor allemnoch unverheirateter junger Frauenwar ein äußerstwich-

tiges soziales Kapital in der Frühen Neuzeit, deren Verlust sich nicht nur negativ auf die

Frau, sondern auch auf die Familie auswirken konnte, weil beispielsweise ihre Heirats-

chancen sanken.ObwohlMichael Heckel seine Straftat gestanden hatte undMargaretha

List finanziell für die »Entehrung« ihrer Person und ihrer Familie entschädigenmusste,

haftete die Sünde der nicht ehelichen Sexualität auch an ihr und ihrem Kind. So wurde

ihr Sohn Johannes in seinem Taufeintrag als unehelich geborenes Kind markiert.42 Der

Gerichtsprozess gegenMichael Heckel wegen »Schändung«, die Geburt des unehelichen

Sohnes und dessen Taufe waren öffentlich bekannt und sicherlich Gegenstand von Ge-

sprächen der Kirchen- und Stadtgemeinde. Wir erfahren leider nichts zu Margaretha

Lists weiteren beruflichen Tätigkeiten. Anzunehmen ist, dass sie als ledige schwangere

Frau und später ledigeMutter zunächst ohne Anstellung blieb und in ihr Elternhaus zu-

rückkehrte. Fünf Jahre später, 1577, ist wiederumdurch einen Kirchenbucheintrag über-

liefert, dass sie einen verwitweten Fuhrmann heiratete und ein zweites (in diesem Fall

eheliches) Kind bekam:

»Den 21 January, am Montag vor pauli bekerung, sind alhie in der Kirchen ehlich zu-

sammen geben worden, Hans Iberer, wittib und Kerner alhie: undMargaretha, Micha-

el Lists Webers alhie nachgelasne tochter, welche vor ettlichen Iaren mit Michel He-

ckeln Ferbergeseln alhie, ein Kind außser der ehe gezeugt und geboren hatt. (Randno-

tiz, E. M. L.) NB.«43

Das Beispiel zeigt, wie schwierig es ist, aus frühneuzeitlichen Quellen Gewalt und se-

xualisierte Gewalt herauszulesen. Das kirchliche Personal machte in den Einträgen im

Kirchenbuch deutlich, dass es sich bei dem nicht ehelichen Geschlechtsverkehr um ein

Vergehen Michael Heckels handelte. Margaretha List wird als ehrenhafte ledige junge

Frau beschrieben, deren Ehre und sozialer Status durch die sexuellen Handlungen des

Sohns ihres Dienstherrn gemindert wurden. Dafür musste Michael Heckel Margaretha

List entschädigen.Dass es sichdabei umGewalt gehandelt hat,wird indenQuellennicht

explizit thematisiert, erscheint aber durch die Kontextualisierung sehr plausibel.

So wurden das Vergehen vonMichael Heckel, sein Geständnis und seine Bestrafung

erstaunlich häufig in unterschiedlichenKirchenbucheinträgenunddamitwiederholt im

Verwaltungsschriftgut dokumentiert. Die Gefängnisstrafe verweist darauf, dass es sich

bei dem Sexualdelikt auch um ein Gewaltdelikt handelte. Der Pfarrer nutzte beim Ver-

zeichnen im Kirchenbuch Begriffe wie »geschwächt«, »zu fall gebracht«, »entehrt« und

»geschändet« sowieUmschreibungenwie »davon diß kindlein kommen«, die in anderen

41 Diese Konstellationen waren deshalb bes. typisch in frühneuzeitlichen Gerichtsprozessen zu ›Un-

zucht‹. Vgl.: Andrea Griesebner: »Physische und sexuelle Gewalt – ein Malefizverbrechen? Straf-

recht und Gerichtspraxis im Erzherzogtum Österreich unter der Enns im 18. Jahrhundert«, in: Ma-

gnus Eriksson/Barbara Krug-Richter (Hg.), Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in

der ländlichen Gesellschaft (16.–19. Jahrhundert), Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2003, S. 81–124.

42 Vgl. EvPfarrA Sul. KB2: Taufeinträge, Nr. 67, Taufeintrag 2.8.1572.

43 Ebd., Eheeinträge Nr. 2, Eheeintrag 21.1.1577.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Marie Lehner: Geschlecht, Sexualität und Gewalt in der Frühen Neuzeit (1500–1800) 119

Einträgen zu nicht ehelichen Beziehungen und unehelich geborenen Kindern nicht ver-

wendet wurden. Auchwird in diesemBeispiel die »Ehre« vonMargaretha List vom Pfar-

rer nicht infrage gestellt, sondern betont. Dennoch haftete die Sündhaftigkeit der nicht

ehelichen Sexualität auch an ihr. Sowohl in dem Taufeintrag zu ihrem Sohn als auch im

Kirchenbucheintrag zu ihrer Ehewird dieserMarker undMakelmitverzeichnet undwar

dauerhaft nachlesbar. Auch dieses Fallbeispiel zeigt, dass gerade in ihrer Verschränkung

mit Gerichtsakten Kirchenbucheinträge eine erweiternde Perspektive auf sexuelle und

sexualisierte Gewalt bieten.

Zur Historisierung von Sexualität

»An essential part of the history of sexuality is to ask what counts as sexuality in par-

ticular times and places. We can ask how the past looks if we compare our own cat-

egories of sexuality with those in the past. But if we just attribute our categories to

past actors, we simply become propagandists for a particular point of view.«44

Wie lässt sichdasPostulat vonGarthineWalker umsetzen?Umsexuelle und sexualisierte

Gewalt in der Vormoderne erforschen und um sie überhaupt in den Quellen erkennen

zu können, müssen nicht nur Gewalt und Sexualität historisiert werden, sondern muss

nach deren Bedeutung in einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort gefragt

werden.

Der Beitrag konnte zeigen, dass in kirchlichen Dokumenten aus dem 16. Jahrhun-

dert die Dichotomie ehelich versus unehelich für Kirchenbücher aus protestantischen

und katholischenGemeinden anBedeutung gewann. ImZusammenhangmit der Refor-

mation kam es zu einer grundlegenden Verschiebung in der Bewertung von Sexualität

und Ehe, weil der Zölibat abgeschafft wurde. Damit war nicht mehr das zölibatäre Le-

ben Ideal, sondern die Ehe.45 Diese Aufwertung des ehelichen Standes wird im Laufe

des 16. Jahrhunderts auch für die katholische Bewertung von Sexualität relevanter und

spiegelt sich in Kirchenbüchern beider Konfessionen wider. Innerhalb dieser Logik war

Gewalt sekundär. Primär ging es darum, zwischen ehelicher und nicht ehelicher und da-

mit sündhafter Sexualität zu unterscheiden.Diese Logik hatte unterschiedliche Auswir-

kungen auf Frauen und Männer. Die Ehre von Frauen war in der Frühen Neuzeit stär-

ker an ihren Körper und ihre Sexualität gebunden als die Ehre von Männern, und die

weibliche Ehre war etwas, was Frauen verlieren und ihnen genommen werden konnte.

Unehelichkeit und sündhafte Sexualität wurden im kirchlichen Verwaltungsschriftgut

nicht in Bezug aufMänner, sondern in Bezug auf Frauen und deren Kinder thematisiert

44 Garthine Walker: Framing Premodern Desires, S. 18.

45 Susan Karant-Nunn und Merry E. Wiesner-Hanks haben einleitend in ihrer Quellenedition zu Lu-

ther und Frauen deutlich gemacht, dass sich die Veränderungen im Zusammenhang mit der Re-

formation nicht nur auf die Fragen nach dem Zölibat und den Ehen von Priestern beschränkten.

Die Herausgeberinnen gehen vielmehr davon aus, dass die Diskussion umdie Sexualität ein Kern-

thema im 16. Jahrhundert war. Vgl. Susan C. Karant-Nunn/Merry E. Wiesner-Hanks (Hg.): Luther

on Women. A Sourcebook, Cambridge: Cambridge University Press 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 Körper – Sexualität – Gesellschaft – Familie

unddauerhaftüberdiese verzeichnet.DadurchwarmitderdichotomenUnterscheidung

zwischen ehelich und unehelich gleichzeitig eine Ordnung der Geschlechter verbunden.

Der zeitgenössische Begriff ›Notzucht‹ war vor allem eine juristische Definition ehr-

verletzender Gewalt und auf eine bestimmte Gruppe von Frauen beschränkt, nämlich

auf ehrenhafte ›Jungfrauen‹, Ehefrauen undWitwen. Ausgeschlossen als Opfer wurden

hierbei ledige Mütter, Prostituierte und andere Frauen, deren Ehre infrage stand, so-

wie per se Kinder und Männer. Juristisch gesehen konnten in der Frühen Neuzeit nur

ehrenhafte Frauen ›genotzüchtigt‹ werden.Ob in einemUnzuchtsdelikt ›Notzucht‹mit-

verhandelt wurde, hing davon ab, ob die Ehre der betroffenen Frau glaubhaft gemacht

und bezeugt werden konnte.

Dieses Verständnis spiegelt sich auch in den vorgestellten Beispielen aus Kirchenbü-

chern wider.Margaretha List wurde vom Pfarrer in den zitierten Kirchenbucheinträgen

Ehrenhaftigkeit zugeschrieben.Sie kamaus einer örtlichenHandwerksfamilie, ihrVater

war bekannt undwurde namentlich in den Einträgen imKirchenbuch erwähnt. Sexuelle

oder sexualisierte Gewalt wurden zwar in den Einträgen zu ihr und ihremSohn nicht di-

rekt thematisiert, aber indirekt mitverzeichnet. Mehrfach verwies der kirchliche Amts-

träger auf die gerichtlichen Verhandlungen, die Michael Heckel für schuldig befanden,

Margaretha List ihre Ehre genommen zu haben. Trotz allem handelte es sich dabei um

nicht eheliche Sexualität, deren Makel für sie und ihren unehelich geborenen Sohn im

Kirchenbuch vermerkt wurde. Anna Emmert und der Mutter von Johannes wurde hin-

gegenabgesprochen,eineEhrebesessenzuhaben,die ihnengenommenwerdenkonnte.

Erstere wurde vomPfarrer als Prostituierte ins Kirchenbuch eingetragen, die bereits ein

uneheliches Kind geboren hatte, weshalb man ihrer Aussage zur Vaterschaft ihrer neu-

geborenen Zwillinge keinen Glauben schenken könne. Der Name von Johannes’ Mutter

wurde nie im Taufeintrag ihres unehelich geborenen Kindes nachgetragen. Der Zusatz

»vermeinte Jungfrau« zeigte an, dass auch ihre Ehre vom Pfarrer bezweifelt wurde. Als

die beidenMänner, die imKirchenbuch als Väter ihres Sohnes eingetragenwurden, sich

einige Jahre später des Totschlages an einem Knecht schuldig machten, wird erst jetzt,

im Zusammenhang mit dem tödlichen Gewaltdelikt, auch ihr Vergehen an der Frau als

»großße unzucht« im Kirchenbuch vermerkt.

Die genannten Spezifikamachen es besonders schwierig,Gewalt in denhistorischen

Quellen zu identifizieren, da siemeistens überhaupt nicht als solche dokumentiert wur-

de. Die Einträge aus Kirchenbüchern veranschaulichen, dass nicht nur Gewalt, sondern

auch Sexualität historisch kontextualisiert und verstanden werden muss, um Aussagen

über sexuelle und sexualisierteGewalt imhistorischenMaterial überhaupt identifizieren

zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464953-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

