
Zusammenfassung
In dieser Zeitschrift ist die Frage nach dem Stellen-
wert der systemtheoretischen Soziologie für die
Soziale Arbeit, im Besonderen für die Sozialarbeits-
wissenschaft, aufgebrochen. Dabei geriet vor allem
jene Frage in den Mittelpunkt, was sich aus system-
theoretischer Perspektive über den Menschen sagen
lässt. Im vorliegenden Artikel wird die Diskussion
aufgegriffen und als anthropologische Fluchtlinie
Sozialer Arbeit der Vorschlag gemacht, den Men-
schen prozessualistisch als sinnhaften Horizont zu
verstehen.
Abstract
In this magazine the issue has been raised as to the
significance of systems-theoretical sociology for so-
cial work, especially for social work science, with a
central question being: what can be said about hu-
man beings from a systems-theoretical perspective.
The present article continues this discussion and,
adopting an anthropological stance towards social
work, puts forward the idea that human beings can
be understood in a processual sense in terms of the
concept of the meaningful horizon.
Schlüsselwörter
Mensch – Anthropologie – Soziale Arbeit – System-
theorie

Prolog
In seinem Nachlasswerk „Beschreibung des Men-
schen” kommt Hans Blumenberg zu der These, dass
der Mensch ein sichtbares Wesen sei, anthropolo-
gisch bestimmt durch den „Komplex der Visibilität
..., der Gesehenwerdenkönnen, Sichsehenlassen
und Sichdarstellen umschließt“(Blumenberg 2006,
S.779). Und trotz seiner Sichtbarkeit, immer bedingt
durch die Erfahrung des anderen und schon allein
darin, etwas Abwesendes durch Namen anwesend
machen zu können, obliege dem Menschen „der
konstitutive Mangel an Selbstgegebenheit“ (ebd.,
S. 891). Der Mensch besitzt keinen direkten Zugang
zu sich selbst, er ist sich selbst in letzter Instanz
undurchsichtig und unzugänglich. Er kann sich 
nicht selbst auf den Kopf zusagen, was es mit ihm
auf sich hat, sondern er geht den Umweg über
seine Kultur, „des von ihm selbst Erzeugten: die

Welt seiner Bilder und Gebilde, seiner Konjekturen
und Projektionen, seiner ‚Phantasie’ in dem neuen
produktiven Sinne, den die Antike noch nicht ge-
kannt hatte“(Blumenberg 1998, S. 8).

Einleitung
Ausgehend von der in dieser Zeitschrift geführten
Debatte (Keck 2007, Kleve 2007, Kirchner 2007, Ost-
heimer 2008), in welcher Art und Weise die soziolo-
gische Systemtheorie Luhmann’scher Provenienz als
theoretischer Rahmen für die Sozialarbeitswissen-
schaft herangezogen werden kann, habe ich die
Frage gestellt, wie der Mensch im Kontext der Sys-
temtheorie verstanden werden kann, und ob das
systemtheoretische Instrumentarium geeignet ist,
gerade eine für die Soziale Arbeit angemessene, mit
anderen Worten anschlussfähige Vorstellung davon
zu entwerfen (Kirchner 2007). Ich habe dabei Heiko
Kleve vorgeworfen, dass er die kritischen Einwände
von Keck gegen eine Hypostasierung systemtheore-
tischer Elemente in der Sozialarbeitswissenschaft
nicht ernst nehme, gerade auch, weil die System-
theorie für die Soziale Arbeit ein recht unzureichen-
des Bild des Menschen entwerfe.Kleve ist an aktu-
eller Stelle dieser Debatte intensiv nachgegangen
und kommt dabei zu dem Schluss, dass es unmög-
lich sei zu sagen, was der Mensch ist (Kleve 2008).
Ich stelle demgegenüber an dieser Stelle die These
zur Disposition, dass man im Kontext der system-
theoretischen Implikationen zwar nicht mehr zu
einem ontologisch-substanzhaften Begriff des Men-
schen gelangt, wie dies Kleve folgerichtig vermerkt,
aber unter der Leitfrage, wie der Mensch verstan-
den werden kann, zu einem prozessualistischen Be-
griff des Menschen kommt, der den Menschen als
sinnhaften Horizont versteht. Damit gelangt man
dann aber doch zu einigen, für die Soziale Arbeit
meiner Meinung nach recht hilfreichen und weiter-
reichenden Konkretisierungen, wie der Mensch aus
systemtheoretischer Perspektive verstanden werden
kann.1

Anmerkungen zur Diskussion
Heiko Kleve hat schon recht: Der entstandene Dis-
kurs ist durchaus zu begrüßen, weil er es ermöglicht,
liebgewonnene Positionen kritisch zu überprüfen
und Neues zu erproben. Kleve hat auf meine kriti-
sche Anmerkung, „dass die Systemtheorie bisher
noch nicht in der Lage war, jenen Komplex, der bis-
her stets subjektphilosophisch determiniert unter
der Einheit Mensch firmierte, für die Soziale Arbeit
zufriedenstellend zu rekonstruieren“(Kirchner 2007,
S. 379), geantwortet und hervorgehoben, dass aus
seiner Sicht eine solche Rekonstruktion gar nicht
notwendig sei, da der Begriff Mensch „in der Sozia-

24 Soziale Arbeit 1.2009

Reproduktion: Der Mensch 
als Horizont
Eine anthropologische Fluchtlinie 
Sozialer Arbeit
Andreas Kirchner

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


len Arbeit ohnehin nur als unterkomplexer Platzhal-
ter für Nichtidentisches verwendet wird, nämlich für
die Vielzahl von Personen, die vielleicht als anzustre-
bendes Ideal, aber faktisch niemals so in den Blick
gebracht werden können, wie die Soziale Arbeit dies
gerne postuliert: ganzheitlich“(Kleve 2008, S.141).
Letztlich kommt er mit Adorno zu dem Schluss, dass
es unmöglich sei zu sagen, was der Mensch sei (ebd.,
S.145); und Kleve meint damit genauer, dass es eben
nicht nur nicht möglich, sondern auch in ontologi-
scher Hinsicht unnötig sei zu sagen, was der Mensch
sei. Der implizite Vorwurf, der Frage nach dem Men-
schen im Rahmen einer Ontologie nachgehen zu
wollen, wiegt natürlich schwer in einer Zeit nach-
metaphysischen Denkens, in der „die Idee eines sich
durch System-Umwelt-Differenzen hindurch vollzie-
henden Weltprozesses ... die üblichen ontologischen
Prämissen einer Welt des rational geordneten Sei-
enden, einer auf Erkenntnissubjekte bezogenen Welt
vorstellbarer Objekte oder einer Welt existierender
und sprachlich repräsentierbarer Sachverhalte außer
Kraft [setzt]“(Habermas 1988, S. 30).

Die Argumentationslinie von Kleve wird dabei na-
türlich klarer, wenn man sich vor Augen hält, dass
er von einer de-ontologisierenden, systemtheoreti-
schen Perspektive aus argumentiert, die radikal nur
noch auf die Ereignishaftigkeit sozialer und psychi-
scher Systeme abstellt, eben genau darauf, dass sol-
che Systeme nicht irgendetwas Festes, Substanzhaf-
tes sind, sondern sich nur noch anhand ihrer Ope-
rativität, am Vollzug einer Formerzeugung, an der
permanenten Reproduktion einer je spezifischen
Differenz von System und Umwelt für einen Beob-
achter festmachen lassen. Und man muss es noch
härter sagen: Systeme sind diese Differenz, aber
eben nur im Vollzug der Beobachtung. Das ist
sprachlich schwer auf den Begriff zu bringen, aber
Systeme sind die Formerzeugung selbst. Gerade in
dieser Hinsicht ist kein Durchgriff auf ihre Einheit
möglich, insofern ihre Einheit nicht ontisch vorge-
geben ist, sondern die Einheit eines Elementes „als
Einheit erst durch das System konstituiert [wird],
das ein Element als Element für Relationierungen in
Anspruch nimmt“(Luhmann 1984, S. 42). Luhmann
selbst spricht von De-ontologisierung2, und unter
Ontologie versteht er weiterhin eine Form des Be-
obachtens und Beschreibens, die in der Unterschei-
dung von Sein und Nichtsein besteht (Luhmann
1990, S.17). Aber ist damit die Ontologie als Lehre
des Seins des Seienden3 so einfach abzutun, ist die
Frage nach dem Sein des Seienden obsolet, weil der
nachmetaphysische Zeitgeist, der auf System-Um-
welt-Differenzen abstellt, danach zu verlangen
scheint? Ein Zeitgeist, der selbst angesichts einer

Theorie der Operativität die Frage nach dem Sein
noch allzu sehr als Frage nach einem substanzhaf-
ten, gleichsam unabhängig von jeglicher Beobach-
tung wie auch immer festen Ding zu verstehen
scheint?

Man kann sich des Eindrucks kaum verwehren, aber
in konstruktivistischer Perspektive scheint es sich zu
verbieten, von Ontologie, im Allgemeinen von Meta-
physik zu sprechen. Aber haben damit die system-
theoretischen Modellierungen ihre eigenen Theorie-
grundlagen wirklich ernst genommen? Ich möchte
nicht missverstanden werden, denn auch mir geht
es ebenso wenig wie Kleve um eine Ontologie des
Menschen, die nach einem unveränderlichen und
von jeglicher Beobachtung unabhängigen Wesen des
Menschen fragt.Trotzdem werfe ich die Frage in den
Raum, was passiert, wenn man ernsthaft von einem
substanzhaften Weltverständnis auf ein prozessua-
listisches umstellt, wenn man – wie dies Peter Fuchs
getan hat – durchaus davon ausgeht, „daß wir in je
fungierenden Ontologien hausen“ (Fuchs 2004, S. 17)
und solche fungierenden Ontologien auf der Beob-
achtungsebene erster Ordnung eingerichtet werden.
Eben auf jener Ebene der Beobachtung, in der die
Welt so unterschieden wird, wie sie unterschieden
wird, und nicht weiter nach dem blinden Fleck dieser
Unterscheidung gefragt wird, der ja für die Beob-
achtung selbst nicht wahrnehmbar ist. Hier ist die
Welt, wie sie ist, hier gründet sich das Seiende in
seinem Sein, und zugleich sind solche Ontologien in
der Lage, ein hohes Maß psychischer und sozialer
Verbindlichkeit zu erreichen.

Fuchs geht es hier um die Zurechnungspraxen der
Beobachtenden, die eben Etwas beobachten, aber
in der Beobachtung erster Ordnung nicht zugleich
darauf referieren, dass dieses Etwas erst durch die
Beobachtung konditioniert wird (ebd.). Der Begriff
der fungierenden Ontologie meint letztlich nichts
anderes, als dass ein System kein Sein hat, außer
eben in der Beobachtung als Zuschreibung. Das
Sein eines Systems wird dann nicht als quasi unver-
änderliche Substanz, sondern als Operativität, als
Geschehen, als Dynamik verstanden, wie immer
man den klassischen Terminus des Werdens auf den
Begriff bringen mag.4 Aber das zu folgern ist natür-
lich erst von einer Beobachtung zweiter Ordnung
aus möglich. Von hier ist auch die Floskel einer
„Minimalontologie“zu verstehen, die sich zum
Beispiel bei Luhmann in der Formel findet,„daß es
Systeme gibt“(1984, S. 30).Luhmann versteht dabei
seine Aussage selbst als wissenschaftliche Aussage,
als eine Aussage über die wirkliche Welt, auf die
sich ein Beobachter bezieht; es geht ihm um nicht

25 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


mehr und nicht weniger als um „eine direkt wirk-
lichkeitsbezogene Systemtheorie“ (ebd.). So sehr
die Welt wie auch das, was ist, nicht zu erreichen
sind, sie werden doch als wirklich, als real seiend
genommen. Systemtheoretisch informiert kann man
dann sehen, dass dieses seiend sein nur noch in den
Prozessen selbst zu suchen ist. Aber geht es dann
nicht mehr um das Sein?

Ich komme an dieser Stelle auf das eigentliche The-
ma der Debatte zurück, auf die Frage, was sich sys-
temtheoretisch über den Menschen sagen lässt. Ich
gehe dabei davon aus, dass sich über den Menschen
aus systemtheoretischer wie auch sozialarbeiteri-
scher Perspektive einiges mehr sagen lässt, als Kleve
folgert. Vielleicht ist es gerade das, was mich an
Kleves Artikel beunruhigt, dass er den Begriff des
Menschen irgendwie verabschiedet, es fast schon
zu begrüßen scheint, dass die Einheit Mensch zu-
gunsten je aneinander operativ geschlossener orga-
nischer, psychischer und sozialer Systeme in der
Moderne dekonstruiert wird beziehungsweise nur
noch dekonstruiert gefasst werden kann. Es mag
vielleicht manchem zu existenziell, zu anthropolo-
gisch gedacht sein, aber der systemtheoretische
Ausgangspunkt, dass es Systeme gibt, lässt sich
auch anthropologisch wenden: Es gibt Menschen,
denn der Mensch ist im Blumenberg’schen Sinne
durchaus sichtbar, lässt sich anhand seines Körpers
„festmachen“, und gerade ob seiner nicht vorhan-
denen Selbstzugänglichkeit geht es ihm um „das
Ganze seines Weltzustandes“(Blumenberg 1997,
S. 10). Und das ist schon sehr nahe am Postulat der
Ganzheitlichkeit in der Sozialen Arbeit gebaut.

Der Mensch der Sozialen Arbeit
Natürlich hat die Soziale Arbeit weder in theoreti-
scher noch praktischer Hinsicht einen direkten Durch-
griff auf eine wie auch immer verstandene Einheit
des Menschen; das wird ja vor allem im praktischen
Handeln selbst erfahrbar, wo individuelle oder kol-
lektive Problemkonstellationen nur deshalb über-
haupt bearbeitet werden können, weil differenziert
wird, weil zum Beispiel im Sinne Burkhard Müllers
professionell unterschieden wird zwischen Fall von,
Fall für und Fall mit (Müller 1997). Man kann das ja
exemplarisch ganz deutlich in der Jugendhilfe beob-
achten, wo zum Beispiel ein Fall von Vernachlässi-
gung der elterlichen Sorge diagnostiziert wird, der
zu einem Fall für die Jugendhilfe wird und sich in
der Hilfe selbst zum Beispiel als Fall mit sozialpäda-
gogischem Familienhelfer, dem betroffenen Kind
und den Eltern gestaltet. Soziale Arbeit sucht immer
schon Problemkonstellationen zu differenzieren, zu
konkretisieren und Probleme in ressourcenorientier-

ten Einzelschritten lösbar zu machen. Und beispiels-
weise Maja Heiner listet fünf Aufgabenfelder ziel-
orientierter Sozialer Arbeit auf: Nach ihr zeichnet
sich professionelles sozialpädagogisches Handeln
eben durch eine klare Differenzierung zielbezogener
Aufgaben aus, die da Personalisation, Qualifikation,
Reproduktion, Rehabilitation und Pflege sowie Re-
sozialisation wären (Heiner 2007, S. 88 ff.). Differen-
zierung gehört in diesem Sinne selbst zum metho-
dischen Vorgehen professioneller Sozialer Arbeit, wo-
bei ja nicht nur das methodische Vorgehen gleich-
sam multiperspektivisch differenziert wird, sondern
eben auch spezifische Problemkonstellationen, die
sich für sozialpädagogische Beobachter und Beob-
achterinnen ergeben: Da wird unter anderem un-
terschieden nach strukturellen Konfliktmustern in
Familien, nach individuellen Zurechnungsroutinen,
nach gesellschaftlichen Zwängen oder körperlichen
Einschränkungen. Solche Differenzierungsroutinen
können dann natürlich – und sinnvollerweise – auch
systemisch analysiert werden, eben auf je spezifi-
sche soziale, psychische oder biologische System/
Umwelt-Differenzen hinterfragt werden, auf ihre
Funktionalität für die jeweiligen Systeme.Tilly Miller
benennt dabei als Elemente systemischer Analyse
die Frage nach den Bewältigungs-Ressourcen, nach
entwicklungsfördernden Mustern und den Sympto-
men (Miller 2001, S. 200).

In diesem Sinne ist Soziale Arbeit immer schon Diffe-
renzierungsarbeit; und das ist für gelingende Soziale
Arbeit sinnvoll und notwendig. Systemtheoretisch
kann man dabei sehen, dass auch der Mensch nur
noch ausschnitthaft als Zurechnungsadresse der
sozialen Hilfe mitkonstruiert wird, wie Kleve (2008,
S. 144) deutlich gemacht hat: ob als Klient, Kundin,
Bürgerin, Beteiligter und so weiter. Aber dennoch:
Trotz aller Differenzierung und Konstruktion des
Menschen als soziale Zurechnungsadresse kommt
die Soziale Arbeit am Begriff des Menschen nicht
vorbei. Vielmehr noch, Soziale Arbeit hat den „gan-
zen“ Menschen als Horizont.5

Dass sich Soziale Arbeit schon immer am Menschen
orientiert hat, kann man den Klassikerinnen und
Klassiker unseres Berufs entnehmen, man denke 
nur an die „Grundlegung für das Gesamtgebiet der
Wohlfahrtspflege” von Alice Salomon (1998). Salo-
mon differenzierte schon in den Anfängen Sozialer
Arbeit stark zwischen wirtschaftlichen, geistig-sitt-
lichen und gesundheitlichen Bedürfnissen und nach
diesen auch die Aufgaben der Wohlfahrtspflege.6

Trotzdem macht sie bei aller Differenzierung deut-
lich, dass diese Bedürfnisse nur voneinander abhän-
gig betrachtet werden können, dass beispielsweise

26 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


Erziehung und Bildung nicht ohne Rücksicht auf die
wirtschaftliche Lage gestaltet werden können.„Da-
rum ist der Mensch in seiner Einheit Gegenstand
der Wohlfahrtspflege“(Salomon 1998, S. 140). Ich
möchte hier keine Klassiker-Exegese betreiben, aber
sichtbar wird doch, dass von Anbeginn der Fokus
Sozialer Arbeit auf den„ganzen“Menschen, auf
eine wie auch immer verstandene Einheit Mensch
gerichtet wird, so sehr diese in ihren Bedürfnissen,
in ihrer Problemkonstellation oder dem methodischen
Arbeiten Sozialer Arbeit auch differenziert und da-
mit dekonstruiert wird. Das ist auch bei Herman
Nohl zu erkennen, für den „die Hingabe an den Ein-
zelnen die wahre Grundlage für die Jugendwohl-
fahrtssorge ist“(Nohl 1998, S.128), und zwar an ein
einzelnes Leben, in dem „in jeder seiner Seiten das
Ganze immer mitenthalten ist“(ebd., S.121). Es geht
also um nicht mehr und nicht weniger als die be-
rühmt-berüchtigte Floskel der Ganzheitlichkeit, die
sich zum Beispiel eher verschleiert unter dem Deck-
mantel der Multiperspektivität bei Burkhard Müller
(1997) oder ganz explizit und vor einem handlungs-
theoretischen Hintergrund bei Maja Heiner wieder-
findet, hier als spezifisch ganzheitlicher Handlungs-
modus der Sozialen Arbeit. „Immer ist die Soziale
Arbeit bemüht, zu ganzheitlichen Lösungsversuchen
beizutragen, die alle Lebensbereiche des Klienten-
systems und alle Ebenen des Leistungssystems um-
fassen“(Heiner 2007, S. 200).7

Kleve hat auf die Problematik hingewiesen, die das
Postulat der Ganzheitlichkeit mit sich bringt. Zu
Recht, wie ich denke. Da gehe ich mit Kleve – wie
übrigens überhaupt in weiten Teilen – konform. Das
Ganze, eine Einheit des Menschen ist nicht zu errei-
chen, es gibt keinen direkten Durchgriff auf den
Menschen als Einheit; das betonen Kleve wie auch
ich selbst (Kleve 2008, Kirchner 2007). Gerade aus
systemtheoretischer Perspektive wird deutlich, dass
sich der Mensch nur im Aneinander eines psychi-
schen, eines organischen Systems und sozialer Sys-
teme, also eher als Differenz wie als Einheit, verste-
hen lässt. Trotzdem: Die – möglicherweise ontolo-
gisch beziehungsweise metaphysisch anmutende –
Frage nach dem Menschen, nach seiner Einheit, ist
für die Soziale Arbeit nicht von der Hand zu weisen.
Gerade die Soziale Arbeit benötigt eine Vorstellung
vom Menschen, ein Menschenbild , und zwar als
Einheit, als Gesamtkomplex, wie auch immer dieser
verstanden werden mag, so sehr dann vor allem in
der präventiven oder interventionistischen Arbeit
auch differenziert werden muss. Und hier scheiden
sich Kleves und meine Argumentation. Es geht letzt-
lich um jene Frage, die Fuchs andeutet: „Wie aber
hältst Du es mit dem Menschen”(Fuchs 2007, S.22)?

Zur systemtheoretischen Perspektive
Um die Frage noch einmal zu stellen: Was lässt sich
nun aus systemtheoretischer Perspektive über das
Ganze des Menschen sagen? Ich möchte an dieser
Stelle den bisherigen Ertrag der Diskussion nicht
noch einmal darlegen; zudem denke ich, dass sich
meine und Kleves Position weitestgehend decken
(Kleve 2008, Kirchner 2007): die Systemtheorie löst
den Menschen in ein psychisches System, ein biolo-
gisches System und die Inklusion in soziale Systeme
auf, also in Systeme, die je in Echtzeit operativ ge-
schlossen, darin aber strukturell gekoppelt, anein-
ander operieren. Entgegen der Folgerung von Kleve,
dass es unmöglich sei zu sagen, was der Mensch ist,
komme ich aber gerade mit derjenigen Abhandlung
von Peter Fuchs – Das Maß aller Dinge (2007) –,
die Kleve ins Feld führt, zu einem anderen Schluss.9

Wenn man sich über den Klappentext hinaus in den
Text begibt kann man sehen, dass es Fuchs sehr
wohl um eine quintessenzielle, quasi metaphysische
Frage nach dem Menschen geht.10

Wiewohl Peter Fuchs an der Differenzierung des
Menschen in ein biologisches, ein psychisches Sys-
tem und soziale Systeme festhält, versucht er die
Frage nach einem Wesen des Menschen gleichsam
vom sozialen System aus zu stellen. Er bezeichnet
dieses Vorgehen als Untertunnelung, die genau dar-
auf rekurriert, dass es ein beobachterunabhängiges
Wesen des Menschen eben nicht gibt. Der Mensch
ist vielmehr das, was er observationell für psychi-
sche oder soziale Systeme ist,„seine Beobachtung,
ein Sinnschema wie andere auch“(Fuchs 2007, S.
33), und der Autor stellt die Frage, wie beziehungs-
weise als was der Mensch in der Beobachtung
sozialer Systeme erscheint. Die Frage richtet sich
dabei nicht darauf, „was der Mensch ist, sondern
danach, wie er von sozialen Systemen vorausge-
setzt werden muß, und dabei zeigte sich, daß die
klassischen Bestimmungsstücke des Menschen 
wie Geist, Freiheit, Sprache etc. für Sozialsysteme
quintessentielle Projektionen sind“(ebd., S. 153 f.).
Der Mensch erscheint so als „Projektionsnotwen-
digkeit sozialer Systeme, als ‚MacGuffin’ der Sozia-
lität“(ebd., S.128), der konstitutiv für das Spiel ist,
das ohne ihn nicht gespielt werden könnte. Der
Mensch wird insofern über seine Notwendigkeit 
für soziale Systeme verstanden, die ohne eine Zu-
standsverschränkung mit Leben und Bewusstsein
nicht wären, eine Zustandsverschränkung, die im
Sinne Spencer Browns auch als konditionierte Ko-
produktion verstanden werden kann, als diejenige
Koproduktion von System und Umwelt, in der jed-
wede Erzeugung einer Form das, was sie nicht ist,
mitproduziert (Spencer Brown 1997, IX).12

27 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


Der Mensch ist also mitnichten nur ein Platzhalter-
begriff, wie dies Kleve (2008, S. 141) konstatiert,
sondern eine Projektionsnotwendigkeit sozialer und
psychischer Systeme, ein unbedingt notwendiges
Sinnschema, das die Einheit einer Differenz markiert,
eben jener Differenz zwischen organischem, psychi-
schem System und sozialen Systemen. Der Begriff
Mensch bezeichnet so als virtuelle Einheit die Be-
dingung der Möglichkeit sozialer oder psychischer
Systeme. Und mehr noch: Der Begriff Mensch er-
scheint als spezifisch moderner Begriff, der zugleich
als Lösungs- wie auch als Problembegriff fungiert.
Gerade im Kontext der Theorie funktionaler Diffe-
renzierung wird deutlich, dass mit dem Übergang
von stratifikatorischen Gesellschaften zur funktio-
nal differenzierten Gesellschaft die Frage nach dem
Menschen überhaupt erst als Frage auftaucht, die
zugleich ihre Antwort mitbringt.

Während in vormodernen früheren Gesellschaften
der Mensch gar nicht im eigentlichen Sinn thema-
tisiert werden musste, weil er in ein soziales System
voll inkludiert war, weil – mit Fuchs – das soziale
Adressformular der Prämoderne monokontextural
gebaut war und damit als abschließbar gedacht wer-
den konnte (Fuchs 2007, S. 174 ff.), weil eine Antwort
auf die eben nur implizit gestellte Frage nach dem
Menschen entweder in der Gesellschaftsordnung,
dem Kosmos oder religiösen Teleologien selbst im-
mer schon verbürgt war, zeitigt die angehende Neu-
zeit ein anderes Bild. Die Frage nach dem Menschen
wurde in der Vormoderne vielleicht vereinzelt ge-
stellt, sie stellte aber kein relevantes Problem dar,
weil Gesellschaftsformen mit einem Zentrum immer
schon eine Antwort verbürgten.13 Mit der funktiona-
len Differenzierung ist eine Zentralinstanz der Gesell-
schaft aber nicht mehr gegeben, vielmehr haben sich
unterschiedliche gesellschaftliche Eigenlogiken von-
einander ausdifferenziert, was es unmöglich macht,
die Gleichzeitigkeit des Unterschiedlichen von einem
Zentrum aus zu koordinieren.

Ich habe in diesem Kontext darauf hingewiesen, dass
sich in der funktional differenzierten Gesellschaft
auch das menschliche Individuum, was immer das
nun sein mag, nur noch als Umwelt, im Sinne von
Fuchs auch als Mitwelt sozialer Systeme verorten
(ebd., S. 58), sich nur noch in seiner Exklusionsindi-
vidualität fassen lässt (Kirchner 2007, S. 382). Und
erst ab hier wird die Frage „Was ist der Mensch?“
(Kant 1977, A 25), im eigentlichen Sinne relevant,
weil sich das Individuum, besser: der Mensch, als
Komplettheit eben nicht mehr offensichtlich einem
einzigen Sozialsystem klar zuordnen lässt, sondern
sich seine Individualität gleichsam außerhalb des

Sozialen selbst erschließen muss. Sozialsysteme
fertigen also je nach Inanspruchnahme einer Person
als Person nur ausschnitthaft Einträge in einem poly-
kontexturalen, in der Moderne letztlich unabschließ-
baren sozialen Adressformular an (Fuchs 2007,
S. 177 ff.), und mit Blick auf die Soziale Arbeit kommt
es dann zu so unterschiedlichen Bezeichnungen für
die Betroffenen Sozialer Arbeit wie Klient, Kundin,
Patientin oder Bürger, je nachdem ob die Person von
einer rechtlichen, ökonomischen, medizinischen oder
politischen Perspektive in Anspruch genommen wird.

Der Mensch als Horizont
Wir können nun festhalten, dass über den Menschen
aus systemtheoretischer Perspektive durchaus eini-
ges mehr gesagt werden kann als dies Kleve folgert.
Der Mensch ist aus der Perspektive sozialer wie auch
psychischer Systeme ein unbedingt notwendiges
projektives Sinnschema, das beobachtend erzeugt
wird. Der Mensch als Einheit hat sein Sein – ein
wohlgemerkt nur prozessualistisch zugeschriebenes
Sein – in seiner Beobachtung, einer Beobachtung,
die aber auf ein Ganzes zielt, die den Menschen
ganzheitlich als Einheit des Aneinander eines orga-
nischen, eines psychischen Systems und sozialer
Systeme imaginiert.

Kleve hat in diesem Zusammenhang betont, dass
der Blick auf diese Ganzheit Differenz hervorbringt,
wir können das nun konkreter fassen: Die Projektion
der Einheit Mensch aus der Perspektive psychischer
oder sozialer Systeme lässt die Differenz organi-
scher, psychischer und sozialer Systeme hervortre-
ten. Aber gerade deshalb ist die Projektion einer
Einheit des Menschen als Ganzheit Voraussetzung
sinnförmiger Anschlussroutinen, ob als Kommuni-
kation oder als Denken. Soziale wie auch psychische
Systeme koproduzieren ihre Umwelt konditioniert
mit, allein schon deshalb, weil sie für ihre eigene
Operativität auf diese angewiesen sind. Das macht
es natürlich schwierig, nach einem Wesen des Men-
schen zu fragen, allein deshalb, weil die Frage nach
dem Menschen nur beobachtend erzeugt werden
kann und damit auch der Begriff Mensch, und die-
jenige Einheit, die damit verbunden und vorausge-
setzt wird, sein Sein nur in der Dynamik seiner Erzeu-
gung hat. Oder kurz gesagt: Menschliches Dasein
ist nur in der Dynamik seiner sinnhaften Erzeugung.
Diese Perspektive auf seine Einheit ist aber nur eine
virtuelle Perspektive, denn eine Gesamtperspektive
auf die Einheit des Menschen lässt sich nicht wirk-
lich einnehmen, sondern nur je perspektivisch simu-
lieren. Die Einheit des Menschen wird also virtuell
als Sinnschema perspektivisch von psychischen
oder sozialen Systemen hervorgebracht.14

28 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


Deutlich wird bei all dem, dass sich der Mensch
nicht als operative Einheit verstehen lässt, die ihre
Einheit in einem emergenten, spezifischen Opera-
tionsmodus hat wie zum Beispiel die Gesellschaft 
in der Kommunikation. Vielmehr drängt sich der Ein-
druck auf, als handle es sich beim Menschen um
einen Aggregatbegriff, der die Anhäufung, das An-
einander von Leben, Denken und Kommunikation
bezeichnet, eben das Aggregat von organischem,
psychischem System und sozialen Systemen, also
ganz unterschiedlichen, je operativ geschlossenen
Reproduktionsarten. Allein die Vorstellung vom
Menschen als Aggregat ist problematisch, weil sie
eine Abgeschlossenheit suggeriert, die schon mit
der polykontexturalen Listenförmigkeit des Men-
schen in der funktional differenzierten Gesellschaft
nicht gegeben ist (Fuchs 2007, S.177 ff.). Ich schlage
deshalb vor, in Analogie an Nassehis Versuch, sich
die Gesellschaft als Horizont vorzustellen (Nassehi
2006, S. 425 ff.), den Menschen als von sozialen
oder psychischen Systemen sinnhaft entworfenen
Horizont der konditionierten Koproduktion von orga-
nischem System, psychischem System und sozialen
Systemen zu verstehen.

Ich möchte das für den soziologischen Begriff der
Gesellschaft nur kurz skizzieren. Im Kontext des
soziologischen Diskurses der Moderne hat Nassehi
darauf hingewiesen, dass vielleicht paradoxerweise
gerade in der Theorie der Gesellschaft von Luhmann
der Begriff der Gesellschaft in seiner Fassung als
umfassendes Sozialsystem, also als Aggregat, ein
theorietechnisches Problem darstelle, weil Gesell-
schaft in einem solchen Verständnis einen Ort, ein
Zentrum suggeriere, das gleichsam als handelndes
Subjekt lokalisierbar sei.15 Der eigentliche Ertrag der
Luhmann’schen Theorie liege aber darin, die Gesell-
schaft nicht als zu Handlungen fähige Entität zu
verstehen, sondern als „das umfassende Sozialsys-
tem aller kommunikativ füreinander erreichbaren
Handlungen“, das auch in der Lage sein muss, „die
möglichen Kommunikationen unter jeweils Abwe-
senden oder mit jeweils Abwesenden mitzusystema-
tisieren“ (Luhmann 1975, S. 11). Es gehe also nicht
um die Faktizität von Kommunikationen, sondern
um die Potenzialität, die Erreichbarkeit von Kommu-
nikation. Die Gesellschaft spannt also den Raum
aller möglichen Kommunikationen auf. „Man muss
sich (die funktional differenzierte) Gesellschaft also
als einen unerreichbaren Horizont von Kommunika-
tionen vorstellen – wäre er erreichbar, er wäre kein
Horizont –, in dem mit Hilfe symbolisch generali-
sierter Kommunikationsmedien Anschlusszusam-
menhänge höherer Wahrscheinlichkeit entstehen“
(Nassehi 2006, S. 424).16

Analog zu dieser soziologischen Fassung der Gesell-
schaft als Horizont schlage ich deshalb vor, in einem
anthropologischen Kontext den Begriff des Menschen
ebenfalls an den Horizontbegriff zu binden. Der
Mensch ist aus der Perspektive sozialer oder psychi-
scher Systeme der sinnhafte Horizont der konditio-
nierten Koproduktion von organischem System, psy-
chischem System und sozialen Systemen. Die Form
der Einheit Mensch erscheint einem Beobachter dann
als diejenige Form, die eine simulierte Einheit der
Differenz von Leben, Denken und Kommunikation in
den Blick nimmt, als Form, die ihren Blick auf das
Ganze eines in einen bestimmten Körper eingelas-
senen Bewusstseins und seiner Sozialität richtet. Es
ist dies natürlich eine virtuelle Perspektive, die sich
nur derjenigen Beobachtung verdankt, die sie ent-
wirft, wenn man so will mithin eine „ideologische
Konstruktion“(Kleve 2008, S. 141) von psychischen
oder sozialen Systemen.

Aber trotzdem ist die Einheit Mensch eine Projek-
tionsnotwendigkeit, die das spezifische Aneinander
eines organischen und psychischen Systems und
seiner Inklusion in soziale Systeme erzeugt. Sie ist
nicht der Mensch, aber sie bietet eine Identitäten,
Aggregate erzeugende Beobachtung des Menschen
an, welche als virtuelle Einheit zugleich Differenzen,
Uneindeutigkeit und Unschärfen hervorbringt. Der
Horizont Mensch ist so der imaginäre „Raum“der
Gesamtheit der für den Menschen notwendig diffe-
renzierten und je operativ geschlossenen Reproduk-
tionsarten, der aber als Einheit letztlich nie erreicht
werden kann, weil er eben ein Horizont bleibt. Die
Einheit Mensch bezeichnet so kein Subjekt, keine
operierende Einheit, kein beobachterunabhängiges
Wesen, sondern aus dieser systemtheoretischen
Perspektive nichts anderes als den unerreichbaren,
sinnhaft erzeugten Horizont, in dem sich organi-
sches System, psychisches System und soziale Sys-
teme als konditionierte Koproduktion je in Echtzeit
als Gleichzeitigkeit des Unterschiedlichen aneinan-
der bewähren müssen. Der Mensch ist dann nur in
der Dynamik der Erzeugung dieses Horizonts zu
verstehen, und genau in diesem Sinne antwortet
Blumenberg auf die Frage „Was bleibt dem Men-
schen? Nicht die Klarheit des ‚Gegebenen’, sondern
die des von ihm selbst Erzeugten: die Welt seiner
Bilder und Gebilde, seiner Konjekturen und Projek-
tionen“(1998, S. 8).

Der Mensch als Horizont 
der Sozialen Arbeit
Was lässt sich aber aus dem Gesagten für die So-
ziale Arbeit folgern? Ich habe den Eindruck, dass
gerade die skizzierte systemtheoretische Vorstel-

29 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


lung, den Menschen als sinnhaften Horizont zu ver-
stehen, mit jenem grundlegenden Paradigma der
Sozialen Arbeit konvergiert, dass es eben, bei aller
Differenzierung der Perspektiven, Situationen und
Interventionen auf Probleme, doch immer um den
Menschen als Ganzes geht. Dafür steht das sozial-
arbeiterische Postulat der Ganzheitlichkeit. Natür-
lich kann Soziale Arbeit den „ganzen“Menschen im
Hilfeprozess kommunikativ nicht erreichen; Soziale
Arbeit verfügt über keinen direkten Zugriff auf eine
„Einheit Mensch“, aber sie erzeugt im Hilfeprozess
selbst eine virtuelle Einheit Mensch in ihrer Beob-
achtung, sie versucht den ganzen Menschen multi-
perspektivisch in den Blick zu nehmen, sie hat den
„ganzen Menschen“ als Horizont.

Auf den ersten Blick mögen die Unterschiede zu
Kleves Argumentation nicht allzu groß sein: Kleve
betont die Berechtigung der Ganzheitlichkeit als
Paradigma der Sozialen Arbeit, auch wenn die So-
ziale Arbeit trotz aller Bemühungen nicht beim gan-
zen Menschen anlange, weil dieser aufgrund seiner
differenten Reproduktionsarten und seiner Komple-
xität kommunikativ nicht erreichbar sei. Deshalb
lasse sich aus seiner Sicht die Frage, was der Mensch
sei, nur beantworten, wenn der Begriff Mensch in
seiner Einheit dekonstruiert werde, wenn davon ab-
gelassen werde, etwas über den Menschen aussa-
gen zu wollen (Kleve 2008, S. 144 f.). Man muss
allerdings nicht so weit gehen wie hier Kleve, der
auf den Begriff des Menschen völlig verzichten zu
wollen scheint, um der Gefahr zu entgehen, seine
Einheit bereits reifizierend vorauszusetzen. Ich habe
oben dargelegt, dass sich sehr wohl etwas über den
Menschen aus systemtheoretischer Perspektive aus-
sagen lässt, wenn die operative Anlage ernst genom-
men und der Mensch virtuell als sinnhafter Horizont
verstanden wird, wobei gegenüber Kleve mein Argu-
ment gerade andersherum funktioniert: Gerade weil
die Soziale Arbeit über keinen direkten Zugriff auf
die Einheit des Menschen verfügt, muss sie die Ein-
heit des Menschen virtuell als Horizont erzeugen.

Dabei ist sich natürlich auch die hier vorgelegte wis-
senschaftlich-sozialarbeiterische Perspektive ihrer
eigenen Perspektivhaftigkeit bewusst. Der Vorschlag,
den Menschen als sinnhaften Horizont der konditio-
nierten Koproduktion von Leben, Denken und Kom-
munikation zu verstehen, ist letztlich eine virtuelle
Konstruktion, die helfen soll, mit der Frage, wie der
Mensch der Sozialen Arbeit verstanden werden kann,
besser fertig zu werden, ohne auf den Begriff des
Menschen zu verzichten. Denn die Soziale Arbeit
kommt an einem adäquaten und wissenschaftlich
versierten Begriff des Menschen nicht vorbei, sie

setzt ihn geradezu voraus. Und zwar als Einheit. Auf
nichts anderes zielt letztlich das sozialarbeiterische
Postulat der Ganzheitlichkeit: ob die Einheit des Men-
schen wie bei Salomon (1998) nun als Gegenstand
der Wohlfahrtspflege angesehen wird, die Jugend-
wohlfahrt die Hingabe an das einzelne Leben bedeu-
tet, in dem in jedem seiner Seiten das Ganze immer
mitenthalten ist (Nohl 1998, S. 121), sich professio-
nelles sozialpädagogisches Können durch Multipers-
pektivität auszeichnet (Müller 1997), Ganzheitlich-
keit als strukturierte Offenheit einer lebensweltorien-
tierten Sozialen Arbeit verstanden wird (Thiersch
1993, S. 12) oder die Soziale Arbeit überhaupt durch
einen spezifisch ganzheitlichen Handlungsmodus
gekennzeichnet ist (Heiner 2007, S. 200). Das ist
dann nicht nur eine wissenschaftliche, sondern na-
türlich auch eine normative Perspektive professio-
neller Sozialer Arbeit, die versucht, dem Menschen
in seiner Vielschichtigkeit, seinen Differenzen und
Unwahrscheinlichkeiten, seiner eigentlichen Unbe-
stimmtheit gerecht zu werden. Aber letztlich geht
es ja um den Menschen – als Horizont.

Anmerkungen
1 Mein besonderer Dank gilt Stephan Hufnagel, ohne dessen
„räumliche“ Unterstützung dieser Artikel nicht geschrieben
hätte werden können.
2 Siehe Luhmann 1984, S. 42, und zur Idee der De-ontologi-
sierung in Philosophie und Sozialwissenschaft siehe auch
Clam 2002.
3 Siehe zur klassischen Vorstellung der Ontologie als Lehre
des Seins auch Nink 1952 und Steenberghen 1952.
4 Und insofern ist letztlich Operativität der Grundbegriff der
Luhmann’schen Systemtheorie, und nicht Differenz, so sehr
Luhmann selbst auch den Begriff der Differenz in Stellung
gebracht haben mag. Denn zu Formen, also zur Einheit einer
Differenz, oder besser: zur Differenz von System und Umwelt,
kommt es erst durch die Erzeugung selbst, also durch Beob-
achtung und damit durch Operativität. Gerade das impliziert
der operative, prozessualistische Ansatz. Vergleiche zu dieser
These auch Clam 2002, S. 59 und Krause 2001, S. 75.
5 Soziale Arbeit ist, wenn auch hier anders eingesetzt, als
dies Engelke vielleicht intendiert hat, neben Ausbildung und
Beruf eine „Menschenwissenschaft“(Engelke 2003, S. 265).
6 Die Luhmann’sche „Dekonstruktion“des Menschen in so-
ziale, psychische und organische Systeme korreliert also nicht
nur mit den Bedürfniskategorien von Werner Obrecht (1996),
wie dies Kleve aufzeigt (2008, S. 143), sondern auch mit den
Bedürfniskategorien von Alice Salomon.
7 Und weiter ist „diese ganzheitliche Hilfe zur Selbsthilfe durch
die Figurierung komplexer Kräftefelder ... kennzeichnend für
das Kompetenzprofil der Fachkräfte Sozialer Arbeit“ (Heiner
2007, S. 201).
8 „Das Menschenbild ist der begriffliche Rahmen, auf dessen
Basis menschliches Tun beschrieben wird und das fundamen-
tale Werte definiert. Damit liefert das Menschenbild zugleich
ein grundlegendes Erklärungsmodell und einen Rahmen für
die Entwicklung konkreter Handlungsstrategien“ (König; Vol-
mer 2005, S. 34).

30 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24


9 Ich danke Heiko Kleve an dieser Stelle für diesen anregen-
den und wertvollen Literaturhinweis.
10 Fuchs befindet sich nach eigener Aussage auf einer quint-
essenziellen Suche und spricht mit Hilfe einer methodischen
Untertunnelung sogar von einem Wesen des Menschen (Fuchs
2007, S. 29 Fußnote 20).
11 Zur Bedeutung der MacGuffins für das Denken überhaupt
auch Blumenberg 2000, S. 98: „Das Verschwinden der Mac-
Guffins aus der Welt brächte ihre Bewegung zum Stillstehen“.
12 Vergleiche hierzu auch Fuchs 2007, S. 119.
13 Zumindest als wie auch immer legitimierte Autorität für
eine Antwort in Rechenschaft genommen werden konnte,
selbst wenn diese nicht immer befriedigen mochte. Und auch
der Begriff der Gesellschaft ist ein spezifisch moderner Be-
griff, der zur Frage wurde, als die soziale Ordnung nicht mehr
gleichsam vorempirisch immer schon vorgegeben war. Ver-
gleiche zur Geburt der Soziologie aus dem Geist der Moder-
nität auch Nassehi 2003, S. 126 ff.
14 Die sich so letztlich im Begriff des Menschen selbst in ihre
Beobachtung/Beschreibung miteinnehmen.
15 Man denke hier nur an die Formulierung aus dem Diffe-
renzierungskapitel der „Gesellschaft der Gesellschaft” von
Luhmann, wonach „die Beziehungen zwischen den Teilsys-
temen ... eine Form [haben], wenn das Gesamtsystem fest-
legt, wie sie geordnet sind“ (1998, S. 610).
16 Ebenso folgert Fuchs (2007, S. 213), „daß die Gesellschaft
so etwas ist wie der ‚Horizont’ einer Zerlegung von Kommu-
nikationsprozessen in eine Reihe geschlossener, in sich zirku-
lierender Systeme wie Wirtschaft, Wissenschaft, Recht, Politik,
Kunst, Religion, Erziehung, die autonom operieren“.

Literatur
Blumenberg, Hans: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma
einer Daseinsmetapher. Frankfurt am Main 1997
Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie.
Frankfurt am Main 1998
Blumenberg, Hans: Ein MacGuffin. In: ders.: Die Verführbar-
keit des Philosophen. Frankfurt am Main 2000, S. 96-99
Blumenberg Hans: Beschreibung des Menschen. Aus dem
Nachlaß (Hrsg.): Manfred Sommer. Frankfurt am Main 2006
Clam, Jean: Was heißt, sich an Differenz statt an Identität
orientieren? Zur De-ontologisierung in Philosophie und So-
zialwissenschaft. Konstanz 2002
Engelke, Ernst: Die Wissenschaft Soziale Arbeit. Werdegang
und Grundlagen. Freiburg im Breisgau 2003
Fuchs, Peter: Der Sinn der Beobachtung. Begriffliche Unter-
suchungen. Weilerswist 2004
Fuchs, Peter: Das Maß aller Dinge. Eine Abhandlung zur
Metaphysik des Menschen. Weilerswist 2007
Habermas, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken. Philosophi-
sche Aufsätze. Frankfurt am Main 1988
Heiner, Maja: Soziale Arbeit als Beruf. Fälle – Felder – Fähig-
keiten. München 2007
Kant, Immanuel: Logik. In: Ders.: Werkausgabe in 12 Bänden
Band VI.Hrsg.Weischedel.Frankfurt am Main1977, S.417-582
Keck, Andreas: Alles im System? Ein kritischer Beitrag zur
Systemtheorie. In: Soziale Arbeit 1/2007, S. 22-25
Kirchner, Andreas: Die Systemtheorie und der Mensch. Alles
im System beschreibbar: Anmerkungen zu einer theoretischen
Debatte. In: Soziale Arbeit 10/2007, S. 378-384
Kleve, Heiko: Unsystematisch systemisch. Soziale Arbeit als
widersprüchliche Profession und Disziplin. In: Soziale Arbeit
1/2007, S. 25-27

Kleve, Heiko: Der Mensch der Sozialarbeit. Zur Unbestimm-
barkeit eines Platzhalters – eine systemtheoretische Refle-
xion. In: Soziale Arbeit 4/2008, S. 140-145
König, Eckard; Vollmer, Gerda: Das Menschenbild der perso-
nalen Systemtheorie. In: dies. (Hrsg.): Systemisch denken und
handeln. Personale Systemtheorie in Erwachsenenbildung und
Organisationsberatung. Weinheim 2005, S. 33-43
Krause, Detlef: Luhmann-Lexikon. Eine Einführung in das Ge-
samtwerk von Niklas Luhmann. Stuttgart 2001
Luhmann, Niklas: Interaktion, Organisation, Gesellschaft. An-
wendungen der Systemtheorie. In: ders.: Soziologische Aufklä-
rung Band 2. Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft. Opladen
1975, S. 9-20
Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemei-
nen Theorie. Frankfurt am Main 1984
Luhmann, Niklas: Identität – was oder wie? In: ders.: Sozio-
logische Aufklärung Band 5. Konstruktivistische Perspektiven.
Opladen 1990, S. 14-30
Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt
am Main 1998
Miller, Tilly: Systemtheorie und Soziale Arbeit. Entwurf einer
Handlungstheorie. 2., überarbeitete und erweiterte Auflage.
Stuttgart 2001
Müller, Burkhard: Sozialpädagogisches Können. Ein Lehrbuch
zur multiperspektivischen Fallarbeit. Freiburg im Breisgau
1997
Nassehi, Armin: Geschlossenheit und Offenheit. Studien zur
Theorie der modernen Gesellschaft. Frankfurt am Main 2003
Nassehi, Armin: Der soziologische Diskurs der Moderne.
Frankfurt am Main 2006
Nink, Caspar S.J.: Ontologie. Versuch einer Grundlegung. Frei-
burg im Breisgau 1952
Nohl, Herman: Die geistigen Energien der Jugendwohlfahrts-
arbeit. In: Thole, Werner u.a. (Hrsg.): KlassikerInnen der Sozia-
len Arbeit. Sozialpädagogische Texte aus zwei Jahrhunderten
– ein Lesebuch. Neuwied 1998, S. 121-128
Obrecht, Werner: Sozialarbeitswissenschaft als integrative
Handlungswissenschaft. Ein metawissenschaftlicher Bezugs-
rahmen für die Wissenschaft Sozialer Arbeit. In: Merten, Ro-
land u.a. (Hrsg.): Sozialarbeitswissenschaft – Kontroversen
und Perspektiven. Neuwied 1996, S. 121-160
Ostheimer, Jochen: Kritik am System – im System? Zur
Debatte um die Funktion der Systemtheorie in der Sozialen
Arbeit. In: Soziale Arbeit 4/2008, S. 146-149
Salomon, Alice: Grundlegung für das Gesamtgebiet der
Wohlfahrtspflege (1928). In: Thole, Werner u.a. (Hrsg.): a.a.O.,
S. 131-143
Spencer Brown, George: Laws of Form. Gesetze der Form.
Übersetzung Thomas Wolf. Lübeck 1997
Steenberghen, Fernand van: Ontologie. Aus dem Französi-
schen übertragen, durch eine Einführung und Anmerkungen
erweitert. Einsiedeln 1952
Thiersch, Hans: Strukturierte Offenheit. Zur Methodenfrage
einer lebensweltorientierten Sozialen Arbeit. In: Rauschenbach,
Thomas u.a. (Hrsg.): Der sozialpädagogische Blick. Lebens-
weltorientierte Methoden in der Sozialen Arbeit. Weinheim
1993, S. 11-28

31 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:40:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-24

