Mehr als nur Problemexposition?
Biblische und gegenwirtige Klage im Kontext von
Gottesdiensten nach Katastrophen

Kerstin Menzel

1. Einleitung

Die biblischen Texte, so schreibt es Jiirgen Ziemer in einer Analyse der Verwen-
dung der Bibel in den Friedensgebeten im Herbst 1989,

»sprach[en] so unmittelbar in die Situation hinein, weil diese selbst so deutlich vernehmbar
in die Gottesdienste hineinragte. [...] Die biblischen Texte halfen, den eigenen begrenzten
Sprachhorizont zu erweitern und damit, wenigstens fiir einen Augenblick, auch den Weltho-
rizont. Die Texte fithrten in die Situation, aber sie fixierten nicht auf sie:!

Nach Kay-Ulrich Bronk hat diese unmittelbare Anschlussfahigkeit ihren Grund
darin, dass ,[d]ie Grammatik jener Situationen, die die biblischen Texte be-
schreiben oder die sie voraussetzen, und die Grammatik des historischen
Moments [...] voller Analogien [waren]. [...] Um Text und Situation in ein
Gespriach zu bringen, brauchte man sie in einigen Fillen nur nebeneinander
zu halten? Die Entsprechung der ,Grammatiken® von Text und Situation,
wie Bronk sie beschreibt, wird in diesem Tagungsband durch traumabezogene
Ansitze der Interpretation und der Frage nach den Voraussetzungen und Funk-
tionsweisen von Identifikation bzw. Aneignung erschlossen. Biblische Texte bie-
ten Sprache an, ermdglichen es, dem Leiden Ausdruck zu verleihen. Sie bringen
Unsagbares in Wort und Klang und ermoglichen ,einen Blick {iber den Rand
des Erlebten™. Und umgekehrt machen aktuelle Notsituationen, klug mit den
Texten verbunden, diese wieder unmittelbarer verstandlich. Biblische Klagepoe-
sie, die sonst vielleicht abstandig und schwierig wirkt, wird dann hochaktuell.
Hermeneutisch ist das natiirlich ein verantwortungsvolles Unterfangen. Selbst
da, wo es intuitiv und ungeplant geschieht, braucht es theologische Reflexion.
Dies betrifft nicht nur die Auswahl und intertextuelle Einbettung der Klagepsal-
men, sondern auch deren liturgisch-performative Inszenierung.

v Jiirgen Ziemer, Die Bibel als Sprachhilfe: Zum Bibelgebrauch in den Kirchen wihrend

der Wende‘ im Herbst 1989, in: Pastoraltheologie 81.7/1992, 280-291:282f. Vgl. Ulrich Bronk,
Der Flug der Taube und der Fall der Mauer. Die Wittenberger Gebete um Erneuerung im
Herbst 1989, Leipzig 1999, 243-252.264-266.277tt.; Thomas Roscher, Liturgie — ein offenes
Haus? Die Plauener Friedensgebete von 1989 und 1990. Leipzig 2019, 411-413 u.0.

2 Bronk, Flug der Taube, 248.

> Aa0., 266.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 KERSTIN MENZEL

Wihrend die Klagetexte im agendarischen, vom Kirchenjahr gepragten
Sonntagsgottesdienst eher ein Desiderat darstellen,* gehdren sie zu Gottesdiens-
ten nach Krisen und Katastrophen im deutschen Kontext zum selbstverstiand-
lichen Repertoire.’> Diese Gottesdienste finden haufig in enger Kooperation
mit lokalen, regionalen, nationalen oder internationalen staatlichen Akteuren
und in unmittelbarem Zusammenhang mit dem staatlichen Gedenken statt.
Gegenwartig sind sie zumeist 6kumenisch getragen, nicht selten wurden auch
interreligiose Elemente integriert. Sie erreichen durch die Ubertragung im 6f-
fentlich-rechtlichen Fernsehen eine hohe mediale Aufmerksamkeit. Die Gottes-
dienste richten sich an einen differenzierten Teilnehmendenkreis von unmittel-
bar Betroffenen, Helfer:innen und der anteilnehmenden, breiteren Offentlich-
keit, die vor Ort und medial am Gottesdienst partizipiert, und die zugleich
auch von den politischen Vertreter:innen représentiert wird. Die Teilnehmen-
den konstituieren eine weltanschaulich iiberaus diverse Gemeinschaft. Diese
Gottesdienste in besonderer Offentlichkeit lassen sich verstehen als Teil einer
grofleren Ritualsequenz sowie der gesellschaftlichen Selbstverstindigung iiber
eine Naturkatastrophe, eine Gewalttat oder ein grofSeres Unfallgeschehen - eine
Selbstverstandigung, die sich im religiosen Ritual gerade nicht in der verbalen
Deutung der Ereignisse erschopft, sondern sich wesentlich symbolisch-rituell
darstellt.

Im Folgenden will ich die Verbindung von Text und Situation in fiinf Ge-
denkgottesdiensten untersuchen, die ich im Blick auf die Bandbreite der liturgi-
schen Arrangements ausgewahlt habe (2.). Gemeinsam ist allen dargestellten
Feiern, dass die Klage vor allem am Anfang des Gottesdienstes aufgenommen
ist, was ich anschlieflend im Blick auf mogliche Alternativen noch einmal kri-
tisch reflektieren will (3.). Die Klagepsalmen auf die Rolle der Problemexposi-
tion zu reduzieren, so ist mein abschliefSlendes Argument, unterschatzt ihre wi-
derstindigen Dimensionen, die sich auch im weiteren Verlauf der Gottesdienste
fruchtbar machen lieflen (4.).

2. Verzahnung von Psalmtext und gegenwirtiger Situation —
Liturgische Arrangements

Im Folgenden untersuche ich anhand von einigen Gottesdiensten nach Krisen
und Katastrophen der letzten zehn Jahre, wie das Wechselspiel zwischen dem

Vgl. hierzu den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band, der einen Konsens der liturgiewis-
senschaftlichen Diskussion sowohl in Deutschland wie im US-amerikanischen Kontext erneut
bestitigt.

> Vgl. etwa die dokumentierten Liturgien in Jochen Arnold/Eckhard Gorka/Michael Meyer-
Blanck/Frank Peters (Hg.), Offentliche Liturgien. Gottesdienste und Rituale im gesellschaftli-
chen Kontext (ggg 30), Leipzig 2018.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —



https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 193

jeweils konkret-aktuellen Leid und den biblischen Texten inszeniert wird. Ich
analysiere dafiir die Fernsehaufzeichnungen im Blick auf die Auswahl und Posi-
tion des Psalmtexts in der gottesdienstlichen Dramaturgie sowie die konkrete
Inszenierung, d.h. die Verteilung von Sprechrollen oder die Verkniipfung mit
anderen Elementen. Auch textliche Aufnahmen der biblischen Klagetexte in
der weiteren Liturgie nehme ich in die Betrachtung mit auf. Zitate folgen dem
transkribierten Video der Fernsehiibertragung, wenn nicht anders markiert.

2.1 Ritualisierung

Im Frithjahr 2009 geschah im wiirttembergischen Winnenden ein Amoklauf,
der zu den grofiten Ereignissen dieser Art an deutschen Schulen gehort. In der
Albertville-Realschule wurden neun Schiiler:innen und drei Lehrerinnen von
einem ehemaligen Schiiler erschossen. Im Zentrum fiir Psychiatrie und einem
Autohaus in Wendlingen erschoss der Téter weitere Menschen, bevor er sich
selbst totete. Am Samstag zehn Tage nach dem Geschehen, am 21.3.2009, fand
in der katholischen St. Karl Borromdus Kirche ein Trauergottesdienst mit an-
schlielendem Staatsakt statt. In der Kirche versammelten sich v.a. die Schulge-
meinschaft und Angehorige der Getéteten sowie staatliche Reprasentant:innen,
darunter Bundesprasident Horst Kohler und Bundeskanzlerin Angela Merkel.
Der Gottesdienst wurde auch iibertragen in andere Kirchen und Hallen sowie
ein Stadion’, ebenso ins Fernsehen.

Zum Einzug der Mitwirkenden musizierten Chor und Orchester mit ,,Aus
der Tiefe® (BWV 131) von Johann Sebastian Bach einen ersten Psalm (Ps
130). Es folgten Votum und Begriiffung mit folgender Einleitung ,In unserer
Not, in unserer Hilflosigkeit, in unserem ganzen Kummer haben wir uns in
dieser Stunde miteinander versammelt”. Nach der Begriiffung von Gemeinde
und Représentant:innen, wurde der Begrift der ,Not“ im Ubergang zum Lied
erneut aufgenommen: ,Unsere tiefe Not wollen wir zum Ausdruck bringen®
Gesungen wurde dann erneut Ps 130 mit ,Aus tiefer Not schrei ich zu dir®
(EG 299,1.3+4). Im Anschluss wurde Ps 77,2-21 im Wechsel mit der Gemeinde
gebetet (Einheitsiibersetzung). Dieser setzt mit demselben Wortfeld ein: ,In
der Zeit meiner Not suche ich den Herrn.“ (V. 3) Kein klassischer Klagepsalm,
schildert dieser Text in V. 1-11 nachtliche Unruhe und Hadern mit Gottes Gite,
das im zweiten Teil V. 12-21 mit der Erinnerung an Gottes Handeln im Exo-
dus mit kosmologischen Untertonen kontrastiert wird. Pfarrer und Gemeinde

Arnold et al., Offentliche Liturgien, 95-100; Klaus Eulenberger, ,Der Boden unserer Herzen ist
aufgebrochen® Trauerfeiern nach den Amokldufen in Erfurt (2002) und Winnenden (2009),
in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit, Stuttgart 2011, 33-42.

Eulenberger, Trauerfeiern, 35.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 KERSTIN MENZEL

wechselten versweise im Sprechen, abgeschlossen wurde es mit dem Gloria
Patri.

Die Inszenierung war stark ritualisiert, es gab kaum Raum, die einzelnen
Verse zu meditieren. Sie standen damit in Kontrast zum darauf folgenden,
emotional dichten Kerzengedenken der Mitschiiler:innen, bei dem Schweigen
und die - mit einem ausdrucksstarken Eingangsakkord eingeleiteten — Taizé-
Melodie ,,Bleib mit deiner Gnade bei uns“ von der Orgel abwechselte: ca. 17
Minuten lang! Die Gemeinde war zum Psalm aufgestanden. Nach dem Kerzen-
gedenken kam die Eingangssequenz deutlich zum Abschluss: die Gemeinde
nahm gerduschvoll Platz. Chor und Orchester musizierten dann das Agnus Dei
aus Bachs ,Du wahrer Gott und Davids Sohn“ (BWV 23).

Nach der Lesung aus Offb 21 und Orgelmusik predigte Bischof Otfried Ju-
ly (Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg) tiber ebendiesen Text, nach
einem erneuten Stiick des Bach-Collegiums folgte die zweite Predigt von
Bischof Gebhard Fiirst (Diozese Rottenburg-Stuttgart). Dieser setzte mit zwei
Versen aus Ps 77 ein:

»-Mein Herz griibelt bei Nacht, ich sinne nach, es forscht mein Geist ...“ (Ps 77,7). Wer von
uns, die wir immer noch in fassungsloser Trauer hier versammelt sind, konnte diese Worte
aus dem eben gebeteten Klagepsalm nicht mitsprechen? [...]

sIch rufe zu Gott, ich schreie, ich rufe zu Gott, bis er mich hort (Ps 77,1). Auch das ist ein
Wort aus dem Psalm. Jetzt ist es Zeit fiir diesen Ruf! Heute ist Raum fiir diese Klage — damit
Gott uns hort.

Die zweite Halfte der Predigt nahm dann den Offenbarungstext zur Grundlage,
der als ,,Antwort® Gottes eingefithrt wurde. Der Psalm diente in der Predigt also
v.a. der Explikation der leidvollen Situation. Eine Begrenzung findet das Leid in
der Predigt mit Oftb 21 in der Zukunft — nicht, wie im Psalm, in der Erinnerung
an Gottes heilvolles Handeln.

Ein dhnliches Beispiel fiir eine konventionalisierte Aufnahme eines Psalms
ist der Gottesdienst nach dem Anschlag auf dem Breitscheidplatz am 20. De-
zember 2016 in der Kaiser-Wilhelm-Gedachtniskirche, bei dem Ps 69 in der
Versauswahl des Gesangbuchs von Pfarrer Martin Germer zwischen dem Ein-
gangslied und einem einfithrenden Gebet vorgelesen wurde. Die Auswahl im
Evangelischen Gesangbuch reduziert den Psalm auf das Bild des Versinkens im
Schlamm (V. 2-4) und das Flehen um Rettung vor dem Untergang (V. 14-16)
sowie — in wirklicher Zerschneidung der Verse - die Bitten um Erhérung (V.
17-19a.30b). Dieser letzte Abschnitt wird in der Liturgie in der Kaiser-Wilhelm-
Gedichtniskirche gekiirzt und damit der verlesene Psalm nochmals auf das
sprachliche Bild fokussiert. In diesem Gottesdienst schliefit sich an den Psalm
immerhin instrumentale Musik an (Sarabande von Bach mit Bratsche), die den
Psalmversen Raum gibt, nachzuwirken.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 195

2.2 Aktualisierung durch verschrinktes Gebet

Am 24. Mirz 2015 stiirzte der Germanwings-Flug 9525 von Barcelona nach
Diisseldorf auf dem Gebiet der siidfranzosischen Alpen ab. 150 Insassen aus
verschiedenen Landern kamen dabei ums Leben. Der Absturz erwies sich als
erweiterter Suizid des Copiloten. Im Flugzeug befand sich eine Gruppe von 16
Schiiler:innen und zwei Lehrerinnen der Kleinstadt Haltern am See, worauf
sich die mediale Aufmerksamkeit schnell fokussierte.

Der Gottesdienst einen knappen Monat spiter im Kdélner Dom war nicht
der erste mit kirchenleitender und politischer Beteiligung.® Bereits Ende Marz
feierten Bundesprasident Joachim Gauck, Prases Annette Kurschus und Bischof
Felix Genn einen (Schul-)Gottesdienst in Haltern mit. In dem hier betrachteten
Gottesdienst und anschlieflenden Trauerakt im Kélner Dom am 17.4.2015 waren
etwa 1.400 Menschen prasent, darunter 500 Angehdrige der Toten.® Beide Teile
der Feier wurden vom WDR fiir die ARD live gesendet.! Vor allem fiir Mitar-
beitende der Fluggesellschaft wurde die Feier in ein Kélner Veranstaltungszen-
trum sowie fiir die breitere Offentlichkeit auf den Bahnhofsvorplatz {ibertragen.

Vor dem Altar in der Vierung des Doms waren auf zwei Gestellen 150 Kerzen
aufgestellt, die beim Gottesdienstbeginn bereits brannten. Nach Diskussionen
im Vorfeld war entschieden worden, fur den Co-Piloten ebenfalls eine Kerze
aufzustellen.

Auch in dieser Feier war der gewihlte Psalm (wiederum Ps 77) Teil der
Eroffnung des Gottesdienstes. Nach dem Glockenlduten zogen - zum von
Choren des Doms gesungenen Introitus des Requiems von Gabriel Fauré -
die Mitwirkenden ein, neben den liturgisch Leitenden auch zwei Notfallseelsor-
ger:innen in violetter Uniform. Dieses Stiick endete mit einem dreifachen Kyrie.
Es begriifite der Domdechant mit kurzem Rekurs auf das Geschehen und einem
Willkommen an die Angehorigen sowie die staatlichen Reprasentant:innen aus
Bund und Land sowie aus Frankreich und Spanien, die kirchlichen Reprasen-
tant:innen sowie die Helfer:innen. Kardinal Rainer Maria Woelki erdftnete
dann liturgisch mit Votum und Gruf3. Es folgten dann in fiinf Abschnitten Wor-
te aus Ps 77 (gesprochen von Prises Annette Kurschus, weitgehend Lutheriiber-
setzung von 1984), verschrankt mit aktuell formuliertem Gebet (gesprochen
von Kardinal Woelki), immer wieder beantwortet von einem Taizé-Kyrie (GL
154) vom Chor, das die Gemeinde wiederholte.!

Auskunft eines beteiligten Seelsorgers. Vgl. insgesamt die Beitrdge in Benedikt Krane-
mann/Brigitte Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Grofikatastrophen. Theologische und sozialwis-
senschaftliche Zugénge, Neukirchen-Vluyn 2016. In diesem Band lduft der Gottesdienst in
Koln als wesentliche Konkretisierung durch viele der Beitrage hindurch.

9 Arnold et al., Offentliche Liturgien, 114.

0 A0, 115.

11 Abgedruckt auch a.a.0., 118f,, entspricht dem gesprochenen Wort. Versangaben erginzt von
der Autorin.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 KERSTIN MENZEL

Lasst uns unser Herz samt den Handen aufheben zu Gott im Himmel
und Gott um sein Erbarmen bitten, auf dass er uns in dieser Stunde nahe komme.
Mit Worten aus Psalm 77 beten wir:

Ich rufe zu Gott und schreie um Hilfe,

zu Gott rufe ich, er mége mich héren. (V. 2)

Wo warst du, Gott?

Thre Angehorigen vermissen sie — die Menschen in dem Flugzeug aus Barcelona.
Die Jungen und Alten - Frauen, Minner, Kinder, Jugendliche.
Erbarme Dich der Not, der Trdnen und der Fragen.

Chor, anschlieflend alle: Kyrie, Kyrie eleison (GL 154)

In der Zeit meiner Not suche ich den Herrn;

meine Hand ist des Nachts ausgereckt und lisst nicht ab;

denn meine Seele will sich nicht trosten lassen. (V. 3)

Wir wissen, dass wir mitten im Leben vom Tod umfangen sind.
Aber wenn es passiert — dann sind wir fassungslos. Entsetzt.
Zweifeln an deiner Giite, Gott. An deiner Gerechtigkeit.
Erbarme dich unserer Zweifel.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Ich denke an Gott — und bin betriibt;

ich sinne nach - und mein Herz ist in Angsten.

Meine Augen hdltst du, dass sie wachen miissen;

ich bin so voll Unruhe, dass ich nicht reden kann. (V. 4f.)

So kommen wir zu dir, Gott.

Wohin sonst sollten wir gehen?

Mit Trauer im Herzen, auch mit Zorn und mit Erschrecken.
Erbarme dich unserer Unruhe und unseres Zorns.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Hat Gott vergessen, gnidig zu sein,

oder sein Erbarmen im Zorn verschlossen?

Ich sprach: Darunter leide ich,

dass die rechte Hand des Héchsten sich so dndern kann. (V. 10f.)
Gott, du vergisst die vermissten Menschen nicht!

Nimm sie in dein ewiges Licht auf.

Du ldsst niemanden unter uns allein.

Erbarme dich unserer Sehnsucht.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Darum denke ich an die Taten des EWIGEN,

ja, ich denke an deine fritheren Wunder

und sinne iiber alle deine Werke und denke deinen Taten nach. (V. 12f.)
Gott, sei bei uns.

In unserem Zorn.

In unserem Zweifeln.

In unserer Sorge.

In unserer Trauer.

Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Auch hier wurden v.a. Verse aus dem Klageteil ausgewdhlt, aber auch die Auf-
forderung des Beters oder der Beterin an sich selbst, Gottes frithere Taten zu
erinnern. Die aktualisierenden Gebetsteile arbeiten stark mit Emotionen, die
jedoch innerhalb jeder Strophe so facettenreich sind, dass die vier Begriffe am

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 197

Ende (Zorn, Zweifel, Sorge und Trauer) zwar wesentliche Aspekte biindeln,
aber langst nicht alle Aspekte aufnehmen.

Das Tagesgebet schlief3t an einige Begriffe und Bitten aus diesem Psalmgebet
nochmals an. Es folgen dann die Lesung aus Oftb 21, die Predigt von Kurschus
(die Ps 56,9 als starken Gesprachstext zu Offb hinzuzieht, s.u. in 3.), die Lesung
aus Kol 3,1-4 und die Predigt von Woelki. Als zentraler symbolischer Akt
wurden in diesem Gottesdienst Holzengel verteilt, stellvertretend an Einzelne
tiir die unterschiedlichen Gruppen der Betroffenen. Der Gottesdienst schloss
mit Firbitten, Sendung und Segen.

In theologischer Hinsicht féllt im Blick auf die Collage auf, dass der Zweifel
an Gottes Giite im Abschnitt nach V. 3 eher in die Ndhe von Unglauben geriickt
wird, wahrend der Psalm selbst in V. 10f. die Gott-Klage nochmals pragnant
zum Ausdruck bringt. Die Heilsanamnese in V. 12f. bleibt — im Gegensatz zum
ersten Beispiel — andeutend und wird im Grunde bereits im Absatz vorher
ebenso allgemein aktualisiert (Gott vergisst nicht und lasst nicht allein).

Zur liturgischen Inszenierung lasst sich festhalten, dass der Psalm hier an
ebenso klassischer Position als Eingangspsalm steht, durch die Verschrankung
mit dem Kyrie und die Aktualisierung aber noch verstarkt wird. Durch die
Beteiligung der Gemeinde in responsorischem und wiederholendem Gesang
konnen die biblischen Verse und das Gebet nachklingen. Andererseits gewinnt
der Psalm mit diesem Umgang eher den Charakter einer Collage, in der der
Gesamtzusammenhang und -duktus tendenziell verloren geht.

Ein weiteres Beispiel fiir eine solche Inszenierung wire der Fernsehgottes-
dienst am 2. Januar 2005, der nach dem Tsunami kurzfristig umgestellt und
auf dieses Geschehen fokussiert wurde. Hier wurden ebenfalls Psalmverse,
Aktualisierungen und der Kyriegesang der Gemeinde (EG 178.12) ineinander
verschrankt.? Ps 69 bildete dabei den Rahmen (V. 2-4 am Beginn, die Erho-
rungsbitte aus V. 17-19a.30b am Ende), dazwischen erklangen Verse aus Ps
57, 88 und 61. Die Aktualisierung bestand hier aus je zwei kurzen Berichten
von betroffenen Menschen vor Ort und dem Erschrecken aus der Distanz.
Bereits vorher, als Eingangsspruch, war Ps 142,2-4a erklungen, gewissermafSen
als Ankiindigung der folgenden Klage.

12 Abgedruckt in Arnold et al, Offentliche Liturgien, 87-89, hier liegt mir kein Video vor. Es
gab wenig spater noch einen dezidiert als Gedenkveranstaltung geplanten Gottesdienst, vgl.
Michael Meyer-Blanck, Tsunami. Okumenischer Gottesdienst im Berliner Dom anlasslich der
Flutkatastrophe in Siidostasien (2005), in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante
Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaftlichen Offentlichkeit, Stuttgart 2011, 21-31.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 KERSTIN MENZEL

2.3 Psalm zwischen Erschrecken und Bericht

In Deutschland fand im April 2021, im Kontext der zweiten und dritten Welle
der Corona-Pandemie — der Phase mit den hochsten Opferzahlen -, ein staat-
liches Gedenken statt, in dessen Vorfeld auch ein okumenischer Gottesdienst
gefeiert wurde. Beide Feiern wurden im Fernsehen {ibertragen, verlieflen aber
die tbliche Verbindung der staatlichen und der kirchlichen Feier am selben
Ort; sie waren nur iiber die Anwesenheit der identischen Gruppe verbunden,
die angesichts des Versammlungsverbots strikt auf die Angehdrigen der deut-
schen Verfassungsorgane und zehn Angehorige von Verstorbenen beschrinkt
war. Die Angehorigen sprachen aber im Staatsakt und auch der zentrale Ritus
entziindeter Kerzen fand dort, also in einem sakularen Rahmen, statt.3

Der Gottesdienst versuchte iiber die Angehdrigen von Verstorbenen hinaus
weitere Betroffenheiten durch die Pandemie in den Blick zu nehmen: Es spra-
chen ein von einem schweren Krankheitsverlauf gezeichneter Journalist, ein In-
tensivpfleger und eine Kiinstlerin. Den Teil mit diesen Zeugnissen erdffnete Ps
13, gesprochen in der Fassung der Einheitsiibersetzung durch den orthodoxen
Erzpriester Radu Constantin Miron als Vertreter des ACK. Hier wurden Klage
(V. 2f)) und Bitte (V. 4f.) aufgenommen, nur die Vertrauensbekundung V. 6
fehlte an dieser Stelle (wobei sich das nachfolgende Lied ,Wenn wir in hochsten
Noten sein“ mit der Betonung des Trostes, der bereits in der Anrufung Gottes
liegt, als impliziter Ersatz des fehlenden Verses 6 interpretieren lief3e).

Das eindringliche vierfache ,wie lange noch® stand in enger Verbindung zum
Gedenken mitten in einer andauernden Krise. Verstarkt wurde die Wirkung die-
ser Fragen noch durch ein aufs Fernsehen abgestimmtes Stiick ganz zu Beginn -
einen Vorspruch vor dem eigentlichen Eingangsstiick der Orgel. Der Schauspie-
ler Ulrich Noethen sprach, nach einem schlichten Ton vom Glockenspiel, am
Rande des Kirchenraums direkt in die Kamera, also fiir die Besucher:innen des
Gottesdienstes vor Ort kaum sichtbar:

80 000 Menschen sind gestorben. Mit und an Corona. 80 000 bei uns. Drei Millionen
weltweit.

Hinter jeder Zahl steht ein Name, ein Leben, eine Geschichte.

Angehorige, die zuriickbleiben, die nicht da sein durften, nicht die Hand halten, nicht richtig
Abschied nehmen konnten. (Klang)

Hinter jeder Zahl steht ein Mensch.

Wo ist er geblieben?

Wer bleibt bei uns? (Einsatz Orgelvorspiel)

Sowohl in diesem Opening als auch im Psalm bleiben die Fragen offen. Das
reduzierte Tempo von Noethens Sprechen, das Zusammenspiel mit der Glocke

13 Vgl. Benedikt Kranemann/Kerstin Menzel, Ein Paradigmenwechsel in der 6ffentlichen Trauer?
Das staatliche wie kirchliche Gedenken an die Verstorbenen in der Corona-Pandemie am
18. April, in: Pastoraltheologie 110.9/2021, 297-318.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 199

und die kurzen Aufzdhlungen setzten den emotionalen Ton des Gottesdiens-
tes. Generalsuperintendentin Ulrike Trautwein zeichnete diesen in ihrer Begrii-
lung noch in den visuell in diesem Fernsehgottesdienst iiberaus prasenten blau
gefirbten Kirchenraum ein und fokussierte auf den segnenden Christus.

Mit ,Sicut servus desiderat ad fontes” von Palestrina intonierte das pande-
miebedingt schmal besetzte Ensemble nach den Predigten Ps 42, ohne jedoch
in den liturgischen Duktus weiter eingebunden zu sein. Mit der zeitgendssi-
schen Vertonung von Ps 31,2-3 durch Jonathan Brell kam ganz am Schluss des
Gottesdienstes vor dem Segen nochmals ein nachdenklicher und flehender Ton
ins Spiel, verstirkt durch die eher ungewdhnliche Percussion. Uberhaupt liefle
sich fragen, ob die vom Schlagwerk eingesetzten Klange sich als Form der Klage
im Verlauf der Feier interpretieren lassen.!

Der Psalm erklingt in dieser Feier also wieder an ebenso klarer Stelle in der
Dramaturgie: als Auftakt zu Zeugnissen der Betroffenheit und im Eréffnungsteil
des Gottesdienstes, in dem das Totengedenken im Zentrum steht. Die folgen-
den Zeugnisse nehmen dann - wohl angestofien durch das Setting der beiden
getrennten Feiern'® — noch andere Themen des Leidens in der Pandemie auf. Im
Riickblick ist erstaunlich, dass sie nicht stirker mit dem ,wie lange noch® des
Psalms gearbeitet haben - das wire fiir alle drei geschilderten Situationen gut
denkbar gewesen. Die Hoffnungsperspektive im mittleren Teil der Feier spielte
wiederum eine neutestamentliche Geschichte als Grundlage der Predigt ein: die
Wanderung nach Emmaus (Lk 24).

2.4 Psalmen als Grundton

Zeitlich vor dem eben geschilderten Gottesdienst, in der zweiten Welle der
Pandemie, fand am Volkstrauertag Mitte November 2020 im Berliner Dom
ein ,Okumenischer Gedenkgottesdienst mit interreligioser Beteiligung fiir die
Opfer der Pandemie® statt.!® Im Grunde handelt es sich hier um einen Ge-
meindegottesdienst fiir die Stadtoffentlichkeit — beteiligt waren sowohl Michael

14 Zwischen den Zeugnissen der Betroffenheiten gab es eine jiidische und eine muslimische
Klagerezitation, die ich jedoch hier aufien vor lasse. Die jiidische Kantorin sprach und sang
ein kurzes Gedicht, der Imam rezitierte Sure 94. Zur interreligiésen Dimension solcher
Gottesdienste vgl. v.a. die entsprechenden Beitrage in: Brigitte Benz/Benedikt Kranemann
(Hg.), Deutschland trauert. Trauerfeiern nach Groflkatastrophen als gesellschaftliche Heraus-
forderung, Wiirzburg 2019.

Vgl. Kranemann/Menzel, Paradigmenwechsel.

Ich danke dem Team des Berliner Doms fiir das zur Verfiigung gestellte Video des Gottes-
dienstes sowie Barbara Hustedt als personliche Referentin von Bischof Stéiblein fiir alle weite-
ren Informationen. Fiir eine genauere Darstellung dieses Gottesdienstes vgl. Kerstin Menzel,
Spannungen inszenieren und halten. Gottesdienste in Pandemiezeiten, in: Alexander Deeg /
Christian Lehnert (Hg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und der Vers6hnung im
christlichen Gottesdienst (BLSp 34), Leipzig 2022, 101-130.

15
16

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 KERSTIN MENZEL

Miiller als Regierender Biirgermeister als auch Bischof Christian Stdblein. Die
liturgische Leitung hatte Dompredigerin Petra Zimmermann. Der Gottesdienst
fand mit stark reduzierter Gemeinde im Kirchenraum statt und wurde durch
einen Streamingdienst live ins Internet iibertragen. Die musikalische Gestaltung
durch das Vokalensemble des Staats- und Domchores, Orgel, Zink und Percus-
sion (Glocken, Gongs und Klangschalen), bildete einen akustisch verbindenden
roten Faden durch diese Feier. Nach Orgelvorspiel” und einer Begriiflung durch
die Dompredigerin, die die anderen Beteiligten vorstellte, und einer Einstim-
mung von Erzbischof Heiner Koch zur Pandemie als Vertrauenskrise sowie drei
Strophen aus ,,Der Mond ist aufgegangen® als einzigem Gemeindelied bildeten
drei Berichte einen ersten Schwerpunkt. Ein schwerer Krankheitsverlauf, die Si-
tuation junger Menschen und die Folgen von beruflichen Einschrankungen als
Themen brachten das Erleben im Lockdown in aller Spannung zum Ausdruck.
Nach jedem Zeugnis intonierte der Chor Ps 130 (,,Aus tiefer Not schrei ich zu
dir) in zwei verschiedenen Vertonungen: zwei Verse von Johann Eccard und
eine Vertonung von Heinrich Kaminski.

Ein zweiter Psalm bildete das Zentrum des Verkiindigungsteils. Die Sturmstil-
lung (Mk 4) wurde als Evangelium zwar gelesen, als Predigttext diente aber
Ps 23, der zunachst von Rabbiner Andreas Nachama hebraisch rezitiert und
dann von allen gemeinsam im Wechsel gebetet wurde. Landesbischof Christian
Stéblein verschrankte dann in der Predigt das Beten und Murmeln des Psalms
in vielen Notlagen {iber die Zeiten hinweg mit dessen Bildern.

Der Psalm steht in dieser Feier nicht mehr so klar an der Stelle des Eingangs-
psalms, sondern verstarkt musikalisch das gegenwirtige Gedenken und Klagen.
Damit kommt er stirker in seiner klanglich-liturgischen Dimension, weniger
mit seinen Worten zur Geltung. Das ist insofern passend, als vor allem der
Gestus des Wartens auf Gott die verbindende Achse ist, nicht unbedingt Ps 130
als ganzer, der doch kein Klage-, sondern ein Bufpsalm ist. Interessant ist der
Dialog zwischen den beiden Psalmen. Nicht das gelesene Evangelium, sondern
ein weiterer Psalm wird in der Dramaturgie des Gottesdienstes zur Quelle der
Zuversicht.

2.5 Ineinander von Psalmsprache und gegenwdrtigem Erleben

Am 14. und 15. Juli 2021 kam es aufgrund starker Regenfille v.a. in Nordrhein-
Westfalen und Rheinland-Pfalz zu einer Jahrhundertflut. Mehr als 180 Men-
schen starben, viele waren durch die Geschwindigkeit der Uberschwemmungen
traumatisiert, es kam zu hochdramatischen Rettungsaktionen, viele erlebten

17 Orgelvorspiel war die Choralbearbeitung von Johann Sebastian Bach ,Erbarm dich mein,
o Herre Gott“ (BWV 721), die Erik Dremel in seinem Beitrag in diesem Band ndher als
musikalische Klage erlautert.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 201

Todesangst. Im Ahrtal waren die Ereignisse am schrecklichsten. Grof3e Teile
von Orten wurden vom Wasser weggerissen. Aus einer Wohngruppe wurden
Menschen mit geistiger Beeintrachtigung nicht rechtzeitig gerettet, zwolf star-
ben. Der von dort stammende Priester Stephan Wahl, der heute in Israel lebt,
schrieb unter dem unmittelbaren Eindruck dieses Geschehens den sogenannten
Ahrpsalm, der im zentralen Gedenkgottesdienst am 18. August im Aachener
Dom mehrfach aufgegriffen wurde, sowohl in einer mit Bildern unterlegten
Lesung, als auch in musikalischer Umsetzung, die eigens von Klaus Wallrath
fir den Gottesdienst komponiert wurde. In diesem Text gehen biblische For-
mulierung und gegenwirtiges Sprechen kaum unterscheidbar ineinander tber.
Oder anders gesagt: Gegenwirtiges Erleben kommt in biblisch geprégter Spra-
che zum Ausdruck. Der Ahrpsalm steht in der Tradition von Psalmiibertragun-
gen oder Psalm-Neudichtungen, wie sie im Kontext von liturgischer Arbeit
entstehen oder als personliche Gebetstexte zur Bewiltigung von krisenhaften
Erfahrungen geschrieben werden: Beispiele sind neben Psalmneudichtungen in
Agenden und Gottesdiensthilfen etwa die von Huub Oosterhuis geschriebenen
Psalmen', die von Barbel Fiinfsinn und Carola Kienel gesammelten Frauen-
Psalmen aus verschiedenen Lindern?%, die Psalmen in den von Cldudio Car-
valhaes herausgegebenen ,Liturgies from Below“? oder die Texte von Carola
Moosbach, die auch in diesem Band aufgenommen sind.

Dramaturgisch wird die Lesung des Ahrpsalms als zentrales Element insze-
niert: Bereits beim Einzug in diesen noch durch Abstandsregelungen und
Maskenpflicht gepragten Gottesdienst mit nur etwa 180 Menschen erklingt ein
Abschnitt: ,,Schreien will ich zu dir, Gott. Mit verwundeter Seele. Schreien: Wo
warst du, Gott, Ewiger? Hast du uns endgiiltig verlassen?®, gefolgt von einem
Kyrie, a capella vom Tenor gesungen - einem denkbar dunklen Einzugsstiick.
Nach dem Votum und der Begriifilung durch Bischof Batzing und Bischof Bed-
ford-Strohm sowie Erzpriester Miron, die Leiden und Engagement in der Krise
vor Augen fiihren, wird der Ahrpsalm in gekiirzter Form von Schauspielerin
Anette Schmidt in durchaus dramatischer Inszenierung gelesen, nach den ers-
ten Zeilen durchgingig von Orgelmusik unterlegt und in der TV-Ubertragung
mit Nachrichtenbildern von Zerstérung und Aufraumen erganzt. Ich dokumen-
tiere hier die vollstindige (gegeniiber dem von Wahl verfassten Text leicht

Vgl. seine Biicher mit Psalmneudichtungen: Stephan Wahl, Erwarte von mir keine frommen
Spriiche. Ungeschminkte Psalmen, Wiirzburg 2022; ders., Lebenskeck - trotz allem, trotz
allem, trotz allem, Wiirzburg 2024.

Huub Oosterhuis, Psalmen. Aus dem Niederldndischen iibersetzt von Annette Rothenberg-
Joerges und Hanns Kefiler, Freiburg im Breisgau 2014.

Bdrbel Fiinfsinn/Carola Kienel (Hg.), Psalmen leben. Frauen aus allen Kontinenten lesen
biblische Psalmen neu, Schenefeld 2007.

Cldudio Carvalhaes, Liturgies from Below. Praying with People at the End of the World,
Nashville 2020, 151-177.

20

21

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 KERSTIN MENZEL

gekiirzte) Fassung dieser Auffithrung, um die Verwobenheit mit Bildern und
Klangen wenigstens anzudeuten:

Schreien will ich zu dir, Gott, mit verwundeter Seele,
doch meine Worte gefrieren mir auf der Zunge.

Es ist kalt in mir, wie gestorben sind alle Gefiihle, ab hier unterlegt mit Orgel-
starr blicken meine Augen auf meine zerbrochene Welt. klangen
Der Bach, den ich von Kind an liebte, Einblendung Flutbilder

sein platscherndes Rauschen war wie Musik,
zum todbringenden Ungeheuer wurde er,
seine gefrafligen Fluten verschlangen ohne Erbarmen.

Alles wurde mir genommen. Alles. Einblendung Zerstorung
Weggespiilt das, was ich mein Leben nannte.
Mir blieb nur das Hemd nasskalt am Korper, Ende Einblendung

ohne Schuhe kauerte ich auf dem Dach.
Stundenlang schrie ich um Hilfe,
um mich herum die reiffenden Wasser.

Wo warst du Gott, Ewiger, [...] Einblendung Menschen in
Du bist doch allméchtig, dein Fingerschnippen hitte geniigt. zerstorten Hausern und Stra-
Die Eifernden, die dich zu kennen glauben, sagen, flen

eine Lektion hattest du uns erteilen wollen, eine deutliche,

eine Portion Sintflut als Strafe fiir unsere Vergehen, Ende Einblendung

fiir unsere Verbrechen an der Natur, an deiner Schépfung.

Thre geschwitzigen Mauler mégen fiir immer verschlossen sein,

nie wieder sollen sie deinen Namen missbrauchen,

fiir ihre torichten Besserwissereien, ihr bissiges Urteil

mit erhobenem Zeigefinger, bigott kaschiert.

Niemals will ich das glauben, niemals, Bild: Gemeinde im Dom
du bist kein grausamer Gétze des Elends,

du sendest kein Leid, kein gnadenloses Unheil

und hast kein Gefallen an unseren Schmerzen. Bild wieder auf Sprecherin
Doch du machst es mir schwer,

das wirklich zu glauben. [...]

Meine gewohnten Gebete verstummen

meine Hinde zu falten gelingt mir nicht. Bild von einem Paar in der
So werfe ich meine Tranen in den Himmel Gemeinde, das sich an den
meine Wut schleudere ich dir vor die Fiifie. Hénden halt mit Trénen in
Horst du mein Klagen, mein verzweifeltes Stammeln, den Augen

ist das auch ein Beten in deinen Augen? Bild wieder auf Sprecherin

Dann bin ich so fromm wie nie,

mein Herz quillt {iber von solchen Gebeten.

Doch lass mich nicht versinken in meinen dunklen Gedanken,
erinnere mich an deine Nahe in fritheren Zeiten.

Ich will dankbar sein fiir die Hilfe, die mir zuteilwird, Bild: Malteser:innen in Uni-
fir die trostende Schulter, an die ich mich anlehne. form in der Gemeinde

Ich schaue auf und sehe helfende Hénde, Einblendung Aufraumarbei-
die jetzt da sind, ohne Applaus, einfach so. ten

Die vielen, die jetzt kommen und bleiben Ende Einblendung

die Schmerzen lindern, Wunden heilen,
die des Leibes, wie die der Seele,

mit langem Atem und sehr viel Geduld.
Auch wenn du mir ratselhaft bist, Gott,

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 203

noch unbegreiflicher jetzt, unendlich fern,

so will ich dennoch glauben an dich,

widerstindig, trotzig, egal, was dagegen spricht.

Sollen die Spétter mich zynisch belacheln,

ich will hoffen auf deine Nihe an meiner Seite.

Wiirdest doch nur endlich du dein Schweigen beenden,

doch ich halte es aus und halte dich aus, oh Gott. Ende Orgel vor den letzten
Halte du mich aus! Und halte mich, Ewiger! Halte mich!?2 beiden Satzen

Es folgt dann - pandemiebedingt nur solistisch und vom Chor intoniert - GL
434,1+4 ,Noch ehe die Sonne am Himmel stand“. Die VertrauensdufSerung des
Refrains ,,Du bist Gott, unser Gott, die Zuflucht fiir und fiir. Dir leben wir, dir
sterben wir, wir gehen von dir zu dir ist textlich in Gottes Praexistenz vor der
Schopfung fundiert und wird musikalisch in aller Zuriickhaltung und Fragilitit,
ebenso von Klaus Wallrath arrangiert, in Szene gesetzt. Danach folgen drei
Zeugnisse der Betroffenheit: eine Uberlebende iiber die bleibende Angst und
die Traurigkeit {iber das Verlorene, gefolgt von Ps 6, vorgetragen vom Gemein-
deratsvorsitzenden der Jiidischen Gemeinde, eine Notfallseelsorgerin iiber Ge-
fithle im Nachgang der Katastrophe, gefolgt von Suren-Passagen, kantilliert von
einem Imam, sowie ein Superintendent {iber das Bangen um die Liebsten im
Flutgebiet und das Wiedersehen nach der Flutnacht, gefolgt von einer weiteren
Passage aus dem Ahrpsalm (,So werfe ich meine Trinen in den Himmel...),
wiederum solistisch gesungen und vom Chor mit Kyrie beantwortet. All diese
Elemente bilden einen sehr langen Eingangsteil (gut 20 Minuten), in dem sich
zwischen der zentralen Stellung des Ahrpsalms, den personlichen Berichten
und den beiden interreligiosen Klagen durchaus Redundanzen ergeben. Hitte
der Ahrpsalm als Aktualisierung vielleicht gereicht? Insbesondere in der emo-
tional hoch aufgeladenen Bild-Klang-Wort-Inszenierung?

Der Verkiindigungsteil bleibt mit dem Eingangsteil verbunden durch eine
weitere Lesung von Anette Schmidt (Lk 24,36-43, die Begegnung mit dem Auf-
erstandenen nach dem Emmaus-Gang am Ufer des Sees) und die Bezugnahmen
von Georg Bitzing und Heinrich Bedford-Strohm auf den Ahrpsalm und auf
das Sprechen mit Gott in den Psalmen als Weg zur Zuversicht. Interessanter-
weise werden die Psalmen hier einerseits als hilfreich konstruiert, andererseits
liegt, so Bedford-Strohm, ,die Antwort® auf die Frage, wo Gott in den Fluten
war, dann doch in der Begegnung Jesu mit den Jiingern und auch Bitzing
entfaltet ein iiberaus christologisches Hoffnungsbild am Ende.

Der Gottesdienst schliefit mit Fiirbitten der Zeugnisgeber:innen sowie Sen-
dung und Segen. Mit ,Ich bete an die Macht der Liebe® von der Trompete wird
der Ubergang zum staatlich verantworteten Teil markiert, der in der Rede des
Bundesprisidenten besteht.

22 Dje vollstindige Fassung bei Wahl, Keine frommen Spriiche, 11-15.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 KERSTIN MENZEL

Auch in dieser Feier steht der Ahrpsalm an der Stelle des Eingangspsalms.
Die Verbindung mit der gegenwirtigen Realitdt ist im Text dieser Neudichtung
bereits {iberaus prasent, durch die Verbindung mit Fernsehbildern wird sie
nochmals verstirkt. Auch die Zeugnisse spielen noch einmal Aspekte der Ge-
genwart ein. Das Schwergewicht liegt hier also eher auf dem gegenwirtigen
Erleben. Biblische Klage kommt in ihrem textlichen Eigenrecht am ehesten in
der Rezitation von Ps 6 durch den jiidischen Vertreter vor, diese wirkt jedoch
nach der dramaturgisch aufgeladenen Inszenierung des Ahrpsalms eher blass.

2.6 Biindelung

Die Psalmen kommen in den dargestellten Feiern in vielfaltiger Weise vor.
Einzelne Verse oder gar nur Motive, vertont, im Wechsel gesprochen, responso-
risch aufgenommen oder in die Liturgie hineingezogen. Nicht immer haben
die biblischen Worte und die gegenwirtigen Erfahrungen den gleichen Raum.
Mal ist das eine stirker und mal das andere. Wéhrend die Verbindung zum
gegenwiartigen Geschehen im klassischen Sprechen im Wechsel nur implizit
mitschwingt (Winnenden), werden auf der anderen Seite die Psalmen in der
musikalischen Intonation einer inneren Bewegung der Sehnsucht nach Gottes
Zuwendung im Leiden eher zum impliziten Element, wogegen die Zeugnisse
sehr konkret préasent sind (Volkstrauertag). Eher symmetrische Formen kénnen
die biblischen Verse und gegenwirtige Erfahrung nebeneinander stellen und
damit in Verbindung bringen (Germanwings, Pandemiegedenken) oder gegen-
wirtiges Erleben in neuer Psalmsprache fassen und damit beide Seiten noch
dichter verschranken (Ahrflut). Fiir alle Formen lassen sich gute Argumente
finden: die Ritualgebundenheit eines gesprochenen Psalms, die in einer Situa-
tion emotionaler Aufgewiihltheit Handlungssicherheit verleiht; das Eigenrecht
des biblischen Textes, dessen Mehrdimensionalitat von Wortsinn und innerer
emotionaler und geistlicher Bewegung; die starke Emotionsbezogenheit von
Klagepsalmen, die einen Zusammenklang mit Gefiihlen in der aktuellen Situa-
tion nahelegt; die Generik von Psalmsprache, die ein aktualisierendes Weiter-
schreiben ebenso nahelegen kann wie ein aktualisierendes Horen.

Interessant ist im Besonderen die Verwendung der Klagepsalmen im Kontext
der Zeugnisse der Betroffenheit in einigen der dargestellten Gottesdienste. Hier
kommt die o.g. Strukturanalogie der Situation deutlich zum Ausdruck, die
Zeugnisse werden in ihrer Funktion als Klagen gestarkt. Im Gottesdienst zum
Coronagedenken 2021 und im Gedenken an die Flutopfer werden die Zeugnisse
mit interreligiosen Elementen verzahnt. Wo die Klage als interreligios geteilte
Bewegung des Gebets deutlich wird, ist das sicher sinnvoll. Zugleich werden
damit Moglichkeiten der Meditation eines Psalmtextes vielleicht versaumt. Eine
interessante Alternative scheint mir hier der Weg des Coronagedenkens am

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 205

Volkstrauertag, wo sowohl Ps 130 als auch Ps 23 mehrfach erklingen und damit
auch mehr zur Geltung kommen. Die interreligiosen Beitrdge finden sich dann
u.a. bei den Fiirbitten.

Uber die Rezeption der unterschiedlichen Formen lisst sich anhand des hier
untersuchten Materials leider keine Aussage machen. Einige mogliche Wirkun-
gen habe ich anklingen lassen. Bei der diesem Band zugrundeliegenden Tagung
wurde in der Diskussion unmittelbar deutlich, dass die Einschédtzungen der
gezeigten Beispiele deutlich variieren. Es bleibt insofern hier offen, wie sich
die Verschriankung von Text und Lebensrealitdt wirklich bei den Mitfeiernden
einstellt.

3. Klage im Kontext der Struktur der Gottesdienste

Bereits im Jahr 2000 hat Andrea Bieler erwogen und erprobt, Klagepsalmen in
der seelsorglichen Begleitung von Uberlebenden sexueller Gewalt (hier v.a. im
familidren Kontext) zu nutzen. Dabei hat sie auf die Struktur der Klagepsalmen
als liturgische Chance verwiesen:

Psalmengottesdienste konnen so gestaltet werden, dass dem Weg, den die Klagepsalmen
selbst abschreiten, gefolgt wird. Die Formelemente, die die Klagepsalmen des/der Einzelnen
anbieten, konnen in liturgische Formen iibersetzt werden. Hierzu gehoren: die Invocatio als
Anrede und Hinwendung zu Gott, die Klage gegen die Feinde, die Klage iiber die Situation
der Beterin und die Klage gegen den abwesenden Gott, das Bekenntnis der Zuversicht, die
Bitte um Erhérung, das Lobgeliibde und die Gewissheit der Erhérung.?®

Heikel ist dabei der Stimmungsumschwung. Bieler schldgt vor, ihn als ,das
Unverfligbare in unseren Gottesbeziehungen® zu verstehen und nicht ,durch
sprachliche gefasste Rationalisierungen in Szene [zu setzen]. [...] Vielleicht ist
es sinnvoller, dem Sprung des Glaubens hinein in das Vertrauen eher durch
poetische Texte, Musik oder durch Rituale, die die Wiirdigung des Leibes aus-
driicken, eine Gestalt zu geben.”* Auch der Segen am Ende stehe fiir ,die
Hoffnung auf Rettung und Beistand“%.

Demgegeniiber ist nun interessant, wie die Klagepsalmen in der Gesamtdra-
maturgie der hier analysierten Gottesdienste eingesetzt werden: Sie werden v.a.
im Eingangsteil der Gottesdienste und reduziert auf eine Auswahl ihrer Klage-

2 Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageraume fiir Uberlebende sexueller Gewalt. Poi-
menische und liturgische Uberlegungen, in: Evangelische Theologie 60.2/2000, 117-130, 128,
vgl. die Ausfithrungen 128-130. Bei Walter Brueggemann findet sich im Ubrigen eine interes-
sante Diskussion der Entsprechungen und Differenzen der Elemente biblischer Klage zu den
Phasen der Trauer, die Elisabeth Kiibler-Ross beschrieben hat, was sich in dieser Hinsicht
noch einmal weiterdenken liele, vgl. Walter Brueggemann, The Formfulness of Grief, in:
Ders., The Psalms and the Life of Faith, edited by Patrick D. Miller, Minneapolis 1995, 84-97.

2 A0, 1291,

> Ebd.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 KERSTIN MENZEL

und Bitt-Teile verwendet.?® Selbst, wenn die Teile von Lobgeliibde, Dank oder
Zuversicht nicht herausgenommen werden (so etwa beim Ahrpsalm oder der
heilsgeschichtlichen Erinnerung in Winnenden), werden diese im Verlauf der
Gottesdienste iiberaus selten aufgenommen. Stattdessen kommen dort zumeist
andere Texte zu stehen: Evangelientexte wie die Emmausgeschichte (Corona,
Flutgedenken) oder die eschatologische Trostvision aus Offb 21 (Winnenden,
Germanwings). Offenbar wird der Bewegung der Klagepsalmen in ihrer Ge-
samtstruktur nicht zugetraut, in den Trost zu fithren.”

Dies hat m.E. zwei Konsequenzen: Zum einen verschiebt sich die Quelle
von Trost und Ermutigung auf die Zukunft. Die heilsgeschichtliche Erinnerung,
die in vielen Klagepsalmen den Perspektivwechsel einleitet, bleibt eher eine
Leerstelle. Zugegeben: Theologisch ist sie prekdr - finden die Gottesdienste
doch gerade in einer Situation statt, in der Gottes gutes Handeln nicht wahr-
nehmbar ist. Der Gottesdienst in Winnenden zeigt, dass die Rede von Gottes
machtvollem Handeln angesichts des Todes von jungen Menschen geradezu
zynisch wirken kann. An welche Begleitung und Zuwendung Gottes liefle
sich auch angesichts von Gewalt und zerstértem Leben erinnern? Wire das
eine Dimension, die aus dem seelsorglichen Gesprach mit Angehorigen heraus
gewonnen werden konnte, im biografischen Erzdhlen von der Zeit vor dem
Ungliick??® Finden sie sich in den Geschichten der Solidaritdt, die in manchen
Gottesdiensten eine Rolle spielen?

Die Zukunftsfixierung hat m.E. als zweite Konsequenz, dass manche pastora-
le, gelegentlich auch musikalische, Bemiihung um Trost eher nach toxischer Po-
sitivitat? klingt. Manche Predigt trdgt dann eher den Charakter von Apologetik
christlicher Hoffnung. Die Verbindung mit dem konkreten Erleben, das in den
Eingangssequenzen aufgeleuchtet ist, gelingt oft nicht. Auch der Rekurs auf die
Evangelien als Predigtgrundlage zeigt: Offenbar wird der geteilten Klage nicht
zugetraut, den Trost schon in sich zu bergen. Aufschlussreich eine kleine For-
mulierung von Bdtzing in der Predigt nach der Flut: ,,Mit den Psalmen beten
heif$t, Klartext reden, nichts beschonigen und dennoch hoffen. Es stimmt: Oft

26 Das ist insofern iiberraschend, als sich fiir die sonntigliche Situation und die Auswahl des

Gesangbuchs genau der gegenteilige Befund zeigt: Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in die-
sem Band sowie Stefan Ark Nitsche, Vor der Antwort kime die Frage. Die Psalmenrezeption
im Evangelischen Gesangbuch, in: Georg Steins (Hg.), Schweigen wire gotteslésterlich. Die
heilende Kraft der Klage, Wiirzburg 2000, 133-153.

Es liefle sich argumentieren, dass die Erinnerung an Gottes heilvolles Tun der Vergangenheit
und die Vergewisserung in seiner Verheiflung in anderen Teilen des Gottesdienstes implizit
vorhanden sind, die Gottesdienste also insgesamt die Struktur der Klagepsalmen abbilden.
Dennoch konnte man fragen, ob die anderen Teile der jeweiligen Psalmen im Verlauf der
Gottesdienste nicht auch aufgegriffen und in ihrem Zusammenhang zur Klage am Beginn
transparenter gemacht werden kénnten.

Vgl. hierzu den Beitrag von Anja Marschall in diesem Band.

Vgl. Alexander Deeg, Das geschlachtete Lamm. Die toxische Positivitit und die heilsame
Ambiguitat der Liturgie, in: Heiliger Dienst 75/2021, 258-274.

27

28
29

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHRALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 207

ist die Hoffnung eine des ,Dennoch®. Aber die Hoffnung liegt dem ,Klartext*
nicht grundsatzlich entgegen, sondern wie Henning Luther sagt:

Das Trostliche des Glaubens besteht vielmehr in der anhaltenden Beunruhigung und Be-
fremdung iiber unsere Welt. Nicht die Behauptung, daf} alles letztlich und irgendwie schon
in Ordnung sei, ist ein Trost — dies ist vielmehr das Zuriickstoflen in die Trostlosigkeit
unserer Verhdltnisse, die alle Auswege versperrt. Trostlich ist dagegen die Befreiung, nicht
langer liigen zu miissen, nichts langer beschonigen und verteidigen zu miissen. In Klage
und Verzweiflung liegt mehr ehrliche Hoffnung als in Beteuerung von Sinn und Lebensge-
wif$heit. Die Trauer hélt die Treue zum Anderen, zum Besseren, zum Ende des Leidens, den
die Affirmationen des Daseins lingst verraten hat. Nur wer klagt, hofft.>

Ein Beispiel, das dezidiert anders vorgeht, will ich noch aufzeigen.? Das ist die
Predigt von Annette Kurschus in Koln, die einen Vers aus Ps 56 ins Zentrum
ihrer Predigt® stellt, eine Bitte mitten aus einer harten Feindesklage. ,Sammle
meine Trdnen in deinen Krug!“ (V. 9). Sie verbindet diesen Vers mit der Lesung
aus Oftb 21 und fangt damit, so meine Wahrnehmung, die tiberbordende Zu-
versicht der eschatologischen Vision wieder im Blick auf die Situation ein. Sie
kehrt aus der fernen Zukunft des ,dereinst ins ,jetzt* zuriick, wo eben noch
geweint wird:

Mitten da hinein horen wir - wiederum unbegreiflich, ja beinahe unsagbar: Einmal und
einst komme eine Zeit, in der all dies authoren wird; in der es zur Ruhe und zum Frieden
kommt. Alles rastlose Tun und ohnmachtige Aushalten, alles Fragen und Weinen. Weil Gott
selbst alles neu macht. Weil Gott selbst abwischen wird alle Tranen. Und bis dahin? Was
wird bis dahin aus den Tranen?

Die Predigt bleibt im Grunde bei der Bitte und geht nicht in die vergewissernde
Zusage. Immer wieder kehrt sie dabei auch formalhomiletisch in den Duktus
des Gebets zuriick:

Gott, sammle meine Trénen in deinen Krug, bittet dieser Mensch.
Mehr nicht. Aber weniger kann er nicht verlangen.
Wir rufen heute mit seinen Worten. Rufen miteinander und fiireinander:

30

31

32

Henning Luther, Die Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforde-
rung fiir die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163-176, 170. Vgl. auch Emilie M. Townes, Lament
and Hope: Defying this Hot Mess, https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing
-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess [02.10.2025].

Damit vertrete ich eine dezidiert andere Beurteilung dieser Predigt als Gero WafSweiler, Kata-
strophen und Hoffnung. Riskante Liturgien und ihre Predigten angesichts Krisensituationen,
Stuttgart 2019, in dessen Untersuchung die Apologetik des Glaubens, ,,das Ganze des Evange-
liums, das auf dem Priifstand steht und danach befragt wird, ob diese biblisch begriindete
Gott-Rede mit der Botschaft der Hoffnung tragfahig ist“ (76), geradezu zum homiletischen
Ziel erklart wird - eine Entscheidung, die sich vielleicht durch den eklatanten Verzicht auf
eine seelsorgliche oder traumatheoretische Grundlegung seiner Studie erklart. Zur Predigt
von Kurschus vgl. S.144-152.

Die Predigt ist hier abrufbar: https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloa
ds/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf
[24.09.2025].

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf

208 KERSTIN MENZEL

Ach Gott, in Jesu Namen sammle doch unsere Tranen in deinen Krug.
Mach Menschentrianen zu Gottestranen.

Mit dem Bild der Tranen macht sie den Verlust anschaulich (und fragt etwa,
ob die Lebenden die ungeweinten Tridnen der Toten mitweinen miissen) und
fordert dann Respekt vor den Trauernden ein (gegeniiber medialer Zurschau-
stellung). Am Ende weitet sie das Bild dann wiederum hin zu Oftb 21.

Ob dann, wenn in Gottes Krug eine jede Trine gesammelt und gezédhlt und bewahrt ist — ob
dann auch Menschen aufhéren konnen und aufthoren diirfen, iiber dem Unbegreiflichen zu
weinen?

An dieser Hoffnung will ich festhalten.

Darum will ich und muss ich Gott bitten.

Auch fiir alle, die es jetzt nicht kdnnen:

Sammle du, Gott, unsere Trinen in deinen Krug. Halte fest, was wir nicht festhalten konnen
- so wie du Jesus, dein Kind, unsern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben
und Tod hindurch.

Bewahre wie einen Schatz, was wir hergeben miissen. Sammle du, Gott, die Tranen und
all jene, um die sie geweint wurden. Bewahre sie, wenn ich mich miide getrauert habe und
nicht mehr weinen kann. Und sollte ich eines Tages vielleicht sogar wieder lachen konnen,
so halte die Trdnen und die Beweinten weiter in Acht.

Dann, Gott, werde ich gewiss sein, dass du wirklich alles neu machst und alles verdnderst:
Mich, jede Trane und jeden Menschen.

Interessant finde ich hier die nur andeutenden christologischen Passagen. Tre-
ten diese in die Funktion der Heilserinnerung der Klagepsalmen ein? ,Ich
gedenke an deine fritheren Taten. Oder: ,...so wie du Jesus, dein Kind, un-
sern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben und Tod hindurch.*
Vielleicht lief3e sich die Aufnahme der Klagestruktur im Gottesdienstverlauf in
dieser Richtung weiterfiithren.

4. Klage als Widerstandspoesie

Es ist deutlich geworden: Die Psalmen - iibrigens genauso wie die Zeugnisse
der Betroffenheit® - werden liturgisch v.a. als Problemexposition eingesetzt.
Das entspricht ihrer Ausdrucksfunktion,* also dem Potential Verzweiflung,
Trauer, Zorn, Fragen und dem Gefiihl, aus der Normalitdt gefallen zu sein,
Sprache zu geben, einem Geschehen Ausdruck zu verleihen, dem Alltagssprache
nicht mehr gerecht wird. Demgegeniiber wird jedoch eine andere, namlich

33 Vgl. Kerstin Menzel, Zeug:innen des Leids. Beteiligung von Betroffenen in Gottesdiensten
angesichts von Krisen und Katastrophen, in: Stephan Steger/Martin Stuflesser/Marco Weis/
Stephan Winter (Hg.), Liturgie und Ekklesiologie. Reform des Gottesdienstes als Reform der
Kirche, Regensburg 2023, 282-300.

Jirgen Ziemer hat fiir die Rolle der Bibel in den Friedensgebeten eine Schutz-, eine Aus-
drucks- und eine Widerstandsfunktion, sowie eine Unterbrechungs- und eine Appellfunktion
unterschieden, Ziemer, Sprachhilfe, 283-289.

34

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 209

ihre Widerstandsdimension m.E. noch unterschatzt. Diese erstreckt sich auf
unterschiedliche Aspekte, die ich im Folgenden ausfithren will. Daraus ergeben
sich dann auch einige Perspektiven fiir eine zukiinftige Gestaltung, die das
Potential biblischer Klage noch weiter ausschopft.

4.1 Im Blick auf die betende Person

Die Journalistin Carolin Emcke schreibt: ,Den Opfern ihre Subjektivitat und
ihre Sprache zu nehmen gehort zu den Absichten verbrecherischer Regime,
sie zu de-individualisieren, zu isolieren und schliefflich zu entmenschlichen,
all das sind Mechanismen der Entrechtung und Gewalt*> Fiir Gewaltakte
und Terrorismus ist dies unmittelbar nachvollziehbar. Aber auch im Kontext
von Naturkatastrophen ist die Sprachlosigkeit Teil der dehumanisierenden Er-
fahrung. Selbst sprechen zu konnen, ist mithin bereits ein Moment von Wider-
stand gegen ein Erleben, das die menschliche Wiirde zutiefst infrage stellt. Die
Psalmen in ihrer Bildhaftigkeit, Emotionalitdt und vieldeutigen Ausdrucksstar-
ke bieten Raum, dass sich unterschiedliche Betroffenheiten darin wiederfinden
konnen - darum werden sie ja zu recht auch in den Gottesdiensten bereits
aufgegriffen. Welche liturgische Gestaltung ermoglicht jedoch, dass Menschen
sich in zunichst fremden Worten einfinden kénnen?

Fiir Matthias Hopf gibt es drei zentrale Voraussetzungen fiir eine Form der
Aneignung, in der die biblische Klage zu ,,meiner Klage“ wird. Dabei begreift er
unter Aneignung eine Horizontverschmelzung als eine besondere Form von -
aus unterschiedlichen Positionierungen moglicher - Identifikation. Zentral sind
dafir seines Erachtens die Emotionalitat der Texte, die Leerstellen der Texte, die
unterschiedliches Erleben einzutragen erlauben, und eine interne Fokalisierung
durch die Ich-Perspektive. Was er als mogliche Konsequenzen fiir gegenwirtige
Inszenierungen schreibt, tiberzeugt mich sehr:

Eine individuelle, leise lesende oder laut nachsprechende Rezeption diirfte [...] vermutlich
starker zur Aneignung neigen [...]. Demgegeniiber scheint mir ein lautes Vorlesen, etwa
in liturgischen Kontexten mit einer liturgisch agierenden Person im Gegeniiber zu einer
Gemeinde, eher eine Identifikation bei den Horenden zu bewirken. Interessant ware zu
fragen, was bei einem lauten gemeinsamen Lesen geschieht. Ich vermute, auch hier wiirde
die Nadel auf der Skala in Richtung der Aneignung ausschlagen.>®

Fiir den inneren Mitvollzug wire es mithin entscheidend, den Emotionen den
notigen Raum zu geben, was gegen eine starke Verdichtung unterschiedlicher
Gefiihle in den Gebeten spricht. Auflerdem gilt es, die Leerstellen so aufrecht zu

35 Carolin Emcke, Weil es sagbar ist. Uber Zeugenschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 2016,
99.
36 Beitrag von Matthias Hopf in diesem Band, 188.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 KERSTIN MENZEL

erhalten, als sie unterschiedliche Grade der Betroffenheit aufnehmen konnen,
und das Gegeniiber von Liturg:in und Gemeinde mdéglichst gering zu halten.

Eva-Maria Faber hat hervorgehoben, dass nicht allein Stille fiir den inneren
betenden Mitvollzug forderlich sein kann, sondern auch ein ,stirker medita-
tives, auf Wiederholung angelegtes Feiern“’, das liber kognitives Verstehen
hinausgeht. Die Fiille von Inhalten stehe dem ebenso entgegen wie die Anein-
anderreihung von Affekten, die keinen Raum zur Vertiefung lasst.® Ein nach
Bitten wiederholtes Kyrie wie in K6ln nach dem Flugzeugabsturz, die Wieder-
holung von Passagen aus dem Ahrpsalm im Flutgedenken oder die Psalmen
als immer wieder aufscheinender Grundton im Gottesdienst geben mehr Raum
zur Vertiefung. Auch Lieder oder Musik bieten die Moglichkeit, sich in die
Texte hineinzuhoéren und zu -beten. Lieflen sich iiber die etablierten Ritualisie-
rungen (2.1) noch weitere Formen des gemeinsamen Sprechens finden? Konnte
Gemeinde etwa antworten auf Zeugnisse der Betroffenheit mit dem wiederhol-
ten ,Wie lange noch?“ aus Ps 13 oder mit einer Passage aus den Klagepsalmen,
die die korperlichen Folgen von Leiden in Worte bringt als Antwort auf die
Schilderungen, die doch auch bei den Horenden korperliche Reaktionen auslo-
sen? Konnte der Psalm von der Gemeinde gelesen werden — aber in kleineren
Abschnitten iiber einen Gottesdienst verteilt als wiederholter Antwortruf oder
als mehrfach gebetete reduzierte Form?

4.2 Im Blick auf die Gemeinschaft

»Prophetische Trauer gegen die Verdrangung“® - so hat Kristine Suna-Koro mit
Walter Brueggemann die Klagepsalmen genannt. Sie seien eine liturgische Pra-
xisform, die es erlaube, Unrecht, Dehumanisierung und Gewalt beim Namen
zu nennen. Dann geschdhe auch fiir die Unbeteiligten ,Umkehr, metanoia zu
leidenschaftlicher Solidaritdt“4. Auch fiir Henning Luther ist die Herauslésung
aus der Vereinzelung der Leidenden und die entstehende Solidaritdt ja das
entscheidende Geschehen in der Klage.*!

Carolin Emcke hebt hervor, dass in der Erfahrung von Gewalt immer auch
das Selbstverstindnis einer Gemeinschaft bertihrt ist:

37" Eva-Maria Faber, Personliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der Spannung von

Intimitdt und offentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf U. Dalferth/Simon Peng-Keller (Hg.),
Beten als verleiblichtes Verstehen. Neue Zuginge zu einer Hermeneutik des Gebets, Freiburg
im Breisgau 2016, 197-229.

¥ A0, 221f.

39 Kristine Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global

Refugee Crisis, in: Liturgy, 34.2/2019, 31-40, 34. Sie zitiert hier Walter Brueggemann, Reality,

Grief, Hope. Three Urgent Prophetic Tasks, Grand Rapids, MI 2014, 90.

Suna-Koro, Liturgy and Lament, 39.

Luther, Lugen.

40
41

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 211

Wie von diesen Erfahrungen zu erzéhlen sei, ist [...] nicht nur eine subjektive Frage der
Uberlebenden, sondern eine kollektive Frage aller, die nachfragen und beobachten, aller, die
zuhéren oder weitererzéhlen wollen, es ist die kollektive Aufgabe einer Gemeinschaft, die
sich an Gerechtigkeit orientiert.*?

Fiir Betroffene ist es wichtig zu erleben, dass sie durch das, was ihnen gesche-
hen ist, nicht aus der Gemeinschaft herausfallen, aber auch diejenigen, die
aus mehr Distanz Anteil nehmen, werden durch den gemeinsamen Vollzug
vergewissert.

Die solidarisierende Bedeutung der Versammlung wird im Zuge der Gottes-
dienste selbst (und auch in den folgenden Reden staatlicher Représentant:in-
nen) hdufig erwdhnt. Fiir den niederlandischen Ritualforscher Hessel Zondag
tragen Rituale nach Katastrophen durch eine soziale, eine konfrontative und
eine mythologische Dimension zum Coping bei.** Die soziale Dimension wird
rein physisch durch die Teilnahme vieler Menschen am Ritual vermittelt, in
besonderer Weise in der Teilnahme von Reprdsentant:innen gesellschaftlicher
und politischer Institutionen und einer prominenten Stellung der Betroffenen.
Die vergemeinschaftende Form der biblischen Klage konnte dies noch vertiefen
- sowohl durch eine Sensibilisierung fiir die Verbindung der Texte zu anderen
Krisensituationen iiber die Zeiten hinweg, wie es etwa in der Predigt von
Bischof Stiblein am Volkstrauertag fiir Ps 23 geschieht,** als auch durch die
performative Gemeinschaft des gemeinsamen Betens in Klage, Bitte und die
Erinnerung an Gottes Versprechen und frithere Zuwendung.*

4.3 Im Blick auf die Welt

Sally E. Brown unterscheidet drei mogliche Akzentsetzungen in der homileti-
schen Verwendung von Klagepsalmen: die seelsorgliche (Erfahrung von Verlust
und Orientierungslosigkeit adressieren), die kritisch-prophetische (Protest und
Selbstkritik) und die theologisch-befragende (Gottesbild).*¢ Wéhrend die ersten

42 Emcke, Weil es sagbar ist, 23f. Vgl. auch Rolf Schieder, Die Inszenierung einer Tragddie.
Praktisch-theologische Uberlegungen zu einer Trauerfeier im K6lner Dom am 17. April 2015,
in: Kranemann/Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Grofikatastrophen, 140-154.

Vgl. zum Folgenden Hessel Zondag, Rituals and coping with trauma. The silent procession
and memorial service after the café fire in Volendam (2001), in: Paul Post/Ronald E. Grimes/
Albertina Nugteren/Per Petterson/Ders., Disaster ritual. Explorations of an emerging ritual
repertoire. Leuven 2003, 115-144.

In dhnlicher Weise setzte Papst Franziskus im Marz 2020 das Pestkreuz vor dem Petersdom
ein, vgl. Menzel, Spannungen, 107-109.128.

Dafiir ist das Singen nicht zu unterschitzen. Vgl. zu den sinnlichen und leiblichen Erfahrun-
gen in diesem Kontext Henk Vogel/Mirella Klomp/Marcel Barnard, Making Sense of the
Psalms. Aesthetics and Experience in the Performance of Psalms, in: Religion and the Arts
26/2022, 136-163.

Sally E. Brown, When Lament Shapes the Sermon, in: Dies./Patrick D. Miller (Hg.), Lament.
Reclaiming Practices in Pulpit, Pew and Public Square, Louisville 2005, 27-37, 29.

43

44

45

46

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 KERSTIN MENZEL

beiden Abschnitte sich v.a. mit dem ersten Aspekt verbinden, will ich in diesem
Abschnitt iiber die zweite Dimension nachdenken.

Haufig heifSen die Gottesdienste, iiber die ich hier spreche, ,Trauergottes-
dienst” oder ,Gedenkgottesdienst® Sie widmen sich jedoch Ereignissen, die
auch insofern die Gemeinschaft bewegen, weil sie das alltagliche Sicherheitsbe-
wusstsein erschiittern - im Blick auf Gewalt durch Jugendliche oder Erwachse-
ne, auf die Zerstorungskraft der Natur oder die Fragilitit unserer Mobilitit.
Darum hat Klage in den Feiern einen passenden Ort: ,The lament prayer is not
an act of mourning; it is an act of protest.“4’ So schreiben es Sally E. Brown
und Patrick D. Miller. Die Entgegensetzung ist keine absolute — auch Trauer
hat jhren Raum in den Klagetexten. Durchlaufende Melodie biblischer Klage ist
jedoch dariiber hinaus das Aufbegehren gegen den Lauf der Dinge und deren
Benennung als Unrecht und Unheil.

Klage hat eine politische Dimension, die Befreiung vom Leiden und die
Veranderung von Ursachen ersehnt. Luke Powery etwa verbindet Klage mit
den Spirituals der Black Church, gesungenen Widerstandspraktiken.*® Soong-
Chan Rah beschreibt am Ende seines Buches iber die Klagelieder als Ruf
in die Demut fiir privilegierte Christ:innen die Perspektivenverdnderung fiir
WeifSe, wenn die Klage von Schwarzen Frauen und Miittern, Student:innen und
anderen PoC iiber die weitgehend ungestrafte Polizeigewalt und Ermordung
Schwarzer Jugendlicher wirklich gehort wird.* Kristine Suna-Koro spricht in
diesem Zusammenhang von der ,prophetischen Wut“’, die auf Verdnderung
drange. Wenn man klage, miisse man damit rechnen, verantwortlich zu werden.

In diesem Kontext stehen auch die Feind-Klagen in den Texten. Diese sind
natiirlich besonders sensibel einzusetzen und gut zu reflektieren. Einerseits soll-
ten auch Wut und Zorn iiber die Téter:innen Raum bekommen, andererseits
kann es nicht um deren Verdammung und Démonisierung gehen. Wo der
Waunsch nach Rache vor Gott gebracht wird, legt man die Téter:innen in Gottes
Hiénde, so schreibt Brown unter Rekurs auf eine Predigt nach dem 11. Septem-
ber 2001, und man kann sich von diesen Wiinschen auch wieder distanzieren.5!
Durch die sorgfiltige Aktualisierung ist es auch moglich, nicht den Tdter oder
die Tdterin als Person in diese Rolle zu bringen, sondern die Feindklagen zu
lesen als Aufstand gegen die Méchte des Bosen, die Menschen in den Bann
ziehen und die uns systemisch in Unheil verstricken durch Zerstorung des
Klimas, ungerechte Strukturen, deformierende Beziehungssysteme etc.

47

Sally A. Brown/Patrick D. Miller, Introduction, in: Dies. (Hg.), Lament, xiii-xix, xv.
48

Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration in Preaching, Nashville 2009. Ders.,
Dem Dry Bones. Preaching, Death, and Hope, Minneapolis 2012.

Soong-Chan Rah, Prophetic Lament. A Call for Justice in Troubled Times, Downers Grove IL
2015, Epilogue “Ferguson” 204-212.

Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.

Brown, When Lament Shapes, 32.

49

50
51

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 213

Die Klage noch stirker in den gesamten Gottesdienst zu ziehen, hitte dann
auch das Potential, Handlungsméglichkeiten auszuloten und einen kleinen
Beitrag zur Starkung der Widerstandskraft des Gemeinwesens zu leisten, das
Verantwortung nicht nur an politische Reprisentant:innen delegiert. Ein Ge-
denken, in dem dieser Gestus besonderen Raum hatte, war der Gottesdienst
am Tag nach dem Anschlag auf dem Weihnachtsmarkt auf dem Berliner
Breitscheidplatz, in dem Vertreter:innen unterschiedlicher Religionen und der
Stadt mit einem gemeinsamen Akt ihr Zusammenstehen gegen die spaltenden
Krifte des Hasses sowohl von islamistischer wie von rechtspopulistischer Seite
betonten. Denkbar wiren solche Gesten des Widerstands gegen Gewalt und
Zerstorung auch in kleinerer Form, etwa eines zeitgendssischen Credos oder
einer Adaption der Psalmtexte selbst.

4.4 Im Blick auf Gott

In der Lektiire der ,Gottespoesie“ von Carola Moosbach wird die Widerstin-
digkeit des Ringens mit Gott iiberaus deutlich.”? Gott selbst wird in den Klage-
psalmen fraglich angesichts der erlebten Ruptur des Selbstverstandlichen und
der Verletzung, die ein solches Ereignis in das Leben von Angehorigen, Uberle-
benden und Augenzeug:innen reifst. Die Frage, wie Gott das zulassen konne,
ist vielleicht die oberflachlichste Form der entstehenden Fragen, die in den
Psalmen bedrohlicher und personlicher sind: Gott wird zum Bedrdnger und
zur Mittdterin der erlebten Gewalt, Gott wird als schweigend und fern erlebt,
die Verheiflungen von Gottes Zuwendung klingen plotzlich nach Betrug und
leer.

Angesichts dessen scheint es mir chancenreich, dass etwa der Ahrpsalm die
Gott-Klage und den Zorn integriert und damit die Gottesfrage spannungsreich
offen hilt: ,Auch wenn du mir rétselhaft bist, Gott, noch unbegreiflicher jetzt,
unendlich fern, so will ich dennoch glauben an dich, widerstindig, trotzig,
egal, was dagegen spricht Dabei gibt gerade diese Klage Gott nicht auf.?
Das Festhalten an Gottes Verheiflung und am Glauben an seine Zuwendung
beschreibt Suna-Koro als ,inverted doxology™:

Ironically, lament may be seen as an inverted (subverted?) doxology that invokes hope with
an enigmatic yet fierce resolve in the midst of hopelessness. This inverted doxology is not
limited to mourning. It is simultaneously an act and disposition of protest, a plea for God’s
faithful action toward fulfilling God’s promises of salvation, restoration, justice, and peace.’*

Oben habe ich ausgefiihrt, dass die Predigten haufig einen apologetischen
Ton annehmen und das Recht christlicher Zukunftshoffnung eher behaupten

52 Vgl. den Beitrag von Birbel Fiinfsinn in diesem Band.
33 Vgl. etwa das von Alexander Deeg in seinem Beitrag zitierte Gedicht von Rilke.
54 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 KERSTIN MENZEL

als ausfiihren konnen. Vielleicht — so konnte man angesichts der Gott-Klagen
in den Psalmen fragen, geht es in Gottesdiensten angesichts groffem Leiden
weniger darum, die Gemeinde von der christlichen Hoffnung fiir die Zukunft
zu Uberzeugen, als darum, Gott davon zu iiberzeugen, seine VerheifSung wahr
zu machen? Oder den Vorstellungsraum zu 6ffnen, dass Gott selbst tiber das
geschehene Unrecht klagt, wie Scott Ellington im Blick auf die Klagen der
Propheten zeigt.>

4.5 Fazit

In der medialen Berichterstattung und in den Pressemitteilungen der Kirchen
wird immer wieder betont, dass die Gottesdienste Trost spenden sollen. Das
soll auch nicht bestritten werden. Wo das Bemiithen um Trost jedoch zu schnell
den Weg aus dem Leiden heraus sucht, laufen die Feiern Gefahr, dieses in
seiner erschiitternden und lebensverandernden Macht nicht ernst zu nehmen.
Fiir manchen Trost ist es zu frith und manches Leiden wird zumindest in dieser
Welt nicht getrostet werden. Umso wichtiger ist es dann, den Schmerz und das
Zerbrochene gemeinsam auszuhalten und zu Gott zu wenden, was Menschen
nicht heilen kénnen.

Vielleicht lasst sich mit der Kategorie der Widerstidndigkeit, die ich in den
vorangegangenen Punkten versucht habe zu entfalten, noch einmal eine neue
Dimension gegeniiber dem Ziel des Trostens gewinnen. Mit Andreas Reck-
witz wire doch gerade die Anerkennung von Verlust und dessen offentliche
Sichtbarkeit ein wichtiger Beitrag zu einer resilienten Gesellschaft, die dem
zerbrechenden Fortschrittsnarrativ der Moderne den ,,Schutz des Vulnerablen®
entgegensetzen kann.>

35 Scott A. Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament, Eugene
OR 2008, 33-59.

56 Andreas Reckwitz, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 421, vgl. auch 418-
424,

- am 27.01.2026, 18:19:29. - —


https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

