
Mehr als nur Problemexposition? 
Biblische und gegenwärtige Klage im Kontext von 
Gottesdiensten nach Katastrophen

Kerstin Menzel

1. Einleitung

Die biblischen Texte, so schreibt es Jürgen Ziemer in einer Analyse der Verwen­
dung der Bibel in den Friedensgebeten im Herbst 1989,

„sprach[en] so unmittelbar in die Situation hinein, weil diese selbst so deutlich vernehmbar 
in die Gottesdienste hineinragte. […] Die biblischen Texte halfen, den eigenen begrenzten 
Sprachhorizont zu erweitern und damit, wenigstens für einen Augenblick, auch den Weltho­
rizont. Die Texte führten in die Situation, aber sie fixierten nicht auf sie.“1

Nach Kay-Ulrich Bronk hat diese unmittelbare Anschlussfähigkeit ihren Grund 
darin, dass „[d]ie Grammatik jener Situationen, die die biblischen Texte be­
schreiben oder die sie voraussetzen, und die Grammatik des historischen 
Moments […] voller Analogien [waren]. […] Um Text und Situation in ein 
Gespräch zu bringen, brauchte man sie in einigen Fällen nur nebeneinander 
zu halten.“2 Die Entsprechung der „Grammatiken“ von Text und Situation, 
wie Bronk sie beschreibt, wird in diesem Tagungsband durch traumabezogene 
Ansätze der Interpretation und der Frage nach den Voraussetzungen und Funk­
tionsweisen von Identifikation bzw. Aneignung erschlossen. Biblische Texte bie­
ten Sprache an, ermöglichen es, dem Leiden Ausdruck zu verleihen. Sie bringen 
Unsagbares in Wort und Klang und ermöglichen „einen Blick über den Rand 
des Erlebten“3. Und umgekehrt machen aktuelle Notsituationen, klug mit den 
Texten verbunden, diese wieder unmittelbarer verständlich. Biblische Klagepoe­
sie, die sonst vielleicht abständig und schwierig wirkt, wird dann hochaktuell. 
Hermeneutisch ist das natürlich ein verantwortungsvolles Unterfangen. Selbst 
da, wo es intuitiv und ungeplant geschieht, braucht es theologische Reflexion. 
Dies betrifft nicht nur die Auswahl und intertextuelle Einbettung der Klagepsal­
men, sondern auch deren liturgisch-performative Inszenierung.

1 Jürgen Ziemer, Die Bibel als Sprachhilfe: Zum Bibelgebrauch in den Kirchen während 
der ,Wende‘ im Herbst 1989, in: Pastoraltheologie 81.7/1992, 280–291:282f. Vgl. Ulrich Bronk, 
Der Flug der Taube und der Fall der Mauer. Die Wittenberger Gebete um Erneuerung im 
Herbst 1989, Leipzig 1999, 243–252.264–266.277ff.; Thomas Roscher, Liturgie – ein offenes 
Haus? Die Plauener Friedensgebete von 1989 und 1990. Leipzig 2019, 411-413 u.ö.

2 Bronk, Flug der Taube, 248.
3 A.a.O., 266.

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während die Klagetexte im agendarischen, vom Kirchenjahr geprägten 
Sonntagsgottesdienst eher ein Desiderat darstellen,4 gehören sie zu Gottesdiens­
ten nach Krisen und Katastrophen im deutschen Kontext zum selbstverständ­
lichen Repertoire.5 Diese Gottesdienste finden häufig in enger Kooperation 
mit lokalen, regionalen, nationalen oder internationalen staatlichen Akteuren 
und in unmittelbarem Zusammenhang mit dem staatlichen Gedenken statt. 
Gegenwärtig sind sie zumeist ökumenisch getragen, nicht selten wurden auch 
interreligiöse Elemente integriert. Sie erreichen durch die Übertragung im öf­
fentlich-rechtlichen Fernsehen eine hohe mediale Aufmerksamkeit. Die Gottes­
dienste richten sich an einen differenzierten Teilnehmendenkreis von unmittel­
bar Betroffenen, Helfer:innen und der anteilnehmenden, breiteren Öffentlich­
keit, die vor Ort und medial am Gottesdienst partizipiert, und die zugleich 
auch von den politischen Vertreter:innen repräsentiert wird. Die Teilnehmen­
den konstituieren eine weltanschaulich überaus diverse Gemeinschaft. Diese 
Gottesdienste in besonderer Öffentlichkeit lassen sich verstehen als Teil einer 
größeren Ritualsequenz sowie der gesellschaftlichen Selbstverständigung über 
eine Naturkatastrophe, eine Gewalttat oder ein größeres Unfallgeschehen – eine 
Selbstverständigung, die sich im religiösen Ritual gerade nicht in der verbalen 
Deutung der Ereignisse erschöpft, sondern sich wesentlich symbolisch-rituell 
darstellt.

Im Folgenden will ich die Verbindung von Text und Situation in fünf Ge­
denkgottesdiensten untersuchen, die ich im Blick auf die Bandbreite der liturgi­
schen Arrangements ausgewählt habe (2.). Gemeinsam ist allen dargestellten 
Feiern, dass die Klage vor allem am Anfang des Gottesdienstes aufgenommen 
ist, was ich anschließend im Blick auf mögliche Alternativen noch einmal kri­
tisch reflektieren will (3.). Die Klagepsalmen auf die Rolle der Problemexposi­
tion zu reduzieren, so ist mein abschließendes Argument, unterschätzt ihre wi­
derständigen Dimensionen, die sich auch im weiteren Verlauf der Gottesdienste 
fruchtbar machen ließen (4.).

2. Verzahnung von Psalmtext und gegenwärtiger Situation – 
Liturgische Arrangements

Im Folgenden untersuche ich anhand von einigen Gottesdiensten nach Krisen 
und Katastrophen der letzten zehn Jahre, wie das Wechselspiel zwischen dem 

4 Vgl. hierzu den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band, der einen Konsens der liturgiewis­
senschaftlichen Diskussion sowohl in Deutschland wie im US-amerikanischen Kontext erneut 
bestätigt.

5 Vgl. etwa die dokumentierten Liturgien in Jochen Arnold/Eckhard Gorka/Michael Meyer-
Blanck/Frank Peters (Hg.), Öffentliche Liturgien. Gottesdienste und Rituale im gesellschaftli­
chen Kontext (ggg 30), Leipzig 2018.

192 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils konkret-aktuellen Leid und den biblischen Texten inszeniert wird. Ich 
analysiere dafür die Fernsehaufzeichnungen im Blick auf die Auswahl und Posi­
tion des Psalmtexts in der gottesdienstlichen Dramaturgie sowie die konkrete 
Inszenierung, d.h. die Verteilung von Sprechrollen oder die Verknüpfung mit 
anderen Elementen. Auch textliche Aufnahmen der biblischen Klagetexte in 
der weiteren Liturgie nehme ich in die Betrachtung mit auf. Zitate folgen dem 
transkribierten Video der Fernsehübertragung, wenn nicht anders markiert.

2.1 Ritualisierung

Im Frühjahr 2009 geschah im württembergischen Winnenden ein Amoklauf, 
der zu den größten Ereignissen dieser Art an deutschen Schulen gehört. In der 
Albertville-Realschule wurden neun Schüler:innen und drei Lehrerinnen von 
einem ehemaligen Schüler erschossen. Im Zentrum für Psychiatrie und einem 
Autohaus in Wendlingen erschoss der Täter weitere Menschen, bevor er sich 
selbst tötete. Am Samstag zehn Tage nach dem Geschehen, am 21.3.2009, fand 
in der katholischen St. Karl Borromäus Kirche ein Trauergottesdienst mit an­
schließendem Staatsakt statt.6 In der Kirche versammelten sich v.a. die Schulge­
meinschaft und Angehörige der Getöteten sowie staatliche Repräsentant:innen, 
darunter Bundespräsident Horst Köhler und Bundeskanzlerin Angela Merkel. 
Der Gottesdienst wurde auch übertragen in andere Kirchen und Hallen sowie 
ein Stadion7, ebenso ins Fernsehen.

Zum Einzug der Mitwirkenden musizierten Chor und Orchester mit „Aus 
der Tiefe“ (BWV 131) von Johann Sebastian Bach einen ersten Psalm (Ps 
130). Es folgten Votum und Begrüßung mit folgender Einleitung „In unserer 
Not, in unserer Hilflosigkeit, in unserem ganzen Kummer haben wir uns in 
dieser Stunde miteinander versammelt“. Nach der Begrüßung von Gemeinde 
und Repräsentant:innen, wurde der Begriff der „Not“ im Übergang zum Lied 
erneut aufgenommen: „Unsere tiefe Not wollen wir zum Ausdruck bringen“. 
Gesungen wurde dann erneut Ps 130 mit „Aus tiefer Not schrei ich zu dir“ 
(EG 299,1.3+4). Im Anschluss wurde Ps 77,2–21 im Wechsel mit der Gemeinde 
gebetet (Einheitsübersetzung). Dieser setzt mit demselben Wortfeld ein: „In 
der Zeit meiner Not suche ich den Herrn.“ (V. 3) Kein klassischer Klagepsalm, 
schildert dieser Text in V. 1–11 nächtliche Unruhe und Hadern mit Gottes Güte, 
das im zweiten Teil V. 12–21 mit der Erinnerung an Gottes Handeln im Exo­
dus mit kosmologischen Untertönen kontrastiert wird. Pfarrer und Gemeinde 

6 Arnold et al., Öffentliche Liturgien, 95–100; Klaus Eulenberger, „Der Boden unserer Herzen ist 
aufgebrochen“. Trauerfeiern nach den Amokläufen in Erfurt (2002) und Winnenden (2009), 
in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaft­
lichen Öffentlichkeit, Stuttgart 2011, 33–42.

7 Eulenberger, Trauerfeiern, 35.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 193

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wechselten versweise im Sprechen, abgeschlossen wurde es mit dem Gloria 
Patri.

Die Inszenierung war stark ritualisiert, es gab kaum Raum, die einzelnen 
Verse zu meditieren. Sie standen damit in Kontrast zum darauf folgenden, 
emotional dichten Kerzengedenken der Mitschüler:innen, bei dem Schweigen 
und die – mit einem ausdrucksstarken Eingangsakkord eingeleiteten – Taizé-
Melodie „Bleib mit deiner Gnade bei uns“ von der Orgel abwechselte: ca. 17 
Minuten lang! Die Gemeinde war zum Psalm aufgestanden. Nach dem Kerzen­
gedenken kam die Eingangssequenz deutlich zum Abschluss: die Gemeinde 
nahm geräuschvoll Platz. Chor und Orchester musizierten dann das Agnus Dei 
aus Bachs „Du wahrer Gott und Davids Sohn“ (BWV 23).

Nach der Lesung aus Offb 21 und Orgelmusik predigte Bischof Otfried Ju­
ly (Evangelische Landeskirche in Württemberg) über ebendiesen Text, nach 
einem erneuten Stück des Bach-Collegiums folgte die zweite Predigt von 
Bischof Gebhard Fürst (Diözese Rottenburg-Stuttgart). Dieser setzte mit zwei 
Versen aus Ps 77 ein:

„Mein Herz grübelt bei Nacht, ich sinne nach, es forscht mein Geist …“ (Ps 77,7). Wer von 
uns, die wir immer noch in fassungsloser Trauer hier versammelt sind, könnte diese Worte 
aus dem eben gebeteten Klagepsalm nicht mitsprechen? […]

„Ich rufe zu Gott, ich schreie, ich rufe zu Gott, bis er mich hört“ (Ps 77,1). Auch das ist ein 
Wort aus dem Psalm. Jetzt ist es Zeit für diesen Ruf ! Heute ist Raum für diese Klage – damit 
Gott uns hört.

Die zweite Hälfte der Predigt nahm dann den Offenbarungstext zur Grundlage, 
der als „Antwort“ Gottes eingeführt wurde. Der Psalm diente in der Predigt also 
v.a. der Explikation der leidvollen Situation. Eine Begrenzung findet das Leid in 
der Predigt mit Offb 21 in der Zukunft – nicht, wie im Psalm, in der Erinnerung 
an Gottes heilvolles Handeln.

Ein ähnliches Beispiel für eine konventionalisierte Aufnahme eines Psalms 
ist der Gottesdienst nach dem Anschlag auf dem Breitscheidplatz am 20. De­
zember 2016 in der Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche, bei dem Ps 69 in der 
Versauswahl des Gesangbuchs von Pfarrer Martin Germer zwischen dem Ein­
gangslied und einem einführenden Gebet vorgelesen wurde. Die Auswahl im 
Evangelischen Gesangbuch reduziert den Psalm auf das Bild des Versinkens im 
Schlamm (V. 2–4) und das Flehen um Rettung vor dem Untergang (V. 14–16) 
sowie – in wirklicher Zerschneidung der Verse – die Bitten um Erhörung (V. 
17–19a.30b). Dieser letzte Abschnitt wird in der Liturgie in der Kaiser-Wilhelm-
Gedächtniskirche gekürzt und damit der verlesene Psalm nochmals auf das 
sprachliche Bild fokussiert. In diesem Gottesdienst schließt sich an den Psalm 
immerhin instrumentale Musik an (Sarabande von Bach mit Bratsche), die den 
Psalmversen Raum gibt, nachzuwirken.

194 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Aktualisierung durch verschränktes Gebet

Am 24. März 2015 stürzte der Germanwings-Flug 9525 von Barcelona nach 
Düsseldorf auf dem Gebiet der südfranzösischen Alpen ab. 150 Insassen aus 
verschiedenen Ländern kamen dabei ums Leben. Der Absturz erwies sich als 
erweiterter Suizid des Copiloten. Im Flugzeug befand sich eine Gruppe von 16 
Schüler:innen und zwei Lehrerinnen der Kleinstadt Haltern am See, worauf 
sich die mediale Aufmerksamkeit schnell fokussierte.

Der Gottesdienst einen knappen Monat später im Kölner Dom war nicht 
der erste mit kirchenleitender und politischer Beteiligung.8 Bereits Ende März 
feierten Bundespräsident Joachim Gauck, Präses Annette Kurschus und Bischof 
Felix Genn einen (Schul‑)Gottesdienst in Haltern mit. In dem hier betrachteten 
Gottesdienst und anschließenden Trauerakt im Kölner Dom am 17.4.2015 waren 
etwa 1.400 Menschen präsent, darunter 500 Angehörige der Toten.9 Beide Teile 
der Feier wurden vom WDR für die ARD live gesendet.10 Vor allem für Mitar­
beitende der Fluggesellschaft wurde die Feier in ein Kölner Veranstaltungszen­
trum sowie für die breitere Öffentlichkeit auf den Bahnhofsvorplatz übertragen.

Vor dem Altar in der Vierung des Doms waren auf zwei Gestellen 150 Kerzen 
aufgestellt, die beim Gottesdienstbeginn bereits brannten. Nach Diskussionen 
im Vorfeld war entschieden worden, für den Co-Piloten ebenfalls eine Kerze 
aufzustellen.

Auch in dieser Feier war der gewählte Psalm (wiederum Ps 77) Teil der 
Eröffnung des Gottesdienstes. Nach dem Glockenläuten zogen – zum von 
Chören des Doms gesungenen Introitus des Requiems von Gabriel Fauré – 
die Mitwirkenden ein, neben den liturgisch Leitenden auch zwei Notfallseelsor­
ger:innen in violetter Uniform. Dieses Stück endete mit einem dreifachen Kyrie. 
Es begrüßte der Domdechant mit kurzem Rekurs auf das Geschehen und einem 
Willkommen an die Angehörigen sowie die staatlichen Repräsentant:innen aus 
Bund und Land sowie aus Frankreich und Spanien, die kirchlichen Repräsen­
tant:innen sowie die Helfer:innen. Kardinal Rainer Maria Woelki eröffnete 
dann liturgisch mit Votum und Gruß. Es folgten dann in fünf Abschnitten Wor­
te aus Ps 77 (gesprochen von Präses Annette Kurschus, weitgehend Lutherüber­
setzung von 1984), verschränkt mit aktuell formuliertem Gebet (gesprochen 
von Kardinal Woelki), immer wieder beantwortet von einem Taizé-Kyrie (GL 
154) vom Chor, das die Gemeinde wiederholte.11

8 Auskunft eines beteiligten Seelsorgers. Vgl. insgesamt die Beiträge in Benedikt Krane­
mann/Brigitte Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Großkatastrophen. Theologische und sozialwis­
senschaftliche Zugänge, Neukirchen-Vluyn 2016. In diesem Band läuft der Gottesdienst in 
Köln als wesentliche Konkretisierung durch viele der Beiträge hindurch.

9 Arnold et al., Öffentliche Liturgien, 114.
10 A.a.O., 115.
11 Abgedruckt auch a.a.O., 118f., entspricht dem gesprochenen Wort. Versangaben ergänzt von 

der Autorin.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 195

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lasst uns unser Herz samt den Händen aufheben zu Gott im Himmel
und Gott um sein Erbarmen bitten, auf dass er uns in dieser Stunde nahe komme.
Mit Worten aus Psalm 77 beten wir:
Ich rufe zu Gott und schreie um Hilfe,
zu Gott rufe ich, er möge mich hören. (V. 2)
Wo warst du, Gott?
Ihre Angehörigen vermissen sie – die Menschen in dem Flugzeug aus Barcelona.
Die Jungen und Alten – Frauen, Männer, Kinder, Jugendliche.
Erbarme Dich der Not, der Tränen und der Fragen.
Chor, anschließend alle: Kyrie, Kyrie eleison (GL 154)
In der Zeit meiner Not suche ich den Herrn;
meine Hand ist des Nachts ausgereckt und lässt nicht ab;
denn meine Seele will sich nicht trösten lassen. (V. 3)
Wir wissen, dass wir mitten im Leben vom Tod umfangen sind.
Aber wenn es passiert – dann sind wir fassungslos. Entsetzt.
Zweifeln an deiner Güte, Gott. An deiner Gerechtigkeit.
Erbarme dich unserer Zweifel.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.
Ich denke an Gott – und bin betrübt;
ich sinne nach – und mein Herz ist in Ängsten.
Meine Augen hältst du, dass sie wachen müssen;
ich bin so voll Unruhe, dass ich nicht reden kann. (V. 4f.)
So kommen wir zu dir, Gott.
Wohin sonst sollten wir gehen?
Mit Trauer im Herzen, auch mit Zorn und mit Erschrecken.
Erbarme dich unserer Unruhe und unseres Zorns.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.
Hat Gott vergessen, gnädig zu sein,
oder sein Erbarmen im Zorn verschlossen?
Ich sprach: Darunter leide ich,
dass die rechte Hand des Höchsten sich so ändern kann. (V. 10f.)
Gott, du vergisst die vermissten Menschen nicht!
Nimm sie in dein ewiges Licht auf.
Du lässt niemanden unter uns allein.
Erbarme dich unserer Sehnsucht.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.
Darum denke ich an die Taten des EWIGEN,
ja, ich denke an deine früheren Wunder
und sinne über alle deine Werke und denke deinen Taten nach. (V. 12f.)
Gott, sei bei uns.
In unserem Zorn.
In unserem Zweifeln.
In unserer Sorge.
In unserer Trauer.
Kyrie, Kyrie eleison. Kyrie, Kyrie eleison.

Auch hier wurden v.a. Verse aus dem Klageteil ausgewählt, aber auch die Auf­
forderung des Beters oder der Beterin an sich selbst, Gottes frühere Taten zu 
erinnern. Die aktualisierenden Gebetsteile arbeiten stark mit Emotionen, die 
jedoch innerhalb jeder Strophe so facettenreich sind, dass die vier Begriffe am 

196 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende (Zorn, Zweifel, Sorge und Trauer) zwar wesentliche Aspekte bündeln, 
aber längst nicht alle Aspekte aufnehmen.

Das Tagesgebet schließt an einige Begriffe und Bitten aus diesem Psalmgebet 
nochmals an. Es folgen dann die Lesung aus Offb 21, die Predigt von Kurschus 
(die Ps 56,9 als starken Gesprächstext zu Offb hinzuzieht, s.u. in 3.), die Lesung 
aus Kol 3,1–4 und die Predigt von Woelki. Als zentraler symbolischer Akt 
wurden in diesem Gottesdienst Holzengel verteilt, stellvertretend an Einzelne 
für die unterschiedlichen Gruppen der Betroffenen. Der Gottesdienst schloss 
mit Fürbitten, Sendung und Segen.

In theologischer Hinsicht fällt im Blick auf die Collage auf, dass der Zweifel 
an Gottes Güte im Abschnitt nach V. 3 eher in die Nähe von Unglauben gerückt 
wird, während der Psalm selbst in V. 10f. die Gott-Klage nochmals prägnant 
zum Ausdruck bringt. Die Heilsanamnese in V. 12f. bleibt – im Gegensatz zum 
ersten Beispiel – andeutend und wird im Grunde bereits im Absatz vorher 
ebenso allgemein aktualisiert (Gott vergisst nicht und lässt nicht allein).

Zur liturgischen Inszenierung lässt sich festhalten, dass der Psalm hier an 
ebenso klassischer Position als Eingangspsalm steht, durch die Verschränkung 
mit dem Kyrie und die Aktualisierung aber noch verstärkt wird. Durch die 
Beteiligung der Gemeinde in responsorischem und wiederholendem Gesang 
können die biblischen Verse und das Gebet nachklingen. Andererseits gewinnt 
der Psalm mit diesem Umgang eher den Charakter einer Collage, in der der 
Gesamtzusammenhang und -duktus tendenziell verloren geht.

Ein weiteres Beispiel für eine solche Inszenierung wäre der Fernsehgottes­
dienst am 2. Januar 2005, der nach dem Tsunami kurzfristig umgestellt und 
auf dieses Geschehen fokussiert wurde. Hier wurden ebenfalls Psalmverse, 
Aktualisierungen und der Kyriegesang der Gemeinde (EG 178.12) ineinander 
verschränkt.12 Ps 69 bildete dabei den Rahmen (V. 2–4 am Beginn, die Erhö­
rungsbitte aus V. 17–19a.30b am Ende), dazwischen erklangen Verse aus Ps 
57, 88 und 61. Die Aktualisierung bestand hier aus je zwei kurzen Berichten 
von betroffenen Menschen vor Ort und dem Erschrecken aus der Distanz. 
Bereits vorher, als Eingangsspruch, war Ps 142,2–4a erklungen, gewissermaßen 
als Ankündigung der folgenden Klage.

12 Abgedruckt in Arnold et al., Öffentliche Liturgien, 87–89, hier liegt mir kein Video vor. Es 
gab wenig später noch einen dezidiert als Gedenkveranstaltung geplanten Gottesdienst, vgl. 
Michael Meyer-Blanck, Tsunami. Ökumenischer Gottesdienst im Berliner Dom anlässlich der 
Flutkatastrophe in Südostasien (2005), in: Kristian Fechtner/Thomas Klie (Hg.), Riskante 
Liturgien. Gottesdienste in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit, Stuttgart 2011, 21–31.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 197

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Psalm zwischen Erschrecken und Bericht

In Deutschland fand im April 2021, im Kontext der zweiten und dritten Welle 
der Corona-Pandemie – der Phase mit den höchsten Opferzahlen –, ein staat­
liches Gedenken statt, in dessen Vorfeld auch ein ökumenischer Gottesdienst 
gefeiert wurde. Beide Feiern wurden im Fernsehen übertragen, verließen aber 
die übliche Verbindung der staatlichen und der kirchlichen Feier am selben 
Ort; sie waren nur über die Anwesenheit der identischen Gruppe verbunden, 
die angesichts des Versammlungsverbots strikt auf die Angehörigen der deut­
schen Verfassungsorgane und zehn Angehörige von Verstorbenen beschränkt 
war. Die Angehörigen sprachen aber im Staatsakt und auch der zentrale Ritus 
entzündeter Kerzen fand dort, also in einem säkularen Rahmen, statt.13

Der Gottesdienst versuchte über die Angehörigen von Verstorbenen hinaus 
weitere Betroffenheiten durch die Pandemie in den Blick zu nehmen: Es spra­
chen ein von einem schweren Krankheitsverlauf gezeichneter Journalist, ein In­
tensivpfleger und eine Künstlerin. Den Teil mit diesen Zeugnissen eröffnete Ps 
13, gesprochen in der Fassung der Einheitsübersetzung durch den orthodoxen 
Erzpriester Radu Constantin Miron als Vertreter des ACK. Hier wurden Klage 
(V. 2f.) und Bitte (V. 4f.) aufgenommen, nur die Vertrauensbekundung V. 6 
fehlte an dieser Stelle (wobei sich das nachfolgende Lied „Wenn wir in höchsten 
Nöten sein“ mit der Betonung des Trostes, der bereits in der Anrufung Gottes 
liegt, als impliziter Ersatz des fehlenden Verses 6 interpretieren ließe).

Das eindringliche vierfache „wie lange noch“ stand in enger Verbindung zum 
Gedenken mitten in einer andauernden Krise. Verstärkt wurde die Wirkung die­
ser Fragen noch durch ein aufs Fernsehen abgestimmtes Stück ganz zu Beginn – 
einen Vorspruch vor dem eigentlichen Eingangsstück der Orgel. Der Schauspie­
ler Ulrich Noethen sprach, nach einem schlichten Ton vom Glockenspiel, am 
Rande des Kirchenraums direkt in die Kamera, also für die Besucher:innen des 
Gottesdienstes vor Ort kaum sichtbar:

80 000 Menschen sind gestorben. Mit und an Corona. 80 000 bei uns. Drei Millionen
weltweit.
Hinter jeder Zahl steht ein Name, ein Leben, eine Geschichte.
Angehörige, die zurückbleiben, die nicht da sein durften, nicht die Hand halten, nicht richtig 
Abschied nehmen konnten. (Klang)
Hinter jeder Zahl steht ein Mensch.
Wo ist er geblieben?
Wer bleibt bei uns? (Einsatz Orgelvorspiel)

Sowohl in diesem Opening als auch im Psalm bleiben die Fragen offen. Das 
reduzierte Tempo von Noethens Sprechen, das Zusammenspiel mit der Glocke 

13 Vgl. Benedikt Kranemann/Kerstin Menzel, Ein Paradigmenwechsel in der öffentlichen Trauer? 
Das staatliche wie kirchliche Gedenken an die Verstorbenen in der Corona-Pandemie am 
18. April, in: Pastoraltheologie 110.9/2021, 297–318.

198 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die kurzen Aufzählungen setzten den emotionalen Ton des Gottesdiens­
tes. Generalsuperintendentin Ulrike Trautwein zeichnete diesen in ihrer Begrü­
ßung noch in den visuell in diesem Fernsehgottesdienst überaus präsenten blau 
gefärbten Kirchenraum ein und fokussierte auf den segnenden Christus.

Mit „Sicut servus desiderat ad fontes“ von Palestrina intonierte das pande­
miebedingt schmal besetzte Ensemble nach den Predigten Ps 42, ohne jedoch 
in den liturgischen Duktus weiter eingebunden zu sein. Mit der zeitgenössi­
schen Vertonung von Ps 31,2–3 durch Jonathan Brell kam ganz am Schluss des 
Gottesdienstes vor dem Segen nochmals ein nachdenklicher und flehender Ton 
ins Spiel, verstärkt durch die eher ungewöhnliche Percussion. Überhaupt ließe 
sich fragen, ob die vom Schlagwerk eingesetzten Klänge sich als Form der Klage 
im Verlauf der Feier interpretieren lassen.14

Der Psalm erklingt in dieser Feier also wieder an ebenso klarer Stelle in der 
Dramaturgie: als Auftakt zu Zeugnissen der Betroffenheit und im Eröffnungsteil 
des Gottesdienstes, in dem das Totengedenken im Zentrum steht. Die folgen­
den Zeugnisse nehmen dann – wohl angestoßen durch das Setting der beiden 
getrennten Feiern15 – noch andere Themen des Leidens in der Pandemie auf. Im 
Rückblick ist erstaunlich, dass sie nicht stärker mit dem „wie lange noch“ des 
Psalms gearbeitet haben – das wäre für alle drei geschilderten Situationen gut 
denkbar gewesen. Die Hoffnungsperspektive im mittleren Teil der Feier spielte 
wiederum eine neutestamentliche Geschichte als Grundlage der Predigt ein: die 
Wanderung nach Emmaus (Lk 24).

2.4 Psalmen als Grundton

Zeitlich vor dem eben geschilderten Gottesdienst, in der zweiten Welle der 
Pandemie, fand am Volkstrauertag Mitte November 2020 im Berliner Dom 
ein „Ökumenischer Gedenkgottesdienst mit interreligiöser Beteiligung für die 
Opfer der Pandemie“ statt.16 Im Grunde handelt es sich hier um einen Ge­
meindegottesdienst für die Stadtöffentlichkeit – beteiligt waren sowohl Michael 

14 Zwischen den Zeugnissen der Betroffenheiten gab es eine jüdische und eine muslimische 
Klagerezitation, die ich jedoch hier außen vor lasse. Die jüdische Kantorin sprach und sang 
ein kurzes Gedicht, der Imam rezitierte Sure 94. Zur interreligiösen Dimension solcher 
Gottesdienste vgl. v.a. die entsprechenden Beiträge in: Brigitte Benz/Benedikt Kranemann 
(Hg.), Deutschland trauert. Trauerfeiern nach Großkatastrophen als gesellschaftliche Heraus­
forderung, Würzburg 2019.

15 Vgl. Kranemann/Menzel, Paradigmenwechsel.
16 Ich danke dem Team des Berliner Doms für das zur Verfügung gestellte Video des Gottes­

dienstes sowie Barbara Hustedt als persönliche Referentin von Bischof Stäblein für alle weite­
ren Informationen. Für eine genauere Darstellung dieses Gottesdienstes vgl. Kerstin Menzel, 
Spannungen inszenieren und halten. Gottesdienste in Pandemiezeiten, in: Alexander Deeg / 
Christian Lehnert (Hg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und der Versöhnung im 
christlichen Gottesdienst (BLSp 34), Leipzig 2022, 101–130.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 199

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Müller als Regierender Bürgermeister als auch Bischof Christian Stäblein. Die 
liturgische Leitung hatte Dompredigerin Petra Zimmermann. Der Gottesdienst 
fand mit stark reduzierter Gemeinde im Kirchenraum statt und wurde durch 
einen Streamingdienst live ins Internet übertragen. Die musikalische Gestaltung 
durch das Vokalensemble des Staats- und Domchores, Orgel, Zink und Percus­
sion (Glocken, Gongs und Klangschalen), bildete einen akustisch verbindenden 
roten Faden durch diese Feier. Nach Orgelvorspiel17 und einer Begrüßung durch 
die Dompredigerin, die die anderen Beteiligten vorstellte, und einer Einstim­
mung von Erzbischof Heiner Koch zur Pandemie als Vertrauenskrise sowie drei 
Strophen aus „Der Mond ist aufgegangen“ als einzigem Gemeindelied bildeten 
drei Berichte einen ersten Schwerpunkt. Ein schwerer Krankheitsverlauf, die Si­
tuation junger Menschen und die Folgen von beruflichen Einschränkungen als 
Themen brachten das Erleben im Lockdown in aller Spannung zum Ausdruck. 
Nach jedem Zeugnis intonierte der Chor Ps 130 („Aus tiefer Not schrei ich zu 
dir“) in zwei verschiedenen Vertonungen: zwei Verse von Johann Eccard und 
eine Vertonung von Heinrich Kaminski.

Ein zweiter Psalm bildete das Zentrum des Verkündigungsteils. Die Sturmstil­
lung (Mk 4) wurde als Evangelium zwar gelesen, als Predigttext diente aber 
Ps 23, der zunächst von Rabbiner Andreas Nachama hebräisch rezitiert und 
dann von allen gemeinsam im Wechsel gebetet wurde. Landesbischof Christian 
Stäblein verschränkte dann in der Predigt das Beten und Murmeln des Psalms 
in vielen Notlagen über die Zeiten hinweg mit dessen Bildern.

Der Psalm steht in dieser Feier nicht mehr so klar an der Stelle des Eingangs­
psalms, sondern verstärkt musikalisch das gegenwärtige Gedenken und Klagen. 
Damit kommt er stärker in seiner klanglich-liturgischen Dimension, weniger 
mit seinen Worten zur Geltung. Das ist insofern passend, als vor allem der 
Gestus des Wartens auf Gott die verbindende Achse ist, nicht unbedingt Ps 130 
als ganzer, der doch kein Klage-, sondern ein Bußpsalm ist. Interessant ist der 
Dialog zwischen den beiden Psalmen. Nicht das gelesene Evangelium, sondern 
ein weiterer Psalm wird in der Dramaturgie des Gottesdienstes zur Quelle der 
Zuversicht.

2.5 Ineinander von Psalmsprache und gegenwärtigem Erleben

Am 14. und 15. Juli 2021 kam es aufgrund starker Regenfälle v.a. in Nordrhein-
Westfalen und Rheinland-Pfalz zu einer Jahrhundertflut. Mehr als 180 Men­
schen starben, viele waren durch die Geschwindigkeit der Überschwemmungen 
traumatisiert, es kam zu hochdramatischen Rettungsaktionen, viele erlebten 

17 Orgelvorspiel war die Choralbearbeitung von Johann Sebastian Bach „Erbarm dich mein, 
o Herre Gott“ (BWV 721), die Erik Dremel in seinem Beitrag in diesem Band näher als 
musikalische Klage erläutert.

200 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Todesangst. Im Ahrtal waren die Ereignisse am schrecklichsten. Große Teile 
von Orten wurden vom Wasser weggerissen. Aus einer Wohngruppe wurden 
Menschen mit geistiger Beeinträchtigung nicht rechtzeitig gerettet, zwölf star­
ben. Der von dort stammende Priester Stephan Wahl, der heute in Israel lebt,18 
schrieb unter dem unmittelbaren Eindruck dieses Geschehens den sogenannten 
Ahrpsalm, der im zentralen Gedenkgottesdienst am 18. August im Aachener 
Dom mehrfach aufgegriffen wurde, sowohl in einer mit Bildern unterlegten 
Lesung, als auch in musikalischer Umsetzung, die eigens von Klaus Wallrath 
für den Gottesdienst komponiert wurde. In diesem Text gehen biblische For­
mulierung und gegenwärtiges Sprechen kaum unterscheidbar ineinander über. 
Oder anders gesagt: Gegenwärtiges Erleben kommt in biblisch geprägter Spra­
che zum Ausdruck. Der Ahrpsalm steht in der Tradition von Psalmübertragun­
gen oder Psalm-Neudichtungen, wie sie im Kontext von liturgischer Arbeit 
entstehen oder als persönliche Gebetstexte zur Bewältigung von krisenhaften 
Erfahrungen geschrieben werden: Beispiele sind neben Psalmneudichtungen in 
Agenden und Gottesdiensthilfen etwa die von Huub Oosterhuis geschriebenen 
Psalmen19, die von Bärbel Fünfsinn und Carola Kienel gesammelten Frauen-
Psalmen aus verschiedenen Ländern20, die Psalmen in den von Cláudio Car­
valhaes herausgegebenen „Liturgies from Below“21 oder die Texte von Carola 
Moosbach, die auch in diesem Band aufgenommen sind.

Dramaturgisch wird die Lesung des Ahrpsalms als zentrales Element insze­
niert: Bereits beim Einzug in diesen noch durch Abstandsregelungen und 
Maskenpflicht geprägten Gottesdienst mit nur etwa 180 Menschen erklingt ein 
Abschnitt: „Schreien will ich zu dir, Gott. Mit verwundeter Seele. Schreien: Wo 
warst du, Gott, Ewiger? Hast du uns endgültig verlassen?“, gefolgt von einem 
Kyrie, a capella vom Tenor gesungen – einem denkbar dunklen Einzugsstück. 
Nach dem Votum und der Begrüßung durch Bischof Bätzing und Bischof Bed­
ford-Strohm sowie Erzpriester Miron, die Leiden und Engagement in der Krise 
vor Augen führen, wird der Ahrpsalm in gekürzter Form von Schauspielerin 
Anette Schmidt in durchaus dramatischer Inszenierung gelesen, nach den ers­
ten Zeilen durchgängig von Orgelmusik unterlegt und in der TV-Übertragung 
mit Nachrichtenbildern von Zerstörung und Aufräumen ergänzt. Ich dokumen­
tiere hier die vollständige (gegenüber dem von Wahl verfassten Text leicht 

18 Vgl. seine Bücher mit Psalmneudichtungen: Stephan Wahl, Erwarte von mir keine frommen 
Sprüche. Ungeschminkte Psalmen, Würzburg 2022; ders., Lebenskeck – trotz allem, trotz 
allem, trotz allem, Würzburg 2024.

19 Huub Oosterhuis, Psalmen. Aus dem Niederländischen übersetzt von Annette Rothenberg-
Joerges und Hanns Keßler, Freiburg im Breisgau 2014.

20 Bärbel Fünfsinn/Carola Kienel (Hg.), Psalmen leben. Frauen aus allen Kontinenten lesen 
biblische Psalmen neu, Schenefeld 2007.

21 Cláudio Carvalhaes, Liturgies from Below. Praying with People at the End of the World, 
Nashville 2020, 151–177.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 201

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekürzte) Fassung dieser Aufführung, um die Verwobenheit mit Bildern und 
Klängen wenigstens anzudeuten:

Schreien will ich zu dir, Gott, mit verwundeter Seele,
doch meine Worte gefrieren mir auf der Zunge.
Es ist kalt in mir, wie gestorben sind alle Gefühle,
starr blicken meine Augen auf meine zerbrochene Welt.
Der Bach, den ich von Kind an liebte,
sein plätscherndes Rauschen war wie Musik,
zum todbringenden Ungeheuer wurde er,
seine gefräßigen Fluten verschlangen ohne Erbarmen.
Alles wurde mir genommen. Alles.
Weggespült das, was ich mein Leben nannte.
Mir blieb nur das Hemd nasskalt am Körper,
ohne Schuhe kauerte ich auf dem Dach.
Stundenlang schrie ich um Hilfe,
um mich herum die reißenden Wasser.
Wo warst du Gott, Ewiger, […]
Du bist doch allmächtig, dein Fingerschnippen hätte genügt.
Die Eifernden, die dich zu kennen glauben, sagen,
eine Lektion hättest du uns erteilen wollen, eine deutliche,
eine Portion Sintflut als Strafe für unsere Vergehen,
für unsere Verbrechen an der Natur, an deiner Schöpfung.
Ihre geschwätzigen Mäuler mögen für immer verschlossen sein,
nie wieder sollen sie deinen Namen missbrauchen,
für ihre törichten Besserwissereien, ihr bissiges Urteil
mit erhobenem Zeigefinger, bigott kaschiert.
Niemals will ich das glauben, niemals,
du bist kein grausamer Götze des Elends,
du sendest kein Leid, kein gnadenloses Unheil
und hast kein Gefallen an unseren Schmerzen.
Doch du machst es mir schwer,
das wirklich zu glauben. […]
Meine gewohnten Gebete verstummen
meine Hände zu falten gelingt mir nicht.
So werfe ich meine Tränen in den Himmel
meine Wut schleudere ich dir vor die Füße.
Hörst du mein Klagen, mein verzweifeltes Stammeln,
ist das auch ein Beten in deinen Augen?
Dann bin ich so fromm wie nie,
mein Herz quillt über von solchen Gebeten.
Doch lass mich nicht versinken in meinen dunklen Gedanken,
erinnere mich an deine Nähe in früheren Zeiten.
Ich will dankbar sein für die Hilfe, die mir zuteilwird,
für die tröstende Schulter, an die ich mich anlehne.
Ich schaue auf und sehe helfende Hände,
die jetzt da sind, ohne Applaus, einfach so.
Die vielen, die jetzt kommen und bleiben
die Schmerzen lindern, Wunden heilen,
die des Leibes, wie die der Seele,
mit langem Atem und sehr viel Geduld.
Auch wenn du mir rätselhaft bist, Gott,

   
  
ab hier unterlegt mit Orgel­
klängen
Einblendung Flutbilder
   
   
   
Einblendung Zerstörung
   
Ende Einblendung
   
  
   
Einblendung Menschen in 
zerstörten Häusern und Stra­
ßen
   
Ende Einblendung
   
   
   
   
   
Bild: Gemeinde im Dom
   
   
Bild wieder auf Sprecherin
   
   
   
Bild von einem Paar in der 
Gemeinde, das sich an den 
Händen hält mit Tränen in 
den Augen
Bild wieder auf Sprecherin
   
   
   
   
Bild: Malteser:innen in Uni­
form in der Gemeinde
Einblendung Aufräumarbei­
ten
Ende Einblendung
   
   
   
   

202 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch unbegreiflicher jetzt, unendlich fern,
so will ich dennoch glauben an dich,
widerständig, trotzig, egal, was dagegen spricht.
Sollen die Spötter mich zynisch belächeln,
ich will hoffen auf deine Nähe an meiner Seite.
Würdest doch nur endlich du dein Schweigen beenden,
doch ich halte es aus und halte dich aus, oh Gott.
Halte du mich aus! Und halte mich, Ewiger! Halte mich!22

   
   
   
   
   
   
Ende Orgel vor den letzten 
beiden Sätzen

Es folgt dann – pandemiebedingt nur solistisch und vom Chor intoniert – GL 
434,1+4 „Noch ehe die Sonne am Himmel stand“. Die Vertrauensäußerung des 
Refrains „Du bist Gott, unser Gott, die Zuflucht für und für. Dir leben wir, dir 
sterben wir, wir gehen von dir zu dir.“ ist textlich in Gottes Präexistenz vor der 
Schöpfung fundiert und wird musikalisch in aller Zurückhaltung und Fragilität, 
ebenso von Klaus Wallrath arrangiert, in Szene gesetzt. Danach folgen drei 
Zeugnisse der Betroffenheit: eine Überlebende über die bleibende Angst und 
die Traurigkeit über das Verlorene, gefolgt von Ps 6, vorgetragen vom Gemein­
deratsvorsitzenden der Jüdischen Gemeinde, eine Notfallseelsorgerin über Ge­
fühle im Nachgang der Katastrophe, gefolgt von Suren-Passagen, kantilliert von 
einem Imam, sowie ein Superintendent über das Bangen um die Liebsten im 
Flutgebiet und das Wiedersehen nach der Flutnacht, gefolgt von einer weiteren 
Passage aus dem Ahrpsalm („So werfe ich meine Tränen in den Himmel…“), 
wiederum solistisch gesungen und vom Chor mit Kyrie beantwortet. All diese 
Elemente bilden einen sehr langen Eingangsteil (gut 20 Minuten), in dem sich 
zwischen der zentralen Stellung des Ahrpsalms, den persönlichen Berichten 
und den beiden interreligiösen Klagen durchaus Redundanzen ergeben. Hätte 
der Ahrpsalm als Aktualisierung vielleicht gereicht? Insbesondere in der emo­
tional hoch aufgeladenen Bild-Klang-Wort-Inszenierung?

Der Verkündigungsteil bleibt mit dem Eingangsteil verbunden durch eine 
weitere Lesung von Anette Schmidt (Lk 24,36–43, die Begegnung mit dem Auf­
erstandenen nach dem Emmaus-Gang am Ufer des Sees) und die Bezugnahmen 
von Georg Bätzing und Heinrich Bedford-Strohm auf den Ahrpsalm und auf 
das Sprechen mit Gott in den Psalmen als Weg zur Zuversicht. Interessanter­
weise werden die Psalmen hier einerseits als hilfreich konstruiert, andererseits 
liegt, so Bedford-Strohm, „die Antwort“ auf die Frage, wo Gott in den Fluten 
war, dann doch in der Begegnung Jesu mit den Jüngern und auch Bätzing 
entfaltet ein überaus christologisches Hoffnungsbild am Ende.

Der Gottesdienst schließt mit Fürbitten der Zeugnisgeber:innen sowie Sen­
dung und Segen. Mit „Ich bete an die Macht der Liebe“ von der Trompete wird 
der Übergang zum staatlich verantworteten Teil markiert, der in der Rede des 
Bundespräsidenten besteht.

22 Die vollständige Fassung bei Wahl, Keine frommen Sprüche, 11–15.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 203

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch in dieser Feier steht der Ahrpsalm an der Stelle des Eingangspsalms. 
Die Verbindung mit der gegenwärtigen Realität ist im Text dieser Neudichtung 
bereits überaus präsent, durch die Verbindung mit Fernsehbildern wird sie 
nochmals verstärkt. Auch die Zeugnisse spielen noch einmal Aspekte der Ge­
genwart ein. Das Schwergewicht liegt hier also eher auf dem gegenwärtigen 
Erleben. Biblische Klage kommt in ihrem textlichen Eigenrecht am ehesten in 
der Rezitation von Ps 6 durch den jüdischen Vertreter vor, diese wirkt jedoch 
nach der dramaturgisch aufgeladenen Inszenierung des Ahrpsalms eher blass.

2.6 Bündelung

Die Psalmen kommen in den dargestellten Feiern in vielfältiger Weise vor. 
Einzelne Verse oder gar nur Motive, vertont, im Wechsel gesprochen, responso­
risch aufgenommen oder in die Liturgie hineingezogen. Nicht immer haben 
die biblischen Worte und die gegenwärtigen Erfahrungen den gleichen Raum. 
Mal ist das eine stärker und mal das andere. Während die Verbindung zum 
gegenwärtigen Geschehen im klassischen Sprechen im Wechsel nur implizit 
mitschwingt (Winnenden), werden auf der anderen Seite die Psalmen in der 
musikalischen Intonation einer inneren Bewegung der Sehnsucht nach Gottes 
Zuwendung im Leiden eher zum impliziten Element, wogegen die Zeugnisse 
sehr konkret präsent sind (Volkstrauertag). Eher symmetrische Formen können 
die biblischen Verse und gegenwärtige Erfahrung nebeneinander stellen und 
damit in Verbindung bringen (Germanwings, Pandemiegedenken) oder gegen­
wärtiges Erleben in neuer Psalmsprache fassen und damit beide Seiten noch 
dichter verschränken (Ahrflut). Für alle Formen lassen sich gute Argumente 
finden: die Ritualgebundenheit eines gesprochenen Psalms, die in einer Situa­
tion emotionaler Aufgewühltheit Handlungssicherheit verleiht; das Eigenrecht 
des biblischen Textes, dessen Mehrdimensionalität von Wortsinn und innerer 
emotionaler und geistlicher Bewegung; die starke Emotionsbezogenheit von 
Klagepsalmen, die einen Zusammenklang mit Gefühlen in der aktuellen Situa­
tion nahelegt; die Generik von Psalmsprache, die ein aktualisierendes Weiter­
schreiben ebenso nahelegen kann wie ein aktualisierendes Hören.

Interessant ist im Besonderen die Verwendung der Klagepsalmen im Kontext 
der Zeugnisse der Betroffenheit in einigen der dargestellten Gottesdienste. Hier 
kommt die o.g. Strukturanalogie der Situation deutlich zum Ausdruck, die 
Zeugnisse werden in ihrer Funktion als Klagen gestärkt. Im Gottesdienst zum 
Coronagedenken 2021 und im Gedenken an die Flutopfer werden die Zeugnisse 
mit interreligiösen Elementen verzahnt. Wo die Klage als interreligiös geteilte 
Bewegung des Gebets deutlich wird, ist das sicher sinnvoll. Zugleich werden 
damit Möglichkeiten der Meditation eines Psalmtextes vielleicht versäumt. Eine 
interessante Alternative scheint mir hier der Weg des Coronagedenkens am 

204 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volkstrauertag, wo sowohl Ps 130 als auch Ps 23 mehrfach erklingen und damit 
auch mehr zur Geltung kommen. Die interreligiösen Beiträge finden sich dann 
u.a. bei den Fürbitten.

Über die Rezeption der unterschiedlichen Formen lässt sich anhand des hier 
untersuchten Materials leider keine Aussage machen. Einige mögliche Wirkun­
gen habe ich anklingen lassen. Bei der diesem Band zugrundeliegenden Tagung 
wurde in der Diskussion unmittelbar deutlich, dass die Einschätzungen der 
gezeigten Beispiele deutlich variieren. Es bleibt insofern hier offen, wie sich 
die Verschränkung von Text und Lebensrealität wirklich bei den Mitfeiernden 
einstellt.

3. Klage im Kontext der Struktur der Gottesdienste

Bereits im Jahr 2000 hat Andrea Bieler erwogen und erprobt, Klagepsalmen in 
der seelsorglichen Begleitung von Überlebenden sexueller Gewalt (hier v.a. im 
familiären Kontext) zu nutzen. Dabei hat sie auf die Struktur der Klagepsalmen 
als liturgische Chance verwiesen:

Psalmengottesdienste können so gestaltet werden, dass dem Weg, den die Klagepsalmen 
selbst abschreiten, gefolgt wird. Die Formelemente, die die Klagepsalmen des/der Einzelnen 
anbieten, können in liturgische Formen übersetzt werden. Hierzu gehören: die Invocatio als 
Anrede und Hinwendung zu Gott, die Klage gegen die Feinde, die Klage über die Situation 
der Beterin und die Klage gegen den abwesenden Gott, das Bekenntnis der Zuversicht, die 
Bitte um Erhörung, das Lobgelübde und die Gewissheit der Erhörung.23

Heikel ist dabei der Stimmungsumschwung. Bieler schlägt vor, ihn als „das 
Unverfügbare in unseren Gottesbeziehungen“ zu verstehen und nicht „durch 
sprachliche gefasste Rationalisierungen in Szene [zu setzen]. […] Vielleicht ist 
es sinnvoller, dem Sprung des Glaubens hinein in das Vertrauen eher durch 
poetische Texte, Musik oder durch Rituale, die die Würdigung des Leibes aus­
drücken, eine Gestalt zu geben.“24 Auch der Segen am Ende stehe für „die 
Hoffnung auf Rettung und Beistand“25.

Demgegenüber ist nun interessant, wie die Klagepsalmen in der Gesamtdra­
maturgie der hier analysierten Gottesdienste eingesetzt werden: Sie werden v.a. 
im Eingangsteil der Gottesdienste und reduziert auf eine Auswahl ihrer Klage- 

23 Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageräume für Überlebende sexueller Gewalt. Poi­
menische und liturgische Überlegungen, in: Evangelische Theologie 60.2/2000, 117–130, 128, 
vgl. die Ausführungen 128–130. Bei Walter Brueggemann findet sich im Übrigen eine interes­
sante Diskussion der Entsprechungen und Differenzen der Elemente biblischer Klage zu den 
Phasen der Trauer, die Elisabeth Kübler-Ross beschrieben hat, was sich in dieser Hinsicht 
noch einmal weiterdenken ließe, vgl. Walter Brueggemann, The Formfulness of Grief, in: 
Ders., The Psalms and the Life of Faith, edited by Patrick D. Miller, Minneapolis 1995, 84–97.

24 A.a.O., 129f.
25 Ebd.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 205

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bitt-Teile verwendet.26 Selbst, wenn die Teile von Lobgelübde, Dank oder 
Zuversicht nicht herausgenommen werden (so etwa beim Ahrpsalm oder der 
heilsgeschichtlichen Erinnerung in Winnenden), werden diese im Verlauf der 
Gottesdienste überaus selten aufgenommen. Stattdessen kommen dort zumeist 
andere Texte zu stehen: Evangelientexte wie die Emmausgeschichte (Corona, 
Flutgedenken) oder die eschatologische Trostvision aus Offb 21 (Winnenden, 
Germanwings). Offenbar wird der Bewegung der Klagepsalmen in ihrer Ge­
samtstruktur nicht zugetraut, in den Trost zu führen.27

Dies hat m.E. zwei Konsequenzen: Zum einen verschiebt sich die Quelle 
von Trost und Ermutigung auf die Zukunft. Die heilsgeschichtliche Erinnerung, 
die in vielen Klagepsalmen den Perspektivwechsel einleitet, bleibt eher eine 
Leerstelle. Zugegeben: Theologisch ist sie prekär – finden die Gottesdienste 
doch gerade in einer Situation statt, in der Gottes gutes Handeln nicht wahr­
nehmbar ist. Der Gottesdienst in Winnenden zeigt, dass die Rede von Gottes 
machtvollem Handeln angesichts des Todes von jungen Menschen geradezu 
zynisch wirken kann. An welche Begleitung und Zuwendung Gottes ließe 
sich auch angesichts von Gewalt und zerstörtem Leben erinnern? Wäre das 
eine Dimension, die aus dem seelsorglichen Gespräch mit Angehörigen heraus 
gewonnen werden könnte, im biografischen Erzählen von der Zeit vor dem 
Unglück?28 Finden sie sich in den Geschichten der Solidarität, die in manchen 
Gottesdiensten eine Rolle spielen?

Die Zukunftsfixierung hat m.E. als zweite Konsequenz, dass manche pastora­
le, gelegentlich auch musikalische, Bemühung um Trost eher nach toxischer Po­
sitivität29 klingt. Manche Predigt trägt dann eher den Charakter von Apologetik 
christlicher Hoffnung. Die Verbindung mit dem konkreten Erleben, das in den 
Eingangssequenzen aufgeleuchtet ist, gelingt oft nicht. Auch der Rekurs auf die 
Evangelien als Predigtgrundlage zeigt: Offenbar wird der geteilten Klage nicht 
zugetraut, den Trost schon in sich zu bergen. Aufschlussreich eine kleine For­
mulierung von Bätzing in der Predigt nach der Flut: „Mit den Psalmen beten 
heißt, Klartext reden, nichts beschönigen und dennoch hoffen.“ Es stimmt: Oft 

26 Das ist insofern überraschend, als sich für die sonntägliche Situation und die Auswahl des 
Gesangbuchs genau der gegenteilige Befund zeigt: Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in die­
sem Band sowie Stefan Ark Nitsche, Vor der Antwort käme die Frage. Die Psalmenrezeption 
im Evangelischen Gesangbuch, in: Georg Steins (Hg.), Schweigen wäre gotteslästerlich. Die 
heilende Kraft der Klage, Würzburg 2000, 133–153.

27 Es ließe sich argumentieren, dass die Erinnerung an Gottes heilvolles Tun der Vergangenheit 
und die Vergewisserung in seiner Verheißung in anderen Teilen des Gottesdienstes implizit 
vorhanden sind, die Gottesdienste also insgesamt die Struktur der Klagepsalmen abbilden. 
Dennoch könnte man fragen, ob die anderen Teile der jeweiligen Psalmen im Verlauf der 
Gottesdienste nicht auch aufgegriffen und in ihrem Zusammenhang zur Klage am Beginn 
transparenter gemacht werden könnten.

28 Vgl. hierzu den Beitrag von Anja Marschall in diesem Band.
29 Vgl. Alexander Deeg, Das geschlachtete Lamm. Die toxische Positivität und die heilsame 

Ambiguität der Liturgie, in: Heiliger Dienst 75/2021, 258–274.

206 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die Hoffnung eine des „Dennoch“. Aber die Hoffnung liegt dem „Klartext“ 
nicht grundsätzlich entgegen, sondern wie Henning Luther sagt:

Das Tröstliche des Glaubens besteht vielmehr in der anhaltenden Beunruhigung und Be­
fremdung über unsere Welt. Nicht die Behauptung, daß alles letztlich und irgendwie schon 
in Ordnung sei, ist ein Trost – dies ist vielmehr das Zurückstoßen in die Trostlosigkeit 
unserer Verhältnisse, die alle Auswege versperrt. Tröstlich ist dagegen die Befreiung, nicht 
länger lügen zu müssen, nichts länger beschönigen und verteidigen zu müssen. In Klage 
und Verzweiflung liegt mehr ehrliche Hoffnung als in Beteuerung von Sinn und Lebensge­
wißheit. Die Trauer hält die Treue zum Anderen, zum Besseren, zum Ende des Leidens, den 
die Affirmationen des Daseins längst verraten hat. Nur wer klagt, hofft.30

Ein Beispiel, das dezidiert anders vorgeht, will ich noch aufzeigen.31 Das ist die 
Predigt von Annette Kurschus in Köln, die einen Vers aus Ps 56 ins Zentrum 
ihrer Predigt32 stellt, eine Bitte mitten aus einer harten Feindesklage. „Sammle 
meine Tränen in deinen Krug!“ (V. 9). Sie verbindet diesen Vers mit der Lesung 
aus Offb 21 und fängt damit, so meine Wahrnehmung, die überbordende Zu­
versicht der eschatologischen Vision wieder im Blick auf die Situation ein. Sie 
kehrt aus der fernen Zukunft des „dereinst“ ins „jetzt“ zurück, wo eben noch 
geweint wird:

Mitten da hinein hören wir – wiederum unbegreiflich, ja beinahe unsagbar: Einmal und 
einst komme eine Zeit, in der all dies aufhören wird; in der es zur Ruhe und zum Frieden 
kommt. Alles rastlose Tun und ohnmächtige Aushalten, alles Fragen und Weinen. Weil Gott 
selbst alles neu macht. Weil Gott selbst abwischen wird alle Tränen. Und bis dahin? Was 
wird bis dahin aus den Tränen?

Die Predigt bleibt im Grunde bei der Bitte und geht nicht in die vergewissernde 
Zusage. Immer wieder kehrt sie dabei auch formalhomiletisch in den Duktus 
des Gebets zurück:

Gott, sammle meine Tränen in deinen Krug, bittet dieser Mensch.
Mehr nicht. Aber weniger kann er nicht verlangen.
Wir rufen heute mit seinen Worten. Rufen miteinander und füreinander:

30 Henning Luther, Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforde­
rung für die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163–176, 170. Vgl. auch Emilie M. Townes, Lament 
and Hope: Defying this Hot Mess, https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing
-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess [02.10.2025].

31 Damit vertrete ich eine dezidiert andere Beurteilung dieser Predigt als Gero Waßweiler, Kata­
strophen und Hoffnung. Riskante Liturgien und ihre Predigten angesichts Krisensituationen, 
Stuttgart 2019, in dessen Untersuchung die Apologetik des Glaubens, „das Ganze des Evange­
liums, das auf dem Prüfstand steht und danach befragt wird, ob diese biblisch begründete 
Gott-Rede mit der Botschaft der Hoffnung tragfähig ist“ (76), geradezu zum homiletischen 
Ziel erklärt wird – eine Entscheidung, die sich vielleicht durch den eklatanten Verzicht auf 
eine seelsorgliche oder traumatheoretische Grundlegung seiner Studie erklärt. Zur Predigt 
von Kurschus vgl. S. 144–152.

32 Die Predigt ist hier abrufbar: https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloa
ds/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf 
[24.09.2025].

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 207

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://reflections.yale.edu/article/resistance-and-blessing-women-ministry-and-yds/lament-and-hope-defying-hot-mess
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_alt/presse_2015/2015-04-17-Predigt-Praeses-Annette-Kurschus-Trauerfeier.pdf


Ach Gott, in Jesu Namen sammle doch unsere Tränen in deinen Krug. 
Mach Menschentränen zu Gottestränen.

Mit dem Bild der Tränen macht sie den Verlust anschaulich (und fragt etwa, 
ob die Lebenden die ungeweinten Tränen der Toten mitweinen müssen) und 
fordert dann Respekt vor den Trauernden ein (gegenüber medialer Zurschau­
stellung). Am Ende weitet sie das Bild dann wiederum hin zu Offb 21.

Ob dann, wenn in Gottes Krug eine jede Träne gesammelt und gezählt und bewahrt ist – ob 
dann auch Menschen aufhören können und aufhören dürfen, über dem Unbegreiflichen zu 
weinen?
An dieser Hoffnung will ich festhalten.
Darum will ich und muss ich Gott bitten.
Auch für alle, die es jetzt nicht können:
Sammle du, Gott, unsere Tränen in deinen Krug. Halte fest, was wir nicht festhalten können 
– so wie du Jesus, dein Kind, unsern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben 
und Tod hindurch.
Bewahre wie einen Schatz, was wir hergeben müssen. Sammle du, Gott, die Tränen und 
all jene, um die sie geweint wurden. Bewahre sie, wenn ich mich müde getrauert habe und 
nicht mehr weinen kann. Und sollte ich eines Tages vielleicht sogar wieder lachen können, 
so halte die Tränen und die Beweinten weiter in Acht.
Dann, Gott, werde ich gewiss sein, dass du wirklich alles neu machst und alles veränderst:
Mich, jede Träne und jeden Menschen.

Interessant finde ich hier die nur andeutenden christologischen Passagen. Tre­
ten diese in die Funktion der Heilserinnerung der Klagepsalmen ein? „Ich 
gedenke an deine früheren Taten.“ Oder: „…so wie du Jesus, dein Kind, un­
sern Menschenbruder, gehalten hast. Noch durch Sterben und Tod hindurch.“ 
Vielleicht ließe sich die Aufnahme der Klagestruktur im Gottesdienstverlauf in 
dieser Richtung weiterführen.

4. Klage als Widerstandspoesie

Es ist deutlich geworden: Die Psalmen – übrigens genauso wie die Zeugnisse 
der Betroffenheit33 – werden liturgisch v.a. als Problemexposition eingesetzt. 
Das entspricht ihrer Ausdrucksfunktion,34 also dem Potential Verzweiflung, 
Trauer, Zorn, Fragen und dem Gefühl, aus der Normalität gefallen zu sein, 
Sprache zu geben, einem Geschehen Ausdruck zu verleihen, dem Alltagssprache 
nicht mehr gerecht wird. Demgegenüber wird jedoch eine andere, nämlich 

33 Vgl. Kerstin Menzel, Zeug:innen des Leids. Beteiligung von Betroffenen in Gottesdiensten 
angesichts von Krisen und Katastrophen, in: Stephan Steger/Martin Stuflesser/Marco Weis/
Stephan Winter (Hg.), Liturgie und Ekklesiologie. Reform des Gottesdienstes als Reform der 
Kirche, Regensburg 2023, 282–300.

34 Jürgen Ziemer hat für die Rolle der Bibel in den Friedensgebeten eine Schutz-, eine Aus­
drucks- und eine Widerstandsfunktion, sowie eine Unterbrechungs- und eine Appellfunktion 
unterschieden, Ziemer, Sprachhilfe, 283–289.

208 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Widerstandsdimension m.E. noch unterschätzt. Diese erstreckt sich auf 
unterschiedliche Aspekte, die ich im Folgenden ausführen will. Daraus ergeben 
sich dann auch einige Perspektiven für eine zukünftige Gestaltung, die das 
Potential biblischer Klage noch weiter ausschöpft.

4.1 Im Blick auf die betende Person

Die Journalistin Carolin Emcke schreibt: „Den Opfern ihre Subjektivität und 
ihre Sprache zu nehmen gehört zu den Absichten verbrecherischer Regime, 
sie zu de-individualisieren, zu isolieren und schließlich zu entmenschlichen, 
all das sind Mechanismen der Entrechtung und Gewalt.“35 Für Gewaltakte 
und Terrorismus ist dies unmittelbar nachvollziehbar. Aber auch im Kontext 
von Naturkatastrophen ist die Sprachlosigkeit Teil der dehumanisierenden Er­
fahrung. Selbst sprechen zu können, ist mithin bereits ein Moment von Wider­
stand gegen ein Erleben, das die menschliche Würde zutiefst infrage stellt. Die 
Psalmen in ihrer Bildhaftigkeit, Emotionalität und vieldeutigen Ausdrucksstär­
ke bieten Raum, dass sich unterschiedliche Betroffenheiten darin wiederfinden 
können – darum werden sie ja zu recht auch in den Gottesdiensten bereits 
aufgegriffen. Welche liturgische Gestaltung ermöglicht jedoch, dass Menschen 
sich in zunächst fremden Worten einfinden können?

Für Matthias Hopf gibt es drei zentrale Voraussetzungen für eine Form der 
Aneignung, in der die biblische Klage zu „meiner Klage“ wird. Dabei begreift er 
unter Aneignung eine Horizontverschmelzung als eine besondere Form von – 
aus unterschiedlichen Positionierungen möglicher – Identifikation. Zentral sind 
dafür seines Erachtens die Emotionalität der Texte, die Leerstellen der Texte, die 
unterschiedliches Erleben einzutragen erlauben, und eine interne Fokalisierung 
durch die Ich-Perspektive. Was er als mögliche Konsequenzen für gegenwärtige 
Inszenierungen schreibt, überzeugt mich sehr:

Eine individuelle, leise lesende oder laut nachsprechende Rezeption dürfte […] vermutlich 
stärker zur Aneignung neigen […]. Demgegenüber scheint mir ein lautes Vorlesen, etwa 
in liturgischen Kontexten mit einer liturgisch agierenden Person im Gegenüber zu einer 
Gemeinde, eher eine Identifikation bei den Hörenden zu bewirken. Interessant wäre zu 
fragen, was bei einem lauten gemeinsamen Lesen geschieht. Ich vermute, auch hier würde 
die Nadel auf der Skala in Richtung der Aneignung ausschlagen.36

Für den inneren Mitvollzug wäre es mithin entscheidend, den Emotionen den 
nötigen Raum zu geben, was gegen eine starke Verdichtung unterschiedlicher 
Gefühle in den Gebeten spricht. Außerdem gilt es, die Leerstellen so aufrecht zu 

35 Carolin Emcke, Weil es sagbar ist. Über Zeugenschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 22016, 
99.

36 Beitrag von Matthias Hopf in diesem Band, 188.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 209

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhalten, als sie unterschiedliche Grade der Betroffenheit aufnehmen können, 
und das Gegenüber von Liturg:in und Gemeinde möglichst gering zu halten.

Eva-Maria Faber hat hervorgehoben, dass nicht allein Stille für den inneren 
betenden Mitvollzug förderlich sein kann, sondern auch ein „stärker medita­
tives, auf Wiederholung angelegtes Feiern“37, das über kognitives Verstehen 
hinausgeht. Die Fülle von Inhalten stehe dem ebenso entgegen wie die Anein­
anderreihung von Affekten, die keinen Raum zur Vertiefung lässt.38 Ein nach 
Bitten wiederholtes Kyrie wie in Köln nach dem Flugzeugabsturz, die Wieder­
holung von Passagen aus dem Ahrpsalm im Flutgedenken oder die Psalmen 
als immer wieder aufscheinender Grundton im Gottesdienst geben mehr Raum 
zur Vertiefung. Auch Lieder oder Musik bieten die Möglichkeit, sich in die 
Texte hineinzuhören und zu -beten. Ließen sich über die etablierten Ritualisie­
rungen (2.1) noch weitere Formen des gemeinsamen Sprechens finden? Könnte 
Gemeinde etwa antworten auf Zeugnisse der Betroffenheit mit dem wiederhol­
ten „Wie lange noch?“ aus Ps 13 oder mit einer Passage aus den Klagepsalmen, 
die die körperlichen Folgen von Leiden in Worte bringt als Antwort auf die 
Schilderungen, die doch auch bei den Hörenden körperliche Reaktionen auslö­
sen? Könnte der Psalm von der Gemeinde gelesen werden – aber in kleineren 
Abschnitten über einen Gottesdienst verteilt als wiederholter Antwortruf oder 
als mehrfach gebetete reduzierte Form?

4.2 Im Blick auf die Gemeinschaft

„Prophetische Trauer gegen die Verdrängung“39 – so hat Kristine Suna-Koro mit 
Walter Brueggemann die Klagepsalmen genannt. Sie seien eine liturgische Pra­
xisform, die es erlaube, Unrecht, Dehumanisierung und Gewalt beim Namen 
zu nennen. Dann geschähe auch für die Unbeteiligten „Umkehr, metanoia zu 
leidenschaftlicher Solidarität“40. Auch für Henning Luther ist die Herauslösung 
aus der Vereinzelung der Leidenden und die entstehende Solidarität ja das 
entscheidende Geschehen in der Klage.41

Carolin Emcke hebt hervor, dass in der Erfahrung von Gewalt immer auch 
das Selbstverständnis einer Gemeinschaft berührt ist:

37 Eva-Maria Faber, Persönliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der Spannung von 
Intimität und öffentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf U. Dalferth/Simon Peng-Keller (Hg.), 
Beten als verleiblichtes Verstehen. Neue Zugänge zu einer Hermeneutik des Gebets, Freiburg 
im Breisgau 2016, 197–229.

38 A.a.O., 221f.
39 Kristine Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global 

Refugee Crisis, in: Liturgy, 34.2/2019, 31–40, 34. Sie zitiert hier Walter Brueggemann, Reality, 
Grief, Hope. Three Urgent Prophetic Tasks, Grand Rapids, MI 2014, 90.

40 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 39.
41 Luther, Lügen.

210 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie von diesen Erfahrungen zu erzählen sei, ist […] nicht nur eine subjektive Frage der 
Überlebenden, sondern eine kollektive Frage aller, die nachfragen und beobachten, aller, die 
zuhören oder weitererzählen wollen, es ist die kollektive Aufgabe einer Gemeinschaft, die 
sich an Gerechtigkeit orientiert.42

Für Betroffene ist es wichtig zu erleben, dass sie durch das, was ihnen gesche­
hen ist, nicht aus der Gemeinschaft herausfallen, aber auch diejenigen, die 
aus mehr Distanz Anteil nehmen, werden durch den gemeinsamen Vollzug 
vergewissert.

Die solidarisierende Bedeutung der Versammlung wird im Zuge der Gottes­
dienste selbst (und auch in den folgenden Reden staatlicher Repräsentant:in­
nen) häufig erwähnt. Für den niederländischen Ritualforscher Hessel Zondag 
tragen Rituale nach Katastrophen durch eine soziale, eine konfrontative und 
eine mythologische Dimension zum Coping bei.43 Die soziale Dimension wird 
rein physisch durch die Teilnahme vieler Menschen am Ritual vermittelt, in 
besonderer Weise in der Teilnahme von Repräsentant:innen gesellschaftlicher 
und politischer Institutionen und einer prominenten Stellung der Betroffenen. 
Die vergemeinschaftende Form der biblischen Klage könnte dies noch vertiefen 
– sowohl durch eine Sensibilisierung für die Verbindung der Texte zu anderen 
Krisensituationen über die Zeiten hinweg, wie es etwa in der Predigt von 
Bischof Stäblein am Volkstrauertag für Ps 23 geschieht,44 als auch durch die 
performative Gemeinschaft des gemeinsamen Betens in Klage, Bitte und die 
Erinnerung an Gottes Versprechen und frühere Zuwendung.45

4.3 Im Blick auf die Welt

Sally E. Brown unterscheidet drei mögliche Akzentsetzungen in der homileti­
schen Verwendung von Klagepsalmen: die seelsorgliche (Erfahrung von Verlust 
und Orientierungslosigkeit adressieren), die kritisch-prophetische (Protest und 
Selbstkritik) und die theologisch-befragende (Gottesbild).46 Während die ersten 

42 Emcke, Weil es sagbar ist, 23f. Vgl. auch Rolf Schieder, Die Inszenierung einer Tragödie. 
Praktisch-theologische Überlegungen zu einer Trauerfeier im Kölner Dom am 17. April 2015, 
in: Kranemann/Benz (Hg.), Trauerfeiern nach Großkatastrophen, 140–154.

43 Vgl. zum Folgenden Hessel Zondag, Rituals and coping with trauma. The silent procession 
and memorial service after the café fire in Volendam (2001), in: Paul Post/Ronald E. Grimes/
Albertina Nugteren/Per Petterson/Ders., Disaster ritual. Explorations of an emerging ritual 
repertoire. Leuven 2003, 115–144.

44 In ähnlicher Weise setzte Papst Franziskus im März 2020 das Pestkreuz vor dem Petersdom 
ein, vgl. Menzel, Spannungen, 107–109.128.

45 Dafür ist das Singen nicht zu unterschätzen. Vgl. zu den sinnlichen und leiblichen Erfahrun­
gen in diesem Kontext Henk Vogel/Mirella Klomp/Marcel Barnard, Making Sense of the 
Psalms. Aesthetics and Experience in the Performance of Psalms, in: Religion and the Arts 
26/2022, 136–163.

46 Sally E. Brown, When Lament Shapes the Sermon, in: Dies./Patrick D. Miller (Hg.), Lament. 
Reclaiming Practices in Pulpit, Pew and Public Square, Louisville 2005, 27–37, 29.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 211

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiden Abschnitte sich v.a. mit dem ersten Aspekt verbinden, will ich in diesem 
Abschnitt über die zweite Dimension nachdenken.

Häufig heißen die Gottesdienste, über die ich hier spreche, „Trauergottes­
dienst“ oder „Gedenkgottesdienst“. Sie widmen sich jedoch Ereignissen, die 
auch insofern die Gemeinschaft bewegen, weil sie das alltägliche Sicherheitsbe­
wusstsein erschüttern – im Blick auf Gewalt durch Jugendliche oder Erwachse­
ne, auf die Zerstörungskraft der Natur oder die Fragilität unserer Mobilität. 
Darum hat Klage in den Feiern einen passenden Ort: „The lament prayer is not 
an act of mourning; it is an act of protest.“47 So schreiben es Sally E. Brown 
und Patrick D. Miller. Die Entgegensetzung ist keine absolute – auch Trauer 
hat ihren Raum in den Klagetexten. Durchlaufende Melodie biblischer Klage ist 
jedoch darüber hinaus das Aufbegehren gegen den Lauf der Dinge und deren 
Benennung als Unrecht und Unheil.

Klage hat eine politische Dimension, die Befreiung vom Leiden und die 
Veränderung von Ursachen ersehnt. Luke Powery etwa verbindet Klage mit 
den Spirituals der Black Church, gesungenen Widerstandspraktiken.48 Soong-
Chan Rah beschreibt am Ende seines Buches über die Klagelieder als Ruf 
in die Demut für privilegierte Christ:innen die Perspektivenveränderung für 
Weiße, wenn die Klage von Schwarzen Frauen und Müttern, Student:innen und 
anderen PoC über die weitgehend ungestrafte Polizeigewalt und Ermordung 
Schwarzer Jugendlicher wirklich gehört wird.49 Kristine Suna-Koro spricht in 
diesem Zusammenhang von der „prophetischen Wut“50, die auf Veränderung 
dränge. Wenn man klage, müsse man damit rechnen, verantwortlich zu werden.

In diesem Kontext stehen auch die Feind-Klagen in den Texten. Diese sind 
natürlich besonders sensibel einzusetzen und gut zu reflektieren. Einerseits soll­
ten auch Wut und Zorn über die Täter:innen Raum bekommen, andererseits 
kann es nicht um deren Verdammung und Dämonisierung gehen. Wo der 
Wunsch nach Rache vor Gott gebracht wird, legt man die Täter:innen in Gottes 
Hände, so schreibt Brown unter Rekurs auf eine Predigt nach dem 11. Septem­
ber 2001, und man kann sich von diesen Wünschen auch wieder distanzieren.51 

Durch die sorgfältige Aktualisierung ist es auch möglich, nicht den Täter oder 
die Täterin als Person in diese Rolle zu bringen, sondern die Feindklagen zu 
lesen als Aufstand gegen die Mächte des Bösen, die Menschen in den Bann 
ziehen und die uns systemisch in Unheil verstricken durch Zerstörung des 
Klimas, ungerechte Strukturen, deformierende Beziehungssysteme etc.

47 Sally A. Brown/Patrick D. Miller, Introduction, in: Dies. (Hg.), Lament, xiii–xix, xv.
48 Luke A. Powery, Spirit Speech. Lament and Celebration in Preaching, Nashville 2009. Ders., 

Dem Dry Bones. Preaching, Death, and Hope, Minneapolis 2012.
49 Soong-Chan Rah, Prophetic Lament. A Call for Justice in Troubled Times, Downers Grove IL 

2015, Epilogue “Ferguson” 204–212.
50 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.
51 Brown, When Lament Shapes, 32.

212 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Klage noch stärker in den gesamten Gottesdienst zu ziehen, hätte dann 
auch das Potential, Handlungsmöglichkeiten auszuloten und einen kleinen 
Beitrag zur Stärkung der Widerstandskraft des Gemeinwesens zu leisten, das 
Verantwortung nicht nur an politische Repräsentant:innen delegiert. Ein Ge­
denken, in dem dieser Gestus besonderen Raum hatte, war der Gottesdienst 
am Tag nach dem Anschlag auf dem Weihnachtsmarkt auf dem Berliner 
Breitscheidplatz, in dem Vertreter:innen unterschiedlicher Religionen und der 
Stadt mit einem gemeinsamen Akt ihr Zusammenstehen gegen die spaltenden 
Kräfte des Hasses sowohl von islamistischer wie von rechtspopulistischer Seite 
betonten. Denkbar wären solche Gesten des Widerstands gegen Gewalt und 
Zerstörung auch in kleinerer Form, etwa eines zeitgenössischen Credos oder 
einer Adaption der Psalmtexte selbst.

4.4 Im Blick auf Gott

In der Lektüre der „Gottespoesie“ von Carola Moosbach wird die Widerstän­
digkeit des Ringens mit Gott überaus deutlich.52 Gott selbst wird in den Klage­
psalmen fraglich angesichts der erlebten Ruptur des Selbstverständlichen und 
der Verletzung, die ein solches Ereignis in das Leben von Angehörigen, Überle­
benden und Augenzeug:innen reißt. Die Frage, wie Gott das zulassen könne, 
ist vielleicht die oberflächlichste Form der entstehenden Fragen, die in den 
Psalmen bedrohlicher und persönlicher sind: Gott wird zum Bedränger und 
zur Mittäterin der erlebten Gewalt, Gott wird als schweigend und fern erlebt, 
die Verheißungen von Gottes Zuwendung klingen plötzlich nach Betrug und 
leer.

Angesichts dessen scheint es mir chancenreich, dass etwa der Ahrpsalm die 
Gott-Klage und den Zorn integriert und damit die Gottesfrage spannungsreich 
offen hält: „Auch wenn du mir rätselhaft bist, Gott, noch unbegreiflicher jetzt, 
unendlich fern, so will ich dennoch glauben an dich, widerständig, trotzig, 
egal, was dagegen spricht.“ Dabei gibt gerade diese Klage Gott nicht auf.53 

Das Festhalten an Gottes Verheißung und am Glauben an seine Zuwendung 
beschreibt Suna-Koro als „inverted doxology“:

Ironically, lament may be seen as an inverted (subverted?) doxology that invokes hope with 
an enigmatic yet fierce resolve in the midst of hopelessness. This inverted doxology is not 
limited to mourning. It is simultaneously an act and disposition of protest, a plea for God’s 
faithful action toward fulfilling God’s promises of salvation, restoration, justice, and peace.54 

Oben habe ich ausgeführt, dass die Predigten häufig einen apologetischen 
Ton annehmen und das Recht christlicher Zukunftshoffnung eher behaupten 

52 Vgl. den Beitrag von Bärbel Fünfsinn in diesem Band.
53 Vgl. etwa das von Alexander Deeg in seinem Beitrag zitierte Gedicht von Rilke.
54 Suna-Koro, Liturgy and Lament, 35.

MEHR ALS NUR PROBLEMEXPOSITION? 213

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ausführen können. Vielleicht – so könnte man angesichts der Gott-Klagen 
in den Psalmen fragen, geht es in Gottesdiensten angesichts großem Leiden 
weniger darum, die Gemeinde von der christlichen Hoffnung für die Zukunft 
zu überzeugen, als darum, Gott davon zu überzeugen, seine Verheißung wahr 
zu machen? Oder den Vorstellungsraum zu öffnen, dass Gott selbst über das 
geschehene Unrecht klagt, wie Scott Ellington im Blick auf die Klagen der 
Propheten zeigt.55

4.5 Fazit

In der medialen Berichterstattung und in den Pressemitteilungen der Kirchen 
wird immer wieder betont, dass die Gottesdienste Trost spenden sollen. Das 
soll auch nicht bestritten werden. Wo das Bemühen um Trost jedoch zu schnell 
den Weg aus dem Leiden heraus sucht, laufen die Feiern Gefahr, dieses in 
seiner erschütternden und lebensverändernden Macht nicht ernst zu nehmen. 
Für manchen Trost ist es zu früh und manches Leiden wird zumindest in dieser 
Welt nicht getröstet werden. Umso wichtiger ist es dann, den Schmerz und das 
Zerbrochene gemeinsam auszuhalten und zu Gott zu wenden, was Menschen 
nicht heilen können.

Vielleicht lässt sich mit der Kategorie der Widerständigkeit, die ich in den 
vorangegangenen Punkten versucht habe zu entfalten, noch einmal eine neue 
Dimension gegenüber dem Ziel des Tröstens gewinnen. Mit Andreas Reck­
witz wäre doch gerade die Anerkennung von Verlust und dessen öffentliche 
Sichtbarkeit ein wichtiger Beitrag zu einer resilienten Gesellschaft, die dem 
zerbrechenden Fortschrittsnarrativ der Moderne den „Schutz des Vulnerablen“ 
entgegensetzen kann.56

55 Scott A. Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament, Eugene 
OR 2008, 33–59.

56 Andreas Reckwitz, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 421, vgl. auch 418–
424.

214 KERSTIN MENZEL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191 - am 27.01.2026, 18:19:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

