Cultural Citizenship

Ein kommunikationswissenschaftliches Konzept zur Bestimmung kultureller Teilhabe
in der Mediengesellschaft

Elisabeth Klaus / Margreth Linenborg

Der Beitrag fiihrt das Konzept , cultural citizenship“ als konstitutive Dimension von
»Citizenship“ in der Mediengesellschaft ein. Ankniipfend an Thomas M. Marshalls drei-
dimensionale Unterscheidung von ,Staatsbiirgerschaft als ,,civil, political and social
citizenship“ werden mit dem Begriff der ., cultural citizenship“ jene Praxen bezeichnet,
die eine Teilbabe an den kulturellen Ressourcen der Gesellschaft erméglichen. Der Be-
griff bietet damit die Méglichkeit, mediale Entwicklungen und damit zusammenbhdn-
gende gesellschaftliche Phinomene zugleich aunf der Mikro- wie auf der Makroebene zu
erfassen. Am Beispiel von zwei unterschiedlichen Anwendungsfeldern (Reality TV und
Weltinformations-Gipfel — WSIS) wird die Aussagefibigkeit des theoretischen Konzep-
tes und seine Relevanz fiir die Kommunikationswissenschaft erortert.

Keywords: Cultural Citizenship, Mediengesellschaft, Identititen, Reality TV, World
Summit Information Society, Staatsbirgerkonzept, Medientheorie

1. Einleitung

Die Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft wird heute zentral tiber Medien verhandelt.
Ob als Mitglied einer Clique oder einer Fangruppe, ob als Kriegsgegnerin oder als
Aktienbesitzer, als Mitglied eines Nationalstaates oder der Weltgesellschaft: Medien
und spezifische Formen ihrer Nutzung sind unverzichtbare Bestandteile zur Konstitu-
ierung von Identitit(en). Beschreibt man die aktuelle Formation der Gesellschaft als
Mediengesellschaft, so werden sowohl nationale Zugehorigkeit wie auch Partizipati-
onschancen in der Weltgesellschaft maflgeblich tiber Teilhabe an Formen der medialen
Kommunikation bestimmt. Diese zentrale Rolle der Medien bei der Verhandlung sym-
bolischer Ressourcen der Gesellschaft driickt sich aus in einer Veralltiglichung der
Medieninhalte und alltagsgebundenen Formen der Rezeption. Gleichzeitig werden
zentrale politische und wirtschaftliche Diskurse zunehmend medial konstituiert und
inszeniert.

Wir entwickeln nachfolgend in Auseinandersetzung mit vorliegenden englischspra-
chigen Texten das Konzept einer cultural citizenship und versuchen, dieses erstmals
kommunikationswissenschaftlich zu fundieren. Dieses Konzept ermoglicht es, die Be-
deutung von Medien bei der Konstituierung individueller wie gesellschaftlicher Iden-
titat gleichzeitig auf einer Mikro- wie auf einer Makroebene zu analysieren. Cultural
citizenship liefert Moglichkeiten, einerseits individuelle Prozesse der Medienrezeption
zu betrachten, andererseits Makroprozesse der Konstituierung nationaler und globaler
Medienoffentlichkeit. Der grofie Vorteil davon ist, dass damit in der Kommunikations-
wissenschaft unter Bezug auf theoretische Konzepte der Cultural Studies Diskurse zur
Integrationsleistung von Medien zusammengefihrt werden, die bislang scheinbar un-
vereinbar nebeneinander existierten. Die Relevanz, die Aussagekraft und die Konse-
quenzen des Konzeptes cultural citizenship werden wir exemplarisch an zwei entspre-
chend heterogenen Anwendungsfeldern diskutieren: an aktuellen Genres des Fern-
sehjournalismus (Reality TV) einerseits sowie aktuellen politischen Debatten, wie sie

193

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

anlisslich der UN-Weltkonferenz zur Informationsgesellschaft (WSIS — World Summit
on the Information Society) stattgefunden haben bzw. weiterhin stattfinden, anderer-
seits.

2. Dimensionen von Citizenship

Der deutsche Begriff der Staatsbiirgerschaft riickt die politischen Rechte der Biirgerin-
nen und Birger gegentiber dem Staat in den Mittelpunkt. Politische Beteiligungsrechte
erscheinen damit als Dreh- und Angelpunkt der Zugehorigkeit von Individuen zum Na-
tionalstaat und gelten als primare Bedingung einer funktionierenden Demokratie. Dem-
gegentiber ist der englische Begriff citizenship deutlich weiter angelegt. Er fokussiert be-
sonders die zivilen Rechte der Biirgerinnen und Biirger und macht damit das Span-
nungsverhiltnis zwischen Staat und Zivilgesellschaft sichtbar.

Der einflussreiche englische Soziologe Thomas H. Marshall stellte bereits 1949 ein
differenziertes Modell von citizenship vor. Er skizziert drei Dimensionen von citizen-
ship und unterscheidet entsprechend civil, political und social citizenship (Marshall 1992:
39 ff.). Obwohl er mit dieser Differenzierung die soziologische und politikwissen-
schaftliche Diskussion um ,,Staatsbiirgerschaft im englischsprachigen Raum mafigeb-
lich bestimmt hat, wurde er in der deutschen Debatte bis heute kaum rezipiert (vgl. Rie-
ger 1992: 22).! Nachfolgend soll deshalb Marshalls Konzept von citizenship dargestellt
und knapp diskutiert werden.

Als civil citizenship beschreibt Marshall (1992: 40) jene ,Rechte, die notwendig sind,
die individuelle Freiheit zu sichern®. Konkret umfasst sie damit die Freiheit der Person,
Rede-, Gedanken-, Glaubens- und Pressefreiheit, die Freiheit des Eigentums sowie das
Recht auf ein Gerichtsverfahren. Der Burger im Staat wird damit als homo oeconomi-
cus gesetzt. Seine autonome wirtschaftliche Handlungsfahigkeit ist Voraussetzung fir
die Weiterentwicklung der Gesellschaft. Der freie Biirger ist also von Anfang an gleich-
zeitig citizen und consumer. Gerichte werden als Instanz zur Durchsetzung der biirger-
lichen Rechte etabliert. Political citizenship benennt das Recht auf Teilhabe am Ge-
brauch der politischen Macht und driickt sich im aktiven und passiven Wahlrecht aus.
Das Parlament wird damit zur wesentlichen Instanz der Realisierung von politischen
Rechten. Social citizenship schliefflich umfasst das Recht auf ein Mindestmafl an wirt-
schaftlicher Wohlfahrt und Sicherheit sowie auf einen Anteil am gesellschaftlichen
Reichtum. Der Wohlfahrtsstaat mit seinem Erzichungswesen und den sozialen Diensten
ist fiir Marshall die Instanz, mittels derer sich soziale Rechte realisieren.

Marshall beschreibt die historische Entstehung der drei Dimensionen von citizenship
als chronologische Entwicklung, die sich in einem ,,doppelte[n] Prozef§ der Verschmel-
zung und Trennung® (1992: 41) ausbildet. Wihrend geographisch ein Prozess der Ver-
schmelzung einsetzt, um nationale Rechte ausgehend von lokalen Strukturen in Dorf-
gemeinschaften, Stadten oder Ziinften zu etablieren, findet gleichzeitig eine funktionale
Trennung statt. So weist Marshall (1992: 51) nach, dass die sozialen Rechte von zivilen

1 Ralf Dahrendorf (1957), dessen Dissertation von Marshall betreut wurde, nutzte als einer der
ersten dessen Uberlegungen fiir eine Strukturanalyse der modernen Gesellschaft (vgl. Rieger
1992: 22). Dennoch ist die Auseinandersetzung mit den differierenden citizenship-Konzepten
damit in Deutschland nicht vorangetrieben worden. Dominant bleibt bis heute die Konzentra-
tion auf politische Beteiligungsrechte. Nicht zufillig liegt deshalb eine deutsche Ubersetzung
von Marshalls 1950 veroffentlichtem Vortrag erst seit 1992 vor.

194

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

und politischen Rechten abgelost wurden, um erst im 20. Jahrhundert als soziales Si-
cherungssystem in neuer Form wieder zu entstehen. 2 Die Etablierung ziviler Rechte ver-
ortet Marshall im 18. Jahrhundert. In dieser Zeit entwickelte sich die Freiheit des Indi-
viduums gegeniiber dem Staat. ,,In den Stidten waren die Begriffe ,Freiheit’ und ,Biir-
gerrecht’ austauschbar. Als die Freiheit allgemein wurde, entwickelte sich das Biirger-
recht von einer lokalen zu einer nationalen Institution® (Marshall 1992: 45f.). Das
19. Jahrhundert beschreibt Marshall als Zeitraum der Etablierung politischer Rechte.
Dabei ging es vor allem um die Ausweitung alter Rechte auf neue Bevolkerungsgrup-
pen. Demnach war 1918 das ,,allgemeine Mannerwahlrecht (Marshall 1992: 47) durch-
gesetzt, da von nun an nicht langer Herkunft und Besitz, sondern allein die biirgerliche
Existenz die Teilhabe an politischen Entscheidungen ermoglichte.

Obwohl Frauen ebenfalls 1918 das Wahlrecht erhielten, verfiigten sie zu diesem Zeit-
punkt weder tiber vollstandige biirgerliche noch politische Rechte. Diese Tatsache weist
bereits darauf hin, dass Marshalls Deutung einer sich historisch kontinuierlich auswei-
tenden citizenship nicht fir alle Bevolkerungsgruppen zutreffend ist. Im 20. Jahrhundert
schliefllich wurden soziale Rechte als nationale staatliche Leistungen verankert, nach-
dem sie im Mittelalter partiell in lokalen Gemeinschaften und Zweckverbiinden aner-
kannt waren. Neben dem sozialen Fiirsorgesystem erscheint Marshall hier vor allem das
Bildungswesen zentral. Der gleiche Zugang zu Bildungsressourcen ermoglicht den Zu-
tritt zur biirgerlichen Gesellschaft. ,,Bildung ist eine unverzichtbare Voraussetzung der
biirgerlichen Freiheit* (Marshall 1992: 51). Aus dem Recht auf Bildung erwichst das
staatliche Interesse an Bildung seiner Staatsbiirger, der Staat erlasst die Schulpflicht.
»Die Pflicht zum eigenen Fortschritt und zur eigenen Zivilisierung ist eine soziale
Pflicht, und nicht nur eine personliche, weil die soziale Gesundheit der Gesellschaft von
der Kultur ihrer Mitglieder abhingig ist. Und eine Gesellschaft, die diese Pflicht durch-
setzt, beginnt zu erkennen, daf§ ihre Kultur eine organische Einheit und ihre Zivilisati-
on ein nationales Erbe ist“ (ebd.). An dieser Stelle bietet Marshall bereits eine Verbin-
dung zu einer vierten Dimension von citizenship, der cultural citizenship an, die uns
nachfolgend beschiftigen wird. Marshall selbst fiihrt diesen Begriff jedoch nicht ein.

Fraser und Gordon (1994) stellen in einer kritischen Diskussion zum Verhiltnis von
civil und social citizenship heraus, dass Marshalls dreidimensionales Modell nicht allein
eine Beschreibung der historischen Entwicklung von citizenship darstellt, sondern zu-
gleich eine soziale Utopie enthalt. Marshall beschreibt mit der Entwicklung von bir-
gerlichen, politischen und sozialen Rechten die Vision einer zunehmend gerechteren
und solidarischeren Gemeinschaft. Eine solche gradlinige Entwicklung stellen Fraser
und Gordon grundlegend in Frage: ,, When questions about gender and race are put at
the center of the enquiry, key elements of Marshall’s analysis become problematic. His
periodization of the three stages of citizenship, for example, fits the experience of white
working men only, a minority of the population® (Fraser/Gordon 1994: 93). So war in
den USA die Erlangung der Biirgerrechte von weiflen Mannern mit einem Verlust an
Personlichkeitsrechten fiir (verheiratete) Frauen und fiir die schwarze Bevolkerung

2 So verloren Bewohner des Armenhauses in England bis 1918 ihre zivilen und personlichen
Rechte. ,Das Armenrecht behandelte die Anrechte der Armen nicht als integrativen Bestand-
teil der Rechte eines Burgers, sondern als Alternative zu ithnen — als Anspriche, die nur dann
befriedigt werden konnten, wenn der Anwirter aufhorte, ein Biirger in jedem wahren Sinne des
Wortes zu sein (Marshall 1992: 49f.). Dagegen hatte das Armenrecht der Elisabethanischen Ge-
setzgebung bereits konzeptionell dem Modell eines modernen Wohlfahrtstaats entsprochen.

195

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

durch Sklaverei verbunden. Deren rechtliche und 6konomische Abhingigkeit wurde
zur Voraussetzung fur die Entwicklung buirgerlicher Freiheitsrechte. Wahrend eine sol-
che civil citizenship auf der Idee eines Vertrages zwischen Gleichberechtigten basiert,
griinden die sozialen Rechte auf der Norm einer Fiirsorge fiir Schwichere. ,,[T]he he-
gemony of contract helped to generate a specifically modern conception of ,charity® as
its complementary other (Fraser/Gordon 1994: 101).

Blickt man also auf die verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen, so lasst sich Mar-
shalls Modell der linearen und additiven Entwicklung biirgerlicher, politischer und so-
zialer Rechte nicht aufrecht erhalten. Vielmehr handelt es sich um einen widerspriichli-
chen und ungleichzeitigen Prozess, in dem beispielsweise Frauen und ethnische Min-
derheiten verspitet und bis heute unvollstindig an citizenship teilhaben. Das dreidi-
mensionale Modell macht jedoch sichtbar — das ist sein grofles Verdienst —, dass die
Zugehorigkeit zur nationalstaatlichen Gemeinschaft auf weitaus mehr griindet als allein
auf politischen Rechten und Pflichten. Citizenship erschopft sich keinesfalls in ,,Staats-
birgerschaft“, sondern bedeutet Zugehorigkeit zu wirtschaftlich, sozial, kulturell und
raumlich verorteten Gemeinschaften.

3. Zugehorigkeit in der Mediengesellschaft mittels Cultural Citizenship

Verschiedene AutorInnen, tiberwiegend aus dem englischsprachigen Raum, haben ver-
sucht, Marshalls Typologie fiir die moderne und postmoderne Gesellschaft fortzu-
schreiben (vgl. fir eine Rezeptionsgeschichte Marshall 1992: 189-195). Seit etwa zehn
Jahren taucht dabei gelegentlich der Begriff der cultural citizenship erginzend zu den
bisherigen drei Dimensionen auf. Er scheint uns geeignet, die Bedeutung der Massen-
medien fiir die aktuelle Konstituierung der citizens zu erfassen, auch wenn nur einige der
im Folgenden vorgestellten AutorInnen diese Verbindung selber herstellen. Die ver-
stirkte Berticksichtigung der kulturellen Dimension des Sozialen in den 90er Jahren des
20. Jahrhunderts tragt vermutlich zu einem vermehrten Gebrauch des Begriffes der cul-
tural citizenship bei, ohne dass das Konzept deshalb einheitlich verstanden wiirde. Nur
wenige Autorlnnen beziehen sich in ithren Ausarbeitungen aufeinander, und auch der
Ursprung des Begriffes lisst sich nicht eindeutig bestimmen.? Bei allen Differenzen und
Ungenauigkeiten verweist der gemeinsam verwendete Begriff cultural citizenship jedoch
auf einen konsensuellen Kern, der Moglichkeiten eroffnet, die zentrale Bedeutung der
Medien fiir die heutige Konstituierung von (Staats-)Biirgerschaft zu erfassen.

In seinem Beitrag ,,Postmodern Culture/Modern Citizens“ erweitert Bryan S. Tur-
ner 1994 Marshalls Typologie um den Begriff der cultural citizenship. Dabei definiert
Turner citizenship ,.as a set of practices which constitute individuals as competent mem-
bers of society” (Turner 1994: 159). Turner hebt mit dieser soziologischen Definition
hervor, dass StaatsbiirgerInnen als Mitglieder einer Gemeinschaft durch die verschiede-
nen sozialen, rechtlichen, politischen und kulturellen Praxen konstituiert werden bzw.
sich selber konstituieren. Er grenzt sich damit ab von der insbesondere auch in Deutsch-

3 Manchmal wird der Begriff prominent verwendet, ohne dass er deshalb niher erliutert wiirde.
So nennt etwa Toby Miller (1998) sein Buch ,, Technologies of Truth. Cultural Citizenship and
the Popular Media“, eine genaue Definition des Begriffes oder eine pointierte Diskussion von
cultural citizenship sucht man darin aber vergeblich. Seine Ausfiihrungen tiber Nationalstaat,
Publikum, Genre und populire Medien in Moderne und Postmoderne lassen allenfalls erahnen,
worauf der Titel zielt.

196

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

land verbreiteten Betonung der mit Staatsbiirgerschaft verbundenen juristischen und
politischen Rechte, die an geeignete Aspirantlnnen verlichen werden. Demgegentiber
besitzt citizenship Turners Definition zufolge sowohl eine aktive wie passive Seite, weil
Identitit als citizen in der Verbindung aus Selbstbeschreibung und Fremdzuschreibung
entsteht. Turner definiert: ,,Cultural citizenship consists of those social practices which
enable a competent citizen to participate fully in the national culture® (ebd.). Unter Kul-
tur verstehen wir dabei den je historisch und sozial gebundenen Vorrat an symbolischen
Deutungs- und Interpretationsmoglichkeiten, der innerhalb eines Nationalstaats bzw.

der Weltgesellschaft zur Verfiigung steht (vgl. Thompson 1990). Fiir Grossberg (1999:

23) tibernimmt Kultur damit die Funktion einer ,, Vermittlungsinstanz, durch welche das
Chaos der Realitit in den geordneten Sinn der menschlichen Realitdt verwandelt wird®.

Gleiche Bildungschancen, die Marshall als Bestandteil der social citizenship gefasst hat,
erklart Turner zum zentralen Element von cultural citizenship. Das ist insofern theorie-
konsistent, weil Bildung — in der umfassenden Bedeutung des ,lebenslangen Lernens® —
weniger einen wohlfahrtsstaatlichen Anspruch formuliert als eine bedeutende symboli-
sche Ressource darstellt, ohne die citizenship nicht zu verwirklichen ist.

Auch wenn Turner die Massenmedien in seinem Aufsatz nicht erwihnt, so leuchtet
doch unmittelbar ein, dass der Zugang zu den Massenmedien heute eine bedeutende,
wenn nicht die zentrale kulturelle Ressource darstellt.* Auch der britische Medienwis-
senschaftler John Hartley argumentiert entsprechend: , Television is used, both in its
original ,mass‘ broadcast form, and now in its emergent subscriber-choice forms, to
teach two new forms of citizenship, which I am calling ,cultural* and ,do-it-yourself* or
DIY ctizenship respectively.“ (Hartley 1999: 154f.; Hervorh. i. O.) Hartley folgend
gehorte cultural citizenship zu einer nahezu abgeschlossenen Phase der Mediengesell-
schaft, in der das Fernsehen als gesellschaftliches Massen- und Leitmedium die Formie-
rung einheitlicher Identititen gefordert hat. Das heutige Fernsehen versammelt dagegen
nicht mehr die Nation vor dem Bildschirm, sondern mit der Vielfalt an Sparten- und
Zielgruppenangeboten zerfillt das kollektive Fernsehpublikum in Individuen und In-
teressengruppen, die sich ihre jeweils eigenen Medienmeniis zusammenstellen. Die Pos-
tulierung der ,DIY citizenship“ als einer neuen Phase in der Entwicklung von citizen-
ship erscheint uns jedoch als voreilig, ist doch das Fernsehen immer noch auch Initiator
gemeinsamer nationaler Medienereignisse. Gerade in Zeiten der Fragmentierung sind
Massenmedien fir eine konsensuale gesellschaftliche Bedeutungsproduktion und Sinn-
stiftung konstitutiv. Sie dienen wesentlich der Bereitstellung nationaler wie auch Natio-
nen Ubergreifender symbolischer Ressourcen und sozial gebundene Deutungsmuster.

Festzuhalten ist, dass Hartley die Entwicklung von citizenship in der Moderne als
grundlegend medial vermittelt charakterisiert: ,,(C)itizenship is profoundly mediated in
the modern/postmodern period — we are all ,citizens of the media‘ (Hartley 1996: Kap.
XX) in the sense that participation in public decision-making is primarily conducted
through media“ (Hartley 1999: 157). Im Unterschied zum traditionellen Nationalstaat
ist in der Mediengesellschaft nicht der mit politischen Rechten und Pflichten ausgestat-
tete Staatsbiirger der Souverin, sondern das sozial situierte und kulturell kontextuierte
Publikum. Ursachen und Folgen dieser Verianderung werden beispielsweise in der Po-

4 Hier ergibt sich eine unmittelbare Verbindung zu den britischen Cultural Studies, fir die Bil-
dung/Erziehung und Massenmedien die beiden zentralen Instanzen sind, mittels derer der sym-
bolische Kampf um Bedeutung ausgefochten wird (beispielhaft Morley 1999, 2002; Storey
2003).

197

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

litikwissenschaft im Kontext ,,symbolischer Politik“ (Sarcinelli 1987) bzw. mediatisier-
ter Politik (vgl. Dorner 2000, 2001 und Meyer u. a. 2000) ausgiebig diskutiert. Das ,,Ci-
tizenship“-Modell erweitert sich vor allem via Medien um die Dimension der cultural
citizenship. Fiir das als Konsument wie als Staatsbiirgerin angesprochene Publikum der
Massenmedien wird cultural citizenship neben der biirgerlichen, politischen und sozia-
len citizenship zentrale Voraussetzung fir gesellschaftliche Zugehorigkeit.

Hartley und Turner positionieren beide cultural citizenship auf der Seite der Moder-
ne. Fur Hartley reicht das Konzept dabei im Unterschied zu Turner tiber das Gleich-
heitspostulat, das gleiche Rechte fiir alle BirgerInnen fordert, hinaus. Differenz sei viel-
mehr ebenso als Menschenrecht anzuerkennen wie das Recht auf Gleichheit (vgl. Hart-
ley 1999: 164). Vor allem feministische und antirassistische Theorien haben hervorge-
hoben, dass Gleichberechtigung, wenn sie mehr als ein formaler Anspruch sein soll, zu
threr Verwirklichung die Anerkennung von Differenz, von unterschiedlichen Aus-
gangsbedingungen und Entfaltungsmoglichkeiten der Individuen voraussetzt. Hier
setzt Renato Rosaldo (1994) mit seinen Uberlegungen an: Fiir ihn besteht gerade in der
Anerkennung von Differenz die Essenz des Konzeptes von cultural citizenship. Ent-
sprechend definiert er es als ,,the right to be different (in terms of race, ethnicity, or na-
tive language) without compromising one’s right to belong, in the sense of part1c1pat1ng
in the nation-state’s democratic processes“ (Rosaldo 1994: 57). Als vordergriindig uni-
verselles Prinzip setzt Staatsbirgerschaft ein weiffes, mannliches, heterosexuelles Sub-
jekt voraus und negiert die Marginalisierung und den Ausschluss anderer Gruppen (vgl.
Fraser/Gordon 1994). Nach Rosaldo bedeutet cultural citizenship die Anerkennung je-
ner kulturell vermittelten Annahmen und Praxen, die Ungleichheit gerade auf der Basis
rhetorischer Gleichheit begriinden und verfestigen. Cultural citizenship liefert damit
auch Ausdrucksmoglichkeiten fir die Belange marginalisierter Gruppen, die nicht
karitative Unterstiitzung, sondern gesellschaftliche Anerkennung einfordern: ,Bridging
the discourses of the state and everyday life, of citizenship and culture, the demand for
respecto is a defining demand of cultural citizenship.“ (Rosaldo 1999: 260)

Auch wenn Rosaldo sich nicht mit Massenmedien beschiftigt, so ist zumindest un-
ter einer Cultural Studies-Perspektive klar, dass Medien dafiir die Voraussetzungen be-
reitstellen. Sie sind einerseits Vermittler zwischen 6ffentlichem und privatem Leben,
andererseits stellen sie die Mittel bereit fiir das identititsstiftende Spiel zwischen kultu-
reller Vereinheitlichung und subkultureller Besonderung. Graham Murdock (1999: 10)
sieht das Fernsehen entsprechend als ,,the principal stock exchange of public discourse®.
Dort werden Anspriiche auf Anerkennung der Differenz ausgehend von einem gemein-
sam konstituierten offentlichen Raum formuliert. Joke Hermes (1998: 159), die sich
dabei auf Turners Ausfihrungen zu cultural citizenship bezieht, hat in diesem Zusam-
menhang auf das bedeutende politische Potenzial insbesondere populirer und fiktiona-
ler Genres fir gesellschaftlich nicht-dominante Gruppen verwiesen.

Dabei scheint sie jedoch wie Rosaldo die Machtdimension bei der Formierung von
cultural citizenship und ihre Entstehung im Zusammenwirken von Selbst- und Fremd-
zuschreibung zu negieren. Macht bedeutet fiir uns in diesem Kontext ein Gesellschafts-
verhaltnis, das ungerechte Ressourcenverteilung und eine hierarchische Beziehung zwi-
schen verschiedenen Gesellschaftsgruppen beinhaltet. Machtverhaltnisse werden nicht-
dominanten Gruppen aber nicht lediglich von auflen oktroyiert. Ihre bindende Wirkung
erhalten sie vielmehr durch das weit gehende Einverstindnis dieser Gruppen mit hege-
monialen Rechtfertigungsmustern. Dieses Problem hat die Ethnologin Aihwa Ong
(1999a, 1999b, 1996) ausgearbeitet. Sie wihlt einen dhnlichen Ausgangspunkt wie Ro-
saldo, demzufolge differente Positionierungen mittels kultureller Prozesse ausgedriickt

198

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

werden. Ong beschiftigt sich mit der Frage, wie citizenship unter den Bedingungen von
Globalisierung und Transnationalitat entsteht. Sie entwirft einen analytischen Rahmen,
der es ermoglicht, die 6konomischen Globalisierungsprozesse zu erfassen und zugleich
die kulturelle Dynamik der politischen Reaktionen darauf zu beschreiben (vgl. Ong
1999a). Vor diesem Hintergrund versteht sie unter cultural citizenship ,,the cultural prac-
tices and beliefs produced of our negotiating the often ambivalent and contested rela-
tions with the state and its hegemonic forms that establish the criteria of belonging
within a national population and territory. Cultural citizenship is a dual process of self-
making and being-made within webs of power linked to the nation-state and civil
society“> (Ong 1999b: 264).

Mit dieser dialektischen Bestimmung von cultural citizenship als aktivem und passi-
vem, als selbst- und fremdbestimmtem Prozess grenzt Ong sich bewusst von Rosaldo
ab. Sein Konzept, so kritisiert sie, schiire die Illusion ,that immigrant or minority
groups can escape the cultural inscription of state power and other forms of regulation
that define the different modalities of belonging” (Ong 1999b: 264). Den Machtaspekt
bei der Konstituierung gesellschaftlicher Identitit hebt gleichermaflen Terkessidis
(1999) in Auseinandersetzung mit dem Begriff der ,Hybridkultur hervor. Er kritisiert
jene Konzepte, die die ,,Vermischung® von Kulturen naiv als gleichwertiges Nebenein-
ander darstellen: ,,Offenkundig dient die harmonistische Verwendung des Hybriditits-
begriffs in erster Linie dazu, die neue Identititskonstruktion der Mehrheit zu erfassen.”
(Terkessidis 1999: 239) Auch wenn die jeweilige nationalstaatliche Kultur einer Vielzahl
von Einflissen unterliege, so setze dies die fortbestehende Hierarchie kultureller Deu-
tungsmacht nicht aufler Kraft.

In den vorliegenden Ausfithrungen zu cultural citizenship zeigen sich bei aller Diffe-
renzierung zwei wichtige Ubereinstimmungen: Erstens wird die Bedeutung der kultu-
rellen Praxen, der jeweiligen Interpretations- und Deutungsmuster, fir die Teilhabe an
der Gesellschaft betont und zweitens werden die damit aufgeworfenen Fragen des Zu-
gangs zu den symbolischen Ressourcen der Gesellschaft unter Bedingungen strukturel-
ler Ungleichheiten fokussiert. Diese analytische Inklusion des Machtbegriffs ist ein zen-
traler Bestandteil des Konzeptes cultural citizenship. Theoretische Bezugspunkte der
Diskussion bilden die Cultural Studies und ihre Vorstellung von Dominanz und Hege-
monie sowie Foucaults Begriffe von Macht und Diskurs.® Ein tragfihiges Konzept von
cultural citizenship muss dann neben der von Turner betonten Prozesshaftigkeit des
Staatsbiirgerwerdens und -seins weitere Erkenntnisse berticksichtigen: Das mit dem
Staatsbiirgerkonzept verbundene Gleichheitspostulat kann nur in der Anerkennung von
Differenz wirksam werden. Differenz dient der hierarchischen Gliederung der Gesell-
schaft und ist ein Ausdruck gesellschaftlicher Machtverhaltnisse. Differenz wird dabei
in Identititsbildungsprozessen mit hergestellt, die immer gleichzeitig fremd- und selbst-
bestimmt ablaufen. Weiter ist cultural citizenship in der Mediengesellschaft grundlegend
medieninduziert und medienvermittelt. Auch wenn andere kulturelle Ressourcen der
Gesellschaft zu ihrer Herausbildung beitragen, so ist in der gegenwirtigen (Medien-)
Gesellschaft keine kulturelle Identitit jenseits oder auflerhalb der medial vermittelten
Wirklichkeit moglich. Diese zentrale — aber nicht exklusive — Bedeutung von Medien

5 Der Begriff der ,.civil society, auf den wir spiter noch eingehen werden, wird hier neben dem
Nationalstaat als wichtiger Agens der Identititskonstruktion eingefiihrt.

6 Wir erwihnen diese wissenschaftstheoretischen Bezugsgrofien des Begriffes der Vollstindigkeit
halber, wollen diese aber hier aus Platzgriinden nicht genauer nachzeichnen.

199

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

macht das Konzept cultural citizenship fir die Kommunikationswissenschaft in beson-
derer Weise interessant. Daraus leiten wir eine Definition von cultural citizenship ab, die
die kommunikationswissenschaftlichen Aspekte des Konzeptes besonders hervorhebt.

Cultural citizenship ist eine wesentliche Dimension von ,Staatsbtrgerschaft” in
der Mediengesellschaft. Sie umfasst all jene kulturellen Praktiken, die sich vor dem
Hintergrund ungleicher Machtverhiltnisse entfalten und die kompetente Teil-
habe an den symbolischen Ressourcen der Gesellschaft erméglichen. Massenme-
dien sind dabei Motor und Akteur der selbst- und zugleich fremdbestimmten
Herstellung von individuellen, gruppenspezifischen und gesellschaftlichen Iden-
titaten.

4. Cultural Citizenship in der medienvermittelten Bedeutungsproduktion

Cultural citizenship stellt demnach den unverzichtbaren Kontext dar, innerhalb dessen
Medien in der und fir die Gesellschaft relevant werden. Klaus und Liinenborg (2000)
haben den Medienprozess als Kreislauf kultureller Bedeutungsproduktion gekenn-
zeichnet. Ankniipfend an Johnson (1985) beschreiben sie damit, dass faktische wie fik-
tionale Medientexte gesellschaftliche Bedeutung im Zusammenwirken von Produktion,
Medientext und Rezeption erhalten. Nicht der isolierte Medientext materialisiert gesell-
schaftliche Machtverhiltnisse, vielmehr werden diese von den ProduzentInnen in den
Text eingeschrieben und vom Publikum im Prozess der Rezeption dem Text zugewie-
sen. Dass dabei Differenzen zwischen den intendierten Medienaussagen der Kommu-
nikatorInnen, den hegemonialen Bedeutungen von Texten und den Lesweisen und An-
eignungsleistungen des Publikums auftreten (konnen), ist im Rahmen der Cultural
Studies ausgiebig diskutiert und auch empirisch gezeigt worden (vgl. fur einen
Uberblick Ang 1998; Hepp/Winter 1999; Moores 1993; Morley 1980; Fiske 2001). Das
Konzept cultural citizenship gewinnt in diesem Kreislauf an Bedeutung, weil es den
Kontext liefert, in den simtliche Elemente des Kreislaufs medialer Bedeutungsproduk-
tion eingebunden sind. Cultural Citizenship spannt jenen Raum auf, in dem Bedeutun-
gen ,zirkulieren®, also verhandelt und festgelegt werden (vgl. Abb. 1).

Diese Beschreibung erscheint uns praziser als jene Konzeptionierung, die in der Stu-
die von du Gay/ Hall et al. (1997) unter der Bezeichnung circuit of culture firmiert. Dort
nehmen die Autoren Reprisentation, Identitit und Regulation neben der Produktion
und Rezeption von Medientexten in den Kreislauf auf. Unklar bleibt in dieser Struktur
jedoch, welcher analytische Stellenwert ideologischen und sozialen Prozessen der Re-
prasentation und Identititsbildung zukommt und welche Bedeutung 6konomische Pro-
zesse der Regulation in und neben der Produktion und Rezeption haben. Wir plidieren
deshalb dafiir, Prozesse der individuellen, subkulturellen oder nationalstaatlichen Iden-
titatsbildung als Kontext jeglichen Medienhandelns zu begreifen. Sie bilden den Hin-
tergrund von Produktion wie Rezeption und finden sich als symbolische Bedeutung im
Medientext eingeschrieben.

Cultural citizenship bestimmt wesentlich den Prozess gesellschaftlicher Identititsbil-
dung mit seinen Ein- und Ausschlissen. Dieser ist medieninduziert und medienvermit-
telt. Nur wenn fiir die verschiedenen sozialen Gruppen mediale Angebote existieren, die
eine diskursive Auseinandersetzung mit den jeweils vorhandenen kulturellen Praktiken
ermoglichen und damit auch ihre Entwicklung und Modifizierung erlauben, kann ge-
sellschaftliche Zugehorigkeit entstehen. Dabei sind mediale Diskursriume wesentlich an
die jeweiligen Sprachriume gebunden. Moglichkeiten der verstehenden Partizipation

200

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

Abbildung 1: Cultural Citizenship als Kontext im Kreislauf kultureller
Bedentungsproduktion

cultural citizenship

Medientext

Produktion

Rezeption

an den kulturellen Ressourcen des sozialen Umfeldes beruhen auf sprachlicher Ver-
standigung. Ein solchermaflen begrindeter Prozess kultureller Zugehorigkeit ist Vor-
aussetzung fiir die umfassende Wahrnehmung von politischen oder sozialen Biirger-
rechten.

Ein Beispiel soll das erldutern: Wo tiirkische Migrantinnen und Migranten keine An-
knipfungspunkte an die medialen Diskurse der deutschen Gesellschaft finden, wo ihren
kulturellen Alltagspraktiken kein Raum im Mediendiskurs eingerdumt wird, da miissen
sie sich entweder assimilieren und ihre eigene kulturelle Identitit aufgeben oder es blei-
ben ihnen kulturelle Rechte als citizens verwehrt. Die Nutzung ausschlieflich mutter-
sprachlicher Medienangebote lisst die , kulturelle Staatenlosigkeit® sichtbar werden und
behindert auch die politische, soziale und zivile Teilhabe, selbst dann, wenn mit der
deutschen Staatsangehorigkeit politische Partizipationsrechte erworben wurden. Somit
tragen bspw. MTV-Moderatorinnen tiirkischer Herkunft, die subkulturelle Artikula-
tionsformen massenmedial kommunizieren, unter Umstinden stirker zur Herstellung
von cultural citizenship bei als andere, traditionell hoher bewertete Medientexte. Zu ver-
muten ist, dass es den kulturellen Diskursen der Musikindustrie, wie sie etwa die Me-
dienangebote von MTV prisentieren, stirker als klassischen Informationsmedien ge-
lingt sprachraumgebundene Grenzen nationaler Kulturen zu iberschreiten. Die Po-
pulirkultur bietet auf diese Weise Ankniipfungspunkte fiir eine Differenz, die das Recht
auf Teilhabe nicht verwehrt (vgl. dazu Hermes 1998; Klaus/O’Connor 2000).

An unserem Beispiel wird sichtbar, dass citizenship sich nicht in politischen und so-
zialen Partizipationsrechten und -pflichten erschopft und auch nicht unmittelbar aus
diesen abzuleiten ist. Die Verwirklichung der politischen und sozialen Dimensionen des
Biirger-Werdens und -Seins setzen die Moglichkeit kultureller Teilhabe voraus. Eine
wesentliche Rolle in dem vierdimensionalen Prozess citizenship spielen die Medien und

201

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

insbesondere das Fernsehen. Jostein Gripsrud (1999: 2) beschreibt die heutige Bedeu-
tung des Fernsehens als ,,primary source of common knowledge®, ,,a widely shared pool
of information and perspectives from which people shape their conceptions of self,
world and citizenship“. Identitit als StaatsbiirgerIn wird damit nicht nur und vermut-
lich nicht einmal vorrangig durch politische Partizipationsmoglichkeiten erworben,
sondern gleichermaflen durch die diskursiven Verhandlungen der eigenen kulturellen

Praktiken.

Die von uns entwickelte Definition von cultural citizenship geht bewusst nicht von
Anspriichen und Rechten als dem Kern von citizenship aus. Damit ist sie in threm Ur-
sprung nicht normativ angelegt. Zwar legitimieren Anspriiche und Rechte jene kultu-
rellen Praktiken, die konsensbildend wirken, zugleich sind sie aber nur Ausdruck eines
umfassenderen Prozesses, in dem citizenship zugewiesen und ausgetibt wird. Murdock
(1999: 11£.; zuerst 1994: 1581.) hat ausgefiihrt, in welcher Weise Rechte und Anspriiche
einer cultural citizenship in der Mediengesellschaft als Voraussetzung fiir den Entwurf
eigener kultureller Identititen prizisiert werden konnen. Danach beinhaltet cultural ci-
tizenship als kompetente Teilhabe an den kulturellen Ressourcen einer Gesellschaft fol-
gende — letztlich an Medien gerichtete — Anspriiche’:

e Anspriiche auf Informationen, um Grundlagen fiir politische und soziale Entschei-
dungen zu besitzen. Traditionell galt dies in den Medien als Domine der nicht-fik-
tionalen Medienangebote.

e Anspriiche auf Erfabrungen, die die Vielfalt méglicher Lebensweisen zum Ausdruck
bringen und somit Ideen fir eigene Identitatskonzepte liefern. Traditionell galt dies
in den Medien als Domine der fiktionalen oder als ,,unterhaltend bezeichneten Pro-
duktionen.

e Anspriiche auf Wissen, als Moglichkeit, Informationen und Erfahrungen sinnvoll zu
interpretieren und zu integrieren. Das erfordert Zugang zu Erklirungsansitzen, die
das Allgemeine mit dem Besonderen, das Aktuelle mit dem historisch Gewachsenen,
die Mikroebene mit der Makroebene verbinden. Bezogen auf Medien verweist das auf
Angebote, die die traditionelle Scheidung von ,,U“- und ,E“- (bzw. ,,1“-)Angeboten
durchbrechen.

e Schliefllich Anspriiche auf Teilhabe, die den Mitgliedern des vermeintlich passiven
und als uniforme Masse gedachten Publikums eine Stimme verleihen und ihren akti-
ven Anteil am Ringen um Bedeutungen in der Mediengesellschaft zum Ausdruck
bringen. Im Medienprozess verweist das auf die Notwendigkeit einer konsequenten
Zuwendung zum Publikum, also auf eine stirkere Orientierung an den Interessen der
Zuschauenden wie auch ihre stirkere Einbeziehung in die Programmgestaltung.

Mit Murdocks Unterscheidung von vier Anspriichen wird eine weiter gehende Ausdif-

ferenzierung der zuerst von Hegel (Phinomenologie des Geistes, 1807) entwickelten

Unterscheidung zwischen Wissen und Erfahrung vorgenommen. Diese Unterscheidung

spielte fir die Entwicklung des modernen Journalismus, insbesondere des recherchie-

renden Journalismus in der Tradition der Chicago School of Sociology, von Anfang an
eine zentrale Rolle (vgl. Lindner 1990: 60). Charakteristisch fur die aktuelle, als Me-
diengesellschaft bezeichnete Formation ist, dass die Anspriiche auf Erfahrung und Teil-

7 Murdock spricht von , rights“. Wir haben uns fiir die Ubersetzung als , Anspriiche” statt ,Rech-
te entschieden, da erstere im Unterschied zu letzteren weniger mit einklagbaren, formalisier-
ten gesetzlichen Regelungen assoziiert werden. Die von Murdock genannten Anspriiche rich-
ten sich u. a. als Erwartungen an die Medien und die Medienschaffenden.

202

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

habe im medialen Diskurs deutlich an Relevanz gewonnen haben, wihrend die An-
spriche auf Information und Wissen — als geradezu paradigmatische Leistungen des
offentlich-rechtlichen Rundfunks — an Relevanz verloren haben. Diese Relevanzver-
schiebung lasst sich im ersten Schritt an einer verinderten Angebotsstruktur der Medien
festmachen. So haben partizipative Unterhaltungsangebote in Umfang und Variations-
reichtum gegeniiber traditionellen Informationsangeboten deutlich zugenommen. Doch
nicht allein quantitative Verdnderungen markieren diesen Wandel. Vor allem der me-
diale Diskurs um die neuartigen Medienangebote, die an Erfahrung und Teilhabe orien-
tiert sind, ist Ausdruck der gesellschaftlichen Bedeutungsveranderung.®

Erfahrung und Teilhabe stellen damit nicht einen Ersatz fiir Information und Wissen
dar, vielmehr werden sie zu sich komplementir erginzenden Bestandteilen der Medien-
gesellschaft. Information wird erst auf der Basis von Erfahrung zu relevantem Wissen.
Partialisierte Informationen ohne lebensweltlichen Bezug verlieren so an gesellschaftli-
cher Bedeutung. Auch wenn dieser Prozess in erster Linie durch 6konomische Ent-
wicklungen und kommerzielle Interessen induziert wurde, so beschreibt er dennoch kei-
neswegs automatisch eine Form der De- oder Entpolitisierung. Auf der Ebene von Po-
litik und Offentlichkeit wirkt sich der Verlust an Glaubwiirdigkeit und Bindungskraft
traditioneller politischer Institutionen vielmehr zugunsten der diversen alternativen so-
zialen Gruppen aus, die unter den Stichworten ,neue soziale Bewegungen®, ,,non-go-
vernmental organisations“ (NGOs) oder ,Zivilgesellschaft“ firmieren. Auf der Ebene
der Massenmedien beinhaltet diese Entwicklung eine Verabschiedung vom paternalisti-
schen Informationsanspruch des Public Service-Konzeptes zugunsten einer Ankopp-
lung von mediengebundenen Informationen an die Erfahrungswelt des Publikums.

Diese Uberlegungen wollen wir im Weiteren vertiefen. Dabei soll das theoretische
Konzept cultural citizenship an zwei gleichermaflen aktuellen, aber sehr unterschiedli-
chen Problemfeldern exemplarisch auf seine Reichweite, Leistungsfahigkeit und Bedeu-
tung fiir die Medienforschung und Kommunikationswissenschaft hin erprobt werden.
Zum einen wollen wir im Bereich aktueller Entwicklungen des Fernsehjournalismus
und -dokumentarismus Phinomene der Veralltiglichung von Medieninhalten und Re-
zeptionsweisen betrachten. Hier erweist sich cultural citizenship als theoretische Folie
zur Analyse von Mikroprozessen, die die Bedeutungskonstruktion und Bedeutungszu-
weisung im Rahmen der Medienrezeption umfassen.

Dass das Konzept cultural citizenship nicht auf die Analyse von Mikroprozessen be-
schrinkt bleibt, wollen wir zum anderen am Beispiel der UN-Konferenz ,, World Sum-
mit on the Information Society” (WSIS) zeigen. In der Vorbereitung und der Durch-
fithrung der Weltkonferenz wurde und wird die Relevanz der kulturellen Staatsbiirger-
schaft im Kontext medialer Globalisierungsprozesse erortert. Im Mittelpunkt stehen in
dieser Debatte Makroprozesse der massenmedialen Kommunikation. Die politischen
und 6konomischen Bedingungen der globalen Mediengesellschaft riicken in diesem Bei-
spiel gegeniiber den vorher fokussierten individuellen und gruppenbezogenen Rezepti-
onsweisen in den Vordergrund. Das Verhiltnis von Zivilgesellschaft(en), Regierungen
und wirtschaftlichen Kriften gewinnt im Kontext internationaler Kommunikations-
prozesse neue Kontur. In diesem Zusammenhang zeigt sich besonders deutlich, dass cul-
tural citizenship auch eine normative Seite besitzt, die tiber die vorher gelieferte analyti-

8 Vgl. exemplarisch die Diskurse um ,,Big Brother®, etwa in Mikos u. a. (2000) oder in Hill und
Palmer (2002).

203

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

sche Definition hinausreicht und Grundrechte auf kommunikative und kulturelle Teil-
habe begrinden kann. Die beiden hier gewahlten Beispiele sollen skizzenhaft die
Brauchbarkeit des theoretischen Konzeptes sichtbar machen. Da sie unterschiedlichen
wissenschaftlichen (Reality TV) und politischen (WSIS) Diskursen entstammen, argu-
mentieren wir in den Abschnitten 5 und 6 auf je unterschiedlichem Abstraktionsniveau.

5. Cultural Citizenship und Medienalltag — Phinomene der Entgrenzung

Der Boom des Reality TV und seine Ausdifferenzierung in verschiedene Sub-Genres

(vgl. Klaus/Liicke 2003) bringt zwei zentrale Trends in der Entwicklung des Fernsehens

zum Ausdruck: Faktizitit bestimmt zunehmend die Fernsehunterhaltung und gleich-

zeitig werden Fernsehjournalismus und -dokumentarismus verstarkt durch Regeln des

Fiktionalen gepragt. Fakt und Fiktion, Journalismus und Unterhaltung, Information

und Erfahrung — diese Phinomene sind zunehmend nicht mehr sauber voneinander

getrennt, sondern treten in Misch- und Hybridformen in Erscheinung (vgl. Linen-
borg 2004). ,Performatives Realititsfernsehen (Keppler 1994), , Affektfernsehen®

(Bente/Fromm 1997), ,factual entertainment® (Brunsdon et al. 2001) sind Begriffe, mit

denen KommunikationswissenschaftlerInnen die Verinderungen zu fassen versuchen.

Im Kontext einer Diskussion von cultural citizenship ist die Entwicklung des Fernse-

hens durch eine Verinderung des vielen Sendungen zugrunde liegenden Informations-

begriffs gekennzeichnet. Der Informationsbegriff erschopft sich dabei nicht (linger) in
der bloflen Vermittlung isolierter Fakten, deren Relevanz allein von den Kommunika-
torlnnen festgelegt wird. Er entwickelt sich vielmehr im Sinne Murdocks (1999) hin zu
einem erfahrungsbasierten Verstindnis, das die prinzipielle Moglichkeit zur Teilhabe
einschliefft. Die unter der Bezeichnung Reality TV zusammengefassten Genres (Reality

Magazin, Docu-Soap, Real-Life-Soap) sind insbesondere durch vier Merkmale charak-

terisiert’:

1. Alltag und Alltagserfahrung werden zum zentralen Bestandteil nener Medienange-
bote. Die Veralltiglichung von Medieninhalten steht in Wechselwirkung zu der All-
tagskontextuierung der Rezeptionssituation. Mit dem Begriff Glocalisation wird tref-
fend beschrieben, wie globale Phinomene der gesellschaftlichen Entwicklung im
Fernsehen in lokalem, alltagsnahem Handeln ihren Ausdruck finden und auf diese
Weise ihr Publikum erreichen (vgl. Morley 1992). Narrowcasting durch Fernsehen
wird damit nicht (allein) durch verinderte technische Ubertragungswege erzielt, son-
dern tber ein ,Naherriicken der Medieninhalte durch ihr Ankniipfen an die unmit-
telbaren Lebenserfahrungen des Publikums (vgl. Mikos 2001; Fiske 1994). In Mur-
docks Terminologie lassen sich diese Phinomene wie folgt beschreiben: Anspriiche
auf Teilhabe und Erfahrung riicken in den neueren Medienangeboten gleichgewich-
tig neben jene nach Information und Wissen.

9 Die hier nur knapp dargestellten Uberlegungen zu Verinderungen des aktuellen Fernsehjour-
nalismus sind Bestandteil des DFG-finanzierten Habilitationsprojektes von Margreth Liinen-
borg. Unter dem Titel ,,Kulturelle Bedeutungsproduktion durch Journalismus. Die Integration
der Publikumsperspektive in die Journalistik“ entwickelt das Projekt theoretische Zuginge, den
Cultural Studies Approach fiir die Journalistik zu nutzen, und beschiftigt sich auf dieser
Grundlage empirisch mit Docu-Soaps als neuer Form des seriellen, narrativen Fernsehdoku-
mentarismus. Eine aktuelle Definition des Reality TV und eine Analyse seiner Subgenres liefern
Elisabeth Klaus und Stephanie Liicke (2003).

204

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

2. Alltagsmenschen in ihrer jeweiligen sozialen und kulturellen Kontextuierung werden
zu ProtagonistInnen neuer Fernsehformate. Im Unterschied zu der Public Service-
dominierten Phase des Fernsehens sind es nicht mehr vorrangig die politischen und
wirtschaftlichen Eliten, die mit den publizistischen Eliten via Fernsehen ins Gesprach
kommen. Die Partizipation von Alltagsmenschen in Talkshows, Game- und
Quizshows, aber auch in Genres des Reality TV bricht diesen Diskurs der Eliten auf.
Gerade diese Verinderung des televisuellen Personals beendet unumkehrbar den pa-
ternalistischen Gestus 6ffentlich-rechtlichen Bildungs- und Informationsfernsehens.
Durch die stirkere Laienorientierung und die grofiere Bedeutung popularen Wissens
wird das Publikum als Konsument #nd politisches Subjekt zum Mittriger des Pro-
grammes. Der dinische Medienwissenschaftler Bondebjerg (1996: 29) bezeichnet die-
se Veranderung als ,democratization of an old public service discourse, dominated
by experts and a very official kind of talk, and the creation of a new mixed public
sphere, where common knowledge and everyday experience play a much larger role“.
Letztlich stellt die damit einhergehende engere Verkntipfung von Informationen und
Erfahrungen die Voraussetzung fiir die Wissensproduktion im Sinne Murdocks be-
reit.

3. Privatheit und Offentlichkeit werden zu komplementiren Bestandteilen des media-
len Diskurses. Privatisierung, Intimisierung und Personal1s1erung sind zentrale Cha-
rakteristika der neuen Fernsehgenres. Diese Integration privater Diskurse in die me-
dienoffentliche Auseinandersetzung zeigt, dass sich die traditionellen, so klar wie
starr erscheinenden Grenzen zwischen Privatheit und Offentlichkeit auflésen. Au-
thentizitit wird zu einem zentralen Qualititsmafistab des neuen Fernsehens. Dabei
ist Authentizitit kein Merkmal, das einem Medientext eigen ist. Sie wird vielmehr
vom Publikum dem Medientext im Prozess der Rezeption zugewiesen (vgl. Linen-
borg 2002: 183). Authentizitit gewinnen Charaktere in den Genres des Reality TV
fir das Publikum dann, wenn es ihnen gelingt, 6ffentliche Diskurse in die alltagliche
Lebenswelt zu tibertragen und ihnen in der Privatsphire Relevanz zu verleihen. Eine
Trennung von Offentlichkeit und Privatheit als antagonistische Sphiren erscheint
vor diesem Hintergrund nicht linger angemessen, vielmehr entstehen gesellschaftlich
relevante Diskurse im Zusammenwirken intimer und o6ffentlicher Prozesse (vgl.
versch. Beitrage in: Hermann/Liinenborg 2001).

4. Fakt und Fiktion sind nicht eindeutig als unterschiedliche mediale Wirklichkeitsmodi
zu identifizieren. Den souverinen Umgang des Publikums mit dem angeeigneten
Wissen tiber mediale Konstruktionsprozesse voraussetzend agieren aktuelle Fern-
sehformate an der Grenze zwischen Fakt und Fiktion und tiberqueren diese Grenze
bestandig (vgl. Klaus/Liinenborg 2002). Durch die (tendenzielle) Auflosung dieser
fiir die Fernsehproduktion lange Zeit formativen Unterscheidung verliert ein Teil des
Medienangebots seinen spezifischen Wahrheitsanspruch. Fakt und Fiktion, die bei-
den ,regimes of truth“ wie Hartley (1992) die konkurrierenden Interpretationsmodi
bezeichnet, verhalten sich nicht linger hierarchisch zueinander. Ein dramatisches
Beispiel dafiir lieferte der Irakkrieg 2003, dessen mediale Prasentationsstrategien mit
dem Bericht tiber ein Fulballspiel verglichen wurden (vgl. Hoff 2003; Leder 2003).
Heute zeigt sich immer deutlicher, dass letztlich das Publikum dem jeweiligen Me-
dientext Glaubwiirdigkeit im Sinne eines faktischen oder emotionalen Realismus zu-
weisen muss (vgl. Ang 1986; Liinenborg 2002). Die von Murdock mit cultural citi-
zenship verbundenen Anspriiche auf Wissen und Teilhabe werden damit zugleich als
Zwang wie als Moglichkeit sichtbar, an der Neuaushandlung der Grenzen von Of-
fentlichkeit und Privatheit, von Fakt und Fiktion mitzuwirken.

205

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

Die Bedeutung und Entwicklung des Realiry TV spiegelt die gewachsene Bedeutung der
kulturellen Identitatsfindung durch Medien. Cultural citizenship manifestiert sich in den
und durch die Genres des Reality TV, indem eigene Erfahrungen mit den medial ver-
mittelten abgeglichen werden kénnen. Zu untersuchen bleibt, welche Formen der cul-
tural citizenship dadurch entstehen und welche Einschliisse und Ausschliisse durch die
so fundierte Bedeutungsproduktion vorgenommen werden. Den Anspruch auf Teilha-
be kann das Publikum dort realisieren, wo Beziige zur eigenen Lebenswirklichkeit sicht-
bar werden. Dabei geht es nicht etwa um blofle Reproduktion des selbst Erlebten. Li-
vingstone (1999, 96ff.) hat darauf hingewiesen, dass medial vermitteltes Wissen durch
die Kopplung von Erfahrung und Information geschaffen wird. Dabei unterscheidet sie
zwischen zwei grundsitzlich verschiedenen Verkniipfungsformen: einerseits ,,recogni-
tion® als Wiedererkennen des schon Bekannten, bereits Vertrauten, zuvor Erfahrenen;
andererseits ,discovery als Entdeckung des Neuen, noch-nicht-Erfahrenen, bisher
nicht Gewussten. In solchem Wissen wird Weltbezug verwirklicht und erméglicht. An-
spriche auf Teilhabe setzen voraus, dass die vielfaltigen Publika in den Medienangebo-
ten sowohl ihre Erfahrungen wiedererkennen als auch neue Erfahrungen machen kon-
nen. Medien miissen dann sowohl ,recognition® als auch ,,discovery“ erméglichen. Der
Herausbildung einer umfassenden citizenship wire in der Konsequenz am ehesten ge-
dient ,by open programmes that offer a diversity of positions and require the engaged
participation of viewers“ (Murdock 1999: 13).

Weil die verschiedenen Publika als Adressaten der Fernsehprogramme sprachrium-
lich bzw. nationalstaatlich verortet sind, werden mit der Betrachtung der aktuellen Fern-
sehentwicklung zahlreiche Fragen auf der Mikroebene des Medienprozesses aufgewor-
fen. Mit unserem zweiten Beispiel, das den WSIS-Prozess skizziert, wollen wir uns der
Makroebene der Medienentwicklung zuwenden. Dabei betrachten wir cultural citizen-
ship im Kontext des Globalisierungsprozesses. Uns interessiert an dem Beispiel vor al-
lem, welche Rolle Medien und Kommunikation im Konzept des Weltbsirgers und den
damit verbundenen Forderungen nach sozialer, politischer, individueller und kulturel-
ler Gleichberechtigung spielen.

6. Cultural Citizenship und Weltinformationsgesellschaft

Die Frage der Konstitution von citizenship unter den Bedingungen von Globalisierung,
technologischem Wandel, weltweitem Medientransfer und global operierenden Me-
dienkonzernen wurde intensiv bei der Vorbereitung und in der Durchfithrung des
»World Summit on the Information Society“ (WSIS) der Vereinten Nationen diskutiert,
dessen erster Teil vom 10. bis 12. Dezember 2003 in Genf stattfand und dessen zweiter
Teil fiir 2005 in Tunis geplant ist.!® Uberraschend ist, wie wenig diese UN-Weltkonfe-
renz bisher von der deutschen Offentlichkeit allgemein und der Kommunikationswis-
senschaft insbesondere tiberhaupt wahrgenommen worden ist.!! Dabei bertihrt sie
grundlegende Fragen der zukiinftigen Entwicklung von nationalen wie internationalen
Medienstrukturen, Medienangeboten und Kommunikationsweisen, die gleichermafien
auch auf der wissenschaftlichen Agenda stehen.

10 Auf der Website (www.itu.int) der die Konferenz ausrichtenden ,,International Telecommuni-
cations Union“ finden sich alle offiziellen Dokumente.

11 Demgegentiber war das ECCR aktiv in die Vorbereitungen involviert, und auch im IAMCR-
Newsletter fanden sich dazu Diskussionsbeitrage.

206

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

Die Aufgabe des WSIS ist zu kliren, wie eine Teilhabe aller Nationen und Staaten an
den Entwicklungen der Informations- und Kommunikationstechnologien Wirklichkeit
werden konnte und entsprechende Mafinahmen dazu zu beschlieflen. Zentral ist also die
Frage der Verhandlung von Ein- bzw. Ausschliissen in der internationalen Staatenge-
meinschaft mittels massenmedialer Kommunikation. In der Verwirklichung dieses Zie-
les standen sich von Anfang an zwei Visionen gegentiber, die durch die AkteurInnen der
Wirtschaft auf der einen Seite und der ,Zivilgesellschaft“ auf der anderen Seite repri-
sentiert werden. Die Wirtschaft setzt vor allem auf den Ausbau der Infrastruktur (vgl.
Capdevilla 2003a). Ausdruck davon war das zunachst auch von zahlreichen Regierun-
gen mitgetragene Ziel, dass jedes Dorf der Welt im Jahr 2010 tber einen Internetan-
schluss verfiigen solle (Capdevilla 2003b). Die andere Vision thematisiert demgegeniiber
Ausschlussprozesse, Macht und Medienkonzentration, Demokratie und kulturelle Ver-
schiedenheit als Rahmenbedingungen der Teilhabe an der Weltinformationsgesellschaft.
Den Ausgangspunkt fiir Diskussionen tiber die Weltinformationsgesellschaft sollen
demzufolge nicht infrastrukturelle Entwicklungen bilden, sondern die ,,Vision of an In-
formation Society beneficial to all“ (Bucharest 2002) und damit Menschenrechte sowie
soziale, politische und kulturelle Entwicklungschancen. Nachdem zunichst beide Per-
spektiven unvereinbar erschienen, wurden schliefllich in Genf doch noch zwei Doku-
mente verabschiedet, die gemeinsame Prinzipien zum Aufbau der Weltinformations-
und Kommunikationsgesellschaft enthalten (Declaration of Principles, WSIS 2003b)
und entsprechende Schritte dazu formulieren (Plan of Action, WSIS 2003c).

Die Relevanz von cultural citizenship zeigt sich im WSIS-Prozess!? auf doppelte Wei-
se. Zum einen kommt sie auf der Ebene der AkteurInnen der Konferenz zum Ausdruck,
zum anderen in den dort verhandelten Inhalten.

Zunichst zur Akteursebene: Die Nicht-Regierungsorganisationen (NGOs)!3 for-
mierten sich im Vorfeld des World Summits und brachten ihre Forderungen und An-
spriiche gegentiber den Regierungs- und Wirtschaftsvertretern ein. Bei der zweiten UN-
Vorbereitungskonferenz im Februar 2003 wurde diesen heterogenen Gruppen unter
dem Dach ,Zivilgesellschaft“ erstmals ein offizieller Platz bei einem UN-Weltgipfel ein-
geraumt (vgl. Capdevilla 2003b). Dabei zihlen zur ,,Zivilgesellschaft“ national oder re-
gional verankerte Gruppen, beispielsweise jene, die fiir die Rechte indigener Volker ein-
treten, ebenso wie transnationale Gruppierungen, die sich fiir den Umweltschutz oder
die Emanzipation von Frauen (vgl. APC Women 2003) engagieren. Dass ihr Anspruch,
an den Entscheidungen tiber die internationale Medien- und Kommunikationsentwick-
lungen teilzuhaben, erfolgreich war, zeugt einerseits vom Bedeutungsverlust national-
staatlich legitimierter Interessenvertretung und andererseits von der Bedeutung der Me-
dien, insbesondere dem Internet, im globalen politischen Raum. Per Newsletter, Web-
sites und Online-Konferenzen'* wurden im Internet in Abgrenzung zu den offiziellen
Dokumenten Positionen ausgetauscht und Forderungen diskutiert, die den verschiede-
nen, im Vergleich zu den Regierungen marginalen Gruppen letztlich das gemeinsame,
erfolgreiche Agieren ermoglichten. Zahlreiche Positionen der Zivilgesellschaft zum

12 Den Prozesscharakter des World Summit on the Information Society hat Hans Klein (2003)
analysiert.

13 Im Juli 2002 trafen sich iiber 1.000 NGOs aus mehr als 100 Lindern zum World Civil Society
Forum, das der Vorbereitung des WSIS gewidmet war (WSIS 2002a, 2002b).

14 So initiierte die UNESCO von Dezember 2002 bis Mitte Januar 2003 ein Online-Forum, des-
sen Ergebnisse wiederum im Internet nachzulesen sind (UNESCO 2003).

207

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

Weltinformations-Gipfel, die diese in Vorbereitung der Konferenz entwickelten, finden
sich in den Genfer Schlussdokumenten wieder.

Zur inhaltlichen Ebene: Mit der Teilhabe der Zivilgesellschaft wurde cultural citi-
zenship auch auf der Ebene der im WSIS-Prozess diskutierten Inhalte bedeutsam. In
den Vorbereitungsdokumenten der NGOs finden sich Ausfithrungen und Forderun-
gen, die alle Dimensionen von citizenship ansprechen (vgl. Civil Society Coordination
Group 2002; WSIS 2002a, 2002b, 2003a). Civil, political und social citizenship werden
gleichberechtigt behandelt. In dem zur zweiten UN-Vorbereitungskonferenz vorge-
legten Papier wird beispielsweise der Zugang zu den Informations- und Kommunikati-
onstechnologien unabhingig von nationaler und ethnischer Zugehorigkeit, 6konomi-
schem Reichtum und Geschlecht gefordert (WSIS 2003a). Hier wird insbesondere auch
auf die Notwendigkeit von Public Service-Medien hingewiesen. Ein eigener Abschnitt
ist der Sicherung von ,,Cultural identity and linguistic diversity, local content und me-
dia development® gewidmet. Darin reichen die Ziele von der Unterstiitzung lokaler
Community-Medien tber die Sicherung der Vielsprachigkeit im Cyberspace bis hin
zum Schutz gegen eine unfaire Verwendung indigenen Wissens und intellektuellen Ei-
gentums (ebd.: Teil 8). Cultural citizenship ist hier direkt angesprochen als Méglich-
keit, eigene kulturelle Praktiken wie etwa die Sprache in den Prozess der Gestaltung
der Weltinformationsgesellschaft einbringen zu konnen (vgl. dazu auch UNESCO/
WSIS 2002: 4).

Die Debatten rund um die UN-Weltkonferenz tiber die Informationsgesellschaft las-
sen sich entlang dem hier entwickelten Begriff cultural citizenship strukturieren: Im Zen-
trum stand und steht dabei die Forderung, die gleichberechtigte Zugehorigkeit zur welt-
weiten Informations-, Kommunikations- oder Mediengesellschaft zu erméglichen. Ein
solcher Anspruch reicht weit tiber technologische Partizipation hinaus und fokussiert
die Anerkennung eigener kultureller Bedeutungspraxen. Citizenship ist als Selbst- und
Fremdzuschreibung in all seinen Dimensionen nur auf der Basis der sprachlich, histo-
risch, sozio-strukturell und territorial vermittelten Gemeinschaften zu erzielen. Im Sin-
ne von Murdocks Typologie finden sich in der in Genf schliefflich verabschiedeten
»Declaration of Principles“ (WSIS 2003b) alle mit cultural citizenship verbundenen An-
spriche auf Teilhabe — auf das Einbringen eigener Erfahrungen in die bevorstehenden
Entwicklungen, auf Informationen und ein Wissen, das beide Bereiche verkntipft. Die
von Murdock formulierten Anspriiche konnen nicht isoliert, sondern nur im Zusam-
menspiel cultural citizenship begriinden. Informationen sind notwendig an Erfahrungen
gebunden, um gemeinsam Wissen zu schaffen und kulturelle Teilhabe zu ermoglichen.
Sie beinhalten die medienvermittelte Moglichkeit, sowohl zu den symbolischen Res-
sourcen der Gesellschaft beizutragen als auch an diesen gleichberechtigt zu partizipie-
ren.

In diesem Zusammenhang steht die zunehmend lauter werdende Forderung nach der
internationalen Verankerung von Kommunikationsrechten. Beispielsweise hat Cees
Hamelink (2002) in seinem streitbaren Aufsatz ,,Moral challenges in the information so-
ciety“ darauf aufmerksam gemacht, dass mehr Informationen allein keinen Fortschritt
in Bezug auf die gleichberechtigte Teilhabe aller Menschen an den Informations- und
Kommunikationstechnologien bedeute. Vielmehr kime es darauf an, wie Informationen
genutzt, eingebettet und diskutiert wiirden, wer Entscheidungen dartiber in wessen In-
teresse falle und fiir Ergebnisse verantwortlich sei. Der Begriff der Weltinformationsge-
sellschaft verstirke die verbreiteten Mythen tiber die sich vermeintlich automatisch er-
gebenden aufklirerischen Wirkungen eines , Mehr“ an Informationen (vgl. auch WACC
2002). Die Welt brauche nicht Informations- bzw. Wissensgesellschaften, sondern

208

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

Kommunikationsgesellschaften, um die sozialen, konomischen, politischen und 6ko-
logischen Anforderungen zu bewaltigen. Hamelink fordert die Verankerung eines
»Rechtes auf Kommunikation® als Menschenrecht, das neben Informationsrechten auch
Rechte auf den Schutz der Privatsphire und auf Teilhabe beinhaltet sowie kulturelle
Rechte einschliefit.!®

Hartley vertritt die Position, dass die Formulierung von Rechten an eine spite for-
mative Phase der jeweiligen Aspekte von ,Staatsbiirgerschaft gekntipft ist. Demnach
ist cultural citizenship ,in the process of formation — being made to mean something —
long before it can be institutionalized and legislated. In my view ,cultural citizenship® is
at a late stage of rights-formation, moving into formal legislative existence in a number
of contexts“ (Hartley 1999: 161). Insgesamt scheint der WSIS-Prozess diese Position zu
bestitigen.

7. Restimee

Gerade weil unsere Beispiele so unterschiedliche Prozesse beleuchten, zeigt sich, dass
das Konzept cultural citizenship dazu beitragen kann, bislang voneinander getrennt be-
obachtete Phinomene innerhalb der Kommunikationswissenschaft zueinander in Be-
ziehung zu setzen. Cultural citizenship macht sichtbar, dass Mikro- und Makroprozes-
se der Integrationsleistung von Medien sich gegenseitig durchdringen, und fordert da-
mit eine integrative Betrachtung individueller Bedeutungsproduktion und staateniiber-
greifender Kommunikationsprozesse ein. Individuelle und kollektive Identititsbildung,
Verfahren der Inklusion oder Exklusion sind mafigeblich medial konstituiert. Das Kon-
zept erlaubt es weiter, eine Briicke zwischen jenen, lange als ,natiirlich® erscheinenden
Dualismen zu schlagen, die zunehmend komplementir wirksam werden. Offentlichkeit
und Privatheit, Politik und Personalisierung, Unterhaltung und Information, Emotio
und Ratio, Fakt und Fiktion, Inszenierung und Dokumentation, diese Begriffspaare sind
prekire Trennungen geworden. In aktuellen gesellschaftlichen Diskursen werden sie
immer stirker verzahnt. Initiator und Triger dieser Entwicklung sind die Medien. Um
diese neuen Formen der Kommunikation zu verstehen, greift eine kulturkritische Posi-
tion zu kurz, mystifiziert sie doch selber die vermeintlichen Dualismen.!® Ebenso we-
nig kann sich die Kommunikationswissenschaft damit begntigen, nur empirische Be-
schreibungen und somit eine allein affirmative Begleitung der Entwicklungen vorzu-
nehmen, ohne nach ihrer Bedeutung und den Konsequenzen fiir die soziale Struktur der
Gesellschaft zu fragen.

Wir halten das Konzept cultural citizenship fiir geeignet, diese sich auf allen Ebenen
des Medienprozesses vollziehenden Konvergenz- und Entgrenzungsphinomene besser
zu verstehen und in ihrem Gesellschaftsbezug zu untersuchen. Die damit vorgenom-
mene Erweiterung der verschiedenen Dimensionen von Staatsburgerschaft (citizenship)

15 Weiter ausgearbeitet und diskutiert wird die Idee eines Rechts auf Kommunikation als Men-
schenrecht auf der Website der ,,CRIS Campaign“ (Communication Rights in the Information
Society, www.crisinfo.org), ein Zusammenschluss verschiedener NGOs (CRIS Campaign
2003).

16 An der feministischen Debatte um Habermas® Konzept von Offentlichkeit als Gegenpol zur
Privatheit, ist das exemplarisch deutlich geworden (vgl. dazu Fraser 1989: 173-221; Her-
mann/Liinenborg 2001).

209

09:02:49. - [ —


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

hilft, die Bedeutung von Medien gleichermafien fiir den Prozess der Herausbildung in-
dividueller und subkultureller Identititen wie auch die Konstituierung von Offentlich-
keiten analytisch zu erfassen. Sie ermdglicht damit die notwendige theoretische Verbin-
dung der politischen Ideen der Aufklirung mit einer Kritik an den daran gekniipften
Ausgrenzungen (etwa entlang von Gender und Ethnie), unzulissigen Verallgemeine-
rungen und immanenten Dichotomisierungen. Cultural Citizenship wird mit, durch
und mittels Medien erworben.

Im Mittelpunkt der Diskussionen um Reality TV und Weltinformationsgesellschaft
steht eine Neuformulierung des Informationsbegriffs. Sowohl auf der Mikroebene der
veranderten Medienangebote wie auf der Makroebene des Bemiithens um die gleichbe-
rechtigte Teilhabe aller Staaten und Volker an den neuen Informations- und Kommuni-
kationstechnologien wird der Wert von Informationen und Erfahrungen verhandelt,
werden Anspriiche an Wissen und Teilhabe definiert, die die kompetente Teilhabe an
den kulturellen Ressourcen der Gesellschaft ermoglichen. Deshalb kann cultural citi-
zenship als Interpretationsscharnier zwischen individualisierter alltiglicher Medienan-
eignung und politisch konstituierter Medienoffentlichkeit dienen. Cultural citizenship
bietet den theoretischen Kontext, um Verbindungen herzustellen zwischen Informati-
on und Erfahrung, zwischen Anspriichen auf Differenz und dem Recht auf Gleich-
berechtigung, schliefllich auch zwischen den Agenden der Zivilgesellschaft und der klas-
sischen nationalstaatlichen AkteurInnen. Indem das Konzept eine Briicke schligt zwi-
schen den mit solchen Fragen befassten Mikro- und Makroanalysen und zwischen
Rezeptionsforschung und kritischer Kulturanalyse, kann es dazu beitragen, die gegen-
wartige Medienentwicklung mit thren Entgrenzungen und neuen Grenzsetzungen bes-
ser zu verstehen und angemessener empirisch zu erfassen.

Literatur

Ang, Ien (1986): Das Gefiihl Dallas. Zur Produktion des Trivialen. Bielefeld: Deadalus.

Ang, Ten (1998): Desperately Seeking the Audience. London/ New York: Routledge.

APC Women (2003): Information and Communication Technologies: A Women’s Agenda.
www.apcwomen.org/work/policy/women-rights.html [23. 3. 2003].

Bente, Gary/Bettina Fromm (1997): Affektfernsehen. Motive, Angebotsweisen und Wirkungen.
Opladen: Leske + Budrich (Schriftenreihe Medienforschung der Landesanstalt fiir Rundfunk
NRW; Bd. 24).

Bondebjerg, Ib (1996): Public discourse/private fascination: Hybridization in , true-life-story” gen-
res“. In: Media, Culture and Society, 18. Jg., S. 27-45.

Brunsdon, Charlotte u. a. (2001): Factual Entertainment on British Television. The Midlands TV
Research Group’s 8-9 Project. In: European Journal of Cultural Studies, 4. Jg., Heft 1, S. 29-62.

Bucharest (2002): The Bucharest Pan-European Conference in Preparation of the World Summit
on the Information Society: Towards an Information Society: Principles, Strategy and Priori-
ties for Action. 9. November 2002. www.crisinfo.org [26.3.2003].

Capdevila, Gustavo (2003a): Summit Prep meet caught between two visions. www.eccr.info
[17.2.2003].

Capdevila, Gustavo (2003b): Civil Society wins a place at WSIS table. www.eccr.info [28. 2. 2003].

Civil Society Coordination Group (2002): Statement to the Informal Meeting on Content & The-
mes Geneva, 16-18 September 2002. www.itu.int/wsis/documents [11.2.2003].

CRIS Campaign (2003): Whose Information Society? www.crisinfo.org [26.3.2003].

Dahrendorf, Ralf (1957): Soziale Klassen und Klassenkonflikt in der industriellen Gesellschaft.
Stuttgart: Enke.

Dérner, Andreas (2000): Politische Kultur und Medienunterhaltung. Zur Inszenierung politischer
Identitdten in der amerikanischen Film- und Fernsehwelt. Konstanz: UVK.

210

00:02:48, -


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

Dérner, Andreas (2001): Politainment. Politik in der medialen Erlebnisgesellschaft. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Du Gay, Paul/Stuart Hall w.a. (1996): Doing Cultural Studies. The Story of the Sony Walkman.
London: Sage.

Fiske, John (1994): Media Matters. Everyday Culture and Political Change. Minneapolis/London:
University of Minnesota Press.

Fiske, John (2001): Understanding Popular Culture. 8. Auflage. London/New York: Routledge.

Fraser, Nancy (1989): Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Fraser, Nancy/Linda Gordon (1994): Civil Citizenship against Social Citizenship? On the Ideolo-
gy of Contract-Versus-Charity. In: Bart van Steenbergen (Hrsg.): The Condition of Citizen-
ship. London/Thousand Oaks/New Delhi: Sage, S. 90-107.

Gripsrud, Jostein (Hrsg.) (1999): Television and Common Knowledge. London/New York: Rout-
ledge.

Grossberg, Lawrence (1999): Der Cross Roads Blues der Cultural Studies. In: Andreas Hepp, Rai-
ner Winter (Hrsg.): Kultur — Medien — Macht. Cultural Studies und Medienanalyse. 2., tiber-
arbeitete und erweiterte Auflage. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, S. 15-32.

Hamelink, Cees J. (2002): Moral challenges in the Information Society. www.wacc.org.uk/publica-
tions/md/md2002—4/hamelink.html [17. 12. 2002].

Hartley, John (1992): Regimes of Truth and the Politics of Reading: A Blivit. In: John Hartley
(Hrsg.): Tele-ology. London/New York. Routledge, S. 45-63.

Hartley, John (1996): Popular Reality. Journalism, Modernity, Popular Culture. London: Edward
Arnold.

Hartley, John (1999): Uses of Television. London/New York: Routledge.

Hepp, Andreas/Rainer Winter (Hrsg.) (1999): Kultur — Medien — Macht. Cultural studies und Me-
dienanalyse. 2., tiberarbeitete und erweiterte Auflage. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher
Verlag.

Hermann, Friederike/Margreth Liinenborg (Hrsg.) (2001): Tabubruch als Programm. Privates und
Intimes in den Medien. Opladen: Leske + Budrich.

Hermes, Joke (1998): Cultural Citizenship and Popular Fiction. In: Kees Brants, Joke Hermes und
Liesbet van Zonen (Hrsg.): The Media in Question. Popular Cultures and Public Interests. Lon-
don/Thousand Oaks/New Delhi: Sage, S. 156-167.

Hill, Annette; Palmer, Garreth (eds.) (2002): Special Issue Big Brother. In: Television & New Me-
dia, 3, 3, S. 251-340.

Hoff, Hans (2003): ,, Goal in Bagdad“ mit CNN an der Front. Der US-Nachrichtenkanal berichtet
im Stil der Sportreportage. In: Siiddeutsche Zeitung vom 24.3.2003, S. 21.

Johnson, Richard (1985): Was ist tiberhaupt Kulturanalyse? In: Franz Januschek (Hrsg.): Politische
Sprachwissenschaft. Zur Analyse von Sprache als kulturelle Praxis. Opladen/Wiesbaden: West-
deutscher Verlag, S. 23-69.

Keppler, Angela (1994): Wirklicher als die Wirklichkeit? Das neue Realititsprinzip in der Fernseh-
unterhaltung. Frankfurt a. M.: Fischer.

Klaus, Elisabeth/Margreth Liinenborg (2000): Der Wandel des Medienangebots als Herausforde-
rung an die Journalismusforschung: Plidoyer fiir eine kulturorientierte Anniherung. In: Me-
dien & Kommunikationswissenschaft, 50(2), S. 188-211.

Klaus, Elisabeth/Margreth Liinenborg (2002): Journalismus: Fakten, die unterhalten — Fiktionen,
die Wirklichkeit schaffen. In: Achim Baum/Siegfried Schmidt (Hrsg.): Fakten und Fiktionen.
Konstanz: UVK, S. 152-164.

Klaus, Elisabeth/Stephanie Liicke (2003): Reality TV. Definition und Merkmale einer erfolgreichen
Genrefamilie am Beispiel von Reality Soap und Docu Soap. In: Medien & Kommunikations-
wissenschaft 51(2), S. 195-212.

Klaus, Elisabeth/Barbara O’Connor (2000): Pleasure and meaningful discourse. An overview of re-
search issues. In: International journal of cultural studies, Heft 3, S. 369-387.

Klein, Hans (2003): Understanding WSIS: An Institutional Perspective on the UN World Summit
on the Information Society. www.ip3.gatech.edu [9.12.2003].

211

00:02:48, -


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 52. Jahrgang 2/2004

Leder, Dietrich (2003): Wie bei Lothar Matthéus. Live vom Schlachtfeld: Die Kriegsberichterstat-
tung wird sportifiziert. In: Berliner Zeitung vom 25.3.2003, S. 12.

Lindner, Rolf (1990): Die Entdeckung der Stadtkultur. Soziologie aus der Erfahrung der Reporta-
ge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Livingstone, Sonia (1999): Mediated knowledge: recognition of the familiar, discovery of the new.
In: Jostein Gripsrud (Hrsg.): Television and Common Knowledge. London/New York: Rout-
ledge, S. 91-107.

Liinenborg, Margreth (2002): Journalismus kulturwissenschaftlich betrachtet. (Auch) Fiktionen
liefern Ordnung. In: Michael Haller (Hrsg.): Die Kultur der Medien. Miunster: Lit, S. 175—
188.

Liinenborg, Margreth (2004): Phinomene der Entgrenzung. Journalismus zwischen Fakt und Fik-
tion, Information und Unterhaltung. In: Udo Géttlich/ Mike Friedrichsen (Hrsg.): Diversifi-
kation der Unterhaltungsproduktion. Koln: von Halem (im Druck).

Marshall, Thomas Humphrey (1992): Biirgerrechte und soziale Klassen: zur Soziologie des Wohl-
fahrtsstaates. Frankfurt a. M.: Campus.

Meyer, Thomas u. a. (2000): Die Inszenierung des Politischen. Zur Theatralitit von Mediendiskur-
sen. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Mikos, Lothar (2001): Fern-Sehen: Bausteine zu einer Rezeptionsisthetik des Fernsebens. Berlin:
Vistas.

Mikos, Lothar/Feise, Patricia/Herzog, Katja/Prommer, Elisabeth (2000): Im Auge der Kamera.
Das Fernsehereignis Big Brother. Berlin: Vistas.

Miller, Toby (1998): Technologies of Truth: Cultural Citizenship and the Popular Media. Minnea-
polis: University of Minnesota Press.

Moores, Shaun (1993): Interpreting Audiences. The Ethnography of Media Consumption. London/
Thousand Oaks/New Dehli: Sage.

Morley, David (1980): The Nationwide Audiences. Structure and Decoding. London: British Film
Institute.

Morley, David (1992): Television Audience and Cultural Studies. London/New York: Routledge.

Morley, David (1999): Family Television. Cultural Power and Domestic Leisure. London/New
York: Routledge.

Morley, David (2002): Television, Audiences and Cultural Studies. London/New York: Routled-
ge.

Murdock, Graham (1994): Money talks: Broadcasting Finance and Public Culture. In: Stuart Hood
(Hrsg.): Behind the screens. The structure of British Broadcasting in the 1990s. London:
Lawrence & Wishart, S. 155-183.

Murdock, Graham (1999): Rights and Representations: Public Discourse and Cultural Citizenship.
In: Jostein Gripsrud (Hrsg.): Television and Common Knowledge. London/New York: Rout-
ledge, S. 7-17.

Ong, Aihwa (1996): Cultural Citizenship as Subject-Making. Immigrants negotiate racial and cul-
tural boundaries in the United States. In: Current Anthropology, Heft 5, S. 737-762.

Ong, Aihwa (1999a): Flexible Citizenship. The cultural logics of transnationality. Durham/Lon-
don: Duke.

Ong, Aihwa (1999b): Cultural Citizenship as Subject-Making: Immigrants Negotiate Racial and
Cultural Boundaries in the United States. In: Rodolfo D. Torres, Louis F. Mir6n, Jonathan Xa-
vier Inda (Hrsg.): Race, Identity, and Citizenship. A Reader. Oxford/Malden: Blackwell,
S.262-293.

Rieger, Elmar (1992): Vorwort. In: Thomas Humphrey Marshall (Hrsg.): Biirgerrechte und sozia-
le Klassen: zur Soziologie des Woblfahrtsstaates. Frankfurt a. M.: Campus, S. 7-32.

Rosaldo, Renato (1994): Cultural Citizenship in San José. California: Polar, S. 57-63.

Rosaldo, Renato (1999): Cultural Citizenship, Inequality and Multiculturalism. In: Rodolfo D.
Torres/Louis F. Mir6n/Jonathan Xavier Inda (Hrsg.): Race, Identity and Citizenship. A Rea-
der. Oxford/Malden: Blackwell, S. 253-261.

Sarcinelli, Ulrich (1987): Symbolische Politik. Zur Bedeutung symbolischen Handelns in der Wahl-
kampfkommunikation der Bundesrepublik Deutschland. Opladen: Leske+Budrich.

212

00:02:48, -


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus/LUnenborg - Cultural Citizenship

Storey, John (2003): Cultural Studies und die Populirkultur. In: Andreas Hepp/Carsten Winter
(Hrsg.): Die Cultural Studies Kontroverse. Lineburg: zu Klampen, S. 166-180.

Terkessidis, Mark (1999): Globale Kultur in Deutschland. In: Andreas Hepp, Rainer Winter
(Hrsg.): Kultur - Medien - Macht. Cultural Studies und Medienanalyse. Opladen/ Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag, S. 237-252.

Thompson, Thomas (1990): Ideology and Modern Culture. Stanford CA.

Turner, Bryan S. (1994): Postmodern Culture/Modern Citizens. In: Bart van Steenbergen (Hrsg.):
The Condition of Citizenship. London/Thousand Oaks/New Delhi: Sage, S. 153-168.

UNESCO (2003): Civil Society Representatives: No discrimination in providing access to infor-
mation. http://portal.unesco.org/ci/ev.php?URL_ID=7653&URL_DO=DO_TOPIC&EURL_
SECTION=201&veload=1044628904 [11.2.2003].

UNESCO/ WSIS (2002): UNESCO and the World Summit on the Information Society. http://

portal.unesco.org/ct/ev.php?URL_ID=1543&URL_DO=DO_TOPICEURL_SEC-
TION=201&reload=1051883714 [6.3.2003].

WACC (2002): Is the ,, Information Society“ a useful concept for Civil Society ? www.wacc.org.uk/
publications/md/md2002—4/infosociety.html [17. 12. 2002].

WSIS (2002a): WSIS — World Civil Society Forum: Synthesis and Recommendations WG on In-
formation Society. www.itu.int/wsis/documents [6.3.2003].

WSIS (2002b): WSIS — Subcommittee 2: World Summit Information Society. www.itu.int/wsis/do-
cuments [6.3.2003].

WSIS (2003a): WSIS — Civil Society Working Group on Content and Themes — Drafting Commit-
tee: Plan of Action: Civil Society’s priorities. www.itu.int/wsis/documents [6.3.2003].

WSIS (2003b): Declaration of Principles. Dokument: WSIS-03/GENEVA/DOC/0004. www.
itu.int/wsis/documents [12.12.2003].

WSIS (2003c): Plan of Action. Dokument: WSIS-03/GENEVA/DOC/0005. www.itu.int/wsis/do-
cuments [12.12.2003].

213

00:02:48, -


https://doi.org/10.5771/1615-634x-2004-2-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

