Virgilio Cesarone

Die Epoché-Funktion des Spiels bei Heidegger
und Fink

Wie konnen wir zu einem phanomenologischen Verstindnis des
Spiels gelangen? Indem wir uns auf eine Analyse der verschiedenen
Spielformen beschranken, die mit methodischer Scharfe durchgefiihrt
wird? Oder indem die Welt des Spiels als eine von vielen Welten
beschrieben wird, denen das Subjekt in seiner Existenz einen Sinn
gibt? Vermutlich sind beide Optionen annehmbar, doch gibt es eine
dritte Moglichkeit, die versucht, das Spiel als ein heuristisches Ins-
trument fiir den phanomenologischen Einsatz der Philosophie zu
nehmen und es so als Epoché im Bezug zu den weltlichen Bedeutun-
gen zu verstehen, die gewohnheitsmif3ig unsere Beziehung zu den
innerweltlichen Dingen vermitteln. In diesem Sinn wiirde das Spiel
bzw. der Begriff des Spiels eine regelrechte Umkehrung unseres
Wesens gegentiber der offensichtlichen natiirlichen Einstellung ver-
wirklichen, die nicht nur unserem Alltag, sondern auch den nicht-
philosophischen Wissenschaften eigen ist. Auf der Basis dieser Leit-
frage mochte ich mich auf einen kurzen Weg begeben, der einem
imagindren Ariadnefaden folgt, der Martin Heidegger und Eugen Fink
verbindet. Meine Grundannahme ist jedoch, dass es, insbesondere im
Hinblick auf Fink, nicht moglich ist, eine spekulative Funktion des
Spiels vollstandig zu verstehen, wenn wir nicht bedenken, wie der
»Spielbegriff« mit der Methode und dem Zweck der phanomenologi-
schen Philosophie zusammenhingt. Doch wir werden spiter darauf
eingehen, nun beginnen wir mit dem, was Heidegger in seiner ersten
Freiburger Vorlesung nach seiner Riickkehr aus Marburg zu seinen
Studenten sagte, unten denen auch Fink saf3.

57

- am 19.01.2026, 16:27:5¢ 4,


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Virgilio Cesarone
1. Welt als »Spiel des Lebens«

Was ist die Philosophie und welchen Rang hat sie im Verhaltnis zu
Wissenschaft, Weltanschauung und Geschichte? Dies ist das Haupt-
thema von Heideggers Vorlesung Einleitung in die Philosophie, die
zumindest nach seiner Intention den Studierenden den Einstieg in die
Philosophie erleichtern sollte. Heideggers Ausgangspunkt fiir die
Klarung des Verhaltnisses der Philosophie zur Wissenschaft ist, dass
die Wissenschaft keine existentielle Notwendigkeit hat und daher die
Existenz des Menschen nicht bestimmen kann, auch wenn die wis-
senschaftliche Erkenntnis unser Verhaltnis zur Welt bedingt,! auch
wenn also unser »wissenschaftliches« Wesen das Verhaltnis zur vor-
wissenschaftlichen Welt bestimmt. In dieser Problemauffassung
zitiert Heidegger eine Stelle aus der Vorrede von Kants Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht: »Noch sind die Ausdriicke: die Welt kennen
und die Welt haben in ihrer Bedeutung ziemlich weit auseinander;
indem der eine nur das Spiel versteht, dem er zugesehen hat, der
andere aber mitgespielt hat.«> Dabei prézisiert er den Unterschied
zwischen Welt-Kennen und Welt-Haben mit einer Passage aus der
Nachschrift der Anthropologievorlesung: »Weltkenntnis: Sie macht
gescheit und klug, seine Geschicklichkeit an den Mann zu bringen.
Ein Mann von Welt ist Mitspieler im grofen Spiel des Lebens.«® Der
Grund, warum Heidegger die Teilnahme am Weltgeschehen von der
Erkenntnis unterscheidet, wird verstandlich, wenn wir uns dem
»Wesen« des Daseins, seiner Grundverfassung bzw. dem In-der-
Welt-sein, nahern. Um diese wesentliche Struktur zu verstehen, muss
man in ihr das Phanomen der Transzendenz lesen konnen. Es ist
offensichtlich, dass es sich hier nicht um eine vertikale, sondern um
eine horizontale Transzendenz handelt, denn Heidegger versteht
Transzendenz als das Ubersteigen, d. h. als die Handlung, durch die
das Dasein das Seiende, auf das es sich bezieht, bereits transzendiert
hat, um in die Welt zurtickzukehren und sich selbst im Verhaltnis zu
anderen Seienden zu verstehen. Die Transzendenz ist dann die grund-

1 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie, hrsg. von Otto Saame und Ina
Saame-Speidel (GA 27), Frankfurt am Main 2001, 159 .

2 Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: ders., Werke in sechs
Binden, Wiesbaden 1956, Bd. 10, 400 (BA, VII).

3 Immanuel Kant, Die philosophischen Hauptvorlesungen Immanuel Kants, nach den
neu aufgefundenen Kollegheften des Grafen Heinrich zu Dohna-Wundlacken hrsg.
von Arnold Kowalewski, Miinchen/Leipzig 1924, 71.

58

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Epoché-Funktion des Spiels bei Heidegger und Fink

legende Handlung unseres In-der-Welt-seins, denn in ihr vollzieht
sich das Verstandnis der Ganzheit, in der wir leben, und nur auf der
Grundlage des vorontologischen Verstandnisses dieser Ganzheit
begegnen wir den Seienden in der Welt.

Die Frage ist nun, was unter dem Begriff »Spiel des Lebens« zu
verstehen ist. Zunachst einmal ist darunter zu verstehen, dass das
gemeinsame Leben der Menschen eine bunte Vielfalt und sogar Zufal-
ligkeit bietet. Aber all dies kann nur ein Spiegelbild der menschlichen
Natur selbst sein, die sich »faktisch geschichtlich abspielt«.* Es ist also
gerade das Wesen des Daseins, in dem wir den Charakter des Spiels
finden konnen. Worin besteht dieser Charakter? Das Dasein versteht
das Sein der Welt und gliedert nach diesem Verstandnis alles, was ihm
darin begegnet. Das Verstehen und die Artikulation dieser Ganzheit
haben den Charakter des Spiels.

»Damit«, so Heidegger, »wird der Spielcharakter der Welt ver-
deutlicht, dadurch erhilt das In-der-Welt-sein seine Scharfe als
Grundbestimmung der Existenz und damit gewinnen wir die Dimen-
sion, in die das Wesen dessen, was wir Weltanschauung nennen, ein-
gebaut werden muss.«> Was Heidegger hier interessiert, ist nicht ein-
mal die Unterscheidung zwischen dem Akt des Spielens und den
Regeln, die das Spiel strukturieren; entscheidend fiir das Verstandnis
des Phidnomens Spiel ist vielmehr die Freude am Spiel, das heif3t vor
allem die Freude am Spielen:

Spielen ist seinem Grundcharakter nach ein In-Stimmung-sein,
Gestimmtsein; ja, sogar umgekehrt gilt: zu jeder Stimmung gehort
Spiel in einem ganz weiten Sinne. Nicht nur im Spielen liegt Freude,
sondern in aller Freude — und nicht nur in ihr —, in jeder Stimmung
liegt so etwas wie ein Spiel. Denn »die Spiele« sind je nur bestimmte
faktische Moglichkeiten und Ausformungen des Spielens. Wir spielen
nicht, weil es Spiele gibt, sondern umgekehrt: Es gibt Spiele, weil wir
spielen, und zwar in einem weiten Sinne des Spielens, das sich nicht
notwendig in einem Sichbeschiftigen mit Spielen duflert.®

Wenn wir das Spiel in diesem weiten, metaphysischen Sinn fassen,
dann konnen wir verstehen, warum fiir Heidegger die Welt der Name
des Spiels ist, das die Transzendenz spielt: »Das In-der-Welt-sein ist
dieses urspriingliche Spielen des Spiels, auf das ein jedes faktisches

4 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 310.
5 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 323.
6 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 312.

59

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Virgilio Cesarone

Dasein sich einspielen muf}, um sich abspielen zu konnen, derart, daf}
ihm faktisch so oder so mitgespielt wird in der Dauer seiner Exis-
tenz.«” Fiir den Alltagsverstand findet dieses Spiel nicht statt; es wire
fiirihn absurd, in einem solchen Spiel der Transzendenz mitzuspielen.
Aber das Spiel ist nicht als Verhalten des Seins zu betrachten, sondern
als das, was das Spiel ermdglicht. Welches Spiel? Das existenzielle
Spiel des In-der-Welt-seins, das keine Trennungen und Unterschiede
zwischen Spieler und Spielfeld in Betracht zieht. »Ein Spiel ist nicht
ein Sichabspielen in einem Subjekt, sondern umgekehrt. In diesem
Spiel der Transzendenz ist schon jedes Seiende, zu dem wir uns ver-
halten, umspielt und alles Verhalten auf dieses Spiel eingespielt.«®

Die offensichtliche Gefahr fiir den Gemeinsinn besteht darin, in
all dem eine bedrohliche Nachgiebigkeit gegeniiber relativistischen
Forderungen zu sehen. Denn beruht nicht das Verstandnis des Seins
auf der Konstanz der Annahmen tiber das Sein — von den unveran-
derlichen platonischen Ideen bis zu den kantischen Kategorien unse-
rer Erkenntnis? Heideggers Uberlegung ist ein Vorgriff auf das, was
er in den Vorlesung des Wintersemesters 1929/30, deren Edition im
Rahmen der Gesamtausgabe Fink gewidmet ist, thematisieren wird:
»In-der-Welt-sein als Transzendenz, als transzendentales Spiel ist
immer Weltbildung.«® Indem wir uns auf das Seiende beziehen, sind
wir also bereits tiber es als Seiendes hinausgegangen; wir haben uns
auf ein Seinsverstdndnis zubewegt, das wir als Transzendenz bezeich-
nen konnen, auch wenn die Transzendenz den Sinn des Seinsver-
standnisses nicht erschopft. Das Spiel der Transzendenz hilft uns, das
Sein in der Welt zu verstehen.

Jean Greisch hat in bemerkenswerter Weise gezeigt,'© worum es
in dieser Vorlesung geht: Die »Befreiung« des Seinsverstdndnisses
vom Zwang der logischen Begrifflichkeit ist moglich nur ausgehend
von der als Urfaktum des Daseins verstandenen Transzendenz.!
Aristoteles’ to on legetai pollachos ist in der Berechtigung des sam-
melnden und empfangenden Seins zu verstehen, das sich in seinen
vielfaltigen Modalitdten zeigt. Aus diesem Grund scheint es notwen-
dig zu sein, tiber logische Urteile hinauszugehen, um die Modalitdten

7 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 312.

8 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 313.

9 Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 314.

10 Vgl. Jean Greisch, »De la logique philosophique a I'essence du langage. La »révo-
lution copernicienne« de Heidegger«, in: Philosophie 69 (2001/2), 74 .

" Martin Heidegger, Einleitung in die Philosophie (GA 27), 321.

60

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Epoché-Funktion des Spiels bei Heidegger und Fink

zu verstehen, in denen sich das Sein gibt, d. h. in einem vorontologi-
schen Bereich der Haltung und des Verhaltens, der uns erlaubt, die
Mannigfaltigkeit und die Komplexitit des Verstindnisses, das dem
faktischen Leben eigen ist, zu erhalten. In diesem Sinne ist das Syn-
tagma »Spiel der Transzendenz« nicht einfach ein suggestives Bild,
sondern etwas, das Heideggers Konzept des Seinsverstandnisses ent-
spricht. Auch hier hilt sich Heidegger wohlgemerkt von jeder anthro-
pologischen Konnotation des Spiels fern; diese sei nicht als den Men-
schen zugehorig zu verstehen. Spiel meint hier vielmehr das Spiel des
dem Dasein eigenen Seinsverstandnisses, auf das das Dasein ange-
wiesen ist.

Ich mochte nun versuchen, kurz zusammenzufassen, was wir
bisher gesehen haben: Bei Heidegger betrachten wir die Verwendung
des Spiels, verstanden als das Spiel des Daseins selbst, als die Bezie-
hung, zu der dieses Seiende in seinem In-der-Welt-sein in der Begeg-
nung mit anderem Seienden aufgerufen ist. Das Spiel ist also nichts
anderes als das Spiel des Lebens, verstanden als Eintauchen in eine
Welt, in der die Seienden, die aus der Welt selbst hervorgehen, in
ihrem Sinn immer schon durch die Ganzheit, in der der Spieler selbst
gespielt wird, iibertroffen werden. Unter diesem Gesichtspunkt kann
man verstehen, warum Fink in der Vorlesung Welt und Endlichkeit
dieser Position Heideggers eine subjektivistische Bedeutung
zuschreibt.!2 Die Welt in ihrer Gesamtheit des Sinns bleibe die Frucht
einer dem Subjekt eigenen Sinnstiftung, auch wenn dieses Subjekt
das Seiende ist, das in-der-Welt-sein zu seiner Grundverfassung hat.

Diese Vorlesung Heideggers tragt jedoch dazu bei, ein typisches
methodisches Vorgehen der hermeneutischen Phidnomenologie auf-
zuzeigen, insofern hier versucht wird, die tiblichen erkenntnis- oder
logisch-theoretischen Ansatzen auszuschalten, um die Urspriinglich-
keit der Weltgabe zu gewinnen. Der Zugang zu dieser Urspriinglich-
keit ist also durch eine Epoché bzw. durch eine Aussetzung der Giil-
tigkeit der als selbstverstindlich angesehenen weltlichen
Bedeutsamkeiten gewihrleistet. Wir finden sie durch die Angst in
Sein und Zeit, durch die Langeweile in der Vorlesung vom Winterse-
mester 1929/30 und, wie wir gesehen haben, durch das Spiel in Ein-
leitung in die Philosophie durchgefiihrt.

12 Eugen Fink, Welt und Endlichkeit, hrsg. von Franz-Anton Schwarz, Wiirzburg 1990,
150.

61

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Virgilio Cesarone
2. Spiel als spekulative Weltmetapher

Um die Bedeutung der Verwendung des Spielbegriffs fiir die Frage
nach der Philosophie Eugen Finks zu verstehen, ist es meines Erach-
tens unerldsslich, mit Gedanken aus den Publikationen seiner »hus-
serlianischen« Periode zu beginnen. Die erste Uberlegung verdanken
wir dem beriihmten Artikel Finks »Edmund Husserl in der gegen-
wartigen Kritikg, der in den Kantstudien erschienen ist. Dort heif3t es:
»Die Grundfrage der Phinomenologie, zu der sie von vielen, an tra-
ditionelle Probleme ankniipfenden Einsdtzen her unterwegs ist [...],
1aBt sich formulieren als die Frage nach dem Ursprung der Welt.«13
Wenn dies der eigentliche Sinn des phdnomenologischen Philoso-
phierens ist, namlich zur Frage nach dem Ursprung der Welt zu gelan-
gen und sich damit eine grundlegende Frage wieder anzueignen, die
den Mythen und den frithen philosophischen Gedanken den Anstof3
gegeben hatte, dann miissen wir Finks gesamte philosophische Ent-
wicklung als rein phanomenologisch betrachten. Mit anderen Worten:
Fink hat die der Phanomenologie eigene Frage nie aufgegeben.
Gewiss, wir wissen, dass diese Sache des phanomenologischen Phi-
losophierens von den meisten nicht anerkannt wird, aber die Griinde
fiir die Missverstiandnisse und das Nicht-Erkennen der authentischen
Aufgabe der Phanomenologie schreibt Fink der Wesensart der Pha-
nomenologie selbst zu: Da sie mit einer der nattirlichen Einstellung
eigenen Denkhaltung nicht nachvollziehbar (und vereinbar) ist, kann
sie von philosophischen Standpunkten, die von einer solchen Haltung
ausgehen, nicht verstanden werden; denn die Phanomenologie ist
eine Umkehrung unseres gesamten Daseins — eine Behauptung, die
wir bereits Heidegger zugesprochen haben. Diese Umkehrung
besteht darin, dass man sich aus der Unbeweglichkeit des Verharrens
in den offensichtlichen Selbstverstandlichkeiten des weltlichen Wis-
sens befreit, um vor dem Nichts zu landen — dies ist ein Bezug zu
Heideggers Was ist Metaphysik? —, d. h. um zu der Dimension zu
gelangen, in der es moglich ist, die authentische Thematisierung des
Ursprungs zu erreichen. Der unverzichtbare Weg, um Zugang zum
Ursprung der Welt zu finden, ist derjenige, den die phanomenologi-
sche Reduktion bietet, verstanden als die radikalisierende Bewegung,
durch die die Selbstreflexion das Selbst in seiner Reinheit entdeckt.

13 Eugen Fink, »Edmund Husserl in der gegenwirtigen Kritike, in: ders., Studien zur
Phénomenologie 19301939, Den Haag 1966, 101.

62

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Epoché-Funktion des Spiels bei Heidegger und Fink

Das impliziert das Aufgeben von naiven Weltverstandnissen, d. h. der
standigen Variationen von Interpretationen, die von den weltlichen
Wissenschaften gegeben werden. Epoché muss tiber all diese Ver-
standnisse ausgeiibt werden, um zur Ursituation zu gelangen, d. h.
zur urspriinglichen Situation, der Grundstruktur der sich verandern-
den Situationen, die »das Selbstfinden des Geistes in der Welt ist«.14
Dank der phanomenologischen Reduktion wird das Bewusstsein des
Subjekts freigelegt, das nicht mehr von der sinnstiftenden Giiltigkeit
der weltlichen Situationen umhtillt ist, sondern sich als das authen-
tische Selbst, d. h. als transzendentale Subjektivitit zeigt.

Diese Eréffnung des phanomenologischen Denkens, d. h. eines
Denkens, das der Philosophie eigen ist, wird in der folgenden Text-
stelle wieder aufgegriffen:

Die phanomenologische Grundlegung der Philosophie kann nur gelin-
gen, wenn in duflerster Scharfe und Konsequenz jede naive Inan-
spruchnahme des mundan-ontologischen Selbstverstindnisses unter-
bunden, wenn der Geist auf sich zurilickgezwungen wird, sich rein als
dasjenige »Selbst« auszulegen, welches der Geltungstrager und -voll-
zieher aller natiirlichen »Selbstverstindnisse« ist. D. h. das Vorhaben
der Phianomenologie ist nur méglich in der Grundmethode einer kon-
sequenten Enthaltung, in der sogenannten »Epoché«.!>

Wir konnen die hier aufgeworfene Frage nach der dem Spiel eigenen
Epoché-Funktion nur skizzieren. Trotzdem ist es unentbehrlich, von
derjenigen Fragestellung auszugehen, die sich in Bezug auf die Epoché
stellt, d. h. in Bezug auf die Vorbestimmung dessen, was in dem
Moment gefunden werden kann, in dem dieses methodische Verfah-
ren stattfindet, oder zumindest in Bezug auf den Horizont, innerhalb
dessen ein solches Auffinden moglich ist. Mit anderen Worten, die
Frage, die ich fiir wesentlich halte und zu der Fink uns seine eigene
Kldrung und Umsetzung anbietet, lautet, ob die Epoché ein »fiktives«
Moment ist, eine Art Selbsttduschung eines Gedankens, der auf
bereits im Voraus festgelegte Ziele gerichtet ist, oder ob sie das Den-
ken auf vollig neue Ziele hin freisetzt, die durch Wege erahnt werden,
die das »nattirliche« Denken selbst nie beschritten hat, und ob sie,
obwohl sie das Erreichen eines Ziels nicht garantiert, das »Wie« seines
Erreichens markiert. In diesem Sinne ist die Frage nicht nur von

4 Eugen Fink, »Was will die Phdnomenologie Husserls?«, in: ders., Studien zur Phd-
nomenologie, 169.
15 Eugen Fink, »Was will die Phdnomenologie Husserls?«, 169.

63

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Virgilio Cesarone

methodologischer Bedeutung, sondern wird grundlegend fiir den Sta-
tus des rigorosen Denkens innerhalb der phanomenologischen Per-
spektive. Andererseits miissen wir an die Moglichkeit einer urspriing-
lichen Begegnung mit dem Wesen »glauben, indem wir alle von der
Tradition vorgegebenen Annahmen zurticknehmen und nur die Hin-
gabe der Seienden erfassen, d. h. ihr Sich-Geben, das sich auf direkte
Weise zeigt. Wenn wir aber diese Grundauffassung akzeptieren, wenn
wir sie zur Voraussetzung jeder Bewegung der psyche auf das Seiende
hin machen, dann wird diese Bewegung von einer bestimmten »meta-
physischen Entscheidung iiber die Bedeutung von Sein und Wahr-
heit«!® getragen. Dies kann aber nur durch die Ablehnung jener — auch
vermeintlich philosophischen — Motivationen geschehen, die im welt-
lichen Zugang zum Wirklichen Giiltigkeit haben. Deshalb schreibt
Fink: »Erst im Welttranszendieren kann der Entwurf des >transzen-
dentalen¢ Problems der Welt geschehen. Die phanomenologische
Philosophie kann so keinen weltlichen Problemen als den motivie-
renden Anlédssen zugeordnet werden.«!” Das bedeutet nicht, die pha-
nomenologische Forschung als »unmotiviert« zu betrachten, sondern
ihre Motivation in der Leidenschaft zu verorten, die dem bios theore-
tikos eigen ist.!®

Ich kann nicht tiefer auf die Uberlegungen eingehen, die 1957 mit
der Veroffentlichung des kleinen Buches Ouase des Gliicks begannen,
sondern nur auf den Paradigmenwechsel verweisen, den Fink vor-
schlagt. Fink zeigt drei mogliche Richtungen, um den Spielbegriff
auszuloten. Zuerst ist die Frage zu erheben, ob es uns bewusst ist,
welche Ontologie auf dem Grund des Spieles liegt; dann ist eine
Besinnung des Spieles als eines menschlichen Phanomens zu unter-
nehmen; schlieflich stellt sich die Aufgabe, »eine vorldufige Anzeige
des spekulativen Spielbegriffs« (10)" zu entwerfen. Wir beschrianken

16 Eugen Fink, »Edmund Husserl (1859-1938)«, in: ders., Néihe und Distanz. Phd-
nomenologische Vortrige und Aufsitze, hrsg. von Franz-Anton Schwarz, Freiburg/
Miinchen 1976, 83.

17" Eugen Fink, »Edmund Husserl in der gegenwartigen Kritik«, 108-109.

18 Vgl. Eugen Fink, Phianomenologische Werkstatt. Bernauer Zeitmanuskripte, Carte-
sianische Meditationen und System der phianomenologischen Philosophie, hrsg. von
Ronald Bruzina (EFGA 3/2), Freiburg/Miinchen 2008, 481. Es wire duflerst inter-
essant, hier zu erwahnen, was Fink in einem Brief an Helmuth Kuhn schrieb, aber wir
kénnen ihn hier nicht wiedergeben; vgl. Eugen Fink, Phdnomenologische Werkstatt
(EFGA 3/2), 474.

19 Hochst interessant wire hier, die Verwendung des Ausdrucks Anzeige mit Bezug
auf die I. der Logischen Untersuchungen und auf Sein und Zeit zu erlautern.

64

- 2m 18012026, 16:27:54. .


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Epoché-Funktion des Spiels bei Heidegger und Fink

uns auf die dritte Frage, d. h. auf die Beziehung zwischen Spiel und
Sein.

Beginnen wir mit diesem Zitat: »Die Spielwelt ist eine imaginare
Dimension, deren Seins-sinn ein dunkles und schweres Problem dar-
stellt.« (22) Jedem ist klar, wie sich die Seinsweise der Seienden wan-
delt, wenn sie Teil der Spielwelt werden, und das gilt nicht nur fiir das,
was wir als Spielzeug bezeichnen (das absichtlich hergestellt, aber
auch beildufig zum Spielen verwendet werden kann), sondern auch
fiir die Rolle, die der Spieler von Zeit zu Zeit im Spiel zu spielen hat.
Aber was meint Fink mit dem Adjektiv »imagindr«? Konnte man dies
philosophisch strenger als »Schein« bezeichnen? Doch dieser Begriff
ist ebenso dunkel und labyrinthisch wie der Begriff des Seins.

Zweifellos ist der Versuch, zu klaren, wie sich Wirklichkeit und
Unwirklichkeit in der Welt des Spiels gegentiberstehen, ein Problem
von enormer Tragweite. Dies veranlasst Fink zu der Feststellung: »Die
seinsbegriffliche Bestimmung des Spiels fiihrt in die Kardinalfragen
der Philosophie zurtick, in die Spekulation {iber Sein und Nichts und
Schein und Werden.« (28) Auch wenn er selbst zugibt, dass diese
Probleme dort nicht diskutiert werden konnen, so ist doch klar, dass
sich dank des Begriffs des Spiels eine Moglichkeit eroffnet, tiber diese
tiefgreifenden philosophischen Fragen aus einem Blickwinkel nach-
zudenken, der der Philosophie bisher nicht gewihrt wurde. Fink
schlagt mehrere Antworten vor: Die erste besteht darin, in dem, was
in die Welt des Spiels eintritt, sei es das Spielzeug oder die spielerische
Handlung, eine symbolische Handlung fiir den Sinn der Welt und des
Lebens zu erkennen. Aber wenn dieser Ansatz es uns erlaubt, die Sei-
enden, die zum Spiel gehoren, in einer ontologisch addquaten Weise
zu erfassen, deutet Fink einen anderen Ansatz an, bei dem es das Spiel
ist, das uns zu einem Verstédndnis der Bedeutung des Seins fiihrt. Das
ist der spekulative Begriff des Spiels. Was Fink meint, wird durch die-
ses Zitat deutlich: »Spekulation ist Kennzeichnung des Wesens des
Seins im Gleichnis eines Seienden, ist eine begriffliche Weltformel, die
von einem innerweltlichen Modell abspringt.« (29) Genau das geschah
mit dem Wasser bei Thales, mit dem Licht bei Platon, mit dem Geist
bei Hegel: Ein innerweltliches Ding wurde herangezogen, um als
Schliisselphdnomen fiir eine spekulative Weltformel eine philosophi-
sche Funktion zu erfiillen. Kénnen wir dasselbe tiber das Spiel sagen?
Fink erinnert an Heraklit und Nietzsche. Die Weltformel wiirde lau-
ten: Das Seiende im Ganzen waltet als Spiel.

65

- am 19.01.2026, 16:27:5¢ 4,


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Virgilio Cesarone

Abschliefend méchte ich noch einige weitere Uberlegungen
anstellen. Zunachst ist zu bedenken, dass das Spiel von Fink in zwei
unterschiedlichen Bedeutungen aufgegriffen wird: Wird es im ersten
Fall vom menschlichen Spiel und der spielerischen Handlung des
Menschen her verstanden, so nimmt die Bedeutung des Spiels im
zweiten Fall kosmische Konnotationen an, die die Anwesenheit des
Menschen und sein Handeln nicht als entscheidend ansehen. Aber
jenseits dieser Anmerkung scheint mir grundlegend zu sein, was mit
dem Bezug auf Heraklit und Nietzsche durchscheint, dass ndmlich das
Spiel gerade als Epoché gegeniiber theologischen oder physikalisch-
mechanistischen Erklarungsmodellen fiir das Erscheinen von Seien-
den dient. Das Spiel fungiert als aufschiebendes Element, das alle
Erklarungen, die sich aus einer natiirlichen Haltung gegeniiber dem
In-die-Priasenz-Kommen von Seienden ergeben, in Klammern setzt,
so dass das In-die-Prasenz-Kommen selbst, der Vorschein von Sei-
enden, im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit steht.

Das Spiel ist also eine Metapher, durch die das Ganze eine her-
ausragende symbolische Darstellung findet. Das Spiel wird so ein
speculum, ein metaphorischer Spiegel fiir die Welt. Der Mensch ist
das einzige Wesen in der Welt, das in der Lage ist, diesem sich ent-
faltenden Ganzen zu entsprechen, und dem es gelingt, sich selbst zu
tiberwinden und die Epoché auszuiiben, um zu seinem innersten
Wesen zu gelangen und sich als homo cosmologicus anzuerkennen.

Wenn Heidegger die Metapher des Spiels bzw. seine Epoché-
Funktion verwendet hat, um den Verzicht einer subjektivistischen
Position zugunsten der Einbindung des Menschen in das Spiel der
Erscheinungsformen der Seienden zu betonen, an der er selbst teil-
nimmt, indem er ihnen einen Sinn gibt, ist diese letztere daseins-
maflige Dimension bei Fink nur dank der kontinuierlichen Gabe des
Kosmos moglich, dem wir mit unserem Wesen entsprechen konnen.
Wenn wir also bei Heidegger die Verwendung des Spiels als Metapher
fiir das Sein der Welt sehen, das iiber die Intentionalitdt des Subjekts
hinausgeht, um seine ratio essendi als Transzendenz zu zeigen, so ist
bei Fink die Zeit des menschlichen Spiels die Entsprechung zum kos-
mischen aion, zum Spiel der Individualisierung und der Entauflerung
der Singularititen.

66

- am 19.01.2026, 16:27:5¢ 4,


https://doi.org/10.5771/9783495996874-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Welt als »Spiel des Lebens«
	2. Spiel als spekulative Weltmetapher

