Vorwort

MAJA SOBOLEVA

Die Frage nach dem Wesen des Denkens gehort nicht nur zum Bestand der
klassischen philosophischen Fragestellungen, sondern stellt auch ein wie-
derkehrendes Thema in aktuellen Diskussionen dar. Heutzutage bestimmen
iiberwiegend die naturalistischen Argumente der Kognitionswissenschaften,
vor allem der Neurowissenschaft, den Diskurs. Angesichts dessen erfordert
es eindeutig Mut, sich fiir eine philosophische Untersuchung des Denkens
zu entscheiden. Ein starkes Motiv dafiir liefert der Umstand, dass es trotz
des fortgeschrittenen Forschungsstandes in diesem Bereich keine befriedi-
gende Erklarung des Denkens gibt. Weder seine Genese — bei allen Erfol-
gen der Evolutionsbiologie und Entwicklungspsychologie — noch sein
Funktionieren sind entrétselt. Die neuen wissenschaftlichen Erkenntnisse
erregen aber zunehmend philosophisches Interesse und entfachen kontro-
verse Debatten. Das Problem des Denkens wird gegenwirtig vor allem in
der Philosophie des Geistes und der Sprache sowie in der Tierphilosophie,
die gerade eine kognitive Wende erlebt, intensiv diskutiert.

Die Komplexitit des Phdnomens fiihrt dazu, dass sich deutlich wider-
streitende Positionen in Bezug auf den Begriff des Denkens, seine Kriterien
und Grenzen abzeichnen. Zunéchst ist festzuhalten, dass dieser Begriff kein
fixes Topos auf der ontologischen Karte der Philosophiebegriffe hat. Bei-
spielsweise fasst der Mentalismus das Denken als einen genuinen, nicht-
reduzierbaren psychischen Zustand eines menschlichen Individuums, der
dessen Handeln und Erkenntnis kausal bestimmt und der ausschlieflich in
Termini der Psychodynamik ohne die Referenz auf das Nervensystem be-
schrieben werden kann. Demgegeniiber fithrt der Materialismus die Denk-
akte auf die neuronalen Prozesse zuriick. Einen mittleren Weg schlagen die

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 | MAJA SoBOLEVA

Theorien ein, die die funktionale Anhéngigkeit des Denkens von physi-
schen Strukturen behaupten. Die Unbestimmtheit des Begriffes ,Denken’
wird dadurch vergroBert, dass es keine festen Kriterien dafiir gibt. Einige
halten die Sprachfahigkeit fiir die notwendige Bedingung des Denkens und
identifizieren es mit dem Operieren mit Sprachbegriffen. Dieser Lingualis-
mus hat jedoch viele Gegner innen, die eine solche Abhingigkeit bestrei-
ten. Mit dem Fehlen klarer Definitionen ist die Unschérfe der Grenzen des
Denkens verbunden. Unentschieden bleibt die Frage, ob nur die Lebewe-
sen, die sowohl zur Problemlésung als auch zur Symbolisierung fahig sind,
als denkende Lebewesen gelten konnen oder geniigt bereits die erste Funk-
tion um ein solches zu sein.

Auch der vorliegende Band versammelt differenzierte Darstellungen
des Denkens aus einer systematisch-historischen Perspektive. Die Beitrige
befassen sich mit einem breiten Themenspektrum rund um diesen Begriff.
Sie untersuchen die Verhéltnisse von Denken und Sprechen, Denken und
Handeln, Denken und Fiihlen, Denken und Wahrnehmen, Denken im Leib-
und Lebensbezug und beleuchten so die zentralen Aspekte dieses Begriffs
in vielféltiger Weise. Die Beweisfiihrungen und Konzeptionen haben klare
Konturen vor dem Hintergrund der vertretenen methodologischen Annah-
men und zeichnen sich durch grofe Varietdt aus. Man darf nicht davon
ausgehen, dass dieses Uberblickswerk eine Einfiihrung in die Diskussion
iiber das Denken darstellen wiirde, vielmehr umfasst dieser Band unter-
schiedliche, hochst polemische Meinungen und Ansitze, die aus den wis-
senschaftlichen Disputen entstanden sind, an denen die Autor innen teil-
nahmen. Er bietet somit ein Forum fiir ein grenziiberschreitendes Gesprach
und sorgt fiir Anregungen. Im Folgenden werden die einzelnen Fragestel-
lungen kurz zusammengefasst, die in den Artikeln in diesem Buch aufge-
griffen werden.

Der Aufsatz von Thomas Rolf Es kommt stets anders. Denken als posi-
tive Nichtigkeit geht der Frage nach, ,,was Denken als solches ist“. Zu die-
sem Zweck grenzt der Verfasser das Denken phdnomenologisch vom Emp-
finden, Wahrnehmen, Sprechen und Vorstellen ab. Er vermeidet zudem
bewusst jegliche Attribuierung des Denkens etwa als anschaulich, begriff-
lich und emotional. Sein Ansatz impliziert die These, dass diejenigen, die
nach dem Denken selbst fragen, mit dessen relativer ,,Nichtigkeit konfron-
tiert werden. Rolf will das Denken damit freilich nicht abwerten: Seine
praktische Bedeutung als Werkzeug iiberlebenssichernder Daseinsbewalti-

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT | 9

gung wird ebenso wenig in Frage gestellt wie seine formallogische Funkti-
on. Eine Analyse dieser positiven Leistungsbereiche des Denkens nimmt
der Autor jedoch nicht vor. Der Essay beschriankt sich auf die Unterschei-
dung des Denkens von jenen menschlichen Vermogen, die hdufig — und aus
Sicht des Verfassers zu Unrecht — mit dem Denken eng assoziiert oder so-
gar unmittelbar identifiziert werden.

Christoph Demmerling sucht in seinem Aufsatz Sprache, Denken, prak-
tische Begriffe. Uberlegungen zur Frage nach der Sprachabhdngigkeit des
Denkens und Handelns nach den Kriterien des Denkens und riickt den Be-
griffs des Begriffs in Zentrum seiner Analyse. Um denken zu kdnnen, muss
man — so ist seine These — {iber die Begriffe verfiigen. Allerdings lassen
sich in neueren Debatten eine starke und eine schwache Begriffsauffassung
voneinander unterscheiden. Die Erste verbindet mit begrifflichem Denken
die Fihigkeit, Uberzeugungen zu haben und wahre Uberzeugungen von fal-
schen zu unterscheiden. Fiir die Letztere gelten bereits Unterscheidung,
Identifikation und Wiedererkennen eines Objekts als begriffliche Leistun-
gen. Nun zeichnet sich der Mensch dadurch aus, dass er sowohl iiber
sprachliche als auch nicht-sprachliche Begriffe verfiigt. In welchem Ver-
hiltnis stehen diese Begriffstypen zu einander? In der Auseinandersetzung
mit von ihm so genannten ,,praktischen Begriffen” argumentiert Demmer-
ling dafiir, dass, obwohl nicht alle Arten von Begriffen sprachabhingig
sind, im Fall von sprechenden Wesen jedoch auch diese Begriffe auf die
Sprache bezogen sind. Den Bezug aller menschlichen Vollziige auf die
Sprache formuliert er als die These iiber das ,,apriorische Perfekt der Arti-
kulation®.

Johannes Haag fragt in seiner Abhandlung Methodologische Ubelre-
gungen zum Verhdltnis von Denken und Sprechen nach den theoretischen
Grundlagen fiir die Thematisierung des Begriffs ,Denken‘. Er konfrontiert
zwei gegensitzliche Positionen miteinander, die man heute als Lingualis-
mus und Anti-Lingualismus bezeichnet. Der Lingualismus geht davon aus,
dass das Denken die Sprachfdhigkeit voraussetzt. Der Anti-Lingualismus
ist hingegen bereit, die Fihigkeit zu denken auch sprachlosen Lebewesen
zuzuschreiben. Stellvertretend fiir diese kontrdren Ansitze stehen in Haags
Abhandlung die Theorien von Donald Davidson und John Perry. Eine
wichtige Implikation von Davidsons Konzeption, die das Denken mit dem
Besitzen und Zuschreiben von Uberzeugungen gleichsetzt, besteht darin,
dass denkende Subjekte bei ihm {iber einen Selbstbegriff verfiigen miissen.

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | MAJA SoBOLEVA

Perry fiihrt dagegen explizit aus, dass epistemische Subjekte auch dann als
denkende gelten, wenn sie iberhaupt keinen Begriff von sich selbst haben.
Da die beiden inkompatiblen Ansétze sich gleichermaflen mit den empiri-
schen Beobachtungen vereinbaren lassen, kann nicht entschieden werden,
welcher von ihnen vorzuziehen ist. Der Autor mochte aber einen pluralisti-
schen Begriff des Denkens nicht akzeptieren. Er schldgt vor, zu einer trans-
zendentalphilosophischen Reflexion iiberzugehen, die die Bedingungen des
empiristisch orientierten Theoretisierens herausarbeiten wiirde. Auf diesem
methodologischen Weg, so beansprucht er zu zeigen, kann man begriffliche
Klarheit iiber das Denken erreichen.

Maja Soboleva befasst sich in ihrer Abhandlung Braucht man Anschau-
ung um zu denken? mit dem aktuellen Thema des Verhéltnisses der Sinn-
lichkeit und des Verstandes im Erkenntnisprozess mit dem Zweck, die Be-
griffe ,Anschauung‘ und ,Denken‘ zu kldren. Sie beruft sich dafiir auf
Kants transzendentale Erkenntnistheorie, um davon ausgehend den gegen-
wirtig dominierenden Reprisentationalismus, der die Wahrnehmung mit
dem Begriff identifiziert, kritisch zu hinterfragen. Der exegetische Teil ih-
res Aufsatzes resultiert in den Behauptungen, dass Kant zwischen nicht-
begrifflicher Anschauung und begrifflicher Vorstellung unterscheidet und
ein differenziertes Verstindnis des Denkens, ndmlich als vordiskursives
(Kategorie) und diskursives (Urteil) Denken herausarbeitet. Im Weiteren
schldgt sie vor, von den von Kant untersuchten Erkenntnisfunktionen des
Denkens auf seinen Charakter zu schlieflen. Dieser Schluss verbietet es, das
Denken mit dem menschenspezifischen gegenstiandlichen, sprachabhingi-
gen und durch Gedanken strukturierten Denken gleichzusetzen. Somit wird
der Anthropozentrismus in Bezug auf das Verstidndnis des Denkens durch-
brochen.

Das Thema der Leiblichkeit des Denkens wird in den Artikeln von
Ingrid Vendrell Ferran Epistemische Gefiihle und epistemische Werte und
Alice Pechriggl Denkakte im Leibbezug behandelt. Die erste Autorin fiihrt
akribisch und systematisch in die Begrifflichkeit der modernen Philosophie
der Gefiihle ein. Am Beispiel der epistemischen Gefiihle zeigt sie, dass an-
stelle der fiir die analytische Philosophie typischen Trennung von Gefiihl
und Verstand und der Zuriickstellung der Gefiihle, das emotionell-
begleitete Denken tritt, welches eine neuartige Verbindung der beiden
Vermdgen herstellt. Die Anerkennung der Wechselwirkung von Denken
und Gefiihl soll Bedeutung fiir eine neue Konzeption des menschlichen

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT | 11

Geistes haben, die einerseits die Reduktion des Denkens auf die formalen
Mechanismen und andererseits die Verkiirzung des Gefiihls auf die blof3e
Emotion verhindert. Vendrell Ferran interpretiert die epistemischen Gefiih-
le als eine besondere Form von ,,Meta-Kognition®, weil sie den Selbstbezug
der Person zu ihrer eigenen kognitiven Tatigkeit leisten. Diese gefiihlsver-
mittelte Selbsterkenntnis hat den Charakter eines Erlebnisses, das nicht nur
die funktionale Tétigkeit einer ihm geméfBen Férbung unterzieht, sondern
auch die erkennende Person formt.

Alice Pechriggl nédhert sich dem Begriff des Denkens in ihrem Aufsatz
Denkakte im Leibbezug aus der Perspektive der Beziehungen zwischen
Leib und Seele, Korper und Geist. Gegeniiber den dualistischen (etwa In-
teraktionismus, Parallelismus, Okkasionalismus oder Epiphdnomenalismus)
und eliminativen monistischen (etwa im Sinne der Identitdtstheorien und
des Funktionalismus) Theorien des Geistes versteht sie das Verhéltnis zwi-
schen Denken, Wollen, Fiihlen und Leben (organisch und sozial) als Pré-
senz oder Manifestation jedes von diesen Vollziigen in jedem einzelnen
Vollzug. Um diese Verwobenheit auf den Begriff zu bringen, fiihrt sie das
Konzept des ,,Denkresonanzraums® ein. Dieses soll die Seinsweisen des
Denkens vor dem Hintergrund der organischen und sozialen Lebensprozes-
se erhellen. Es handelt sich dabei um einen Erfahrungs- und zugleich einen
ontologisch-metaphysischen Begriff, weil er die Bedingungen der Mog-
lichkeit des Denkens darstellt. Das Denken kann dann analog zu einer Mat-
rix beschrieben werden, die aus einzelnen Denkresonanzraumen besteht.

René Thuns Aufsatz Musikalisches Wahrnehmen und Denken im Modus
der Metapher riickt den Begriff der Metapher in den Vordergrund. Mittels
der Analyse dieses Begriffs will er den Denkprozess néher bestimmen. Er
fragt, ob die Metapher ein Vorgang ist, der allein mit der Sprache und dem
sprachlichen Denken — dabei wird zundchst dahin gestellt, ob Sprache und
Denken zu der gleichen kategorialen Doméne gehdren, — zu tun hat. Das
Phanomen der Synésthesie legt die Vermutung nahe, dass (dsthetische) Me-
taphern in der leiblichen Erfahrung wurzeln und auf Grund der durch sie
ausgelosten Erfahrung funktionieren. Die Metapher erweist sich somit als
ein grenzliberschreitendes Verfahren, in das verschiedene menschliche Er-
kenntnisvermdgen involviert sind. Fiir die Kldarung des Verhéltnisses zwi-
schen den Begriffen ,Denken‘ und ,Metapher® in der musikalischen Praxis
greift der Autor auf folgende Grundsitze zuriick: Es gibt ,,musikalische
Gedanken (Schonberg 1992) und ,,[d]ie dsthetische Wirkung ist nichts au-

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | MAJA SoBOLEVA

Ber dem, dass sie das ist, was uns Menschen unser Sprechen von ihr als ei-
ner &sthetischen Wirkung und in eins damit von einem so oder so Wirken-
den als ein ihr angemessenes und sie treffendes Sprechen empfindbar
macht* (Konig 1978: 264). Aus dem Ersten kann man schlussfolgern, dass,
weil das Denken in der Kunst durch Metaphern zum Ausdruck kommt, es
seinerseits nun dank der Metapher zuginglich werden kann. Die Beschrei-
bung der dsthetischen Wirkung, um die es im zweiten Satz geht, zeigt, dass
einem Kunstwerk eine Denkstruktur zugrunde liegt. Am Beispiel des musi-
kalischen Denkens zeigt Thun iiberzeugend, dass es oftmals im Sinne eines
metaphorischen Prozesses vollzogen wird.

Oksana Bulgakowa rekonstruiert in ihrem Aufsatz Gedanken iiber das
Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag das kinematographische Denken des
beriihmten Regisseurs. An den Beispielen seines kugelformigen Buches
und seiner Methode lésst sich zeigen, wie Eisenstein sich bemiiht hat, eine
addquate Ausdrucksform fiir das menschliche Denken in der Kunst zu fin-
den. Das Denken ist ihm zufolge kein linearer Prozess, sondern es hat eine
sphérische Struktur, deren Elemente biologischer, psychologischer, aber
auch historischer und sozialer Natur sind. Seine Analyse ergab: Es gibt Ar-
chetypen, die sowohl das alltdgliche Denken als auch das kiinstlerische
Schaffen prigen; und es gibt eine Struktur des Konflikts auf allen Gebieten
und in allen Bewusstseinsschichten. Eisenstein spricht von dem ,,sinnlichen
Denken und erhofft sich eine weitgreifende Wechselbeziehung zwischen
der menschlichen Ratio und dem Assoziationsvermdgen im Grenzbereich
des Bewussten und Unbewussten. Es ist eine einzigartige, nur als eine Spur
sich zeigende Synthese, die den Denkprozess zusammenhdlt. In jedem
Denkakt iiberkreuzen sich subjektive und intersubjektive Dimension, das
Rationale und das Sinnliche, Erinnern und Vergessen. Das Denken bewegt
sich zwischen Dissonanz und Metapher, Rhythmus und Symbol, Bild und
Begriff. Daher kann laut Eisenstein eine ,,Dialektik der Kiinste“ als eine
Synthese von Kunst und Wissenschaft das Denken begreifen.

Thomas Hainscho thematisiert in seinem Essay Wie Maschinen denken
konzeptuelle und praktische Schwierigkeiten, die entstehen, wenn man
menschliches Denken an Modellen zu erkldren versucht. Der Vergleich von
Menschen und Maschinen hat zwei Seiten: wenn man vom Denken in Be-
zug auf die Maschinen spricht, kann dies nur in einem metaphorischen Sin-
ne geschehen. Der Grund dafiir ist, dass Erfahrung, Urteilsvermdgen, Krea-
tivitdt, Empathie und Moralitdt der menschlichen Intelligenz vorbehalten

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT | 13

bleiben. Wenn man umgekehrt sagt, dass das menschliche Denken wie das
einer Maschine funktioniert, erhebt man den Anspruch auf dessen — zumin-
dest teilhafte — Erkldrung. Hainscho untersucht zunéchst an Beispielen der
Turingmaschinen und Universalrechner welche Eigenschaften Maschinen
haben miissen, aufgrund deren man sagt, dass sie denken konnen. An-
schlieBend reflektiert er darauf, welche Tragweite der liber Maschinen ge-
wonnene Denkbegriff hat. Resiimierend arbeitet er darauf hin, dass man
diesen Begriff des Denkens mit dem menschlichen Denken nicht identifi-
zieren soll.

Ich mochte mich bei dem Forschungsrat sowie bei der Fakultit fiir Kultur-
wissenschaften der Alpen-Adria-Universitdt Klagenfurt herzlich bedanken,
die die Publikation dieses Buches gefordert haben.

rf - am 14.02.2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8m 14.02,2026, 09:55:42.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

