2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

aller macht- und differenztheoretischen Rahmung an der vereinheitlichenden
und »pidagogische[n] Variante der >groflenc Legitimationserzihlungen« (Koller
1997, 47), nur dass die machtheoretische Interpretation von Bildung im Vergleich
zu Humboldts Variante mit einem negativen Narrativ gekoppelt wird. Und diese
Vereinheitlichung reproduziert das, was sie kritisiert: sie erzeugt eine Bildungsge-
schichte und schlief3t die Differenzen, Vermischungen und die Vielfalt der Diskurse
der Moderne aus. Mit beispielsweise Turnheim lieRe sich hier hinzufiigen, dass Ri-
cken mit seiner individualisierten Moderne und damit verbundenen Verknappung
der Bildungsdiskurse (vgl. OdB, 25) eine hegemoniale Durchsetzung einer speziel-
len Position und (Bildungs-)Geschichtsschreibung (zumindest in Teilen) stiitzt, die
»den gewaltsamen Ausschlussprozess [des Anderen®®], den man kritisieren wollte«,
wiederholt (Turnheim 2009, 103) und das Anderswerden, in ein zukiinftiges Abseits
verdringt, fiir das noch keine entsprechenden oder ausgereiften Subjektivitits-
formen, Kritikkonzepte oder Bildungskonzepte zur Verfiigung stehen (vgl. Ricken
2006, 337-349; Kapitel 3.2.).

2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung

Michael Wimmers bildungstheoretisches Programm stellt weniger eine Bildungs-
kritik (Ricken 2006), ein neues Bildungsverstindnis (Koller 2012) oder eine Rettung
des neuhumanistischen Bildungsdenkens (Schifer 2011a) mit poststrukturalisti-
schen Theorien dar, vielmehr lassen sich Wimmers Arbeiten in einer Weise lesen,
nach der er verschiedenste poststrukturalistische Einsitze und die damit ver-
bundenen Irritationen zur Geltung zu bringen versucht und den >Anderen< oder
die damit verbundenen Problematiken und Konsequenzen ins erziehungswissen-
schaftliche und in diesem Fall bildungstheoretische Feld einfiihrte (vgl. Forster 2017,
192). Die frithen Arbeiten, darunter Die Sprache und der Andere (1988), lassen sich als
eine erste umfassende Einfithrung zentraler poststrukturalistischer Einschnitte
in die Erziehungswissenschaft lesen, die beispielsweise lange vor dem Reden von
Heterogenitit und Differenz im erziehungswissenschaftlichen Mainstream diese
Themen in den erziehungswissenschaftlichen Diskurs brachten. An immer wie-
der anderen Gegenstinden (beispielsweise Kindheit, Humanistische Psychologie,
Bildung, Inklusion, Medien und Technik) wurden bis heute zudem die Relevanz
und Konsequenzen dieser Perspektiven verdeutlicht und mehrere vorrangig kri-
tische und dekonstruktive Diskurse angestoflen. Die spiteren Arbeiten Wimmers
halten an diesem Programm fest, erhalten jedoch teils stirker einen Appell- und

28  In Bezug zu Ricken waren hier die zentralen Anderen die Alteritidt und das Entzogene (vgl.
Kapitel 3.2).

14.02.2026, 06:31:17. op

55


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Aufforderungscharakter in Richtung der kritischen erziehungs- und bildungswis-
senschaftlichen Diskurslandschaft, welche Wimmer zufolge scheinbar nicht in der
Lage gewesen seien, die Radikalitit und Breite der poststrukturalistischen Arbeiten
aufzunehmen und die trotz Diversity- und Heterogenititsdiskurse im Mainstream
die >Lehre vom Anderenc« oder das >Plidoyer fir Differenz« nicht ernst genug nahm
oder den/das/die Andere:n sogar schon wieder vergessen hat (vgl. Wimmer 2013,
296f.; 2014a; 2014d; 2016).

Die »Dekonstruktionsbewegung der Metaphysik der Prisenz, die Machttheorie
Foucaults und die Lacansche Psychoanalyse« (1988, 1) sowie Levinas Philosophie
des Anderen (1989, 2014g) konnen als zentrale Referenzpunkte Wimmers markiert
werden. Dabei scheint der Anstof3 und Startpunkt der theoretischen Bewegungen
Wimmers (auch in der Spur der frithen kritischen Theorie) die Zerstérungskraft der
Moderne zu bilden. Die ékologischen Katastrophen, Faschismus, Holocaust und
sFremdenhass«, Hiroshima und Nagasaki ebenso wie Tschernobyl und Fukushima,
die Ausbeutung der Dritten Welt durch den Kolonialismus, die alltigliche(n) Gewalt
und Kriege, harte Anthropotechniken wie Gentechnik a la Monsanto (Bayer), der
Rustungswettlauf, die »Probleme der >Kontrollgesellschaft« [...] und ihre aktuellen
Ausprigungen der totalisierten Uberwachung« (2014b, 135), »die scheinbar absolute
Dominanz des Kapitalismus mit seiner weltbeherrschenden Okonomisierungslo-
gik« (ebd.), Hungerkatastrophen bei gleichzeitigen Lebensmittelverschwendung
oder die neuen zugeschriebenen korperlichen und psychischen Erkrankungen
verweisen auf das Scheitern, die Gewalttitigkeit und mit den Worten das »Wesen
des Abendlandes« (Wimmer 1989, 125; vgl. 1988, Vorwort).

Der Grund fiir diese Katastrophen und die Gewalt wird in einer antihumanis-
tischen Geste einerseits dem Menschen »als Subjekt der Geschichte seiner eigenen
Perfektionierung und Verwirklichung« zugewiesen, an dessen Konzeptionierung
Geschichte, Realisierung und Wirklichkeit »die Human-, Sozial- und Geistes-
wissenschaften« und auch die Pidagogik (als gleichzeitiger Effekt der Moderne)
mitgewirke haben. Gleichzeitig gerit alles Totalitire und Allgemeine bei Wimmer
insofern ins Visier, als dass dem Besonderen, Singulirem und Anderem Gewalt
antut (vgl. Adorno 1971, 95). Zwar lisst sich die moderne Selbstermichtigung als ein
»historisch wirksames Konstrukt« gegen Feudalismus und Kirche markieren und
mit einem Modernisierungsschub in Verbindung bringen, doch hatte und hat diese
reale Illusion des souverinen Selbst »an einer politischen und gesellschaftlichen
Praxis im Namen des Menschenc« teil, »die, statt die Emanzipation zu fordern, neue
Macht- und Gewaltverhiltnisse etablierte« (Wimmer 1988, Vorwort).

»Fortschritt, Zivilisierung, Humanisierung — die Konzepte der Moderne reprasen-
tieren eine epistemische Gewalt. Sie legitimieren die systematische Ausrottung
und Ausbeutung von Menschen.« (in Bezug zu Wimmer bei Forster 2017, 189)

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Neben diesem Anschluss an die frithe kritische Theorie kiindigt sich in den spite-
ren Texten zudem ein weiteres diisteres Unheil an. Denn einerseits hat das »Sub-
jekt [...], wie es scheint, seinen Tod [oder seine Tode] iiberlebt [...]. Es ist wiederge-
kehrt und dabei so vital, aktiv, gefeiert und verehrt, wie kaum zu seinen>Lebzeiten«
(Wimmer 2013, 295) und andererseits kdnnte in den nichsten Jahrzehnten die schon
mehr als problematische klassische Erzeugung von »Menschenfassungen« (vgl. Ri-
cken 2006), d.h. die »pidagogische >Menschenzihmung« mittels Lektiire und Bil-
dung« (Wimmer 2014a, 248), durch harte Anthropotechniken abgelost werden, »die
»bis zu einer expliziten Merkmalsplanung vordringen«[...], zu Neu-Ziichtungen und
entsprechenden Selektionsfolgen« (Wimmer 2014a, 249; vgl. Sloterdijk 1999, 46). Die
Gegenspieler in jingeren Texten Wimmers sind in diesem Sinne die (Trans-)Hu-
manisten des Silicon Valley, die mit religiésem Eifer eine »auf die Spitze getriebe-
nen Selbstvervollkommnung und Weltbemichtigung« mittels Technik und einem
instrumentellen Technikverstindnis anvisieren (Wimmer 2014a, 251) und das hu-
manistische Programm der Selbstermichtigung zu realisieren versuchen (ebd., 237).

Der Antihumanismus markiert fiir Wimmer einen wichtigen und notwendigen
Bruch mit dem Humanismus und neuzeitlicher Subjektivitit, der immer wieder,
auch in seinen bildungstheoretischen Texten, aufgerufen wird (vgl. Wimmer 2009,
2014a; vgl. Forster 2017, 189). So scheinen nach Schifer beispielsweise die totalisie-
renden Einheits- und Ganzheitsvorstellungen bei Humboldt zwar schon bei diesem
selbst Illusionen zu sein (vgl. Schifer 2011a, 55-65). Doch mit Wimmer handelt es
sich um Illusionen, die gesellschaftlich wirkmichtig wurden, sowie Illusionen, die
»fir Humboldt noch ein »Vers6hnungsversprechen beinhaltete[n]«, welches »heute
aber eher als Gefahr und Gefihrdung der Freiheit erscheint, sind doch alle Meta-
phern und Namen dieser Ganzheit mit Gewalt und dem Opfer der Singularititen
kontaminiert: Gemeinschaft, Nation, Volk, das Heilige, das Reich, selbst das »Wir«
hat seine Unschuld verloren« (Wimmer 2009, 71).

Ahnlich wie bei Ricken macht der Bruch mit dem Humanismus und Neuhuma-
nismus (vgl. Ricken 1999, 170;2006, 341) den Weg frei fiir ein anderes Denken und ein
anderes Verstindnis von Subjekt, Bildung und Mensch. Es wird ein anderes und ge-
waltfreieres sMenschenziichtungsprogrammc (Sloterdijk 1999; vgl. Wimmer 2014a,
248t.), eine »Anthropopoetik« (Wimmer 2019, 144) und ein anderes Verhiltnis des
Subjekts zu »Anderen, zur Natur und zur Geschichte« anvisiert (ebd.).

In dieser kritischen Spur markieren die vielen Enden der neuhumanistischen
Bildung, beispielsweise das kritische®®, das machttheoretische®®, systemtheoreti-

29  Beispielsweise Adorno & Horkheimer 2008; vgl. Koller 1999.
30 Beispielsweise Masschelein & Ricken 2003, Wimmer [2002] 2014b, 138.

14.02.2026, 06:31:17. op

57


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

sche®, differenztheoretische® oder medientheoretische®, einen Bruch (vgl. Wim-
mer 2014a, 241-244), der zugleich die auch in dieser Arbeit zentrale Frage nach der
Moglichkeit von Bildung nach ihrem Ende bedingt.

Zunichst lisst sich (in deutlicher Nihe zu Ricken mit Foucault) das Ende eines
(scheinbar) guten und kritischen Bildungsdiskurses durch die kapitalistische oder
neoliberale Entfremdung und »Perversion des klassischen Bildungsgedankens« als
ein nur scheinbares Ende ausweisen (Wimmer 2014b, 138). Denn das neoliberale
Subjekt, welches »sich selber als Person< zu bewirtschaften versteht, [war][...]
strukturell im klassischen Bildungskonzept selbst enthalten« (ebd.; M.W. zit. hier
Lohmann 1999, 190). Bildung war im Neuhumanismus als Selbstbildung konzipiert
und schon Humboldt visierte ein liberales Selbst an, welches den Zwang als Freiheit
wahrnimmt (vgl. Ricken 2006), sodass die oft angefithrte oppositional-kritische
Wendung der Bildung nicht nur gegen Staat und Herrschaft, sondern auch gegen
den Kapitalismus und gegen die 6konomische Nutzbarmachung sich schon in Be-
zug auf Humboldts Bildungsdenken problematisieren lisst. Doch anders als Ricken
und in deutlicher Nihe zu Koller und Schifer folgt Wimmer nicht einem auf diese
Kritik folgenden oder zumindest zur Diskussion gestellten machtheoretischen
Ende der Bildung in dem Sinne, dass Bildung einfach mit einer problematischen
Moderne identifiziert wird, um Bildung dann kritisieren oder sogar verabschie-
den zu konnen. Es wird wie bei Koller kein radikaler Bruch zwischen Moderne
und Postmoderne behauptet, sodass in linearer Abfolge erst die neuhumanisti-
sche Bildung Wirklichkeit geworden und eine bestimmte (Bildungs-)Subjektivitit
erfolgreich hervorgebracht wurde, um dann mit Foucault das Ende durch eine
subjektivierungs- und machttheoretische Kritik zu markieren und abschliefend
eine alterititstheoretische Alternative in Aussicht zu stellen (siehe Kapitel 2.2, 3.2).

Es scheint bei Wimmer zudem auch nicht darum zu gehen, das durch unter
anderem die frithe kritische Theorie, Systemtheorie und dem Poststrukturalismus
eingerissene neuhumanistische Theoriegebiude mit kritischen und poststruktura-
listischen Theorien wieder aufzubauen und die >bildungsbiirgerliche Option< und
das >Kraftfeld« der klassischen Bildung beispielsweise wie bei Schifer wieder zu er-
offnen (Kapitel 2.5). Auch geht es nicht darum, die schon im klassischen Bildungs-
denken enthaltenden alteritits- und sprachtheoretischen Momente wie bei Koller
fiir den Bau eines neuen Theoriegebiudes zu nutzen (Kapitel 2.3). Die Antworten
auf die Frage nach einer Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bildung,
namlich

31 Beispielsweise Luhmann 1981; vgl. Ricken 2006.
32 Beispielsweise Lyotard 1986; n. Koller 1997.
33 Beispielsweise Kittler 1980, vgl. Wimmer 2014a, 442.

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

- Rickens Verabschiedung oder Bezweiflung der Moglichkeit einer kritischen Bil-
dung und seine anschlieflende vorrangig alterititstheoretische Skizzierung ei-
ner Alternative;

«  Schifers alterititstheoretische Lesart und die Reaktivierung oder zeitgemifRe
Fortschreibung Humboldts im Anschluss an unter anderem Laclau und Mouffe,

« wie Kollers sprach- und alterititstheoretische Reformulierung der neuhuma-
nistischen Bildung mit unter anderem Lyotard,

versuchen, die anti-humanistischen Enden der Bildung oder zumindest die ent-
standenen Kritiken und Irritationen zu iberwinden und neue oder alte Anfinge zu
setzen (vgl. Wimmer 2016, 357).

Folgt mensch Wimmers Kommentaren zu aktuellen poststrukturalistischen
Diskursen unter anderem in der Bildungs- und Erziehungswissenschaft (ebd.),
dann lisst sich eine bildungstheoretische Wende um die Jahrtausendwende im
Umgang mit den Poststrukturalisten:innen von der Dekonstruktion zur Kon-
struktion konstatieren, im deren Rahmen das Irritationspotential und die damit
verbundenen Paradoxien der poststrukturalistischen Arbeiten mindestens abge-
schwicht, wenn nicht gar neutralisiert oder nach Sanders pidagogisiert (Sanders
2013) wurden: »Statt De- und Konstruktion gerade in ihrer paradoxal-widerspriich-
lich verschrankten Unméglichkeit festzuhalten« scheint sich die Bildungstheorie
von der dekonstruktiven zur konstruktiven Seite >geneigt< zu haben, gerade dort,
wo das Subjekt im Zentrum von Theorie und Forschung steht (Wimmer 2016, 357,
355-371). Die von Wimmer behauptete und kritisierte Wende im Bildungsden-
ken betrifft die Art und Weise des bildungstheoretischen Antwortens, welches
teilweise, beispielsweise bei Ricken, suggeriert, aus dem >Streit ums Subjekt«
einfach aussteigen zu konnen (Ricken 2019). Alteritits-, macht-, medien- und
differenztheoretische Ansitze verweisen in Wimmers Perspektive zwar auf viel-
versprechende Ausgangspunkte, doch scheint »es eben noch nicht gelungen [...]
zu sein und [es scheint] im reprisentations- bzw. identititslogischen Denksystem
auch nur schwer [zu] gelingen [..], eine andere Beziehung zum unvergleichlich
Anderen zu finden« (Wimmer 2014d, 440; vgl. Todorov 1985, 177) und diese neue
Beziehung zu den vielen anderen (Singulire, Macht, Medium, Subalterne etc.)
bildungstheoretisch fruchtbar zu machen. Wimmer bezweifelt, dass das damalige
»Neudenken« (Wimmer 2016, 357) von Bildung durch die Integration von Alteritit,
Medialitit und Performanz ausreicht und er duflert den Verdacht, dass zu vor-
schnell die dezentrierenden Anderen (Macht, Diskurs, Alteritit, Subalternitit etc.),
wie die damit verbundenen Irritationen und Krisen den Reformulierungen oder
dem >Neudenken« des Abgegrenzten (Bildung, Autonomie, Freiheit, Grund, Wissen
etc.) untergeordnet wurden.

Nach Wimmer ist (spitestens) mit dem Poststrukturalismus dhnlich wie bei Ri-
cken »das Gebiaude der klassischen Bildungstheorien« fiir jegliche Kritiker:innen

14.02.2026, 06:31:17. op

59


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

unbewohnbar geworden; das Bildungsdenken Humboldts ist »nur noch eine Rui-
ne« und auch das »Medium der Kritik« selbst und ihre Entgegensetzungen (bei-
spielsweise Okonomie vs. Bildung) sind (auch hnlich wie bei Ricken) fiir »moder-
ne Gesellschaften [...] zu einem ihrer Entwicklungsprinzipien« geworden (Wimmer
2014b, 140; vgl. Ricken 2006, 343f.). In dieser Spur scheinen die bildungstheoreti-
schen Auseinandersetzungen der letzten Jahrzehnte zwar neue bildungstheoreti-
sche Orte oder Problemldsungen geschaffen zu haben, die, mit Wimmer gedacht,
jedoch schon (notwendig oder unabdingbar) ruiniert waren, bevor sie geschrieben
wurden (Wimmer 2014b, 140; in Bez. zu Bolz 1995).

Die gegenwirtigen bildungstheoretischen Antworten sollen damit nicht ent-
wertet werden, sie bleiben notwendige, relevante und wichtige bildungstheore-
tische Einsitze und Durchgangspunkte. Aber sie bleiben mit der hier erzeugten
Perspektive Wimmers im Anschluss an Derrida unbewohnbare Ruinen (Wimmer
2014b, 2016; vgl. Derrida 1991, 92; Gasché 1994, 213). Denn mit Wimmer scheint es
darum zu gehen, nicht den alten Ort der neuhumanistischen Bildung alteritits-,
macht- oder differenztheoretisch einfach zu kritisieren, zu reparieren oder einen
neuen Ort zu bauen, sondern mit dieser Ruine der Bildung** und damit den Krisen
und Paradoxien der Erziehungswissenschaft zu beginnen und ein melancholisches
»Denken in Ruinen« zu kultivieren (Bolz 1995), welches nicht »reinen Tisch zu
machen« versucht (Wimmer 2014b, 140) und mit einem weiteren Bildungskonzept
den Glaubenssprung in eine reale, diskursive oder symbolische Realitit wagt. Es
sind die Totalitit, das System und der fixierte Begriff, welche Wimmer mit der
Dekonstruktion zu vermeiden sucht und die er auch wieder vermehrt entstehen
sieht (vgl. Wimmer 2013, 2016; vgl. Bolz 1995, 10f.).

Es entstanden seit den 8oer Jahren bildungstheoretisch-poststrukturalistische
Antworten, mit denen Wimmer zufolge die In-Frage-Stellungen und Krisen der
8oer Jahre ihrer Anstof3igkeit notwendig beraubt wurden. Es entstanden produkti-
ve Umgangsweisen mit diesen anfinglich irritierenden und destruktiven Importen,
wobei die auch hier rekonstruierten Antworten nicht kenntlich machen, dass die
Probleme nicht gel6st, sondern nur »iiberschrieben« wurden (Wimmer 2016, 366)
und die neuen Ansitze und Diskurse zudem neue Ausschliisse erzeugen und auch
spezifischen Machtstrukturen zuarbeiten, die nicht unbedingt unproblematischer
sind als jene vor den Erschiitterungen.

Allein die Okonomie der bildungstheoretischen Antworten entschirfe die Pro-
bleme, Krisen, Irritationen oder konne diese sogar der Vergessenheit aussetzen
(vgl. Wimmer 2014a, 239f.; 2014d, 433). Es wird in dieser Antwort-Okonomie ein
verlorenes Anderes (Freiheit, Emanzipation, Reprisentation, Selbstbestimmung
etc.) einerseits wie eine (psychoanalytische) Trauer-Okonomie in der Solidaritit mit

34  Wichtigist hier zu erwdhnen, dass selbst die Dekonstruktion zur Ruine wird, schon bei Der-
rida (vgl. Bolz1995, 11).

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

neuen Theoriegebiuden vollig angeeignet. Andererseits lisst sich die Auseinander-
setzung mit dem Bildungsbegriff als andauernder »Prozess der Re- und Neuformu-
lierung« bezeichnen (Wimmer 2014c, 243). Kritischer formuliert: Bildungstheorie
ist eine Geisel des Erbes von identititslogischen, platonischen, theologischen,
humanwissenschaftlichen, nationalistischen, kolonialen, anthropozentrischen
und subjektzentrierten Diskursen mit ihren entsprechenden Bezugspunkten der
Identitit, Autonomie, Freiheit, Emanzipation, Homogenitit und Selbstermich-
tigung. Gleichzeitig durchdringen die vielfiltigen und insistierenden Anderen
(Stichworte: Zerrissenheit, Unmoglichkeit, Unbedingtheit, Kontingenz) die Bil-
dungsphilosophie®*, wodurch der Diskurs trotz der Trauer-, Aneignungs- oder
Abgrenzungsarbeit (beispielsweise das »Ende der Bildung« bei Ricken 2006, 9) in
mehrfacher Hinsicht grundlegend melancholisch strukturiert zu sein scheint.

Einerseits wird an den verlorenen Eigenheiten (beispielsweise die kritische Hand-
lungsfihigkeit des Subjekts) festgehalten und andererseits scheint die Trauerarbeit,
also die Aneignung in der Solidaritit mit neuen Theorieangeboten nur partiell voll-
zogen worden zu sein oder werden zu konnen, sodass mensch eher von einer Dau-
erkrise (mit Blick auf beispielsweise Subjektdezentrierung, Reprisentationskrise,
Technologiedefizit etc.) sprechen kann. Die bildungstheoretischen Diskurse werden
weiterhin von den einfallenden Anderen unter anderem der Psychoanalyse, System-
theorie oder des Poststrukturalismus immer wieder heimgesucht (diese Arbeit lief3e
sich auch in dieser Weise verstehen).

Es wurden nach der hier erzeugten Perspektive seit den 1980er Jahren positive
oder plausible Antworten bzw. Geschichten erdacht, die das irritierende Andere an-
eignen und den eigenen diszipliniren Diskursen unterordnen. Vor den Okonomien
des Verlusts, der Aneignung und des Festhaltens kann sich in diesem Zugriff keine
Antwort entziehen und jede Antwort verstrickt sich wieder in diese Okonomien. Die
Trauerarbeit ist damit nicht einfach nach dem Ende der grofien Erzihlungen been-
det worden (wie bei Ricken 2006, 122) und es mégen auch nicht »andere beurteilen«
(Ricken 2006, 26f.), ob Bildungstheoretiker:innen diese Trauerarbeit geleistet ha-
ben, sondern diese bildungstheoretische Auseinandersetzung an sich, scheint nach
Wimmer nicht abschlieRbar zu sein, da der Bildungsdiskurs oder die neuhumanis-
tische Erfindung grundlegend melancholisch strukturiert zu sein scheint.

35 Daraufverweisen insbesondere Schifer und Wimmer. Beispielsweise Wimmer: »Die Formu-
lierung>Bildung nach ihrem Ende«fiihrtauflerdem indie Irre, wenn sie als eine ausschlieflich
chronologische Abfolge verstanden wird, [...] das Ende der Bildung [hat] den Bildungsdiskurs
von Anfang an begleitet, und mehr noch, es war ein integraler Bestandteil des Bildungsbe-
griffs. Schon bei Schiller, Hegel und Humboldt war die Méglichkeit ihrer Verfehlung, ihrer
Aufhebung, ihres Scheiterns und ihrer Unmadglichkeit immer schon mitgedacht.« (Wimmer
2014a, 243)

14.02.2026, 06:31:17. op

61


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Das Neudenken orientiert sich weiterhin an klassisch-pddagogischen Grundko-
ordinaten, die gleichzeitig immer wieder durchkreuzt werden. Schifers »Un-Grund«
ist solch ein Beispiel, mit dem in den Begriff ein Paradox eingeschrieben wird, wo-
durch die »Paradoxie [..] selbst paradox artikuliert [wird], indem sie zugleich
negiert und potenziert wird in dem Namen >Un-Grunds, der das Nichts als ein
Etwas bezeichnet, das aber nicht ist« (Wimmer 2016, 363). Es wird somit an dem
Begriff »Grund« festgehalten, der jedoch mit einer Alteritit, in diesem Falle einer
Paradoxie, verschrinkt und so zum Grund einer neuen Theoriearchitektur wird.
Auch Wimmers Suche nach der »Spur dessen [..], was im Bildungsgedanken sei-
ner eigenen kritischen Absicht einen Widerstand entgegensetzt, der ihn zu einer
Affirmation dringt, die er ja gerade vermeiden will« (1996, 130) und seine daran
anschlief}enden Vorbereitung oder Sondierung einer Revision des Bildungsbegriffs
in Bezug auf die Figur der Gabe oder einer posthumanistischen Pidagogik, lisst
sich als Reformulierung der neuhumanistischen Bildung, jedoch hier im Anschluss
an Derrida und Levinas, lesen.

Die Negativitit, Kritik und Irritation (inklusive der damit verbundenen Ansté-
Bigkeit oder Krise) werden sprechbar und diskursfihig. Die zunichst irritierenden
poststrukturalistischen Erzeugnisse erlangen durch beispielsweise den Import in
die Erziehungs- und Bildungswissenschaft einen anderen Status und beginnen sich
zu verstellen, sobald sie diskursfihig oder sogar in bestimmten Disziplingrenzen
oder -feldern als vorherrschende Diskurse bezeichnet werden kénnen: Die »Entde-
ckung des Anderen [geht] mit seiner Verstellung Hand in Hand« (Wimmer 2014d,
433). Anders als bei Ricken, bleiben die kritischen — antikapitalistischen, antihuma-
nistischen, antifaschistischen, ... — Reaktionen und die auf diese Kritiken aufbauen-
den Alternativen zum Kapitalismus, Humanismus und Faschismus »durch die Kri-
tik und Negation des Bestehenden auf das von ihnen Negierte bezogen« (Wimmer
2003, 195).

Die »(reinen) phantasmatischen Konstruktionen des ganz Anderen, Neuen, fol-
gen den Kraftlinien des gesellschaftlichen Imaginaren, ohne dessen symbolische
Codierung selbst zu transzendieren« (ebd.)

Es ldsst sich bei Wimmer eine grundlegende Skepsis gegeniiber allen bildungs-
theoretischen Kritiken seiner Kolleg:innen herausstellen, jedoch weniger subjek-
tivierungstheoretisch (vgl. Ricken 2006) als eher medientheoretisch (vgl. Forster
2017, 192). Wimmers Skepsis betrifft weniger die Problematik, dass der historische
Ballast es verhindert, Bildung der liberalen Selbst-Bildungsdiskurse zu entziehen
(Ricken), sondern seine Skepsis betrifft eine bestimmte epistemische Ordnung,
die daran gebundene Zeichentechnologie, wie Antwort- und Kritikékonomie. Mit
Wimmer lisst sich allen und auch ihm selbst (beispielsweise Wimmer 1996) vor-
werfen, dass sie die »symbolische Codierung« des »gesellschaftlichen Imaginiren«

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

reproduzieren und damit eine bestimmte epistemische Ordnung stiitzen. Nicht nur
der historische Ballast auf diskursiver, institutioneller oder materieller, sondern
auch auf medialer, epistemischer oder symbolischer Ebene verhindert die kritische
Wendung der Bildung. Schon der Versuch, das Gegebene (Bildungstheorie als
Grofderzihlungserzeuger:in; Selbstbildungs-Regime; entleerte und dkonomisierte
Bildung; Okonomie der Habe) durch eine andere, zeitgemiflere oder aktualisierte
Bildung oder Subjektivitit iiberwinden zu wollen, hindert oder »verfestigt sogar
die Strukturen, die durchbrochen werden sollten« (2003, 195).

Auch wenn es beispielsweise viele und wichtige posthumanistische Einsitze zu
geben scheint (beispielsweise Haraway 1995; vgl. Wimmer 2019a), hilt uns eine iiber-
holte hermeneutische Lebensform (vgl. Wimmer 2009, 58) und das damit einher-
gehende »hermeneutische Sprachspiel« immer noch »im Bann eines vergangenen
Gesetzes« (ebd., 59). Und Wimmers Zeitdiagnosen scheinen ganz im Gegenteil zu
Koller (vgl. 1997,1999) eher Adornos Kulturpessimismus zu folgen. Damit ist Wim-
mers Hinwendung zur posthumanistischen Bildung keine zeitgemifRe Reformulie-
rung der Bildung fiir eine positiv bewertete plurale und postmoderne Gesellschaft
wie bei Koller. Die humanistisch-hermeneutische Ordnung insistiert und der von
Wimmer geforderte epistemische Bruch mit ihr suspendiert oder zumindest ver-
kompliziert die Moglichkeit eines anderen Bildungsdenkens (Koller), eines utopi-
schen Anderswerden (Ricken) oder die Wiederer6ffnung des kritischen Potentials
einer bildungsbiirgerlichen Option (Schifer).

Die bildungstheoretische Kritik ist nach Wimmer>heimatlos< geworden und der
Versuch, eine neue oder alte Bildungs-Heimat aufzubauen, verbleibt in der episte-
mischen Ordnung des Kritisierten. Es gehe nicht darum, nach dem Antihumanis-
mus »reinen Tisch zu machen und neue Totalititen zu stiften« (Wimmer 2014b, 140)
oder, mit Lyotard gesprochen, an einer neuen grofien pidagogischen und posthu-
manistischen Variante der grofien Erzihlung unter dem Dach des Bildungsbegriffs
zu arbeiten, egal, ob diese Erzihlung beispielsweise an radikale Differenzfiguren
wie dem Widerstreit, der unbedingten Freiheit, der unmaglichen Gabe (Wimmer
1996) oder unreinen Differenz (vgl. Wimmer 2014d) gebunden wird. In diesem Sin-
ne findet sich eine Vielzahl an Texten Wimmers, welche die auf stabile Bildungsver-
stindnisse und Bildungsgeschichten zielende theoretische Okonomie problemati-
sieren und die Feststellung und Fixierung des Bildungsbegriffs oder einer Bildungs-
geschichte zu vermeiden versuchen. Die Gabe der Bildung (1996), Vom individualisier-
ten Allgemeinen zur mediatisierten Singularitit (2009), Bildungsruinen in der Wissensge-
sellschaft (2014b), Anti-Trans- und Posthumanismus. Bildung nach ihrem Ende (2014a) und
die Arbeit Dekonstruktion und Erziehung (2016) lassen sich in dieser Weise lesen.

Wenn mensch die Dekonstruktion als eine 6ffnende Bewegung oder praktische
Intervention (vgl. Bennington 1994, 262) hin zum Ausgeschlossenen des phallogo-

14.02.2026, 06:31:17. op

63


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

zentrischen Diskurses markiert, der von keinem absoluten Ausgangspunkt® sich
losbewegt und auch kein fixierbares Ziel, keine Wahrheit und in diesem Fall kein
bestimmbares Bildungsverstindnis anvisiert, so muss in dem folgenden Durchgang
durch die Wimmer’schen Arbeiten nicht nach impliziten Bildungs- oder Subjektver-
stindnissen gesucht werden. Der »dekonstruktive[...] Einsatz [versucht, weder] [...]
ein neues positives Konstrukt[..], [...][noch ein] neues Fundament, das mit Gewiss-
heit rechnen konnte, zu setzen (Sattler 2009, 132). Ein »Dekonstruktives Denken
[...] als Differenzdenken [bestimmt nicht] [...] Subjektivitit von Seiten der Alteritit,
von Seiten der Differenzen« als (blof?) positives Konstrukt und es stellt auch nicht
»ldentititslogik« und Differenzdenken klassisch kritisch einfach gegeniiber (ebd.,
18; Bedeutung wurde umgekehrt).

Schon die Frage nach einer neuen Bildung nach dem Ende der neuhumanis-
tischen Variante ist womoglich wie die Frage nach dem Menschen nicht nur eine
»voraussetzungsvolle«, »heikle« oder sinnlose Frage, sondern womoglich eine Fra-
ge, die das, »wonach sie fragt, als etwas — Gegebenes, Vorhandenes, Existierendes,
Be-langvolles, Wirkliches, Seiendes — unterstellt« und damit etwas hervorbringt,
»was doch in all den genannten Diskursen der vergangenen 50 Jahre als historisch
bedingtes und geo-kulturell begrenztes Konzept, als ein héchst problematischer Be-
griff und als machtvolle Konstruktion kritisiert, dekonstruiert, delegitimiert und
zuriickgewiesen worden ist« (Wimmer 2022, 6). Diese Frage bringt performativ ei-
ne Prisenz und Wirklichkeit der neuhumanistischen Bildung hervor, welche nie au-
Berhalb wie innerhalb der Humboldtschen Schriften prisent war und ist. Sie kénne
daher auch nie zu Ende gegangen sein, da sie schon bei Humboldt nur ein bedingtes
Konstrukt und eine Illusion gewesen zu sein scheint (vgl. Schifer 2011). Mit der Per-
spektive Wimmers schrieb sich zudem von Beginn an das Ende — bemerkbar auch
an ihrer >Autodekonstruktion« (vgl. Wimmer 2009, 72) — in die neuhumanistische
Variante der Bildung ein.

»Wie ein Gespenst kehrte in dieser Frage also moglicherweise etwas wieder, was
nie die Form einer Prisenz hatte, von dem man also nicht weif}, kommt es aus
der Vergangenheit oder aus der Zukunft und gibt es das iberhaupt.« (Wimmer
2022, 6)

Die Frage nach einer anderen Bildung scheint an eine bestimmte Geschichte ge-
bunden zu sein und diese Bildungsgeschichte unvermeidlicher Weise zu stiitzen.
Jede Antwort auf diese Frage bleibt allein aufgrund der Frageweise an das gebun-
den, was sie zu iiberwinden versucht. Und nicht nur die Geschichte verschliefdt sich

36  »Darum gab es keinen absoluten Ausgangspunkt — dennoch haben wir angefangen --, und
darum [..] entfaltet sich die Arbeit Derridas stets in der Beziehung auf die Texte von andern
in ihrer Singularitat« (Bennington 1994, 92f.).

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

durch solch einen Frage- und dem damit verbundenen Kommentar- und Kritikmo-
dus, sondern auch die Zukunft. Denn die Antwort, sei es eine zeitgemif3e Reformu-
lierung (Gegenwartsbezug), die Wiedererdffnung des kritischen Potentials einer bil-
dungsbiirgerlichen Option (Vergangenheitsbezug) oder die Hoffnung auf eine an-
dere und nicht selbstbeziigliche Subjektivitit (Zukunftsbezug) stellen sich als bil-
dungstheoretische Erneuerungen oder Neubauten vor die Zukunft und »wirken [...]
ungewollt mit an einer Zustellung der Zukunft« (2003, 196). Emanzipatorisches Bil-
dungsbiirgertum (Schifer), Foucaultsches Anderswerden (Ricken) oder ein postmo-
derner Widerstreit (Koller) implizieren in dieser hier erzeugten Perspektive »Vor-
stellungen der Zukunft«, die »ihr reales Erscheinen [blockieren] [...], da sie sich vor
sie in den Weg stellen und ihr Kommen behindern« (2022, 7).

Die hegemonialen Zeitmodi und die Vorstellung der »Kontinuitit der Zeit als
auch ihre eindimensionale irreversible Richtung« gehéren zu einer gesellschaftli-
chen imaginir-symbolischen und heim-lichen Codierung, die wie das Symbolische
oder Diskursive die Gewalt und Ausschliisse der Vergangenheit (trotz aller Briiche)
in die Gegenwart transportieren, wie auch andersherum. Wimmers Einsatz lisst
sich in diesem Sinne als ein Kampf um die Zukunft oder sogar um die Zeit verste-
hen, wobei es nicht darum geht, die Zukunft mit dem richtigen Denken, der rich-
tigen Lebensform oder Zeitkonstruktion zuzustellen, sondern es geht um die Off-
nung der Gegenwart fiir das Kommen der Zukunft, das Offenhalten der Zukunft,
der Gegenwart wie Vergangenheit, wie Zeit an sich. Die Zukunft, Gegenwart und
Geschichte sollen nicht durch ein neues wiederaufgebautes, auch kein dekonstruk-
tives Bildungsgebiude oder eine anderweitige Heimat zugestellt werden.

Aber ist »ein Bezug zur Zukunft [iiberhaupt] méglich, der ihren Horizont nicht
verschlieft« (ebd., 7)? Zwar bezweifelt Wimmer, dass ein adiquater Umgang mit der
Frage nach einer anderen Bildung heute bereits moglich sei. Trotzdem lasst sich ei-
ne (damit immer ambivalente) Antwort anhand seiner >Sondierungen« des Terrains
und dekonstruktiven Anstdfe andeuten.

Eine andere Bildung nach ihrem Ende scheint nur durch einen Umgang mit der
ruinierten neuhumanistischen Bildung moglich, was wiederum die Frage nach einer
(wirklich) anderen Bildung durchkreuzt. Wie kann ein Umgang aussehen, der kei-
nen einfachen Schlussstrich zieht; ein Umgang, der die Bildungsruine gewisserma-
Ren nicht grundsaniert oder einen kompletten Neubau an die Stelle der Uberres-
te der klassischen Bildungsdiskurse stellt? In einer deutlich dekonstruktiven Spur
muss nach Wimmer ein (demokratisches) Leben und ein »Denken in Ruinen« (Bolz
1996; zit.n. Wimmer 2014b, 140) her, dass die Ruinen, deren Gespenster und Geis-
ter akzeptiert und ein Leben mit diesen stiftet (vgl. Wimmer 2013, 317f.; 20143, 161;
2014b, 140).

Jede mégliche Antwort auf die Frage nach einer anderen Bildung liuft Gefahr, in
Komplizenschaft mit der neuhumanistischen Bildung zu stehen. Wie auch Ricken
bemerkte, ist es vielleicht das grundlegendste Muster des deutschen Bildungs-

14.02.2026, 06:31:17. op

65


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

diskurses, dass die »Antwort — ungeachtet der enormen Unterschiedlichkeit der
genannten Problemherausforderungen — immer gleich ausfillt: sBildung« (Ricken
2006, 16). Und trotz der Kritik, welche von Beginn an die neuhumanistische Bildung
begleitet (Wimmer 2014a, 241), scheint auch der kritische Raum des Sagbaren
iiber Veranderungsprozesse von Anfang an durch den Streit um falsche oder wahre
Bildung strukturiert gewesen zu sein (Ricken 2006, 282): »Bildung — was sonst?«
(Wimmer 20142, 259). Warum hilt Wimmer am kritischen Bildungsdiskurs fest?
Die Verabschiedung des Begriffs 16st aus dekonstruktiver oder auch psychoanalyti-
scher Sicht die mit den Bildungsdiskursen verbundenen Problematiken nicht auf.
Die neuen Begriffe oder das »Anderswerden« verweisen nicht auf eine ahistorische
neue Identitit oder Andersartigkeit, sondern bleiben dem Spiel der Verweisun-
gen, Spuren und radikalen Kontextualitit verpflichtet und laufen Gefahr, durch
die Ausweisung einer nun richtigen Lésung den historischen Ballast, die Spuren,
Einschreibungen, die Ambivalenzen, die Vielfalt der Diskurse, Mehrdeutigkeiten,
Geschichten und erzeugten Probleme der Bildung zu verdecken, zu verdringen
und damit zu vertiefen (zu dieser Problematik vgl. Pazzini 2002, 96).

Wimmer visiert dhnlich wie Koller — in Bildung anders denken — eine andere Bil-
dung an. Die Antwort auf die Frage nach einer Bildung nach ihrem Ende kénnte
zwar positiv beantwortet werden, in dem Sinne, dass auch Wimmer eine andere Bil-
dung anvisiert, nur dass das Wort>andere« eher als »Leitfaden« (Wimmer 2014b, 149)
oder eher Quasi-Leitfaden auf dem Weg zu einer posthumanistischen Bildung ver-
standen werden kann und er kein neues bildungsphilosophisches Theoriegebiude
mit diesem Weg markiert, wie anvisiert.

»Es wire [..] vollig verfehlt, den >Anderen<als Zentrum eines neuen Denkens zu
begreifen, von dem aus eine Struktur seine Bedeutung erhilt« (Forster 2017, 204).

Folglich macht es Sinn, bei der auch nur partikularen Intervention Wimmers von
einer (immer schon) ruinierten Bildung zu sprechen, um die Rede von einer posthu-
manistischen Bildung nicht misszuverstehen. Die Begriffe der Ruine oder des Ande-
ren stellen wie die von Wimmer viel verwendeten »negativen »Kategoriens, >Begriffe«
oder >Modalititen« des Unméglichen oder Unentscheidbaren (Wimmer 2014b, 149)
>Grenzbegriffe« dar, die auf ein »Aufien« verweisen, welches nur sprachlich als »das
Andere des Denkens«, »das Unsagbare und Undenkbare ausgesagt werden kann«
(ebd.). Das »Auflen« markiert ein Jenseits des Dualismus Innen/AufSen. Als »Leitfa-
den« (ebd.) soll die Einfithrung des >Anderen< eine andauernde Offnungsbewegung
in die erziehungswissenschaftlichen Diskurse einschreiben (vgl. Forster 2017, 204),
d.h., die bestehende Ordnung und das die Zeit zustellende Denken 6ffnen. Es gehe
(ganz dhnlich wie bei Ricken) darum, »aus der Gefangenschaft redundanter Selbst-
beziiglichkeit auszubrechen oder wenigstens die Geschlossenheit des Immanenz-
raumes zu 6ffnen« (Wimmer 2014b, 149). Hierfiir dient beispielsweise die Proble-

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

matisierung der modernen Konstruktion des Anderen und die dekonstruktive Zer-
setzung dieses Anderen, »ein Denken des Humanen als radikale Offnung auf den
[anderen] Anderen, auf das >Unmenschliche« der Schrift als seiner technologischen
Bedingung wie auch des Tieres und auf das Unmaégliche der Zukunft« (2014a, 258),
sowie die Ausweisung des »vermeintlich Eigene[n] als etwas urspriinglich Fremdes«
als »Gegenbewegung zum humanistischen Entfremdungsdiskurs, der unter dem
Schein des Fremden immer etwas urspriinglich Eigenes vermutet oder etwas Feind-
liches, von dem man sich befreien muss« (ebd., 257).

Gleichzeitig besitzen (mit Forster gesprochen) diese Begriffe des Anderen oder
Unmoglichen eine »Art Scharnierfunktion« im »Sinne eines Haupt-, Angel- oder
Wendepunktes« (Forster 2017, 193), der auf einen epistemischen Bruch verweist.

»Der Begriff des Anderen bildet die Gelenkstelle zu einem anderen Denken. Er
produziert und bezeichnet einen Einschnitt im Denken und einen Wendepunkt.
Der Andere, eine Erfindung der europiischen Moderne, markiert die Grenze ih-
res Denkens, ihrer Kritik und Dekonstruktion. Mit dem Anderen 6ffnet Michael
Wimmer der Erziehungswissenschaft den Ausgang zu einem anderen Denken.«
(Forster 2017, 194)

Die Rede vom Anderen »biindelt [einerseits] die Kritik der Moderne« (ebd., 193), sie
dient als Uberschrift fir die poststrukturalistischen Einschnitte (vgl. Miinker und
Réssler 2012, XIII) und markiert den antihumanistischen Bruch. In diesem Sinne
ist das Bildungsgebdude auch nur noch eine verfallene Ruine. Gleichzeitig dient der
Begriff fiir eine Offnungsbewegung mit Blick auf eine andere epistemische Ord-
nung und ein anderes Denken jenseits der Eigenen/Anderen-Logik. Dieses andere
Denken wird als posthumanistisch oder als ein »Denken in Ruinen« umschrieben
und viele Einsitze Wimmers kénnen als >Sondierungenc (2014a, 240), Vorbereitun-
gen, Kommentare und Erzeugungen von Startpunkten verstanden werden, auf dem
Weg hin zu dem immer im Kommen bleibenden und immer schon ruinierten Wie-
derginger namens Bildung.

Einer dieser oder mehrere Startpunkte finden sich in dem Text Vom individuellen
Allgemeinen zur mediatisierten Singularitit (2009), wobei ich zur Verdeutlichung dieser
Startpunkte auch auf einige andere Texte zuriickgreifen werde.

Zum einen lisst sich mit diesem Text eine medientheoretische und antihu-
manistische Fortschreibung der machttheoretischen Interpretation von Bildung
erzeugen. In Rickens Die Ordnung der Bildung fallen aus der Perspektive Wimmers
einerseits die Unschirfe des Wirklichkeits-Status der Ordnungen, Selbsttechno-
logien oder Wahrheitsregime und andererseits die fehlende Thematisierung von
Sprache und anderen Medien auf. Diese Unschirfe und mangelnde Aufmerk-
samkeit fiir das Mediale sind woméglich eine ungewollte Ubernahme. Wimmer
plausibilisiert den Verdacht, dass »gerade die Frage der Medien und der Technik«

14.02.2026, 06:31:17. op

67


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

trotz der bei Foucault vielfiltig verwendeten Technikmetaphorik »zu kurz kommt«
(Wimmer 2013, 299). Er verweist dafiir auf die »ontosemiologischen Sprachauffas-
sung aus der frithen Zeit der >Ordnung der Dinge< — wo [...] [Foucault] vom >Sein
der Sprache« spricht« (ebd.), die auch seine spiteren Arbeiten durchdringt und
die Sprache entgegen dem linguistic turn nicht als eigenstindige Sphire abseits
des Seins versteht (ebd.). Gerade wenn mensch nachtriglich die medientheore-
tischen Erweiterungen der Diskurstheorie von unter anderem Friedrich Kittler
(1986), Bernard Stiegler (2009) und Hannelore Bublitz (2010) hinzunimmt (vgl.
Wimmer 2013), wo »Sprache und andere Medien nicht nur einen Zugang zum
Selbst und zur Sorge organisieren, sondern diese mit konstituieren und in ihrem
Selbstverhiltnis formieren«, dann trete diese Leerstelle sehr anschaulich hervor.
Mit diesen medientheoretischen Erweiterungen der Diskursanalyse werden die
»mangelnde Aufmerksamkeit fiir das Wort und fiir die Schrift« beispielsweise in
Uberwachen und Strafen deutlich (Wimmer 2013, 300), wo Foucault »die individuie-
rende Wirksamkeit dem Disziplinarsystem Schule an sich zurechnet, dabei aber
die »>Schriftmacht«[*"] [..] iibergeht« (ebd.; vgl. Wartmann 2020). Auch ldsst sich
exemplarisch an Uberwachen und Strafen eine dhnliche Vagheit wie bei Ricken bei-
spielsweise in Bezug auf den Wirklichkeitsstatus des Selbst (Wimmer 2013, 297f.)
und eine auch »zuweilen mangelnde Aufmerksambkeit fiir [...] Sprache und andere
Medien« nachweisen (ebd., 299f.).

Trotz dieser Kritik kntipft Wimmer medientheoretisch an Foucault an, der ge-
rade in seinen frithen Arbeiten zeigte, »dass das Denken >des Menschen< und man
kann hinzufiigen: des Neuhumanismus — bedingt ist durch eine spezifische histo-
rische Technologie des Zeichens und ein damit zusammenhingendes Verstindnis
der und Verhiltnis zur Sprache« (Wimmer 2009, 59). Und in dieser eher antihuma-
nistischen Spur und in deutlicher Nihe zu Friedrich Kittlers medientheoretischer
Erweiterung der Diskurstheorie koppelt Wimmer Bildung mit einer spezifisch his-
torischen Technologie des Zeichens und an einer Stelle auch mit dem medial-tech-
nischen Medium des Buches (vgl. Wimmer 2014a, 242). Bildung wird medientheo-
retisch historisiert und zu einer »Figuration des sprachkompetenten hermeneuti-
schen Reflexionssubjekts« (Wimmer 2009, 64), welches weitgehend weiterhin intakt
ist und weiterhin die Zielperspektive der Bildungsinstitutionen darstellt (ebd., 59)
oder, dies lieRRe sich hier hinzufiigen, welches dann auch in der Bildungstheorie als
reflexive Wissensform (wie bei Koller 2006, 111) kategoriale Reflexion betreibt (wie
beispielsweise bei Schifer 2006, 86). Die Ordnung der Bildung (Ricken 2006) und die
mit Bildung verschrankte sMenschenfassung« (Seitter 1985) lassen sich mit Wimmer
als medial bedingt ausweisen (Wimmer 2009, 62).

Neben dieser medientheoretischen und impliziten Erweiterung und Kritik
Rickens findet sich in dem Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-

37  Stiegler 2009: 41; Herv. i. 0.

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

gularitit eine Humboldtrezeption. Der Text wird zunichst als eine Fortschreibung
markiert (2009, 57), da Humboldt als Vorldufer des poststrukturalistischen lingustic
turn qualifiziert werden konne; er sei zudem im hermeneutischen Paradigma bis
an die Grenze gegangen (ebd., 69) und biete dadurch einige Ankniipfungspunkte,
um die Grenze zu iiberschreiten, und auflerdem lisst sich der Autodekonstruktion
in Humboldts Bildungsdenken folgen (ebd., 72), wodurch sich das Andere bereits
ankiindigt.

Wimmers Humboldtrezeption kann im Anschluss an die sprach- und differenz-
philosophische Rezeption Kollers positioniert werden (Kapitel 2.3), wobei Wimmer
einige anthropologische Auerungen Humboldts als Ausgangspunkte fiir eine wei-
tere differenztheoretische Verschiebung hinzunimmt.

Bei Humboldt verbindet die Sprache »den Menschen sowohl mit der Welt als
auch mit Anderen« (Wimmer 2009, 70). Das Ich ist bei Humboldt iiber die Sprache
mit den Anderen verbunden und das Wesen des Menschen sei »es, sich [in einem:r
Anderen] zu erkennen« (Humboldt 1800, 197; zit.n. Wimmer 2009, 70). Der Mensch
sei »auf einen ihm antwortenden Anderen angewiesen« (ebd., 70). Zwar fasst Hum-
boldt diesen Anderenbezug wieder in seine totalitire Konzeption ein, in der die
anderen Weltansichten nur »Modifikationen« der eigenen Weltansicht sind und in
der hinter der Sprachvielfalt sich eine urspriingliche Sprache und »die Einheit der
Menschen, der Nationen, der Gesellschaft« verbirgt (ebd.). Doch Wimmer bringt
den nicht »aufzuhebenden Widerstreit« und die »uniiberspringbare Kluft zwischen
jedem und jedem« in Widerspruch mit der Anthropologie Humboldts (Humboldt
1788-1796, 27; zit.n. Koller 1997, 51).

»Denn wenn >wirklich jeder Mensch eine eigne« Sprache spricht ([Humboldt
1827b] 228), dann muss ihm seine uniibersetzbare und daher singulare Weltan-
sicht selbst fremd bleiben, da es doch der Mitwirkung des Anderen bedarf, d.h.
dessen Antwort, um sich selbst verstehen zu konnen.« (Wimmer 2009, 71)

Diesen bei Humboldt aufzeigbaren Widerspruch der eigenen fremden Sprache ent-
faltet Wimmer mit Derrida. Hierfiir fokussiert Wimmer nicht wie Koller die un-
tiberbriickbare Kluft zwischen den Sprachen bei Humboldt, sondern den Teil des
>Wesens« des Menschen, der nach Humboldt »nur ihn und sein zufilliges Dasein
angeht, und recht figlich von anderen unerkannt mit ihm dahinstirbt« (Humboldt
1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 66). Diesen Teil des menschlichen Wesens bei Hum-
boldt beschreibt Wimmer als ein »nicht reprasentierbare[s] Singulire[s] der zufilli-
gen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum angeht« und »recht figlich«
bleibt. Dieser singulire Teil bleibt (im Rahmen der Humboldt'schen Anthropologie)
»von allen anderen unerkannt und verfillt, ohne je gewusst worden zu sein, dem
Vergessen« (Wimmer 2009, 66). Diesen »Rest einer sinnlosen Singularitit« (ebd.,
67) wendet Wimmer gegen Humboldt, indem er diesem Singuliren mit Derrida ei-

14.02.2026, 06:31:17. op

69


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

nen zentralen Status in der Subjektgenese zuweist und dessen widerspriichliches
Verhiltnis zur Sprache und zum Subjekt deutlich werden lisst.

(Abb. 7:)

Singulare v
= _Sprache

L

Welt

Mit Derrida ist die Singularitit kein einfacher Rest mehr, sondern das Singulire
entsteht durch die urspriingliche Entfremdung des Subjekts durch die Sprache. Al-
so »die Einschreibung der Sprache ins Subjekt [erzeugt das Singulire] zugleich als
Effekt und als Spur, als urspriingliche Ersetzung dessen, was es noch gar nicht gab«
(ebd., 78).?® Das Singulire gibt es somit nicht als eine (un-)wirkliche Realitit, »ei-
nes So-und-so-Seins«, das einfach auflerhalb und ohne Sprache existieren wiirde.
Diese Sprache stilpt sich in dieser Perspektive nicht iiber das Sein, vielmehr »er-
setzt [...][sie] etwas, das sie zugleich als etwas Fehlendes erst einfithrt, was nach-
traglich als Eigenes oder besser: als unsagbar, unmittelbar, untibersetzbar Singu-
lares erscheint« (ebd., 76). Das Singulire ist Effekt und Spur der Sprache zugleich
und auch mit dem Spiel des Begehrens und der Phantasmen verschrinke (vgl. ebd.,
75). Zwar findet sich in der Perspektive von Derrida (dhnlich wie bei Humboldt) bei
dem Subjekt ein Streben nach einer Einheit, hier dem Anfang der Spur, einer Wahr-
heit, einer vor-ersten Sprache, die jedoch im Gegensatz zu Humboldt »nie als etwas
Aussagbares, Bezeugbares stattgefunden«hat, da dieser Anfang ein Effekt (der sym-
bolischen Kastration) ist (Wimmer 2009, 75; vgl. Derrida 1997a).

38 Wimmerkniipft an ein Entfremdungsdenken an, welches wie bei Kierkegaard als »urspriing-
liche Entfremdung«verstanden wird: »Entfremdung st [...] die konstitutive Struktur des Sub-
jekts, ihr geht nichts Eigenes vorher, alles beginnt mit dem Verlust, der Verlust geht dem Ver-
lorenen voraus, das daher nur ein nachtragliches Phantasma sein kann« (Wimmer 2009, 74f.;
vgl. Kapitel 3.5).

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

In einer radikalisierenden »Weiterfithrung des Problems von Humboldt« wird
die Muttersprache, die eigene Sprache des Ichs, zur Fremdsprache® und Sprechen
immer als Ubersetzen ausgewiesen (Wimmer 2009, 72-77). Wimmer entfaltet mit
Derrida die paradoxale Figur der Muttersprache als »die Sprache des Anderen« (Der-
rida 1997a, 22; zit.n. Wimmer 2009, 72.). Es geht dann bei der Bildung nicht um ei-
ne »mehr oder minder zufillige Konfrontation mit einer fremden Sprache, sei es
nun eine fremde Nationalsprache, die Fachsprache einer bisher unbekannten Wis-
senschaft oder der Idiolekt eines anderen Individuums«. Auch bedarf es dann nicht
wie bei Koller nur »besonderer Anlisse bzw. Herausforderungen, [um] sich auf eine
fremde Sprache und Weltansicht einzulassen [...] [, eine] neue Sprachl[e] zu erlernen
und sich auf diese Weise in fremde Weltansichten, hineinzuspinnen« (Koller 2012,
14). Mit Derrida haben wir es in der Subjektgenese von Anfang an mit mehreren sbe-
sonderen Anlissen<zu tun, wenn die Leute in die eigene fremde Sprache eingelassen
werden. Und in Bezug auf dieses >Einlassenc scheint niemand eine Wahl zu haben.
Die Sprache, mit ihr als Effekt und Spur die Singularitit, wird vielmehr wie ein Ge-
setz gegeben, zu dem nicht Nein gesagt werden kann (Wimmer 1996, 160ft.). Jedes
Sprechen von einem sich selbst identischen Ich wird hier unterlaufen und das An-
derswerden des Subjekts totalisiert sich. Das Ich ist hier von Anfang an Andere:r:s.
Die Dichotomie von Eigenem/Anderem zerfillt.

Somit spricht mit Kollers sprachtheoretisch ausgerichteter Humboldtrezeption
nicht nur jede:r seine bzw. ihre eigene Sprache und zwischen den Sprachen klafft
nicht nur eine uniiberwindbare Mauer, sondern in einer Derrida’schen Weiterfiih-
rung (und gleichzeitigen Entgegensetzung) Humboldts wird die eigene Sprache zur
Fremdsprache: »Ich habe nur eine Sprache, und die ist noch nicht einmal meine«
(Derrida 1997a, 15; zit.n. Wimmer 2009, 73.).

Wie bereits weiter oben ausgefiihrt, gibt es bei Derrida keine urspriingliche
Sprache und auch die Sprache, die wie ein Gesetz empfangen wird, ist nicht eine
Sprache, die mit sich identisch wire.*® Die nie bei sich ankommende Sprache
schreibt sich in den Subjektkérper ein und hat das Singulire als Effekt und Spur,
welches sich im Sprechen als fortwihrendes Ubersetzen und in fortwihrender
Iteration artikuliert. Es ist »ein Ubersetzen einer Sprache, die es noch nicht gibrt,
die es nie gegeben haben wird, in eine vorhandene Sprache« (Wimmer 2009, 76).

Ohne Derridas Denken hier reprisentieren und ausbuchstabieren zu konnen,
entsteht eine kritische Perspektive auf Humboldts Sprach- und Bildungsdenken:

39 Diese Dezentrierung der eigenen Sprache liefie sich auch in Bezug auf Kollers Lyotardrezep-
tion entfalten. Denn das Subjekt wird »Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen]
beherrscht« (2001, 42) und zu einem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Koller 2012, 96).

40 »Zudem kénne man zwischen Sprache, Dialekt und Idiom nicht strukturell und mittels inter-
ner Kriterien eine klare Unterscheidung treffen«, um etwas Eigenes von Anderem zu unter-
scheiden (Wimmer 2009, 74).

14.02.2026, 06:31:17. op

N


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wenn Humboldt »die Illusion einer ganzheitlichen Identitit als reale Moglichkeit
unterstellt« (Wimmer 2009, 65) und wenn diese Unterstellung gesellschaftlich wirk-
michtig wird, dann >blockiert< und stellt er die »Moglichkeiten der Ubersetzung«
des Singuliren still (ebd., 79). Diese Stillstellung beraubt »das Subjekt seiner Sin-
gularitit und Andersheit« (ebd., 65), die mit Derrida gedacht nur im iibersetzen-
den Sprechen méglich sind. Humboldt schlief3t es in einen vorcodierten Raum und
in den Institutionalisierungen einer spezifischen Differenzkonstruktion des indivi-
duellen Allgemeinen (vgl. Wimmer 1999, 63f.) wie einer »spezifischen Menschenfas-
sung« (vgl. Ricken 2006, 313) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl. Wimmer
2009, 58) mit fixierten Phantasmen ein, welche die Andersheit des Subjekts (jenseits
des Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind zudem im Anschluss an Derrida im Ver-
gleich zu Humboldt keine geschlossenen Entititen mehr. Sie sind nicht mehr mit
sich selbst identisch (vgl. Kapitel 2.9.2). Damit herrscht mit Derrida zwischen
den Sprachen (oder auch Sprachspielen) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt)
oder radikaler (Koller) (Wider-)Streit. In Ankniipfung an Derrida bemitht Wim-
mer die Heterogenititsfigur der >unreinen Differenz« (vgl. Wimmer 2014b, 447);
eine Differenz, die in sich »heterogen und paradox« ist (vgl. Wimmer 1999, 56).
Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identititslogische Entitit besei-
tigt, die Pole werden unentschieden. Es geht dann nur noch um Vermischungen,
Kontaminationen und Grenzverwischungen (vgl. Wimmer 2014b, 447).

2.5 Die Wiedererdffnung des Kraftfelds der Bildung

Alfred Schifer fithrt mit seinen bildungstheoretischen Uberlegungen ein umfang-
reiches Referenzsystem ins Feld, bei dem er eine Vielzahl an Theoretiker:innen und
empirisches Material miteinander verschrinkt, darunter unter anderem Schillers
Scheinversohnung, Humboldts Konzept unbedingter Freiheit, Adornos Nichtiden-
tisches und seinen Erfahrungsbegriff, Foucaults Diskursanalyse und das Subjekt als
Kreuzungspunkt der Diskurse, Lacans drei Register, Laclaus und Mouffes Hegemo-
nietheorie und auch eine umfangreiche Diskursanalyse von unter anderem empiri-
schen Leitfadeninterviews mit Individualtourist:innen in Mali.

Ein zentraler Ausgangspunkt der bildungstheoretischen Auseinandersetzung
Schifers lasst sich im Anschluss an Adorno mit dem Verlust des traditionellen
»Kraftfelds der Bildung« markieren (Schifer 2011a, im Folgenden VdB, 74; vgl.
Adorno 1996, 96). Dieses Kraftfeld ist im klassischen Sinne durch unverséhn-
liche Differenzen zwischen beispielsweise Stoff- und Formtrieb (Schiller) oder
unbedingter und bedingter Freiheit (Humboldt) einerseits und durch das Verspre-
chen der Uberschreitung des fremdbestimmenden Gegebenen (Absolutismus und
Feudalismus bei Humboldt oder Schillers doppelte Entfremdung) andererseits

14.02.2026, 06:31:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

