
2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 55

aller macht- und differenztheoretischen Rahmung an der vereinheitlichenden

und »pädagogische[n] Variante der ›großen‹ Legitimationserzählungen« (Koller

1997, 47), nur dass die machtheoretische Interpretation von Bildung im Vergleich

zu Humboldts Variante mit einem negativen Narrativ gekoppelt wird. Und diese

Vereinheitlichung reproduziert das, was sie kritisiert: sie erzeugt eine Bildungsge-

schichte und schließt dieDifferenzen,Vermischungen und die Vielfalt derDiskurse

der Moderne aus.Mit beispielsweise Turnheim ließe sich hier hinzufügen, dass Ri-

cken mit seiner individualisierten Moderne und damit verbundenen Verknappung

der Bildungsdiskurse (vgl. OdB, 25) eine hegemoniale Durchsetzung einer speziel-

len Position und (Bildungs-)Geschichtsschreibung (zumindest in Teilen) stützt, die

»den gewaltsamen Ausschlussprozess [des Anderen28], denman kritisierenwollte«,

wiederholt (Turnheim 2009, 103) und das Anderswerden, in ein zukünftiges Abseits

verdrängt, für das noch keine entsprechenden oder ausgereiften Subjektivitäts-

formen, Kritikkonzepte oder Bildungskonzepte zur Verfügung stehen (vgl. Ricken

2006, 337-349; Kapitel 3.2.).

2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung

Michael Wimmers bildungstheoretisches Programm stellt weniger eine Bildungs-

kritik (Ricken 2006), ein neues Bildungsverständnis (Koller 2012) oder eine Rettung

des neuhumanistischen Bildungsdenkens (Schäfer 2011a) mit poststrukturalisti-

schen Theorien dar, vielmehr lassen sich Wimmers Arbeiten in einer Weise lesen,

nach der er verschiedenste poststrukturalistische Einsätze und die damit ver-

bundenen Irritationen zur Geltung zu bringen versucht und den ›Anderen‹ oder

die damit verbundenen Problematiken und Konsequenzen ins erziehungswissen-

schaftliche und indiesemFall bildungstheoretische Feld einführte (vgl. Forster 2017,

192). Die frühen Arbeiten, darunter Die Sprache und der Andere (1988), lassen sich als

eine erste umfassende Einführung zentraler poststrukturalistischer Einschnitte

in die Erziehungswissenschaft lesen, die beispielsweise lange vor dem Reden von

Heterogenität und Differenz im erziehungswissenschaftlichen Mainstream diese

Themen in den erziehungswissenschaftlichen Diskurs brachten. An immer wie-

der anderen Gegenständen (beispielsweise Kindheit, Humanistische Psychologie,

Bildung, Inklusion, Medien und Technik) wurden bis heute zudem die Relevanz

und Konsequenzen dieser Perspektiven verdeutlicht und mehrere vorrangig kri-

tische und dekonstruktive Diskurse angestoßen. Die späteren Arbeiten Wimmers

halten an diesem Programm fest, erhalten jedoch teils stärker einen Appell- und

28 In Bezug zu Ricken wären hier die zentralen Anderen die Alterität und das Entzogene (vgl.

Kapitel 3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Aufforderungscharakter in Richtung der kritischen erziehungs- und bildungswis-

senschaftlichen Diskurslandschaft, welche Wimmer zufolge scheinbar nicht in der

Lage gewesen seien, die Radikalität und Breite der poststrukturalistischen Arbeiten

aufzunehmen und die trotz Diversity- und Heterogenitätsdiskurse imMainstream

die ›Lehre vom Anderen‹ oder das ›Plädoyer für Differenz‹ nicht ernst genug nahm

oder den/das/die Andere:n sogar schon wieder vergessen hat (vgl. Wimmer 2013,

296f.; 2014a; 2014d; 2016).

Die »Dekonstruktionsbewegung der Metaphysik der Präsenz, die Machttheorie

Foucaults und die Lacansche Psychoanalyse« (1988, 1) sowie Levinas Philosophie

des Anderen (1989, 2014g) können als zentrale Referenzpunkte Wimmers markiert

werden. Dabei scheint der Anstoß und Startpunkt der theoretischen Bewegungen

Wimmers (auch in der Spur der frühen kritischenTheorie) die Zerstörungskraft der

Moderne zu bilden. Die ökologischen Katastrophen, Faschismus, Holocaust und

›Fremdenhass‹, Hiroshima und Nagasaki ebenso wie Tschernobyl und Fukushima,

die Ausbeutung der DrittenWelt durch denKolonialismus, die alltägliche(n) Gewalt

und Kriege, harte Anthropotechniken wie Gentechnik a la Monsanto (Bayer), der

Rüstungswettlauf, die »Probleme der ›Kontrollgesellschaft‹ […] und ihre aktuellen

Ausprägungen der totalisierten Überwachung« (2014b, 135), »die scheinbar absolute

Dominanz des Kapitalismus mit seiner weltbeherrschenden Ökonomisierungslo-

gik« (ebd.), Hungerkatastrophen bei gleichzeitigen Lebensmittelverschwendung

oder die neuen zugeschriebenen körperlichen und psychischen Erkrankungen

verweisen auf das Scheitern, die Gewalttätigkeit und mit den Worten das »Wesen

des Abendlandes« (Wimmer 1989, 125; vgl. 1988, Vorwort).

Der Grund für diese Katastrophen und die Gewalt wird in einer antihumanis-

tischen Geste einerseits demMenschen »als Subjekt der Geschichte seiner eigenen

Perfektionierung und Verwirklichung« zugewiesen, an dessen Konzeptionierung

Geschichte, Realisierung und Wirklichkeit »die Human-, Sozial- und Geistes-

wissenschaften« und auch die Pädagogik (als gleichzeitiger Effekt der Moderne)

mitgewirkt haben. Gleichzeitig gerät alles Totalitäre und Allgemeine bei Wimmer

insofern ins Visier, als dass dem Besonderen, Singulärem und Anderem Gewalt

antut (vgl. Adorno 1971, 95). Zwar lässt sich diemoderne Selbstermächtigung als ein

»historisch wirksames Konstrukt« gegen Feudalismus und Kirche markieren und

mit einemModernisierungsschub in Verbindung bringen, doch hatte und hat diese

reale Illusion des souveränen Selbst »an einer politischen und gesellschaftlichen

Praxis imNamen desMenschen« teil, »die, statt die Emanzipation zu fördern, neue

Macht- und Gewaltverhältnisse etablierte« (Wimmer 1988, Vorwort).

»Fortschritt, Zivilisierung, Humanisierung – die Konzepte der Moderne repräsen-

tieren eine epistemische Gewalt. Sie legitimieren die systematische Ausrottung

und Ausbeutung von Menschen.« (in Bezug zu Wimmer bei Forster 2017, 189)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 57

Neben diesem Anschluss an die frühe kritische Theorie kündigt sich in den späte-

ren Texten zudem ein weiteres düsteres Unheil an. Denn einerseits hat das »Sub-

jekt […], wie es scheint, seinen Tod [oder seine Tode] überlebt […]. Es ist wiederge-

kehrt unddabei so vital, aktiv, gefeiert und verehrt,wie kaumzu seinen ›Lebzeiten‹«

(Wimmer 2013, 295) und andererseits könnte in dennächsten Jahrzehntendie schon

mehr als problematische klassische Erzeugung von »Menschenfassungen« (vgl. Ri-

cken 2006), d.h. die »pädagogische ›Menschenzähmung‹ mittels Lektüre und Bil-

dung« (Wimmer 2014a, 248), durch harte Anthropotechniken abgelöst werden, »die

›bis zu einer explizitenMerkmalsplanung vordringen‹ […], zuNeu-Züchtungen und

entsprechendenSelektionsfolgen« (Wimmer 2014a, 249; vgl. Sloterdijk 1999, 46).Die

Gegenspieler in jüngeren Texten Wimmers sind in diesem Sinne die (Trans-)Hu-

manisten des Silicon Valley, die mit religiösem Eifer eine »auf die Spitze getriebe-

nen Selbstvervollkommnung und Weltbemächtigung« mittels Technik und einem

instrumentellen Technikverständnis anvisieren (Wimmer 2014a, 251) und das hu-

manistische Programmder Selbstermächtigung zu realisieren versuchen (ebd., 237).

Der Antihumanismusmarkiert fürWimmer einen wichtigen und notwendigen

Bruch mit dem Humanismus und neuzeitlicher Subjektivität, der immer wieder,

auch in seinen bildungstheoretischen Texten, aufgerufen wird (vgl.Wimmer 2009,

2014a; vgl. Forster 2017, 189). So scheinen nach Schäfer beispielsweise die totalisie-

renden Einheits- undGanzheitsvorstellungen beiHumboldt zwar schon bei diesem

selbst Illusionen zu sein (vgl. Schäfer 2011a, 55-65). Doch mit Wimmer handelt es

sich um Illusionen, die gesellschaftlich wirkmächtig wurden, sowie Illusionen, die

»für Humboldt noch ein »Versöhnungsversprechen beinhaltete[n]«, welches »heute

aber eher als Gefahr und Gefährdung der Freiheit erscheint, sind doch alle Meta-

phern und Namen dieser Ganzheit mit Gewalt und dem Opfer der Singularitäten

kontaminiert: Gemeinschaft, Nation, Volk, das Heilige, das Reich, selbst das ›Wir‹

hat seine Unschuld verloren« (Wimmer 2009, 71).

Ähnlich wie bei Rickenmacht der Bruchmit demHumanismus und Neuhuma-

nismus (vgl.Ricken 1999, 170; 2006, 341) denWeg frei für ein anderesDenkenundein

anderes Verständnis von Subjekt, Bildung undMensch.Eswird ein anderes und ge-

waltfreieres ›Menschenzüchtungsprogramm‹ (Sloterdijk 1999; vgl. Wimmer 2014a,

248f.), eine »Anthropopoetik« (Wimmer 2019, 144) und ein anderes Verhältnis des

Subjekts zu »Anderen, zur Natur und zur Geschichte« anvisiert (ebd.).

In dieser kritischen Spur markieren die vielen Enden der neuhumanistischen

Bildung, beispielsweise das kritische29, das machttheoretische30, systemtheoreti-

29 Beispielsweise Adorno & Horkheimer 2008; vgl. Koller 1999.

30 Beispielsweise Masschelein & Ricken 2003, Wimmer [2002] 2014b, 138.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

sche31, differenztheoretische32 oder medientheoretische33, einen Bruch (vgl. Wim-

mer 2014a, 241-244), der zugleich die auch in dieser Arbeit zentrale Frage nach der

Möglichkeit von Bildung nach ihrem Ende bedingt.

Zunächst lässt sich (in deutlicher Nähe zu Ricken mit Foucault) das Ende eines

(scheinbar) guten und kritischen Bildungsdiskurses durch die kapitalistische oder

neoliberale Entfremdung und »Perversion des klassischen Bildungsgedankens« als

ein nur scheinbares Ende ausweisen (Wimmer 2014b, 138). Denn das neoliberale

Subjekt, welches »›sich selber als Person‹ zu bewirtschaften versteht, [war][…]

strukturell im klassischen Bildungskonzept selbst enthalten« (ebd.; M.W. zit. hier

Lohmann 1999, 190). Bildung war im Neuhumanismus als Selbstbildung konzipiert

und schonHumboldt visierte ein liberales Selbst an,welches den Zwang als Freiheit

wahrnimmt (vgl. Ricken 2006), sodass die oft angeführte oppositional-kritische

Wendung der Bildung nicht nur gegen Staat und Herrschaft, sondern auch gegen

den Kapitalismus und gegen die ökonomische Nutzbarmachung sich schon in Be-

zug aufHumboldts Bildungsdenken problematisieren lässt.Doch anders als Ricken

und in deutlicher Nähe zu Koller und Schäfer folgt Wimmer nicht einem auf diese

Kritik folgenden oder zumindest zur Diskussion gestellten machtheoretischen

Ende der Bildung in dem Sinne, dass Bildung einfach mit einer problematischen

Moderne identifiziert wird, um Bildung dann kritisieren oder sogar verabschie-

den zu können. Es wird wie bei Koller kein radikaler Bruch zwischen Moderne

und Postmoderne behauptet, sodass in linearer Abfolge erst die neuhumanisti-

sche Bildung Wirklichkeit geworden und eine bestimmte (Bildungs-)Subjektivität

erfolgreich hervorgebracht wurde, um dann mit Foucault das Ende durch eine

subjektivierungs- und machttheoretische Kritik zu markieren und abschließend

eine alteritätstheoretische Alternative in Aussicht zu stellen (siehe Kapitel 2.2, 3.2).

Es scheint bei Wimmer zudem auch nicht darum zu gehen, das durch unter

anderem die frühe kritische Theorie, Systemtheorie und dem Poststrukturalismus

eingerissene neuhumanistischeTheoriegebäude mit kritischen und poststruktura-

listischen Theorien wieder aufzubauen und die ›bildungsbürgerliche Option‹ und

das ›Kraftfeld‹ der klassischen Bildung beispielsweise wie bei Schäfer wieder zu er-

öffnen (Kapitel 2.5). Auch geht es nicht darum, die schon im klassischen Bildungs-

denken enthaltenden alteritäts- und sprachtheoretischen Momente wie bei Koller

für den Bau eines neuen Theoriegebäudes zu nutzen (Kapitel 2.3). Die Antworten

auf die Frage nach einer Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bildung,

nämlich

31 Beispielsweise Luhmann 1981; vgl. Ricken 2006.

32 Beispielsweise Lyotard 1986; n. Koller 1997.

33 Beispielsweise Kittler 1980, vgl. Wimmer 2014a, 442.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 59

• Rickens Verabschiedung oder Bezweiflung derMöglichkeit einer kritischen Bil-

dung und seine anschließende vorrangig alteritätstheoretische Skizzierung ei-

ner Alternative;

• Schäfers alteritätstheoretische Lesart und die Reaktivierung oder zeitgemäße

FortschreibungHumboldts im Anschluss an unter anderem Laclau undMouffe,

• wie Kollers sprach- und alteritätstheoretische Reformulierung der neuhuma-

nistischen Bildungmit unter anderem Lyotard,

versuchen, die anti-humanistischen Enden der Bildung oder zumindest die ent-

standenen Kritiken und Irritationen zu überwinden und neue oder alte Anfänge zu

setzen (vgl.Wimmer 2016, 357).

Folgt mensch Wimmers Kommentaren zu aktuellen poststrukturalistischen

Diskursen unter anderem in der Bildungs- und Erziehungswissenschaft (ebd.),

dann lässt sich eine bildungstheoretische Wende um die Jahrtausendwende im

Umgang mit den Poststrukturalisten:innen von der Dekonstruktion zur Kon-

struktion konstatieren, im deren Rahmen das Irritationspotential und die damit

verbundenen Paradoxien der poststrukturalistischen Arbeiten mindestens abge-

schwächt, wenn nicht gar neutralisiert oder nach Sanders pädagogisiert (Sanders

2013) wurden: »Statt De- und Konstruktion gerade in ihrer paradoxal-widersprüch-

lich verschränkten Unmöglichkeit festzuhalten« scheint sich die Bildungstheorie

von der dekonstruktiven zur konstruktiven Seite ›geneigt‹ zu haben, gerade dort,

wo das Subjekt im Zentrum von Theorie und Forschung steht (Wimmer 2016, 357,

355-371). Die von Wimmer behauptete und kritisierte Wende im Bildungsden-

ken betrifft die Art und Weise des bildungstheoretischen Antwortens, welches

teilweise, beispielsweise bei Ricken, suggeriert, aus dem ›Streit ums Subjekt‹

einfach aussteigen zu können (Ricken 2019). Alteritäts-, macht-, medien- und

differenztheoretische Ansätze verweisen in Wimmers Perspektive zwar auf viel-

versprechende Ausgangspunkte, doch scheint »es eben noch nicht gelungen […]

zu sein und [es scheint] im repräsentations- bzw. identitätslogischen Denksystem

auch nur schwer [zu] gelingen […], eine andere Beziehung zum unvergleichlich

Anderen zu finden« (Wimmer 2014d, 440; vgl. Todorov 1985, 177) und diese neue

Beziehung zu den vielen anderen (Singuläre, Macht, Medium, Subalterne etc.)

bildungstheoretisch fruchtbar zu machen. Wimmer bezweifelt, dass das damalige

»Neudenken« (Wimmer 2016, 357) von Bildung durch die Integration von Alterität,

Medialität und Performanz ausreicht und er äußert den Verdacht, dass zu vor-

schnell die dezentrierenden Anderen (Macht, Diskurs, Alterität, Subalternität etc.),

wie die damit verbundenen Irritationen und Krisen den Reformulierungen oder

dem ›Neudenken‹ des Abgegrenzten (Bildung, Autonomie, Freiheit, Grund,Wissen

etc.) untergeordnet wurden.

NachWimmer ist (spätestens) mit dem Poststrukturalismus ähnlich wie bei Ri-

cken »das Gebäude der klassischen Bildungstheorien« für jegliche Kritiker:innen

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

unbewohnbar geworden; das Bildungsdenken Humboldts ist »nur noch eine Rui-

ne« und auch das »Medium der Kritik« selbst und ihre Entgegensetzungen (bei-

spielsweise Ökonomie vs. Bildung) sind (auch ähnlich wie bei Ricken) für »moder-

ne Gesellschaften […] zu einem ihrer Entwicklungsprinzipien« geworden (Wimmer

2014b, 140; vgl. Ricken 2006, 343f.). In dieser Spur scheinen die bildungstheoreti-

schen Auseinandersetzungen der letzten Jahrzehnte zwar neue bildungstheoreti-

sche Orte oder Problemlösungen geschaffen zu haben, die, mit Wimmer gedacht,

jedoch schon (notwendig oder unabdingbar) ruiniert waren, bevor sie geschrieben

wurden (Wimmer 2014b, 140; in Bez. zu Bolz 1995).

Die gegenwärtigen bildungstheoretischen Antworten sollen damit nicht ent-

wertet werden, sie bleiben notwendige, relevante und wichtige bildungstheore-

tische Einsätze und Durchgangspunkte. Aber sie bleiben mit der hier erzeugten

Perspektive Wimmers im Anschluss an Derrida unbewohnbare Ruinen (Wimmer

2014b, 2016; vgl. Derrida 1991, 92; Gasché 1994, 213). Denn mit Wimmer scheint es

darum zu gehen, nicht den alten Ort der neuhumanistischen Bildung alteritäts-,

macht- oder differenztheoretisch einfach zu kritisieren, zu reparieren oder einen

neuen Ort zu bauen, sondern mit dieser Ruine der Bildung34 und damit den Krisen

und Paradoxien der Erziehungswissenschaft zu beginnen und ein melancholisches

»Denken in Ruinen« zu kultivieren (Bolz 1995), welches nicht »reinen Tisch zu

machen« versucht (Wimmer 2014b, 140) und mit einem weiteren Bildungskonzept

den Glaubenssprung in eine reale, diskursive oder symbolische Realität wagt. Es

sind die Totalität, das System und der fixierte Begriff, welche Wimmer mit der

Dekonstruktion zu vermeiden sucht und die er auch wieder vermehrt entstehen

sieht (vgl.Wimmer 2013, 2016; vgl. Bolz 1995, 10f.).

Es entstanden seit den 80er Jahren bildungstheoretisch-poststrukturalistische

Antworten, mit denen Wimmer zufolge die In-Frage-Stellungen und Krisen der

80er Jahre ihrer Anstößigkeit notwendig beraubt wurden. Es entstanden produkti-

veUmgangsweisenmit diesen anfänglich irritierendenunddestruktiven Importen,

wobei die auch hier rekonstruierten Antworten nicht kenntlich machen, dass die

Probleme nicht gelöst, sondern nur »überschrieben« wurden (Wimmer 2016, 366)

und die neuen Ansätze und Diskurse zudem neue Ausschlüsse erzeugen und auch

spezifischen Machtstrukturen zuarbeiten, die nicht unbedingt unproblematischer

sind als jene vor den Erschütterungen.

Allein die Ökonomie der bildungstheoretischen Antworten entschärfe die Pro-

bleme, Krisen, Irritationen oder könne diese sogar der Vergessenheit aussetzen

(vgl. Wimmer 2014a, 239f.; 2014d, 433). Es wird in dieser Antwort-Ökonomie ein

verlorenes Anderes (Freiheit, Emanzipation, Repräsentation, Selbstbestimmung

etc.) einerseitswie eine (psychoanalytische) Trauer-Ökonomie in der Solidaritätmit

34 Wichtig ist hier zu erwähnen, dass selbst die Dekonstruktion zur Ruine wird, schon bei Der-

rida (vgl. Bolz 1995, 11).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 61

neuenTheoriegebäuden völlig angeeignet. Andererseits lässt sich die Auseinander-

setzungmit demBildungsbegriff als andauernder »Prozess der Re- undNeuformu-

lierung« bezeichnen (Wimmer 2014c, 243). Kritischer formuliert: Bildungstheorie

ist eine Geisel des Erbes von identitätslogischen, platonischen, theologischen,

humanwissenschaftlichen, nationalistischen, kolonialen, anthropozentrischen

und subjektzentrierten Diskursen mit ihren entsprechenden Bezugspunkten der

Identität, Autonomie, Freiheit, Emanzipation, Homogenität und Selbstermäch-

tigung. Gleichzeitig durchdringen die vielfältigen und insistierenden Anderen

(Stichworte: Zerrissenheit, Unmöglichkeit, Unbedingtheit, Kontingenz) die Bil-

dungsphilosophie35, wodurch der Diskurs trotz der Trauer-, Aneignungs- oder

Abgrenzungsarbeit (beispielsweise das »Ende der Bildung« bei Ricken 2006, 9) in

mehrfacher Hinsicht grundlegendmelancholisch strukturiert zu sein scheint.

EinerseitswirdandenverlorenenEigenheiten (beispielsweisediekritischeHand-

lungsfähigkeit des Subjekts) festgehaltenundandererseits scheint die Trauerarbeit,

also die Aneignung in der Solidarität mit neuenTheorieangeboten nur partiell voll-

zogen worden zu sein oder werden zu können, sodass mensch eher von einer Dau-

erkrise (mit Blick auf beispielsweise Subjektdezentrierung, Repräsentationskrise,

Technologiedefizit etc.) sprechenkann.DiebildungstheoretischenDiskursewerden

weiterhin vonden einfallendenAnderenunter anderemder Psychoanalyse,System-

theorie oder des Poststrukturalismus immerwieder heimgesucht (dieseArbeit ließe

sich auch in dieserWeise verstehen).

Es wurden nach der hier erzeugten Perspektive seit den 1980er Jahren positive

oder plausible Antworten bzw.Geschichten erdacht, die das irritierende Andere an-

eignen und den eigenen disziplinärenDiskursen unterordnen. Vor denÖkonomien

des Verlusts, der Aneignung und des Festhaltens kann sich in diesem Zugriff keine

Antwort entziehenund jedeAntwort verstrickt sichwieder in dieseÖkonomien.Die

Trauerarbeit ist damit nicht einfach nach dem Ende der großen Erzählungen been-

det worden (wie bei Ricken 2006, 122) und esmögen auch nicht »andere beurteilen«

(Ricken 2006, 26f.), ob Bildungstheoretiker:innen diese Trauerarbeit geleistet ha-

ben, sondern diese bildungstheoretische Auseinandersetzung an sich, scheint nach

Wimmer nicht abschließbar zu sein, da der Bildungsdiskurs oder die neuhumanis-

tische Erfindung grundlegendmelancholisch strukturiert zu sein scheint.

35 Darauf verweisen insbesondere Schäfer undWimmer. BeispielsweiseWimmer: »Die Formu-

lierung ›Bildungnach ihremEnde‹ führt außerdem indie Irre,wenn sie als eine ausschließlich

chronologische Abfolge verstandenwird, […] das Ende der Bildung [hat] den Bildungsdiskurs

von Anfang an begleitet, und mehr noch, es war ein integraler Bestandteil des Bildungsbe-

griffs. Schon bei Schiller, Hegel und Humboldt war die Möglichkeit ihrer Verfehlung, ihrer

Aufhebung, ihres Scheiterns und ihrer Unmöglichkeit immer schon mitgedacht.« (Wimmer

2014a, 243)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DasNeudenken orientiert sichweiterhin an klassisch-pädagogischenGrundko-

ordinaten,diegleichzeitig immerwiederdurchkreuztwerden.Schäfers »Un-Grund«

ist solch ein Beispiel, mit dem in den Begriff ein Paradox eingeschrieben wird, wo-

durch die »Paradoxie […] selbst paradox artikuliert [wird], indem sie zugleich

negiert und potenziert wird in dem Namen ›Un-Grund‹, der das Nichts als ein

Etwas bezeichnet, das aber nicht ist« (Wimmer 2016, 363). Es wird somit an dem

Begriff »Grund« festgehalten, der jedoch mit einer Alterität, in diesem Falle einer

Paradoxie, verschränkt und so zum Grund einer neuen Theoriearchitektur wird.

Auch Wimmers Suche nach der »Spur dessen […], was im Bildungsgedanken sei-

ner eigenen kritischen Absicht einen Widerstand entgegensetzt, der ihn zu einer

Affirmation drängt, die er ja gerade vermeiden will« (1996, 130) und seine daran

anschließenden Vorbereitung oder Sondierung einer Revision des Bildungsbegriffs

in Bezug auf die Figur der Gabe oder einer posthumanistischen Pädagogik, lässt

sich als Reformulierung der neuhumanistischen Bildung, jedoch hier im Anschluss

an Derrida und Levinas, lesen.

Die Negativität, Kritik und Irritation (inklusive der damit verbundenen Anstö-

ßigkeit oder Krise) werden sprechbar und diskursfähig. Die zunächst irritierenden

poststrukturalistischen Erzeugnisse erlangen durch beispielsweise den Import in

die Erziehungs- undBildungswissenschaft einen anderen Status und beginnen sich

zu verstellen, sobald sie diskursfähig oder sogar in bestimmten Disziplingrenzen

oder -feldern als vorherrschende Diskurse bezeichnet werden können: Die »Entde-

ckung des Anderen [geht] mit seiner Verstellung Hand in Hand« (Wimmer 2014d,

433). Anders als bei Ricken, bleiben die kritischen – antikapitalistischen, antihuma-

nistischen, antifaschistischen,…–Reaktionen unddie auf diese Kritiken aufbauen-

den Alternativen zum Kapitalismus, Humanismus und Faschismus »durch die Kri-

tik und Negation des Bestehenden auf das von ihnen Negierte bezogen« (Wimmer

2003, 195).

Die »(reinen) phantasmatischen Konstruktionen des ganz Anderen, Neuen, fol-

gen den Kraftlinien des gesellschaftlichen Imaginären, ohne dessen symbolische

Codierung selbst zu transzendieren« (ebd.)

Es lässt sich bei Wimmer eine grundlegende Skepsis gegenüber allen bildungs-

theoretischen Kritiken seiner Kolleg:innen herausstellen, jedoch weniger subjek-

tivierungstheoretisch (vgl. Ricken 2006) als eher medientheoretisch (vgl. Forster

2017, 192). Wimmers Skepsis betrifft weniger die Problematik, dass der historische

Ballast es verhindert, Bildung der liberalen Selbst-Bildungsdiskurse zu entziehen

(Ricken), sondern seine Skepsis betrifft eine bestimmte epistemische Ordnung,

die daran gebundene Zeichentechnologie, wie Antwort- und Kritikökonomie. Mit

Wimmer lässt sich allen und auch ihm selbst (beispielsweise Wimmer 1996) vor-

werfen, dass sie die »symbolische Codierung« des »gesellschaftlichen Imaginären«

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 63

reproduzierenunddamit eine bestimmte epistemischeOrdnung stützen.Nicht nur

der historische Ballast auf diskursiver, institutioneller oder materieller, sondern

auch auf medialer, epistemischer oder symbolischer Ebene verhindert die kritische

Wendung der Bildung. Schon der Versuch, das Gegebene (Bildungstheorie als

Großerzählungserzeuger:in; Selbstbildungs-Regime; entleerte und ökonomisierte

Bildung; Ökonomie der Habe) durch eine andere, zeitgemäßere oder aktualisierte

Bildung oder Subjektivität überwinden zu wollen, hindert oder »verfestigt sogar

die Strukturen, die durchbrochen werden sollten« (2003, 195).

Auch wenn es beispielsweise viele und wichtige posthumanistische Einsätze zu

geben scheint (beispielsweiseHaraway 1995; vgl.Wimmer2019a),hält uns eineüber-

holte hermeneutische Lebensform (vgl. Wimmer 2009, 58) und das damit einher-

gehende »hermeneutische Sprachspiel« immer noch »im Bann eines vergangenen

Gesetzes« (ebd., 59). Und Wimmers Zeitdiagnosen scheinen ganz im Gegenteil zu

Koller (vgl. 1997,1999) eher Adornos Kulturpessimismus zu folgen. Damit ist Wim-

mersHinwendung zur posthumanistischen Bildung keine zeitgemäße Reformulie-

rung der Bildung für eine positiv bewertete plurale und postmoderne Gesellschaft

wie bei Koller. Die humanistisch-hermeneutische Ordnung insistiert und der von

Wimmer geforderte epistemische Bruch mit ihr suspendiert oder zumindest ver-

kompliziert die Möglichkeit eines anderen Bildungsdenkens (Koller), eines utopi-

schen Anderswerden (Ricken) oder die Wiedereröffnung des kritischen Potentials

einer bildungsbürgerlichen Option (Schäfer).

Die bildungstheoretischeKritik ist nachWimmer ›heimatlos‹ gewordenundder

Versuch, eine neue oder alte Bildungs-Heimat aufzubauen, verbleibt in der episte-

mischen Ordnung des Kritisierten. Es gehe nicht darum, nach dem Antihumanis-

mus »reinen Tisch zumachen und neue Totalitäten zu stiften« (Wimmer 2014b, 140)

oder, mit Lyotard gesprochen, an einer neuen großen pädagogischen und posthu-

manistischen Variante der großen Erzählung unter demDach des Bildungsbegriffs

zu arbeiten, egal, ob diese Erzählung beispielsweise an radikale Differenzfiguren

wie dem Widerstreit, der unbedingten Freiheit, der unmöglichen Gabe (Wimmer

1996) oder unreinen Differenz (vgl.Wimmer 2014d) gebunden wird. In diesem Sin-

ne findet sich eine Vielzahl an TextenWimmers,welche die auf stabile Bildungsver-

ständnisse und Bildungsgeschichten zielende theoretische Ökonomie problemati-

sieren und die Feststellung und Fixierung des Bildungsbegriffs oder einer Bildungs-

geschichte zu vermeiden versuchen. Die Gabe der Bildung (1996), Vom individualisier-

ten Allgemeinen zur mediatisierten Singularität (2009), Bildungsruinen in der Wissensge-

sellschaft (2014b),Anti-Trans- undPosthumanismus.Bildungnach ihremEnde (2014a) und

die ArbeitDekonstruktion und Erziehung (2016) lassen sich in dieserWeise lesen.

Wennmensch die Dekonstruktion als eine öffnende Bewegung oder praktische

Intervention (vgl. Bennington 1994, 262) hin zum Ausgeschlossenen des phallogo-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

zentrischen Diskurses markiert, der von keinem absoluten Ausgangspunkt36 sich

losbewegt und auch kein fixierbares Ziel, keine Wahrheit und in diesem Fall kein

bestimmbaresBildungsverständnis anvisiert, somuss indemfolgendenDurchgang

durchdieWimmer’schenArbeitennichtnach implizitenBildungs- oderSubjektver-

ständnissen gesucht werden. Der »dekonstruktive[…] Einsatz [versucht, weder] […]

ein neues positives Konstrukt[…], […][noch ein] neues Fundament, das mit Gewiss-

heit rechnen könnte«, zu setzen (Sattler 2009, 132). Ein »Dekonstruktives Denken

[…] als Differenzdenken [bestimmt nicht] […] Subjektivität von Seiten der Alterität,

von Seiten der Differenzen« als (bloß) positives Konstrukt und es stellt auch nicht

»Identitätslogik« und Differenzdenken klassisch kritisch einfach gegenüber (ebd.,

18; Bedeutung wurde umgekehrt).

Schon die Frage nach einer neuen Bildung nach dem Ende der neuhumanis-

tischen Variante ist womöglich wie die Frage nach dem Menschen nicht nur eine

»voraussetzungsvolle«, »heikle« oder sinnlose Frage, sondern womöglich eine Fra-

ge, die das, »wonach sie fragt, als etwas – Gegebenes, Vorhandenes, Existierendes,

Be-langvolles, Wirkliches, Seiendes – unterstellt« und damit etwas hervorbringt,

»was doch in all den genannten Diskursen der vergangenen 50 Jahre als historisch

bedingtes undgeo-kulturell begrenztesKonzept,als einhöchst problematischerBe-

griff und als machtvolle Konstruktion kritisiert, dekonstruiert, delegitimiert und

zurückgewiesen worden ist« (Wimmer 2022, 6). Diese Frage bringt performativ ei-

ne Präsenz undWirklichkeit der neuhumanistischenBildung hervor,welche nie au-

ßerhalb wie innerhalb derHumboldtschen Schriften präsent war und ist. Sie könne

daher auch nie zuEnde gegangen sein, da sie schon beiHumboldt nur ein bedingtes

Konstrukt und eine Illusion gewesen zu sein scheint (vgl. Schäfer 2011).Mit der Per-

spektive Wimmers schrieb sich zudem von Beginn an das Ende – bemerkbar auch

an ihrer ›Autodekonstruktion‹ (vgl. Wimmer 2009, 72) – in die neuhumanistische

Variante der Bildung ein.

»Wie ein Gespenst kehrte in dieser Frage also möglicherweise etwas wieder, was

nie die Form einer Präsenz hatte, von dem man also nicht weiß, kommt es aus

der Vergangenheit oder aus der Zukunft und gibt es das überhaupt.« (Wimmer

2022, 6)

Die Frage nach einer anderen Bildung scheint an eine bestimmte Geschichte ge-

bunden zu sein und diese Bildungsgeschichte unvermeidlicher Weise zu stützen.

Jede Antwort auf diese Frage bleibt allein aufgrund der Frageweise an das gebun-

den,was sie zu überwinden versucht.Und nicht nur die Geschichte verschließt sich

36 »Darum gab es keinen absoluten Ausgangspunkt – dennoch haben wir angefangen --, und

darum […] entfaltet sich die Arbeit Derridas stets in der Beziehung auf die Texte von andern

in ihrer Singularität« (Bennington 1994, 92f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 65

durch solch einen Frage- und dem damit verbundenen Kommentar- und Kritikmo-

dus, sondern auch die Zukunft.Denn die Antwort, sei es eine zeitgemäßeReformu-

lierung (Gegenwartsbezug),dieWiedereröffnungdeskritischenPotentials einerbil-

dungsbürgerlichen Option (Vergangenheitsbezug) oder die Hoffnung auf eine an-

dere und nicht selbstbezügliche Subjektivität (Zukunftsbezug) stellen sich als bil-

dungstheoretische Erneuerungen oder Neubauten vor die Zukunft und »wirken […]

ungewollt mit an einer Zustellung der Zukunft« (2003, 196). Emanzipatorisches Bil-

dungsbürgertum (Schäfer), Foucaultsches Anderswerden (Ricken) oder ein postmo-

derner Widerstreit (Koller) implizieren in dieser hier erzeugten Perspektive »Vor-

stellungen der Zukunft«, die »ihr reales Erscheinen [blockieren] […], da sie sich vor

sie in denWeg stellen und ihr Kommen behindern« (2022, 7).

Die hegemonialen Zeitmodi und die Vorstellung der »Kontinuität der Zeit als

auch ihre eindimensionale irreversible Richtung« gehören zu einer gesellschaftli-

chen imaginär-symbolischen und heim-lichen Codierung, die wie das Symbolische

oder Diskursive die Gewalt und Ausschlüsse der Vergangenheit (trotz aller Brüche)

in die Gegenwart transportieren, wie auch andersherum. Wimmers Einsatz lässt

sich in diesem Sinne als ein Kampf um die Zukunft oder sogar um die Zeit verste-

hen, wobei es nicht darum geht, die Zukunft mit dem richtigen Denken, der rich-

tigen Lebensform oder Zeitkonstruktion zuzustellen, sondern es geht um die Öff-

nung der Gegenwart für das Kommen der Zukunft, das Offenhalten der Zukunft,

der Gegenwart wie Vergangenheit, wie Zeit an sich. Die Zukunft, Gegenwart und

Geschichte sollen nicht durch ein neues wiederaufgebautes, auch kein dekonstruk-

tives Bildungsgebäude oder eine anderweitigeHeimat zugestellt werden.

Aber ist »ein Bezug zur Zukunft [überhaupt] möglich, der ihren Horizont nicht

verschließt« (ebd., 7)? ZwarbezweifeltWimmer,dass ein adäquaterUmgangmit der

Frage nach einer anderen Bildung heute bereits möglich sei. Trotzdem lässt sich ei-

ne (damit immer ambivalente) Antwort anhand seiner ›Sondierungen‹ des Terrains

und dekonstruktiven Anstöße andeuten.

Eine andere Bildung nach ihremEnde scheint nur durch einen Umgangmit der

ruinierten neuhumanistischen Bildung möglich, was wiederum die Frage nach einer

(wirklich) anderen Bildung durchkreuzt. Wie kann ein Umgang aussehen, der kei-

nen einfachen Schlussstrich zieht; ein Umgang, der die Bildungsruine gewisserma-

ßen nicht grundsaniert oder einen kompletten Neubau an die Stelle der Überres-

te der klassischen Bildungsdiskurse stellt? In einer deutlich dekonstruktiven Spur

muss nachWimmer ein (demokratisches) Leben und ein »Denken in Ruinen« (Bolz

1996; zit.n. Wimmer 2014b, 140) her, dass die Ruinen, deren Gespenster und Geis-

ter akzeptiert und ein Leben mit diesen stiftet (vgl. Wimmer 2013, 317f.; 2014a, 161;

2014b, 140).

Jedemögliche Antwort auf die Frage nach einer anderenBildung läuft Gefahr, in

Komplizenschaft mit der neuhumanistischen Bildung zu stehen. Wie auch Ricken

bemerkte, ist es vielleicht das grundlegendste Muster des deutschen Bildungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

diskurses, dass die »Antwort – ungeachtet der enormen Unterschiedlichkeit der

genannten Problemherausforderungen – immer gleich ausfällt: ›Bildung‹« (Ricken

2006, 16). Und trotz der Kritik, welche von Beginn an die neuhumanistische Bildung

begleitet (Wimmer 2014a, 241), scheint auch der kritische Raum des Sagbaren

über Veränderungsprozesse von Anfang an durch den Streit um falsche oder wahre

Bildung strukturiert gewesen zu sein (Ricken 2006, 282): »Bildung – was sonst?«

(Wimmer 2014a, 259). Warum hält Wimmer am kritischen Bildungsdiskurs fest?

Die Verabschiedung des Begriffs löst aus dekonstruktiver oder auch psychoanalyti-

scher Sicht die mit den Bildungsdiskursen verbundenen Problematiken nicht auf.

Die neuen Begriffe oder das »Anderswerden« verweisen nicht auf eine ahistorische

neue Identität oder Andersartigkeit, sondern bleiben dem Spiel der Verweisun-

gen, Spuren und radikalen Kontextualität verpflichtet und laufen Gefahr, durch

die Ausweisung einer nun richtigen Lösung den historischen Ballast, die Spuren,

Einschreibungen, die Ambivalenzen, die Vielfalt der Diskurse, Mehrdeutigkeiten,

Geschichten und erzeugten Probleme der Bildung zu verdecken, zu verdrängen

und damit zu vertiefen (zu dieser Problematik vgl. Pazzini 2002, 96).

Wimmer visiert ähnlich wie Koller – in Bildung anders denken – eine andere Bil-

dung an. Die Antwort auf die Frage nach einer Bildung nach ihrem Ende könnte

zwar positiv beantwortetwerden, in demSinne,dass auchWimmer eine andereBil-

dung anvisiert, nur dass dasWort ›andere‹ eher als »Leitfaden« (Wimmer 2014b, 149)

oder eher Quasi-Leitfaden auf demWeg zu einer posthumanistischen Bildung ver-

standen werden kann und er kein neues bildungsphilosophisches Theoriegebäude

mit diesemWegmarkiert, wie anvisiert.

»Es wäre […] völlig verfehlt, den ›Anderen‹ als Zentrum eines neuen Denkens zu

begreifen, von dem aus eine Struktur seine Bedeutung erhält« (Forster 2017, 204).

Folglich macht es Sinn, bei der auch nur partikularen Intervention Wimmers von

einer (immer schon) ruiniertenBildung zu sprechen,umdieRede von einer posthu-

manistischenBildungnichtmisszuverstehen.DieBegriffederRuineoderdesAnde-

ren stellenwie die vonWimmer viel verwendeten »negativen ›Kategorien‹, ›Begriffe‹

oder ›Modalitäten‹« des Unmöglichen oder Unentscheidbaren (Wimmer 2014b, 149)

›Grenzbegriffe‹ dar, die auf ein »Außen« verweisen, welches nur sprachlich als »das

Andere des Denkens«, »das Unsagbare und Undenkbare ausgesagt werden kann«

(ebd.). Das »Außen«markiert ein Jenseits des Dualismus Innen/Außen. Als »Leitfa-

den« (ebd.) soll die Einführung des ›Anderen‹ eine andauernde Öffnungsbewegung

in die erziehungswissenschaftlichen Diskurse einschreiben (vgl. Forster 2017, 204),

d.h., die bestehende Ordnung und das die Zeit zustellende Denken öffnen. Es gehe

(ganz ähnlich wie bei Ricken) darum, »aus der Gefangenschaft redundanter Selbst-

bezüglichkeit auszubrechen oder wenigstens die Geschlossenheit des Immanenz-

raumes zu öffnen« (Wimmer 2014b, 149). Hierfür dient beispielsweise die Proble-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 67

matisierung der modernen Konstruktion des Anderen und die dekonstruktive Zer-

setzung dieses Anderen, »ein Denken des Humanen als radikale Öffnung auf den

[anderen] Anderen, auf das ›Unmenschliche‹ der Schrift als seiner technologischen

Bedingung wie auch des Tieres und auf das Unmögliche der Zukunft« (2014a, 258),

sowie die Ausweisungdes »vermeintlich Eigene[n] als etwas ursprünglich Fremdes«

als »Gegenbewegung zum humanistischen Entfremdungsdiskurs, der unter dem

Schein des Fremden immer etwas ursprünglichEigenes vermutet oder etwas Feind-

liches, von demman sich befreien muss« (ebd., 257).

Gleichzeitig besitzen (mit Forster gesprochen) diese Begriffe des Anderen oder

Unmöglichen eine »Art Scharnierfunktion« im »Sinne eines Haupt-, Angel- oder

Wendepunktes« (Forster 2017, 193), der auf einen epistemischen Bruch verweist.

»Der Begriff des Anderen bildet die Gelenkstelle zu einem anderen Denken. Er

produziert und bezeichnet einen Einschnitt im Denken und einen Wendepunkt.

Der Andere, eine Erfindung der europäischen Moderne, markiert die Grenze ih-

res Denkens, ihrer Kritik und Dekonstruktion. Mit dem Anderen öffnet Michael

Wimmer der Erziehungswissenschaft den Ausgang zu einem anderen Denken.«

(Forster 2017, 194)

Die Rede vom Anderen »bündelt [einerseits] die Kritik der Moderne« (ebd., 193), sie

dient als Überschrift für die poststrukturalistischen Einschnitte (vgl. Münker und

Rössler 2012, XIII) und markiert den antihumanistischen Bruch. In diesem Sinne

ist das Bildungsgebäude auch nur noch eine verfallene Ruine.Gleichzeitig dient der

Begriff für eine Öffnungsbewegung mit Blick auf eine andere epistemische Ord-

nung und ein anderes Denken jenseits der Eigenen/Anderen-Logik. Dieses andere

Denken wird als posthumanistisch oder als ein »Denken in Ruinen« umschrieben

und viele Einsätze Wimmers können als ›Sondierungen‹ (2014a, 240), Vorbereitun-

gen,Kommentare undErzeugungen vonStartpunkten verstandenwerden, auf dem

Weg hin zu dem immer im Kommen bleibenden und immer schon ruiniertenWie-

dergänger namens Bildung.

Einer dieser oder mehrere Startpunkte finden sich in dem Text Vom individuellen

Allgemeinen zurmediatisiertenSingularität (2009),wobei ich zurVerdeutlichungdieser

Startpunkte auch auf einige andere Texte zurückgreifen werde.

Zum einen lässt sich mit diesem Text eine medientheoretische und antihu-

manistische Fortschreibung der machttheoretischen Interpretation von Bildung

erzeugen. In Rickens Die Ordnung der Bildung fallen aus der Perspektive Wimmers

einerseits die Unschärfe des Wirklichkeits-Status der Ordnungen, Selbsttechno-

logien oder Wahrheitsregime und andererseits die fehlende Thematisierung von

Sprache und anderen Medien auf. Diese Unschärfe und mangelnde Aufmerk-

samkeit für das Mediale sind womöglich eine ungewollte Übernahme. Wimmer

plausibilisiert den Verdacht, dass »gerade die Frage der Medien und der Technik«

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

trotz der bei Foucault vielfältig verwendeten Technikmetaphorik »zu kurz kommt«

(Wimmer 2013, 299). Er verweist dafür auf die »ontosemiologischen Sprachauffas-

sung aus der frühen Zeit der ›Ordnung der Dinge‹ – wo […] [Foucault] vom ›Sein

der Sprache‹ spricht« (ebd.), die auch seine späteren Arbeiten durchdringt und

die Sprache entgegen dem linguistic turn nicht als eigenständige Sphäre abseits

des Seins versteht (ebd.). Gerade wenn mensch nachträglich die medientheore-

tischen Erweiterungen der Diskurstheorie von unter anderem Friedrich Kittler

(1986), Bernard Stiegler (2009) und Hannelore Bublitz (2010) hinzunimmt (vgl.

Wimmer 2013), wo »Sprache und andere Medien nicht nur einen Zugang zum

Selbst und zur Sorge organisieren, sondern diese mit konstituieren und in ihrem

Selbstverhältnis formieren«, dann trete diese Leerstelle sehr anschaulich hervor.

Mit diesen medientheoretischen Erweiterungen der Diskursanalyse werden die

»mangelnde Aufmerksamkeit für das Wort und für die Schrift« beispielsweise in

Überwachen und Strafen deutlich (Wimmer 2013, 300), wo Foucault »die individuie-

rende Wirksamkeit dem Disziplinarsystem Schule an sich zurechnet, dabei aber

die ›Schriftmacht‹[37] […] übergeht« (ebd.; vgl. Wartmann 2020). Auch lässt sich

exemplarisch an Überwachen und Strafen eine ähnliche Vagheit wie bei Ricken bei-

spielsweise in Bezug auf den Wirklichkeitsstatus des Selbst (Wimmer 2013, 297f.)

und eine auch »zuweilen mangelnde Aufmerksamkeit für […] Sprache und andere

Medien« nachweisen (ebd., 299f.).

Trotz dieser Kritik knüpft Wimmer medientheoretisch an Foucault an, der ge-

rade in seinen frühen Arbeiten zeigte, »dass das Denken ›des Menschen‹ und man

kann hinzufügen: des Neuhumanismus – bedingt ist durch eine spezifische histo-

rische Technologie des Zeichens und ein damit zusammenhängendes Verständnis

der und Verhältnis zur Sprache« (Wimmer 2009, 59). Und in dieser eher antihuma-

nistischen Spur und in deutlicher Nähe zu Friedrich Kittlers medientheoretischer

Erweiterung der Diskurstheorie koppelt Wimmer Bildungmit einer spezifisch his-

torischen Technologie des Zeichens und an einer Stelle auch mit demmedial-tech-

nischen Medium des Buches (vgl. Wimmer 2014a, 242). Bildung wird medientheo-

retisch historisiert und zu einer »Figuration des sprachkompetenten hermeneuti-

schenReflexionssubjekts« (Wimmer2009,64),welchesweitgehendweiterhin intakt

ist und weiterhin die Zielperspektive der Bildungsinstitutionen darstellt (ebd., 59)

oder, dies ließe sich hier hinzufügen, welches dann auch in der Bildungstheorie als

reflexive Wissensform (wie bei Koller 2006, 111) kategoriale Reflexion betreibt (wie

beispielsweisebei Schäfer 2006,86).DieOrdnungderBildung (Ricken2006) unddie

mit Bildung verschränkte ›Menschenfassung‹ (Seitter 1985) lassen sichmitWimmer

als medial bedingt ausweisen (Wimmer 2009, 62).

Neben dieser medientheoretischen und impliziten Erweiterung und Kritik

Rickens findet sich in dem Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-

37 Stiegler 2009: 41; Herv. i. 0.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 69

gularität eine Humboldtrezeption. Der Text wird zunächst als eine Fortschreibung

markiert (2009, 57), daHumboldt als Vorläufer des poststrukturalistischen lingustic

turn qualifiziert werden könne; er sei zudem im hermeneutischen Paradigma bis

an die Grenze gegangen (ebd., 69) und biete dadurch einige Anknüpfungspunkte,

um die Grenze zu überschreiten, und außerdem lässt sich der Autodekonstruktion

in Humboldts Bildungsdenken folgen (ebd., 72), wodurch sich das Andere bereits

ankündigt.

WimmersHumboldtrezeption kann imAnschluss an die sprach- und differenz-

philosophische Rezeption Kollers positioniert werden (Kapitel 2.3), wobei Wimmer

einige anthropologische ÄußerungenHumboldts als Ausgangspunkte für eine wei-

tere differenztheoretische Verschiebung hinzunimmt.

Bei Humboldt verbindet die Sprache »den Menschen sowohl mit der Welt als

auch mit Anderen« (Wimmer 2009, 70). Das Ich ist bei Humboldt über die Sprache

mit den Anderen verbunden und das Wesen des Menschen sei »es, sich [in einem:r

Anderen] zu erkennen« (Humboldt 1800, 197; zit.n.Wimmer 2009, 70). DerMensch

sei »auf einen ihm antwortenden Anderen angewiesen« (ebd., 70). Zwar fasst Hum-

boldt diesen Anderenbezug wieder in seine totalitäre Konzeption ein, in der die

anderen Weltansichten nur »Modifikationen« der eigenen Weltansicht sind und in

der hinter der Sprachvielfalt sich eine ursprüngliche Sprache und »die Einheit der

Menschen, der Nationen, der Gesellschaft« verbirgt (ebd.). Doch Wimmer bringt

den nicht »aufzuhebendenWiderstreit« und die »unüberspringbare Kluft zwischen

jedem und jedem« in Widerspruch mit der Anthropologie Humboldts (Humboldt

1788-1796, 27; zit.n. Koller 1997, 51).

»Denn wenn ›wirklich jeder Mensch eine eigne‹ Sprache spricht ([Humboldt

1827b] 228), dann muss ihm seine unübersetzbare und daher singuläre Weltan-

sicht selbst fremd bleiben, da es doch der Mitwirkung des Anderen bedarf, d.h.

dessen Antwort, um sich selbst verstehen zu können.« (Wimmer 2009, 71)

Diesen beiHumboldt aufzeigbarenWiderspruch der eigenen fremdenSprache ent-

faltet Wimmer mit Derrida. Hierfür fokussiert Wimmer nicht wie Koller die un-

überbrückbare Kluft zwischen den Sprachen bei Humboldt, sondern den Teil des

›Wesens‹ des Menschen, der nach Humboldt »nur ihn und sein zufälliges Dasein

angeht, und recht füglich von anderen unerkannt mit ihm dahinstirbt« (Humboldt

1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 66). Diesen Teil des menschlichen Wesens bei Hum-

boldt beschreibtWimmer als ein »nicht repräsentierbare[s] Singuläre[s] der zufälli-

gen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum angeht« und »recht füglich«

bleibt. Dieser singuläre Teil bleibt (im Rahmen der Humboldt’schen Anthropologie)

»von allen anderen unerkannt und verfällt, ohne je gewusst worden zu sein, dem

Vergessen« (Wimmer 2009, 66). Diesen »Rest einer sinnlosen Singularität« (ebd.,

67) wendetWimmer gegen Humboldt, indem er diesem Singulärenmit Derrida ei-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

nen zentralen Status in der Subjektgenese zuweist und dessen widersprüchliches

Verhältnis zur Sprache und zum Subjekt deutlich werden lässt.

(Abb. 7: )

MitDerrida ist die Singularität kein einfacher Restmehr, sondern das Singuläre

entsteht durch die ursprüngliche Entfremdung des Subjekts durch die Sprache. Al-

so »die Einschreibung der Sprache ins Subjekt [erzeugt das Singuläre] zugleich als

Effekt und als Spur, als ursprüngliche Ersetzung dessen,was es noch gar nicht gab«

(ebd., 78).38 Das Singuläre gibt es somit nicht als eine (un-)wirkliche Realität, »ei-

nes So-und-so-Seins«, das einfach außerhalb und ohne Sprache existieren würde.

Diese Sprache stülpt sich in dieser Perspektive nicht über das Sein, vielmehr »er-

setzt […][sie] etwas, das sie zugleich als etwas Fehlendes erst einführt, was nach-

träglich als Eigenes oder besser: als unsagbar, unmittelbar, unübersetzbar Singu-

läres erscheint« (ebd., 76). Das Singuläre ist Effekt und Spur der Sprache zugleich

und auchmit dem Spiel des Begehrens und der Phantasmen verschränkt (vgl. ebd.,

75). Zwar findet sich in der Perspektive von Derrida (ähnlich wie bei Humboldt) bei

demSubjekt ein Streben nach einer Einheit, hier demAnfang der Spur, einerWahr-

heit, einer vor-ersten Sprache, die jedoch imGegensatz zuHumboldt »nie als etwas

Aussagbares,Bezeugbares stattgefunden«hat,dadieserAnfangeinEffekt (der sym-

bolischen Kastration) ist (Wimmer 2009, 75; vgl. Derrida 1997a).

38 Wimmer knüpft an ein Entfremdungsdenken an, welches wie bei Kierkegaard als »ursprüng-

liche Entfremdung« verstandenwird: »Entfremdung ist […] die konstitutive Struktur des Sub-

jekts, ihr geht nichts Eigenes vorher, alles beginntmit demVerlust, der Verlust geht demVer-

lorenen voraus, das daher nur ein nachträgliches Phantasma sein kann« (Wimmer 2009, 74f.;

vgl. Kapitel 3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 71

In einer radikalisierenden »Weiterführung des Problems von Humboldt« wird

die Muttersprache, die eigene Sprache des Ichs, zur Fremdsprache39 und Sprechen

immer als Übersetzen ausgewiesen (Wimmer 2009, 72-77). Wimmer entfaltet mit

DerridadieparadoxaleFigurderMutterspracheals »dieSprachedesAnderen« (Der-

rida 1997a, 22; zit.n.Wimmer 2009, 72.). Es geht dann bei der Bildung nicht um ei-

ne »mehr oder minder zufällige Konfrontation mit einer fremden Sprache, sei es

nun eine fremde Nationalsprache, die Fachsprache einer bisher unbekannten Wis-

senschaft oder der Idiolekt eines anderen Individuums«. Auch bedarf es dann nicht

wie bei Koller nur »besonderer Anlässe bzw.Herausforderungen, [um] sich auf eine

fremde Sprache undWeltansicht einzulassen […] [, eine] neue Sprach[e] zu erlernen

und sich auf diese Weise in fremdeWeltansichten, hineinzuspinnen‹« (Koller 2012,

14).MitDerrida habenwir es in der Subjektgenese vonAnfang anmitmehreren ›be-

sonderenAnlässen‹ zu tun,wenndieLeute indie eigene fremdeSpracheeingelassen

werden. Und in Bezug auf dieses ›Einlassen‹ scheint niemand eine Wahl zu haben.

Die Sprache,mit ihr als Effekt und Spur die Singularität, wird vielmehr wie ein Ge-

setz gegeben, zu dem nicht Nein gesagt werden kann (Wimmer 1996, 160ff.). Jedes

Sprechen von einem sich selbst identischen Ich wird hier unterlaufen und das An-

derswerden des Subjekts totalisiert sich. Das Ich ist hier von Anfang an Andere:r:s.

Die Dichotomie von Eigenem/Anderem zerfällt.

Somit sprichtmit Kollers sprachtheoretisch ausgerichteter Humboldtrezeption

nicht nur jede:r seine bzw. ihre eigene Sprache und zwischen den Sprachen klafft

nicht nur eine unüberwindbare Mauer, sondern in einer Derrida’schen Weiterfüh-

rung (und gleichzeitigenEntgegensetzung)Humboldtswird die eigene Sprache zur

Fremdsprache: »Ich habe nur eine Sprache, und die ist noch nicht einmal meine«

(Derrida 1997a, 15; zit.n.Wimmer 2009, 73.).

Wie bereits weiter oben ausgeführt, gibt es bei Derrida keine ursprüngliche

Sprache und auch die Sprache, die wie ein Gesetz empfangen wird, ist nicht eine

Sprache, die mit sich identisch wäre.40 Die nie bei sich ankommende Sprache

schreibt sich in den Subjektkörper ein und hat das Singuläre als Effekt und Spur,

welches sich im Sprechen als fortwährendes Übersetzen und in fortwährender

Iteration artikuliert. Es ist »ein Übersetzen einer Sprache, die es noch nicht gibt,

die es nie gegeben haben wird, in eine vorhandene Sprache« (Wimmer 2009, 76).

Ohne Derridas Denken hier repräsentieren und ausbuchstabieren zu können,

entsteht eine kritische Perspektive auf Humboldts Sprach- und Bildungsdenken:

39 Diese Dezentrierung der eigenen Sprache ließe sich auch in Bezug auf Kollers Lyotardrezep-

tion entfalten. Denn das Subjekt wird »Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen]

beherrscht« (2001, 42) und zu einem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Koller 2012, 96).

40 »Zudem könneman zwischen Sprache, Dialekt und Idiom nicht strukturell undmittels inter-

ner Kriterien eine klare Unterscheidung treffen«, um etwas Eigenes von Anderem zu unter-

scheiden (Wimmer 2009, 74).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wenn Humboldt »die Illusion einer ganzheitlichen Identität als reale Möglichkeit

unterstellt« (Wimmer 2009, 65) undwenndieseUnterstellung gesellschaftlichwirk-

mächtig wird, dann ›blockiert‹ und stellt er die »Möglichkeiten der Übersetzung«

des Singulären still (ebd., 79). Diese Stillstellung beraubt »das Subjekt seiner Sin-

gularität und Andersheit« (ebd., 65), die mit Derrida gedacht nur im übersetzen-

den Sprechenmöglich sind. Humboldt schließt es in einen vorcodierten Raum und

in den Institutionalisierungen einer spezifischenDifferenzkonstruktion des indivi-

duellen Allgemeinen (vgl.Wimmer 1999, 63f.) wie einer ›spezifischenMenschenfas-

sung‹ (vgl. Ricken 2006, 313) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl.Wimmer

2009, 58)mit fixiertenPhantasmen ein,welche die Andersheit des Subjekts (jenseits

des Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind zudem im Anschluss an Derrida im Ver-

gleich zu Humboldt keine geschlossenen Entitäten mehr. Sie sind nicht mehr mit

sich selbst identisch (vgl. Kapitel 2.9.2). Damit herrscht mit Derrida zwischen

den Sprachen (oder auch Sprachspielen) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt)

oder radikaler (Koller) (Wider-)Streit. In Anknüpfung an Derrida bemüht Wim-

mer die Heterogenitätsfigur der ›unreinen Differenz‹ (vgl. Wimmer 2014b, 447);

eine Differenz, die in sich »heterogen und paradox« ist (vgl. Wimmer 1999, 56).

Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identitätslogische Entität besei-

tigt, die Pole werden unentschieden. Es geht dann nur noch um Vermischungen,

Kontaminationen und Grenzverwischungen (vgl.Wimmer 2014b, 447).

2.5 Die Wiedereröffnung des Kraftfelds der Bildung

Alfred Schäfer führt mit seinen bildungstheoretischen Überlegungen ein umfang-

reiches Referenzsystem ins Feld, bei dem er eine Vielzahl anTheoretiker:innen und

empirisches Material miteinander verschränkt, darunter unter anderem Schillers

Scheinversöhnung, Humboldts Konzept unbedingter Freiheit, Adornos Nichtiden-

tisches und seinenErfahrungsbegriff, FoucaultsDiskursanalyse und das Subjekt als

Kreuzungspunkt der Diskurse, Lacans drei Register, Laclaus undMouffes Hegemo-

nietheorie und auch eine umfangreiche Diskursanalyse von unter anderem empiri-

schen Leitfadeninterviews mit Individualtourist:innen in Mali.

Ein zentraler Ausgangspunkt der bildungstheoretischen Auseinandersetzung

Schäfers lässt sich im Anschluss an Adorno mit dem Verlust des traditionellen

»Kraftfelds der Bildung« markieren (Schäfer 2011a, im Folgenden VdB, 74; vgl.

Adorno 1996, 96). Dieses Kraftfeld ist im klassischen Sinne durch unversöhn-

liche Differenzen zwischen beispielsweise Stoff- und Formtrieb (Schiller) oder

unbedingter und bedingter Freiheit (Humboldt) einerseits und durch das Verspre-

chen der Überschreitung des fremdbestimmenden Gegebenen (Absolutismus und

Feudalismus bei Humboldt oder Schillers doppelte Entfremdung) andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009 - am 14.02.2026, 06:31:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

