
154 Religion in der Altenpflege

Hinsicht56 oder die Vorrangstellung religiöser Gebote vor gesundheit-

liche Überlegungen nicht in Erwägung gezogen. Mit den »Augen einer

Krankenschwester« bringt die Einrichtungsleiterin also ein säkularisier-

tes Weltbild zum Ausdruck, welches auf naturwissenschaftlicher bzw.

medizinischer Basis argumentiert, alternative Deutungen als nicht legi-

tim einstuft und so letztendlich den Austausch mit der Mitarbeiterschaft

erschwert, was zwangsläufig zu einer Resignation führen muss.

4.6 Religiöse Begleitung

Neben Pflege, Sozialdienst und Heimleitung, die in unterschiedlicher Weise

mit dem Thema Religion in Berührung kommen, soll im folgenden Kapitel

der Bereich der religiösen Begleitung beleuchtet werden. Zur Sprache kom-

men darin Personen, die die Bewohner inmehr oder weniger unregelmäßigen

Abständen mit religiösen Angeboten, z.B. Gottesdiensten oder seelsorglichen

Gesprächen, versorgen. Während Religion in den bisherigen Fällen eine ›Be-

gleiterscheinung”57 etwa körperpflegerischer Tätigkeiten oder sozialarbeite-

rischer Betreuung war, wird sie im Folgenden zum Kern des Handelns.

4.6.1 Ein schwieriges Problem

Protokoll und Kontext

Wie sich der Gottesdienst im Hinblick auf die spezifische Klientel in einer

Altenpflegeeinrichtung gestaltet, soll im Folgenden untersucht werden. Das

hierzu ausgewählte Protokoll entstammt einem Interview mit dem katholi-

schen Wortgottesdienstleiter Herrn C., der in der von Frau I. geführten Ein-

56 Vgl. z.B. die Ausführungen auf der Internetplattform Islamweb: »Das Fasten ist für

die Gesundheit des Menschen genauso notwendig wie Essen, Atmen, Bewegung und

Schlaf. […] Der Grund für die Wichtigkeit des Fastens für den Körper liegt darin, dass

es diesem bei der Zerstörung alter Körperzellen hilft und den Körper von dessen über-

schüssigen Zellen befreit. Das Fastensystem, das mindestens 14 Stunden an Hunger

und Durst und dann einige Stunden für das Fastenbrechen enthält, ist das vorbildliche

System für die Aktivierung beider Verfahren, nämlich der Zerstörung und der Bildung

von Zellen. Dies widerspricht der landläufigenMeinung, dass das Fasten zur Abmage-

rung und zur Schwäche führt. […]« (Islamweb 2014).

57 Als Ausnahme darf hier sicherlich der Fall ›Das Raucherhäuschen‹ gelten, in dem die

Unternehmensführung zum Teil auf religiösen Vorstellungen und Geboten fußte.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 155

richtung tätig ist. Zuvor beschriebHerr C. verschiedene Angebote für christli-

che Bewohner (u.a. Tischgebet, Fronleichnamsprozession,Wallfahrt) und be-

tonte die Bedeutsamkeit seiner Tätigkeit in Zeiten schwindender Präsenz re-

ligiöser Experten. Daraufhin kommt es zu folgendem Interakt:

I: Haben Sie (.) auch mit anderen Religionen außer den christlichen zu tun in

[Ihrem]

Herr C.: [Ja.]

I: Alltag?

Herr C.: Ja und dann (.) wir haben einen (.) einen haben wir hier von den Neu-

apostolischen (.) der ist aber (.) der taucht auchmal beimGottesdienst aber der

will grundsätzlich (.) achso (.) das sag ich Ihnen ja auchne. (1) Ich äh (.) bei Kom-

munion (.) is ja eigentlich normalerweise (.) ich frag ja nicht ob einer (.) ichweiß

teil- teil- teilweiseauchnichtobeiner jetztkatholischoderevangelisch ist.Da ist

jetzt (.) wird ein ganz schwieriges Problem is dat wieder ne. (1) Normalerweise

darf ich wenn ich genau weiß ist evangelisch darf ich dem gar keine Kommu-

nion geben. Aber wie wollen se den Leuten dat denn erklären? (.) Wenn einer

dement ist. Erstens die kommen ja nicht zu::mir. (1) In der in der Kirche is dat ja

was anderes. Da gehen die ja (.) gehen (.) die gehen ja (.) zur (.) zur (.) zur Kom-

munion. Gehen die zumAltar. Das können die ja nicht weil se (.) weil se (.) weil

se da am Stuhl kaum laufen können (.) mit Rollator kommen oder teilweise im

Rollstuhl sitzen. Das heißt ich muss ja zu denen hingehen dann ne. (.) Wie soll

ich dat? Und außerdem kann ich den eine einen jetzt keine (.) den kann ich ja

nicht keine Kommunion geben weil der evangelisch ist. Erstens wenn der de-

ment ist (.) versteht der dat gar nicht. Der denkt dann (.) ich hättewat gegen ihn

undsoweiterdannnech.Erwürdezurückgesetztundsoweiter. Protestiertdann

und sodannda. Sinddaganzwenige (.) die die selbst imKoppdannnoch soklar

sind und dannmit dem Kopf schütteln und so weiter (.) dann ne dann ne dann

ne.Derjenige vondenNeuapostolischen (.) derhat (.) amAnfanghatder immer

denKoppgeschüttelt.Wollte der keineKommunionhaben.Und (.) nachher hat

der gesehen wahrscheinlich war er der einzigste der noch den Kopf schüttelte

und dann hat der gesagt (.) er wollte nicht da (.) hier nicht da nicht da (.) an den

Rand gestellt werden (.) und darauf hielt er auch die Hand da hin dann da ne.

Und dannmüssen se auchmit rechnen hier bei den Katholiken (.) dass dieHos-

tie nachher unterm Tisch liegt. Ich (.) merk dat schon (.) wenn einer Schluckbe-

schwerden. Ich teildie schon immermeistensdanndane.Sowatmüssensealles

beachten dann da ne. Ja und dann kommt wieder dat Riesenproblem. Müssen

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Religion in der Altenpflege

se aufpassen. Es gibt jawelche die sind ganz katholisch und soweiter. Hostie ist

ja bei den (.) ist ja der Unterschied zwischen den Evangelischen. Die Evangeli-

schen sagen ist dat zum Gedächtnis (1) ist die (.) ist (.) ist also (.) ist Brot. Wäh-

rend die Katholiken sagen ist der Leib Christi. Mit dem Leib Christi auch wenn

er auf der Erde istmüssen se anders umgehenalswenndat nur zumGedächtnis

ist. (2) Nech? Die (.) die Katholiken die machen dat ja normalerweise (.) wenn

Hostien irgendwie (.) auffe Erde fallen (.) diewerdengesondert gesammelt und

beim Osterfeuer (.) verbrannt. (1) Ja (.) hier findet ja kein Osterfeuer statt hier

wennwir dat haben ne. Jawatmach ich? Ich hab dannmir (.) sofort ne Idee aus-

gesucht (.) ich sammel die auch ein (.) so schön in Tempotuch (.) und wenn ich

mal auf den Friedhof gehe dannmache ich mal selbst dann irgendwo auf dem

Friedhof son klei- kleines son kleines Feuerchen dann da an dann da ne. So ist

das dann (.) (unver.). Ist dat beste was man so machen kann dann. Mein ich je-

denfalls (.) dann da ne. (.) Oder ichmuss dat alles sammeln und dann irgendwo

zumOsterfeuer dann hingehen dann da ne. (3) So.

Sequenzanalyse und Hypothesenbildung

Die Interviewerin schließt an Herrn C.s Ausführungen zum Umgang mit

christlichen Bewohnern an und erkundigt sich nach Berührungspunkten zu

nicht-christlichen Religionen: »Haben Sie (.) auch mit anderen Religionen

außer den christlichen zu tun in [Ihrem] Alltag?« Auffällig dabei ist, dass die

Interviewerin abstrakt nach Religionen und nicht etwa spezifisch religiösen

Menschen in seinem Alltag fragt. Eröffnet wird damit ein großer Spielraum

möglicher Antworten, die sich tatsächlich auf den zwischenmenschlichen

Umgang oder aber beispielsweise die Beobachtung religiöser Rituale im

beruflichen sowie privaten Alltag beziehen können.

Rasch und deshalb überlappend bestätigt Herr C. die Fragestellung der

Interviewerin (vgl. »[Ja.]«). Denkbar wäre im Folgenden eine Beschreibung

eines konkreten Falles, bei dem Herr C. mit nicht-christlichen Religionen zu

tun hatte. Stattdessen erfolgt mit dem Ausdruck »Ja und dann (.)« ein auf

den ersten Blick irritierender Anschluss, der ein generelles Problem anzeigen

könnte, im Sinne von »Ja und dann (.) gibt es immer Probleme, weil ich mich

damit nicht auskenne/weil diese den Ablauf stören etc.« Denkbar wäre auch

ein Anschluss, der positive Folgen schildert, z.B. eine Bereicherung für seine

Arbeit (etwa »Ja und dann (.) merkt man erst einmal, wie vielfältig die eigene

Arbeit sein kann.«).

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 157

Abgelöst wird die Einleitung jedoch durch die Einführung eines konkreten

Beispiels: »[…] wir haben einen (.) einen haben wir hier von den Neuapostoli-

schen (.)« Aufschlussreich ist, dass Herr C. sich mit der Wahl des Pronomens

»wir« und dem Adverb »hier« für ein Beispiel aus dem beruflichen, einrich-

tungsspezifischen Kontext entschieden hat, für den er nun als Repräsentant

spricht. Es kann vermutet werden, dass sich das folgende Beispiel auf einen

Bewohner bezieht, wobei diese Rolle nicht explizit genannt wird. Im Kon-

text der Zuordnung zu einer nicht-christlichen Gruppe, welche aus religions-

wissenschaftlicher Perspektive zwar nicht haltbar ist (vgl. Rakow 2004), ent-

steht der Eindruck einer distanzierten, möglicherweise sogar abwertenden

Haltung gegenüber dieser Gruppe von Gläubigen.58

Bestätigt wird diese Haltung durch den adversiven Anschluss »der ist aber

(.) der taucht auch mal beim Gottesdienst aber der will grundsätzlich (.)«:

Der neuapostolische Bewohner scheint in gewissemWiderspruch zu den neu-

apostolischen Gläubigen allgemein zu stehen, indem er auf irgendeine Wei-

se abweicht (vgl. »der ist aber [anders/in Ordnung etc.«, Ergänzung SSP])

bzw. in unregelmäßigen Abständen ein Verhalten an den Tag legt (vgl. Auftau-

chen beim einrichtungseigenen Gottesdienst), welches nicht typisch zu sein

scheint. Gleichzeitig scheint er einen bestimmtenWunsch bzw.Willen zu ver-

folgen (vgl. »aber der will grundsätzlich (.)«), der an dieser Stelle noch nicht

explizit wird. Stattdessen kommt es mit »achso (.) das sag ich Ihnen ja auch

ne« zu einem angehängten Nachsatz, der eine starke Positionierung Herr C.s

bzw. ein Preisgeben von Interna erwarten lässt.

Nach einer kurzen Pause setzt Herr C. an mit: »Ich äh (.) bei Kommuni-

on«. Zögerlich und durch ein Anakoluth gekennzeichnet, bringt Herr C. be-

reits an dieser Stelle ein vermutlich wesentliches Problem zur Sprache, wel-

ches offensichtlich mit der Kommunion zusammenhängt: Die Kommunion

(von lat. ›communio‹, ›Gemeinschaft‹) lässt sich als Gemeinschaftsmahl bzw.

Abendmahl der Gläubigen mit Christus samt Hostienspendung (vgl. Duden

58 Die Religionswissenschaftlerin Katja Rakow verweist auf das Spektrum der Fremd-

beschreibungen der Neuapostolischen Kirche, welche von »christliche Sekte« (Rakow

2004: 8), über »christliche Sondergemeinschaft« (ebd.) hin zu »christliche Religions-

gemeinschaft« (ebd.) reichen würden. Hervorgegangen ist die Gemeinschaft aus den

katholisch-apostolischen Gemeinden, welche wiederum ihren Ursprung in der schot-

tischen Erweckungsbewegung von 1830 haben (vgl. ebd.: 17-23).

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Religion in der Altenpflege

2018g) auffassen.59Wie die zentralen Elementen Brot undWein zu verstehen

sind, wird innerchristlich unterschiedlich bewertet: Im Wesentlichen unter-

scheiden sich Deutungen, die von einer Wesensverwandlung (Transsubstan-

tiation), einer Wesensverbindung (Konsubstantiation) oder einem Gedächt-

nisritus ausgehen (vgl. Bowker 1999: 291). Je nach Lehre variieren die Abend-

mahlspraktiken und Teilnahmevoraussetzungen (vgl. Volp 1998: 51f.). Auch die

Interaktion mit den Elementen unterscheidet sich, was z.B. in der katholi-

schen Tradition in verehrenden Umgangsformen mit der Hostie Ausdruck

findet (vgl. Bowker 1999: 291).

An dieser Stelle lässt sich bereits die Hypothese aufstellen, dass die Kom-

munion vor demHintergrund ihrer unterschiedlichen theologischenDeutun-

gen eine Herausforderung für Herrn C.s Tätigkeit als Wortgottesdienstleiter

darstellt: Allein dadurch, dass er offensichtlich mit unterschiedlichen Religio-

nen, d.h. in diesem Fall Angehörigen verschiedener christlicher Konfessionen

und damit verknüpften Glaubensverständnissen zu tun hat, wird er vermut-

lich vor der Entscheidung gestanden haben oder immer wieder stehen, wem

er aus katholischer Perspektive die Kommunion spenden darf undwemnicht.

Folglich stellt sich die Frage, wie er mit diesem potenziellen Konflikt umgeht

bzw. bisher umgegangen ist.

Die potenzielle Konflikthaftigkeit der Situation verbalisiert sich dann

auch im weiteren Protokollverlauf:

Herr C.: […] (.) is ja eigentlichnormalerweise (.) ich frag ja nicht ob einer (.) ich

weiß teil- teil- teilweise auch nicht ob einer jetzt katholisch oder evangelisch

ist. Da ist jetzt (.) wird ein ganz schwieriges Problem is dat wieder ne.

Vor dem Hintergrund eines regulären Ablaufs bzw. einer Idealvorstellung ‒

der Kommunionfeier mit einer homogenen Gruppe von katholischen Gläubi-

gen (vgl. »is ja eigentlich normalerweise«) ‒ die jedoch nicht mit der erlebten

Realität übereinzustimmen scheint, vermeidet Herr C. die direkte Nachfra-

ge zur Konfessionszugehörigkeit, ganz im Sinne von »Was ich nicht weiß,

macht mich nicht heiß.« Dennoch, aber vielleicht auch gerade deswegen er-

scheint das unvermeidbare »Problem« gegenwärtig, aber auch mit Blick auf

die Zukunft (vgl. »wird ein«) höchst relevant und herausfordernd (vgl. die Ver-

stärkung »schwieriges Problem«).

59 Der Begriff ›Kommunion‹ kann auch als Abkürzung des Begriffes ›Erstkommunion‹ und

somit als Übergangsritus im Kindesalter verstandenwerden. Diese Lesart erscheint im

bisherigen, altenpflegerisch geprägten Kontext jedoch eher unwahrscheinlich.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 159

Herr C.: (1) Normalerweise darf ich wenn ich genau weiß ist evangelisch darf

ich dem gar keine Kommunion geben. Aber wie wollen se den Leuten dat

denn erklären?

Herr C. ist sich sehr wohl bewusst darüber, dass er evangelischen Teilneh-

mern keine Kommunion spenden darf. Offensichtlich überschreitet er die-

ses Verbot jedoch bzw. hat es in der Vergangenheit bereits überschritten, in-

dem er eben nicht im oben angedeuteten Normalmodus handelt(e). Warum

er evangelischen Teilnehmern eigentlich keine Kommunion zuteilwerden las-

sen darf, lässt sichmit den bereits angedeuteten Glaubensverständnissen und

-regeln erklären:

»In der Regel dürfen in der katholischen Eucharistiefeier nur katholische

Christen die Kommunion empfangen. Ausnahmen gelten in ›schweren Not-

lagen‹ wie etwa Todesgefahr. Katholiken ist der Empfang des Abendmahls

in einer evangelischen Kirche verboten.« (Brüggenjürgen 2011)

Der Auszug macht deutlich, dass es feste Regeln gibt und diese nur in Aus-

nahmefällen gebrochen werden dürfen. Inwiefern es sich bei den von Herrn

C. fokussierten Teilnehmern um »schwere[] Notlagen« (ebd.) handelt, ist noch

unklar. Zumindest macht Herr C. von Ausnahmen Gebrauch. Dies zeigt sich

auch in dem Umstand, dass offensichtlich Herr C. die Kommunion spendet,

obwohl es aus katholischer Perspektive zusätzliche Vorgaben gibt, wer die

Kommunion spenden soll, nämlich der Priester (vgl. Bischof von Trier 2004).

So heißt es beispielsweise in den Trierer Diözesanbestimmungen über die

Eucharistiefeier:

»§3 (2) Wenn in einem konkreten Einzelfall an einem Sonn- bzw. Feiertag

kein Priester für die Feier der Eucharistie in einer Pfarrgemeinde zur Verfü-

gung steht, dann soll eineWort-Gottes-Dienst-Feier gehalten werden. […] §5

(1) Die Wort-Gottes-Feier hat ihren eigenen theologischen Wert, denn Got-

tes Wort steht hier im Mittelpunkt. In Jesus von Nazareth ist das Wort Got-

tes Fleisch geworden. Die Gläubigen versammeln sich, um das Wort Got-

tes zu hören, dem Herrn im Wort zu begegnen und seine Gegenwart im

Wort zu feiern. (2) Daher bedarf die Wort-Gottes-Feier nicht der Hinzufü-

gung der Kommunionfeier. Wo die Umstände es jedoch aus wichtigen pas-

toralen Gründen angebracht erscheinen lassen, kann eineWort-Gottes-Feier

mit der Spendung der Kommunion verbunden werden. […] §8 (1) Diakone

sind aufgrund ihrer Weihe berechtigt, Wort-Gottes-Feiern zu leiten; sie sind

zunächst als Leiter von Wort-Gottes-Feiern heranzuziehen. (2) Wenn kein

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Religion in der Altenpflege

Diakon zur Verfügung steht, sollen ehrenamtlich tätige Laien aus der Pfar-

rei/Pfarrgemeinschaft die Leitung von Wort-Gottes-feiern übernehmen […]

(4)Gottesdienstbeauftragte bedürfen fürWort-Gottes-Feiernmit Kommuni-

onspendung auch einer bischöflichen Beauftragung zur Spendung der hei-

ligen Kommunion.« (Ebd.)

Unter Hinzuziehung dieser Bestimmungen wird deutlich, dass Herr C. in ei-

ner Einrichtung tätig ist, die vermutlich aufgrund eines priesterlichen Per-

sonalmangels nicht regelmäßig von religiösen Experten aufgesucht wird.60

Mit seiner Beauftragung als Laie trägt er große Verantwortung, was die Um-

setzung von Wort-Gottes-Feiern angeht. Dadurch, dass er zusätzlich für die

Spendung von etwas Heiligem zuständig ist, sich jedoch in einem Setting

befindet, in welchem die Dinge anders laufen als ›normal‹ und eine theologi-

sche Begründung offensichtlich keinen Erfolg verspricht (vgl. »Aber wie wol-

len se den Leuten dat denn erklären?«), wird dieser Auftrag zur persönlichen

Herausforderung: Wie kann er den katholischen Bestimmungen gerecht wer-

den, ohne einzelnen Gläubigen etwas zu verweigern, was aus ihrer Perspek-

tive bedeutsam ist? Diese Frage erfährt besondere Brisanz im Umgang mit

Angehörigen sogenannter anderer Religionen, so auch mit dem neuapostoli-

schen Bewohner, denen aus katholischer Perspektive kein Empfang der hei-

ligen Kommunion zusteht, welche aber den Arbeitskontext Herrn C.s immer

wieder betreten.

Was das altenpflegerische Setting so besonders macht und Herrn C. im-

mer wieder vor eine Herausforderung stellt, wird im Folgenden deutlich:

Herr C.: Wenn einer dement ist. Erstens die kommen ja nicht zu:: mir. (1) In

der in der Kirche is dat ja was anderes. Da gehen die ja (.) gehen (.) die gehen

ja (.) zur (.) zur (.) zur Kommunion. Gehen die zum Altar. Das können die ja

nicht weil se (.) weil se (.) weil se da am Stuhl kaum laufen können (.) mit

Rollator kommen oder teilweise im Rollstuhl sitzen. Das heißt ich muss ja

zu denen hingehen dann ne. (.) Wie soll ich dat?

Mit der Anführung von Demenz, einem Oberbegriff für verschiedene Erkran-

kungen, die langfristig mit dem Verlust der geistigen Leistungsfähigkeit ein-

hergehen (vgl. BMFSFJ 2018), wird eine grundlegende erschwerte Bedingung

60 Diese Vermutung passt zu der eingangs aufgeführten Einschätzung Herrn C.s, nach

der er eine wesentliche Rolle bei der religiösen Begleitung der Bewohner in der alten-

pflegerischen Einrichtung spiele.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 161

angesprochen: Die Teilnehmer der Wort-Gottes-Feiern sind teilweise kogni-

tiv eingeschränkt, sodass eine Erklärung, warum nun der eine die Kommuni-

on erhält und der andere nicht, schwierig, ggf. sogar unmöglich ist. Hinzu-

kommt, dass die Teilnehmer aufgrund körperlicher Einschränkungen, nicht

wie im üblichen Gottesdienst zum Altar bzw. in diesem Fall zu Herrn C. kom-

men können, um die Kommunion in Empfang zu nehmen. Dies stellt Herrn

C. vor die zusätzliche Verantwortung, aktiv auf die Teilnehmer zuzugehen

und auch denen die Kommunion zu spenden, bei denen er es eigentlich nicht

darf, was ihn wiederum in einen Gewissenskonflikt bringt. Die Wort-Gottes-

Feier in der Pflegeeinrichtung wird potenziell also immer von den Defiziten

der angesprochenen Klientel tangiert und kann nicht auf geistig orientierte

und körperlich fitte Besucher hoffen.

An dieser Stelle lässt sich fragen, ob die Situation wirklich so aussichts-

los ist, wie sie erscheint (vgl. »Wie soll ich dat?«) oder ob es alternative Um-

gangsformen geben könnte, wie z.B. eine Wort-Gottes-Feier ohne Hostien-

spendung oder eine symbolische Spendung von etwas Hostienähnlichem für

nicht katholische Teilnehmer. Möglicherweise wird aber von Herrn C. auch

deshalb keine Alternative in Betracht gezogen,weil er die Spendung der Kom-

munion als so grundlegend, weil heilsspendend ansieht, dass er niemanden

und gerade nicht die Beeinträchtigten und dem Tode Nahestehenden davon

ausschließen möchte. Dies würde für die bereits angedeutete Auslegung der

Situation als länger andauernde, schwere Notlage sprechen, die Ausnahme-

regelungen zulässt.

Dass es Herrn C. jedoch in aller erster Linie um eine Vermeidung von

Ungleichbehandlung geht, wird im weiteren Verlauf des Protokolls deutlich:

Herr C.: Und außerdem kann ich den eine einen jetzt keine (.) den kann ich

ja nicht keine Kommunion geben weil der evangelisch ist. Erstens wenn der

dement ist (.) versteht der dat gar nicht. Der denkt dann (.) ich hätte wat

gegen ihn und so weiter dann nech. Er würde zurückgesetzt und so weiter.

Protestiert dann und so dann da. Sind da ganz wenige (.) die die selbst im

Kopp dann noch so klar sind und dannmit dem Kopf schütteln und so weiter

(.) dann ne dann ne dann ne. Derjenige von denNeuapostolischen (.) der hat

(.) am Anfang hat der immer den Kopp geschüttelt. Wollte der keine Kom-

munion haben. Und (.) nachher hat der gesehen wahrscheinlich war er der

einzigste der noch den Kopf schüttelte und dann hat der gesagt (.) er woll-

te nicht da (.) hier nicht da nicht da (.) an den Rand gestellt werden (.) und

darauf hielt er auch die Hand da hin dann da ne.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Religion in der Altenpflege

Herr C. möchte niemanden benachteiligen (vgl. »Der denkt dann (.) ich hätte

wat gegen ihn«) und Missstimmung vermeiden (vgl. »Protestiert dann und

so dann da.«). An dieser Stelle taucht nun auch der eingangs erwähnte neu-

apostolische Bewohner wieder auf, dessen grundsätzlicherWunsch bzw.Wil-

le anfangs noch unklar war: Hatte er anfänglich noch aktiv und bei klaremBe-

wusstsein korrekterweise die Annahme der Kommunion verweigert, änderte

sich dies im Laufe der Zeit, bis er zuletzt auch eine Empfangsbereitschaft an-

zeigte. Als Grund nennt Herr C. hier allerdings nicht die Demenz, sondern

das Bedürfnis, sozial nicht ausgeschlossen zu werden (vgl. »er wollte nicht da

[…] an den Rand gestellt werden«). Diesem Bedürfnis kann Herr C. sich nicht

verwehren, sodass der innerliche Konflikt Herrn C.s seinen Lauf nimmt.

An dieser Stelle kann die bereits aufgestellte Hypothese ergänzt werden,

insofern als Religion in engem Zusammenhang mit sozialer Anerkennung zu

stehen, in diesem Fall sogar hinter das Bedürfnis nach Anerkennung zu tre-

ten scheint. Generell lässt sich dem Thema Religion, als konfessionell auf-

gefasster Ausdruck bestimmter Dogmen und Regeln, vor dem Hintergrund

eines religiös pluralen Zusammenlebens in einem begrenzten Raum wie dem

der Altenpflegeeinrichtung nicht ausweichen. Die bisherige Analyse legt na-

he, dass religiöse Pluralität als Konflikt im sozialen Miteinander thematisiert

wird, eine diesbezügliche Lösung jedoch noch nicht gefunden wurde. Es stellt

sich also die Frage, wie die Einrichtung mit dem eigentlich sozialen Problem

umgeht.

Denn dass die Problematik nicht nur durch die Nicht-Katholiken in der

Einrichtung entsteht, zeigt der weitere Verlauf:

Herr C.: Und dann müssen se auch mit rechnen hier bei den Katholiken (.)

dass die Hostie nachher unterm Tisch liegt. Ich (.) merk dat schon (.) wenn

einer Schluckbeschwerden. Ich teil die schon immer meistens dann da ne.

Sowat müssen se alles beachten dann da ne. Ja und dann kommt wieder dat

Riesenproblem.Müssen se aufpassen. Es gibt ja welche die sind ganz katho-

lisch und so weiter. Hostie ist ja bei den (.) ist ja der Unterschied zwischen

den Evangelischen. Die Evangelischen sagen ist dat zum Gedächtnis (1) ist

die (.) ist (.) ist also (.) ist Brot. Während die Katholiken sagen ist der Leib

Christi. Mit dem Leib Christi auch wenn er auf der Erde ist müssen se anders

umgehen als wenn dat nur zum Gedächtnis ist. (2) Nech? Die (.) die Katho-

liken die machen dat ja normalerweise (.) wenn Hostien irgendwie (.) auffe

Erde fallen (.) die werden gesondert gesammelt und beimOsterfeuer (.) ver-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 163

brannt. (1) Ja (.) hier findet ja kein Osterfeuer statt hier wenn wir dat haben

ne. Ja wat mach ich?

Am Beispiel von Schluckbeschwerden und dem Umgang mit heruntergefal-

lenen Hostien wird sehr deutlich, dass das Alter, aus Perspektive Herrn C.s,

generell zu Herausforderungen bei der Umsetzung von religiösen Feiern füh-

ren kann ‒ so auch bei den katholischen Teilnehmern. Übliche Rituale drohen

unterbrochen zu werden, entsprechende Umgangsformen müssen gefunden

werden. Dass Herrn C. in diesem Zusammenhang allerdings keine Reflexi-

on über die generelle Problematik gelingt, sondern er sich unmittelbar im

Geschehen befindet, verdeutlicht der im Präsens gehaltene, das Gegenüber

einbeziehende Erzählstil, der auf Teillösungen abzielt: So wird die Hostie bei

Verdacht auf Schluckbeschwerden von vornherein entsprechend portioniert

(vgl. »Ich teil die schon immer meistens dann da ne.«) und das »Riesenpro-

blem« der unterschiedlichen Hostiendeutungen und -behandlungen wird wie

folgt angegangen:

Herr C.: Ich hab dann mir (.) sofort ne Idee ausgesucht (.) ich sammel die

auch ein (.) so schön in Tempotuch (.) und wenn ich mal auf den Friedhof

gehe dann mache ich mal selbst dann irgendwo auf dem Friedhof son klei-

kleines son kleines Feuerchen dann da an dann da ne. So ist das dann (.)

(unver.). Ist dat beste was man so machen kann dann. Mein ich jedenfalls (.)

dann da ne. (.) Oder ich muss dat alles sammeln und dann irgendwo zum

Osterfeuer dann hingehen dann da ne. (3) So.

Der Ausdruck »sofort ne Idee ausgesucht« macht sehr deutlich, dass es für

Herrn C. keine generelle Lösung für die genannten Herausforderungen ge-

ben kann: Er sucht einfach und schnell eine Idee aus seinem scheinbaren Re-

pertoire aus, d.h. er findet eine kreative, ihm angemessene Umgangsform

mit der dogmatischen Regel. Wie eine Art Feuerwehrmann bekämpft er das

Symptom, indem er heruntergefallene Hostien ›fachgerecht‹ entsorgt, arbei-

tet jedoch nicht an der Ursachenbekämpfung (z.B. durch die Gestaltung eines

klientelspezifischen Gottesdienstes). Diese Lösungsstrategie verfolgt er mit

Betroffenheit (vgl. dramatischer Erzählstil) ohne jedoch selbst ein religiöses

Bekenntnis abzulegen.

Zusammenfassend lassen sich folgende Befunde festhalten:

1. Religion wird im vorliegenden Fall insofern relevant, als sie im Alter zum

Problem werden kann. Grundlage dafür ist ein konfessionelles Religions-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Religion in der Altenpflege

verständnis, nach dem Religionen spezifischen, voneinander abgegrenz-

ten Regelwerken folgen.61 Diese Regelwerke einzuhalten, wird mit dem

Alter und den damit einhergehenden psychischen und physischen Ein-

schränkungen immer schwieriger.

2. Da religiös motivierte Normen (wie z.B. Verständnisentwicklung aus

Nächstenliebe) in diesem Fall keine Rolle spielen, ist es nicht verwun-

derlich, dass die Teilnehmer an den Wort-Gottes-Feiern als Störfaktoren

erscheinen, die den glatten Handlungsablauf immer wieder unterbrechen

und die Frage nach sozialer Anerkennung forcieren.

3. Auf die Frage nach Berührungspunkten mit nicht-christlichen Religionen

entspinnt sich folglich ein Konfliktfeld in Bezug auf christliche Religion,

Alter und altersbedingte Einschränkungen, in dem sich der Wortgottes-

dienstleiter nicht auf Basis seiner eigenen Glaubenshaltung, umso mehr

aber auf Grundlage einer großen empfundenen Verantwortung für das

Projekt ›Wort-Gottes-Feier‹ behaupten muss.

4. Folge ist ein pragmatischer Umgangsstil mit spezifischen Herausforde-

rungen, der sich abwechselnd zwischen dem Befolgen und dem Übertre-

ten von katholischen Regeln bewegt.

4.6.2 Ein Moment der Göttlichkeit

Protokoll und Kontext

Der folgende Fall kontrastiert zum vorherigen insofern als mit ihm eine reli-

giöse Expertin, genauer gesagt eine evangelische Pfarrerin in den Blickpunkt

gerät. Im Gegensatz zumWortgottesdienstleiter Herrn C. ist FrauM. nicht in

einer bestimmten Altenpflegeeinrichtung angestellt, sondern bringt in Eigen-

initiative eine spezielle Form des Gottesdienstes in drei Einrichtungen ein.

Eine dieser Einrichtungen ist das Altenpflegeheim, in dem auch Herr C., die

Pflegerinnen Frau D. und Frau E. sowie die Leiterin Frau I. tätig sind. Im

Interview berichtet Frau M. von ihrem spezifischen Angebot, um insbeson-

dere kognitiv schwer erreichbareMenschen »mit religiöser Rede zu erfreuen«,

woraufhin sich folgender Interakt gestaltet:

61 Die Bedeutung eines konfessionellen Religionsverständnisses deutete sich bereits in

der Interpretation des Leitbildes (Kap. 4.2) an als es um die Darstellung religiöser An-

gebote in katholischen Altenpflegeeinrichtungen ging.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 165

I: Und wie kann ichmir das vorstellen (.) wie (1) sieht dann so ein Angebot aus?

(2)

FrauM.: Na (.) also (.) zunächst einmal (1) ist es unmöglichdass dieMenschen in

Reihen sitzen hintereinander (1) weil sie erreichbar seinmüssen (.) für denjeni-

gen der (.) eben diese gottesdienstlicheHandlung durchführt. Das heißt sie sit-

zen imKreis. Und sie sitzen auchdeswegen imKreisweil ichmich ihnen zuwen-

denmuss. DennMenschen die sehr stark beeinträchtigt sind (.) reagieren häu-

fignur auf direkteAnsprache.Das heißt (.) ich (.) ähm (.) gehedannauchumher

und setze mich (.) oder kniee mich dann (.) die meisten sitzen ja (.) entweder

im Stuhl oder imRollstuhl (.) knieemich dann auch zu ihnen (.) und spreche sie

dann direkt an. (1) Und auch beim Singen ist das so. Die meisten Menschen (.)

sprechen ja fast gar nicht mehr (.) sind sie so stark verändert. Hingegen ist die-

se Erinnerung ja noch da. Denn diese Generation hat das Singen ja gelernt (.) ja

über Jahrzehnte. Es kann also abgerufenwerden. Aber nicht aus der Ferne.Weil

dann entsteht dieses Band nicht.Manmuss also dieses Band (.) so dieser dieser

persönlichen (.) Anteilnahme schaffen. Und wenn ich dann bei ihnen sitze und

sie von unten (.) sag ichmal (.) anschaue (1) und dann ein bekanntes Lied singe

(.) also (.) ichwähle dann auch immer nur die ganz bekannten Lieder aus (.) wie

zum Beispiel @großer Gott wir loben dich@. Das kann wirklich jeder (.) ja von

KindanhabendasdieMenschengelernt.Undwenn ich siedann (.) soausdieser

Perspektive ansinge (.) dannbeginnendieMenschen irgendwannmitzusingen.

Auch wenn sie vorher überhaupt nicht sprechen und sich auch nicht angespro-

chen fühlen (1) wenn das nicht direkt passiert. Und ein anderer wesentlicher (.)

Teil dieser (.) Gottesdienste ist das Abendmahl. Also mit dem Abendmahl ver-

binden (.) verbindetdieseGeneration sehr viel (.) undes schafft (.) in ihnenauch

dieses (.) verbindendeBand(.) jazwischen (.)denMenschendieauch (.) imKreis

dabei sitzen (.) zwischen ihren Erinnerungen (.) zwischen (.) Erinnerungen an

ihre Konfirmation vielleicht oder Kommunionweil das ist überkonfessionell (1)

und häufig auch (.) die Verbindung zu: den Personen die sie verloren haben.

Und es ist sehr sehr stark emotional aufgeladen und auch auch da mache ich

das so dass ichmich sozusagen (.) ganz genau (.) und jedemEinzelnen auchmit

demAbendmahlzuwende.Unddann istdaseine (.)manch-nicht immer (.) aber

manchmal entsteht wirklich etwas Außerordentliches. Dasmuss ich sagen. Al-

so es sindalle (.) es begleiten ja auch (.) vomvomPflegepersonalMenschendie-

se Gottesdienste und auch sie können dann in diese (.) in dieses (.) Moment (.)

ja der Besonderheit (.) der Heiligkeit oder Göttlichkeit miteinbezogen werden.

Das ist schon sehr (.) sehr beeindruckend (.) ja.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Religion in der Altenpflege

I: Mhm. Das kann ichmir vorstellen.

FrauM.: Mhm. Das mach ich (.) und deswegen mach ich das ja. Weil mich das

auch sehr beeindruckt. Es ist nicht immer so. Es kommt (.) aber es entsteht. Also

es entsteht sowesentlichmehr als in (.) in einemherkömmlichenGottesdienst.

Sicherlich kann auch das geschehen in einer Kirche in einem normalen Gottes-

dienst. Aber (.) es ist schon (1) was Anderes.@Wie einWunder fast.@Mhm.

Sequenzanalyse und Hypothesenbildung

Das vorliegende Protokoll beginnt mit einer Frage der Interviewerin:

I: Und wie kann ich mir das vorstellen (.) wie (1) sieht dann so ein Angebot

aus? (2)

Bezugnehmend auf das bereits von Frau M. thematisierte Angebot bittet die

Interviewerin mit ihrer Frage um eine möglichst anschauliche Beschreibung

und Konkretisierung dieses Angebots, worunter sie sich bisher noch nichts

vorstellen kann. Mit dem von Frau M. übernommenen Terminus »Angebot«

lassen sich ökonomische Begriffe wie z.B. Waren- oder Dienstleistungsange-

bot ebenso verknüpfen wie Aspekte der Freiwilligkeit, Nachfrage und Profes-

sionalität im Sinne einer Sachkundigkeit. Festhalten lässt sich bereits, dass

mit dem Angebot vermutlich ein bestimmtes Ziel verfolgt wird, die Angele-

genheit also durchdacht ist und bestimmter Vorbereitungen bzw. Planungen

bedarf.

Auf die Frage und damit verbundene Bitte reagiert Frau M. ausführlich:

FrauM.:Na (.) also (.) zunächst einmal (1) ist es unmöglich dass dieMenschen

in Reihen sitzen hintereinander (1) weil sie erreichbar sein müssen (.) für

denjenigen der (.) eben diese gottesdienstliche Handlung durchführt.

Sie beginnt mit der Beschreibung eines für die Durchführung des Angebots

notwendigen Raumarrangements, welches mit gängigen Sitzordnungen (vgl.

»in Reihen sitzen hintereinander«) bricht. Als Ziel ihrer Sitzordnung und

möglicherweise auch ihres gesamten Angebots nennt Frau M. die unbe-

dingte Notwendigkeit der Erreichbarkeit der Menschen. Mit dem Begriff

»Menschen« angesprochen ist eine besondere Perspektive auf diese, welche

die am Angebot Beteiligten nicht funktional als z.B. Bewohner oder im

Hinblick auf ihr Alter bzw. ihre Erkrankungen adressiert. Vielmehr kann

der Ausdruck als Wahrnehmung des Menschen in seinem Ganzen und als

Würdigung des Menschseins an sich gelesen werden. Den Menschen gewis-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 167

sermaßen gegenüber befindet sich derjenige, der »diese gottesdienstliche

Handlung durchführt« ‒ sprich: eine unspezifische, austauschbare Person,

die das Angebot inhaltlich und zielgerichtet umsetzt, wobei hier explizit

und formalisiert von einer gottesdienstlichen Handlung und eben nicht von

einem Gottesdienst, etwa im Sinne einer gemeinschaftlich begangenen,

kommunikativen »Austauschhandlung zw[ischen] rufendem Schöpfer und

antwortendem Geschöpf« (Dondelinger 2000: 1173), gesprochen wird. Dies

könnte ein Hinweis darauf sein, dass das Angebot Elemente eines Gottes-

dienstes enthält, jedoch als solches kein üblicher (Gemeinde-)Gottesdienst

ist. Eine weitere Lesart wäre, dass es hier zunächst um die Umsetzung

als solche geht, der Inhalt jedoch erst einmal eine untergeordnete Rolle

spielt. Zusammen mit der Verwendung des Begriffes »Angebot« und vor

dem Hintergrund, dass es sich bei Frau M. um eine Pfarrerin handelt, mag

diese Beschreibung auf den ersten Blick irritieren, weil sie wenig an religiöse

Kommunikation erinnert. Möglicherweise ist aber genau dies der Punkt:

Frau M. muss sich an dieser Stelle nicht als religiöse Person darstellen und

adressiert auch die Interviewerin nicht als eine solche. Im Zentrum steht

zunächst die nüchterne, aber möglichst detaillierte Darstellung der Voraus-

setzungen der Angebotsumsetzung. Unklar ist in dieser Passage noch, was

genau unter Erreichbarkeit verstanden wird (visuelle/auditive/haptische etc.

Erreichbarkeit?) und wie diese angestrebt wird. Einen Hinweis darauf gibt

der nachfolgende Protokollauszug:

FrauM.: Das heißt sie sitzen im Kreis. Und sie sitzen auch deswegen im Kreis

weil ich mich ihnen zuwenden muss.

Die Sitzordnung im Kreis ist für Frau M. logische Schlussfolgerung der Be-

dingung der Erreichbarkeit. Gleichzeitig ist sie es, die sich als Durchführende

des Angebots und Zuständige für die Zuwendung zu erkennen gibt. An dieser

Stelle lohnt sich ein Blick auf den Terminus »sich jemandem zuwenden«: Als

Synonym für »sich hindrehen, sich hinwenden« (vgl. Duden 2018h) lässt sich

hierunter eine körperliche Zuwendung verstehen, indem Frau M. in der Mit-

te des Kreises steht und von dort ausgehend auf jeden einzelnen Menschen

zugehen kann. Im Begriff enthalten ist aber auch eine persönlich-emotiona-

le Komponente (vgl. »sich mit jmd. beschäftigen«, »sich jmd. widmen«, vgl.

ebd.), die dafürspricht, dass FrauM. sich aus einer bestimmten Haltung (z.B.

aus Liebe zumMenschen, aus ihrem Berufsverständnis) verpflichtet fühlt, ih-

ren Fokus auf genau diese Menschen zu richten.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Religion in der Altenpflege

Es folgt eine Erklärung für die Sitzanordnung im Kreis und das daraus

abgeleitete Handeln:

FrauM.: DennMenschen die sehr stark beeinträchtigt sind (.) reagieren häu-

fig nur auf direkte Ansprache.

Waren die Menschen zuvor noch unspezifisch in ihrer Ganzheit adressiert,

findet hier eine Klassifizierung statt: Es handelt sich um eine bestimmte

Gruppe von Menschen, deren Gemeinsamkeit eine sehr starke (physische

und/oder psychische) Beeinträchtigung ist. Frau M. scheint auf einen Erfah-

rungsschatz aufbauen zu können, der sie zu dieser Einschätzung veranlasst

(vgl. »reagieren häufig nur«). Nimmt man die sehr starke Beeinträchtigung

und die direkte Ansprache zusammen, erinnert der Ausdruck an Empfehlun-

gen zum Umgang mit dementen Menschen, bei der die direkte Ansprache

wesentlicher Bestandteil der Kommunikation ist (vgl. Haberstroh/Pan-

tel/Neumeyer 2011: 63-65). Auffällig ist jedoch, dass der Begriff der Demenz

nicht explizit genannt wird, was darauf verweisen könnte, dass dieser Begriff

unangemessen erscheint.

Während die Beschreibung Frau M.s bis zu dieser Passage zwar detail-

liert, jedoch durch den Sprachgebrauch, insbesondere in Bezug auf das re-

ligiöse Handeln, distanziert wirkte, beginnt mit ihrem folgenden Anschluss

eine andere Art der Darstellung:

FrauM.: Das heißt (.) ich (.) ähm (.) gehe dann auch umher und setzemich (.)

oder kniee mich dann (.) die meisten sitzen ja (.) entweder im Stuhl oder im

Rollstuhl (.) kniee mich dann auch zu ihnen (.) und spreche sie dann direkt

an. (1) Und auch beim Singen ist das so.

Frau M. beschreibt nun ihr Handeln, welches durch flexible körperliche Be-

wegungen gekennzeichnet ist, und sich an den Bedürfnissen der anwesen-

den, beeinträchtigten Menschen zu orientieren scheint. Auch die direkte An-

sprache wird noch einmal wiederholt und in Frau M.s Handeln eingebaut.

Ergänzt wird das Sprechen durch das Singen, woran sich die Frage anschlie-

ßen lässt, was denn gesprochen und gesungen wird: Sind diese Handlungen

noch Teil der gottesdienstlichen Handlung, sodass beispielsweise auch Ge-

bete und kirchliche Lieder gesprochen bzw. gesungen werden? Oder ist die

gottesdienstlicheHandlung Aufhänger des Zusammenkommens, zeigt sich in

der Durchführung bestimmter Rituale, wird aber sodann von nicht-religiöser

Kommunikation abgelöst? Auchwenn die Fragen an dieser Stelle nicht geklärt

werden können, zeigt sich an dieser Passage doch sehr deutlich Frau M.s Fo-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 169

kussierung auf die Menschen, die sie ansprechen möchte. Den Bedürfnissen

dieser Menschen hat sich vermutlich auch die Durchführung ggf. religiöser

Rituale und die Thematisierung von Glaubensinhalten anzupassen.

Die nachfolgende Passage kann dann als Erläuterung der Einführung des

Singens gelesen werden:

Frau M.: Die meisten Menschen (.) sprechen ja fast gar nicht mehr (.) sind

sie so stark verändert. Hingegen ist diese Erinnerung ja noch da. Denn die-

se Generation hat das Singen ja gelernt (.) ja über Jahrzehnte. Es kann also

abgerufen werden.

Singen ist also als Alternative für das Sprechen zu verstehen, welches offen-

sichtlich vielen der adressierten Menschen schwerfällt. An dieser Stelle wird

von »stark verändert« gesprochen, was noch einmal mehr als das oben ver-

wendete »sehr stark beeinträchtigt« deutlich macht, dass Frau M. an ihrem

ganzheitlichen Verständnis vom Menschen festhält und diese etwa nicht als

behindert oder dement abwertet: Die Wortwahl »stark verändert« führt vor

Augen, dass die genanntenMenschen einmal anders waren, aber immer noch

vollwertige Menschen sind ‒ sich möglicherweise aber eine Art Schleier über

ihr Bewusstsein gelegt hat, was spezifische Formen der Kommunikation not-

wendig und damit verknüpfte Herausforderungen deutlich macht. Als Erklä-

rung für das Funktionieren des Singens führt FrauM. »diese Erinnerung« an,

dessen Fundament sich durch jahrzehntelanges Einüben in einer ganzen Ge-

neration gebildet habe und dementsprechend auch bei starker geistiger Ver-

änderung noch »abgerufen werden« könne ‒ imGegensatz zum Sprechen, bei

dem es vor allem um die Produktion von etwas Neuem geht. Die betroffenen

Menschen verfügen folglich über eine wertvolle Ressource, die es zu aktivie-

ren gilt.

Wie diese Ressource aktiviert werden kann, beschreibt Frau M. im Fol-

genden:

Frau M.: Aber nicht aus der Ferne. Weil dann entsteht dieses Band nicht.

Man muss also dieses Band (.) so dieser dieser persönlichen (.) Anteilnah-

me schaffen.

Nähe kann dementsprechend als Medium für die Herstellung eines Wieder-

erkennungsmomentes betrachtet werden. Führt man sich an dieser Stelle

einen üblichen Gemeindegottesdienst samt entsprechendem Raumarrange-

ment vor Augen, wird sehr deutlich, wie schwer es sein muss, dort ein solches

»Band« entstehen zu lassen. Das »Band« kann dabei metaphorisch verstan-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Religion in der Altenpflege

denwerden: Die Idee einesmateriellen Gewebestreifens zur Verstärkung oder

zumZusammenhalt (vgl. Duden 2018i) lässt sich übertragen auf ein Verständ-

nis von persönlicher Bindung bzw. enger Beziehung, welche wiederum Aus-

druck »persönliche[r] Anteilnahme«, d.h. innerer Beteiligung und gegensei-

tigen Mitgefühls ist. Versteht man das Singen dann noch als Teil der gottes-

dienstlichen Handlung, zeigt sich, dass mit dieser mehr erreicht werden soll

als das bloße Vollziehen eines religiösen Programms. Bei der gottesdienstli-

chen Handlung geht es nach Frau M. in erster Linie um das Erreichen einer

bestimmten Gruppe von Menschen. Dass diese prinzipiell erreichbar sind,

steht für sie außer Frage ‒ es müssen eben nur bestimmte Voraussetzun-

gen erfüllt werden, um dieses Ziel zu erreichen. Spannend dabei ist, dass

die Menschen hier nicht als Störfaktoren ritueller Praxis auftreten62, sondern

der Mensch im Fokus der Beobachtung steht und sich von seinen Potenzialen

ausgehend, flexible Formen der zwischenmenschlichen Begegnung ausbilden

müssen.Die gottesdienstlicheHandlung bildet hierfür einen geeigneten Rah-

men, indemmit ihr ein lösungsorientiertes Angebot präsentiert wird,welches

vor spezifischen Ausgangsbedingungen etwas Neues schafft und damit weit

mehr ist als eine bloße Reaktion auf Irritationen und Unwägbarkeiten.

Ähnlich ihrer vorherigen Darstellungsweise verknüpft Frau M. auch hier

ihre Vorstellungen mit tatsächlicher Umsetzungspraxis:

Frau M.: Und wenn ich dann bei ihnen sitze und sie von unten (.) sag ich mal

(.) anschaue (1) und dann ein bekanntes Lied singe (.) also (.) ich wähle dann

auch immer nur die ganz bekannten Lieder aus (.) wie zum Beispiel @gro-

ßer Gott wir loben dich@. Das kann wirklich jeder (.) ja von Kind an haben

das die Menschen gelernt. Und wenn ich sie dann (.) so aus dieser Perspekti-

ve ansinge (.) dann beginnen die Menschen irgendwann mitzusingen. Auch

wenn sie vorher überhaupt nicht sprechen und sich auch nicht angesprochen

fühlen (1) wenn das nicht direkt passiert.

An dieser Stelle wird die Vermutung bestätigt, dass das Singen tatsächlich

als Teil der gottesdienstlichen Handlung zu verstehen ist, zumindest werden

Lieder ausgewählt, die dem kirchlichen Kontext entspringen. Auch handelt es

sich bei dem genannten Lied Großer Gott wir loben dich um ein Lied, welches

zwar ursprünglich einen katholischen Hintergrund hatte, jedoch ab dem 19.

Jahrhundert zum Bestandteil auch protestantischer Gottesdienste wurde (Fi-

scher 2007). Dies ist insofern aufschlussreich, als es die Hypothese untermau-

62 Vgl. kontrastierend hierzu den vorherigen Fall ›Ein schwieriges Problem‹ (Kap. 4.6.1).

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 171

ert, nach der das Erreichen der Menschen im Fokus steht und dementspre-

chend Lieder gewählt werden, die einen überkonfessionellen Charakter ha-

ben. Nachdem das Singen als bedeutsamer Bestandteil ihres Angebots her-

ausgestellt wurde, führt Frau M. im Folgenden das Abendmahl ein:

Frau M.: Und ein anderer wesentlicher (.) Teil dieser (.) Gottesdienste ist das

Abendmahl. Alsomit demAbendmahl verbinden (.) verbindet dieseGenera-

tion sehr viel (.) und es schafft (.) in ihnen auch dieses (.) verbindende Band

(.) ja zwischen (.) denMenschendie auch (.) imKreis dabei sitzen (.) zwischen

ihren Erinnerungen (.) zwischen (.) Erinnerungen an ihre Konfirmation viel-

leicht oder Kommunion weil das ist überkonfessionell (1) und häufig auch (.)

die Verbindung zu: den Personen die sie verloren haben.

Spannend ist an dieser Passage zunächst, dass nun von »Gottesdiensten«

und nichtmehr von gottesdienstlichenHandlungen gesprochen wird.Mit der

Einführung des »Abendmahls« erfährt die oben skizzierte formal-nüchterne

Darstellung inhaltliche Ausgestaltung, die, noch einmal stärker als das Sin-

gen kirchlicher Lieder, Anschlussmöglichkeiten für religiöse Kommunikation

bietet. Präsentiert wird hier nun also das Angebot als ein Ereignis mit reli-

giös rituellem Inhalt: Verstanden werden kann das Abendmahl zunächst als

Vergegenwärtigung der »Mahlgemeinschaften des irdischen Jesus, in seinem

Abschiedsmahl und in den Erscheinungsmahlen« (Hahn 1998: 10). Bedeutsam

für die heutige christliche Praxis wird das Abendmahl für die Gläubigen in-

sofern es durch das Essen des Brotes und Trinken des Weines eine Gemein-

schaft mit Jesus und eine Partizipation amHeil ermöglicht (vgl. ebd.: 14), wo-

bei innerchristlich die Frage diskutiert wird, wie Brot und Wein zu verstehen

sind (Transsubstantiation, Konsubstantiation oder ›reiner‹ Gedächtnisritus)

(vgl. Bowker 199: 291). Ausgangspunkt des Abendmahls sind hier die bereits

genannten beeinträchtigten Menschen, die sich einer Generation zuordnen

lassen und welche wiederum einen starken Bezug zum Abendmahl haben

(vgl. »Also mit dem Abendmahl verbinden (.) verbindet diese Generation sehr

viel […]«). Die Verbindung von Adressaten und Abendmahl ist in Form eines

sich von den Adressaten entspinnenden, starken Netzwerkes (vgl. Pleonas-

mus »verbindende[s] Band«) vorstellbar, indem Verknüpfungen zwischen an-

wesenden (vgl. »den Menschen die auch (.) im Kreis dabei sitzen«) und nicht-

anwesenden Personen (vgl. »häufig auch (.) die Verbindung zu: den Personen

die sie verloren haben.«), unspezifizierten Erinnerungen (vgl. »ihren Erinne-

rungen«) und Erinnerungen an spezifisch kirchlich geprägten Ereignisse (vgl.

»Konfirmation« und »Kommunion« im Sinne der Erstkommunion) ermög-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Religion in der Altenpflege

licht werden und damit insgesamt ein die Gegenwart übersteigender Raum

geschaffen wird. Ähnlich der Auswahl der Lieder geht es auch hier wieder um

die Schaffung von Gemeinsamkeit, welche eine konfessionelle Trennung im

Ritus überwinden möchte (vgl. »weil das ist überkonfessionell«). Dass diese

Möglichkeit der Überwindung überhaupt besteht, führt noch einmal deut-

lich vor Augen, dass Frau M. ihr Angebot zwar überkonfessionell gestalten

möchte, dies aber nur vor ihrem evangelischen Hintergrund tun kann, in-

dem eben alle getauften Adressaten zum Abendmahl zugelassen werden (vgl.

EKD 2018). Gleichzeitig verweist die Möglichkeit zur Gestaltung auf eine ge-

wisse Autonomie Frau M.s, die Rückschlüsse auf ihr Professionshandeln als

Pfarrerin geben könnte.

Dass diese raum- und zeitübergreifende Komplexität des Netzwerkes

auch zu einer erhöhten Emotionalität führen kann, macht Frau M. im

Folgenden deutlich:

Frau M.: Und es ist sehr sehr stark emotional aufgeladen und auch auch da

mache ich das so dass ich mich sozusagen (.) ganz genau (.) und jedem Ein-

zelnen auchmit demAbendmahl zuwende. Und dann ist das eine (.) manch-

nicht immer (.) aber manchmal entsteht wirklich etwas Außerordentliches.

Das muss ich sagen.

Aufschlussreich ist an dieser Passage insbesondere der Ausdruck »es«, der

für die besondere Situation bzw. die daraus entstehende Atmosphäre stehen

könnte. Noch ist Frau M. Urheberin, indem sie sich »ganz genau (.) und je-

dem Einzelnen auch mit dem Abendmahl zuwende[t]«. Aus der Zuwendung

heraus scheint bisweilen (vgl. »manch- nicht immer«) dann aber etwas Ei-

gendynamisches zu entstehen, was Frau M. mit »etwas Außerordentliches«

bezeichnet. Es entsteht also etwas, was vom Gewohnten abweicht bzw. über

das Gewöhnliche hinausgeht (vgl. Duden 2018j) und so in seiner Besonderheit

hervorsticht, dass es nicht klar benannt werden kann. Deutlich wird hier die

Anbahnung eines möglichen Transzendenzbezugs, dem sich im Folgenden

immer stärker angenähert wird:

Frau M.: Also es sind alle (.) es begleiten ja auch (.) vom vom Pflegeperso-

nal Menschen diese Gottesdienste und auch sie können dann in diese (.) in

dieses (.) Moment (.) ja der Besonderheit (.) der Heiligkeit oder Göttlichkeit

miteinbezogen werden. Das ist schon sehr (.) sehr beeindruckend (.) ja.

Unter Einbezug von Zeugen (vgl. begleitendes Pflegepersonal) wird zunächst

von einem »Moment (.) ja der Besonderheit« gesprochen, der das Außer-

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Empirischer Teil 173

ordentliche unterstreicht und zugleich seine Vergänglichkeit zum Ausdruck

bringt. Es folgt eine unmittelbare Steigerung und Einführung »der Heiligkeit

oder Göttlichkeit«, was nun endgültig einen Bezug zu religiösen Deutungs-

mustern erlaubt: Der Umstand, dass die Anwesenden in diese Heiligkeit oder

Göttlichkeit »miteinbezogen werden«, kann als Ausdruck dessen gelesen wer-

den, dass an dieser Stelle religiöse Kommunikation im Gange ist, d.h. unbe-

stimmbare Transzendenz in bestimmbare Immanenz transformiert wird (vgl.

Krech 2011: 33). Mit Durkheim könnte auch von der Entstehung einer kollek-

tiven Efferveszenz gesprochen werden, der sich keiner der Anwesenden ent-

ziehen und welche mit einer Erfahrung von Selbstentgrenzung einhergehen

kann (vgl. Durkheim 1994: 297f.). Dass Frau M. selbst nur noch Teil dieses Er-

lebnisses ist, wird dadurch bestärkt, dass sie den Moment als »schon sehr (.)

sehr beeindruckend« zu empfinden scheint.

Abschluss findet der Interakt mit einer auf die Bestätigung der Inter-

viewerin folgenden Ausführung von Frau M.:

I: Mhm. Das kann ich mir vorstellen.

FrauM.:Mhm.Dasmach ich (.) und deswegenmach ich das ja.Weilmich das

auch sehr beeindruckt. Es ist nicht immer so. Es kommt (.) aber es entsteht.

Also es entsteht so wesentlich mehr als in (.) in einem herkömmlichen Got-

tesdienst. Sicherlich kann auch das geschehen in einer Kirche in einem nor-

malen Gottesdienst. Aber (.) es ist schon (1) was Anderes. @Wie einWunder

fast.@ Mhm.

Frau M. gibt an, ihr gottesdienstliches Angebot durchzuführen, um genau

solche Momente der Besonderheit, Heiligkeit bzw. Göttlichkeit entstehen zu

lassen und rückwirkend selbst zu erleben (vgl. »Weil mich das auch sehr be-

eindruckt.«). Die oben wiederholt angesprochene Bedeutung der Verbindung

bzw. des Bandes wird nun also auf eine höhere Ebene verlagert, wo es nicht

mehr nur umdie Beziehung zwischenMenschen, sondern um eine Beziehung

zwischen Mensch und Gott geht, die im Immanenten erlebbar werden kann.

Mit ihrer spezifischen, sich von »normalen« Gottesdiensten unterscheidbaren

Ausgestaltung scheint FrauM. ein geeignetes Vehikel gefunden zu haben, um

Raum zur Verwirklichung dieses Erlebnisses zu schaffen. Letztendlich kann

Frau M. aber nur günstige Voraussetzungen für die Entstehung etwas au-

ßerhalb ihrer Macht Liegenden schaffen, sodass sich das Eigendynamische

und Außergewöhnliche mit einem »Wunder fast« vergleichen lässt, welches ‒

aus religiöser Perspektive ‒ für die unmittelbare Einwirkung einer göttlichen

Macht im altenpflegerischen Setting sprechen würde.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Religion in der Altenpflege

Zusammenfassend kann Folgendes festgehalten werden:

1. Religion spielt im vorliegenden Fall insofern eine Rolle, als sie zum Be-

zugspunkt zwischenmenschlicher, physische und psychische Beeinträch-

tigungen überwindender Begegnung wird.

2. Das spezifische gottesdienstliche Angebot, welches zwar an gängige In-

halte des Gemeindegottesdienstes angelehnt (vgl. Lieder, Abendmahl), in

seiner Form aber bewusst von diesem unterschieden ist (vgl. Sitzanord-

nung, Zuwenden der Pfarrerin), erscheint dabei als geeignetes Vehikel,

um ein raum- und zeitübergreifendes Erleben zwischenmenschlicher Be-

zugnahme, aber auch göttlicher Wirkungsmacht zu schaffen.

3. Durch die besondere Konstellation wird der spezifische Gottesdienst in

der altenpflegerischen Einrichtung zu einem Ort, der Transzendenzer-

fahrungen befördern kann, ohne das Alter und die damit verbundenen

Veränderungen als Einschränkung dieser Erfahrungsmöglichkeit zu be-

trachten.63

4.7 Der Roboter

Protokoll und Kontext

Der folgende Fall bildet den Abschluss des empirischen Teils dieser Arbeit und

pointiert bereits gewonnene Erkenntnisse im Hinblick auf das Verständnis

von Religion im altenpflegerischen Setting. Ausführlich zur Sprache kommt

hier noch einmal die bereits bekannte Pfarrerin Frau M., die unmittelbar zu-

vor über die ihrer Meinung nach starren Organisationsformen von Altenpfle-

geeinrichtungen sprach.

Der zu untersuchende Interakt lautet wie folgt:

I:Wirwaren ja vorhineigentlichbeimThema (.) Sterben (.) Tod (1)Auseinander-

setzung auch mit Krankheit. Also Dinge die (.) ähm (.) wo Sie auch nicht nach-

vollziehen können warum die nicht zum Themawerden. Aber was wären denn

(.) aus Ihrer Perspektive als Pfarrerin (.) Dinge wo man ansetzen müsste? Wo

63 Damit füllt dieser Fall den im Leitbild (Kap. 4.2) angesprochenen, jedoch vage geblie-

benen Raum für religiöses Leben, bricht jedoch mit der Trennung von Konfessionen.

Auch die Beibehaltung von Regeln, wie sie für Herrn C. bedeutsam war (Kap. 4.6.1),

verliert an Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018 - am 14.02.2026, 08:01:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458006-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

