
80 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Fazit: Aus der dritten Beziehung von Architektur und Philosophie, der Wahlver-

wandtschaft der beiden Disziplinen, leitet sich unsere, in Kapitel 18 entwickelte These

ab: Das Denken wird im Entwerfen offenbar.

6. Eine kurze Geschichte des Denkens

Die Weltgeschichte ist am Kürzesten, wenn man sie nach den bedeutenden philoso-

phischen Erkenntnissen bemißt und die ihnen feindlichen Zeiträume bei Seite läßt.

(KSA7, § 19[117])

Die Geschichte der Entwicklung der Kultur seit den Griechen ist kurz genug, wennman

den eigentlichen wirklich zurückgelegten Weg in Betracht zieht und das Stillestehn,

Zurückgehn, Zaudern, Schleichen gar nicht mitrechnet. (UB, IV, § 4)

Eine kurze Geschichte sollte auch kurz erzählt werden. In sämtlichen Bildungsanstalten

wird sie viel zu lang erzählt (und wird damit vielmehr zur Geschichte der Domestika-

tion). Man zieht sie also völlig unnötig in die Länge; man übersieht bzw. man verdeckt

schließlich das Problem ihrerKürze.Mandarf immer noch recht gelassen diese schon zu

lange dauernde Geschichte des Denkens mit Whiteheads berühmten Zitat zusammen-

fassen: »die sicherste allgemeine Charakterisierung der philosophischen Tradition Eu-

ropas lautet, daß sie aus einer Reihe von Fußnoten zu Platon besteht«7. Damit gelangen

wir zuNietzsches Korrektur der klassischen Zeittafel,mit Sokrates als Drehscheibe zwi-

schen Antike und Moderne, und »Nietzsche als Drehscheibe«8 zwischen Moderne und

Postmoderne bzw. als potenzieller Anschluss an die (vorsokratische) Antike. Denn für

Nietzsche sind schon alle großen Probleme vor Sokrates gestellt (KSA11, § 26[64]) und in

einem seiner ersten Bücher (PHG; zu seiner Zeit noch unveröffentlicht) erzählt er kurz

undprägnant die lange vorsokratischeGeschichte desDenkens. »Socrateswirft dasGanze

um, in einemAugenblick,wo es sich derWahrheit noch ammeisten genähert hatte; das ist

besonders ironisch« (KSA8, § 6[7]). Sokrates, ebenso Jesus, waren noch große klassische

Schöpferundstarbenbeide für ihre Ideen.SelbstPlaton,wennauchweitwenigerklugals

Sokrates,9 durfte ebenfalls noch den Tod fürchten. Ihre Schüler indessenwaren lediglich

erschöpfte moderne Menschen auf dem arbeitsamen Holzweg zum europäischen Nihi-

lismus. Es erschien ihnen relativ leicht, Gott getötet zu haben, doch einen neuen Gott

zum Leben zu erwecken, war und ist noch eine ganz andere Sache.

Zwei Jahrtausende beinahe: und nicht ein einziger neuer Gott! Sondern immer noch

und wie zu Recht bestehend, wie ein ultimatum und maximum der gottbildenden

Kraft, des creator spiritus im Menschen, dieser erbarmungswürdige Gott des europäi-

schen Monotono-theismus! (KSA13, § 17[4])

7 »The safest general characterization of the European philosophical tradition is that it consists of a

series of footnotes to Plato« (Whitehead: 63).

8 Habermas 1: 104

9 »Socrates, der sagt ›ich weiß nicht, was gut und böse ist‹ war klüger als Plato: der definirt es! Aber

Plato stellt es dar, den höheren Menschen.« (KSA11, § 26[357])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010 - am 13.02.2026, 21:46:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 81

Seit Sokrates glauben wir an den intellektuellen Fortschritt (der in den noch heute übli-

chen anthropologischen Evolutionismus der Zivilisationmündet). Schlimmer noch: Seit

dem scheinbaren Tod Gottes bilden sich die Europäer ein, »den höheren Menschen auf

der Erde darzustellen« (KSA11, § 26[319]). Wir glauben, die Natur überlisten und einen

Rassensprung innerhalb der Rasse forcieren zu können: vom Homo sapiens zum »Ho-

mo Deus« (Harari 2), »vomThiere zum Range der ›Götter‹« (KSA12, § 2[13]). Dies ist die

Geschichte der frommen Moderne, des ewigen Sturzes nach vorne. Fortschritt durch

fortschreitenden Bruch mit der Vergangenheit, mit den altväterischen Tafeln, d.h. den

Wahrheiten und Werten der alten Welt. Platon bleibt in diesem Sinne der unüberwun-

dene Vater aller »schrecklichen Kinder der Neuzeit« (Sloterdijk 2). Nietzsche begegnet

diesem Fortschrittsmärchen der Moderne mit der Erzählung seiner über das Gesamt-

werk verteilten Geschichte eines Irrtums (bzw. dem Gesamtwerk als diese Geschichte):

»wie die ›wahreWelt‹ endlich zur Fabelwurde« (GD: 99).Unddiese »wahreWelt« ist eben

nicht einfach die Summe aller Einzelwahrheiten (wie beispielsweise die physikalischen

Gesetze Newtons) sämtlicher Fachbereiche (sonst gäbe es eben keine Philosophie alias

Metaphysik), sondern ein übergeordnetes System in einer ›rechten Höhe‹, wo alles zu-

sammen und über eins kommt (KSA7, § 19[1]) – in der rechten Höhe, in der man die re-

lativen Wahrheiten zu einem Absoluten verstricken möchte, zur ganzheitlichen Erklä-

rung unterschiedlichsten Einzelwissens, dort, wo das relative Wissen jeder Einzelwis-

senschaft aufhört (man erinnere nochmals an Heideggers ›anstößigen‹ Satz: »die Wis-

senschaft denktnicht«) unddasDenkenzurKonstruktiondesHeiligenGrals,desSchlüs-

sels zum »Weltgeheimnis« (Barthes: 87) oder auch Gottes wird.

Und genau hier liegt Nietzsches Misstrauen gegenüber dem Tod Gottes, denn die

Wissenschaft ist nochderBaumderErkenntnis (unserer Idee) des Allmächtigen, als des-

sen feinere (oder auch unfeinere) Fortsetzung. Die ›wahreWelt‹, sei es als Gott oder (all-

umfassende) Wissenschaft, ist nur mit der Idee und letzten ultimativen Prämisse des

Seins möglich. Alles ganzheitliche menschliche Wissen fundiert auf unserem Glauben

an Sein (KSA12, § 2[91]).Der ganze okzidentale Universalismus funktioniert nurmit die-

sem Glauben an die Wahrheit, mit dem einen steht und fällt das andere. Jegliche Idee

einer Weltmission im Namen Gottes oder im Namen der Wahrheit, die Vorstellung ei-

nes universalen Menschen, die Idee von Weltgeist (Hegel), Weltstadt (Modell im Sinne

Choays, 1), Universalgeschichte und Historizismus, all diese (giftigen) Früchte unserer

Kultur stehen und fallen mit dem Baum der Wahrheit, unserem ungeheuerlich soliden

»System der Exklusion« im Sinne Foucaults.10

Diese Beiden, Wissenschaft und asketisches Ideal, sie stehen ja auf Einem Boden –

ich gab dies schon zu verstehen –: nämlich auf der gleichen Überschätzung der Wahr-

heit (richtiger: auf dem gleichen Glauben an die Unabschätzbarkeit, Unkritisierbarkeit

10 »Des trois grands systèmes d’exclusion qui frappent le discours, la parole interdite, le partage de la

folie et la volonté de vérité, c’est du troisième que j’ai parlé le plus longuement. C’est que vers lui,

depuis des siècles, n’ont pas cessé de dériver les premiers ; c’est que de plus en plus il essaie de les

reprendre à son compte, pour à la fois les modifier et les fonder, c’est que si les deux premiers ne

cessent de devenir plus fragiles, plus incertains dans la mesure où les voilà traversés maintenant

par la volonté de vérité, celle-ci en revanche ne cesse de se renforcer, de devenir plus profonde et

plus incontournable.« (Foucault 5: 21)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010 - am 13.02.2026, 21:46:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Wahrheit), eben damit sind sie sich notwendig Bundesgenossen, – so daß sie, ge-

setzt, daß sie bekämpft werden, auch immer nur gemeinsam bekämpft und in Frage

gestellt werden können. […] die Kunst, in der gerade die Lüge sich heiligt, derWille zur

Täuschung das gute Gewissen zur Seite hat, ist dem asketischen Ideale viel grundsätz-

licher entgegengestellt als dieWissenschaft: so empfand es der Instinkt Platos, dieses

größten Kunstfeindes, den Europa bisher hervorgebracht hat. Plato gegen Homer: das

ist der ganze, der echte Antagonismus – dort der »Jenseitige« bestenWillens, der gro-

ße Verleumder des Lebens, hier dessen unfreiwilliger Vergöttlicher, die goldeneNatur.

(GM: 401f.)

Seit dem uns von Parmenides eingepflanzten Keim des ewigen Seins wurde der Druck

der schon erwähnten »Nostalgie des Absoluten« (Steiner) unerträglich. So kam es, dass

»der häßliche Volksmann Sokrates […] die Auktorität des herrlichenMythus in Griechen-

land todt« schlug (KSA8, § 6[13]) und seine eifrigen Schüler Platon und Aristoteles ener-

gisch darauf losgingen, »Begriffe festzustellen – es war ein Mißverständniß« (KSA11, §

26[3171]). Damit wurde die vorsokratische Herren-Moral der griechischen Tragödie zur

tragischen, später insbesondere christlichen, Herden-Moral. »Ein einziger mächtiger

Querkopf wie Socrates – da war der Riss unheilbar. In ihm vollzieht sich die Selbstzer-

störung der Griechen« (KSA8, § 6[23]). Aber die scheinbare Überwindung des Mythos

war die Schaffung eines neuen.Nicht nur, dassman an seine Überwindung glaubte, wie

später andenTodGottes, sondernmanhielt dieseÜberwindungeben fürdas erstrebens-

werte Ziel der Moderne, des modernen Menschen. »In der Reduktion des Denkens auf

mathematische Apparatur ist die Sanktion der Welt als ihres eigenen Maßes beschlos-

sen. […] Damit schlägt Aufklärung in die Mythologie zurück, der sie nie zu entrinnen

wußte. […] Der Fluch des unaufhaltsamen Fortschritts ist die unaufhaltsame Regressi-

on« (Adorno/Horkheimer: 33ff.). Das verkannte Wesen der Aufklärung, das Wegschnei-

den des Inkommensurablen (Adorno/Horkheimer: 19) ist aber schon das verkannte We-

sen des Denkens, das zum unheilbaren Riss zwischen Denken und Schaffen, zwischen

Wissenschaft und Kunst wurde. Man wollte nicht den Widerspruch zwischen demWe-

sen des Erkennens und der (absoluten) Wahrheit wahrhaben.

»Alles begreifen« – das hieße alle perspektivischen Verhältnisse aufheben, das hieße

nichts begreifen, das Wesen des Erkennenden verkennen. (KSA12, § 1[114])

Manbeliebte, dasOrgan aus demKörper, denOrganismus aus seinerWelt zu schneiden,

um damit dem Leben auf den Grund zu kommen, ohne dabei den doppelten Tod des

Fragmentes sowie seiner weggeschnittenen Bedingungen, dem übergeordneten Gan-

zen, diagnostizieren zu wollen.Man wollte eben Kant nicht verstehen, denn selbst Kant

wagte dies (Selbstvertrauen) nicht.Das universale Reinheitsgebot der Aufklärung könne

nicht plötzlich zum königsbergschen Reinheitsverbot verkommen.Die sogenannte Auf-

klärungwar nochweit entfernt von der »Aufklärung darüber, daß es keinDing an sich […],

keine Erkenntniß an sich giebt […], keinGut undBöse an sich […], kein Ziel und keineHerkunft!«

(KSA10,§ 24[7]).Manwollte nicht begreifen, »daß es immernoch einmetaphysischerGlau-

be ist, auf dem unser Glaube an dieWissenschaft ruht« (FW: 239).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010 - am 13.02.2026, 21:46:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 83

Der sokratische Riss bzw. initiale platonische Bruch war somit das Feststellen der

Begriffe, der den fortschreitendenBruch bedingt, da es das Sein nicht gibt (die fliehende

Welt sich also nicht feststellen lässt), dessen Suche aber weiterhin schmollend für nötig

gehalten wird.Wahrhaftige Aufklärung – oder »die neue Aufklärung« (KSA12, § 1[85]) –

hieße, mit dem Bruch zu brechen, das Rad der Zeit zu bremsen (KSA7, § 19[17]) und die

emsige Moderne in ihrem fortschreitenden Sturz nach vorne aufzuhalten. Als erneuter

Bruch mit der alten Welt, als wiederholter Versuch »das Absolute [zu] finden« (Poelzig,

in: Conrads: 21),war unsere letzteModerne der (›geschriebenen‹) Architektur nur die aus

Sokrates’ tiefem Riss ausgewachsene blendende Blüte der ältesten finsteren Tafeln Eu-

ropas.

Überwindung des Wissens durch mythenbildende Kräfte. Kant merkwürdig – Wissen

und Glauben! Innerste Verwandtschaft der Philosophen und der Religionsstifter! (KSA7,

§ 19[62])

Wenn aber mit der ›wahren‹Welt auch die ›scheinbare‹ abgeschafft ist, gibt es auch kei-

nen Bruchmehr. InNietzsches ›Gegen-Reich‹ (der Kunst) gibt es nichtmehr Gegensätze

an sich, sondern vielmehr Grade der Abstraktion, Grau- und Farbstufen, Statistik und

Wertabschätzung (KSA11, § 26[3171]). Nach zweitausendjährigem, von Sokrates einge-

leitetem Bruch, Rückschritt (Platonismus) und ihrer in fine im europäischen Hegelia-

nismus bzw. Nihilismus kulminierenden geistigen Katastrophe greift Nietzsche wieder

den vorsokratischen Speer auf (PHG, § 1), d.h. Anaxagoras’ »Nous«, der »das Privilegium

derWillkür« hat, undHeraklits ewigeUnschuld desWerdens (»Heraklit würde ergänzen

– ein Spiel« [PHG, § 19]) und schleudert ihn unter der umgestalteten Form des Willens

zur Macht weit in die Zukunft. Er ergriff damit seine (desolate) Aufgabe, Europas »Ge-

schichte zu einer Fortsetzung der griechischen zumachen« (MA, I, § 475).

Erst als die fabelhafte Erzählung der Fiktion dürfte man nun die kurze Geschichte

des Denkens ohne Bedenken wieder recht lang erzählen.

7. Das Problem der Sprache

Der Philosoph in den Netzen der Sprache eingefangen. (KSA7, § 19[135])

Die Verführer der Philosophen sind die Worte, sie zappeln in den Netzen der Sprache.

(KSA8, § 6[39])

DerMensch gebärdet sich, als sei er Bildner undMeister der Sprache, während sie doch

die Herrin des Menschen bleibt. (Heidegger 5: 140)

Man begegnet in der Rezeption Heideggers den häufigen Vorwürfen der Phraseologie.

BöseZungenbehauptengeradezu,die äußerst kniffligeKonstruktion seinerAbhandlun-

genverschleierenur eine inhaltlicheLeere.Eine schwerwiegendeAnklage aneinengroß-

artigen Baumeister des Denkens, die an die recht amüsante Abrechnung Schopenhau-

ers mit dem »noch gröbern Unsinn des plumpen und geistlosen Hegel« (Schopenhau-

er: 536/548) erinnert.Aber stellenwir nundem (logischen)Denken folgende,durchaus an

Phraseologie grenzende Falle: Wenn Denken und Sein identisch sind – und dies ist nun

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010 - am 13.02.2026, 21:46:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

