80

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Fazit: Aus der dritten Beziehung von Architektur und Philosophie, der Wahlver-
wandtschaft der beiden Disziplinen, leitet sich unsere, in Kapitel 18 entwickelte These
ab: Das Denken wird im Entwerfen offenbar.

6. Eine kurze Geschichte des Denkens

Die Weltgeschichte ist am Kiirzesten, wenn man sie nach den bedeutenden philoso-
phischen Erkenntnissen bemifdt und die ihnen feindlichen Zeitriume bei Seite 1afit.
(KSA7, §19[117])

Die Geschichte der Entwicklung der Kultur seit den Criechen ist kurz genug, wenn man
den eigentlichen wirklich zurlickgelegten Weg in Betracht zieht und das Stillestehn,
Zurlckgehn, Zaudern, Schleichen gar nicht mitrechnet. (UB, IV, § 4)

Eine kurze Geschichte sollte auch kurz erzihlt werden. In simtlichen Bildungsanstalten
wird sie viel zu lang erzihlt (und wird damit vielmehr zur Geschichte der Domestika-
tion). Man zieht sie also vollig unnétig in die Linge; man tibersieht bzw. man verdeckt
schlieRlich das Problem ihrer Kiirze. Man darf immer noch recht gelassen diese schon zu
lange dauernde Geschichte des Denkens mit Whiteheads berithmten Zitat zusammen-
fassen: »die sicherste allgemeine Charakterisierung der philosophischen Tradition Eu-
ropas lautet, daf sie aus einer Reihe von Fufnoten zu Platon besteht«’. Damit gelangen
wir zu Nietzsches Korrektur der klassischen Zeittafel, mit Sokrates als Drehscheibe zwi-
schen Antike und Moderne, und »Nietzsche als Drehscheibe«® zwischen Moderne und
Postmoderne bzw. als potenzieller Anschluss an die (vorsokratische) Antike. Denn fiir
Nietzsche sind schon alle grofRen Probleme vor Sokrates gestellt (KSA11, § 26[64]) und in
einem seiner ersten Biicher (PHG; zu seiner Zeit noch unverdffentlicht) erzihlt er kurz
und prignant die lange vorsokratische Geschichte des Denkens. »Socrates wirft das Ganze
um, in einem Augenblick, wo es sich der Wahrheit noch am meisten genihert hatte; das ist
besonders ironisch« (KSA8, § 6[7]). Sokrates, ebenso Jesus, waren noch grof3e klassische
Schépfer und starben beide fiir ihre Ideen. Selbst Platon, wenn auch weit weniger klug als
Sokrates,’ durfte ebenfalls noch den Tod fiirchten. Ihre Schiiler indessen waren lediglich
erschopfte moderne Menschen auf dem arbeitsamen Holzweg zum europaischen Nihi-
lismus. Es erschien ihnen relativ leicht, Gott getétet zu haben, doch einen neuen Gott
zum Leben zu erwecken, war und ist noch eine ganz andere Sache.

Zwei Jahrtausende beinahe: und nicht ein einziger neuer Gott! Sondern immer noch
und wie zu Recht bestehend, wie ein ultimatum und maximum der gottbildenden
Kraft, des creator spiritus im Menschen, dieser erbarmungswiirdige Gott des europaii-
schen Monotono-theismus! (KSA13, § 17[4])

7 »The safest general characterization of the European philosophical tradition is that it consists of a
series of footnotes to Plato« (Whitehead: 63).

8 Habermas 1:104

9 »Socrates, der sagt»ich weifd nicht, was gut und bose istcwar kliiger als Plato: der definirt es! Aber
Plato stellt es dar, den héheren Menschen.« (KSA11, § 26[3571)

13.02.2026, 21:46:49. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Seit Sokrates glauben wir an den intellektuellen Fortschritt (der in den noch heute ibli-
chen anthropologischen Evolutionismus der Zivilisation miindet). Schlimmer noch: Seit
dem scheinbaren Tod Gottes bilden sich die Européer ein, »den héheren Menschen auf
der Erde darzustellen« (KSA11, § 26[319]). Wir glauben, die Natur tiberlisten und einen
Rassensprung innerhalb der Rasse forcieren zu konnen: vom Homo sapiens zum »Ho-
mo Deus« (Harari 2), »vom Thiere zum Range der >Gotter« (KSA12, § 2[13]). Dies ist die
Geschichte der frommen Moderne, des ewigen Sturzes nach vorne. Fortschritt durch
fortschreitenden Bruch mit der Vergangenheit, mit den altviterischen Tafeln, d.h. den
Wahrheiten und Werten der alten Welt. Platon bleibt in diesem Sinne der uniitberwun-
dene Vater aller »schrecklichen Kinder der Neuzeit« (Sloterdijk 2). Nietzsche begegnet
diesem Fortschrittsmirchen der Moderne mit der Erzdhlung seiner iiber das Gesamt-
werk verteilten Geschichte eines Irrtums (bzw. dem Gesamtwerk als diese Geschichte):
»wie die >wahre Welt<endlich zur Fabel wurde« (GD: 99). Und diese »wahre Welt«ist eben
nicht einfach die Summe aller Einzelwahrheiten (wie beispielsweise die physikalischen
Gesetze Newtons) simtlicher Fachbereiche (sonst gibe es eben keine Philosophie alias
Metaphysik), sondern ein iibergeordnetes System in einer >rechten Héhe<, wo alles zu-
sammen und iiber eins kommt (KSA7, § 19[1]) — in der rechten Héhe, in der man die re-
lativen Wahrheiten zu einem Absoluten verstricken méchte, zur ganzheitlichen Erkli-
rung unterschiedlichsten Einzelwissens, dort, wo das relative Wissen jeder Einzelwis-
senschaft authért (man erinnere nochmals an Heideggers »anstofSigen« Satz: »die Wis-
senschaft denkt nicht«) und das Denken zur Konstruktion des Heiligen Grals, des Schliis-
sels zum »Weltgeheimnis« (Barthes: 87) oder auch Gottes wird.

Und genau hier liegt Nietzsches Misstrauen gegeniiber dem Tod Gottes, denn die
Wissenschaftist noch der Baum der Erkenntnis (unserer Idee) des Allmichtigen, als des-
sen feinere (oder auch unfeinere) Fortsetzung. Die »wahre Welts, sei es als Gott oder (all-
umfassende) Wissenschaft, ist nur mit der Idee und letzten ultimativen Primisse des
Seins moglich. Alles ganzheitliche menschliche Wissen fundiert auf unserem Glauben
an Sein (KSA12, § 2[91]). Der ganze okzidentale Universalismus funktioniert nur mit die-
sem Glauben an die Wahrheit, mit dem einen steht und fillt das andere. Jegliche Idee
einer Weltmission im Namen Gottes oder im Namen der Wahrheit, die Vorstellung ei-
nes universalen Menschen, die Idee von Weltgeist (Hegel), Weltstadt (Modell im Sinne
Choays, 1), Universalgeschichte und Historizismus, all diese (giftigen) Friichte unserer
Kultur stehen und fallen mit dem Baum der Wahrheit, unserem ungeheuerlich soliden
»System der Exklusion« im Sinne Foucaults.™

Diese Beiden, Wissenschaft und asketisches Ideal, sie stehen ja auf Einem Boden —
ich gab dies schon zu verstehen — nimlich auf der gleichen Uberschitzung der Wahr-
heit (richtiger: auf dem gleichen Glauben an die Unabschitzbarkeit, Unkritisierbarkeit

10 »Destrois grands systéemes d’exclusion qui frappent le discours, la parole interdite, le partage de la
folie et la volonté de vérité, c’est du troisieme que j'ai parlé le plus longuement. Cest que vers lui,
depuis des siécles, nont pas cessé de dériver les premiers ; c’est que de plus en plus il essaie de les
reprendre a son compte, pour a la fois les modifier et les fonder, c'est que si les deux premiers ne
cessent de devenir plus fragiles, plus incertains dans la mesure ot les voila traversés maintenant
par la volonté de vérité, celle-ci en revanche ne cesse de se renforcer, de devenir plus profonde et
plus incontournable.« (Foucault 5: 21)

13.02.2026, 21:46:49. - [Ea—

81


https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Wahrheit), eben damit sind sie sich notwendig Bundesgenossen, — so daf$ sie, ge-
setzt, daf sie bekampft werden, auch immer nur gemeinsam bekidmpft und in Frage
gestellt werden kénnen. [...] die Kunst, in der gerade die Liige sich heiligt, der Wille zur
Tiuschung das gute Gewissen zur Seite hat, ist dem asketischen Ideale viel grundsatz-
licher entgegengestellt als die Wissenschaft: so empfand es der Instinkt Platos, dieses
grofiten Kunstfeindes, den Europa bisher hervorgebracht hat. Plato gegen Homer: das
ist der ganze, der echte Antagonismus —dort der »)enseitige« besten Willens, der gro-
e Verleumder des Lebens, hier dessen unfreiwilliger Vergéttlicher, die goldene Natur.
(GM: g01f)

Seit dem uns von Parmenides eingepflanzten Keim des ewigen Seins wurde der Druck
der schon erwihnten »Nostalgie des Absoluten« (Steiner) unertriglich. So kam es, dass
»der hiflliche Volksmann Sokrates [...] die Auktoritit des herrlichen Mythus in Griechen-
land todt« schlug (KSA8, § 6[13]) und seine eifrigen Schiiler Platon und Aristoteles ener-
gisch darauf losgingen, »Begriffe festzustellen — es war ein Mifdverstindnif3« (KSA11, §
26[3171]). Damit wurde die vorsokratische Herren-Moral der griechischen Tragédie zur
tragischen, spiter insbesondere christlichen, Herden-Moral. »Ein einziger michtiger
Querkopf wie Socrates — da war der Riss unheilbar. In ihm vollzieht sich die Selbstzer-
storung der Griechen« (KSA8, § 6[23]). Aber die scheinbare Uberwindung des Mythos
war die Schaffung eines neuen. Nicht nur, dass man an seine Uberwindung glaubte, wie
spiter an den Tod Gottes, sondern man hielt diese Uberwindung eben fiir das erstrebens-
werte Ziel der Moderne, des modernen Menschen. »In der Reduktion des Denkens auf
mathematische Apparatur ist die Sanktion der Welt als ihres eigenen Mafes beschlos-
sen. [...] Damit schligt Aufklirung in die Mythologie zuriick, der sie nie zu entrinnen
wufite. [...] Der Fluch des unaufhaltsamen Fortschritts ist die unaufhaltsame Regressi-
on« (Adorno/Horkheimer: 33ff.). Das verkannte Wesen der Aufklirung, das Wegschnei-
den des Inkommensurablen (Adorno/Horkheimer: 19) ist aber schon das verkannte We-
sen des Denkens, das zum unheilbaren Riss zwischen Denken und Schaffen, zwischen
Wissenschaft und Kunst wurde. Man wollte nicht den Widerspruch zwischen dem We-
sen des Erkennens und der (absoluten) Wahrheit wahrhaben.

»Alles begreifen«— das hiefRe alle perspektivischen Verhiltnisse aufheben, das hiefle
nichts begreifen, das Wesen des Erkennenden verkennen. (KSA12, § 1[114])

Man beliebte, das Organ aus dem Kdrper, den Organismus aus seiner Welt zu schneiden,
um damit dem Leben auf den Grund zu kommen, ohne dabei den doppelten Tod des
Fragmentes sowie seiner weggeschnittenen Bedingungen, dem iibergeordneten Gan-
zen, diagnostizieren zu wollen. Man wollte eben Kant nicht verstehen, denn selbst Kant
wagte dies (Selbstvertrauen) nicht. Das universale Reinheitsgebot der Aufklirung kénne
nicht plotzlich zum kénigsbergschen Reinheitsverbot verkommen. Die sogenannte Auf-
klarung war noch weit entfernt von der »Aufklirung dariiber, daf3 es kein Ding ansich [...],
keine Erkenntnif an sich giebt [...], kein Gut und Bose an sich [...], kein Ziel und keine Herkunft!«
(KSA10, § 24[7]). Man wollte nicht begreifen, »daf} es immer noch ein metaphysischer Glau-
be ist, auf dem unser Glaube an die Wissenschaft ruht« (FW: 239).

13.02.2026, 21:46:49. - [Ea—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Der sokratische Riss bzw. initiale platonische Bruch war somit das Feststellen der
Begriffe, der den fortschreitenden Bruch bedingt, da es das Sein nicht gibt (die fliechende
Welt sich also nicht feststellen lisst), dessen Suche aber weiterhin schmollend fir notig
gehalten wird. Wahrhaftige Aufklirung — oder »die neue Aufklirung« (KSA12, § 1[85]) —
hiee, mit dem Bruch zu brechen, das Rad der Zeit zu bremsen (KSA7, § 19[17]) und die
emsige Moderne in ihrem fortschreitenden Sturz nach vorne aufzuhalten. Als erneuter
Bruch mit der alten Welt, als wiederholter Versuch »das Absolute [zu] finden« (Poelzig,
in: Conrads: 21), war unsere letzte Moderne der (>3geschriebenend) Architektur nur die aus
Sokrates’ tiefem Riss ausgewachsene blendende Bliite der iltesten finsteren Tafeln Eu-
ropas.

Uberwindung des Wissens durch mythenbildende Krifte. Kant merkwiirdig — Wissen
und Glauben! Innerste Verwandtschaft der Philosophen und der Religionsstifter! (KSA7,
§19[62])

Wenn aber mit der >wahren< Welt auch die »scheinbare« abgeschafft ist, gibt es auch kei-
nen Bruch mehr. In Nietzsches >Gegen-Reich« (der Kunst) gibt es nicht mehr Gegensitze
an sich, sondern vielmehr Grade der Abstraktion, Grau- und Farbstufen, Statistik und
Wertabschitzung (KSA11, § 26[3171]). Nach zweitausendjahrigem, von Sokrates einge-
leitetem Bruch, Riickschritt (Platonismus) und ihrer in fine im europiischen Hegelia-
nismus bzw. Nihilismus kulminierenden geistigen Katastrophe greift Nietzsche wieder
denvorsokratischen Speer auf (PHG, § 1), d.h. Anaxagoras’ »Nousc, der »das Privilegium
der Willkiir« hat, und Heraklits ewige Unschuld des Werdens (»Heraklit wiirde ergidnzen
— ein Spiel« [PHG, § 19]) und schleudert ihn unter der umgestalteten Form des Willens
zur Macht weit in die Zukunft. Er ergriff damit seine (desolate) Aufgabe, Europas »Ge-
schichte zu einer Fortsetzung der griechischen zu machen« (MA, I, § 475).

Erst als die fabelhafte Erzihlung der Fiktion ditrfte man nun die kurze Geschichte
des Denkens ohne Bedenken wieder recht lang erzihlen.

7. Das Problem der Sprache

Der Philosoph in den Netzen der Sprache eingefangen. (KSA7, § 19[135])

Die Verfiihrer der Philosophen sind die Worte, sie zappeln in den Netzen der Sprache.
(KSAS8, § 6[39])

Der Mensch gebardet sich, als sei er Bildner und Meister der Sprache, wihrend sie doch
die Herrin des Menschen bleibt. (Heidegger 5:140)

Man begegnet in der Rezeption Heideggers den hiufigen Vorwiirfen der Phraseologie.
Bose Zungen behaupten geradezu, die dulerst knifflige Konstruktion seiner Abhandlun-
genverschleiere nur eine inhaltliche Leere. Eine schwerwiegende Anklage an einen grof3-
artigen Baumeister des Denkens, die an die recht amiisante Abrechnung Schopenhau-
ers mit dem »noch grébern Unsinn des plumpen und geistlosen HEGEL« (Schopenhau-
er: 536/548) erinnert. Aber stellen wir nun dem (logischen) Denken folgende, durchaus an
Phraseologie grenzende Falle: Wenn Denken und Sein identisch sind - und dies ist nun

13.02.2026, 21:46:49. - [Ea—

83


https://doi.org/10.14361/9783839470725-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

