II. ISLAM ALS WELTANSCHAUUNG DER
UMMATISTISCHEN UTOPIE

Der verwaltete Islam, der trotz seiner historisch erfolgreich erprobten
Kooptierung in den politischen Apparat zugleich eine Eigenlogik be-
wahren konnte, bildet bekanntlich keineswegs die einzige Form der
islamischen Religiositét in der modernen tiirkischen Geschichte. Dies
war auch von der klassischen Geschichte des Islam nicht zu behaup-
ten, durch die iiber die Jahrhunderte verschiedene Varianten dieses
Glaubens wie Sufik, Heterodoxien oder auch die, wenn auch wir-
kungsgeschichtlich wenig relevante philosophische Schule getaumelt
sind. Die in institutioneller Hinsicht laizistisch eingebundene Diyanet
hatte sich zwar im Zeitalter des sich verbreitenden ,,Weltbildes* ein-
gerichtet, zur Formierung eines vereinheitlichten Islam beigetragen
und damit den Weg zur Durchdringung der Gesellschaft durch explizit
religiose Lehren als dffentliche Norm vorbereitet. Trotz all dieser im
Diesseits der Gesellschaft operierenden Aktivititen hat jedoch die Or-
thodoxie keinen religiosen Aktivismus hervorgebracht, der den ge-
sellschaftstechnischen Zug der modernen politischen Rationalitit mit
einer islamischen Weltanschauung durchtrinkt hitte. Daher blieb der
tiirkisch-islamischen Orthodoxie nichts so fern wie die Vorstellung
von einem ,,alternativen islamischen Gesellschaftsmodell®. Das letzte
wird dagegen das eifrige Bestreben der sich besonders in den 80er
Jahren formierenden intellektuellen Zirkel bestimmen. Das folgende
Kapitel analysiert die durch den Intellektuellenislam in der tiirkisch-
islamischen Vorstellungswelt ausgeldsten Transformationen.

Die islamistischen Intellektuelle, von denen im folgenden die Rede
ist, sind durch einen in der bisherigen Geschichte des, zumindest tiir-
kischen, Islam nicht bekannten spezifischen Diskurs hervortreten.
Hierbei handelt es sich um die Ausarbeitung eines ,,alternativen Ge-
sellschaftsmodells“. Konkret nimmt der Diskurs seinen Anlauf von
einem Dokument, namentlich der Urkunde bzw. Gemeindeordnung
von Medina, die der islamische Prophet kurz nach seiner Immigration
in Medina (622) zwischen seinen Weggenossen aus Mekka und den
einheimischen arabischen Stimmen mitsamt ihren jiidischen Beisallen
vereinbart hat. Die Vision von der idealen Urgemeinde, wie sie zu je-
ner Zeit unter der Fithrung von Muhammad existiert habe, wird nun
im islamistischen Diskurs rekonstruktiv bearbeitet und unter dem La-

107

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

bel von ,,Vertrag von Medina“ (im folgenden als VM abgekiirzt) zu
einer gesellschaftlichen Alternative erhoben, nach der unterschiedli-
che Gemeinschaften in Anerkennung ihrer Besonderheit eine gemein-
same politische Ordnung bilden sollen. Die folgenden Uberlegungen
werden sich um die Frage drehen, was es denn nun bedeutet, da3 der
Islam als explizite, theoretisch ausgearbeitete Grundlage der gesell-
schaftlichen Konstitution konzeptualisiert wird.

Zu diesem Zweck wird zunéchst kurz erlautert, wie in der islami-
schen Geschichte auf das Goldene Zeitalter (Asr-1 Saadet. Zeitalter
der Gliickseligkeit) Bezug genommen worden ist. Von zentraler Be-
deutung ist dabei die These, daBl die oftmals mit eschatologischen Vi-
sionen verbundene Bezugnahme - zumindest im sunnitischen Islam,
von dem hier die Rede ist - weitgehend ohne chiliastische Aufladun-
gen auskam oder zumindest der Chiliasmus selten in politisches Han-
deln umschlug. Diese Spezifizitit bleibt selbst in verschiedenen Vari-
anten des islamischen Modernismus relativ erhalten (Kapitel 1I.1).
Gleichzeitig bahnt sich hier, an dem in den 70er Jahren in der Tiirkei
stark rezipierten Neomodernismus von Fazlur Rahman gipfelnd, eine
Entwicklung in Richtung der Verdiesseitigung der Religion an, in der
der Islam anhand theoretischer und methodologischer Reflexionen als
Weltanschauung einer Gesellschaftskonstitution konzeptualisiert wird
(Kapitel I1.2). Die kritische Analyse von Rahmans Uberlegungen be-
reitet somit den Weg fiir den weiteren Verlauf der Darstellung, in der
gezeigt werden soll, wie die in Rahmans Arbeit kulminierende Ent-
wicklung in den hier zu behandelnden islamistischen Diskurs hinein-
schldgt und dort nun auch entgegen Rahmans eigenem Anliegen zu
einem alternativen Gesellschaftsentwurf ausgearbeitet wird. Dabei
werden zugleich auch die Kategorien der weiteren Analyse gewonnen.
So werden die Funktionsweise des islamistischen Diskurses und des-
sen Instrumente auf die Reversion des analytischen Interesses auf die
westliche Moderne, sodann auf die aktivistische Verdiesseitigung der
Religion bzw. des religiosen Denkens, weiterhin auf die Verbindungen
zu den global zirkulierenden Diskursen und schlieBlich die spezifische
Ubersetzung dieser Diskurse hin analysiert (Kapitel I11.3 bis einschl.
6). Da allerdings diese letzten Punkte ineinander iibergreifen und im
Grunde verschiedene Dimensionen ein und desselben Phinomens dar-
stellen, wird es nicht durchgehend moglich sein, den formalen Aufbau
der Analyse strikt entlang eines linearen Schemas durchzuziehen. Am
Ende der Analyse soll deutlich gemacht werden, wie die islamische
Materie, hier: die klassische Vision von der idealen Urgemeinde, dem
Goldenen Zeitalter, mit Hilfe von in dem Diskurs der Intellektuellen
angewandten modernen Kulturtechniken Ziige einer politischen Uto-
pie erhilt, in der die Urgemeinde durch willentliches Handeln hier
und jetzt als reine Gemeinschaft ins Werk gesetzt werden soll. Die

108



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Verwaltung der Religion, die noch in das Programm, eine westlich
orientierte Gesellschaft herzustellen, eingespannt werden konnte,
schldgt in ein explizit islamisches Gesellschaftsmodell um. Unter
Punkt I1.7 wird das Gesamtkapitel resiimiert.

1. Ursprungsvisionen im Islam

Anno 1995 wird in der von islamistischen Intellektuellen herausgege-
benen elektronischen Zeitung Anadolu ein Gedicht abgedruckt. Das
Gedicht, das aus der Feder eines Dilaver Cebeci hervorgegangen ist,
ist mit Medina iiberschrieben, mit einer der Heiligen Stétten des Islam.
Es ruft nun keine Verwunderung hervor, wenn in der Poesie die Kluft,
die Jahrhunderte zwischen einem unermiidlich ersehnten Anfang und
der verdammten Gegenwart aufreien, in einem Atemzug liberbriickt
wird. Der Dichter kann ungehindert die Truppen von Ebu Cehil, die
sich gegen den Propheten und seine Gemeinde im Anmarsch befinden,
vor seinen Augen sehen. Das Leid, das er in pathetischen Versen he-
rausschreit, diirfte indes ihre Herkunft genauso gut in der sogenannten
authentischen Vergangenheit haben wie in der Gegenwart; einer Ge-
genwart, die, vom bekennenden Sikularismus ,,verunreinigt®, fir ei-
nen Islamisten nichts Anderes sein kann als eine Wiederauflage der
Cahiliye (die vorislamische Zeit, die Zeit der Ignoranz); einer Gegen-
wart des sich immer stérker in den Menschen breitmachenden Ver-
falls, vor dem sich der Glaubige die ewige Wahrheit der goldenen Zeit
herbeisehnt:

,»Wire ich doch in einer goldenen Zeit zur Welt gekommen / Wére mir auch
ein wenig vom Wissen der Wiiste zuteil geworden!* (Cebeci 1995)

Es ist von jener Stadt die Rede, in der sich der Islam aus einer auf3er-
weltlichen Gemeinde mit eschatologischen Visionen in einen schlag-
kréftigen Staat verwandelte, der dann auszog, um die Welt Gottes Be-
fehl zu unterwerfen. Driickt die Gegenwart mit aller Gewalt derge-
stalt, daB das irdische Leben fiir den Glaubigen zur Qual wird, dann
fliichtet er sich in den miitterlichen Schof3 der Stadt Medina: ,,Bevor
mir der Grausame in die Brust zusticht / gewdhre mir deinen Schutz,
O du Medina, schiitze mich.” (Ebd.)

Der Dichter dieser Verse wird sich mit seiner Sehnsucht nach der
Goldenen Zeit sicherlich in guter Gesellschaft befinden. Diese Sehn-
sucht ist kein Privileg der Dichter, ja nicht einmal haben wir es mit
einem rein islamischen Phdnomen zu tun. Der Glaube an eine reine
Vergangenheit, die im krassen Gegensatz zur Gegenwart steht und den
legitimen Boden fiir eine Abrechnung mit dieser Gegenwart bereit-

109

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

stellt, 146t sich in vielen Kulturen wiederfinden. Ja, man kann be-
haupten, daB die Orientierung an einem Goldenen Zeitalter, oder is-
lamisch gesprochen am Zeitalter der Gliickseligkeit (Asr-1 Saadet), die
vormoderne Form der Utopien iiberhaupt darstellte.”® Die Aufstinde
haben sich, bevor mit der modernen Umkehrung der Zeithorizonte die
Schaffung einer Zukunft als Utopie ins Zentrum des politischen Han-
delns riickte, in der Regel auf eine mythische Zeit berufen, von der aus
erst Legitimitit beansprucht werden konnte.”” Dieses Phénomen hat
der prominente Orientalist von Grunebaum als Kulturklassizismus
folgendermalien beschrieben:

»(1) Eine vergangene (oder bloB fremde) Phase kultureller Entwicklung
wird als vollstdndige und vollkommene Verwirklichung menschlicher M6g-
lichkeiten anerkannt; (2) diese Verwirklichung wird als rechtméBiges Erbe
oder Besitz angeeignet; (3) es wird als moglich zugelassen, dafl die eigene
Gegenwart nach vergangener (oder fremder) Vollkommenheit umgeformt
wird; und (4) das Kulturwollen der Vergangenheit bzw. der Fremdkultur
wird als mustergiiltig und fiir die Gegenwart verbindlich iibernommen.*
(1960: 5)

Es gibt sicherlich verschiedene Formen, wie man sich auf eine Ver-
gangenheit beruft. Von Grunebaum liefert hierzu eine detaillierte Pa-
lette, auf die hier nicht ndher eingegangen wird. Was hier interessiert,
ist sein darauf folgender Verweis auf die Sehnsucht nach ,,Riickkehr
zu den ,rechtgeleiteten® Kalifen, nach Riickkehr zu dem Islam, wie er
zu Lebzeiten des Propheten gewesen (a.a.O.: 17) sei. Dieser Klassi-

56 ,,Wihrend der gesamten Antike ,verhindert’ somit der Gedanke eines
an das anfingliche Goldene Zeitalter anschlieenden Zerfalls — mit
dem damit verbundenen Gedanken der zyklischen Wiederkehr — ,die
Entwicklung eines authentischen Fortschrittgedankens® [...].“ (Marra-
mao 1989: 83)

57 Selbst, ja erst recht bei neuzeitlichen, zukunftsorientierten Utopien
wirkt die Vorstellung eines ,,unschuldigen® Anfangs, wie das z.B. beim
marxistischen Historischen Materialismus der Fall ist. Der Historische
Materialismus sieht im Kommunismus die Wiederherstellung des klas-
senlosen Urkommunismus auf einer dialektisch vermittelten, hoheren
Ebene vor. Jacob Taubes erblickt darin iibrigens den eschatologischen
Zug des Marxismus: ,,Das Eschaton ist das Einst im doppelten Sinn:
das Einst der Schopfung: Axiologie, und das Einst der Erlosung: Te-
leologie.” (1947: 12) Allerdings darf der folgenreiche Unterschied in
der jeweiligen Zeitokonomie des ,,mythischen Regresses und der neu-
zeitlichen ,,politischen Utopien® nicht restlos geebnet werden. Zum
Verhiltnis von Zeiterfahrung und Sékularisierung bzw. damit zusam-
menhéngenden Begriffen wie Revolution, Gesellschaft und Projekt s.
Marramao (1989).

110

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

zismus der Riickkehr ,,will“, so von Grunebaum®, nicht nur den Geist,
sondern auch den Buchstaben der Vergangenheit zuriickholen* (ebd.).
So weitgehend auch immer die etablierte Vorstellung vom islamischen
Goldenen Zeitalter mit der Zeit der rechtgeleiteten Kalifen identisch
geworden ist, deckt andererseits ein geschichtlicher Streifzug unmif-
verstandlich auf, wie umkdmpft die Bestimmung der Grenzen dieser
idealen Gemeinde war und wie sehr sie teilweise immer noch den Ge-
genstand heftiger Auseinandersetzungen bildet. Die reale Geschichte
der idealisierten frithislamischen Gemeinde weist iibrigens selber
zweifellos einen enormen Grad an inneren Zwistigkeiten auf, die dann
zu den ersten Spaltungen im Islam gefiihrt haben, welche heute noch
bestehen. Immerhin wurden drei von den rechtgeleiteten Kalifen, wel-
che die vollkommene Umma symbolisieren sollen, infolge politischer
Intrigen umgebracht. Doch kommt es, was die psychologische und
politische Wirkung des Vorbildes anbelangt, nicht auf den Realitéts-
gehalt der idealisierten Gemeinde an. Von entscheidender Bedeutung
ist hingegen die Natur der politischen Beziehung, welche zwischen
dem idealisierten Vorbild und dem innerweltlichen Handeln gekniipft
wird.

1.1 Eschatologie ohne Rof} und Reiter

So sehr nun die Idee einer Riickkehr universellen Charakters sein
mag, bediirfen die islamischen Visionen der Riickkehr doch einer spe-
zifischen Betrachtung. Immerhin hat sich der Wunsch nach Riickkehr
in die Urgemeinde in der islamischen Geschichte zu einem Dogma
entwickelt. Die Konzeption vom Goldenen Zeitalter bezieht sich in
der Geschichte der muslimischen Gesellschaften nicht nur auf die Zeit
der rechtgeleiteten Kalifen. Die Zeit der Ummayaden und der Abbasi-
den, aber auch die jeweiligen Glanzperioden islamischer Reiche (wie
z.B. die Zeit des Aufstiegs bei den Osmanischen Tiirken) dienen eben-
falls als die Goldene Zeit (ausfiihrlich dazu vgl. Duran 1983). Beim
sunnitischen Islam, von dem unser Buch handelt, fillt der Stellenwert
der Urgemeinde bereits durch die Bezeichnung Sunniten (Traditiona-
rer) auf, die besagt, daB die Sunna, ndmlich die Worte und Taten des
Propheten und die Lebensweise seiner Gemeinde, zum zentralen Be-
stand des Glaubens gehdren. Fiir sie hat sich weitgehend die Zeit der
vier Kalifen (Ebu Bekir, Omer, Osman und Ali) als das Goldene Zeit-
alter durchgesetzt, wihrend das Schiitentum die Goldene Zeit ledig-
lich auf Ali als den legitimen Nachfolger des Propheten beschrénkte.
Parallel zu den unterschiedlichen Bestimmungen der Goldenen
Zeit hat sich das Verhéltnis zwischen Herrschaft und Heilsfrage unter-
schiedlich entwickelt. Die dem Imam im Schiitentum zugesprochene

111



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Heilswichtigkeit wurde von den Sunniten weitgehend abgelehnt (vgl.
Kapitel 1.1), daraus entsprang dann folglich auch die geschichtswirk-
same Spannung zwischen dem Herrscher und der Ulema, wie sie zu-
vor in Bezug auf die Diyanet diskutiert worden ist (vgl. Kapitel 1.4).
Diese verschiedenen Konzeptionen haben wiederum im Hinblick auf
das politische Handeln unterschiedliche Konsequenzen mit sich ge-
bracht. Anders als im Schiitentum, in dem die Visionen der Riickkehr
sehr leicht chiliastisch gewendet werden konnten (z. B. die iranische
Revolution von 1979), wies die sunnitische Eschatologie selten chilia-
stische Ziige auf.

»Auch im Sunnitentum gibt es chiliastische Ziige, gewi3. Aber sie lassen
sich nicht so leicht fiir die irdischen Ziele einsetzen. Die sunnitische Lite-
ratur, die sich mit den Vorgidngen am Ende der Geschichte beschéftigt, ist
sogar sehr umfangreich. Aber sie befalit sich eben mit einem Eschaton, von
dem wirklich niemand weill, wann es hereinbrechen wird. Auf alle Fille
wird es nicht als eine in naher Zukunft bevorstehende, durch persénlichen
Einsatz der Gldaubigen zu beschleunigende Wende zuriick zur prophetischen
Urgemeinde verstanden, wie dies in manchen schiitischen Gruppierungen
verstanden wurde.” (Nagel 1981a: 313, Hervorhebung L.T.)

Bereits in der Formierungsphase (kurz nach dem Tode des Propheten),
die von einer pessimistischen Grundstimmung durchsetzt war, er-
schien die Urgemeinde im Riickblick als ein Hort der Frommigkeit.
Und es setzt sehr frith ein, dafl die Mitglieder der Urgemeinde dafiir
geriihmt werden, daB sie ,,mehr als ihr (die jetzigen) auf das Diesseits
verzichtet und nach dem Jenseits verlangt (haben)*“ (Abdallah b. al-
Mubarak, gest. 653, zit. n. Gramlich 1974: 115). Auffallend ist auch
daher, daf} sich die Aufstinde wie beim Aufstand von Ali ibn Mu-
hammad, des ,,Herrn der Zang* (als Negeraufstand bekannt, ausfiihr-
lich dazu vgl. Halm 1967) oft auf die Vision vom kommenden Mahdi
berufen haben, die dann auch im Schiitentum institutionalisiert wurde.

Ahnlich wie Nagel, doch der chiliastischen Dimension mehr Ge-
wicht zumessend, vertritt Al-Azmeh (1996: 76) die These, daB ,,im
islamischen Mittelalter [...] der radikale Fundamentalismus unfehlbar
chiliastisch und mit jenem Ideenkomplex verkniipft war, den der Be-
griff Mahdismus umschreibt™. Auch Al-Azmeh kommt es allerdings
auf die Differenz zwischen dem mittelalterlichen Chiliasmus der sun-
nitischen und schiitischen Bewegungen einerseits und dem islamisti-
schen Radikalismus der Gegenwart an, fiir den es in der islamischen

112



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Geschichte kein Vorbild gebe (ebd.). Der gegenwirtige Islamismus
zeichnet sich durch seinen utopischen Charakter aus (a.a.0.: 77).

1.2 Islamische Visionen von Riickkehr

Bevor jedoch auf die spezifische Konzeptualisierung der Urgemeinde
durch den neuzeitlichen Islamismus ndher eingegangen wird, sollen
noch einige Punkte erhellt werden. Es geht zunichst einmal um das
klassisch-islamische Verstindnis der Geschichte als Verfall, der be-
reits in der Idee der vollkommenen idealen Urgemeinde mit gegeben
ist. Wenn ndmlich der glaubige Muslim danach streben soll, nach der
Weise der Altvordern zu leben, dann erscheint seine Existenz zundchst
einmal in einer gewissen Entfernung zum Anfang: sowohl in personli-
cher Hinsicht, dal} er als Einzelmensch moralisch nicht die ideale Rei-
fe besitzt, als auch in historischer Hinsicht, daf} seine Zeit durch die
Kluft der Jahrhunderte von der Urgemeinde getrennt ist.

Wie oben angesprochen, ist bereits im Dogma der Urgemeinde die
Tendenz gegeben, daBl sich mit zeitlichem Abstand vom Ursprung ei-
ne Verfallsgeschichte einstellt. Mithilfe der Institution der Hadith-
Tradition (Uberlieferungen vom Propheten) wurde selbst der Verfall
in den Grundbestand islamischen Glaubens aufgenommen, indem vom
Propheten folgender Satz iiberliefert wurde: ,,Die besten Menschen
sind meine Zeitgenossen, dann die nichste Generation, dann die néch-
ste. Dann werden Leute kommen, die auf ihr Zeugnis (immer) einen
Eid folgen lassen und auf ihren Eid (immer) ein Zeugnis.* (al-Buhari,
zit. n. Gramlich 1974: 111)

In einer anderen Uberlieferung wird die mit den letzten Sitzen
gemeinte, mit dem zeitlichen Abstand wachsende Unzuverldssigkeit
offener und dramatischer zur Sprache gebracht.

»Meine Gemeinde besteht aus fiinf Generationen, deren jede vierzig Jahre
dauert. Die erste Generation, ich und die Meinigen, sind Leute des Wissens
und der GewiBheit, bis vierzig; die zweite Generation sind Leute der From-
migkeit, bis achtzig; die dritte Generation sind Leute gegenseitigen
Verbundenseins und Erbarmens, bis hundertzwanzig; die vierte Generation
sind Leute gegenseitigen Beziehungsabbruches und Sichabkehrens und Un-
rechtzufiigens, bis hundertsechzig.” (Ibn al-Atir, z. n. Gramlich 1974: 111f.)

Andererseits predigt der Islam die GewiB3heit, daB3 Gott den Menschen
nie alleine 146t. Gott greift immer wieder durch seine Propheten in das

58 Auf die utopistischen Ziige im islamistischen Denken haben in der Li-
teratur in systematischer Hinsicht hingewiesen: Biittner (1996: 484),
Al-Azmeh (1996, Kapitel 2) und Eisenstadt (1998, Kapitel 2 und 3).

113



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

weltliche Geschehen ein, in deren Kette von Abraham bis Jesus sich
Muhammad einreiht, um sie letztlich zu einem vollendeten Abschluf}
zu bringen.”

So erscheint die islamische Geschichte des Heils etwas anders als
die ,,Heilsgeschichte* im christlichen Sinne. Der Verfall tritt einerseits
durchs Fehlgehen der Menschen ein, die sich immer weniger an der
Befolgung HeilsgewiBheit spendierender Gebote orientieren. Anderer-
seits neigt der Mensch in seiner Alltiglichkeit dazu, sich vom rechten
Pfad zu entfernen; je weiter entfernt vom Beginn, desto wahrscheinli-
cher stellt sich das Fehlgehen ein. Der Verfall erweist sich im Sinne
einesouniversalen Heilsplans als ,,undkonomisch (vgl. Wielandt 1971:
36).

Es mag durchaus so sein, daB dem Dogma ,,Siegel der Prophetie®
zuweilen auch heilsgeschichtliche Visionen angehaftet haben (interes-
santerweise insbesondere ab dem 19. Jh.), die in der Folge der Pro-
phetie eine voranschreitende Vervollkommnung propagierten. Zur E-
tablierung der Vorstellung von einer Heilsgeschichte hat dies nicht
geflihrt.

»Wo der christliche Theologe in den Teilwahrheiten, welche die Heiden
und Juden besalien, eine praeparatio evangelica und den logos spermatikos
einer natiirlichen Religion erkannte und von da an eine Aufwértsbewegung
feststellte, die im Kommen Christi ihren Hohepunkt erreichte, da erblickte
der Muslim ein sich oftmals wiederholendes Zerfallen des Glaubensgebéu-
des und ein sich oftmals wiederholendes Abtriinnigwerden von Gemein-
schaften, die ohne ihren Stolz und ihre Nachlédssigkeit das gewesen sein

59 Der Abschlufl der Offenbarungs,,geschichte® bringt zweifellos ein gro-
Bes Problem mit sich, da jetzt erkldrt werden muf3, wie die Quelle des
gottlichen Segens, die ja nicht versiegt bzw. versiegen darf, weiterhin
in Erscheinung tritt. Der Koran und die Sunna haben diese Funktion zu
erfiillen; nichtsdestotrotz fiigte die islamische Theologie zu diesen In-
stitutionen in Gestalt des Erneuerers eine weitere hinzu. Zur Begriin-
dung wurde dem die Hadith vom Propheten zugrundegelegt: ,,Gott wird
einem jeden Jahrhundert einen Mann aus den Leuten meines Hauses
senden, der ihnen die Angelegenheiten ihrer Religion erkldren wird*.
(vgl. Goldziher 1967 [1871]: 53). Seine Aufgabe besteht wie die des
Propheten — wenn auch in einer unvergleichlich abgeschwichten Form
— darin, den Verfall zu stoppen.

60 In diesem Sinne vertritt von Grunebaum, da3 das Bose in der islami-
schen Kultur nicht als Versuchung erscheint, sondern als Verwirrung,
als das Verlassen des rechten Pfades (1969: 36). Dies fiihrt er u.a. auf
das Fehlen des Gedankens Erbsiinde zuriick. Der islamische Formalis-
mus und Konventionalismus als Biirge der HeilsgewiBheit (vgl. Weber
1975 [1920]: 335f; Stauth 1999: 19) hingt iibrigens wesentlich damit
zusammen.

114

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

konnten, was am Ende der Islam werden sollte, ndamlich Gottes beste Reli-
gionsgemeinschaft. (von Grunebaum 1969: 32)

,weltener ist im Islam® hingegen, so Fritz Meier (1960: 148), ,,die an-
dere Auffassung, der Glaube an einen stetigen Fortschritt, an eine all-
mihliche Aufwirtsentwicklung der Welt. Diese vor allem in den my-
stischen Kreisen anzutreffende Vorstellung, die sich allerdings nicht
auf das Weltgeschehen, sondern auf die durch Sufis vorgenommene
Deutung der gottlichen Botschaft bezieht, hat sich nicht als allgemei-
nes Kulturgut etablieren kdnnen.

Interessanterweise tauchen Elemente eines am Fortschritt orien-
tierten Geschichtsbildes erst infolge der Konfrontation mit der westli-
chen Welt auf, die der muslimischen Welt eine sowohl auf der geisti-
gen als auch auf der materiellen Ebene stattfindende Interaktion auf-
gezwungen hat. Fiir Musa Carullah (1875-1949), den frithen islami-
schen Modernisten, besteht kein Zweifel dariber, dal3 ,,es der
Menschheit in Zukunft besser gehen wird als heute™ (vgl. Kara 1987,
Bd. I: XVII). Der konservative Mehmed Akif (1876-1936), der, von
der Abschaffung des Kalifats enttiuscht, lange Zeit in Agypten gelebt
hat, sprach auch in diesem eher pragmatischen Sinne von Fortschritt:

,»Wie weit auch noch ein Volk vorangeschritten, wie hoch es auch empor-
stiegen sein mag, rotiert es an der Stelle, dann ist es um dieses Volk ge-
schehen. Denn die ganze Menschheit eilt einem entfernten Punkt, einem
Zweck entgegen. Die Menschheit flieft wie ein wildstromendes Wasser
unauthdrlich in das Meer des Fortschritts hinein. Dieses Wasser ist nicht zu
béindigen. So werden wir auch folglich entweder ertrinken oder mit dem
Strom schwimmen. Offenkundig schreitet die gesamte Menschheit voran,
nur wir bleiben auf der Stelle.“ (In: Kara a.a.O.: XVIII)

Dem ersten Versuch, den neuzeitlichen Fortschrittsgedanken isla-
misch zu wenden, begegnen wir jedoch bei Muhammad Abduh (1849-
1905). Abduh verwandelt die ,,im Islam urspriinglich gemeinte Vor-
stellung von der Aufeinanderfolge inhaltlich gleicher Offenbarungen
von Adam bis Mohammed* in eine Geschichte der Rationalisierung
der Gottesidee, die ihren Endpunkt im islamischen Monotheismus er-
reicht (vgl. Nagel 1990: 22). Auch bei seinem Schiiler Igbal (1875-
1938) wurde der Fortschrittsgedanke affirmativ in den Bestand klassi-
scher Visionen eingeflochten und religios tiberhoht. Der intellektuelle
Versuch Igbals, den Fortschritt islamisch zu wenden, schlug sich in
der Konzeptualisierung der Prophetie derart nieder, dafl der Offenba-
rungsgeschichte eine heilsgeschichtliche Dimension zugefiigt wurde.
Die Herabsendung der koranischen Botschaft sollte sich nicht mehr in
den Kreislauf einer sich wiederholenden Offenbarungsgeschichte ein-
ordnen lassen. Statt dessen erhilt die Offenbarungsgeschichte vom

115



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Ereignis des Islam her ihren Sinn, so da3 dieser nunmehr den anderen
Buchreligionen heilsgeschichtlich vorausgeht (vgl. Haarmann 1994:
185; Wielandt 1971).

Trotz solcher Tendenzen kann man jedoch nicht behaupten, dafl
sich die Idee der fortschreitenden Geschichte in der islamischen Vor-
stellungswelt durchgesetzt hat. Die Verfallsidee als Grundmuster des
islamischen Geschichtsverstdndnisses ist nicht nur keineswegs ver-
schwunden, sondern hat im gegenwirtigen islamistischen Denken den
Modus der Weltdeutung bestimmt. Umgekehrt verschwindet die Fort-
schrittsidee auch nicht vollig, sie paBit sich an die Vision der Verfalls-
geschichte an, indem sie sich, wie spéter zu belegen ist, als fort-
schreitende Entfernung von der gottlichen Ordnung des Seins exakt
ins Gegenteil des urspriinglichen Konzepts von Fortschritt verkehrt.
Infolge der oben vorgenommenen knappen Uberschau von Transfor-
mationen, die islamische Visionen von Riickkehr in der klassischen
und modernen Form erfahren, sei somit zundchst einmal auf den Kon-
textbezug religioser Reflexionen hingewiesen. Demnach bildet der
Fortschrittsgedanke sowohl im Blick auf die Materie (affirmativ oder
ablehnend) als auch auf die Struktur des Denkens (fortschreitender
Verfall immer noch im Bannkreis desselben Denkens) den Dreh- und
Angelpunkt auch der spiter einsetzenden islamistischen Reflexionen.
Die kritische Auseinandersetzung der islamistischen Intellektuellen
mit dem Fortschrittskonzept wird sich auf die klassischen Visionen
von Verfall und Riickkehr auflagern, d.h. in den bestehenden Dis-
kursbestand einfiigen.

Ein weiterer bedeutsamer Punkt handelt von der Tendenz, die sich
durch die Begegnung mit der westlichen Moderne im islamischen
Denken abzeichnet. Es handelt sich darum, daf3 sich eine immer stér-
ker werdende Profanisierung der religiosen Reflexion andeutet. Ob
man nun die Einfliisse der Verwestlichung mitsamt ihren materiellen
und ideellen Dimensionen islamisch einnehmen oder im Gegenteil
verdammen will, letztlich zwingt die Omnipriasenz der westlichen
Moderne das Denken der Muslime dazu, sich mit ihren Folgen ausein-
anderzusetzen, und sprengt folglich den thematischen Rahmen und
Instrumentenbestand klassischer muslimischer Reflexionen.”'

Im folgenden wird diesem Phéinomen entlang der Uberlegungen
des pakistanischen Reformers Fazlur Rahman ndher nachgestellt.

61 Der tunesische Schriftsteller, Lyriker und Filmemacher Abdelwahab
Meddeb stellt diese jedem Nichteuropder bekannte Erfahrung in den
Anfang seiner Reflexionen zum Thema Europa als Extrem (1994: 32):
,Der Nichteuropder kann Europa als Problem nicht umgehen. Ob er
sich dorthin begibt oder zu Hause bleibt, auf dem eigenen Kontinent, er
wird mit der Gedankenwelt Europas und ihrer Verwirklichung kon-
frontiert, denn deren Folgen sind iiberall auf Erden sichtbar [...].*

116



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Rahmans Bedeutung ergibt sich aus zwei Griinden: Erstens spielt da-
bei die doppelte Funktion, die ihm als aufmerksamer Beobachter und
als Mitbeteiligter desselben Prozesses zukommt, eine wichtige Rolle
fiir die Entscheidung, sein Denken in die Analyse einzubeziehen.
Zweitens kann man Rahmans Neomodernismus als eine schillernde
Etappe im zeitgenossischen islamischen Denken bezeichnen, in der
zwar eine islamische Moderne systematisch angestrebt wird, jedoch
gleichzeitig ungewollt der Weg fiir den Islamismus vorbereitet wird.
Rahmans Ideen, die auf die Ausarbeitung einer islamischen Moderne
abstellen, werden zwar von den hier zu besprechenden tiirkischen Is-
lamisten abgelehnt, die Instrumente und Produkte seines Denkens sind
aber auch fiir den islamistischen Diskurs von paradigmatischer Be-
deutung. In der Analyse wird die Darstellung Schritt fiir Schritt auf die
systematische Entwicklung des religidsen, diesseits gewendeten Akti-
vismus zugespitzt.

2. Der Neomodernismus von Fazlur Rahman:
Die Suche nach islamischen Werten

Fangen wir die Analyse mit einer Beobachtung von Rahman an, die
mit den oben vorgenommenen Beschreibungen korrespondiert. Es
handelt sich um eine folgenreiche Transformation an der Perzeption
der Religion, die fortan als ein dauerhafter Bestandteil von Erschei-
nungsformen islamischer Religiositit registriert werden muf3. Auf die-
se neue Erscheinung, die iiber den islamischen Modernismus in die
islamische Kultur Einzug erhalt, macht der prominente Reformist Faz-
lur Rahman aufmerksam, indem er zunichst konstatiert, dal ,,at the
higher educational level the modernists thus eased the adoption of
modern science for the younger generation® (1982: 52). Damit einher-
gehend wird, so fahrt Rahman fort, eine neue Form der moralischen
Erziehung geprégt, die im Hinblick auf den Modus der Vermittlung
von Inhalten durchaus an die althergebrachte Erziehung ankniipft und
damit den Eindruck erweckt, sie stelle die Tradition in reiner Form
wieder her.

,,This was a major development since before this the only teaching of moral
duties was through ,religious‘ books that emphasised the consequences of
wrong doing both in terms of harm done to society or to the wrongdoer as
part of the society, but in terms of heaven and hell.“ (Rahman 1982: 52)

Rahmans scharfsinniger Beobachtung iiber die Verschiebungen im

Jargon der religiésen Erziehung mufl man grofe Aufmerksamkeit
schenken, um die radikale Transformation, die sich hier andeutet, in

117

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

ihrer vollen Bedeutungsschwere ermessen zu konnen. Es wird zwar an
die klassische Form der Geschichtserzihlung angekniipft, — die {ibri-
gens im intellektuellen Islamismus weitgehend verschwindet, — die
Geschichten aber handeln jetzt mehr und mehr von den gesellschaftli-
chen Dingen. ,, This was”, so fahrt Rahman fort, ,,in line with the atti-
tude of the premodernist reformers of the eighteenth and nineteenth
centuries, who had conceived of superstitions and antisocial practices
in terms of social and moral degeneration in this world rather than in
terms of otherworldly consequences.* (Ebd.)

Die Probleme der volkstiimlichen Erziehung, so bedeutsam sie
auch sind, interessieren hier aufgrund der Anlage des vorliegenden
Textes, der sich mit intellektuellen und politischen Diskursen be-
schéftigt, nur insofern, als sich darin eine Verschiebung an der Ord-
nung der Bewertungskriterien filir das moralische Handeln artikuliert.
Rahmans Beobachtung unterstiitzt folglich nur zu gut die in den Ka-
piteln 1.2 u. 3 iiber den neuzeitlichen Charakter der Gesellschaft ange-
stellten Reflexionen. Die Bezugnahme auf den Islam kommt nun im-
mer weniger umhin, sich mit der ,,Gesellschaft” bzw. in der Verortung
des muslimischen Subjekts in ihr zu befassen.”” Der Orientierungs-
punkt, von dem aus das weltliche Handeln bewertet wird, verschiebt
sich von der Drohung mit Himmel und Hélle zum Erfolg und Schei-
tern, zu einer Befreiung oder Verdammnis in der Welt. Was ist nun
Rahmans eigene Rolle in dieser Verschiebung, ist er nur ein Beob-
achter des Prozesses oder trdgt er mit seinem Werk selber zu dessen
Vollzug bei?

Rahman markiert mit seiner intellektuellen Leistung den Hohe-
punkt des islamischen Modernismus, sein Bemiihen um die Reforma-
tion des Islam ragt unter verschiedenen Antworten auf die Stellung
des Islam in der modernen Welt heraus. Mit seinem Werk setzt er sich
von den Versuchen der vorangegangenen Modernisten im Kern da-
durch ab, daf} die innere Rationalitit des islamischen Gesetzes zum

62 Eine parallele Entwicklung 146t sich {ibrigens vielleicht am Beispiel
eines neuen Begriffs begreifen. Es wird unter den Islamisten auffallend
immer mehr auf die Menschheit rekurriert. Natiirlich waren bereits der
Adressat der koranischen Offenbarung Menschen und nicht ein be-
stimmtes Volk. Doch scheint sich der Begriff verwandelt zu haben. In
der Offenbarung fungierte Mensch nicht als Abstraktum, sondern be-
zeichnete den Einzelmenschen als moralisches Wesen, das von Gott
angesprochen wird. Menschheit hingegen ist bereits eine Abstraktion.
Der Koran verheifit den Einzelmenschen Errettung im Jenseits — nach
einer weitldufigen Lesart auch im Diesseits —, aber keine Befreiung der
Menschheit, die zukunftsgerichtet ist und erst im semantischen Feld der
Revolution auftaucht (zur Zeitlichkeit der Revolution vgl. Marramao
1989).

118

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Gegenstand der Erneuerungstitigkeit gemacht wird. Selbst Igbals
mystisch unterfiitterter Modernismus geniigte nach Rahmans Ansicht
dem Anspruch auf eine intrinsische Reform nicht. Solche Versuche
fielen noch in die Kategorie des selektiven Umgangs mit dem Islam,
im besonderen mit dem Koran.

,It must be remembered that whatever elements in his history the modernist
praises and emphasises — even if these be apparently mutually disparate
elements — he is not so much portraying the past but indirectly pointing to a
future: in the past he is not primarily describing events but locating his faith
in certain events.” (Rahman 1979: 235f)

Rahman kdmpft im Grunde an zwei Fronten. Wahrend der Modernis-
mus, so Rahman, die innere Rationalitdt der Religion unangetastet be-
14Bt, um den Islam nur dufBlerlich und selektiv an die moderne Welt
anzupassen (1966: 120f), haben sich die Ulema, also die Orthodoxie,
in Rahmans Augen auf den Buchstaben des Gesetzes versteift (a.a.O.:
119). Das Fehlen des islamischen Ethos in beiden Stromungen ver-
stirkt dabei fiir Rahman im Endeffekt den islamischen Fundamenta-
lismus. In diesem geistigen Kréfteverhdltnis entwickelt Rahman seine
eigene historisch-kritische Methode, die dem Islam einen wiirdigen
Platz in der modernen Gesellschaft vorbereiten soll.

Die von ihm in Angriff genommene kritische Methode zielt in Be-
zug auf den Gegenstand der kritischen Analyse nicht alleine auf die
Sunna und fikih (Jurisprudenz). Sie zeichnet sich vor allem dadurch
aus, daB selbst der Koran einer historischen Lektiire unterzogen wer-
den soll, wo Modernisten und die Ulema, so Rahman, noch zogerten,
den entscheidenden Schritt zu unternehmen (a. a. O.:127). Im folgen-
den steht seine Auseinandersetzung mit der Orthodoxie im Zentrum
des Interesses. Die Analyse dieser Auseinandersetzung ist aus zwei
Griinden fiir unseren Argumentationsverlauf bedeutsam. Erstens
knlipft sie an die im Kapitel I vorgelegten Ausfiihrungen zur ,,verwal-
teten Religion™ der Orthodoxie an und vertieft sie. Zweitens werden
hier kategoriale Mittel und methodische Verfahren vorbereitet, die
sich im intellektuellen Unternehmen der Islamisten in hypostasierter
Form wieder finden.

2.1 Die Einheit des Korans und die islamische Weltanschauung

In dem, was Rahman der Orthodoxie vorwirft, nicht geleistet zu ha-
ben, kommt nun etwas zur Sprache, was die traditionelle Orthodoxie
im Grunde nie hitte leisten konnen, ja was nicht einmal in ihren Pro-
blemkreis eintreten konnte. Daher eignet sich diese Kritik besonders
gut dafiir, die von Rahman nicht nur inhaltlich, sondern vielmehr

119

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

strukturell mit vollzogene Transformation aufzuspiiren. Mit anderen
Worten, in Rahmans Kritik dul3ert sich etwas, was in dieser Form erst
durch die Moderne denkbar geworden ist.

,For the failure to understand the Qur’an as a deeper unity yielding a defi-
nite weltanschauung, the greatest penalty was paid in the realm of theologi-
cal thought. Whereas in the field of law, in the relative absence of such an
internally discovered unity, the incorporation of foreign materials intro-
duced a sufficient degree of practicality, the same process of adopting for-
eign ideas in the field of theology — again, in the absence of such an unitary
vision of the Qur’anic weltanschauung — proved disastrous, at least in the
case of Asharism, the dominant Sunni theology throughout medieval Is-
lam.* (1982: 3, Hervorhebungen im Original, L.T.)

Den Koran als eine Einheit verstehen, die man systematisch analysie-
ren kann, um die den historisch eingebetteten Bestimmungen imma-
nenten Prinzipien herauszuarbeiten, die dann auf die konkreten Ein-
zelfdlle angewandt werden sollen, so verfahrt Rahmans Hermeneutik.
Sie lebt grundsitzlich von der Idee, daB3 der Koran eine systematische
Einheit besitze, welche die Orthodoxie wahrzunehmen nicht imstande
gewesen sei. Rahman fragt hier nicht danach, ob die Bedingungen der
Moglichkeit fiir die Idee von der systematischen Einheit des Korans in
der Episteme™ (im Foucaultschen Sinne) gegeben waren, in der sich
die Orthodoxie eingebettet war. Er verwendet Begriffe wie die Einheit
und Weltanschauung des Korans als universale Tatsachen, denen in
seiner Methodologie offenbar keine geschichtliche Dimension zuge-
rechnet wird.** Rahman ist sich freilich dessen bewuBt, daB die histo-

63 Foucault beschreibt Episteme folgendermaBen: ,,Es handelt sich eher
um eine Untersuchung [eine archdologische, L.T.], in der man sich
bemiiht festzustellen, von wo aus Erkenntnisse und Theorien mdglich
gewesen sind, nach welchem Ordnungsraum das Wissen sich konstitu-
iert hat, auf welchem historischen Apriori und im Element welcher Po-
sitivitdt Ideen haben erscheinen, Wissenschaften sich bilden, Erfahrun-
gen sich in Philosophien reflektieren, Rationalititen sich bilden kon-
nen, um vielleicht sich bald wieder aufzulésen und zu vergehen. [...]
Was wir an den Tag bringen wollen, ist das epistemologische Feld, die
episteme, in der die Erkenntnisse, auBBerhalb jedes auf ihren rationalen
Wert oder ihre objektiven Formen bezogenen Kriteriums betrachtet, ih-
re Positivitdt eingraben und so eine Geschichte manifestieren, die nicht
die ihrer wachsenden Perfektion, sondern eher die der Bedingungen ist,
durch die sie moglich werden.” (1990: 24)

64 Einen umgekehrten Fehler macht Seufert. Er hat zwar iiberzeugend
dargelegt, dall gerade die Sakralisierung weltlicher Begriffe, nach de-
nen die religiosen Quellen (vor allem der Koran) durch Islamisten ,,ab-
geklopft™ werden, zur ,,Verweltlichung des Heiligen (als) notwendige

120

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

rische Tatsache, daB die Orthodoxie keine systematische Einheit im
Koran erblickt hat, iiber eine praktische Unzulédnglichkeit hinausweist:
»~Among the Orthodox®, versichert uns der Kenner des islamischen
Denkens, ,.there has not been a lack of men of deep insight, but there
has been no systematic and coherent body of metaphysical thought
fully informed by the Qur’anic weltanschauung, which is remarkably
coherent.” (1982: 132)

Er macht allerdings dafiir alleine das Fehlen einer entsprechenden
Methodologie verantwortlich, wobei er die Befragung keineswegs in
die Richtung hin ausweitet, ob eine solche Methodologie hitte auftau-
chen kénnen. Und wieso verwendet er, miiite man doch kritisch an-
merken, unhinterfragt den Begriff der Koranischen Weltanschauung?
Selbstverstindlich gehoren die Begriffe Einheit und Weltanschauung
in den selben Bedeutungskontext. In der trefflichen Diagnose liber den
orthodoxen Islam, die Rahmans intellektuelle Fahigkeiten unmif3ver-
standlich bezeugt, deutet sich folglich seinerseits ein Bruch mit der
klassischen Vorstellungswelt der Muslime an.

Offensichtlich bediirfen jetzt die Muslime einer islamisch begriin-
deten Weltanschauung, wie dies in Rahmans Denken zum Ausdruck
kommt. Rahman selber steht in einem infolge der kulturellen Aus-
tauschprozesse auch die islamische Kulturwelt umgreifenden geistes-
geschichtlichen Kontext, in dessen Weltverstdndnis unmittelbar gehort
(vgl. die Einleitung in diesem Buch), dafl die Welt aus der Sicht eines
souverdnen Subjektes nach bestimmten Prinzipien betrachtet und ge-
deutet wird. Dies aber ist deshalb denkbar geworden, weil diese Welt
jetzt als Gesellschaft auch eine entsprechende Bearbeitung durch das
Subjekt verlangt. Ohne die Idee, die gute Gesellschaft sei machbar,
ware auch die Idee nicht denkbar, daf} sie auch islamisch machbar sein
miite. Es geht also um eine Vorstellung, die der klassischen Ortho-
doxie wesentlich fremd war und auch in der Welthaltung ihrer Ver-
lingerung in der modernen Tiirkei, der Diyanet, so nicht denkbar ist.*>

Folge* fiihrt (1997b: 492). ,,Eine solche ,bewulite‘, ,verfeinerte®, ,krea-
tive’ Nutzung der Tradition unterscheidet sich von der ,gewohnheits-
miBigen‘, ,unreflektierten’, ,restriktiven‘ in fritheren Perioden, welche
den Zusammenhang des Heiligen Textes wahrte.” (Ebd.) Indessen ist
an Seufert die Frage zu richten, inwiefern oder ob sich in diesem ,,Ab-
klopfen die Einheit des Textes, welche in der traditionellen Umgangs-
weise gewahrt sein soll, tatsdchlich verfliichtigt. Oder wird die Einheit
des Textes nicht noch rigider unterstrichen, wenn er zur Grundlage ei-
ner Weltanschauung avanciert?

65 In dieser Orientierung siecht Stauth die Tendenz, daB ,,ein unmittelbarer
Anspruch der Religion nach Gestaltung der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit geweckt wird (1996: 27f).

121



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Erst unter dieser Zielrichtung einer an den religiosen Prinzipien o-
rientierten Gesellschaftskonstitution, unter weltanschaulichen Ge-
sichtspunkten, taucht das Bediirfnis auf, den Koran als eine systemati-
sche Einheit zu betrachten. Die Orthodoxie konnte die Einheitsidee,
die dem Islam als Weltanschauung zugrunde liegt, nicht hervorbrin-
gen. Sie wollte und konnte doch keine Gesellschaft (be-)griinden. Die
Religion sollte in erster Linie den einzelnen Mitgliedern der Umma
den Heilsweg zeigen, wenn auch immer darauf bedacht, den Zusam-
menhalt der Umma (bzw. die Einheit der Nation, wie es im Falle der
tiirkischen Religionsbehdrde dargestellt wurde) zu wahren. Es konnte
also hauptsédchlich darum gehen, als Sachwalter die GewiBheit der
gottlichen Botschaft zu wahren und weiterzugeben, auf daf die Mus-
lime nicht vom rechten Weg abirren.

2.2 Realitit als kritische Priifungsinstanz

Vor allem aber kannte die Vorstellungswelt der Orthodoxie eine fiir
das moderne wissenschaftliche Denken elementare Form der Wahr-
heitsfindung nicht: die historische Realitdit als kritische Priifungsin-
stanz des Wahrheitsanspruchs. Wenn die historische Realitdt auch in
den Hadith-Sammlungen oder der Geschichtsschreibung vorkam, so
besal sie keinen erkenntnistheoretischen Wert. Sie hatte einerseits ei-
ne padagogisch-erzdhlerische Funktion zu erfiillen, andererseits sollte
sie Biirgschaft fiir die Authentizitit der Tradition ablegen. Der Bedarf
der die HeilsgewiBheit verwaltenden Orthodoxie an Methode wird
dann sicherlich von ganz anderer Natur gewesen sein als der vom wis-
senschaftlich aufgekldrten Rahman, fiir den der urspriingliche Sinn
jeweiliger Offenbarung erst aus dem realhistorischen Kontext er-
schlossen werden muf3. Die ausgefeilte, traditionelle Methodik ent-
wickelte sich ja auch nicht zufillig in den Hadith-Wissenschaften, de-
nen es darum ging, die Authentizitit der Uberlieferung zu priifen. Der
Geschichte der Offenbarung, ihrem zeitlichen Ablauf, ihrer Chronolo-
gie eignet in Bezug auf die ErschlieBung des Sinnes keine konstitutive
Bedeutung. Rahman scheint sehr verwundert dariiber zu sein:

It is strange, however, that no systematic attempt has ever been made to
understand the Qur’an in the order in which it was revealed, that is, by set-
ting the specific cases of the shu’un al-nuzul, or ,occasions of revelation®,
in some order in the general background that is no other than the activity of
the Prophet (the Sunna in the proper sense) and its social environment.*
(1982: 143; vgl. auch 1970: 329, Hervorhebung L.T.)

Selbst die Jetihad-Praxis der Orthodoxie (Rechtsentwicklung), die bis
zu der sogenannten SchlieBung des Ictihad-Tores ausgiebig in Ge-

122



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

brauch genommen wurde, diirfte nicht mit der von Rahman intendier-
ten Erneuerung dieser Institution identisch sein. Unter theoretischen
Annahmen liegt nahe, daB sich Rahmans Auffassung des Jctihad als
Akt der Generalisierung, ausgehend von einem zugrundeliegenden
Prinzip (vgl. Rahman 1982: 8), das im Zusammenspiel von morali-
schen Lehren und historischen Bedingungen herausgearbeitet werden
soll, weitgehend von der Jgtihad-Praxis der traditionellen Orthodoxie
unterscheidet. Rahman wollte die modernen Institutionen (den legalen
Apparat) mit islamischem Ethos fiillen. Dies war von einer ganz ande-
rer Qualitdt als die tibliche Praxis der traditionellen Orthodoxie, die
weitgehend darin bestand, die gegebene politische Herrschaft unter
Beibehaltung eines (oft minimalen &ufBerlichen) Bekenntnis zum isla-
mischen Gesetz zu segnen,”® was ohne groBe Probleme auch von den
islamischen Modernisten im Groben iibernommen werden konnte. Die
Mobilisierung der inneren Ressourcen flir das Gesetz, die Rahmans
Rekonstruktion letztlich vorschwebt; dieser ,,protestantische” Gestus
(darauthin arbeitet Rahman im iibrigen) also konnte der Orthodoxie
nur wesensfremd sein.

2.3 Werte, Diesseitigkeit und die Gesellschaftstechnik

Es gibt noch zwei Punkte, welche ebenfalls im Denken der Orthodo-
xie nicht anzutreffen waren, und erst aus dem Zusammenhang moder-
ner Kulturinstrumente und des interkulturellen Kontakts heraus denk-
bar geworden sind.

,,But the substantive or ,constitutive‘ [...] teaching of the Prophet and the
Qur’an is undoubtedly for action in this world, since it provides guidance
for man concerning his behaviour on earth in relation to other men. God
exists in the mind of the believer to regulate his behaviour if he is religio-
morally experienced, but that which is to be regulated is the essence of the
matter. The Bane of later medieval Islam [...] was that what was regulative,
namely, God, was made the exclusive object of experience and thus, instead

66 Die beziiglich der sich verdndernden Herrschaftsverhaltnisse von der
sunnitischen Orthodoxie vollbrachten Anpassungsleistungen, die gar
bis zur Anerkennung der unmittelbaren Delegation der Herrschaft an
die Sultane ohne die Zwischeninstanz des Kalifs gingen, sind im Kapi-
tel 1.1 bereits besprochen worden. Man erinnere sich auch an das ei-
gentlimliche ,,Lavieren® der tiirkischen Diyanet bei der Bestimmung ih-
res Verhéltnisses zum Laizismus, zu dem sie sich einerseits sorglos be-
kennt und den sie andererseits mit einer inhaltlichen Religionspolitik
vollig aushohlt, ohne die potentiellen theoretischen Spannungen auch
nur im Ansatz anzugehen.

123

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

of men’s seeking values from this experience, the experience became the
end in itself.“ (Rahman 1982: 14, Hervorhebung L.T.)

Zwei Aspekte, die sich in einem systematischen Zusammenhang mit-
einander befinden, miissen hier gesondert beleuchtet werden: (a) see-
king values from this [God’s] experience und (b) action in this world.

Der ,Fluch® des mittelalterlichen Islam bestand nach Rahmans
Auffassung darin, in der Gotteserfahrung stehen geblieben zu sein,
ohne von dieser her wieder auf eine objektive Ebene der Werte wech-
seln zu konnen. Der mittelalterliche Muslim kannte anscheinend keine
Werte, das wirft ihm Rahman vor. Die Feststellung ist zutreffend, die
Kritik hingegen nicht berechtigt. Denn man kann dem Muslim des
Mittelalters nicht vorwerfen, etwas nicht besessen zu haben, das er gar
nicht besitzen konnte. Genauso wie der mittelalterliche Christ besal3
auch der Muslim in der vormodernen Zeit kein Weltbild. Er diente
Gott um Gottes willen, d.h. ,,the experience became* tatsdchlich ,.the
end in itself*. Nicht er blickte Gott an, um von ihm aus seine Welt zu
beherrschen, sondern Gott schaute ihn an, darum strebte er danach, in
die Erfahrung Gottes zu gelangen. Daher kannte er auch keine Werte
im abstrakten Sinne, die man hinter den konkreten Erfahrungen und
Aussagen aufspiiren und aus den unvollkommenen, weil zeit- und mi-
lieugebundenen ,,Hiilsen* herausfiltern konnte. Selbst die Unterschei-
dung zwischen dem (milieugebundenen) historischen und dem ur-
spriinglichen Islam konnte ihrerseits erst im Riickblick einer nach dem
Authentischen Ausschau haltenden Lektiire wirksam artikuliert wer-
den. Rahmans wissenschaftliche Rekonstruktion des authentischen
Islam, wie er im Koran angelegt sei, soll sich auf der Aufdeckung sol-
cher grundlegenden Werte erheben, die dann auf die konkreten Fille
anzuwenden sind, um das islamische Gesetz unter den Bedingungen
der Modernitit neu auszuarbeiten.

Die Orientierung an den Grundwerten des Islam ist andererseits
mit einer action in this world als Zweck der prophetischen und Kora-
nischen Erziehung verbunden. Natiirlich haben der religiose Glauben
und das von der Religion geleitete Handeln immer schon praktische
Konsequenzen, und die religiosen Lehren préparieren die Gliubigen
immer schon fiir ein zugerichtetes weltliches Handeln. Selbst die
Weltflucht kann innerweltliche, praktische Folgen mit sich bringen.
Wohl ist aber ein wesentlicher Unterschied, ob die systematische Ge-
staltung dieser Welt, action in this World, als Zweck des religiosen
Handelns gedacht, der Diesseitigkeit untergeordnet und schlieBlich
mit einer Funktion ausgestattet wird, oder ob das innerweltliche Han-
deln das religiose Handeln bestimmt. Ich will hier nicht behaupten,
daB sich bei Rahman die Verdiesseitigung der Religion vollends voll-
zogen hat. Es finden sich aber bei ihm mehrere Elemente, die einen

124

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

solchen Weg vorbereiten. Am Ende diesen Weges droht der islami-
schen Religiositdt die Gefahr, daf3 sie um die Dimension der Trans-
zendenz beschnitten wird. Der Preis fiir das Unterfangen, durch den
Einsatz wissenschaftlicher Methoden zuriick zu den Grundprinzipien
des Korans, des authentischen Islam, vorzustoflen, um dem religidsen
Gesetz eine Positivitdt in der Gesellschaft zu verleihen, ist keineswegs
gering.”’

Rahman war sicherlich in seinem Riickgang zum wahren Islam,
wie er im Koran offenbart worden sei, den es mit wissenschaftlichen
Methoden herauszuarbeiten gelte, darauf bedacht, die ,,unauthebbaren
Spannungen zwischen Individuum und Gesellschaft, Prophetentum
und Reich Gottes (zu) erhalten* (Stauth 1996: 35). Die verstérkte Ver-
diesseitigung des Islam, die ihn in eine komplexe Technologie der
Gesellschaftskonstitution verwandelt, zielt damit hier noch darauf,
eine islamische Modernitdt zu konzipieren. Die systematische Freile-
gung der islamischen Weltanschauung 148t den Islam noch nicht not-
wendigerweise als ein ideologisches Gebilde oder geschlossenes Ge-
sellschaftssystem erscheinen. Aus der diesseitigen Wendung des Islam
springt noch keine widerspruchsfreie, hier und jetzt erloste Gesell-
schaft hervor; die Dimension der Transzendenz bleibt noch gewabhrt,
wird allerdings gleichzeitig abgeschwiécht. Der Koran und die Urge-
meinde sind noch nicht vollends fiir das Subjekt verfiigbar gemacht
worden. Dennoch wird der Weg dafiir vorbereitet, dem Subjekt die
Verfligungsgewalt fiir die Urvisionen zu iibertragen. Gegen die ,,Idee
der produktiven Wendung innerer Spannungen und der dynamischen
Entwicklung des Verhéltnisses zwischen modernem Selbst und der
Staats- und Rechtsordnung®, die noch Rahmans Unternehmen aus-
zeichnete, fithren die militanten Erneuerer, so Stauth, eine ,,Umma-
tismus-Utopie* ein, welche die ,,Vision einer kollektiven islamischen
Selbstversicherung — durch revolutiondre und konventionelle Ver-
mittlungen der Tradition — errichten will* (ebd.).

Dies findet besonders in den verschiedenen Varianten des Funda-
mentalismus statt. Maududi (1903-1979; ein Pakistanischer Muslim
wie Rahman und Begriinder der Jamat-i Islam) spricht vom Islam in
aller Klarheit als System, ja er macht iiberdies keinen Hehl aus seiner
Sympathie fiir die totalitdren Systeme, mit denen er den Islam auf der

67 In einem anderen Zusammenhang hatte sich der tiirkische Mystiker
Said-i Nursi aus dhnlichem Motive zu der Forderung nach Wiederauf-
nahme der Jctihad-Praxis skeptisch verhalten: ,,Derzeit sind Politik, das
weltliche Leben und Philosophie sehr beliebt. Diese beeintrichtigen die
(sihha) Gesundheit der Igtihad. [..] Der Wunsch derjenigen nach
Ictihad, die sich der Politik, dem weltlichen Leben und der Philosophie
verschreiben, fiihrt dazu, sich vom Islam loszusagen. (zit. n. Kara
1987: LXIV)

125



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

gleichen Ebene positioniert. Vor allem faszinierten ihn die Mobilisie-
rungsfihigkeit und der Totalitarismus, durch die sich der Kommunis-
mus und Faschismus auszeichneten. Alles 148t sich, so der Leitge-
danke von Maududi, aus einem Grundprinzip ableiten (1971; vgl.
auch Adams 1983). Damit kommt der gesellschaftstechnische Zug,
der sich in den islamischen Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts
ansatzweise andeutete, und beim Neo-Modernismus von Rahman eine
systematische Reflexion mit den oben beschriebenen Einschrankun-
gen erfuhr, vollends zum Wirken.

Im Kontext der Gesellschaftstechnik paart sich der ,,mythische
RegreB“ mit ,,utopischen* Visionen, welche die urspriingliche Umma
fiir das Subjekt verfiigbar machen. Bemerkenswerterweise kommt
heute der utopistische Zug nicht mehr iiber die Modernisten in den
Islam, sondern gerade durch diejenigen Islamisten, die eine radikale
Alternative zur Moderne iiberhaupt (als Epistemologie, als Gesell-
schaftsmodell, als Kultur usw. usf.) anbicten wollen. Al-Azmeh hat
den wesentlichen Unterschied zwischen den klassischen Visionen der
Riickkehr einerseits, die oben durch einen historischen Riickgriff skiz-
ziert worden sind, und der islamistischen Transformation derselben
andererseits pragnant herausgestellt:

,Die exemplarische Geschichte des Medinensischen Kalifats ist das wahre
Goldene Zeitalter, dem man sich anndhern sollte, soweit das in einer un-
vollkommenen Welt wie der unseren moglich ist; es ist ein Zustand, der
wiederholbar nur unter bestimmten Bedingungen ist [...]. Hier handelt es
sich demnach nicht um eine ausgemacht totalitire Utopie, sondern um eine
Utopie, die sich in Begriffen des Hier und Jetzt artikuliert: Ein Anderswo,
einige vorbildliche Fille, aus denen man fiir das Hier und Jetzt Gesetzesbe-
stimmungen gewinnen kann — eine moralisch, didaktische Utopie, die fiir
das Rechtswesen von praktischem Nutzen ist, die sich aber nicht im vollen
Umfang wiederholen 146t und deshalb auch mit keinem politischen Enga-
gement verkniipft ist.“ (Al-Azmeh: 1996: 74)

Nach Al-Azmeh enthélt der islamische Ursprungsmythos eine escha-
tologische Dimension, die im fundamentalistischen Projekt zugunsten
einer diesseitigen Befreiungsideologie aufgegeben wird. Die Erlosung,
die Vollkommenbheit, ist im Mythos nicht von dieser Welt.”® Wie Al-

68 Martin Riesebrodt hingegen, ja nahezu in einer exakten Umkehrung der
Position von Al-Azmeh, ordnet den ,,mythischen Regre3* dem Funda-
mentalismus zu. Dessen gesetzesethische Orientierung wird dann dem
»utopischen Regrel* sozialreformerischer, gesinnungsethisch orien-
tierter Revitalisierungsbewegungen gegeniiber gestellt (1990: 20f). Der
Gegenstand der vorliegenden Arbeit, ndmlich der islamistische Diskurs
vom ,,Vertrag von Medina“, weist insofern utopische Ziige auf, als die
Riickkehr zur Urgemeinde mit einem Gesellschaftsentwurf verbunden

126

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Azmeh sagt, wurde die Zeit der Offenbarung demnach als ein Wunder
verstanden. Sie galt nicht als Ergebnis einer politischen Handlung, das
man nach Belieben wiederholen kdnnte, wenn man nur die entspre-
chenden Bedingungen dafiir schuf. Die islamistische Variante der Ur-
visionen, der Riickkehr zu der idealen Gemeinde, verwandelt hinge-
gen die ,,didaktische Utopie* von Asr-1 Saadet in eine ,,politische Uto-
pie<.” Das Streben, die Grundrisse des Gesellschaftssystems auszuar-
beiten, welches durch das politische Handeln errichtet werden soll,
wird nunmehr das religidse Denken von mehreren Generationen isla-
mistischer Intellektuelle beschéftigen. Diese sollen hier nicht nachge-
zeichnet werden. Als ein besonders radikales Exemplar dafiir sei hier
Ali Schari’atis Vorstellung von der Ideal Society/the Umma wiederge-
geben.

,»The Ideal society of Islam is called the umma. [...] The infrastructure of the
umma is the economy because ,Whoever has no worldly life has no spiri-
tual life‘. Its social system is based on equity and justice and ownership by
the people, on the revival of the system of Abel, the society of human
equality and thus also of brotherhood — the classless society. This is a fun-
damental principle, but it is not the aim, as in Western socialism, which has
retained the world-view of the Western bourgeoisie. The political philoso-

wird. Genau dieser Entwurfcharakter macht das Wesen der Utopien aus
(zum Zusammenhang von Entwurf und Utopie vgl. Marramao 1989).

69 Seitenblicke zur christlichen Eschatologie konnen hier, zunichst einmal
in einer assoziativen Hinsicht, wohl hilfreich sein. Jacob Taubes be-
richtet von revolutioniren Ideen aus dem Christentum, die ,,Theologie
der Geschichte mit einer Utopie der Gesellschaft™ verbinden und spéter
in die politische Praxis umgesetzt werden: ,,Die Apostelbriider verlas-
sen den Weg der monchischen Propaganda und schreiten zur bewaff-
neten Emporung.” (1947: 103) Er zeichnet eine Entwicklung nach, an
deren Ende die christliche Eschatologie in einen revolutionidren Uto-
pismus umschligt; eine Entwicklung also, die durchaus Parallele zu un-
serer Rekapitulierung klassischer sunnitischer Eschatologie aufweist —
man sollte sie natiirlich mit systematischer Absicht weiter reflektieren.
Hier mochte ich mich mit zwei Ausziigen bescheiden: ,,Denn das Werk
des wiederkehrenden Christus ist es, dic Welt, deren Wesen bereits
vergeht, endgiiltig zu beseitigen, und der Gldubige [im Friithchristen-
tum, L.T.] soll dem eschatologischen Vollzug nicht eigenméchtig vor-
greifen und nicht von sich aus die alten Ordnungen aufheben, in denen
er sich bei seinem Eintritt in die Gemeinde Christi vorfindet. (S. 67f)
».-.] Denn die Sprache der revolutiondren Eschatologie wendet einen
Ton der Beweisfithrung an, der dem vorrevolutiondren Menschentum
fremd ist. [...] Zu Ende gefiihrt wird die joachimitische Geschichts-
theologie durch die Theologie der Revolution Thomas Miinzers. Denn
Miinzer und die Téufer wollen das Reich Gottes, die ecclesia spiritualis
auf Erden verwirklichen.” (S. 85)

127

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

phy and the form of regime of the umma is not the democracy of heads, not
irresponsible and directionless liberalism which is a plaything of contesting
social forces, not putrid aristocracy, not anti-popular dictatorship, not a self-
imposing oligarchy. It consists rather of ,purity of leadership‘ (not the
leader, for that would be fascism), committed and revolutionary leadership,
responsible for the movement and growth of society on the basis of its
world-view and ideology, and for the realisation of the divine destiny of
man in the plan of creation. This is the true meaning of imamat!” (1979:
119)

Die heroische Phase islamistischer Revolutiondre der Tiirkei, fiir die
Schari’ati, trotz (und linke Konvertiten gerade wegen) seines Marxis-
mus, ohne Zweifel eine wichtige Figur gewesen sein diirfte, ist in der
Tiirkei inzwischen abgeebbt. Der Dschihad fiir die ideale Gesellschaft
wird neuerdings mit anderen Mitteln und Ideen fortgefiihrt. Nunmehr
soll das ,,urspriingliche* Modell mittels des ,,Vertrags von Medina“ in
die Tat umgesetzt werden. Davon handeln die folgenden Kapitel.

3. Der Diskurs und sein zeitgeschichtlicher Kontext

Der Diskurs zum Vertrag von Medina (fortan auch als VM abgekiirzt)
ist zum ersten Mal Mitte der 1990er Jahre in Umlauf gekommen.
Sogleich entbrannte eine iiber die Grenzen der verfestigten politischen
Lager hinaus greifende Debatte um das Konzept. Das Dokument hin-
gegen, welches der islamische Prophet kurz nach seiner Ankunft in
Medina zwischen verfeindeten Stimmen der Stadt initiiert hat, war in
den historischen Quellen des Islam festgehalten, so da3 man davon
ausgehen kann, dafl es der Nachwelt nicht unbekannt sein diirfte. So
haben die renommierten Orientalisten Sprenger (1865), Wellhausen
(1889) und Watt (1968) ihre Informationen zum VM aus der Sira des
Ibn-Hisam und der Hadith-Sammlung von al-Buhari, den einschlégi-
gen historischen Quellen, bezogen. Bisher unbekannt ist indessen ir-
gendeine wirkungsgeschichtlich bedeutsame Bezugnahme aus der Ge-
schichte des klassischen Islam auf das Dokument. Angesichts der
reichhaltigen schriftlichen Quellen, welche die islamische Historio-
graphie hervorgebracht hat, darf man nicht annehmen, dal3 es eine ge-
schichtswirksame Wiederaufnahme der Vereinbarung des islamischen
Propheten gegeben hitte, die jedoch aus welchem Grunde auch immer
vor der Nachwelt verborgen geblieben wire. Plausibel erscheint dem-
gegeniiber die Annahme, daf sich fiir das Ausbleiben einer politischen
Berufung auf das Dokument systematische Griinde ausmachen lassen,
die in das Wesen des (vormodernen islamischen) politischen Raumes
fiihren. Das erste systematische Interesse widmeten denn auch bedeut-
samerweise die Orientalisten dem Dokument. Selbst die Neo-Osma-

128



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

nen, die tiirkischen Vertreter des islamischen Modernismus im 19. Jh.,
hatten keinerlei Bezug auf die Urkunde genommen, obwohl sie fiir
ihren islamisch imprégnierten Konstitutionalismus einen solchen au-
thentischen Beleg, ein Urmodell vertraglicher Regelung der politi-
schen Herrschaft, hitten gebrauchen konnen. AuBlerdem war das Pro-
blem des Zusammenlebens unterschiedlicher Glaubensgemeinschaften
im Osmanischen Reich des ausgehenden 19. Jh., anders als in der
Tiirkei des ausgehenden 20. Jh., ein eminent praktisches Problem,
weil die nichtmuslimischen Teile des Reiches immer mehr der Politik
anhingen, sich von der osmanischen Herrschaft loszusagen. Auf-
schluireich ist, dal die Leitfigur des Neo-Osmanismus, Namik Ke-
mal, in seiner ,,Groflen Geschichte des Islam* auf das Verhiltnis zwi-
schen den Muslimen und Juden relativ ausfiihrlich eingeht (1975 [das
Original aus dem Ende des 19. Jh., o. J.]: 39-53), aber den Vertrag von
Medina lediglich beildufig erwéhnt: ,,Dabei bestand eine Nachbar-
schaftsvereinbarung zwischen ihnen [Muslimen und Juden, L.T.].“
(a.a.0.: 47). Der zeithistorische Kontext begiinstigte wohl eine Rekon-
struktion des Dokuments nicht sonderlich. Was die Neo-Osmanen
bewog, bestand nicht darin, das Zusammenleben der unterschiedlichen
Religionsgemeinschaften auf der Basis einer inneren Autonomie auf-
zubauen, was ohnehin bis dahin der Fall war. Es kam jetzt eindeutig
darauf an, von der nach Religionsgemeinschaften aufgebauten sozia-
len Organisation zu einer auf allgemeiner Ebene errichteten Gemein-
samkeit zu gelangen. Die neue, gemeinsame Identitét konnte also nur
entstehen, indem die partikularen Identitdten durch eine allgemeinere
transzendiert wiirden. Um so plausibler erscheint daher die hier zu
diskutierende Annahme, welche besagt, daB3 erst das Zusammentreffen
bestimmter historischer Bedingungen das medinensische Modell als
ein alternatives Gesellschaftsprojekt auftauchen lie. Im folgenden
handelt es sich um die Frage danach, welche Bedingungen zum Auf-
tauchen des Diskurses iiber den VM gefiihrt haben. Welche Bedin-
gungen trafen in der Tiirkei der 90er Jahre zusammen, die in die Pa-
lette der Konzeptualisierungsweisen des Islam eine neue Variante hin-
zufligte, die je nach der Perspektive mit den bekannten Spielarten der
bisherigen Tradition brach und gleichzeitig diese in einer neuen Form
fortsetzte? Es handelt sich also um den geschichtlichen Kontext des
Diskurses iiber den VM, den es als solchen in der vorherigen Ge-
schichte des Islam, selbst in der spéteren, bereits im Zeichen der Be-
gegnung mit der westlichen Moderne stehenden Phase, nie gegeben
hat. Es kommen zwei Gruppen von Transformationen in Frage, die
auch die Trigerschaft des religiosen Diskurses gravierenden Wand-
lungen ausgesetzt haben: 1) Verschiebungen in der Tragerschaft des
Islamismus; 2) Verschiebungen im diskursiven Feld.

129



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

3.1 Verschiebungen in der Trigerschaft des Islamismus

Die Tiirkei durchlebte in den 80er Jahren eine zweite Welle von Bin-
nenmigration, die, an der Dramatik ihrer Folgen bemessen, der ersten
groBBen Welle (50er Jahre) in nichts nachsteht. Die zweite Landflucht
unterschied sich von der ersten, zunédchst den weltgeschichtlichen
Kontext beiseite gelassen, vor allem darin, daB nunmehr ganze anato-
lische Stidte in die Metropolen wanderten und dabei die gemein-
schaftlich orientierten landsmannschaftlichen Strukturen unter den
neuen Umweltbedingungen reaktiviert wurden. ,,Provinzialisierung
der Stadte” (so z.B. Bora 1996) ist ein geldufiges Stichwort, mit dem
diesem ProzeB in der tiirkischen Debatte Rechnung getragen wird. Die
wissenschaftliche Debatte iiber den Islamismus schenkt dabei nicht
nur der Situation neuer Immigranten in den Metropolen, von denen
der heutige Islamismus getragen wird, Beachtung. Dariiber hinaus
handelt es sich auch um den umfassenden Prozef3, dal} sich die Pro-
vinz mit einem ungemein rasanten Tempo der Weltwirtschaft 6ffnet.
Sozialwissenschaftler wenden sich immer mehr den vielfdltigen Fa-
cetten dieser 6konomischen und sozialen Umwilzungen zu.

Das ,,islamische®, oder ,,Griinkapital” ist ein weiteres Stichwort
zur Umschreibung dieses Umstandes, das u.a. auch von den Militérs
zwecks Bekimpfung des Islamismus mit in die politische Offentlich-
keit eingebracht wurde.”® Das ,,Griinkapital* verweist auf die neu ent-
stehende Unternehmerschicht, die, in Anspielung auf die ferndstlichen
,», Tigerstaaten, einen Teil der sogenannten ,,anatolischen Lowen® ent-
hilt und mittlerweile in MUSIAD (Miistakil isadamlar1 Dernegi; zu
dt.: Verband der unabhéngigen Unternehmer) ihre organisatorische
Form gefunden hat. Das ,,Griine” bzw. das ,,Islamische® daran bezieht
sich zundchst einmal auf die Trager des Kapitals, die man nach Kemal
Can in ,,a) Konservativ-religiose Unternehmer, b) Unternehmer der
Ordensgemeinden, ¢) Konzerne, Beteiligungen* (Can 1997: 62) unter-
teilen kann. Kennzeichnend fiir die Unternehmer ist, daf} sie die bis
dahin vom wirtschaftlichen Kreislauf ferngehaltenen Privatersparnisse
mittels entsprechender religiéser Segnung (wie z.B. der sogenannten,
vermeintlich religios reinen Gewinnbeteiligung anstatt islamisch ver-
ponter Zinsen) in den 6konomischen Kreislauf einfiihren.

Das ,,Griine* driickt neben der Strategie der Kapitalakkumulation
auch die ErschlieBung neuerer Absatzmairkte aus, auf denen die haupt-

70 Der von den Militdrs zur Bekdmpfung der Irtica (religiéser Fanatis-
mus) errichtete ,,Arbeitskreis West* hatte eine Liste von Unternechmen
zusammengestellt, die im Verdacht standen, islamistische Politik zu un-
terstiitzen. Zum ,,islamischen Kapital“ vgl. vor allem Faik Bulut
(1995), woraus auch die ,,Arbeitsgruppe West™ vermutlich ihre Infor-
mationen bezogen hat.

130

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

sdchlich aus religiosem Bedenken bis dahin untitigen Kunden nun-
mehr bedient werden kénnen. Hier hat sich mittlerweile eine eigen-
stindige, einen religiosen Lebensstil betonende islamische Mode mit
Produkten zur Korperbedeckung (Parfiim, Badehosen etc.) entwickelt
(vgl. Kivang 1997; zu ihren Auswirkungen auf die aufstrebenden mus-
limischen Frauen in Deutschland vgl. Nokel 2002). Die fiir die
Verbreitung einer sich iiber Mode vermittelnden islamischen Identitét
unerldBliche Infrastruktur wird von den gezielt die islamische Kund-
schaft ansprechenden Medienkonzernen zur Verfiigung gestellt.

Die vielfdltigen Verwicklungen von Wirtschaft und Religion miis-
sen Gegenstand einer eigenstdndigen Untersuchung sein, was hier
nicht geleistet werden kann. Unser Interesse an ihnen riihrt primér aus
der pragmatischen Uberlegung, da3 man anhand dieser Prozesse plau-
sibel darlegen kann, inwiefern sich der aktuelle Islamismus von seinen
Vorldufern absetzt, die hauptsdchlich den Charakter einer politischen
Ideologie aufwiesen, die sich durch imperiale Visionen auszeichnete
(Cigdem 1996: 1231). Der sich zeitgeschichtlich vor allem im Zuge
der iranischen Revolution entwickelnde Islamismus hingegen er-
scheint als ,,symbolischer Ausdruck® der umfassenden sozialen Um-
wilzungen ,.einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft®
(Seufert 1997), in der sich neben den alten sdkularen Eliten eine neue,
iiber den religiosen Diskurs kommunizierende Mittelschicht heraus-
bildet. Die Mitglieder dieser Schicht machen den etablierten Gruppen
die Nutzung des offentlichen Raums streitig und heben darauf ab, den
Islam als offentliche Norm durchzusetzen. Den meist staatlich sank-
tionierten Disziplinartechniken werden hier Selbsttechniken entge-
gengesetzt, mit denen die Individuen ihre Koérper nach strikten, oft
theoretisch unterlegten Vorstellungen purifizieren und die alternative
Gesellschaft bereits an sich selbst, sodann in spezifischen Milieus und
schlieBlich auf der Makroebene verwirklichen wollen. Dieser auf in-
dividuelle Subjekte bezogene Aspekt der Selbsttechniken, so wichtig
er auch ist, mufl allerdings im weiteren Verlauf der Argumentation
ausgespart bleiben. Er bedarf eigenstdndiger Studien (vgl. z. B. Nokel
1999; Werner 1999). Ich werde mich hier ausschlieSlich mit dem in-
tellektuellen Diskurs befassen, der den systematischen Rahmen fiir
derartige Subjektkonstitution bereitstellt, an dem sich die besagten
Selbstpraktiken orientieren und mittels derer sie sich iiber die indivi-
duelle Ebene hinaus in den Zusammenhang einer grofleren Gemein-
schaft fligen.

131



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

3.2 Verschiebungen im globalen Feld

Um den Wandel in der Tragerschaft des Islamismus zu verstehen, darf
man sich jedoch nicht alleine auf die oben beschriebenen Prozesse be-
schrinken. Erforderlich ist, den Blick iiber den engen, tiirkeispezifi-
schen Kontext hinaus auf die diskursiven Ereignisse auszuweiten, die
den weltgeschichtlichen Kontext in den letzten Jahrzehnten bestimmt
haben. Ohne diesen breiteren Kontext wire der tlirkische Kontext mit
seinen iiber die oben beschriebenen sozialen Prozesse hinausgehenden
Komponenten nicht zu verstehen. Auch wenn es auf dem Hintergrund
der Migrationprozesse, die neue soziale Gruppen auf den 6konomi-
schen und politischen Markt geworfen haben, plausibel scheint anzu-
nehmen, dal der diesen sozialen Gruppen seit jeher vertraute Islam
vorrangig als das Symbolsystem der Kommunikation und sozialen
Organisation in der neuen Umwelt in Frage kommt, wiirde eine solche
Perspektive letztlich doch zu kurz greifen. Sie kann ndmlich die Ver-
schiebungen im diskursiven Feld nicht zur Kenntnis nehmen und lauft
damit Gefahr, die Bedeutung des infolge der Globalisierungsprozesse
intensivierten kulturlibergreifenden Austausches nicht hinreichend
erfassen zu konnen. Ungeklart bleibt ndmlich in diesem Fall die Frage,
warum der Islam in den 60er und 70er Jahren nicht den Weg fiir einen
Islamismus als symbolischen Ausdruck einer sozialen Bewegung vor-
bereiten konnte, wie dies hingegen in der durch die iranische Revolu-
tion eingeleiteten Epoche ohne Zweifel der Fall sein konnte. Genauso
wie die Sunna des Propheten, die Medinensische Zeit seiner Prophe-
tie, den Muslimen in ihrer langen Geschichte sehr wohl bekannt war,
ohne dal} zuvor darauf ein Gesellschaftsmodell zuriick projiziert wur-
de.

Diese Uberlegungen lassen die Richtung der Analyse auf das kul-
turwirksame Ereignis der letzten Jahrzehnte lenken, das man bekannt-
lich mit dem allgemeinen Begriff der ,,Postmoderne umschreibt. Der
Begriff selbst ist mehrdeutig. Ist damit ein Geisteszustand oder eine
gesellschaftliche ,,Realitdt” gemeint; geht es um einen Bruch mit der
Moderne oder ihre Radikalisierung etc.? Fiir Zygmunt Bauman ist
bspw. die Postmoderne ,,eine treffende Veranschaulichung der Merk-
male, welche die gesellschaftlichen Verhiltnisse definieren, die im
Verlauf des zwanzigsten Jahrhunderts iiberall in den reichen Landern
Europas und europiischer Herkunft aufgetreten sind und ihre gegen-
wartige Gestalt in der zweiten Hélfte dieses Jahrhunderts angenom-
men haben* (1995: 221). Und zu der Frage, in welchem Verhiltnis die
Postmoderne zur Moderne stehe, antwortet Bauman: ,,Man kann die
Postmoderne als eine Moderne vorstellen, die sich ihrer wirklichen
Natur bewuBlt ist — Moderne fiir sich.“ (Ebd.) ,,Die auffallendsten
Merkmale des postmodernen Zustandes — institutionalisierter Plura-

132



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

lismus, Vielfalt, Kontingenz und Ambivalenz —, fahrt Bauman mit
seiner Umschreibung fort, ,,sind alle in stdndig steigendem Ausmal
von der modernen Gesellschaft produziert worden; in einer Zeit, in der
die Institutionen der Moderne, von der modernen Mentalitét vertrau-
ensvoll reproduziert, fiir Universalitit, Homogenitdt, Monotonie und
Klarheit kdmpften, sah man in ihnen jedoch Zeichen des Scheiterns,
nicht des Erfolges, Beweise fiir die Unvollstindigkeit der jeweiligen
Anstrengungen® (a.a.0.: 222).

Man konnte sicherlich weitere Vorschldge vorstellen, die angebo-
ten wurden, um die Erscheinungen der Postmoderne zu bestimmen.
Die dominierenden Themen der Postmoderne, ndmlich Pluralitdt (d.h.
Differenz), Ambivalenz, Kontingenz, sind hiermit aber bereits ange-
sprochen. Entscheidend dabei ist nun die Wirkungsgeschichte der
Postmoderne, bezogen auf ihre wirkungsgeschichtliche Verortung in-
nerhalb des tiirkisch-islamischen Kontextes. Dabei kann man zunéchst
einmal vollig von der sicherlich durchaus relevanten Frage absehen,
ob sich beim islamistischen Diskurs eine explizite, und wenn ja, was
fiir eine Bezugnahme auf die Postmoderne feststellen 146t. Es geniigt
fiir den momentanen Stand der Argumentationslogik zu zeigen, wie
das Briichigwerden des laizistisch orientierten hegemonialen Moder-
nisierungsdiskurses auf die postmoderne Kritik an den Meta-Erzéh-
lungen der Moderne zuriickzubeziehen ist, und wie bestimmte Merk-
male der Postmoderne (allerdings bedeutsamerweise nicht jedes belie-
bige) den islamistischen Diskurs mit konstituieren.”"

71 Eine solche Analyse hat sich indessen der Verzeichnungen (oder Uber-
setzungen) der westlichen Modernitétskritik im islamistischen Diskurs
bewuBlt zu bleiben und darf nicht jede Bezugnahme auf sie oder die
Ahnlichkeiten mit ihr unkritisch als sachgerecht annehmen. In einem
Aufsatz mit dem Titel ,,Das Wahrheitsregime der Verbrecher” veran-
schaulicht Sadik J. Al-Azm (1996) unter vier Punkten, wie Islamisten
Argumente aus der westlichen Diskussion zu Felde fiihren: ,,a) Der Is-
lam ist ein selbstgeniigsames Diskursuniversum [...]; b) Das Dis-
kursuniversum des Islam erlaubt keinen Vergleichsmalistab mit einem
anderen Diskursuniversum. Es ist inkommensurabel im Sinne von Tho-
mas Kuhn und Michel Foucault [...]; ¢) Der Islam braucht einen klaren
,erkenntnistheoretischen Bruch® mit dem Diskursuniversum des We-
stens, um seiner Authentizitdt gerecht zu werden [...]; d) Der Islam
verkiindet aulerdem den Tod des Menschen als universelle Kategorie
zugunsten eines Vorrangs des muslimischen im Unterschied zum west-
lichen, im Unterschied zum orientalischen Menschentum usf.“ Den-
noch setzt sich Al-Azim nicht mit Verzeichnungen dieser Konzepte
auseinander, wobei sie in seiner Darstellung geradezu von selbst ins
Auge stechen. So 146t sich bspw. Kuhn unmdéglich in ein islamistisches
Unternehmen einspannen, zielt doch sein Konzept vom Paradigmen-
wechsel unmiB3verstindlich darauf, jegliche Grundlage fiir den ontolo-

133

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Meta-Erzdhlungen interessieren hier folglich nur in der tiirkischen
Umsetzung ihrer zwei Hauptthemen: der Fortschrittsglaube, betrachtet
im Bedeutungsgewebe von Universalitdt, Sakularitit, wissenschaftli-
cher Objektivitdt etc. zum einen und nationalstaatliche Organisation,
d.h. durch den Universalismus ausgeloste Produktion nationaler Iden-
titdten zum anderen. Der tiirkische Name fiir dieses sich auf beiden
Aspekten erhebenden Zivilisationsprojektes lautet Kemalismus. Will
man den tiirkischen Islamismus verstehen, so mufl man ihn innerhalb
des diskursiven Feldes betrachten, das sich genau aus dem Span-
nungsverhiltnis zwischen Kemalismus und Islamismus heraus kon-
stituiert.”

Der Diskurs der Verwestlichung hatte sich als die hegemoniale
Sprechweise mit der Etablierung der laizistischen Republik vollends
durchgesetzt. Die Etablierung der tiirkischen Verwestlichungsbewe-
gung vollzog sich neben anderen Griinden dank zweier Versprechen:
Die Verwestlichung bot den Eliten des auseinanderfallenden Osmani-
schen Reichs die Nation als einen neuen Integrationsmodus an, der
zudem durch bittere Erfahrungen unterstiitzt zu werden schien, wie

gischen Wahrheitsanspruch fiir eine bestimmte wissenschaftliche Rich-
tung, Ideologie, Glauben usw. zu zerstoren. Ebenso wenig ist mit Fou-
cault, der das Subjekt im Kontext von Macht- und Wissenkonfigu-
rationen dezentriert, ein islamisches Subjekt zu konstruieren, welches
den westlichen Meta-Erzdhlungen, verwandt zu ihrem Geist, lediglich
den Islam als die alternative Meta-Erzdhlung gegeniiberstellt. Womog-
lich ist der Islam der Islamisten die letzte Meta-Erzidhlung unserer Zeit.
Erst recht ist mit Foucault keine Theorie der Authentizitit zu entwi-
ckeln, die sich der Wiederbelebung eines Ursprungs verschreibt, wollte
doch er gerade einen Abschied vom Ursprungsdenken herbeifiihren.
Deshalb ist an dieser Stelle eine Lesehilfe fiir den weiteren Gebrauch
des Begriffs ,,Postmoderne vonndten. Oft wird er hier als ,,postmodern
geldutert” gebraucht. Damit wird erstens auf den durch die postmoder-
ne Kritik ermdglichten Denkraum, in dem erst der Islamismus seine Al-
ternativen entfalten konnte, zweitens auf die thematischen Einfliisse der
postmodernen Diskurse und drittens auf ihren instrumentellen
Gebrauch durch die Islamisten hingewiesen. So wie wir den Islamis-
mus nicht einfach als eine moderne Bewegung bestimmen wollen, so
soll er auch mit ihrer Modernitdtskritik nicht umgekehrt in eine post-
moderne Bewegung getauft werden. Es handelt sich also fiir uns folg-
lich um die (modernen wie postmodernen) Spuren, die sich dem isla-
mistischen Diskurs anlagern.

72 Bobby Sayyid (1994) miit dem innertiirkischen Antagonismus eine
universelle Reichweite zu, indem er alle politischen Kréfte und Bewe-
gungen der islamischen Welt den paradigmatischen Namen von Kemal
Atatiirk und Khomeini zuordnet, die als zwei Pole einer zivilisatori-
schen Alternative gegeniiber gestellt werden.

134

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

z.B. die, daB sich die arabischen Glaubensbriider gar nicht um die Ein-
tracht der Muslime (Umma) scherten, sondern voll im Zeichen der
Zeit stehend ihre nationale Unabhéngigkeit anstrebten. Dieses erste
Versprechen war in seinem Wesen gleichzeitig mit dem zweiten ver-
kniipft: Durch die Ausrichtung gesellschaftlicher Beziehungen und
politischer Institutionen an westlichen Modellen sollte nicht nur der
Niedergang des Staates gestoppt werden, sondern versprach man sich
auch von der Fortschrittsutopie einen Sprung auf den Zivilisations-
zug.” In dieser geschichtlichen Situation hat sich eine , Aquivalenz-
kette“ (Laclau/Mouffe 1991: 183ff.) gebildet, die den politischen Dis-
kurs der Republik Tiirkei, durchaus mit folgenreichen Briichen (vgl.
die Ara der Demokratischen Partei 1950-1960 und die Regierungszeit
von Ozal in den 80er Jahren), bis zu dem Zeitpunkt konkurrenzlos be-
herrschte, da der Islamismus in seiner heutigen Form die politische
Biihne betrat und die Kette vielerorts aufbrechen lie. Die besagte
Aquivalenzkette bestand aus einer Reihe von Formulierungen, die den
politischen Raum mit einem scharfen Antagonismus in zwei entge-
gengesetzte Lager teilten: Westliche Lebensweise (z.B. Bekleidung) =
Republik = Laizismus = wissenschaftlicher Fortschritt = 6konomi-
scher Wohlstand = nationale Eintracht (Frieden im Lande) = aullen-
politische Sicherheit durch die Zugehorigkeit zur westlichen Welt
(Frieden in der Welt) auf der einen Seite; riickwértsgewandte Le-
bensweise (Turban, Verschleierung) = Kalifat bzw. Sultanat = Theo-
kratie bzw. religioser Fanatismus = Wissenschaftsfeindlichkeit = dko-
nomische Riickstindigkeit = fehlendes Nationalbewuftsein (Illusion
der Umma) = Revanchismus (Gefdhrdung der nationalen Sicherheit).
Diese Kette von Aquivalenzen, die durch den laizistischen Diskurs
hergestellt wurde, korrespondierte teilweise mit bestimmten Berufs-
stinden: Die neue Elite, vornechmlich in Berufen wie Arzt, Offizier,
Ingenieur, Lehrer als Vertreter des angestrebten Anschlusses an die
moderne Zeit, stand den anderen gegeniiber, fiir welche die Gruppe

73 In der inzwischen modischen Kritik an Kemalismus bzw. Laizitdt wird
die seinsgeschickliche Dimension der Verwestlichung iiberhaupt nicht
wahrgenommen. Statt dessen wird diese als ein voluntaristisches Pro-
jekt einer kleinen, den eigenen kulturellen Wurzeln entfremdeten Elite
disqualifiziert. Indem die Verwestlichung nicht als ,,Geschick® (im
Heideggerschen Sinne), ndmlich als das, was sich uns zuschickt, uns
bedringt, also als etwas, was auch die tiirkische Gesellschaft iiber-
kommt, verstanden wird, behandelt man das Thema vornehmlich in ei-
nem Pro-und-Contra-Modus. Dann kann es nur noch die Konsequenz
geben, dal man ein ,,voluntaristisches Projekt in der gleichen volunta-
ristischen Manier durch ein anderes, z.B. islamistisches ersetzen will
(vgl. dazu Tezcan 1997).

135



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

von Hodscha (Geistlicher), Scheich und Aga (Feudalherr) als Inbegriff
des ancien regime einstand.

Eine solche diskursive Aufteilung gesellschaftlicher Krifte im tiir-
kischen politischen Raum schopfte ihre Hegemonie vor allem aus der
Selbstversténdlichkeit der in der europdischen Aufkldrung entstande-
nen und {liber die Vormachtstellung westlicher Staaten auch institutio-
nell verbreiteten Idee des Fortschritts. Die Stabilitit und Uberzeu-
gungskraft eines auf dem Streben nach Anschlufl an die fortschrei-
tende Menschheitsgeschichte basierenden Diskurses wird jedoch er-
heblich aufgeriittelt, wenn die Ideen, auf die er sich stiitzt, in ihrem
Ursprungsrot mit Miftrauen gar bis hin zur Ablehnung behandelt wer-
den. Wenn also die westliche Zivilisation nicht die hochste Etappe
eines weltgeschichtlichen Verlaufs markiert; wenn sie in ihrem Wesen
ein hegemoniales Projekt gewesen sein soll, das sich erst durch das
AusschlieBen des Anderen konstituiert hat; wenn die moderne Wis-
senschaft nicht eine kulturunabhingige Objektivitit betreibt, sondern
ja selbst dieser Schein der kulturunabhingigen Objektivitdt das hege-
moniale Wesen der westlichen Wissenschaft ausmacht; wenn die Mo-
derne mitsamt ihren Institutionen respektive Nationalstaat in eine in-
nere Verstrickung mit Totalitarismus gebracht wird, dann wird man
erwarten diirfen, daf3 die soziale Wirkung der in der nichtwestlichen
Welt funktionierenden, hegemonialen Aquivalenzkette ebenfalls un-
vermeidlich in Frage gestellt wird. Diese genealogische ,,Nachbar-
schaft® zwischen der postmodern condition und dem aktuellen islami-
stischen Diskurs wurde {ibrigens von einigen tiirkischen Sozialwissen-
schaftlern aufmerksam beobachtet (vgl. Giilalp 1999: 24).

Ohne die diskursiven Verschiebungen in den Zentren der ,,Weltge-
sellschaft®, die deren geistigen Kréfteverhiltnisse grundlegend durch-
einander wirbelten, wire es vermutlich nie aus einer wie auch immer
gearteten ,,inneren” Dynamik sozialer Prozesse in der Tiirkei zur Her-
ausbildung von ,, counter-elites “ (Gole 1997: 56) gekommen, die sich
in einem islamistischen Diskurs artikulieren, dessen Sprache, Refe-
renz und Themen im erheblichen Mafle mit dem als postmodern be-
zeichneten Phinomen korrespondieren (vgl. auch Cinar/Kadioglu
1999). Freilich sind ,,both the leaders and the followers of Islamist
movements in Egypt, Iran, Pakistan, and Turkey [...] among the re-
cently urbanised and educated” (Gdole a.a.O.: 53; vgl. auch Cigdem
1996: 1226f). Daf3 die entwurzelten Schichten ihre Identitit jetzt in
der Sprache des Islamismus konstruieren und nicht in einer, sagen wir,
sozialistischen, wie dies bspw. in den 70er Jahren fiir breite Teile der
Slumbevdlkerung noch der Fall war, wo heute die islamistischen
Gruppen vorherrschen, 146t sich ohne die Beriicksichtigung der sich
weltweit ereignenden paradigmatischen Veranderungen nicht deuten.

136



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Uberhaupt scheint der Postmodernismus als eine kulturelle Stro-
mung in der auBereuropéischen intelligentsia sehr beliebt zu sein. So
lesen wir z.B. bei dem in Cambridge lehrenden pakistanischen musli-
mischen Anthropologen Akbar S. Ahmed (1995: 43) ein Pladoyer fiir
eine wohlwollende Perzeption der Postmoderne. Fiir Ahmed stehen
als die ,positiven Seiten des Postmodernismus® die ,,Vielfalt, For-
schungsfreiheit, Abschaffung etablierter Ordnungsstrukturen und die
Chance, sich gegenseitig anzuerkennen und zu verstehen® (ebd.).

Um die Bedingungen, unter denen der Diskurs von MV auftauchen
konnte, genauer zu studieren, soll die Wirkung global zirkulierender
Diskurse auf den spezifischen Boden des tiirkischen politischen
Raums bezogen werden. Unten wird das diskursive Feld, in das auch
die Islamisten mit ihrem alternativen Gesellschaftsmodell einzuordnen
sind, in Bezug auf seine grundlegenden Konfliktlinien nachgezeich-
net.

3.3 Die Konfliktlinien

Die Tiirkei stand in den 80er Jahren vor gravierenden Umwélzungen,
von denen oben nur ein Aspekt (die Migration und die darauf folgen-
den Verdnderungen im religiosen Milieu) dargestellt wurde. Tatséch-
lich zeugt diese Zeitspanne (bis in die heutige Zeit) von zentrifugalen
Kréften, welche die Gesellschaft vor eine Zerreiflprobe stellen. Dabei
bestimmen nicht nur die zu den Geburtswehen der Republik gehoren-
den politischen Konflikte zwischen Islamisten und Laizisten und zwi-
schen Tiirken und Kurden diese Phase von Verwerfungen. Die uralten
konfessionellen Spannungen zwischen Aleviten und Sunniten riicken
ebenfalls in das Zentrum des politischen Geschehens; nunmehr mit
dem Unterschied, daBl die Aleviten ihre jahrhundertslang erprobte Au-
Benseiterposition aufgeben, um sich am Zentrum zu beteiligen (vgl.
Kapitel 1.4.4). Auf dem diskursiven Feld, das sich um diese Konflikt-
linien herum konstituiert, tauchen verschiedene Diskurse auf, die un-
tereinander um die liberzeugendsten Antworten auf die Krise konkur-
rieren. In dieser duBerst angespannten geschichtlichen Situation tritt
immer stdrker die Frage nach dem friedlichen Zusammenleben in den
Vordergrund. Die Kritik an der Staatsraison (einschlieBlich der Ver-
waltung der Religion), zu der auch die Kritik an der verwalteten Reli-
gion gehort, bildet den Knotenpunkt, an dem sich verschiedene Dis-
kurse treffen.

Ein Teil der sozialistischen, postmodern beeinflulten Linken trug
durch seinen Demokratisierungsdiskurs, in dem vor allem die staatli-
che Kurdenpolitik ins Visier genommen wurde, zum Wachsen der 6f-
fentlichen Aufmerksamkeit fiir die Diskussion um die Zivilgesell-

137



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schaft bei. Die Meta-Erzdhlung der nationalen Identitdt habe dabei die
Differenzen, das Recht des Anderen auf eigene Identitdt, konstitutiv
ausgeschlossen. Die umfassende Kritik der kemalistischen Grundla-
gen der Republik trifft iiber die Anklage gegen die nationalstaatliche
Assimilationspolitik hinaus den offiziellen Laizismus. Man will sich
der aufgezwungenen Dichotomie von Laizismus vs. Islamismus nicht
beugen (vgl. Insel 1996 und 1998). Es wird in der Opposition zur
Staatsraison ein moglicher, islamisch artikulierter Beitrag zur Zivilge-
sellschaft, zur Demokratisierung, nicht nur nicht mehr ausgeschlossen,
sondern auch darauf hin gearbeitet. So hat Ahmet Insel (1992) wohl-
wollend (und kritisch zugleich) auf das politische Angebot von Bulag
reagiert, der als erster den Vertrag von Medina in die 6ffentliche De-
batte einbrachte. Einmalig in der tiirkischen politischen Geschichte
offneten sich die linksorientierte Birikim und das Organ der islamisti-
schen Intellektuellen Bilgi ve Hikmet fiir Autoren von der anderen Sei-
te.

Einen anderen Impuls gab die Politik der Zweiten Republik, getra-
gen von einer Reihe liberaler (vorrangig) Journalisten, die den vom
inzwischen verstorbenen tiirkischen Minister- und spéteren Staatspra-
sidenten Ozal erdffneten Weg zu einer wirtschaftlich und regionalpo-
litisch aufstrebenden Tiirkei betraten (fiir einen Uberblick vgl. Se-
ver/Dizdar 1993). Ozal hatte in seiner Amtszeit die Tradition der De-
mokratischen Partei (Regierungszeit 1950-1960), die Religion in die
politische Sprache zu integrieren, wieder aufgegriffen. Dabei hatte er
nicht nur die islamistische Dichotomie ,,Westen vs. Islam* zuriickge-
wiesen, sondern auch die oben beschriebene hegemoniale Aquiva-
lenzkette aufgebrochen. So konnte man durchaus, und dieses Image
hat er in der Offentlichkeit durchgesetzt, fromm — westorientiert —
wirtschafisliberal sein. In die neue Kette reihte er dann auch den An-
schluf} an die alt-osmanischen imperialen Visionen ein, indem er wah-
rend des zweiten Golfkrieges, auf die Unterstiitzung der USA setzend,
Machtanspriiche im Nahen Osten 6ffentlich duerte und dabei mit ei-
nem Einmarsch in den mehrheitlich von Turkmenen besetzten Teil des
Irak liebdugelte. Die Vertreter der Zweiten Republik folgten hiermit
dem von Ozal vollzogenen Tabubruch, der vornehmlich darin bestand,
an die osmanische Tradition, damit an die vorlaizistische Zeit, wieder
anzukniipfen. Nicht zufillig werden einige unter ihnen als Neo-Osma-
nisten bezeichnet. Nicht zu vergessen ist auch Ozals unverkrampfte
Haltung gegeniiber der Kurdenfrage, welche zusammen mit den ande-
ren Elementen, nimlich Demokratisierung, staatlich verordnetem Lai-
zismus und islamischer Tradition der tiirkischen Gesellschaft als Mo-
ment eines Diskurses mit artikuliert wurde.

In dieser politischen Atmosphére, die durch den Verdnderungs-
willen gekennzeichnet war, kam es dazu, dal der Islam zum ersten

138



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Mal — jenseits der herkdmmlichen Beschworung moralischer Tugen-
den und einer nicht genau ausformulierten Forderung nach der Wie-
dererrichtung der Scharia — als Name eines alternativen Gesellschafts-
projektes in Umlauf gebracht wurde. Auch hier bildeten die Kritik an
der homogenen, nationalen Identitét (konkret bezogen auf die Kurden-
frage), die Kritik am staatlich verordneten Laizismus und die Rede
von der Zivilgesellschaft die Bestandteile des Diskurses. Der Diskurs
iiber den VM erzeugte anschlieend eine Anziehungskraft, die {iber
die intellektuellen Kreise hinaus bis auf das Parteiprogramm und die
Reihen der Refah-Partei libergriff und gar die Anregung zu islami-
schen ,,Kommunen* wie dem Akevier-Projekt gab.

Im Fokus der Studie steht nicht die Frage, inwiefern ein solches
Projekt tatsichlich praktikabel ist. Die Relevanz des Diskurses besteht
in dem EinfluB}, der auf die politische Kultur der Tiirkei ausstrahlt und
somit sowohl die ideellen Grundlagen fiir ganze Generationen junger
muslimischer Intellektuellen abgibt als auch in das Programm politi-
scher Parteien Eingang findet.

Der gemeinsame Kern der oben umschriebenen drei diskursiven
Striange (die sozialistische Linke, die Zweite Republik und der Vertrag
von Medina) 14Bt sich am Ideologem der ,,Anerkennung des Anderen*
bestimmen. Der Diskurs liber den VM konstituiert sich somit als eine
islamistische Antwort auf die Anerkennungsfrage. Er reagiert aller-
dings dabei nicht bloB auf eine jenseits aller politischen Kédmpfe vor-
gingig bestehende Anerkennungsproblematik, sondern erhebt sie zu-
gleich performativ zu einer zentralen Ordnungsproblematik. Es ist, auf
einer allgemeinen theoretischen Ebene gesprochen, dieser performa-
tive Charakter des Diskurses, welcher ihn jenseits des Basis-Uberbau-
Schemas als soziale Praxis erscheinen 1463t.

4. Aspekte der islamistischen Modernitiatskritik

Will man vom Islam keute sprechen, dann muf3 man, so die implizite
Leitidee des vorliegenden Buches, unentwegt von anderen Dingen
sprechen. In Bezug auf den intellektuellen Islam als eine junge Spiel-
art des Islamismus bedeutet dies, die globalen Diskussionen in Be-
tracht zu zichen, die immer stirker zum Bestandteil der lokalen Kul-
turproduktion werden. Kritik der Fortschrittsidee, Vernunftkritik, Mul-
tikulturalismus, Anerkennung der kulturellen Differenz, Anerkennung
der Identitit u.d. sind dabei die Stichworte einer kulturwirksamen
globalen Diskussion. Das Vorhaben eines alternativen, islamischen
Gesellschaftsprojekts, konkretisiert am ,,Vertrag von Medina®, konnte
nur dem Streben einer neuen, sich islamisch definierenden in-
tellektuellen Schicht entspringen, die mit den global operierenden

139



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Diskursen westlicher Provienz mindestens genauso gut vertraut sind
wie mit dem klassischen Kulturbestand des Islam. Die Existenz und
Rezeption solcher Diskurse werden im folgenden an entsprechenden
Stellen dargestellt.

Die intellektuelle Dominanz dieser Themen kann man andererseits
von der praktischen Brisanz ethnischer und religiéser Konflikte nicht
isolieren. Der tiirkische Islamismus reflektiert diesen Umstand und
nimmt die politischen Probleme unserer Zeit in ihre Ideologieproduk-
tion auf. Der Ideengeber, ja wenn man so sagen darf: der Konstrukteur
des Diskurses iiber den VM, Ali Bulag, formuliert die Kontextbedin-
gungen des eigenen Diskurses folgendermalen:

,Folglich bleiben in diesem Zusammenhang zwei Fragen unbeantwortet:
Wie kann man eine Losung fiir die ethnischen und religiosen Konflikte fin-
den, die im Kontext des Nationalstaats stattfinden und voraussichtlich ver-
stiarkt anhalten werden? Wie werden die Minderheiten in kulturellen und
sozialen Bereichen ihre Identitdten ausleben, mit welchen konkreten und
praktischen Mechanismen werden die Demokratien die ,Minderheitenfrage*
iiberwinden?* (1994a: 5)

Es handelt sich dabei nicht blo um eine religids motivierte Einmi-
schung in die 6ffentliche Debatte, die es als solche in der tiirkischen
Politik seit den 50er Jahren schon immer gegeben hat. Was der intel-
lektuelle Islam auf eine eigentiimliche Weise intendiert, driickt sich in
dem Willen aus, die Antworten des Islam auf die globale Krise zu
entwickeln. Rahmans action in this World war noch vorsichtig formu-
liert und er warnte davor, den Islam zum Mittel verkommen zu lassen,
das die Welt vor den Fehlleistungen des Westens retten soll (vgl. Ka-
pitel 11.2). Der Islamismus von Bula¢ will hingegen unerschrocken
und uneingeschrénkt eine zivilisatorische Alternative ausarbeiten, die
sich an der Frage orientiert, wie die Moderne selbst {iberwunden wer-
den kann.™

74 Es gibt unter den Islamisten wenige, die sich mit aller Konsequenz wei-
gern, den Islam als alternative Zivilisation zu verstehen. Ismet Ozel ist
der erste, der grundsitzlichen Widerspruch gegen die Idee einer islami-
schen Zivilisation angemeldet hat. Zwei Bedenken fiihrt Ozel an. Der
erste Bedenken besagt, da die Hohepunkte der islamischen Zivilisa-
tion (Abbasiden, Andalusier, Osmanen) in dem Mafle vom Islam ab-
gewichen seien, als sie sich zivilisiert hitten. Zweitens wiirde die Sorge
um den Islam den menschlichen Konzepten und dem Ideal, eine islami-
sche Zivilisation zu griinden, unterworfen (1998: 140ff). ,,Denkt man
den Islam als Zivilisation, versteht man den islamischen Kampf als ei-
nen um Zivilisation und Kultur, so reduziert man ihn auf eine ge-
schichtliche Kategorie, sperrt man ihn in den Rahmen der Geschichte
ein.” (a.a.0.: 123). Nicht den ,selbst auch noch so alternativen, An-

140

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

,»In dieser Zeit, da in Politik, Verwaltung, gesellschaftlicher Organisation,
unterschiedliche Identititen und in der Frage nach einem Zusammenleben
nach neuen Bestimmungen gesucht wird, sind die Muslime gehalten, sich
an diesem Prozel zu beteiligen. Dies aus zwei Griinden: Zum ersten ist der
Islam ein Gesamitpaket, das sich von Glauben bis Recht, von der inneren
Welt bis hin zu den sozialen Handlungen des Individuums erstreckt. Zwei-
tens befinden sich die Muslime wie alle anderen inmitten der im uni-
versellen Umfang préisenten Probleme. In diesem Zusammenhang haben die
Muslime unmifverstandlich darzutun, warum sie an der Organisationsform
des modernen Staates Kritik iiben, anhand welcher Kriterien, mittels wel-
cher Projekte sie diese entpersonlichte, totalitdre Brutalitdt [Gewaltherr-
schaft] tiberwinden wollen.” (Bulag 1994a: 9, Hervorhebung L.T.)

Der Islam als ,,Gesamtpaket™ kann aber dann in Frage kommen, wenn
der Westen bzw. die Moderne als ein geschlossener Komplex konzi-
piert wird. Daher wird das Zentrum des heutigen islamistischen Theo-
riegebdudes vollauf mit den Elementen einer durchaus bemiihten
Analyse der Moderne bestiickt. Die Betonung eines epistemologischen
Bruches, Entwicklung islamischer Wissenschaften, Herausarbeitung
islamischer Werte und Prinzipien der Gesellschaftsordnung sind Ef-
fekte des westlichen Denkens und setzen gleichzeitig ein analytisches
Wissen von ihm voraus.

Das analytische Interesse der Muslime an der westlichen Moderne
ist an sich ein neues Phédnomen. In der klassischen Periode des Islam
(d.h. bis zur Begegnung mit dem modernen Westen im 18. Jh.) kann
man bspw. kein Interesse am ,,Westen“ auffinden, der ja auch fiir die
Muslime als solcher nicht existierte. Lewis berichtet, da3 die Muslime
die Welt lange Zeit nach geographischen Kriterien einteilten, wobei
die Einteilung in ,,Zonen“, wenn eine religiose Identifikation notig
war, damit noch unterlegt wurde, ob in der jeweiligen ,,Zone* der Is-

schluB} an die Geschichte soll der Muslim anstreben. Der Muslim soll
sich, so formuliert Ozel seine kompromiBlose Position, an Gottes Be-
fehlen orientieren (ebd.). Sofern mit Zivilisation eine Vermittlung in die
Beziehung zu Gott eingefiihrt wird, womit die von Menschen geschaf-
fenen Institutionen deren Leben lenken, sollen die Muslime nach An-
sicht von Ozel davon Abstand nehmen (a.a.0.: 142). Aus diesem Grun-
de war es konsequent, daB Ozel sich von der Debatte um den Vertrag
von Medina ferngehalten hat. Von dem gleichen Bedenken 148t sich
auch Celik leiten (1994b), wobei er damit quasi seinen positiven Bei-
trag zur Konstruktion des VM (1994a) ein Stiick weit korrigiert, oder
zumindest relativiert haben diirfte. Bulacs eigenes Bekunden gegen die
Idee einer alternativen Zivilisation (1994a: 9) ist hingegen, dhnlich wie
teilweise bei Celik, angesichts des von ihm betriebenen Unternehmens
eines alternativen Gesellschaftsmodells irrelevant.

141

- am 14.02.2026, 01:56:55. el


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

lam herrschte oder nicht (1995: 645f). Das Wort Europa hilt nach
Lewis recht spét, etwa im 19. Jh., Einzug in den Sprachgebrauch der
Muslime (abgesehen von den frilhen arabischen Werken) (a.a.O.:
647). Auch das Interesse der Muslime im allgemeinen und spiter des
klassischen Islamismus im besonderen an der Genese und der Funk-
tionsweise der modernen Gesellschaft, modernen Philosophie und
Wissenschaften zeichnete sich weniger durch den analytischen Zug als
vielmehr durch einen selektiven Umgang aus.” ,,(N)ur der Westen hat
das Interesse an anderen Kulturen entwickelt, nur der Westen zeigt die
Neigung, andere Sprachen zu lernen, andere Lebenswelten zu studie-
ren und ihre Leistungen zu achten® (a.a.0O.: 650)* hatte Bernard Lewis
einmal konstatiert, ohne jedoch eine Erklarung dafiir anzugeben.

Ahnliches 148t von Grunebaum fiir die aktuelle Phase gelten, in der
die muslimischen Gesellschaften bereits auf einen reichhaltigen Erfah-
rungsschatz in Bezug auf die westliche Moderne zuriickblicken kon-
nen:

,Das Interesse am Westen, als Bemiihung um historisch-analytisches Ver-
stdndnis seines Kulturwillens und in diesem Sinne Selbstzweck, ist in der
arabischen Welt nur gelinde zu verspiiren. Eine &stliche ,Okzidentalistik®
ist als Gegenstiick zur westlichen Orientalistik nicht ins Leben getreten.
Was fesselt, ist nicht das Studium der Fremdkultur, sondern die Selbstkon-
struktion, die Selbstmanipulation im Lichte des westlichen Phidnomens, das
man, sei es durch teilweise Einbeziehung, sei es durch zielbewuflten Riick-
griff auf die Vergangenheit, bewiltigen muB.“ (1969: 255)

Das mangelnde analytische Interesse an den fremden Kulturen trifft
sich bedeutsamerweise mit dem Modus der Selbstschau zusammen,
welche die Muslime ihrer eigenen Kultur gegeniiber pflegten. Auch
hier geht es in der klassischen (ebenso weitgehend modern-islamisti-
schen) Geschichtsschreibung nicht darum, die Vergangenheit und die
gegenwartige eigene Kulturwelt mit begrifflichem Instrumentarium zu
durchdringen, um sie zu beherrschen. Vielmehr orientiert man sich an
der Weitergabe der Lehre, Taten, Erfolge usw. und der Anpassung an
die Zeit (vgl. Grunebaum a.a.0.: 154).

75 Die Frage nach dem analytischen Interesse an den fremden Kulturen
(d.h. auch an der eigenen Kultur) in der islamischen Kulturwelt ist zu
bedeutsam, als dal man dies im Rahmen der vorliegenden Arbeit lei-
sten konnte. Auch wenn sie den Kern der hier entwickelten Uberlegun-
gen betrifft, ist eine eigenstédndige Untersuchung hierzu vonnéten. Un-
ser Beitrag zur Thematik kann hier daher nur darin bestehen, das empi-
rische Material dafiir zu liefern und zudem Reflexionen fiir eine solche
spezifische Analyse in vorbereitender Absicht anzustellen.

76 ,Die groie Geschichte des Islam* (1975), die von einem tiirkischen
Vorlaufer des islamischen Modernismus, Namik Kemal, (Ende des 19.

142

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Inwiefern sind diese durchaus auch auf griindlichen Kenntnissen
der islamischen Kultur beruhenden Uberlegungen im Hinblick auf den
Intellektuellenislam zutreffend? Kann man angesichts des unten dar-
zulegenden empirischen Materials von einer vollstindigen Umkeh-
rung des ,,ethnologischen* Blicks auf den Westen, von einem den von
Edward Said initiierten, umgedrehten Orientalismus vertiefenden In-
teresse als eine Forschungsrichtung sprechen? Ein Blick auf die unten
nach und nach darzustellenden Themen der islamistischen Intellektu-
ellen veranlaflt den Leser zundchst einmal zu der These, dal} das Inter-
esse jedenfalls uniibersehbar festzustellen ist. Wie hétte es denn auch
angesichts der Tatsache anders sein konnen, da3 die besagten Islami-
sten allesamt ihre akademische Sozialisation in sékularen Schulen ge-
nossen und ihre Ideen unter den Bedingungen des sich intensivieren-
den globalen Kulturaustausches entwickelt haben (vgl. Géle 1997: 54;
Meeker 1997: 261-266), welcher auch die Muslime immer mehr in
den Prozel3 wechselseitiger Beobachtungen hineinsaugt. Die auf In-
nerlichkeit beruhenden, ,,subtilen, reversiven Formen der Fremder-
kenntnis“ als Folge der Verbreitung der ,,Universalkultur (Stauth
1993: 10) bestimmen auch die Funktionsweise des islamistischen Dis-
kurses.

,unter Universalkultur verstehe ich dagegen eine zunehmende Verallge-
meinerung kultureller Ziele und institutioneller Macht, sie zu verfolgen.
Dabei wird unterstellt, da} das Ziel der Verallgemeinerung von Kulturzie-
len und der sie tragenden institutionellen Macht selbst erst aus dem subjek-
tiven Kontext der Selbsterfahrung im Kontakt mit anderen Kulturen gebo-
ren wird. Universalkultur wird in der Intensivierung des Interkulturkontakts
geschaffen.” (Stauth 1993: 13)

An einer anderen Stelle geht Stauth ausfiihrlicher auf die Funktions-
weise des interkulturellen Kontaktes ein und macht dabei auch auf die
Folgen der Universalisierung der Kulturziele aufmerksam:

,.Bs ist die perzipierte Vision ,Europas‘, die das Eigenverstandnis der isla-
mischen Welt tiefer geprigt hat als das eigene historische Gedéchtnis oder
deutlicher: Es ist das von Europa appropriierte Geschichtsbild, das alle Re-
konstruktionen der eigenen Geschichte prigt (Laroui). Die appropriierte

Jh.) verfalit worden ist, steht weitgehend im Zeichen der klassischen is-
lamischen Geschichtsschreibung, in der die Ereignisse und die Herr-
schaftsfolge chronologisch Revue passieren. Eine analytische Perspek-
tive wird auf die historischen Ereignisse nicht gerichtet. Die Funktion
dieser genealogischen Geschichtsschreibung ist vollig anders als die
der modernen Historie und wesentlich, wie das mittelalterliche Ge-
schichterzéhlen, an die Reprisentation der Souverdnitit gebunden (zur
genealogischen Historie als ,,Ritual der Macht“ vgl. Foucault 1986).

143

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Geschichte wirkt technisierend und instrumentalisierend zuriick. Entspre-
chend sind ,Orientalismus‘ (Said) und ,Eurozentrismus® (Amin) universelle
Effekte der kulturellen Deprivation. Wenn europdische Identitétspolitik erst
die Kolonisierung der nichteuropdischen Welt moglich machte, so miindete
die provozierte Forderung nach kultureller Anerkennung der Kolonisierten
in einen radikalisierten Zwang zur Selbstbehauptung. Sie trieb die Nichteu-
ropder nicht nur zur Nachahmung, sondern auch in den Sog eines komple-
mentdren Wechselspiels: ,Europa‘ heifit auch, die Suche nach einer ,eige-
nen‘, einer verlorengegangenen, ,grolen‘ Vergangenheit politisch und kul-
turtechnisch zu radikalisieren. Symbole und Inhalte der ,eigenen‘ Kultur-
werden so dauerhaft mit ,fremden‘ Mitteln rekonstruiert. [...] So trdgt der
moderne Kampf um letzte Werte auch dazu bei, den bildlichen und norma-
tiven Zivilisationsbestand zu totalisieren, selektiv einzuholen, zu erneuern
und zu befestigen. Im Riickbezug auf letztendliche Werte werden neue ,Ra-
tionalitdten‘ als Orientierungspunkte fiir politische, wirtschaftliche und ge-
sellschaftliche Entwicklungen gesetzt. Dies ist ein Effekt Europas. Nicht-
westliche Kultur macht ihn sich zu eigen.“ (Stauth 1995: 95f)

Eingedenk einer derart subtil ablaufenden und radikal durchgreifenden
Einbindung der islamistischen Rekonstruktion in die Struktur der mo-
dernen Suche nach dem authentischen Ursprung lassen sich die Erklé-
rungen der Islamwissenschaft (vgl. oben die Passagen von Lewis und
von Grunebaums) nicht mehr umstandlos auf den heutigen Islamismus
anwenden.

Der gemeinsame Nenner, unter dem man die Anzeichen eines hi-
storisch-analytischen Interesses der Islamisten an der westlichen Mo-
derne subsumieren kann, ist eine dem eigenen Anspruch nach radikale
Modernitatskritik, die erst aus dem Strudel des Wechselspiels der Be-
obachtung hervorgeht. Unsere These lautet daher: Eine solche, dem
Anspruch nach komplette Modernitétskritik, die an der Genese der
westlichen Moderne ansetzen und sich mit ihren philosophischen und
sozialen Voraussetzungen befassen will, erfolgt nicht vollig jenseits
der Mechanismen des Kulturaustausches, sie ist bereits in ihrer Anlage
in die Denkweisen derselben Moderne (vor allem respektive der die
Moderne von Anbeginn begleitenden westlichen Modernitétskritik)
verwickelt. Die Diskussion dieser These bedarf zuvor Kldrung der
Frage, wie die westliche Moderne in einem an der Konstitution der
Gesellschaft orientierten islamistischen Diskurs iiberhaupt rekonstru-
iert wird?

4.1 Die Moderne als ,,totale Krise*

Wir finden zuallererst einen im westlichen Denken, ja allgemein in
den westlichen Selbstbeschreibungsweisen weithin bekannten Gedan-
ken wieder: Die Moderne als Bruch mit der Natur, Bruch mit der

144

- am 14.02.2026, 01:56:55. el


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

kosmologischen Ordnung. Im westlichen Denken wird die Idee des
Bruches nicht selten mit der Einfilhrung der Geschichtlichkeit in die
menschliche Geschichte verkniipft. Die Affirmation der Geschicht-
lichkeit, die zugleich mit der Idee der Freiheit verbunden wird, wird
nun in der islamistischen Perzeption fallengelassen. Was noch {ibrig-
bleibt, kann nun als Verfallsgeschichte in die klassische Sprache des
Islam, mitunter von eschatologischen Konnotationen durchsetzt, iiber-
setzt werden. Die Moderne ist demnach ein Wegfall aus dem von den
Religionen immer schon gehiiteten Schreiten der Menschheit zu Gott.

Aus der Sicht der Protaganisten des VM wire es allerdings zu kurz
gegriffen, wenn man die Krise in einem bestimmten Bereich, z.B. in
der Politik oder in der Okonomie etc., verorten wiirde.

,»Viele Menschen wollen nicht einmal akzeptieren, dafl das wichtigste Pro-
blem in der Epoche der neuen Krise, in die wir hinein getreten sind, auf der
universellen Ebene entsteht und die genannte Krise nicht primér in der
Wirtschaft, sondern in Recht und Moral, welche den epistemologischen
Bruch begleiten, erlebt wird. Wenn wir unseren Blick neben der Epistemo-
logie und Moral auch auf die Unbestimmtheit, Gleichgiiltigkeit und sogar
zuweilen bis an Frechheit reichende, bohemische Unbekiimmertheit im juri-
stischen Bereich lenken, werden wir sehen, dal3 die Wurzeln der Krise ein-
zig und allein mit einem ganz neuen religidsen Blick kdnnen erfaf3it werden.
Wohl ist es klar, der Tod der Kunst, der Philosophie und Theologie, den wir
nicht mehr blol schwer verstehen, sondern nicht einmal mehr einfach
wahrnehmen konnen, ist ein tragischer Zustand, der mit dem Schwund der
Religion aus unserem BewuBtsein viel zu tun hat.“ (Bulag 1994b: 5)

Im Ursprung des Verfalls liege ,,die Abkoppelung des Seins von der
gottlichen Ordnung®, die durch den Sékularismus vollzogen worden
sei. Die praktischen Folgen, welche sich von dem Konsumismus iiber
den politischen Totalitarismus bis hin zur Vernichtung der Natur fihr-
ten, konnten allerdings nicht mit den Mitteln der modernen Wis-
senschaft aufgefangen werden, da diese selber die Katastrophe mit
verursacht habe (Bulag 1992a: 19). Die moderne Wissenschaft redu-
ziere, so weiter, das aus der gottlichen Ordnung herausgerissene Sein
auf einen Gegenstand, den man im analytischen Weg meB3bar machen
konne. (a.a.0.: 20). Der Rationalismus, der die moderne (entwurzelte)
Vorstellung von der Wirklichkeit beherrscht, schneide immaterielle
und gottliche Dimension des Seins ab; die mechanische Sicht des U-
niversums tote die Idee vom lebendigen System ab; die wissen-
schaftliche Methode ,,ermoglicht nun letztlich, die Natur aggressiv
und erbarmungslos zu zerstéren und in ihr sensibles Gleichgewicht
einzugreifen. (a.a.0. 21)

Die reichhaltige Applikation dieser Kritik auf die einzelnen Ge-
genstandsbereiche trifft sich mit verschiedenen Versionen der westli-

145

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

chen Modernititskritik, in ihren fundierten (vgl. auch die in der Ein-
leitung des vorliegenden Buches vorgestellten Gedanken von Heideg-
ger) wie auch populdren Versionen. Wichtig ist dabei, dafl die bishe-
rige, und weiterhin dominante, nach dem Uberholen der westlichen
o6konomischen und militdrischen Macht strebende Variante des Isla-
mismus selbst als eine islamische Spielart des Modernismus disquali-
fiziert wird. Wenn die Moderne ein technologischer, politischer, wis-
senschaftlicher und 6konomischer Komplex ist, dann mufl man ihn in
allen Bereichen konsequent iiberwinden.

Der philosophische Kern einer solchen Modernititsanalyse liegt
vor allem darin, einen epistemologischen Bruch mit der Moderne vor-
zubereiten. Dadurch soll die aus den géttlichen Fugen geratene Ord-
nung wieder in die richtige Bahn gelenk werden. Die altislamische
Idee von der Siinde als Verwirrung, als Abgehen vom rechten Pfad,
taucht hier unverkennbar wieder auf, indessen eingehiillt in eine wis-
senschaftliche Sprache, die wesentliche Modifikationen an der Struk-
tur der alten Idee herbeifiihren wird.

4.2 Kritik an der Fortschrittszeit

Ein wesentlicher Aspekt der westlichen Moderne, an der die islamisti-
sche Kritik ansetzt, ist die Idee von Fortschritt, welche wesentlich an
eine bestimmte Zeiterfahrung gekoppelt ist.” Die im Ursprung der
westlichen Moderne verwurzelte Idee von Fortschritt,”® die Vorstel-
lung von der Geschichte als aufwirts fortschreitendem Verlauf, wurde

77 Zum Zusammenhang zwischen Zeiterfahrung und Weltdeutung
schreibt Marramao: ,,Jede Kultur beginnt stets zusammen mit einer be-
stimmten Zeiterfahrung, und jede kulturelle Verdnderung schliefit des-
halb zwangsweise eine grundlegende Verdnderung der Zeiterfahrung
ein, die den Rahmen der Werte und damit auch der Politik entscheidend
pragt.“ (1989: 13)

78 Die islamistische Kritik an der Moderne hingt allerdings den geistigen
und sozialen Entwicklungen in der westlichen Moderne hinterher.
Nicht nur im philosophischen Diskurs hat die Idee des Fortschritts ihrer
Beliebtheit ziemlich eingebiiit. Auch in soziologischer Hinsicht wird
heute nicht mehr von der linearen Zeit des Fortschritts gesprochen (vgl.
dazu Marramao 1989, Kapitel V). Die viel rezipierten Theorien heuti-
ger Zeit wie die Systemtheorie oder die poststrukturalistisch beein-
fluite Sozialtheorie haben den Begriff des Fortschritts lingst aufgege-
ben. Man merkt, dal} der tiirkische Islamismus zwar die Moderne als
solche meint, um eine universelle Antwort auf eine universelle Krise
vorzulegen, aber sich dabei vorrangig an der ungebrochenen Fort-
schrittsmoderne der tlirkischen Laizisten orientiert.

146

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

in ihrer islamischen Rezeptionsgeschichte entweder, wie in der klassi-
schen Version des Islamismus, instrumentell und selektiv beansprucht
(Bejahung des technischen Fortschritts) oder gidnzlich bejaht, gar theo-
logisch eingeflochten (wie im islamischen Modernismus von Igbal).
Die dem Fortschritt innewohnende Zeitlichkeit sollte aber erst im
postmodern ermutigten Islamismus ,,systematisch® betrachtet, explizit
problematisiert und in einen Zusammenhang mit der politischen und
sozialen Ausgestaltung moderner Gesellschaften gebracht werden.

Zumindest ein Grundzug der klassischen Moderne wird von den
Islamisten treffend beobachtet. Die ErschlieBung gesellschaftlicher
Bereiche (gar der Gesellschaft als Objekt) fiir systematische Bearbei-
tung durch das aktivistische Subjekt — in der islamistischen Sprache
schlicht mit Totalitarismus identisch — ist ohne den Zusammenhang
der Umstellung der Zeitdkonomie auf eine sékulare Teleologie nicht
zu verstehen. Was in den groen Utopien der Moderne zur Sprache
kam, war eben die urspriinglich religiose VerheiBung von Erlésung,
die ihre Wurzeln durchaus in der christlichen linearen Zeit auf einen
Endpunkt hin fand und in der sékularen Wendung in eine erldste Ge-
sellschaft im Diesseits umschlug. Die prominenteste Version davon ist
sicherlich die kommunistische Gesellschaft des Marxismus. Es ist die-
se Idee vom ,,Paradies auf Erden®, welche die Islamisten ins Zentrum
ihrer Perzeption der Moderne riicken. Sie verdanke ihre Entstehung
auf den durch die wissenschaftliche Sichtweise verursachten Verlust
der Transzendenz, so die islamistische Kritik, wodurch die Zeit ihre
Offnung ins Jenseits verliere und den Menschen auf der Erde einker-
kere.

,Jede Lebensweise, die sich nicht auf das Géttliche und Heilige beruft,
kann man als eine ,Utopie‘, eine ,konstruierte, in sich geschlossene Welt*
bestimmen, die den Menschen ins Verderbnis stiirzt. [...] Folglich konstru-
ierte sich die Moderne, indem sie ihrer neuen Wahrheitsdefinition die Erde
zugrunde legte, eine ,geschlossene Welt* (Utopie). Es setzt dann im christ-
lichen BewuBtsein ein Wandlungsproze8 vom Glauben ins Wissen ein.*
(Arslan 1994: 15f)

Bei den Ausfiithrungen tiber das Weltbild wurde auf die Heideggersche
Idee hingewiesen, dal} ,,das Christentum seine Christlichkeit zu einer
Weltanschauung (der christlichen Weltanschauung) um(deutet)* und
,,sich so neuzeitgemal (macht)“ (vgl. Einleitungskapitel). Der Grund-
zug dieser Denkfigur kommt in dem oben zitierten Passus deutlich
zum Ausdruck. Der sich in der Wissensordnung vollziehende Bruch,
durch den die Weltdeutung nunmehr in Gestalt der Weltanschauungen

147



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

stattfinde, wird von den Islamisten zutreffend bemerkt.”” Die Kritik an
der weltimmanenten Zeitlichkeit, die nicht auf eine jenseitige Offnung
verweist, gehort daher auch zum Grundbestand jedes islamistischen
Intellektuellen. Hier kommen die Einfliisse der sicherlich fundierteren
westlichen Modernitéitsanalyse unverkennbar zur Geltung. Man kénn-
te etliche explizite wie auch implizite Verweise, Verwandtschaften
dokumentieren, ganz zu schweigen von den zeitgendssischen Autoren
wie Lyotard, Feyerabend, Giddens etc.”’

So radikal nun die islamistische Kritik an den Wurzeln des moder-
nen Denkens und der modernen Gesellschaftlichkeit anmuten mag,

79 Das Schwerpunktthema von Bilgi ve Hikmet Heft 6/1994 handelt von
Zukunftsentwurf der Religionen®. In den meisten Beitrdgen dort wie
aber auch in anderen Heften wird der religiose Zukunftsentwurf, der
sich nicht diesseitig erschopfe, dem modernen, weltanschaulichen Zu-
kunftsentwurf gegeniibergestellt.

80 Eine rein inhaltsanalytische, ja schon quantitative Studie konnte helfen,
die geistigen Quellen der Islamisten aufzudecken. Hier moge ein Bei-
spiel geniigen. In einem anderen, mit Peygamber Ummetinden Ulus 'un
Devletine (zu dt.: Von der Umma des Propheten zum Staat der Nation)
betitelten Text von Arslan (1993), von dem oben die Rede war, sind 55
FuBnoten enthalten. Unter anderem kommen dort als Zeugen fiir die
vom Autor vertretenen Thesen Antony Giddens und David Held je 8
mal vor. Sie werden gefolgt von J. K. Galbraith mit 7maliger, R. D.
Sack und E. Shils mit 4maliger, Balibar/Wallerstein mit 3maliger Wiir-
digung. Es wird lediglich zwei muslimischen Autoren (I. R. Faruqgi und
Hayrettin Karaman) die Ehre zuteil, in den Zitationsapparat aufge-
nommen zu werden. Der Text wird, nachdem die analytische Aufgabe
erledigt, namlich die Natur des Nationalstaates gekldrt worden ist,
schlieBlich mit drei Koransuren abgeschlossen. Der letzte Punkt, also
die Anfiihrung der Koransuren, ist eigentlich ein Thema fiir sich, dem
man eigens nachgehen sollte. Eine wichtige Frage, die man zu kléren
hitte, wire dabei die, welchen Status die Koransuren unter den zur Prii-
fung stehenden, im Prinzip widerlegbaren Thesen von den zitierten Au-
toren in einem analytischen Text haben. Werden die Koransuren hier
nicht auf reine Beweisstiicke reduziert? Sie werden in einen Wis-
sensdiskurs eingefiihrt, der auf der prinzipiellen Kritisierbarkeit der
Aussagen basiert, obwohl die Suren ihre Macht nicht aus der kritischen
Uberpriifbarkeit beziehen kénnen. Im klassischen Diskurs, welcher der
Realitdt als Priifungsinstanz der Wahrheit von Aussagen keinen epi-
stemologischen Status zubilligte, durften die angefiihrten Koransuren
und Hadithe (Uberlieferungen vom Propheten) als unumstdBliche
Wabhrheiten lediglich kommentiert werden. Die Urteile hatten sich dann
an deren Kompatibilitdt mit ihnen zu messen. Dies fiihrte in der Wis-
sensordnung des klassischen Diskurses jedoch nicht zu Problemen, da
der Diskurs sich ausschlieBlich innerislamisch abspielte und nicht an
eine allgemeine Offentlichkeit richtete.

148

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

man darf sich nicht allzu leicht tduschen lassen. Was auf der Signifi-
katsebene hier in kritischer Manier vorgetragen wird, mufl auf der
Signifikantenebene noch lange nicht zwangsléufig genauso funktionie-
ren. Konnte es denn nicht sein, da3 entgegen dieser Kritik an der auf
der Basis der Weltanschauungen funktionierenden Fortschrittszeit, die
dem Ziel der modernen Utopien, eine ideale Gesellschaft zu erschaf-
fen, innewohnt, das utopistische Denken gerade in dem Vorhaben, ei-
ne islamische Gesellschaftsalternative aufzustellen, unterschwellig
auch den islamistischen Diskurs trigt? Inwiefern sind denn die islami-
stischen Intellektuellen mit ihrem ,,alternativen Gesellschaftsmodell®
wirklich gefeit vor den Strukturen des ,,Weltbilddenkens* ?

Diese Frage sollte nicht aus den Augen geraten, sie muf} die hier
angestellten Reflexionen begleiten und an den entsprechenden Stellen
immer wieder aufgenommen werden. Die hier betriebene Dekon-
struktion der islamistischen Rekonstruktion der Moderne hat an dieser
Stelle noch einen weiteren wichtigen Punkt zu beleuchten. Das Setting
dieses Kapitels wurde mit der These erdffnet, daf sich der Diskurs des
Intellektuellenislam um die Anerkennungsfrage konstituiert. Man wird
die Kontexteingebundenheit des Diskurses iiber den VM und seine
Funktionsweise erst dann erfassen konnen, wenn die islamistische
Modernitétskritik auf dessen wesentliches Moment, nidmlich auf die
Anerkennungsproblematik bzw. die Frage nach dem Zusammenleben
unterschiedlicher Gruppen hin gelesen wird. Nirgends sonst kann man
die Ubernahme der Kulturinstrumente und ihre Verkniipfung mit is-
lamischen Urvisionen, aber auch die kulturspezifische Ubersetzung,
so liberzeugend veranschaulichen wie am Beispiel der Anerkennungs-
thematik.

4.3 Modus der Anerkennung des Anderen: Benennen oder
Definieren?

DaB in einer islamischen Sprache von dem Anderen gesprochen wird,
daB also der Umgang mit dem Anderen zum Gegenstand theoretischer
Reflexionen gemacht wird, ist, bezogen auf die islamische Geschichte,
eigentlich recht befremdlich. Auch die ordnungspolitische Umsetzung
dieser Frage, ndmlich worin das ,,Formel eines friedlichen Zusam-
menlebens* bestehe, diirfte den gleichen Befremdungseffekt nur noch
verstarken. Das bedeutet nicht, ich wollte dabei etwa der Annahme
fronen, daf3 die vormoderne islamische Gesellschaft auf der Assimila-
tion der Differenzen griindete. Ganz im Gegenteil, sie basierte auf der
relativen ,,Autonomie der Gemeinschaften in der Regulierung inter-
ner Angelegenheiten, was jedoch auf der anderen Seite ausschlieflich
durch die Herrschaftsbeziehungen zwischen den substantialistisch vor-

149

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

geschriebenen sozialen Einheiten geregelt wurde. So hat sich denn
auch im islamischen Denken eine reichhaltige Literatur zur Stellung
der Minderheiten, vor allem der ,,Zimmis* (Schutzbefohlenen, An-
hinger der monotheistischen Religionen) entwickelt.

Allerdings stellte sich die Frage nach Anerkennung als Anspruch
nicht, oder zumindest nicht in dieser Radikalitit und nicht mit dersel-
ben Konsequenz fiir Identitédten. ,In den Gesellschaften fritherer Zei-
ten®, schreibt der Sozialphilosoph Charles Taylor (1997: 21) ,,war das,
was wir heute Identitdt nennen, weitgehend durch die gesellschaftliche
Stellung des Einzelnen festgelegt”. Es handelte sich um ein Nebenein-
ander verschiedener Gemeinschaften, das nicht iiber an die Offent-
lichkeit appellierende politische Diskurse geregelt werden konnte.®'
Dies galt im GroBen und Ganzen auch fiir die muslimischen Gesell-
schaften.™

81 Am Beispiel der indischen Bewegungen dekliniert Martin Fuchs die
These, daBl die ,,modernen Diskurse die Idee der Diskriminierung und
Differenz und den Gleichheitsanspruch nicht erst schaffen, daf sie je-
doch ein Idiom bereitstellen, in dem derartige Erfahrungenskonzepte
prinzipiell an Andere vermittelbar und, da dieses Idiom einen von jenen
akzeptierten Legitimitétsanspruch zu verkérpern scheint, einklagbar
sind“ (1999: 328). So werde z.B., schreibt Fuchs in einem anderen
Text, ,,die Dalit-Bewegung ihre Botschaft in allgemein verstdndliche
Idiome {ibersetzen, die etwa die Universalitit der ,,Erlosung oder die
staats- oder menschenrechtliche Formalisierung der modernen Kon-
zepte vom Subjekt in den Vordergrund stellen* (1998: 124f). In der
»Notwendigkeit und gleichzeitigen Einschrinkung der Selbstauslegung
im Horizont der Fremdauslegung® sieht Fuchs aber auch die Ambiva-
lenz solcher Gruppen, indem er beschreibt, wie diese gleichzeitig den
in den modernen Idiomen enthaltenen universalistischen Geltungsan-
spriichen auszuweichen versuchen (a.a.O.: 125). In die Konzeption der
vorliegenden Arbeit iiberfiihrt, betrifft dies die spiter zu diskutierende
Frage nach der kulturrelevanten Ubersetzung der gleichen Erfahrung,
nidmlich der Erfahrung der Kontingenz. Diese besagt, dafl die Selbst-
verstdndlichkeit einer islamischen Referenzordnung im politischen
Diskurshorizont nicht mehr trdgt. Ob der Islamismus diese Erfahrung
konsequent libernimmt, oder ob diese doch letztlich an die Rénder der
Religionsgemeinschaften verbannt und damit im Grunde abgebunden
wird, diese Frage soll im Laufe der Diskussion nach und nach geklart
werden.

82 Cigdem hat zu Recht auf die Modernitit der Frage nach dem Zusam-
menleben hingewiesen: ,,Da der Wille zum Zusammenleben, die Mo-
dernitét dieses Willens, seine Verwirklichung nur durch Zustimmung
zu einem Grundsatz im Sinne eines moralischen Imperativ wie bei Kant
moglich werden kann, muf Bulag Klarheit dariiber verschaffen, ob die-

150

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Wird eine solche Formelsuche in das Zentrum eines islamischen
Diskurses hinein gepflanzt, dann kann dies nicht mehr als eine akzi-
dentielle Verdnderung an konkreten Diskursen abgehandelt werden.
Stattdessen birgt sie eine Verschiebung in der Ordnung des Diskurses
schlechthin, was besagt, dal man jetzt nicht mehr mit rein innerisla-
misch gehaltenen Diskursen zu tun hat, sondern daf3 es hier um einen
Diskurs mit einem virtuell iiber die islamische Gemeinde hinauswei-
senden Adressat geht, mit dem man auf der Basis der Gleichheit einen
Vertrag schlieBen will, um eine gerechte, allen gleichermaBen Aner-
kennung spendende Gesellschaftsordnung zu griinden. Es geht nicht
mehr um die den Glauben versichernden Beschworungspraktiken,
auch nicht alleine um die besonders fiir das Christentum und etwas
abgeschwicht auch fiir den Islam geltende, missionarische Tatigkeit,
sondern darum, den neuartigen Sachverhalt, den Glauben als politi-
sches Programm, als eine Meinung unter anderen, an eine anonyme
Offentlichkeit zu richten.

Nahezu fiir alle Verfechter des VM gleicht die These, da3 die mo-
derne Form der Anerkennung den Anderen in Wirklichkeit der eige-
nen Herrschaft unterwerfe, indem sie definierend in dessen Wesen
eingreife, mittlerweile einem religiosen Dogma. Die systematische
Begriindung fiir diese durchaus sehr spannende Beobachtung lieferte
dafiir zunichst Bulag in seinem Text (1994b) , Din-disi’min sekiiler
sitesinden ,ed-din’in sahici dinyasina (Vom sdkularen Ghetto des
Nicht-Religiosen zur wahren Welt der Religion). Demnach trenne ei-
ne uniiberbriickbare Kluft das klassische, religiose Benennen des An-
deren von der modernen Definition desselben. Keine Religion hitte
sich in der langen Menschheitsgeschichte angemaft, die anderen Reli-
gionen zu definieren, statt dessen hétten sich die Religionen auf die
Selbstbeschreibung, auf die Kundgabe des eigenen Selbst bezogen.

»Wenn man unbedingt vom Definieren sprechen muf}, dann bedeutet das
Definieren fir die aulerhalb des Modernismus stehenden, legitimen Tradi-
tionen, zu denen auch der Islam gehort, sich kundgeben [kendini beyan et-
me], sich herausstellen, offenkundig werden [aciga vurmal. Es ist besser,
dies als Bekanntmachung [tanitma] zu verstehen denn als Definition [ta-
nimlama].” (Bulag 1994b: 3)

Was das wahre Anerkennen ausmache, bestehe, anders als beim Mo-
dernismus, darin, den Anderen so zu nehmen, wie er sich verkiindigt.
Kritisiert wird im Grunde der analytische Geist der Neuzeit. Dieses im
17. Jh. einsetzende Denken fiihrte Foucault auf einen Bruch mit dem
Denken der Ahnlichkeit zuriick.

ser Grundsatz mit dem Islam identifiziert werden kann oder nicht.“
(1996: 1230)

151



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

»Am Anfang des siebzehnten Jahrhunderts, in jener Periode, die man
zu Recht oder zu Unrecht das Barock genannt hat, hort das Denken
auf, sich in dem Element der Ahnlichkeit zu bewegen. Die Ahnlich-
keit ist nicht mehr die Form des Wissens, sondern eher die Gelegen-
heit des Irrtums, die Gefahr, der man sich aussetzt, wenn man den
schlecht beleuchteten Ort der Konfusionen nicht priift.“ (Foucault
1990: 83)

Indem durch den analytischen Geist das Inkommensurable der Dinge
abgeschnitten wird, kann nun alles ,,in Termini der Identitdt und des
Unterschieds, des Malies und der Ordnung* (Foucault a.a.O.: 84) ana-
lysiert, kann das Seiende als Gegenstand des analytischen Blickes
meBbar, damit auch spiter der technischen Reproduktion zugénglich
gemacht werden. Setzt sich denn nicht erst unter diesen Bedingungen
das reine Vergleichen durch, durch das auch die verschiedenen Kultu-
ren dem analytischen Blick freigegeben werden? Die islamistischen
Intellektuellen konstatieren diese radikale Wendung in der Wahrneh-
mung der Welt nicht nur zutreffend. Sie nehmen auch die praktischen
Konsequenzen dieser Wendung zur Kenntnis, wenn sie wie folgt be-
finden: ,,Vielleicht zum ersten Mal in der Geschichte hat im totalitdren
Universum der Moderne, die ,den Anderen‘ nicht dulden kann, die
Antropologie diese universale Regel iibertreten und sich das Recht
zuerkannt, ,andere Kulturen, Traditionen und Religionen zu definie-
ren.” (Bulag 1994b: 4)

In der Tat entstand das analytische Interesse an anderen Kulturen
erstmals in der westlichen Moderne, und man wiirde mit der Behaup-
tung nicht falsch liegen, daB diese Art des Umgangs mit anderen Kul-
turen weiterhin hauptsidchlich von den westlichen Wissenschaftlern
praktiziert wird. Nichtsdestotrotz 148t sich die eigentiimliche Verwick-
lung in diese Denkweise auch bei den Islamisten feststellen, sofern
sie, von der Dynamik des kulturiibergreifenden Austausches zur
Standortbestimmung getrieben, Aussagen iiber die Funktionsweise der
westlichen Wissenschaften machen, um die eigene Authentizitét da-
von abzusetzen. Sie iibernehmen dabei, entgegen der erklirten Ab-
sicht, letztlich partiell die analytische Technik, durch die erst die In-
strumente und Herangehensweise der modernen Sozialwissenschaften
ins Denken der Islamisten einziehen. Eine Art der Durchsoziologisie-
rung des islamischen Denkens deutet sich somit auch in der Tiirkei in
Ansitzen an. Die islamistische Analyse des modernen Denkens, das
seinerseits die Welt als Untersuchuchungsgegenstand behandelt, will
aber, trotz ihrer unausweichlichen Ubernahme der wohl oder iibel

152



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

praktizierten analytischen Methode, die Welt genau von den Folgen
dieses Blickes kurieren.*

Was nun den Islamismus an dem theoretisch abgelehnten, doch
praktisch in Gebrauch genommenen, analytischen Denken in erster
Linie interessiert (besser gesagt: stort), sind die politischen Implika-
tionen dieses ,,definierenden®, sich iiber die ,,Substanzen™ hinwegset-
zenden Denkens. Die moderne Biirgergesellschaft und im besonderen
die moderne Demokratie (wie auch der moderne Kapitalismus) wéren
ja ohne dieses Absehen von den substantiellen Qualitidten nicht denk-
bar geworden. Die nationalstaatliche Ordnung 16ste bereits die ,,natiir-
lichen* Strukturen der Stindegesellschaft auf. Das tiirkische Gegen-
stiick, der tlirkische Nationalstaat, annulierte schlie8lich die relative
innere ,,Autonomie* der Religionsgemeinschaften,®* unterwarf sie ei-
nem einzigen politischen Ordnungsprinzip, indem er alle Untertanen
in prinzipiell gleichberechtigte Biirger verwandelte und in den Wir-
kungsbereich ein und derselben Rechtsordnung einschlof.

Die nationalstaatliche Ordnung, deren Legitimitit der klassische
Islamismus mit seinen imperialen Visionen im Prinzip nie bestritten
hat, riickt dementsprechend folgerichtig ins Visier der ,,postmoder-
nen“ Islamisten. Nichts verkorpert also den neuzeitlichen ,,Verfall® fiir
den islamistischen Diskurs so anschaulich und folgenreich wie der
Nationalstaat mit seinem die religidsen Grenzen transzendierenden
Biirgerstatus, mit dem gemeinsamen Gffentlichen Raum, in dem sich
Biirger jenseits ihrer ethnischen und religiosen Bindungen dem Prin-
zip nach streiten konnen, und dem positiven Recht, das die Pluralitét
der Rechtsordnung nur bedingt duldet (wie im Falle des Kirchenrechts
in Deutschland).® Auf eine logische Weise scheint die Frage nach

83 Mittlerweile gehort auch die empirische Sozialforschung in den Intru-
mentenbestand der Islamisten. So will bspw. die islamistische Autorin
Cihan Aktas (1992) in ihrer empirischen Untersuchung zum Thema
Verschleierung und Gesellschaft die authentische Sicht der sogenann-
ten Kopftuchfrauen in den Blick bringen. Dabei 148t sie sich wohl auf
die ,,natiirliche Tochter der Heiligen Inquisition ,, ein, wie Alois Hahn
(1982: 407) die empirische Sozialforschung, auch mit Verweis auf
Foucaults Analyse der Selbsttechniken, auf die Tradition der christli-
chen Gestdndnispraktiken zuriickfiihrt.

84 Faktisch vollzog sich jedoch dieser Prozef} in der Weise, da3 der Status
religiéser Minderheiten mit dem Friedensvertrag von Lausanne (1923),
der die Unabhingigkeit des neuen tiirkischen Staates bescheinigt, inter-
national geregelt wurde. Anders als in der osmanischen Ordnung gelten
diese aber als gleichberechtigte Biirger.

85 Abdurrahman Arslan setzt das Biirgersein gleich mit Totalitarismus
identisch, und ihn stort auch die Idee der Gleichheit, der gegeniiber er

153

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

dem Recht den neuralgischen Punkt zu betreffen, um den herum sich
der islamistische Diskurs entfaltet. Denn im formalen Recht materiali-
siert sich das Prinzip des reinen Vergleichs, die Universalisierung des
Vergleichs, der mit der Idee der Gleichheit innerlich verbunden ist. In
Opposition dazu gestellt, ist dann auch das Konzept der Anerkennung,
das zentrale Thema des islamistischen Diskurses, nur noch partikulari-
stisch und auf der Basis gemeinschaftlicher Identitdten einzuholen.

Sosehr auch die Auswahl der Themen, die das Beschaftigungsfeld
der islamistischen Intellektuellen ausmachen, und der analytische und
argumentative Modus der Wissensproduktion auf eine starke Profani-
sierung des religiosen Denkens hinweisen, so wenig darf man aus den
Augen verlieren, daf es sich hier letztlich um einen sich im religidsen
Idiom artikulierenden Diskurs handelt. Er exponiert sich zwar als eine
Meinung in einer anonymen Offentlichkeit, und seine Adressaten sind
auch deswegen nicht alleine diejenigen, die sich ebenfalls durch den
religiosen Duktus angesprochen fiihlen, sondern auch die sdkularen
Intellektuellen, also die Anderen, mit denen man gemeinsam auf der
Basis der Anerkennung zusammenleben will. Gleichwohl muf3 und
will der Diskurs auch die religids orientierten Menschen ansprechen.
Immerhin handeln bzw. schreiben die Protagonisten des Diskurses aus
einem religiosen Hintergrund. Daher muB sich der Diskurs neben den
philosophischen und soziologischen Reflexionen auch in der Doméne
des religiosen Denkens schlechthin, ndmlich in der Theologie, bewe-
gen konnen. Unten werden die onto-theologischen Quellen der Kritik
am modernen ,,Verfall* vorgestellt.

4.4 Eine monotheistische Lektiire der Zeit

So sehr auch die verfallsgeschichtlich angelegte islamische Eschato-
logie von einer vorwértsstrebenden Geschichtstheologie entfernt sein
mag, im Dogma des ,,Siegels der Prophetie* ist letztlich die Moglich-
keit mitgegeben, eine Aufwirtsbewegung in die menschliche Ge-
schichte hinein zu artikulieren. Die zunédchst einmal in geschichtsphi-
losophischer Hinsicht unokonomische Pendelbewegung zwischen dem
Verfall und der prophetischen Wiederherstellung der gottlichen Ord-
nung treibt unter der Zielsetzung der Gesellschafiskonstitution selbst
bei aller entschiedensten Ablehnung der utopistischen Zeitlichkeit der
Moderne zu einer voranschreitenden, ja geradezu dialektisch verlau-
fenden Vervollkommnung der gottlichen Weisheit, die sich in Gestalt
von Muhammad als dem letzten Propheten artikuliert. Bulags Theolo-

die Gerechtigkeit priferiere, weil auch die Gleichheit Totalitarismus
hervorbringe (vgl. 1993: 27).

154



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

gie gliedert in diesem Sinne die Geschichte der Menschheit entlang
der prophetischen Botschaft in drei Epochen auf.

Die Menschheitsgeschichte beginnt entsprechend der jiidisch-
christlichen Tradition auch im Islam mit der Ursiinde, die Adam und
Eva begingen. Thr Vergehen war es in Bula¢s Deutung, ,,die Bestim-
mungen des Vertrags zu ibertreten, den wir [mit Gott, L.T.] ge-
schlossen hatten” (1992c: 54; Hervorhebung im Original). Die Ur-
stinde iibertrdgt sich allerdings, anders als im Christentum, nicht auf
die Nachwelt. Adam und Eva haben demnach ihre Priifung auf der
Erde bestanden, die Pendelbewegung bleibt hingegen fiir die Nach-
welt weiter giiltig und konstitutiv.

Bulags Geschichtskonstruktion, die fiir junge Generationen islami-
stischer Intellektuellen paradigmatische Bedeutung besitzt, bezieht
sich weitgehend auf eine Uberlieferung vom Propheten:

,Die Zeitspanne, die fiir euch bestimmt wurde, verglichen mit jener, die
euch vorangehenden Volkern zugewiesen wurde, ist wie die Zeit zwischen
dem Nachmittagsgebet und dem Sonnenuntergang.

Den Juden wurde die Thora gegeben. Sie beschiftigten sich mit diesem
Buch, bis sie zur Mittagszeit ermiidet waren. Als Lohn wurde ihnen ein Qi-
rat gegeben. Darauf wurde den Christen das Evangelium gegeben. Und sie
studierten es, bis sie zur Zeit des Nachmittagsgebets ermiidet waren. Auch
sie wurden mit einem Qirat belohnt. Im Anschluf} daran wurde uns der Ko-
ran gegeben. Wir lasen ihn bis zum Sonnenuntergang. Und als Lohn wur-
den uns zwei Qirat gegeben. [...]* (al-Buhari 1997, 1X/12: 128f.)

Im islamistischen Diskurs wird daraus eine Art Teleologie entwickelt.
Sie besteht aus drei Epochen.

Zwischen Morgenddimmerung (safak) und spdtem Vormittag (kus-
luk) haben ,,die Kinder von Adam und Eva“ als eine einzige Umma
gelebt (Bulag 1992c¢: 54). Diese Zeit wird auch als das Zeitalter der
,reinen (unentstellten) Weisheit™ konzipiert, die zu der uralten Vor-
stellung vom Goldenen Zeitalter Parallelen aufweist (Bulag 1994c:
60f), was wiederum von der Gleichurspriinglichkeit philosophischer
und religidser Ideen bzw. von der Urspriinglichkeit monotheistischer
Weisheit zeugt.*® Die Menschen haben aber wieder einmal ihren Ver-
trag mit Gott gebrochen und Gott hat darauf hin die Sintflut auf die
Erde hereinbrechen lassen, die uns von den Siinden reingewaschen
hat.

In der Mittagszeit (6gle) erging der gottliche Ruf durch Abraham
noch einmal. Sein Ruf wurde in Folge dann von Moses und Jesus

86 Auch Marx mit seinem Konstrukt vom am Beginn der Menschheitsge-
schichte stehenden Urkommunismus wird als Zeuge in den Verweis-
katalog aufgenommen (Bulag 1992c: 56).

155



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

wiederholt. Dies ist gleichzeitig das Zeitalter der ,.entstellten Weis-
heit“, wobei etwa 124 000 Propheten unterschiedlichen Ranges (dar-
unter gehdren auch Philosophen, prominente Arzte etc.) die Menschen
immer wieder an den vergessenen, verschiittenen Brunnen der einen
gottlichen Wahrheit herangefiihrt hitten (vgl. Bulag 1994c: 63).

,,Besonders im Hinblick auf die orientalische Linie der Weisheit ist es eine
historische Tatsache, dafl allen mesopotamischen Denkrichtungen mehr
oder weniger, mit unterschiedlicher Entfernung, die Weisheit wesentlich
innewohnt. Man darf die Tatsache nicht ignorieren, dafl in dem Ursprung
und der weiteren, historischen Entwicklung orientalischer und griechischer
Weisheit, deren Wissenschaft und Denken, die reine Weisheit der Prophetie
gewirkt hat.” (Ebd.)

All die Religionen, Konfessionen, Glaubensdoktrinen, philosophi-
schen Stromungen etc. sind demnach Erscheinungen der entstellten
Weisheit, mit der Funktion ausgestattet, die Entstellung riickgingig zu
machen.

Am Nachmittag (ikindi), im ,Zeitalter der Wiederbelebung der
Weisheit* wiederholt, bestitigt, vollendet und erneuert Muhammad
,»den Ruf aller ihm vorangegangenen Propheten, Weisen und Richter*
(Bulag 1992¢: 54 und 1994c: 64). Die Erneuerung vollzieht sich an
zweil Punkten: Er ist ,,der letzte Prophet™ und wird herabgesandt ,,an
die gesamte Menschheit*.

»Einerseits wird er mit der Aufgabe betraut, eine neue und universelle
Umma in politischen, 6konomischen, militdrischen und gesellschaftlichen
Bereichen zu griinden. Andererseits lehrt er auf der Basis der Offenbarung
,das Buch, die Wissenschaft und die Weisheit‘. Das bedeutet, das gottliche
Unternehmen, den Menschen mittels Offenbarung und Prophetie Wissen
und Weisheit zu belehren, erhélt ihre Vollendung.“ (Bulag 1994c¢: 65)

Damit erreicht die Geschichte der offenbarten Weisheit — fast mochte
man sagen: in einer dialektischen Bewegung — ,.ihre letzte und hochste
Epoche®, in der das ,,AuBere/die Erscheinung (zahiri) und das In-
nere/das Verborgene (batini) zusammengefiigt werden* (a.a.O.: 65f)."
Diese theologischen Uberlegungen weiten sich fiirderhin auf die Stel-
lung der westlichen Geschichte der Offenbarung aus, die als eine Art
Abklatsch, eine verdiinnte Version der orientalischen Geschichte er-
scheint (ab Descartes dann ein volliger Abfall aus der Quelle der

87 An einem anderen Verweis auf die Uberlieferung sticht die Endzeitvi-
sion besonders hervor: ,,Zwischen mir und dem jiingsten Gericht be-
steht nur so viel Kluft wie zwei Fingerbreite.” (Bulag, Abraham ’in Ev-
latlari [zu dt.: Abrahams Séhne] in der Tageszeitung Zaman vom 11.
April 2000.

156

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Weisheit, daher die endzeitliche Abirrung). Wichtig ist in diesem Zu-
sammenhang, die Funktion dieser Gedanken fiir die Konstruktion des
Vertrages von Medina auszudeuten: Die Einheit der Menschheit er-
fahrt ihre Legitimation mittels der einen Offenbarung, die sich in un-
terschiedlichen historischen Epochen in Gestalt verschiedener Reli-
gionen geduBert hat, was zugleich die Idee von der Einheit der Reli-
gionen noch einmal unterstreicht. Allerdings erscheinen hier Religio-
nen als Gesellschaftsformationen, die sich durch eine jeweilige recht-
liche Grundlage (Scharia) auszeichnen sollen. Entscheidend scheint
also die Vielfalt der Wege und Formen (Scharia), in denen die gottli-
che Botschaft ihre historische Verkorperung erfahren hat. Dement-
sprechend funktioniert jede Lebensweise nach einer eigenen Scharia,
und darin besteht das Formel eines friedlichen, den Anderen anerken-
nenden Zusammenlebens. Die Moderne habe, so zuriick zu der Frage
nach der Institutionalisierung der Onto-Theologie, mit ihrem Zentral-
staat (das sei bereits Totalitarismus) eine einzige Form von Recht
(Scharia) allen anderen Lebensformen aufgezwungen, wihrend das
prophetische Medina mit ihrer auf sozialen Blocken basierenden Ord-
nung die wahre Anerkennung exemplifiziert habe. Die vertragliche
Konstitution der politischen Ordnung avanciert zum zentralen Punkt
der Uberlegungen iiber den aktualisierten ,,Vertrag von Medina®.

5. Das prophetische Medina im Gegensatz zum
Htotalitiren“ Nationalstaat der Moderne

5.1 Die Umma: Von der Gemeinschaft der Muslime zur
Gemeinschaft schlechthin

Bestand nun die ,,Stinde* des modernen Nationalstaates darin, sich
iber bestehenden Differenzen hinwegzusetzen, um alle nach dem Pa-
rameter eines Biirgerstatus zu definieren, so soll der ,,Vertrag von
Medina“, den der indisch-muslimischen Verfassungsrechtler Hami-
dullah (1993 und 1998), unermiidlich als ,,die erste geschriebene Ver-
fassung der Menschheitsgeschichte® feiert, eine den partikularen Iden-
titditen gerechte Ordnung anbieten. Wie wird die Gemeindeord-
nung/Vertrag/Verfassung/Urkunde/Erlaf3 (in den verschiedentlich ge-
brauchten Formulierungen) von Medina in der Tiirkei am Ende des 20.
Jahrhunderts unter den oben beschriebenen Kontextbedingungen re-
konstruiert? Uber welche Schritte wird der Islam als ein Gesamtpaket
fiir weltliche Angelegenheiten, und zwar iiber die Regelung des mora-
lischen Handelns der Einzelnen im Alltag hinaus, konzipiert? Wenn
nun der Islam die Grundlagen einer Gesellschaftstechnologie abgeben
soll, von welcher Art wird die zu konstruierende Gemeinschaft sein?

157



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Oder anders gefragt: Welche Folgen bringt die Rekonstruktionslogik,
mit der die Vision der Urgemeinde ins Werk gesetzt werden soll,
wenn sie an eine Gesellschaftstechnik gekoppelt wird?

5.1.1 Die Prinzipien der Gemeinschaft

Die Umma, welche bisher sowohl aus der Binnenperspektive der Mus-
lime als auch aus der Beobachterperspektive immer schon als die Ge-
meinde der Muslime verstanden wurde, erfdhrt jetzt eine in der is-
lamischen Geschichte einmalige Umdefinition: Im Ursprung der isla-
mischen Geschichte war die Umma, so die Grundidee der Konstruk-
tion, keineswegs rein islamisch. Sie habe die Gemeinschaft schlecht-
hin bezeichnet, an der verschiedene soziale und religiose Gruppen mit
Wahrung ihrer Eigenstdndigkeit teilhaben durften. Unten wird die
Umdeutung der Umma in eine politische Gemeinschaft schlechthin
nachgezeichnet, wobei anschlieBend die aus dem Unterfangen resul-
tierenden Friktionen problematisiert werden.

Bulag erdffnet das Setting mit dem Hinweis, daB der Prophet die
Urkunde keineswegs per Gewalt dem nichtmuslimischen Rest der
Medinensischen Bevolkerung aufgezwungen hat.

»Denn es ist nicht ernsthaft zu glauben, dafl ein Mensch, der sich nachts
heimlich von Mekka nach Medina begab und dessen Anhénger nicht mehr
als 15 % der Stadtbevolkerung ausmachten, einen nach seinen Wiinschen
und kiinftigen Interessen dienenden Vertragstext den zahlenméfBig und mi-
litsarisch Uberlegenen aufdriicken konnte. Plausibel ist das keineswegs.*
(1992b: 108)

Auf die partnerschaftliche SchlieBung des Vertrags aus freien Stiicken
legen die Verfechter des VM besonderen Nachdruck. Das Erfolgser-
gebnis, das der Prophet kurz nach seiner Ankunft in der zerstrittenen
Stadt verbuchen konnte, wird historisch erklirt. Als ,,einer der wich-
tigsten Faktoren* dafiir wird der chaotische Zustand des 120 Jahre
lange von Kriegen und Feindschaften zerriitteten Medina angefiihrt.
Genau ,,in einem solchen kritischen Moment taucht ein Fremder auf
und zeigt allen anwesenden Gruppen die Wege des Zusammenle-
bens®, ruft sie alle auf der Basis des Rechts auf, nach dem Grundsatz:
,»Bleibe so, wie du bist“ zu leben. Das dringlichste Problem jener Zeit
habe darin bestanden, so Bulag, ,,die Formel herauszufinden, geméaf
der ein auf der Gerechtigkeit und Billigkeit aufbauendes Zusammen-
leben* errichtet werden konne (ebd.).

AnschlieBend mdchte Bulag im Lichte des historischen Beispiels
programmatisch unterstreichen, daBl ,,dank dieses Projekts* niemand
dem Joch der Anderen unterworfen werde und man gegenseitig die

158



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Existenz der Anderen als Realitit anerkenne sowie die Lebens- und
Denkweise der Anderen unter Rechtsschutz gestellt werde. Anders als
der moderne Staat mit all seinen diversen politischen Formen ein-
schliefllich der Demokratie, die alle letztlich auf Herrschaft basierten,
zeichne sich das Medinensische Modell durch Partizipation aus. Der
Vertrag von Medina sieht dann ,,fiir alle sozialen Blocke ein gesell-
schaftliches Projekt nicht auf der Basis von ,Herrschaft‘, sondern von
,Partizipation® vor.”“ Innerhalb des vom Vertrag umrissenen Rahmen
werden, so wird das alternative Gesellschaftsmodell weiter beschrie-
ben, ,,Muslime als freie Menschen in der von Gott und Muhammad
(sav) angezeigten Richtung leben und ihre Religion verkiinden. Die
gleichen Rechte gelten auch fiir die Juden und die Anderen.” (1992b:
108)

Von hier aus werden nun die immanenten Prinzipien des histori-
schen Vertrages herausgelesen. Mit der Frage nach immanenten Prin-
zipien wird tibrigens ein Akt vollzogen, den die klassischen Muslime,
auch der Gesamtapparat der Orthodoxie so nicht kannten. Einen ela-
borierten Versuch in dieser Richtung hatte zuvor Fazlur Rahman in
Angriff genommen. Rahman blieb mit seinem Versuch, den modernen
Institutionen islamischen Geist einzuhauchen, allerdings fiir Bulags
Geschmack weiterhin innerhalb des modernen Paradigmas stecken.
Dennoch beschreitet Bulag selber methodologisch den gleichen Weg.
Den Bedarf nach den explizit gemachten, konstitutiven Prinzipien
spiirt man erst, so kann man theoretisch formulieren, wenn sich ein
abstraktes Regelverstdndnis entwickelt hat, das von den konkreten
Beziigen absieht. Schauen wir uns die Grundprinzipien an, die dem
Zweck der planvollen Griindung einer Gesellschaftsordnung dienlich
gemacht werden sollen.

Prinzip 1: Vertragliche Bestimmung der politischen Ordnung
Zunichst einmal wird die vertragliche Basis einer legitimen politi-
schen Ordnung betont. Obgleich der Islam zumindest auf der Ebene
des individuellen Bekenntnisses eine Religion des Vertrags ist, den
der Glaubige mit Gott eingeht und sich durch den Bekenntnisspruch
zur Einhaltung der im Vertrag vorgesehenen Gebote verpflichtet, 143t
sich die Idee auf die politische Ebene nicht sogleich ausweiten. Man
konnte zwar vermuten, dal sich die vertragliche Verpflichtung des
Glaubigen zu Gott auch auf die Ausgestaltung der politischen Herr-
schaft erstreckt. Die geschichtliche Praxis muslimischer Gesellschaf-
ten liefern jedoch kaum Belege fiir diese Behauptung. Es sei denn, daf3
damit die Verpflichtung des Herrschers auf das gottliche Gesetz ge-
meint ist. Nur hier kdnnte man von der Prdsenz der Idee eines ver-
traglichen Verhiltnisses sprechen, wobei man hinzufiigen muf}, daf3
die Idee allerdings kaum praxisrelevant institutionalisiert worden ist.

159



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Idee der vertraglichen Vereinbarung, welche sich in der islami-
schen Geschichte vornehmlich auf die Glaubensfragen beschrénkte, so
dafl der Glaubige durch sein Bekenntnis einen Vertrag mit Gott
schlieBt, wird nunmehr auch auf die Regelung sozialer Ordnung er-
weitert. Gesellschaft als ein vertraglicher Zusammenschluf3, diese in
den Selbstbeschreibungen der westlichen Moderne {iberaus promi-
nente Idee, die in den konstitutionellen Demokratien ihre institutio-
nelle Form erfahrt, gibt den Rahmen der intellektuellen Herausforde-
rung ab, auf den sich die Islamisten einlassen, wobei sie sich anschi-
cken, die Idee in das islamische Gewand einzuhiillen. So gehen die
islamistischen Intellektuellen {iber den geschichtlichen Islam hinaus
zum urspriinglichen®, ,unverdorbenen” Anfang zuriick. Die Re-
konstruktion beruft sich vor allem auf die ersten ,,Artikel*“ des Doku-
ments:

,»$1. Urkunde von Muhammad dem Nabi, zwischen den Glaubigen und den
Muslimen von Quraisch und Jathrib, und denen die ihnen folgen und
sich ihnen anschlieen und mit ihnen kdmpfen.

§2. Sie bilden eine einzige Gemeinde, gegeniiber den Menschen.* (Well-
hausen 1889: 67)

Von dem historischen Moment der Urkunde von Medina aus wird nun
das ,erste konstitutive Prinzip*“ der politischen Ordnung bestimmt:
,»Ein richtiges, gerechtes, sich am Recht orientierendes und auf wah-
ren Frieden unter Menschen abzielendes, ideales Projekt muf3 auf-
grund eines Vertrages zwischen (religids, rechtlich, philosophisch,
politisch etc.) unterschiedlichen Gruppen entstehen. (Bulag 1992b:
108; Hervorhebung im Original)*®

Die islamistische Politik des Zusammenlebens, wie es im Diskurs
konstruiert wird, hdngt wesentlich von der Unterscheidung zwischen
den Sphiren der Ubereinstimmung und der Differenz ab. Wihrend der
Vertrag den Bereich der allgemeingiiltigen Regeln abstecke, die in
,,Ubereinstimmung“ erarbeitet werden sollen, gehorten die Bestim-
mungen, die den substantiellen Wertvorstellungen entspriachen, in die
Domine der ,,Autonomie®, in der nicht die Ubereinstimmung, sondern
die Differenz das gemeinschaftliche Leben organisiere. Anders als die
westliche Demokratie, welche uneingeschrinkte Hegemonie der Meh-
rheit bedeute (Bulag 1992c: 60), komme hier der wahre Pluralismus,

88 Der vordergriindig vertraute Anklang der Beschworung des Vertrages
an Vertragstheorien verstummt, wenn man die Tatsache in Betracht
zieht, daB3 diese im Prinzip nicht von einem empirischen Vertrag aus-
gehen, sondern mit Hilfe eines archetypischen Konstruktes die Konsti-
tutionsbedingungen der politischen Ordnung diskutieren.

160

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

die Vielheit in der Einheit, zum Ausdruck; auch anders als die ,,post-
moderne Vielheit ohne Einheit” (ebd.).

Prinzip 2: Partizipation statt Herrschaft

In der Selbstaffirmation der Moderne wird Partizipation als ihr
Grundzug gegeniiber der vormodernen Welt hervorgehoben. Auch die
laizistische Republik der Tiirkei legitimierte sich iiber den Vorzug,
den sie im Unterschied zum Osmanischen Sultanat den Biirgern des
Staates gewihre. Das bis dahin unumstrittene Motto der Republik:
HSouverdnitit geht vom Volke aus®, ihr Herzstiick, das sie im Kampf
gegen die religidsen und revanchistischen Bestrebungen unumstritten
behaupten konnte, wird nun diskursiv umgedreht und soll als Herr-
schaftsstrategie enthiillt werden.

Das Kriterium dafiir, ob eine politische Ordnung auf Partizipation
oder Herrschaft beruht, wird aus dem Differenzdiskurs gewonnen.

,Das zweite konstitutive Prinzip betrifft Partizipation, nicht die Herrschaft.
Denn in einem totalitdren und unitéren politischen Gebilde werden die Dif-
ferenzen nicht zugelassen. Der Vertrag von Medina zéhlt die Muslime und
Juden Geschlecht fiir Geschlecht (einzeln) auf. Auch die Ungléubigen wer-
den in einem Artikel erwéhnt. [...]

DaB die Geschlechter einzeln aufgefiihrt werden, sichert und beglaubigt die
Anerkennung der Identititen ethnischer und religidser Gruppen. Vermutlich
haben es die Stammesfiihrer so verlangt.

Daraus folgt: Jede religiose und ethnische Gruppe besitzt vollstindige Au-
tonomie in Kultur und Recht. Das heifit, in Religion, Legislative, Judika-
tive, Erziehung, Handel, Kultur, Kunst, Alltagsleben usw. wird jeder das
sein, was er ist, und wird sich innerhalb der Standards artikulieren, mit de-
nen er sich definiert. Den Garant fiir die besagte religidse und rechtliche
Autonomie liefert der Artikel 25, der besagt: ,Die Juden behalten ihre Reli-
gion, die Muslime behalten ihre Religion. Sowohl sie selber als ihre Bei-
sassen.“* (Bulag 1992b: 109)

So erfolgt die Partizipation auch in der sich darauf berufenden Rekon-
struktion nicht auf der Grundlage eines Gemeinwesens von Biirgern,
welches republikanisch die bestehenden partikularistischen Gemein-
schaftsidentititen iibersteigt. Es geht auch nicht um eine Polis, in der
die freien Menschen gemeinsam um die 6ffentlichen Angelegenheiten
streiten. Sie wird stattdessen von der Basis der einzelnen Biirger auf
eine Ebene verschoben, auf der sich die ethnischen und religidsen

89 Der Urtext selber ist nicht nach Artikeln aufgegliedert. Die westlichen
Orientalisten, die den Text zum ersten Mal im 19. Jahrhundert wieder
entdeckten, haben ihm die heutige nach (47) Artikelnummern geglie-
derte Struktur verlichen. Hamidullah hat das Dokument auf 52 Artikeln
umorganisiert.

161

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Gemeinschaften begegnen und miteinander als Blocke verhandeln sol-
len. Dies wirft die Frage nach der Bestimmung ihrer Beziehungen un-
tereinander auf, die letztlich auch die Frage nach der Rechtsordnung
betrifft.

Prinzip 3: Der Rechtspluralismus und die Gesellschaft der ,,Scharias

Wurde die politische Ordnung auf vertragliche Vereinbarungen
zwischen autonomen Gemeinschaften gestellt und ihr Mechanismus
als Partizipation statt Herrschaft deklariert, so bedarf die Gestaltung
der Umma, die jedoch zugleich ihre Durchpolitisierung zur Folge hat,
eines weiteren Prinzips, welches die Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen, konstituierenden Gruppen regeln soll:

,»In einer pluralistischen Gesellschaft kdnnen gleichzeitig mehrere Rechts-
ordnungen Giiltigkeit beanspruchen. Falls es deswegen zu Rechtsstreitig-
keiten zwischen den Blocken kommen sollte — und das geschieht freilich —,
dann werden solche Prozesse von den mit entsprechenden Befugnissen
betrauten Gerichten abgewickelt oder man wihlt den Weg, einen aus den
Vertretern der Rechtsgemeinschaften zusammengesetzten Obergerichtshof
zu installieren.* (Bulag 1992b: 109)

Nach der Ansicht von Bulag soll in solchen Fillen der Benachteiligte
die Rechtsordnung frei aussuchen diirfen, nach der geurteilt werden
soll. Zurecht weist er dabei auf die osmanische Rechtspraxis hin, die
den ProzeBbeteiligten diese Mdoglichkeit einrdumte — allerdings mit
der Beschriankung, da3 nur die Nichtmuslime sich fiir eine Beurteilung
nach dem islamischen Recht entscheiden durften.”

Der Funktion des islamischen Propheten in dieser Ordnung kommt
dabei eine besondere Rolle zu. Sie ist duBerst ambivalent. Muhammad
habe, so wird seine Position im Diskurs interpretiert, nicht als Hakim
(Richter) fungiert, was nach dem Duktus des Diskurses gleichsam der
Funktionsweise des auf einem einzigen Rechtssystem fulenden Na-
tionalstaates entspreche, sondern als Hakem (Schiedsrichter), der sich
in seiner Tétigkeit auf das von den Betroffenen ausgesuchte Rechts-

90 Man kann natiirlich genauso gut auch die christlich-spanische Praxis
vor dem Fanatismus der Reconquista erwéhnen, wonach den Muslimen
eine solche Wahl zur Verfligung stand (vgl. Lapidius 1988: 388; aus-
fithrlicher dazu vgl. Akyol 1998: 14ff). Daf} eine dem Konstruktions-
zwang geschuldete, dermaBien radikalisierte Wahl der Rechtsordnung
durch die Einzelnen die Grundlagen jeder Rechtsordnung zerstdren
wiirde, sei hier in polemischer Absicht nur angemerkt. Uns interessiert
hier nicht so sehr die Realisierbarkeit solcher Modelle, sondern es in-
teressieren die Mechanismen der Ideologieproduktion, und vor allem
die simulativen Folgen des kulturiibergreifenden Austausches, die noch
aufzuweisen sind.

162

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

system einlasse und dementsprechend die Rechtsprechung betitige.
Wihrend die Institution des Hakim nur innerhalb einer bestimmten
Rechtsordnung Urteile fillen kann, schlichtet Hakem zwischen ver-
schiedenen Gruppen, die unterschiedliche Vorstellungen von Recht
und Gerechtigkeit, jedoch keine gemeinsame, verbindliche Rechtsin-
stanz haben. So iiberlassen sie die Entscheidung auf einen Dritten,
dessen Entscheidung sie sich freiwillig unterwerfen.”'

5.1.2 Die Umdeutung der Umma und ihre Friktionen

Die Suche nach den Prinzipien einer gerechten Gesellschaft, die aus
der gleichwertigen Partizipation von Gemeinschaften entstehen soll,
geht dabei mit einer Umdeutung der Umma einher, die allerdings kei-
neswegs reibungslos funktioniert. Die Umma soll nun urspriinglich
die Gemeinschaft schlechthin bezeichnet haben, die jedoch aufgrund
historischer Vorkommnisse, zunichst bereits zur Zeit des Propheten
und dann durch die fortschreitende Abweichung der spéteren Konig-
reiche vom urspriinglichen Islam, immer mehr auf die Muslime be-
schrankt worden sei. Dafiir wird vor allem auf den Artikel 2 rekurriert:
,»Sie bilden eine einzige Gemeinde, gegeniiber den Menschen.* (Well-
hausen 1889: 67)

91 Die Unterscheidung zwischen diesen Funktionen dient im Diskurs der
Islamisten dazu, den Bereich des ,,internen Rechts® von dem des ,,ex-
ternen Rechts* abzukoppeln (Dilipak 1992: 27). Dal} eine solche Tren-
nung beider Funktionen die Rechtsordnung auflost, hat Ragip Ege
(1993) in seiner Kritik am Konstrukt des VM sehr pragnant dargestellt.
Das Recht institutionalisiert demnach qua Definition das Eingreifen ei-
nes Dritten, des Auflen, in das Innere, das wiederum erst durch diese
EntduBerung der Urteilsinstanz {iberhaupt zu einer Ordnung findet. Da-
her konne es in dem hier gebrauchten Sinne kein internes Recht geben.
Ege qualifiziert denn auch den urspriinglichen Vertrag von Medina le-
diglich als eine frithe Stufe der Rechtsordnung, die den komplexen Be-
dingungen moderner Gesellschaften nicht gerecht werden kann (a.a.O.:
38). Wir schlieen uns hier an seine Kritik an. Unsere Untersuchung
befalit sich jedoch hauptsdchlich mit der Konstruktion und der Funkti-
onsweise des Diskurses. Die Funktion der Rede vom ,,internen Recht
ist daher zundchst einmal zu bestimmen. Sie ist nur zu verstehen, wenn
man den Begriff vom ,,internen Recht” in den Kontext der utopisti-
schen Konstruktion der Umma als die ideale, erloste Gemeinschaft
stellt. Erst in einer Gemeinschaft, die mit sich identisch ist und die Ent-
fremdung durch Politik nicht kennt, kann das Recht als ein rein internes
Moment verhandelt werden. Auf die Umma als die utopische Gemein-
schaft wird unten ausfiihrlicher eingegangen.

163

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Den Bestimmungen des urspriinglichen Dokuments kann man fiir
die Zeit des Propheten tatsdchlich zweierlei Neuigkeiten entnehmen,
die nicht nur die Islamisten zur Umdeutung des Begriffs angeregt ha-
ben, sondern auch von den westlichen Orientalisten gewissermafien
ghnlich interpretiert worden sind. Die arabischen Stimme, die den Is-
lam tibernommen hatten, definierten nunmehr ihr Verhiltnis unterein-
ander nicht mehr alleine {iber das Stammesrecht. Das ideologische
Band des Islam durchkreuzte namlich die auf Blutsband basierenden
Bindungen und lie ein neues, ,,ideologisches” Gemeinschaftsband
hervortreten. In diesem Sinne bedeutet die Umma ,,nicht Verwandt-
schaftsverband, sondern Gemeinde schlechthin® (Wellhausen 1889:
74).

Zweitens fdllt auf, daB unter der Umma, zumindest anfanglich
nicht alleine die Gemeinschaft der Muslime verstanden wurde. Die
muslimischen Immigranten aus Mekka und die muslimischen Araber
von Medina gehdrten zu ihr genauso wie die nichtmuslimischen Ara-
ber. Ebenso darunter zu subsumieren waren diejenigen, die den im
Dokument erwdhnten arabischen Stimmen folgen. Dabei handelte es
sich um eine altarabische Schutz-Beziehung, die kleinere Stimme zu
den stirkeren unterhielten.”” Die Umma war also ,,zundchst eine lose
politische Einheit” (Wellhausen 1889: 76), die sich indes wirkungsge-
schichtlich sehr rasch, ja gleich zu Lebzeiten des Propheten selbst, in
Richtung einer muslimischen Gemeinde entwickelt hat. Hamidullah,
an dem sich tiirkische Islamisten orientieren, hebt im Hinblick auf die
ideologische Dimension der Umma die Freiwilligkeit hervor. Die als
Stamm bezeichnete soziale Organisation wurde, so Hamidullah, an
eine von Grund auf neue Ideologie angekniipft, so dal3 sie auf keiner-
lei Weise qua Geburt, Verwandtschaft und als nach auBlen geschlossen
definiert werden konnte. Nach diesem neuen Verstdndnis von Stamm
mutierte ein sozialer Korper in eine auf freiem Willen des Indivi-
duums basierende dynamische Organisation.* (1993: 192)

Allerdings bezieht sich Hamidullah auf den ersten Aspekt, ndmlich
auf die Gegeniiberstellung von Blutsverwandtschaft und religidsem
Bekenntnis als der konstitutiven Grundlage der Gemeinschaftsbil-
dung. Andererseits mufl man hier anmerken, daf} selbst dieser Punkt
nicht unumstritten ist. Die Orientalisten sind bspw. anderer Meinung.
Was in der islamistischen Rekonstruktion ins Gewand einer prinzipi-
engeleiteten Politik eingehiillt wird, erscheint bei Wellhausen als Zei-
chen einer politischen Klugheit, nach der die Umma als eine Organi-

92 Nach der Ansicht von Montgomery Watt (1980: 97) ,handelt es im
wesentlichen um einen Biindnisvertrag, der den traditionellen arabi-
schen Grundsétzen entspricht®.

93 Dabei beschrinkte sich doch die freie Entscheidung, das soll hier kri-
tisch angemerkt werden, lediglich auf die muslimische Gemeinde.

164

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

sation von Geschlechtern gedacht wird. Wellhausen fragt in diesem
Zusammenhang, warum Muhammad die Gldubigen nicht konsequent
aus ihrer Verwandtschaft genommen und die Atome neu organisiert
hat, zieht dann die folgende Erklarung vor:

,,Das tut er nicht; er sagt ausdriicklich, daf} die Geschlechter — auch die Mu-
hagira [Emigranten] zdhlen als selbstdndiges Geschlecht — bleiben sollen
wie sie sind und als solche in die Umma eintreten sollen. Er nimmt die alte
Organisation ruhig in das neue Ganze heriiber; der Gedanke der Mdglich-
keit einer nicht von Natur gegebenen, sondern gemachten Gemeinschafts-
gliederung ist ihm vielleicht iiberhaupt nicht in den Sinn gekommen.“
(1889: 76)

Muhammad hitte, so Wellhausen, andernfalls Friede und Ordnung in
Medina nicht stiften konnen. ,,Hitte er* also ,,nur die Glaubigen um
sich gesammelt, so wire ein neuer eigenartiger Verband zu den alten
hinzugetreten, und Zank und Fehde hitten kein Ende genommen®
(ebd.). Die These von einem durch den Vertrag in die Vorstellungen
von politischer Ordnung eingefiihrten radikalen Schnitt will auch
Montgomery Watt nicht in dieser Radikalitit gelten lassen. ,,This
document®, so Watt, ,,is no invention of a political theorist, but is
rooted in the mentality and moves of pre-islamic Arabia® (1968: 6;
Watt/Welch 1980: 97).

Selbst wenn man die kritischen Anmerkungen der Orientalisten
gelten 14Bt, bleibt die Tatsache, daB3 der islamische Prophet in die ara-
bische Welt eine neue, die bestehenden Gemeinschaftsformen durch-
kreuzende Ordnungsform eingefiihrt hat. Diese mag die alten Bindun-
gen nicht abgeschafft haben. Sie hat aber den anderen Gemeinschafts-
bindungen einen eigenen Code aufgezwungen, dem sich die her-
kommlichen Stammesbindungen nicht génzlich entziehen konnten.
Viel brisanter und umstrittener sowie fiir den Diskurs selbst proble-
matischer scheint hingegen der zweite Aspekt zu sein, welcher vom
Status der Juden in Medina handelt. Der Status der Juden bleibt nun
auch flir die Rekonstruktion des urspriinglichen Dokuments folgen-
reich. Darauf soll unten ausfiihrlicher eingegangen werden.

5.2 Der Stachel des historischen Ereignisses, die Risse der
Konstruktion

5.2.1 Der umstrittene Status der Juden

Auf welche Weise bildet nun die mit dem Propheten ansetzende, sich
entlang der abrahamitischen Tradition material begriindende und in
der darauf folgenden islamischen Geschichte fast durchweg ange-

165



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

wandte Praxis, den Andersgldubigen (in der Regel den Christen und
Juden, teils auch weitere Gruppen eingeschlossen) in der Regulierung
innerer Angelegenheiten weitgehende Autonomie, zu gewédhren, die
Basis fiir einen Diskurs, welcher im Geiste des Urmodells dessen An-
wendungsbereich aus einem Prinzipiendenken heraus auf alle sozialen
Gruppen ausweiten will?

Ein auf der vollendeten Offenbarung fuBlendes Gesellschaftsmo-
dell, das sich durch die Entsprechung zur gottlichen Harmonie des U-
niversums auszeichnen soll, darf keine Risse aufweisen, die oft dro-
hen, wenn man der Kontingenz des Vergangenen ein komplettes Mo-
dell abringen will. Es mufl gegen die aus der Geschichtlichkeit des
Urbildes entspringenden ,,Unstimmigkeiten* abgedichtet werden, bei
denen sich aber das Urmodell um die Konsistenz eines zukiinftig aus
ihm selbst abzuleitenden Modells nicht beeindrucken 14Bt. Die Biirde
der Konsistenz gilt der Nachwelt, nicht dem historischen Ereignis.
Und zwar miissen sowohl die Einwdnde aus dem sdkularistischen
bzw. linken Milieu (z.B. Insel 1992; Ege 1993;) effektiv zuriickgewie-
sen als auch der islamistischen Kritik, die sich ebenfalls auf die Ur-
gemeinde beruft, plausibel begegnet werden. Mit dem Status der Ju-
den ist bereits ein fiir die Effektivitit des Diskurses essentieller Kon-
fliktpunkt angesprochen. Welche Probleme tauchen denn beim Unter-
nehmen auf, das historische Handeln des Propheten beziiglich der Ju-
den mit seiner dogmengebenden Wirkungsgeschichte in ein Prinzip zu
iibersetzen, mit dem eine gottgefillige, jedoch ebenso fiir Nichtmus-
lime attraktive Gesellschaft in der Gegenwart errichtet werden soll?
Wir haben es also erstens mit einem Vertrag zu tun, dem die Juden
freiwillig beigetreten sein sollen. Zweitens wird der Status der Juden
aufgrund bestimmter Vorkommnisse vom Propheten selbst degradiert,
auf daB drittens die ganze bisherige islamische Praxis nicht nur die
Juden, sondern auch die Christen in Berufung auf diese Tradition als
Zimmi, d.h. als Schutzbefohlene, die allerdings nicht auf dem gleichen
Status mit der muslimischen millet-i hakimiye (herrschender Nation),
behandelt hat.

Fiir die Mainstream-Islamisten, fiir die der Islam kein abstraktes
Prinzip der gesellschaftlichen Konstitution ist, ergibt sich aus diesem
Zusammenhang kein Problem. 1. Siireyya Sirma bringt dies unmif3ver-
standlich zum Ausdruck.

,»Die mit diesem Vertrag den Juden zuerkannten Rechte sind nicht politi-
scher, sondern religioser Natur. So konnten wir denn auch nirgends einem
Beleg dafiir begegnen, daf3 der Prophet in politischen Angelegenheiten die
Juden zu Rate gezogen, oder sie wenigstens in Kenntnis gesetzt hat. So sind
wir auch folglich der Ansicht, daB3 in einem Staat, in dem auch Nichtmus-
lime leben, der Beitrag der Nichtmuslime zu diesem Staat nur soweit gedei-
hen darf wie von dem Koran und der Sunna zugelassen.“ (Sirma 1994: 53)

166



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Auch die Bestimmung der Funktion des Propheten ist nicht unum-
stritten, erfihrt ebenfalls eine nicht einfach von der Hand zu weisende
Kritik von den klassischen Islamisten. I. Siireyya Sirma fiihrt als Ge-
genbeweis einen Fall an, in dem Muhammad sich dafiir entschied, ei-
nen jiidischen Stammesfithrer wegen Kollaboration mit den Mekka-
nern ermorden zu lassen. Dabei habe sich der Prophet nicht gendtigt
gesehen, sich einen Rat bei den Anderen einzuholen. ,,Falls er [der
Prophet, L.T.] im islamischen Staat von Medina kein Hakim [Richter],
sondern Hakem [Schiedsrichter] gewesen sein sollte”, so Sirma, ,,dann
hitte er sich bei der einen jiidischen Anfiihrer betreffenden Angele-
genheit mit jiidischen Stdmmen beratschlagt und nicht eigenstéindig
gehandelt™ (Sirma 1994: 53).

Anders als die tiirkischen Verfechter des VM, die, wie gleich zu
sehen ist, ihr Konstrukt so selbstverstindlich auf die angenommene,
gleichwertige Partizipation der Juden am Vertrag und infolge dessen
am Gemeindeleben aufbauen, verhehlt Hamidullah, der muslimische
Entdecker des Urdokuments, deren uneindeutigen Status nicht.

»Wenn man den Text analysiert, stellt man fest, da3 er die jiidischen Stdm-
me keineswegs offenkundig als eigenstéindige Gruppe bestimmt und klassi-
fiziert. Im Gegenteil, im Verfassungstext werden eine Reihe von in den Is-
lam libergetretenen arabischen Stdmme aufgezahlt und davon berichtet, da3
die und die jiidischen Stdmme als Verbiindete dieser oder jener arabischer
Stimme diese oder jene Rechte haben. Nach der dufleren Form der ange-
sprochenen Artikeln scheinen diese Juden am Korper des Stadtstaates nicht
beteiligt zu sein; deren Status kann man als Zuflucht in der bzw. Anschluf3
an die herrschende(n) muslimisch-arabische(n) Gemeinde charakterisieren.*
(Hamidullah 1993: 194)

Indessen schickt sich Hamidullah anschlie3end an, nachzuweisen, dal3
die Juden, wenn auch nicht zu Beginn, so doch spéter in den Vertrag
aufgenommen worden sind. Die orientalistischen Gelehrten weisen
ghnlich darauf hin, daB sowohl die drei grofen jiidischen Stimme Qu-
rayza, Banu an-Nadir und Banu Qaynuqa, deren Namen bedeutsam-
erweise in der Urkunde nicht vorkommen, als auch kleinere jiidischen
Stdimme Schutzverbiindete der vorherrschenden groBen arabischen
Staimme Aus und Khazradj waren. Somit fallen die jiidischen Stimme
vermittels dieser Beziehung unter die Definition der Umma. Wellhau-
sen bezweifelt zudem, dal} es iiberhaupt einen Vertrag zwischen Mu-
hammad und Juden gegeben hat. Die Juden hétten sich ndmlich nie
auf ein Dokument berufen.

,Die Quraitza behaupten, es bestehe kein Bund zwischen ihnen und Mu-
hammad (BH. 675). Ihr Haupt, Ka’b b. Asad, zerreifit nicht ein Schrift-
stiick, sondern einen Schuhriemen, um seinen Bruch mit den Medinensern

167



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

symbolisch zu bekriftigen (Vaq.197). Indessen bezweifle ich darum doch
nicht die Authentie der von Ibn Ishaq uns mitgeteilten Gemeindeordnung
von Medina. Sie enthilt aber keinen Vertrag mit den Juden, sondern nur
eine weniger ihnen als den Ansar [den Medinensern, L.T.] gegebene Besta-
tigung ihrer alten Verhéltnisse, unter gewissen durch die Lage der Dinge
notwendig bedingten Beschrinkungen. Sie ist iiberhaupt keine wirkliche
und eigentliche Vereinbarung. [...] Es ist ein einfacher Erla3 Muhammads,
worin er die Ordnung des Gemeinwesens, wie sie sich seit seiner Ankunft
in Medina praktisch schon entwickelt hat, kodificirt. Es ist kein Gesetz —
das hitte von den Parteien vereinbart und beschworen werden miissen; son-
dern nur eine dffentliche Darlegung der Hauptartikel des geltenden Staats-
rechtes der Umma. Von seinem historischen Werte verliert es natiirlich da-
durch gar nichts.” (Wellhausen 1889: 82f)

Es gehort zum dogmatischen Bestand des Islam, daf3 sich der Prophet
in die jiidisch-christliche Offenbarungsgeschichte als deren Abschlufl
einreiht. Dal den Juden und Christen in der folgenden islamischen
Geschichte die Freiheit im Kultus gewahrleistet wurde, kann man oh-
ne die fiir den Islam so zentrale Idee von der Zusammengehorigkeit
der Buchreligionen nicht verstehen.”® Die islamwissenschaftlichen
Studien von Sprenger (1865: 29-60) berichten dazu noch biographisch
in Anlehnung an die islamischen Standardquellen (Hadith-Sammlun-
gen und Siras) von Muhammads anfanglicher Hoffnung in Medina,
sich bei den beiden Religionen, vor allem bei den Juden eine Aner-
kennung als Prophet verschaffen zu kénnen. Davon berichtet der Ko-
ran in Sure 5:

»44. Wir haben die Tora hinabgesandt, in der Rechtleitung und Licht ent-
halten sind, damit die Propheten, die gottergeben waren, fiir die, die Juden
sind, (danach) urteilen, und so auch die Rabbiner und die Gelehrten, auf-
grund dessen, was ihnen vom Buche Gottes anvertraut wurde und woriiber
sie Zeugen waren. [...] 45) Und wir haben ihnen darin vorgeschrieben: Le-
ben um Leben, Auge um Auge, Nase um Nase, Ohr um Ohr, Zahn um
Zahn; und auch fiir Verwundungen gilt die Wiedervergeltung. Wer aber
dies als Almosen erldsst, dem ist es eine Siihne. Diejenigen, die nicht nach
dem urteilen, was Gott herabgesandt hat, das sind die, die Unrecht tun. 46)
Und wir lieBen nach ihnen Jesus, den Sohn Marias, folgen, damit er besti-
tige, was von der Tora vor ihm vorhanden war. Und wir lieBen ihm das E-
vangelium zukommen, das Rechtleitung und Licht enthdlt und das bestitigt,
was von der Tora vor ihm vorhanden war, und als Rechtleitung und Ermah-
nung fir die Gottesfiirchtigen. 47) Die Leute des Evangeliums sollen nach
dem urteilen, was Gott darin herabgesandt hat. Und diejenigen, die nicht

94 Allerdings wire es falsch, den Status der Andersgldubigen einfach aus
einem religiosen Dogma abzuleiten. Es handelt sich dabei vielmehr um
ein Zusammenspiel von imperialer Politik, besonderen Steuereinnah-
men und religidsen Ideen.

168

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

nach dem urteilen, was Gott herabgesandt hat, das sind die Frevler. 48) [...]
Fiir jeden von euch haben wir eine Richtung und einen Weg festgelegt. Und
wenn Gott gewollt hitte, hitte ER euch zu einer einzigen Gemeinschaft
gemacht. Doch will ER euch priifen in dem, was ER euch hat zukommen
lassen. So eilt zu den guten Dingen um die Wette. Zu Gott werdet ihr alle-
samt zuriickkehren, dann wird ER euch kundtun, woriiber ihr uneins waret.*
(Der Koran 1987: 85f)

Schon bald mufite aber Muhammad seine Hoffnung aufgeben, von den
Juden als Prophet anerkannt zu werden. Das hoffnungsvolle Bemiihen
schlug rasch in Abgrenzung zu den Juden und dem Judentum um. In
diese Zeit fiel z. B. die Verlegung der Gebetsrichtung von Jerusalem
nach Mekka. Nicht mehr die Traditionsfolge wurde im Handeln des
Propheten betont, sondern die Differenzen wurden markiert. Der Rest
war dann nur noch eine zunechmende Feindschaft zwischen den Mus-
limen und Juden, wobei die letzteren schliefflich aus verschiedenen
Anléssen verfolgt, massakriert und unterworfen wurden.

5.2.2 Der intellektuelle Zwang zur Konsistenz

Wie kann man also in einem islamistischen Diskurs das historische
Ereignis der AusschlieBung der Juden durch den Propheten, die sinn-
bildlich fiir den Anderen schlechthin im Modell fiir das Zusammenle-
ben unterschiedlicher Gruppen einstehen, und die daran anschlieBende
historische Praxis in der muslimischen Geschichte reibungslos mit
dem gesellschaftspolitischen Projekt einer vermeintlich auf Gleichheit
der Blocke griindenden Umma in Einklang bringen? Dies ist keines-
wegs ein von aullen an das Modell herangetragener Einwand, sondern
er entspringt dem Modell selbst und der Diskurs setzt alle Mittel ein,
um den inneren Rif} zuzundhen.

Der islamistische Diskurs als ordnungsgenerierende Bedeutungs-
praxis wird insofern eine Hegemonie innerhalb des diskursiven Feldes
entfalten konnen, als er verschiedene Elemente als die Momente seiner
Einheit artikulieren kann. Die thematische Garantie der diskursiven
Einheit wird hier durch die Konstruktion der Umma gewahrleistet.
Konkret gesprochen, muf3 dabei einerseits der Abstand zur Geschichte
und Tradition, welche vom Makel befallen ist, der gottlichen Weisheit
verlustig zu gehen, kenntlich gemacht werden. Sonst funktioniert die
Wiedererrichtung des unverdorbenen Urmodells nicht. Auflerdem
wiirde der Versuch, als performative Bestétigung der Idee von Einheit
in Vielfalt (die Formel des Zusammenlebens) hier und jetzt mit An-
dersdenkenden und Anderslebenden in Dialog zu treten, kliglich
scheitern. Elemente wie Zivilgesellschaft, Pluralismus, ethische Poli-
tik (wie gleich unter dem Titel offentliches Gliick zu diskutieren ist),

169



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Gesellschaftsvertrag, Anerkennung des Anderen miissen also als Be-
standteile des Diskurses integriert werden, andernfalls bricht der Dis-
kurs zusammen.

Andererseits darf die historische Erfahrung der Umma nicht vollig
verworfen werden, da der islamistische Diskurs nicht alleine durch
einen Dialog mit den ,,Nichtmuslimen® existieren kann.” Tatséichlich
operiert dieser Diskurs in einem historisch bestimmten politischen
Raum, in dem die geschichtliche Mission der Tiirken auf ihre Ver-
dienste bei der kriegerischen Verbreitung des Islam hin gedeutet wird.
Der zivilisatorische Hohepunkt der ,,Anerkennungspolitik gipfelt in
dem Urteil von Mehmet dem Eroberer in seinem Einzug ins damalige
Konstantinopel, da3 die Christen ihre Kirchen behalten, aber keine
neuen bauen diirfen. In diesem politischen Raum wird zudem der Zer-
fall des Reiches auf die konstitutionellen Regelungen von 1876 und
1908 zuriickgefiihrt, da diese den Nichtmuslim dem Muslim gleichge-
stellt hatten. Es handelt sich letztlich um einen politischen Raum, den
man endlich von den laizistischen Usurpatoren befreien will. Ausge-
rechnet die zentrale Affare der Rekonstruktion des VM, der Status der

95 Ohnehin muBten sich die Protaganisten den Vorwurf gefallen lassen,

sich vollig ignorant gegeniiber der historischen Erfahrung der Umma
verhalten zu haben, um denn nur Anerkennung bei den Linken zu er-
heischen. Dazu schreibt z.B. 1. Siireyya Sirma: ,,Falls wir Muslime For-
schungen iiber den Vertrag von Medina oder irgend ein anderes islami-
sches Thema anstellen, kann unser Ziel keineswegs darin bestehen, den
nach dem Zerfall des Bolschewismus orientierungslos gewordenen
Marxisten oder den Demokraten, die seit etwa 70 Jahren ihr Regime
nicht in Ordnung bringen kénnen, oder auch den Laizisten der Tiirkei,
deren Kapital lediglich darin zu sehen ist, bei jeder Gelegenheit die
Muslime zu attackieren, einen Ausweg zu zeigen bzw. sie ins Gliick zu
geleiten. Unser Ziel soll darin bestehen, in Allahs Gnade zu gelangen.
(1994: 46f)
In der Stellungnahme des Radikalislamisten Aksu, der den sociological
turn im islamischen Denken zutreffend konstatiert, hort sich der kriti-
sche Ton hérter an: ,,SchlieBlich wurden die Muslime, besser gesagt: is-
lamistische Intellektuelle, in einem steigenden Malle vertraut mit den
westlichen Sozialwissenschaften. Tag und Nacht verbringen sie mit
Sozialwissenschaften, denken mit den letzten Paradigmen der zeitge-
nossischen Sozialwissenschaften, ergehen sich im Bemiihen, alternative
Gesellschaftsprojekte oder kiinftige Gesellschaftsmodelle zu entwi-
ckeln. An diesem Punkt haben die islamistischen Intellektuellen keine
Anstrengung darum unternommen, die westliche Wissenschaft, welche
mit der eigenen Denktradition nichts gemeinsam hat, ihre Produkte und
ihre Verfahrensweise kritisch zu betrachten, zumindest den historischen
Kontext, in dem diese entstanden sind, zu beleuchten und erklédren.”
(Aksu 1992: 49)

170

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Nichtmuslime, sucht somit den Diskurs selbst heim. Jedem Beitrag
zur Konstruktion des VM dringt sich die Erkldrung der historischen
Ereignisse unabwendbar auf. Immer wieder scheint zwar an einigen
Stellen das Begehren auf, die geschichtlichen Erfahrungen sowohl der
arabischen als auch — und das ist weitaus wichtiger — der tiirkischen
Muslime mit Hilfe der Autoritdt des Urvertrages beiseite zu schieben,
und zuweilen sogar ein anarchistisches Staatsverstindnis (so z.B. bei
Celik 1994a: 22) aus der Rekonstruktion hervorgehen zu lassen. Es
setzt sich aber letztlich doch eine eigentiimliche Konstruktion durch,
die sich irgendwo dazwischen postiert. Wie versuchen die Islamisten
den im Diskurs tiefsitzenden Stachel des historischen Ereignisses her-
auszuziehen, was zu tun sie aufgrund des Begehrens, das Ursprungs-
modell buchstiblich wieder zu beleben, gehalten sind?

Die zweitrangige Stellung der Nichtmuslime in der islamischen
bzw. osmanischen Ordnung wird zunéchst einmal von nahezu allen
Verfechtern des VM freimiitig eingestanden, jedoch ihr Status nicht
selten an das Verhalten gekniipft, das sie gegeniiber dem Islam ange-
nommen haben. Kadir Canatan, ein weiterer Protagonist des VM, 1463t
sich auf das Regime der Behandlung der Nichtmuslime in der islami-
schen Geschichte ein, um die historische Erfahrung in den Diskurs
hinein zu artikulieren:

,@ibt es denn Differenzen zwischen dem unter der Fiithrung seiner Heilig-
keit des Propheten Muhammad gegriindeten islamischen Staat und dem Sta-
tus, den der Eroberer [Sultan Mehmet II] Nichtmuslimen gewahrt hat? Falls
ja, wie kann man das erkldren? [...] Dann sind das Medinensische Modell,
dem Gleichheit, Partizipation und Autonomie zugrunde liegen, und das hie-
rarchische, totalitire, vor Partizipation verschlossene und auf Ungleichheit
basierende osmanische Modell definitiv verschieden.” (1994: 106)

Wie erkldrt nun der Islamist von heute auf seiner Suche nach einem
idealen, doch historisch praktizierten Modell den Unterschied zwi-
schen dem Urmodell und dessen Abwandlungen? Zunéchst fiihrt er
eine bevorzugte Position aus der allgemeinen islamistischen Diskus-
sion an:

»,Wie kann man aber diesen Unterschied erkldren? Nach einer unter den
Muslimen weit verbreiteten Meinung ist fiir uns das osmanische Modell
nicht bindend. Denn die ab der Umayyidenzeit einsetzenden Abweichungen
vom Islam haben bei den Osmanen fortgedauert und der Islam konnte nie
seine reine gesellschaftliche Praxis entfalten. Deswegen sollten wir, wenn
wir beziiglich der Gegenwart Abstraktionen der Geschichte vornehmen,
nicht das osmanische Modell zum Ausgangspunkt nehmen, sondern das
Medinensische Modell.“ (Ebd.)

171

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Doch gibt sich der Islamist mit dieser Antwort nicht ganz zufrieden.
Den ,,osmanischen Totalitarismus®, den die radikaleren Islamisten, fiir
die nur in der Urgemeinde der ,,wahre* Islam praktiziert worden sei,
will er nicht ohne weiteres gelten lassen. Hier setzt eine historisie-
rende Erkldrung an, in der die Realitdt als Priifungsinstanz fiir die
Wahrheit der Aussagen dienen soll. Die Erlduterung der historischen
Bedingungen soll die historische Erfahrung situieren und somit der
Differenz zwischen dem Urmodell und dessen Abwandlungen die
Spannung nehmen:

,»Obwohl diese Meinung in mancherlei Hinsicht richtig ist, befriedigt eine
solche Herangehensweise nicht, da sie die Systemfrage auf den Willen der
Kalifen und Sultane reduziert. Sowohl Taner Akcam™ als auch Bilal Eryil-
maz betonen, da} das osmanische Millet-System auf die willkiirlichen Ver-
fiigungen oder moralischen Tugenden der Sultane nicht zu reduzieren und
daf} es mit Sicherheit eine notwendige Folge des islamischen Rechts ist. Der
christlich-arabische Historiker P. Hitti, berichtet, dall das Zrmmi—Recht
nicht nur in der Anfangsperiode des Islam, sondern auch unter den Umayy-
iden, Abbasiden, Seldschuken und Osmanen praktiziert worden ist.

96 Der Verweis auf Akcam ist, 6ffnet man einen Nebenschauplatz, duflerst
bedeutsam, um den Diskurs, dessen Adressaten und Triger, vor allem
dessen intertextuelles Funktionieren herauszustellen. Akcam ist kein
Historiker, ist auch nicht mit Arbeiten tiber die osmanische Geschichte
hervorgetreten. So kann der Verweis keinen fachlichen Hintergrund
haben. Er gehort zum linken Spektrum und ist darin insbesondere mit
der Betonung der Menschenrechte und den Fragen nach minimalen Be-
dingungen friedlichen Zusammenlebens hervorgetreten. Die Kritik des
Nationalstaates ist eines seiner Hauptthemen; ein anderes, mit dem er
seine eigene politische Vergangenheit kritisch iiberwand — er war unter
den Anfiihrern einer marxistischen, revolutiondren Massenorganisation
vor dem Militérputsch von 1980 — handelte vom Eurozentrismus. Ak-
cam lebte jahrelang im Exil in Deutschland, hat sich hier vornehmlich
in den Kreisen der GAL (Griine Alternative Liste Hamburg) bewegt. Er
war ibrigens die treibende Kraft dafiir, da3 der Multikulturalismus und
die Anerkennung der kulturellen Identitét, die Kritik des Eurozentris-
mus Eingang in das politische Imaginire tiirkischer Organisationen in
Deutschland fand. Der ProzeB3, den er in Gang gesetzt hat, ist keines-
wegs abgeschlossen. Es sind religiose Gruppen der Tiirken (Moschee-
vereine) angetreten, um den Diskurs {iber Multikulturalismus und An-
erkennung kultureller Differenz in der Offentlichkeit zu reprisentieren
(zu den religiésen Gruppen im Konflikt um den muslimischen Gebets-
ruf in Duisburg vgl. Tezcan 2000). Zuriick zum Gegenstand der vorlie-
genden Arbeit, Akcam hat sich an der Debatte um den VM aktiv betei-
ligt, gehort zu den Nichtislamisten ganz vorne, die sich von dem Mo-
dell viel fiir eine demokratische politische Kultur in der Tiirkei verspre-
chen.

172

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Warum stimmen dann aber das Medinensische Modell des Propheten Mu-
hammad und das osmanische Millet-System nicht iiberein? Konfligieren sie
denn etwa? Meiner Ansicht nach gibt es einen Schliissel zur Losung dieses
Problem, und das betrifft die anfingliche Ausgestaltung der Machtverhalt-
nisse. Der berithmte muslimische Gelehrte Ebu Ubeyd (770-839) trifft bei
der Analyse der Eroberungspolitik der Muslime eine wichtige Unterschei-
dung. Demnach unterscheidet sich die Politik gegeniiber den kriegerisch
eroberten Landern bzw. ihren Volkern von der Politik gegeniiber den fried-
lich eroberten Landern bzw. ihren Volkern. In den mit Gewalt erworbenen
Landern kann das Staatsoberhaupt das gesellschaftliche und kulturelle Le-
ben mit bestimmten Restriktionen belegen und sein eigenes Recht aufdrii-
cken. Denn hier haben die Muslime ihre Herrschaft auf eigene Faust durch-
gesetzt. So hatten die Muslime denn auch in den unter diese Kategorie fal-
lenden Gebieten historisch den Bau neuer Tempel, Glockengeldut und
Weinverkauf verboten.

In den Orten, die friedlich in die Herrschaft der Muslime iibergegangen
sind, durften die Nichtmuslime das eigene Rechtssystem praktizieren. Dies-
beziiglich gegen sie zu intervenieren und Verbote zu verhidngen, ist nicht
zuldssig. Omar benahm sich in seinem Einzug in Damaskus verbieterisch,
als die Einheimischen ihn mit Schwertspielen und wohlduftenden Blumen
empfingen. Nachdem ihm aber berichtet worden war, da3 das ein persischer
Brauch sei, Omar gebot: ,Belasset sie bei ihrem Brauch®.

Also bestimmte das Verhalten des einheimischen Volkes oder der Héupt-
linge dessen darauf folgenden gesellschaftlichen Status. Diese Unterschei-
dung erkldrt meines Erachtens die unterschiedlichen Politiken gegeniiber
Zimmmis und deren unterschiedlichen Status. Der Prophet zog in Medina
friedlich ein, nicht infolge eines Krieges. Er hat den Vertrag von Medina
mit Nichtmuslimen unter freien Gegebenheiten und in Partizipation zustan-
degebracht. Die Osmanen hingegen haben, einschlielich Istanbuls, den
Balkan durch Krieg erobert und deswegen als herrschende politische Macht
eigene Autoritdt aufoktroyiert. Mit anderen Worten, sie haben entgegen
dem Willen der nichtmuslimischen Untertanen Verbote und Einschrankun-
gen verhingt. Der Unterschied zwischen den besagten Modellen rithrt da-
her.” (a.a.0.: 106f)

Die den Kontextbedingungen Rechnung tragende Erkldrung soll au-
Berdem dem Muslim von Aeute die Handlungsanweisungen geben:

,Diese Unterscheidung beeinflufit unsere Haltung bei einem Problem, das
uns auch heute begegnen konnte. Wenn die Muslime friedlich, d.h. ohne
Gewaltanwendung, iiber den demokratischen Weg an die Macht kommen,
wird ihre Haltung gegeniiber denen, die nicht zu ihnen gehoren, anders aus-
fallen, als wenn sie mit Gewalt die Macht bekommen. SchlieBlich ist die
Art und Weise, wie die Muslime an die politische Macht gelangen, ein Fak-
tor, der das spdtere Machtverhéltnis zwischen Muslimen und nichtmus-
limischen Gemeinschaften bestimmen wird.” (a.a.0.: 107)

Tatsdchlich findet man hier die in der vorherigen Geschichte des Islam
gar nicht bekannte Unterscheidung zwischen zwei Regimen der Be-

173

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

handlung von Nichtmuslimen, ndmlich einmal die konstruierte, ver-
meintlich gleichwertige Behandlung auf der Basis eines freiwilligen
Vertrags, und zweitens den untergeordneten Zzmmi-Status, auch bei
den anderen Vertretern des VM.

Es ist nicht meine Absicht, das ,,Urmodell und die Rekonstruk-
tion gegeneinander auszuspielen, um den inauthentischen Charakter
der zweiten zu denunzieren. Das Interesse der hier vorgelegten Ana-
lyse besteht darin, die Mechanismen und Strategien der Rekonstruk-
tion und deren Kontext aufzudecken. Das wird hier allerdings nicht
deswegen getan, um sie fiir bare Miinze zu nehmen, nicht um uns vor
der islamistischen Erfolgsstory, dem irdischen Paradies des versohn-
ten Medina — in der Vergangenheit wie im Zukunft — huldigend zu
verbeugen. Es gilt den Bruchstellen der Konstruktion nachzuspiiren;
es geht darum, aufzuzeigen, was der Diskurs verbirgt, verschiittet, zu
verndhen versucht, um {iberhaupt zu funktionieren, und schlieflich
darum, wo die Operationen des Diskurses aufbrechen.

In diesem Sinne duBerst sich das Problem des islamistischen Dis-
kurses darin, die geschichtliche Praxis nicht génzlich zu verteufeln,
dennoch die Reinheit des Urmodells unter den Bedingungen der Ge-
genwart zu bewahren, in der man den Islam nicht mehr mit Gottes
Schwert verbreitet. Die konstruierte Reinheit des Urmodells und die
Reinheit der vorgestellten Utopie zu retten, die man bloB nicht als U-
topie deklarieren will, darin besteht das Unterfangen.

Diese Anstrengung 14t Bulag ebenfalls von den differenten Modi
der islamischen Praxis sprechen.

»In diesem kategorialen Rahmen mufl man das vom Islam vorgesehene
Zimmi-Recht gesondert behandeln. Denn der Zimmi-Status driickt die
rechtliche Regelung fiir diejenigen Nichtmuslime aus, die mit den Musli-
men nicht zusammenleben wollen, Kriege gegen sie fiihren und dabei un-
terliegen. Wovon wir hingegen hier handeln, umschreibt den Umstand, daf3
sich die Nichtmuslime, welche wie in Medina mit den Muslimen zusam-
menleben wollen, nach den Bestimmungen des auch von ihnen unterzeich-
neten Vertrages als freie Menschen, freie Rechtsgemeinschaften an der vol-
lig auf die Exekutive beschridnkten politischen Organisation beteiligen.*
(1994a: 15, Fn. 12)

Bulag greift an einer anderen Stelle diese Idee unter einer verwandten
Frage noch einmal auf: Wann kénnen die Muslime die Teilung der
Macht akzeptieren, wann sind sie berechtigt, iiber die absolute Macht
zu verfiigen? (1995: 286). Solange die Muslime zwei Missionen ver-
folgen konnen, gelte demnach die Teilung der Macht: ,,Dal er den
Geboten seiner Religion leben und er ungehindert seine Religion
kundtun kann“ (ebd.). Nun miifite eigentlich die ganze muslimische
Geschichte darauthin gegengelesen werden, wo sich der Islam fried-

174

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

lich verbreitet und dementsprechend das politische Leben auf vertrag-
licher Basis geregelt hat (so z.B. miifite man vom indischen Subkonti-
nent sprechen konnen, wo der Islam {iber Hindler Einzug hielt). Je-
denfalls bietet die Geschichte fiir ein solches, konsequent durchge-
haltenes Prinzip keinen Anhaltspunkt, es sei denn flir die Zimmi-Pra-
xis. Was uns interessiert, ist hier lediglich dies, die Konstruktions-
zwinge eines Diskurses aufzudecken, der aus einem historischen Er-
eignis eine konsistente Geschichtsidee produziert und die Geschichte
dem intellektuellen Heilsinteresse, ndmlich der Konsistenz — und das
auch nicht gliicklich gelungen —, aufopfert. Der Zwang zur Konsistenz
entspringt also dem Diskurs selbst, weil er sich anschickt, das im ur-
spriinglichen ,,Modell“ enthaltene Heil mit analytischen Mitteln ar-
gumentativ in einem dffentlichen Diskurs plausibel an die Dritten zu
vermitteln.

5.2.3 Wiederkehr der verdrdingten Machtfrage: Die Umma als
muslimische Herrschaft

So kehrt nun die Frage der politischen Macht, die Frage nach der In-
stitutionalisierung einer ,,multikulturellen Gesellschaft™, in welcher
sich der Staat den einzelnen Gemeinschaften unterzuordnen habe, um
so gewaltiger wieder, als sie immer im Namen der Aufbewahrung au-
tonomer Lebensweisen verdrangt worden war. Dies wird besonders
deutlich, wenn man die Kennzeichen eines islamischen Staates, auch
durchaus aus der Sicht der Autoren des VM, wieder in Erinnerung
ruft. Sie lassen Zweifel an dem aufkommen, was iiber die Gleichheit
der Bestandteile der Gesellschaft, liber den auf Verwaltungsaufgaben
reduzierten Staat und schlieBlich iiber die neuartige Umma-Konzep-
tion, die eigentlich dem theoretischen Anspruch nach nicht auf die
Gemeinschaft der Muslime beschrinkt werden sollte: a) Der Imam
steht beim Freitagsgebet der Gemeinde vor. Das Freitagsgebet ist ,,in
diesem Sinne inhaltlich ein Ritus mit politischen Inhalten und Bot-
schaften; b) Zakat (Almosensteuer) eintreiben und zuteilen; c) Stra-
fen ausfiihren; d) Dschihad (heiligen Krieg) erkldren. (Bulag 1995:
279ff). Nicht nachzuvollziehen ist, wie sich eine solche, der histori-
schen Realitdt muslimischer Reiche vollkommen entsprechende Um-
schreibung der politischen Macht noch mit einer ,,neutralen* Teilung
der Macht vertragt. Auch wenn Bula¢ wie die anderen mit aller naiven
Unschuld die Beteiligung der Nichtmuslime an einer solchermalien
eindeutig beschriebenen Macht beteuern, fallt die anvisierte praktische
Institutionalisierung des Projektes in die alten Bahnen der osmani-
schen Millet-Ordnung zuriick. Diese Konfusion, die an vielen anderen
Stellen der Beitrdge der Konstrukteure ins Auge sticht, darf man nicht

175



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

als Schonheitsfehler iibergehen. Sie ist auch nicht blof3 die Folge eines
noch nicht ausgereiften Reflexionsstandes iiber das alternative Gesell-
schaftsmodell — so etwas wiirde jeden Sterblichen treffen. Sie stellt
sich eben zwangslaufig ein, sobald man mit Hilfe von Kategorien und
Ideen moderner Politik unter den Bedingungen des nationalstaatlichen
Apparates die Gesellschaft auf Gemeinschaften, Gemeinschaften auf
Religion (bzw. Weltanschauung), Religion auf Gesetz reduziert und
das religiose Gesetz als positives Recht denkt. Bei Bula¢ und einigen
Anderen wird Scharia durchaus weiter gefalit als ein positives Gesetz,
indem sie in ihrer allgemeinen Bedeutung als der Weg bestimmt wird.
Diese weite Fassung schwindet allerdings in dem politischen Projekt
und die Scharia erscheint doch letztlich als positives Gesetz. Ob die
beiden Konzeptionen der Scharia (ndmlich als der ethische Weg bzw.
gar das symbolische Gesetz einerseits und als positives Gesetz ande-
rerseits) zusammengehdren, bleibt in der Tat ein umstrittener Punkt,
auch im innerislamischen Diskurs.

Das positive Recht, welches mit seinem formalen Verfahren einen
gemeinsamen Rahmen fiir unterschiedliche partikulare Gemeinschat-
ten zur Verfiigung stellt, wird nun als tyrannisch verworfen. Tatsich-
lich muB3 man der islamistischen Kritik an einem Punkt betreff des
modernen Rechts recht geben. Es ist keineswegs ein blofles Verfahren,
das sich zu den partikularen Gemeinschaften vollkommen neutral ver-
hilt. Bereits in der Formalisierung der Behandlung wird bestimmten
Interpretationsweisen partikularer Gemeinschaften Legitimitédt entzo-
gen, da sie gezwungen werden, sich innerhalb eines bestimmten Rah-
mens zu bewegen, in dem sie vielleicht ihre Heilsaufgaben im Sinne
einer bestimmten diskursiven Ausformulierung nicht mehr wahrneh-
men konnen. So verhélt es sich auch tatséchlich mit einer fundamen-
talistischen Interpretation des Islam. Bereits am Beispiel der tiirki-
schen Religionsbehorde (Kapitel 1.4.2.1) wurde gezeigt, da3 die Be-
stimmung der 6ffentlich-politisch zuldssigen Religiositit den Aspekt
der Bestrafung (ukubat) als einen Bestandteil islamischer Religiositét
ausschlieen muB}, damit der sdkulare Staat iiberhaupt funktionieren
kann. In diesem Sinne sehen wir auch in der auch noch so formalen
Bestimmung eine bestimmte Form der ,.Substantialitit“.”” Auf jeden
Fall arbeitet hier die Spannung zwischen Partikularismus und Univer-
salismus, die nicht vollig aufzuheben ist. Der Islamismus will den
,Neutralitdtsschein“ des modernen Rechtsstaates zerreilen und ein
»gerechtes, gleichberechtigtes Zusammensein partikularer Gemein-
schaftsvorstellungen® organisieren, ohne daB sich eine bestimmte par-
tikulare Institution den anderen aufdriicke. Daf3 diese ,,paradiesischen*

97 Fiir Ch. Taylor ist daher der Liberalismus nicht einfach (kultur-)neutral,
er ist zugleich eine ,.kdmpferische Weltdeutung® (1997: 57).

176

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Vorstellungen bereits von ihren Vertretern selbst unbeabsichtigt und
unbemerkt (das ist schon bemerkenswert) im néchsten Zug gebrochen
werden, lenkt allerdings das Interesse weg von der Frage nach dem
Wahrheitsgehalt solcher Konzepte hin zu ihrer Funktionsweise und
ihren Konsequenzen. Anhand solcher Stellen bekommt man Auf-
schliisse liber die Vorstellungswelten islamistischer Intellektueller.

Wie sich das irdische ,,Paradies” von Gemeinschaften funktionell
letztlich doch als eine islamische Herrschaft entpuppt, zeigt sich nicht
allein in der oben zitierten, fast offenkundigen Drohung von Canatan,
die in diesem Zusammenhang noch harmlos bleibt. Es ging ndmlich
bei ihm um die Vorhersage, die besagte, dal der Modus der Behand-
lung von Nichtmuslimen davon abhdngt, wie die Muslime an die
Macht kdmen: ob gewaltsam oder friedlich. Das Problem ist, was das
denn noch fiir eine gemeinsam geteilte Macht ist, wenn sie in der
Hand der Muslime sein soll. An einer anderen Stelle wird es noch
deutlicher, wo Canatan sich anschickt, nachzuweisen, da} unter-
schiedliche Paradigmen [gemeint sind im Grunde wieder einmal die
Religionen] auf einer gemeinsamen Grundlage miteinander kommuni-
zieren konnten:

,,Ein anderer Punkt, der den Islam vom Kontextualismus unterscheidet, be-
steht darin, daf3 der Islam zwischenmenschliche und interkulturelle Kom-
munikation sowie die Ubereinkunft auf gemeinsamen Nenner fiir méglich
hilt. Nach Kontextualisten wie Kuhn und Feyerabend ist ein Paradigma nur
innerhalb seiner eigenen Einheit zu verstehen und dort ein konsistentes
Modell. Dadurch wird unméglich, dal Personen mit unterschiedlichen Pa-
radigmen sich gegenseitig verstehen und auf gemeinsamen Nenner kom-
men. Dagegen hilt es der Koran selbstverstandlich fiir moglich: ,Sprich: O
ihr Leute des Buches, kommt her zu einem zwischen uns und euch gleich
angenommenen Wort: Da3 wir Gott allein dienen und Thm nichts beigesel-
len, und daB wir nicht einander zu Herren nehmen neben Gott* (3/64).” (Ca-
natan 1994: 108)

Die Gemeinsamkeit, von der der Koran spricht und zu der der Prophet
selbst wihrend seines Wirkens unermiidlich aufgerufen hat, ist dabei
eindeutig: Es geht nicht nur um substantialistisch begriindete, genea-
logisch bestimmte Gemeinsamkeit abrahimitischer Buchreligionen,
sondern der absolute Monotheismus soll den Inhalt (Materie) und den
Modus (die verfahrenstechnische Form) der Gemeinsamkeit gleich-
zeitig bilden. Die koranische Sprache kennt denn auch eine solche, fiir
die modernen Institutionen typische Unterscheidung zwischen dem
wertgebundenen, d.h. partikularen Inhalt und dem formalen Verfahren
nicht. Wahrscheinlich fiihren solche Stellen exakt in das Zentrum des
Diskurses, d.h. in das, was der Diskurs zu verndhen, zu verbergen
sucht. Und die Bruchstellen des Diskurses ergeben sich dem Blick

177

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

dort, wo das Verdriangte, das Unheimliche, das den Diskurs heim-
sucht, wiederkehrt; an der Stelle, wo der Verfechter des VM nicht
weiter reflektieren kann, nicht weiter reflektieren darf, wenn er ver-
hindern will, da3 sein Modell birst. Der intellektuelle Versuch, den
Ursprungsmythos auf einer rationalen Basis zu rekonstruieren, d.h.
ihn transparent zu machen, um daraus ein Gesellschaftsmodell zu ge-
winnen, in dem sich auch die Anderen (die Nicht-Muslime) wieder-
finden sollen, geht nicht auf. Das urspriingliche ,,Modell“ und dessen
historische Auspragung holt den Diskurs ein, untergrabt ihn, vereitelt
die Versuche, eine transparente Ordnung aus ihm hervorgehen zu las-
sen.

Von hier aus erscheint nun auch das urspriingliche Dokument in
einem anderen Licht. Zwei Sétze aus dem Urdokument bieten sich
hier zur Zeugenschaft an. Am Ende des ersten Dokuments, das sich an
die arabischen Geschlechter wendet und von den Glaubigen spricht,
steht die Ermahnung: ,,Wenn ihr iiber irgend eine Sache im Streit sei,
so muB sie vor Gott und vor Muhammad gebracht werden* (Artikel
23; Wellhausen 1889: 70; Hervorhebung L.T.). Die hier beteuerte
Gemeinsamkeit wird also eindeutig iiber den islamischen Gott und
seinen Propheten verbiirgt. Ganz zum Schluss des Gesamtdokuments
wird dann das Herrschaftsverhéltnis, wenn auch noch ohne den Wert
materieller Sanktionen zu besitzen, unmissverstiandlich unterstrichen:

8 47. Wer sich etwas zuzieht, zieht es sich selber zu. Gott wacht iiber die
ehrlichste und billigste Ausfithrung dieser Schrift. Diese Urkunde
schiitzt keinen, der offen oder geheim Unrecht begeht. Wer zu Felde
zieht, genief3it Sicherheit, und wer zu Haus bleibt, geniefit Sicherheit
in Medina, ausgenommen wer offen oder geheim Unrecht begeht.
Gott ist der Schutzherr dessen, der redlich und fromm ist, und Mu-
hammad der Bote Gottes.” (Wellhausen a.a.O.: 73)

Es ist dieser unbedingte Wille, der das prophetische Charisma aus-
macht, welches spdter in der islamischen Geschichte in der Zimmi-
Praxis institutionalisiert wurde. Der Diskurs der Intellektuellen will ja
gerade dieses Charisma weiterhin pflegen, will eigene Legitimitét aus
ihm schopfen. Die Mittel, die in ihm zu diesem Zweck eingesetzt wer-
den, und die vordergriindige Akzeptanz der gesellschaftlichen Tatsa-
che, dal die Muslime eine Meinung unter den anderen bildeten, gera-
ten gleichwohl in Konflikt mit der Aufgabe, das Charisma auf diese
Weise zu pflegen. Nicht jedes geschichtliche Ereignis eignet sich wohl
dafiir, mit beliebigen Mitteln fiir beliebige Zwecke artikuliert zu wer-
den. Seine Geschichte gréibt sich auch in die spéteren Konstrukte so
ein, daB man ihre Spuren nicht beliebig iibersetzen kann. Ahnlich ver-
hilt es sich auch mit den westlichen Begriffen, die in den Diskurs der
Islamisten aufgenommen werden. IThre Aufnahme geschieht mitunter

178



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

nicht ohne den Preis, daB die urspriinglichen Konnotationen nicht ein-
fach verschoben werden, was sich bei jeder diskursiven Artikulation
naturgemélB einstellt, sondern u. U. véllig verloren gehen. Unten wird
exemplarisch auf derartige Unternehmen eingegangen. Es werden da-
bei zum einen die kulturspezifischen Ubersetzungen solcher Begriffe
dargelegt. Zum anderen wird gezeigt, wie durch den Einsatz westli-
cher Konzepte die Vorstellung von Gesellschaft dahingehend modifi-
ziert wird, daB sie als die ideale Gemeinschaft konzipiert wird, und
zwar nicht mehr einfach auf den Mythos bezogen, um sich daran zu
orientieren, sondern als dessen buchstdbliche Verwirklichung, als das
Ins-Werk-Setzen des Ideals.

6. Ubersetzungen der westlichen Konzepte

6.1 Der ,,wahre Pluralismus“ des Islam, die ,,Zivilgesellschaft* der
apokalyptischen Reiter

Damit die verwaltete Religion eine islamisch begriindete Kritik erfuhr,
die iiber die Ubernahme der staatlichen Macht hinaus zielt, bedurfte es
anscheinend, dal der postmodern sensibilisierte Islamismus die Aner-
kennungsthematik in ein alternatives Gesellschaftsprojekt umsetzt,
indem er den analytischen Blick reversiv auf die westliche Welt rich-
tet. Die Uberleitung des postmodernen Unbehagens an eurozentristi-
schen Meta-Erzéhlungen in einen islamistischen Diskurs buchstabiert
auf der einen Seite kritisch die Genealogie der modernen Staatsraison
aus, welche die Konstitutionsbedingungen auch des islamistischen
Gesellschaftsmodells bereitstellte. Auf der anderen Seite entfalten sich
hier die kulturell bedingten Eigentiimlichkeiten, die aus der Uber-
nahme moderner Kulturtechniken andere Wege hervorgehen lassen,
welche kontrdr zu der postmodernen Dezentrierung des Subjekts ver-
laufen.

Der Sinn der Geschichte wird im islamischen Denken nicht als
Freiheit gedeutet, er lokalisiert sich in der Pendelbewegung zwischen
dem Verfall und der Wiederherstellung der gottlichen Weisheit, die
dem Menschen ein ,,Schreiten zu Gott* auferlegt. Freiheit bedeutet
hier zweierlei: Die eigene Religion ungehindert praktizieren und die
gottliche Botschaft an die Menschen verkiindigen. Wenn nun der gott-
lichen Weisheit nur durch die jeweilige Scharia entsprochen werden
kann, die weit iiber eine individuelle ethische Haltung hinaus den
rechtlichen Rahmen der Gemeinschaften bestimmen soll, dann kann
die aktuelle Aufgabe des Muslims nach diesem Diskurs nur darin be-
stehen, die Geschichte der modernen politischen Rationalitdt zuriick-
zudrehen, um an die Urformen wieder anzukniipfen. Die Reinigung

179



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

nicht nur des inneren Selbst, sondern die institutionelle Reinigung, die
den staatlichen Eingriff zuriickdrangen und die Macht wieder in die
»Zivilgesellschaft* zuriickgeben soll, bilden die Grundsétze des politi-
schen Handelns und Denkens intellektueller Muslime. Indessen stellt
sich bei diesem Unternehmen die Tradition in den Weg, und in einem
auf gesellschaftliche Konstitution abstellenden Diskurs muf3 nicht nur
sie neu (kritisch) gelesen werden. Es wird auch die gesamte politische
und Sozialgeschichte muslimischer Gesellschaften rekonstruiert. Die
Rekonstruktion wird iibrigens, das ist sehr bedeutsam, mit Konzepten
wie ,,Zivilgesellschaft vs. Staat®, , Totalitarismus®, ,,Gemeinschaft vs.
Gesellschaft® oder ,,gute Politik* bzw. ,,6ffentliches Gliick vs. Staats-
raison durchgefiihrt. Es sind allesamt Begriffe, die zum kategorialen
Bestand der westlichen Sozialwissenschaften und politischen Philoso-
phie gehdren — das sei hier vorweggeschickt.

Was ist der wahre Pluralismus? Die Frage gehort mittlerweile in
das Zentrum islamistischer Uberlegungen zum Vertrag von Medina.
Das ,trojanische Pferd“ der modernen Sozialwissenschaften in der
tiirkischen Gesellschaft, ndmlich die laizistischen Intellektuellen, rich-
ten diese Frage an die Islamisten. Je nach der politischen Orientierung
denunzieren sie entweder, oder sie ermutigen gar das Einklinken der
Islamisten in die Debatte um die Pluralitit. So adressiert der Histo-
riker Tiirkone, der sich mit der These hervorgetan hat, der Islamismus
sei eine moderne Ideologie, seine Frage an die Protagonisten des VM:

»Kann man aus den Grenzmarkierungen der islamischen Religion ein plu-
ralistisches Gesellschaftsprojekt hervorholen? Kann man in einem solchen
Projekt universelle humanitdre Werte und Demokratie zumindest mit mini-
malen Standards aufrechterhalten? Dies ist zweifellos eine Frage, welche
die Muslime beantworten konnen. Allerdings sind der Adressat dieses Un-
ternechmens die Nichtmuslime. Die Anhédnger anderer monotheistischer Re-
ligionen, i.e. die Atheisten, Paganen und Agnostiker (selbst diejenigen, die
ein laizistisches Islamverstindnis pflegen) stellen die Objekte dieses Ge-
sellschaftsprojektes dar.” (Tiirkdne 1992: 22)

Symptomatisch ist diese Aussage aber deswegen, weil sich hier die
Differenz verfestigende Logik der Anerkennungspolitik in unverhiill-
ter Form bereits andeutet: Die Weltanschauungen werden in soziale
Identitdten iibersetzt, welche die Grundelemente einer sozialen Ord-
nung bereitstellen sollen. Zwar geht Tiirkone selbst nicht so weit, den-
noch kniipft er seine Hoffnung auf ein islamisches Modell des Plura-
lismus an das Unternehmen des VM. Eine zivilgesellschaftliche Ent-
wicklung, in der die Muslime wie die anderen sich wiederfinden und
zusammenleben konnten, kdme, so will sein Vorschlag nahe legen,
ohne die religiosen Gemeinschaften nicht aus. Denn das ,,Gegenstiick
zivilgesellschaftlicher Strukturen des Westens in den muslimischen

180

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Gesellschaften®, behauptet Tiirkone weiter, ,,sind die religiosen Ge-
meinden® (1992: 24). Man diirfe die Tatsache nicht ignorieren, daf,
wenn sich die unteren Schichten in einer religiésen Sprache artikulie-
ren, es dabei immer um mehr gehe als blol um Religion. Die Religion
diene den unteren Schichten, ihre sozialen Forderungen gegeniiber der
laizistischen Elite auszuformulieren, womit man folglich bereits bei
der Zivilgesellschaft angelangt sei (ebd.).”®

Ahnlich dieser soziologischen Umtaufe der Zivilgesellschaft in
Religionsgemeinschaften, jedoch mit umgekehrten Vorzeichen, macht
Saribay auf den politischen Kontext aufmerksam, aus dem die islami-
stische Antwort auf die Frage nach Pluralismus und Zivilgesellschaft
ihre Motivation schopft. Die ,.intellektuellen Debatten iiber die Festi-
gung der Demokratie und den Aufbau der Zivilgesellschaft®, konsta-
tiert Saribay (1993: 14), ,.treiben letztlich jede politische Stromung
dazu an, ein Gesellschaftsprojekt vorzulegen“. Anders als Tiirkdne
duBert er jedoch grundséitzliche Bedenken, vor allem in Bezug auf den
islamischen Einheitsglauben (tevhid), den monotheistischen An-
spruch, mit dem sich eine Zivilgesellschaft, zu welcher der zivile Un-
gehorsam konstitutiv gehdre, nicht vertrage (a.a.O.: 19). Worliiber bei-
de Autoren bei der Bewertung des Diskurses iliber den VM trotz aller
Differenzen einig sind, ist das Insistieren der Islamisten darauf, nicht
vornehmlich auf die Ergreifung der staatlichen Macht abzustellen.
Tatséchlich wollen die Islamisten ihren Zugang in den politischen
Diskurs genau mit der Kritik des Staates legitimieren. Im propheti-
schen Medina, das ist die Quintessenz des rekonstruierten Vertrags,
habe ein Gesellschaftsmodell die Biithne der Geschichte betreten, das
nicht auf den Staat setze, sondern die politische Macht an die Gesell-
schaft delegiere. Mit dieser Entscheidung nehmen aber die Verfechter
des VM die Biirde auf sich, die ganze islamische Tradition im Lichte
neuer Fragestellungen, neuer Herausforderungen und neuer Begriffe
durchsehen zu miissen.

98 Selbst Mardin scheint sich von den neuerdings in der tiirkischen wis-
senschaftlichen Literatur sehr beliebten Riickprojektionen aktueller
Begriffe in die Vergangenheit gelegentlich mitreilen zu lassen: ,,Insge-
samt ist also anzunehmen, daf3 der osmanische Islam die Féhigkeit be-
saB}, das religiose Recht und rituelle und praxis-orientierte Institutionen
wie die Sufi-Orden mit den staatlichen Mechanismen in Gleichgewicht
zu halten. Der osmanische Islam kann daher als die Quelle der ,Zivil-
gesellschaft’ aufBerhalb des osmanischen Staates gesehen werden.*
(1997: 365). Indessen mogen die Anfiihrungszeichen davon zeugen,
dal Mardin den Begriff jedenfalls nicht ohne Vorbehalte verwenden
will.

99 Das Durchkdmmen der Geschichte auf ihre ,,zivilen* und ,totalitdren*
Momente hin wird aber jenseits der Konstruktionsbestrebungen vor al-

181



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Frage nach Islam und Pluralismus wird von den Islamisten of-
fensiv aufgegriffen. Unter einem philosophisch aufpolierten Titel
(Medine Vesikasi. Islam’in cogulculuk referansi. Cogulcu epistemo-
lojik diizlem; zu dt.: Vertrag von Medina. Pluralismus des Islam. Die
pluralistische epistemologische Ebene) konstatiert Koktas, ein weite-
rer Protagonist des VM, nachdem er rhetorisch fragt, ob ,,der Islam
zum Aufbau einer pluralistischen Ebene beitrdgt oder diesen verhin-
dert*: ,.Die historische Erfahrung der Umma enthdlt Pluralismus®
(1994a: 55). Habe man den Pluralismus in den islamischen Diskurs
eingefiihrt, so tauche fiir den Muslim die Mdglichkeit (und zugleich
die Aufgabe) auf, ,,in die Begriffe wie Zivilgesellschaft semantisch zu
intervenieren” (Koktas 1994b: 166). Fiir den einflussreichen Journali-
sten Dilipak besaB8 der Islam vor 1400 Jahren, was der Westen heute
mit Multikulturalismus sucht.

,,Heute versucht vielleicht der Westen in seiner Suche nach Demokratie, mit
der Multikulturalismusthese die gottliche Wahrheit des Islam vor 1400 Jah-
ren. Auch in der arabischen Gesellschaft, in die der Islam hinabgesandt
wurde, herrschte ein monistisches Denken und innerhalb eines Stammes
waren andere Glaubensrichtungen nicht gestattet und folglich nahmen die
Kriege zwischen den Stimmen kein Ende. [...]. Zum ersten Mal hat der Is-
lam in Medina ein Rechtsdokument vorgelegt, das sicherte, dal Menschen
unterschiedlichen Glaubens multikulturell, friedlich zusammen, frei und
gliicklich leben konnten.“ (1991: 170)

Das Thema der aktuellen Multikulturalismusdebatte wird in die Ver-
gangenheit zuriickprojiziert und die vorangegangene Geschichte auf
die Bediirfnisse der Gegenwart dermafBlen angepasst, dal jene Ge-
schichte ihre Besonderheit in unseren Wiinschen vollig verliert. Ein
heute aus dem Zusammenhang westlicher Gesellschaften und deren
sozialwissenschaftlicher Reflexionen entstandenes Kulturkonzept und
die aktuellere Debatte darum werden unbekiimmert in die Vergangen-
heit muslimischer Gesellschaften verlegt. Dieses Unterfangen durch-
zieht den ganzen Diskurs.

Das systematische Interesse des vorliegenden Buches an dieser
Geschichtslektiire besteht daher darin, aufzuzeigen, wie im islamisti-

lem von einer aktuellen Sorge motiviert. Die in den nichtislamistischen
Kreisen verbreitete Befiirchtung, dafl ein zum politischen Konstituti-
onsprinzip erhobener Islam, d.h. der Islamismus (in der authentischen
Formulierung: religidser Fanatismus) die Anderen vernichten werde,
soll mit der Umkehrung des Totalitarismusvorwurfs beantwortet wer-
den. Es geht also um eine in der tiirkischen Gesellschaft weitverbreitete
Furcht, die durch die iranische Revolution und die afghanische Tali-
banherrschaft, aber auch durch das damals noch sehr aktuelle Massaker
an Aleviten in Sivas (1993) nicht gerade entkréftet wurde.

182

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

schen Ursprungsdenken bestimmte kategoriale Mittel um einer Iden-
titdtspolitik willen umdefiniert und die liber den Kulturaustausch glo-
balisierten Diskurse kulturspezifisch iibersetzt werden.

Der Anachronismus, auf dem die Rekonstruktion der Urgemeinde
beruht, kulminiert an einer Dichotomie, die ebenfalls in die friitheren
Gesellschaften und im Spezifischen in die islamische Tradition verlegt
wird: Die offizielle Gesellschaft (resmi toplum, d.h. der Staat)'™ vs.
Zivilgesellschaft. Die Abwirtsbewegung islamischer Eschatologie
(Verfall) im Hintergrund behaltend, wird man zurecht erwarten, dafl
die anféngliche Harmonie unter der zersetzenden Wirkung zeitlicher
Entfernung vom Ursprung immer briichiger wird, bis sie, angelangt in
der Moderne, vollstindig dem Totalitarismus weicht. In diesem Zu-
sammenhang erhilt das typisch neuzeitliche Gefiihl der Nostalgie qua-
si zwangsldufig ein islamisches Gewand. Die Bezeichnung Tota-
litarismus, die zweifellos erst im 20. Jahrhundert datiert werden muf,
erstreckt sich freiziigig gar auf das vorislamische Mekka (so z.B. bei
Koktag 1994a: 58). Auf die Stammesordnung mit ihren Gottern in
Mekka, gegen die sich der Islam durchzusetzen hatte, wird nun ein
Staat zuriickprojiziert, um davon dann eine Gesellschaft abzukoppeln,
die von jenem unterdriickt und durch den Islam gerettet werden soll.
Man kann dann, wie es der Autor reflexiv einwirft, ,,mit heutiger Be-
grifflichkeit formuliert, von einer unter der Tyrannei einer unglaubi-
gen Oligarchie stehenden zentralistischen und totalitdren Ordnung in
Mekka“ sprechen. Die Herrschenden ,hingen demnach der Gotzen-
dienerei als ,offizieller Ideologie’ und zwangen sie der Gesellschaft
auf.“ (Koktas 1994b: 164) '*!

Unverkennbar ist selbstverstandlich, da3 die Mekkanische Oligar-
chie dem tiirkischen Staat gleichkommt, dessen Laizitit und ,,verwal-
tete Religion™ als Synonyme fiir die ,,offizielle Ideologie* fungieren.

100 Den Begriff der offiziellen Gesellschaft hat der postmodern beeinflufite
Islamismus in das islamische Vokabular eingefiihrt. Die Orthodoxie
und der klassische Islamismus haben ihn entweder gar nicht, oder nicht
konzeptionell und systematisch gebraucht.

101 ,,Offizielle Ideologie ist ein stehender Begriff im politischen Diskurs
der Regimekritiker in der Tiirkei. Sie bezeichnet im Prinzip den Kema-
lismus. Im ,.Zentralismus* drickt sich das Wesensmerkmal des tiirki-
schen Staates aus. Die Zentralismus-These vertrigt sich indes nicht mit
der Information, daf die 6ffentlichen Aufgaben in Mekka auf verschie-
dene Geschlechter aufgeteilt waren und daB3 dort keine staatlichen
Strukturen und stédtischen Behorden (vgl. Wellhausen 1889: 21) im
heutigen Sinne existierten. Die Anflihrungszeichen, mit denen der Aus-
druck offizielle Ideologie versehen ist, und der Verweis auf die zeitge-
nossische Genese der Begrifflichkeit heben jedoch, da sie keine theore-
tischen Konsequenzen entfalten, keineswegs den Anachronismus auf.

183



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Bulag liefert gar eine nichtmaterialistische Version des HISTO-

MAT'®, die von der Verfallsgeschichte der Zivilgesellschaft erzihlt:

,,1.Die Epoche, in der die offizielle'” und die Zivilgesellschaft durch und

2

durch pluralistisch waren. Diese ist das kurz anhaltende Asr-r Saadet.

. Die erste Sultanatsepoche, in der sich die offizielle Gesellschaft von der

Zivilgesellschaft abgekoppelt, tofalitire und unterdriickerische Ziige
angenommen hat, dennoch die Zivilgesellschaft ihren Pluralismus
ginzlich bewahren konnte. Diese geht bis in die mittlere Phase der
Abbasidenherrschaft hinein.

. Ab diesem Datum gewinnt die offizielle Gesellschaft die Oberhand iiber

die Zivilgesellschaft, die Sphiren Recht und Erziehung fallen in die
Hinde des Staates. Der erste Bruch vollzog sich im Rechtsbereich, in-
dem Ebu Yusuf das Justizministerium bei den Abbasiden iibernahm, und
im Erziehungsbereich mit der Griindung der ersten Medrese durch Ni-
zamilmiilk.

. Bei den Seldschuken und Osmanen hebt die offizielle Gesellschaft ihre

Abgrenzung von der Zivilgesellschaft deutlich hervor, um sich voll-
kommen abzusichern. In dieser Epoche wird der zivile Bereich der
Scharia, der offizielle Bereich dem traditionellen Recht (6rf-i Hukuk)
zugeteilt.

. Die vollstindige Okkupation des zivilen Bereichs durch den offiziellen

setzt mit der zweiten Konstitution [im Jahre 1908, L.T.] an und wird mit
dem Ausrufen der Republik abgeschlossen.” (Bulag 1993: 44; Hervorhe-
bungen L.T.)

In der Schematik des sozialgeschichtlichen Verfalls erfahrt somit der
Verfall der gottlichen Weisheit seine Materialisierung. Solange die
Intention der Islamisten darin besteht, eine totalistische Losung der
Probleme heutiger Gesellschaft vorzulegen, wird die Rekonstruktion
der Geschichte sklavisch dazu dienen, die ganze Geschichte als eine
fortlaufende Entfremdung von den wahren Urformen zu deuten. Im

102 HISTOMAT: Historischer Materialismus, der schematische Ablauf der

Menschheitsgeschichte nach dem Marxismus. Zuerst war die primitive
Kommune, die dann durch die Sklavengesellschaft abgelost wurde.
Dann betrat der Feudalismus die Bithne der Geschichte, mufite aber
durch den Widerspruch zwischen der Entwicklung der Produktivkréfte
und der der Produktionsverhéltnisse dem Kapitalismus weichen. Dieser
wird entsprechend dem Motor der Geschichte ebenfalls unausweichlich
Platz machen. Bei Bulag findet sich, das ist bemerkenswert, eine expli-
zite Bezugnahme auf den Urkommunismus der primitiven Gesellschaft
zur Bekriftigung der These der “unentstellten Weisheit”(Goldenes
Zeitalter).

103 Unter diesem Kunstwort (resmi toplum) ist der Staat zu verstehen. Ich

iibersetze ihn nach dem originalen Wortlaut, um nicht zuletzt einen
Eindruck von der Begriffsbildung zu vermitteln.

184

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Hinblick auf die in die Vergangenheit zuriick verlagerte Dichotomie
erscheint der VM in einem ,,zivilgesellschaftlichen® Licht, indem er
eine politische Einheit begriinden soll, welche der Gesellschaft die
Prioritdt einrdume und nicht dem Staat (so z.B. bei Koktag 1994a: 59).
Verschligt man den sich verselbstindigenden Staat auf die Seite des
Ubels, so bleibt am Pol des Heils die reine Gemeinschaft, oder das
reine Volk, dessen Vertretung, ja dessen Verteidigung gegeniiber dem
Staat in der Geschichte immer schon von der Ulema wahrgenommen
worden sei (Koktas 1994a: 60).'"* Die Umma als unverzerrte ideale
Gemeinschaft in realhistorischer Verkdrperung werde demnach in ih-
rem historischen Gang stets durch den Staat korrumpiert, der seinen
Machtbereich illegitim iiber die vom Propheten selbst mit Hilfe von
VM praktizierte, anfangliche Aufgabenbestimmung hinaus erweitert
habe.

Die legitime Form des Staates wurde von Bula¢ mit einem aus
dem Urdokument herausgelesenen konstitutiven Prinzip auf die Judi-
kative und Verteidigung bzw. Kriegfiihrung begrenzt (Bulag 1992:
110). Bisweilen wird auch ein Hadith des Propheten hinzugezogen,
nach dem sich die Aufgaben der Verwaltung in Steuereintreiben,
Rechtsprechung und Verteidigung erschopften, wihrend die alle ande-
ren Bereiche in die Hand der Zivilgesellschaft gehorten (ebd.; vgl.
auch Koktag 1994b: 167). In der Tat wird hier, das mufl man zugeben,
die vormoderne politische Macht relativ zutreffend beschrieben. Das
was aber ihre soziologische Bedeutsamkeit ausmacht, ndmlich ihre
Historizitét, wird jedoch dem Streben danach aufgeopfert, die kiinftige
Gesellschaft nach einem (religiosen) Modell herzustellen. Somit wird
zugleich der Buchstabe des Urmodells idealisiert und das Ereignis
selbst seiner Geschichtlichkeit beraubt. Dies hat Konsequenzen fiir
das politische Denken im Islam.

104 Die Gegeniiberstellung Staat vs. Zivilgesellschaft der Umma wird fol-
gerichtig auch auf die aktuelle Geschichte des islamischen Regimes im
Iran appliziert. So wird die von Khomeini installierte Instanz der Ve-
layet-i Fakih [zu dt.: Herrschaft der Rechtsgelehrten] als eine Garantie
der Zivilgesellschaft interpretiert: ,,[...] Obendrein hat er [Khomeini]
mittels Velayet-i Fakih den Ulema die Befugnis iibertragen, die politi-
sche Macht im Namen der Umma aus der Distanz zu kontrollieren und
zu befehligen. Dies war eine Entscheidung, selbst in einem islamischen
Regime die Zivilgesellschaft vor der offiziellen Gesellschaft zu schiit-
zen und ihr den Vorrang zu geben. Ist denn nicht dieses Projekt, das
iibrigens weiterhin in Kraft ist, ein Projekt der Zivilgesellschaft? Macht
dies nicht Khomeini, selbst wenn man es nicht ,zivil° nennen sollte —
und das mufl man nicht —, zu jemandem, der fiir die Zivilgesellschaft
ist?* (Bulag 1995: 284)

185



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Das historische Miftrauen der Ulema gegeniiber dem Herrscher,
um die Verwaltung des Heilserbes nicht in der Politik aufgehen zu
lassen, wird aus der rekonstruktiven Perspektive des Diskurses iiber
den VM als das Zeichen einer reinen Einheit von muslimischem Volk
(Umma) und Ulema interpretiert. Der Staat war im klassischen islami-
schen Denken ein notwendiges Ubel. Das Notwendige resultierte aber
aus der Erkenntnis, daf3 die menschliche Gemeinschaft unvollkommen
ist, und diese Vorstellung hatte mit einer Unterscheidung zwischen
Staat und Gesellschaft nichts zu schaffen, welche im heutigen Sinne
ohnehin nicht bekannt war. Die Grenze verlief stattdessen zwischen
dem Herrscher und dem gottlichen Gesetz, das allerdings keineswegs
mitlocslem Volk in einen konstitutiven Zusammenhang gebracht wur-
de.

Der islamistische Diskurs hingegen, trotz der wiederholten Beto-
nung der schwachen Natur des Menschen, konstruiert ein fiir die isla-
mische Kultur ungewohntes Menschenbild. Der Mensch wird, so z.B.
nach der Konzeption von Celik — ebenfalls einem der fithrenden Kop-
fe des Intellektuellenislam —, in seinem Bemiihen, sich in der In-
teraktion Sinn zu verschaffen, systematisch von der politischen Macht
schikaniert. ,,Das Begehren der politischen Macht, die Interaktion zu
bestimmen,* behauptet Celik, ,,verhindert das Funktionieren der ,un-
verzerrten Sprache‘ (1994b: 23). Also steht dem Menschen in seiner
vom unmittelbaren Wort ermdglichten, unverzerrten Interaktion die
Politik mit Tyrannei und Schranken gegeniiber (ebd.). Auch hier
dréngt sich der in ideologischer Hinsicht verteufelte, trotzdem den is-
lamistischen Diskurs unterschwellig durchziehende, utopistische Zug
uniiberhorbar auf: ,,Die Uberwindung der Polarisierung zwischen der
Sinnsuche des Menschen und der Autoritit wird”, — so schligt die is-
lamische Heilszusage in eine soziologisch ausgeriistete politische
Diesseitsutopie um —, ,,an und fiir sich schon die Eckpfeiler des Zu-
sammenlebens bereitstellen.” (Celik 1994b: 24) Fiir Celik kann dann
selbst ,,das gegenseitige Miftrauen ziviler Gruppen® (immer als Reli-
gionsgemeinschaften zu verstehen) ,,auch jenseits des offiziellen
[staatlichen, L.T.] Bereichs* nur noch als ,,die Widerspiegelung der
gegebenen Autoritdt, eine Reflexion der politischen Macht“ (ebd.) ge-
deutet werden. Die versohnte Gesellschaft ist folglich dann nicht nur
denkbar. Es werden auch kategoriale Mittel dafiir vorgelegt, daB sie
machbar ist."” Mehr noch, im Grunde existiert sie schon immer. Sie

105 Seufert (1997b) hat auch auf die durch den Islamismus vorgenommene,
funktionelle Gleichsetzung von Volk und A/lah hingewiesen.

106 Selbstverstindlich bedeutet die von uns hier gebrauchte Formulierung
der verséhnten Gesellschaft nicht, daf3 fiir Celik dadurch alle Probleme
einer Gesellschaft auch empirisch 16sen lieBen (vgl. Celik 1994b: 24).

186



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

vermag blof nicht zum Vorschein zu gelangen, befindet sie sich doch
in den Klauen der Macht eingefangen. Die wortgewaltig vorgetragene
Utopiekritik entpuppt sich alsbald selber ungebrochen utopistisch. Die
ideologische Verdiesseitigung der Religion als Gesellschaftsmodell
sucht aus der genuin historischen Erfahrung, in vollkommener Negie-
rung derselben, eine makellose Idealitit herauszulesen. Es gibt dann
kaum Mittel mehr dafiir, — um die der Neomodernismus von Rahman
noch besorgt war —, die Geschichte vor der Willkiir des Konstrukti-
onszwangs zu verhiiten. Wie konnte man sonst erkléren, wenn nicht
mit dem identitétspolitisch sich selbst auferlegten Konsistenzzwang
der intellektuellen Modellsuche aus dem gegenwirtigen Kontext her-
aus, daf} die interreligidsen Relationen in den fritheren Gesellschaften
plotzlich im Modus der wechselseitigen Anerkennung, interpretiert
werden? Hat man die Unterscheidung zivil-staatlich einmal in die Ge-
schichte zuriick verlagert; fliet alles soziale Leben aus der einen
Gottlichen Weisheit aus, die sich in Religionsgemeinschaften verkor-
pert, welche wiederum auf eigenen Scharias fuBlen; ist nun konsistent
mit dieser Onto-Theologie der Staat als entfremdet und die Gemein-
schaft (Umma) als authentisch gesetzt, dann kann die tatséchlich vor-
kommende Zwietracht zwischen den und innerhalb der Gemeinschaf-
ten ihrerseits auf das Konto der Politik zuriickgefiihrt werden. Der
,Ummatismus® (Stauth 1996) verlegt hiermit die reine Gemeinschaft
in die Vergangenheit, welche sich vollig kontrar zu der politischen
Geschichte und der sozialen Realitdt verhdlt und statt dessen eine is-
lamische Ubersetzung der Jakobinischen'”’ Kulturtechniken durch-
fiihrt. Im folgenden wird dieser Ubersetzung, Brechung des Uber-
nommenen, anhand eines Beispiels vertiefend nachgegangen.

6.2 Die islamistische Konzeption des ,,6ffentlichen Gliicks*

Die Analyse des Diskurses iiber den VM, wie sie in der vorliegenden
Untersuchung betrieben wurde, hat sich auf zwei Ebenen bewegt. Auf
der einen Seite wurde der inhaltliche Aspekt der Ideologiebildung be-
leuchtet. Dabei wurden klassisch islamische Ideen und Visionen re-
konstruiert und ihre Verkniipfung mit den in das Vokabular muslimi-
scher Gesellschaften hereingebrochenen Konzepten dargestellt. Auf
einer anderen Ebene operierte die Analyse, indem die durch den Ge-
brauch westlicher Kulturinstrumente ausgeldsten Transformationen in

Mit der Formulierung wird hier die Idee umschrieben, die von der
grundsétzlichen Aufhebbarkeit der Entfremdung ausgeht.

107 Das ,,jakobinische Moment* der Moderne spiirt Eisenstadt scharfsinnig
in den fundamentalistischen Utopien als dessen religiose Wendung auf
(vgl. 1998, insb. Kapitel 3).

187



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Konzeptualisierungsweisen der islamischen Religion in Richtung von
modellhaft gedachter Gesellschaftskonstitution nachgezeichnet wur-
den. Das ambivalente Verhéltnis zwischen der ideologischen Kritik an
der westlichen Moderne und der strukturellen Verwicklung in die mo-
derne Kultur wurde allerdings auch immer auf die Ubersetzungen wis-
senschaftlicher und politischer Konzepte hin befragt. Ich war dabei
bemiiht darum, mich vor einer bekenntnisartigen Letztentscheidung
hinsichtlich der Frage zu bewahren, ob denn nun der Islamismus den
Islam modernisiert oder einen antimodernen Schutzwall aufbaut. Der
Darstellungsmodus der Analyse diirfte bereits die Art und Weise isla-
mistischer Ubersetzung verdeutlicht haben. Dieses Unternehmen soll
jetzt am Beispiel eines weiteren spezifischen Falls noch einmal ge-
priift und somit auch zugespitzt werden. Es handelt sich um eine
hochst symptomatische Indienstnahme der politischen Philosophie,
genauer gesagt einiger in der westlichen Philosophie weitgehend be-
kannter Kategorien. Dabei tritt auch die Natur der willentlich herzu-
stellenden Gesellschaft der Islamisten besonders klar zu Tage.

Die Kategorien des oOffentlichen Raums und des offentlichen
Gliicks werden nun dhnlich zu den anderen kulturellen Instrumenten
des westlichen Denkens (Vertrag bzw. Vertragstheorie, Zivilgesell-
schaft, Verfassung, Pluralismus und Anerkennung der Differenz), in
den Dienst eines islamischen Gesellschaftsmodells genommen. Man
kann sich nun, aufgrund der bisherigen Darstellung iiber geniigend
Fille verfligend, relativ leicht ausmalen, in welche politisch inten-
dierten Ubersetzungsprozesse die beiden eben angefiihrten Begriffe
hineingezogen werden. Vergewissern wir uns jedoch zuvor der Um-
wandlungen, die einige zentrale Begriffe im Diskurs iiber den VM er-
fahren hatten. Vertrag bzw. Vertragstheorie werden nicht als archety-
pische Konstrukte genommen, mit Hilfe derer die Frage beantwortet
wird: ,,Wie ist die soziale Ordnung mdoglich?*, sondern als realhistori-
sches Ereignis. Der fiktive Charakter der Theorie des Gesellschafts-
vertrags wird iiberdies dieser auch noch angelastet, da sie nicht auf
einen realen Fall zuriickgehe, sondern Kopfgeburt von Theoretikern
sei; also ganz anders als der Vertrag von Medina, der etwa zehn Jahre
lang in Kraft geblieben sei. Sodann wird Zivilgesellschaft mit Religi-
onsgemeinschaften identisch gesetzt. Gleichzeitig verwandeln sich die
Religionsgemeinschaften umstandlos (und restlos) in Rechtsgemein-
schaften. Die Anerkennungsproblematik, die in ihren westlichen Kon-
zeptionsweisen — selbst bei den radikal kommunitaristischen — nie ihre
Verkniipfung mit der individuellen Anerkennung verliert und sich
stets in dem Spannungsverhéltnis von Gruppe und Individuum bewegt
(vgl. Taylor 1997; kritisch dazu und nur fiir eine individuelle Authen-
tizitdtssuche vgl. Benhabib 1999: 42), entkompliziert sich im islami-
stischen Denken in die Anerkennung geschlossen nebeneinander be-

188



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

stehender Gruppen.'™ So ist dann auch nachvollziehbar, da gemif
der islamistischen Logik nur eine in kollektive Identitéten aufgeteilte
Gesellschaft den wahren Pluralismus beanspruchen kann — Pluralis-
mus nicht ,,blof3* verschiedener Meinungen und Lebensstilen, sondern
der Pluralismus der Scharias, sprich: Rechtspluralismus, womit ver-
hindert werden solle, daf3 der 6ffentliche Raum von einem Guten do-
miniert werde. Ahnlich verhilt es sich von hier aus gesehen mit dem
Offentlichen, d.h. dem offentlichen Raum und dem 6ffentlichen
Gliick.

Bei der Konstruktion des islamischen Gesellschaftsprojekts taucht
die iiber den Kommunitarismus populdr gewordene Kritik am libera-
len Politikverstindnis nur knapp zeitversetzt auf.'”” Bulag wirft, indem
er das Verhiltnis zwischen Regierung''’, Politik und Macht problema-
tisiert, die Frage auf, ,,was eine gute Regierung/Verwaltung ist und
wie in einer guten Regierung das Verhéltnis von Politik und Macht

108 Stauth bemerkte zu Taylors Authentizitdtskonzept im Hinblick auf sei-
ne im Kontext der kulturiibergreifenden Interaktion auftauchenden Fol-
gen, auf den Islam angewandt: ,,Insbesondere etwa aus der Sicht des Is-
lams, wo sich das handelnde Individuum auf eine Immanenz und
Transzendenz unmittelbar verbindende HeilsgewiBBheit verlassen kann,
kann Authentizitdt nicht als individuelle, sondern nur als kollektive
,Differenz‘ gedacht werden. Die Ethik der Authentizitdt steht also nicht
im Dienst des Selbst, sondern im Dienst der von Obligationen geleite-
ten Offentlichkeit des Kollektivs. Hier heift Authentizitit Aufforde-
rung zur dufleren Reprisentation der religiosen Bedingung des Selbst.*
(1999: 17)

109 Die intellektuelle Welt wurde in den 90er Jahren durch eine kommuni-
taristische Welle erfafit, die erst in den USA als eine politische Angele-
genheit einsetzte und von dort aus nach Europa, aber auch in die mus-
limische Welt {iberschwappte. Was mit dem Kommunitarismus ver-
bunden wird, 145t sich selbstverstidndlich nicht einheitlich beschreiben.
Indes kann mehr oder weniger der ,,Gemeinsinn® als die ethische Di-
mension des Handelns als gemeinsamer Nenner unterstellt werden
(bspw. die Studie von Bellah u.a. 1987). In diesem Kontext ging es also
um die Vorstellungen vom guten Leben, um die sich die Politik drehen
soll, und dasselbe Interesse diirfte auch zur zunehmenden Aktualitét
von Hannah Arendt in der Welt beigetragen haben.

110 Das hier verwendete tiirkische Wort yonetim bedeutet im gewdhnlichen
Gebrauch Verwaltung. Aus dem Sprachgebrauch des Autors geht das
nicht deutlich hervor. Nach seiner Konstruktion von politischem Appa-
rat im VM wird darunter eher Verwaltung verstanden, die mit der
Durchfiihrung offentlicher Aufgaben betraut wird. Hier hingegen
scheint der Begriff, wie gleich zu sehen ist, allgemeiner gefalt zu sein.
Daher entscheide ich mich dafiir, beide Begriffe, Regierung und Ver-
waltung, gleichzeitig anzugeben.

189

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

geregelt werden soll“. Es gebe zwei Antwortmoglichkeiten dazu. Die
erste verwirft er sogleich:

»Wenn wir unter Regierung (Verwaltung) die breiteste politische Organisa-
tion der Gesellschaft verstehen, dann sind wir gezwungen, zu akzeptieren,
dal zwischen dem Staat/Apparat, der das Regieren/die Regierung (Ver-
waltung) unter seinem Dach ermdglicht, und den Regierten eine gewisse
Kluft besteht. In dieser Definition ist die Macht in den moglichen Mitteln
der Regierung (Verwaltung), damit im Staatsapparat, versammelt.” (Bulag
1994a: 10, Hervorhebung im Original)

Eine solche Entfremdung kennzeichne die modernen Demokratien,
welche die Macht an den Staatsapparat und dessen zahlreichen Insti-
tutionen delegierten.''' Die zweite Definition der Regie-
rung/Verwaltung verlagert die Macht vom Staatsapparat auf die Re-
gierten zuriick: ,,Definiert man die Regierung/Verwaltung als die brei-
teste politische Organisation von Menschen und Gemeinschaften, die
zusammenzuleben haben, dann bedeutet das, da3 die Macht in den
Regierten verinnerlicht ist.“ (Bulag 1994a: 10.)

Die ummatistische Utopie von einer befreiten Gesellschaft (oder
der Ansammlung, Konfoderation von Gemeinschaften), in der die Ent-
fremdung zwischen Herrscher und Beherrschten aufgehoben wird,
kehrt an dieser Stelle wieder. Die Macht kann durch die Regierten nur
dann verinnerlicht werden, wenn sie diesen nicht in der vermeintlich
neutralen Gestalt des modernen Zentralstaates mit der Herrschaft einer
Rechtsordnung entgegentritt, welche eine ethische Bindung nicht her-
vorzubringen vermdge. In der Scharia (jeder Gemeinschaft), als ethi-
scher Wegweisung und rechtlichem Rahmen in einem, wird folglich,
so 1aBt sich die Denklogik verldngern, die gute Politik moglich wer-
den, die erneut von der in der Moderne verschwundenen Weisheit ge-
tragen werden wird.

111 Auf die Hervorhebung des Wortes Gesellschaft sei achtgegeben. Denn
die ganze Konstruktion des VM operiert sehr wohl auf der Basis der
zentralen Begrifflichkeit der Soziologie, ndmlich der Unterscheidung
zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft. Wéhrend die Gesellschaft ein
kiinstliches Konstrukt sei, meint Gemeinschaft auch in islamistischer
Version eine gewachsene, quasi-natiirliche Einheit. Man bleibt im Wir-
kungsbereich des soziologischen Denkens, kehrt dabei die Deutung der
geschichtlichen Entwicklung entsprechend der islamischen Verfalls-
eschatologie derart um, da8 nunmehr die Gegenwart, nimlich die Epo-
che der ,,Riickkehr der Religionen®, einen Riickgang von Gesellschaft
zu Gemeinschaften erlebe; das Zurechtriicken des aus der Bahn ge-
brachten Gangs der Menschheit, das sei schon immer die Mission von
Religionen gewesen.

190

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Die Anlage des Diskurses, wie sie im bisherigen Verlauf des Tex-
tes dargelegt worden ist, bezeugt durchweg das Begehren, Ethik und
Recht bzw. Individuum und Gemeinschaft mit einem inneren Band
restlos zu vereinigen. Gesellschaftstheoretisch gewendet, bedeutet das
Unterfangen nichts geringeres, als daf3 eine ,,nicht entfremdete* Poli-
tik darauf abzielen muf3, die Vorstellungen vom guten Leben, die
durch das ,freiwillige Bekenntnis zu einer Scharia“ (Religion oder
auch Weltanschauung) zum Ausdruck kommen, in den Institutionen
zu verkorpern. War im westlichen Denken allerdings die Frage nach
dem gemeinsamen Guten, bzw. guter Politik, in der Regel auch mit
dem gemeinsamen, 6ffentlichen Raum verbunden, der die bestehenden
partikularen Differenzen transzendiert, so verwandelt sie sich hier in
ein Instrument dafiir, den 6ffentlichen Raum in ein Biindnis von ge-
schlossenen partikularen Machtblocken zu libersetzen (vgl. dazu auch
Seufert 1997b: 454). Was bleibt dann aber angesichts der festgezurr-
ten Identititen vom offentlichen Raum noch iibrig? Aus der Sicht der
politischen Philosophie wiirde die Antwort eindeutig ausfallen: Er hort
auf, zu existieren. Nun, halten wir uns als Soziologe doch zuriick und
stellen die Frage in abgewandelter Form: Wie wird der o6ffentliche
Raum in einer solchen islamis(tisch)en Wendung konzeptualisiert?

Man kann andere Verfechter des VM heranziehen, die das Kon-
zept des offentlichen Raums expliziter in den Vordergrund geriickt
haben, wobei die theoretischen Folgen im Hinblick auf die In-
stitutionalisierungsfrage gleich lauten. Zur Ergidnzung der obigen Dar-
stellung wird unten auf Celiks Gebrauch des 6ffentlichen Raums ein-
gegangen. Die Analyse seiner Konzeption empfiehlt sich nicht zuletzt
deswegen, weil hier die Einflisse des kulturiibergreifenden Aus-
tauschs offenkundig am Werke sind und deren Transformationen um
so deutlicher nachvollzogen werden kdnnen.

Die Kenntnisse der Geschichte des westlichen Denkens, die virtu-
elle Auseinandersetzung mit dem westlichen Denken, aber auch die
des ofteren erfolgende Affirmation westlicher Autoren gehoéren zu den
konstitutiven Elementen des Denkens islamistischer Intellektueller,
das sei hier in deskriptiver Absicht wiederholt. Affirmativ Bezug ge-
nommen wird freilich vor allem auf die vormoderne ,,gute Politik*,
die aus dem Wahrheitsbestand positivistischer Wissenschaften ausge-
schlossen wurde.

»Infolge dieser Trennung stiitzte sich die positivistische Politik auf die ein-
deutige Unterscheidung zwischen ,Tatsache® und ,Wert‘. So wurde die Po-
litikwissenschaft zu einer Wissenschaft, die nicht das, ,was sein soll‘, son-
dern das, ,was ist‘, erkldaren will. Wie bei David Easton klar zu sehen ist,
wird die Suche danach, ,wie soll eine gute politische Regierung/Verwaltung
aussehen‘ oder ,wie soll ein gutes politisches Gemeinwesen aussehen?‘, die
als ,vorwissenschaftlich aus der positivistischen Politikwissenschaft ausge-

191

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schlossen wird, als belanglos fiir die Bildung einer modernen politischen
Theorie erachtet.” (Celik 1994a: 26)

Der Vertrag von Medina, der sich auf der Institutionalisierung jeweili-
ger Suche nach guter Gemeinschaft erhebt, konne nun den Weg dafiir
freilegen, Politik und Ethik miteinander zu verbinden. Die mit Ma-
chiavelli einsetzende Trennung zwischen politischer Wissenschaft und
politischer Philosophie kdnne dadurch behoben werden.

»Die im Projekt vorgesehene Verbindung zwischen ,Politik® und ,Ethik*
wird durch die Suche unterschiedlicher Rechtssysteme nach einem jeweils
gemeinsamen Guten und Gerechten (sic.) gewihrleistet, um den Regie-
rungs-/Verwaltungsapparat iiber Partizipation und nicht iiber Herrschaft
aufzubauen.” (Celik 1994a: 27)

So erweise sich der rekonstruierte Vertrag von Medina, indem er die
jeweilige Suche nach Gutem nicht im Namen eines durch den Staat
aufoktroyierten offiziellen Guten vernichte, als liberlegen gegeniiber
der modernen Demokratie (ebd.). Diese Uberlegenheit dringe sich
besonders im Hinblick auf Freiheit auf. Die ,,negative Freiheit” werde
zwar im Projekt vorgesehen, aber das Projekt gehe dariiber hinaus,
indem noch weitere Freiheiten, die es im gewissen Sinne auch in der
Praxis des historischen Islam gegeben habe, vorgesehen wiirden. Ge-
meint sind z.B. die Freiheit, zwischen differenten Rechtsformen wih-
len zu diirfen, die Freiheit, die eigene Sprache zu sprechen, oder die
Autonomie im Erziehungswesen (ebd.). An dieser Stelle gewahrt man
iibrigens auch zur Geschichte des historischen Islam eine klare Di-
stanzierung. Es gehe um ,,das Mitspracherecht nicht nur der Mehrheit,
sondern auch der Minderheit im 6ffentlichen Raum®. Im politischen
Denken des historischen Islam habe die dominante Linie die Macht
vor der Kritik der Umma bewahrt. Infolge dessen sei die Partizipation
der Muslime am offentlichen Leben eingeschrankt worden, wahrend
die Teilnahme der Nichtmuslime am 6ffentlichen Leben, obwohl ihre
rechtliche Autonomie unangetastet blieb, nicht zugelassen worden sei.
Zu dieser Geschichtsdeutung soll nun auch Hannah Arendt Dienste
erweisen:

»Was Hannah Arendt ,6ffentliches Gliick® meint, wird so ausgeweitet, daf3
der Begriff alle einschlieit. Der liberale Freiheitsbegriff versteht die politi-
sche Macht im Widerstreit mit Freiheit und schrénkt das Gliick génzlich auf
die Privatsphdre des Hauslebens ein. Indem die Grenzen der Macht eindeu-
tig gezogen werden, werden Menschen frei, nach den Mitteln des Gliicks,
das sie sich ausgesucht haben, zu jagen. Arendt hingegen setzt die Freiheit
identisch mit der gesunden Teilung der Macht und zeichnet den Rahmen
des Begriffs vom offentlichen Gliick im Sinne von Begeisterung, den 6f-
fentlichen Raum mit anderen zu teilen.” (Celik 1994a: 28)

192

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Eine solche offensichtliche Verdrehung eines Konzeptes genau ins
Gegenteil dessen, was damit urspriinglich gemeint wurde, miifite al-
lerdings Verwunderung ausldsen.''> Da wir hinsichtlich der groBziigi-
gen Umdeutungen etablierter Konzepte nicht mit Einzelfdllen zu tun
haben, ja, da der ganze Diskurs (d.h. auch die Produktion der intel-
lektuellen Kultur) auf diese Art und Weise funktioniert, kommt es hier
eher wenig auf eine inhaltliche Kritik an. Viel wichtiger ist der syste-
matische Stellenwert der vordergriindigen Begriffsverflachungen.
Denn inhaltlich gesehen, kann es keinen Zweifel dariiber geben, dafl
sich der offentliche Raum, um bei der zur Zeugenschaft geladenen
Hannah Arendt zu bleiben, erst dann {iberhaupt konstituiert, wenn er
nicht von vornherein unter bestimmten Gemeinschaften feudal oder
parititisch, wie man es nehmen mochte, aufgeteilt wird.

Hannah Arendt strebte tatsdchlich in ihrer politischen Philosophie
an, an die antike Tradition von d&ffentlichem Gliick als Leitmaxime der
Politik anzukniipfen. Der ,, Tatigkeit der Arbeit“, die den biologischen
Stoffwechselprozess des Menschen reguliert, und der Tatigkeit des
,Herstellens® in der ,,Objektwelt” steht demnach das ,,Handeln* ,als
die einzige Tétigkeit der Vita activa, die sich ohne die Vermittlung
von Materie, Material und Dingen direkt zwischen Menschen ab-
spielt™, gegeniiber (1981 [1967]: 14). Fiir Arendt beginnt, so wire es
auf eine Formel zu bringen, Menschsein durchs Handeln im &ffentli-
chen Raum.

Der o6ffentliche Raum kann demnach nur insofern existieren, als
sich die Menschen bei der Regelung ihrer Angelegenheiten iiber die
vorgegebenen partikularen Grenzen hinaus ansprechen und angespro-
chen fithlen kénnen. Diese Idee wurde spéter u.a. von Lefort aufge-
griffen und in dem Sinne gedeutet, dafl die Stelle der Macht in der
Demokratie ,,symbolisch leer” zu bleiben hat (1990: 293). Damit ist
nichts anderes gemeint als die Unmdglichkeit einer Letztbestimmung
(bzw. -Begriindung) von Macht und von Identitédten; das ist genau das
Gegenteil von der Aufteilung des oOffentlichen Raums nach festge-
zurrten Gemeinschaftsidentitéiten, welche jeden Hauch eines gemein-
samen politischen Raums iiberwindet. Erstaunlich ist der Vorgang
dieser Uminterpretation der Arendtschen Ideen vor allem in Bezug
darauf, dal der gemeinsame Raum auf der Basis von partikularen
Glaubensbekenntnissen und deren Institutionalisierung griinden konn-
te. Dabei 14Bt Arendt, die eigentlich eine kritische Haltung zur Moder-
ne an den Tag legt, keinen Zweifel dariiber aufkommen, wenn es um

112 Mindestens ebenso verwunderlich ist aber auch der Umstand, daf} sol-
che mitunter vergrobernde Umdeutungen von den Beobachtern der is-
lamistischen Bewegung kaum systematisch beriicksichtigt werden, ge-
schweige denn sie zum kritischen MiBtrauen anzuregen.

193



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

das Verhiltnis von Religionsgemeinschaften und Politik geht. An
zwei Stellen macht es Arendt unmissversténdlich deutlich.

Fiir ein MiBverstdndnis hilt Arendt z.B. die in der ,,Auseinander-
setzung der freien Welt mit dem Totalitarismus® aufgeworfene These,
dall der Begriff der Freiheit urspriinglich christlich-religiosen Ur-
sprunges sei. Es diirfte, so Arendt, dulerst schwierig sein, zu zeigen,
»daB ein auf Freiheit gegriindetes System ein religidses ist™ (1994:
310). Die christliche Freiheit war, so Arendt, eine Freiheit vor der Po-
litik (ebd.), — und das kann man auch im gewissen Sinne auf den Islam
beziehen. Die Verfechter des VM (Celik vor allem, aber auch Bulag)
betrachten die Politik tatsdchlich als unwesentlich, akzidentiell. A-
rendt flihrt in diesem Zusammenhang das historische Beispiel an, daf3
,,die christlichen Kirchen, indem sie an der Lehre der Gleichheit aller
Menschen vor Gott festhielten, gegeniiber der Frage der Sklaverei in-
different bleiben konnten.” Genau ,,deshalb hétten®, fahrt Arendt fort,
,»weder die christliche Gleichheit noch die christliche Freiheit jemals
aus sich heraus zu der Vorstellung eines ,,Government of the people,
by the people, for the people* oder irgendeiner anderen modernen De-
finition der politischen Freiheit fiihren konnen.“ (Arendt 1994: 310)

DaB sich das Beispiel Arendt im Gegenteil gerade fiir den Zweck,
die islamistischen Umdeutungen zu konterkarieren, besonders gut eig-
net, kann man an der Bestimmung von Politik und Religion, also an
der Sékularititsfrage, weiter verfolgen. Fiir Arendt bedeutet die sdku-
lare Trennung nicht, daB sich ,,die Politik von der Religion im Allge-
meinen losgeldst hat, sondern speziell vom christlichen Glaubensbe-
kenntnis® (a.a.0.: 318). Die These 146t sich nicht minder auf den Is-
lam hinsichtlich des tiirkischen Laizismus beziehen. Auch hier konnte
sich ein 6ffentlicher Raum iiberhaupt, und dies ganz ungeachtet all der
empirischen Probleme, welche die tiirkische Laizitit belasten, erst
herausbilden, indem die Verbindung zwischen der Politik und dem
islamischen Glaubensbekenntnis abgekappt wurde. Nun will der Isla-
mismus diese historische ,,Abirrung™ von der Geschichte, den moder-
nen Abfall aus der Geschichte, zuriickdrehen, indem die Politik wie-
der an Glaubensbekenntnis(se) gekoppelt wird. Eine Wiederherstel-
lung der alten Kooperation zwischen Politik (Herrschaft) und Reli-
gion(en), da diese jedoch unter ganz anderen Kontextbedingungen
stattfindet, wird dennoch nicht bloB die alte Ordnung aus den ver-
schiitteten Schichten der Geschichte wieder zu Tage fordern. So wie
die Rekonstruktion des VM nicht den urspriinglichen Zustand exakt
(oder auch nicht einfach mit einigen nebensichlichen Anpassungen an
die neuen Umstdnde) reaktiviert (auch nicht reaktivieren kann), so
wird ebenfalls bei der erneuten Koppelung der Religion mit der Politik
die alte Beziehungsdokonomie zwischen Religion und Politik aus den
Angeln gehoben. Es ist sehr bedeutsam, da3 wir hier u.a. Hannah A-

194



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

rendt, die ausgerechnet fiir die islamistische Regierung des politischen
Raums herhalten muf3 (was sie zweifellos ungemein beunruhigen
wiirde), auf eine entscheidende Weise die Sensibilitit dafiir ver-
danken, die in diesem Unternehmen lauernden totalitiren Ziige wahr-
zunehmen.

,Die moderne Geschichte hat immer wieder gezeigt, dal Allianzen zwi-
schen ,Thron und Altar’ nur beide in Misskredit bringen konnen. Doch
wihrend die Gefahr in der Vergangenheit hauptséchlich darin bestand, die
Religion als reinen Vorwand zu benutzen und damit das politische Handeln
wie den religiosen Glauben mit dem Verdacht der Heuchelei zu belasten,
ist sie heute unendlich groBer. Fiir uns, die wir mit einer voll ausgebildeten
Ideologie konfrontiert sind, besteht die grofite Gefahr darin, dieser eine ei-
gene Ideologie entgegenzuhalten. Wenn wir ein weiteres Mal ,religiose
Leidenschaft® in das 6ffentlich-politische Leben hineinzutragen oder Reli-
gion als ein Mittel politischer Unterscheidungen zu gebrauchen versuchen,
dann konnte dies die Transformation und Perversion der Religion in eine
Ideologie sowie die Korrumpierung unseres Kampfes gegen den Totalita-
rismus durch einen dem eigentlichen Wesen der Freiheit duflerst fremden
Fanatismus zum Ergebnis haben.” (Arendt 1994: 324)

Die Kennzeichen des besagten Fanatismus lassen sich unmittelbar
dem gleichen Text von Arendt entnehmen. In Bezug auf den Totalita-
rismus spricht Arendt zundchst einmal vom ,,inneren Zwang, den die
totalitdren Ideologien auf die Seele des Menschen ausiiben” (a.a.O.:
323). Der innere Zwang ist jedoch nicht schon auch Totalitarismus.
Dazu kann er erst in der Verbindung zur ,,Vergesellschaftung der
Menschen* werden, welche Arendt auch im Marxschen Begriff der
»gesellschaftlichen Menschheit” aufspiirt (a.a.0.: 318). In diesem Zu-
sammenhang bestdtigt sich eine Grundidee meines Konzeptes. Die
frithere Allianz zwischen ,,Thron und Altar”, die in der verwalteten
Religion in der tlirkischen Gegenwart mit neuen problematischen Fol-
gen fortbesteht, kannte diesen ,,inneren Zwang® nicht. Der Islam als
Ideologie der Vergesellschaftung (oder als offentliche Norm) baut ge-
nau auf diesen Zwang als Bekenntnis zu einer ,selbstgewéhlten
Rechtsordnung auf. Die Existenz und Geltung der Rechtsordnung
wird abhingig von ideologischer Uberzeugung. Der springende Punkt
dabei ist nicht in der Frage zu sehen, ob auf diese Weise eine funkti-
onsfahige Rechtsordnung iiberhaupt eingerichtet werden kann. Min-
destens genauso wichtig scheint die Frage danach zu sein, welche
(wenn auch zundchst nur theoretischen) Folgen die unmittelbare Ver-
kniipfung des Rechts mit Uberzeugung fiir die soziale Organisation
hervorrufen wird. Die islamis(tis)che Ubersetzung des Anerkennungs-
denkens setzt eine Maschinerie in Gang, in der virtuell jede Uberzeu-
gung, jeder Lebensstil dazu getrieben wird, sich durch Bekenntnis 6f-
fentlich kenntlich zu machen und die gemeinschaftlichen Grenzen

195

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

festzusetzen. Jeder Einzelne ist dann gezwungen, sich einer gemein-
schaftlichen Identitdt mit rechtlichen Konsequenzen zu unterwerfen,
welche die Existenz eines gemeinsamen politischen Raums von vorn-
herein zerstort. Man kann nun nicht mehr einfach ein Atheist sein, oh-
ne sich dadurch in einem mit diesem Label gekennzeichneten sozialen
Club mit interner Rechtsregelung zu platzieren. Selbst Atheisten
miissten sich dann in einer ,,Religionsgemeinschaft™ organisieren, da-
von ganz zu schweigen, daf3 die Muslime qua Zugehorigkeit zum is-
lamischen Glauben einer religidsen Ordnung unterworfen werden.
Bewirbt sich bspw. ein Atheist oder ein Alevit oder ein Christ oder ein
Jude um eine 6ffentliche Stelle, so tritt er dann nicht als Individuum,
sondern als Mitglied eines auf Uberzeugung basierenden sozialen Blo-
ckes in Erscheinung. In den Worten eines Theoretikers der islamisti-
schen Refah-Partei, Siileyman Akdemir, wird die Institutionalisierung
des VM wie folgt formuliert:

,Jeder, der eine neue Arbeitsstelle antritt, muf} sich vorher ein Leumunds-
zeugnis seiner Religionsgemeinschaft (din cemaati) besorgen. Wir nennen
diese Urkunde Biirgschaft iiber die Vertrauenswiirdigkeit (teminatli giiven
belgesi). Angenommen, ein Religionsloser bewirbt sich um eine Stelle. Der
geht dann eben zur Atheistengemeinschaft (ateistlerin cemaati) und besorgt
sich die Urkunde. [...] Der Soundso ist ein aufrechter, integrer (namusiu)
Religionsloser. Wir biirgen fiir ihn, Wenn er sich nun als schlechter Mensch
herausstellt und Betriigereien begeht, wird der Staat sich an seine Gemein-
schaft halten, die den von ihm angerichteten Schaden ersetzen muB3.” (Zit.
n. Seufert 1997b: 451, Hervorhebung L.T.)

In einer auf Bekenntnisgemeinschaften basierenden Gesellschaft, in
der die Ethik und Recht unmittelbar miteinander verkniipft werden
sollen, wiirde die Zugehorigkeit durch Bekenntnis bezeugt werden
miissen. Andernfalls wiirde es ndmlich Muslime geben, die nicht in
einer der islamischen Scharia unterstellten Gemeinschaft leben woll-
ten. Diese wiirden nunmehr dazu gezwungen, ,,Farbe zu bekennen®,
da sie ja einer Gemeinschaft angehdren miissen. Uberhaupt wiirde sich
allen Gesellschaftsmitgliedern ein Zwang zum offentlichen Bekennt-
nis auferlegen, da sie sich unausweichlich gemeinschaftlich positio-
nieren miissten. Die Ideologisierung des sozialen Lebens und Politi-
sierung des Ritus wiren die Folgen einer solchen Wiederherstellung
der altosmanischen Millet-Ordnung unter den Bedingungen von Be-
kenntnisgemeinschaften, die sich auf dem der politischen Rationalitét
der Staatsraison bearbeiteten Boden institutionalisieren. Eine weitere
Folge deutet sich auch bereits in dem oben zitierten Passus an. Wenn
die jeweilige Gemeinschaft fiir jedes Mitglied gegeniiber der Gesell-
schaft mit entsprechenden Sanktionen biirgen miifite, wie die Islami-
sten es vorsehen, dann wiirde die soziale Kontrolle einen enormen

196

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Auftrieb bekommen. Sie wiirde dann nicht mehr nur faktisch in der
Alltagswelt funktionieren, sondern auch rechtlich flankiert werden.'"
Sicher kann man angesichts dieses Umstandes nicht unbedingt von
einem die Gesamtgesellschaft tibergreifenden, ,horizontalen Totalita-
rismus® sprechen, den Bulag der modernen Gesellschaft attestieren
mochte. Ob es sich dafiir in einem auf diese Weise konzeptualisierten
Islam allerdings lediglich um eine auf Gemeinschaft begrenzte ,,verti-
kale Totalitdt (Bulag 1994b: 5) handelt, ohne totalitir zu sein, ist al-
lerdings mehr als strittig.

Die Brisanz solcher theoretischer Uberlegungen wird iibrigens be-
sonders deutlich, wenn man bedenkt, daf} sich die durch den Diskurs
zusitzlich verstérkten und zudem intellektuell untermauerten Gemein-
schaftsvorstellungen in den politischen Diskurs einflieBen. Immerhin
war der Architekt des ,,Gesellschaftsprojektes®, Ali Bulag, eine Zeit
lang Berater des inzwischen abgesetzten Oberbiirgermeisters von Is-
tanbul. Diese Ideen schlugen sich iibrigens auch im Programm der Re-
fah-Partei nieder, ganz zu schweigen von dem Einfluss, den der Dis-
kurs in seiner intellektuellen und theoretischen Manier, gepaart mit
der Idee vom Islam als Gesamtpaket, auf jiingere Generationen von
muslimischen Intellektuellen ausgeiibt hat.'"*

Die Reflexionen iiber die islamistische Transformation islamischer
Urvisionen sollen hier abgeschlossen werden. Die theoretischen Er-
gebnisse werden unten im Resiimee 2 komprimiert. Dabei bewege ich
mich nicht konsequent entlang des formalen Aufbaus des Abschnitts,
sondern gliedern den Ertrag in zwei Aspekten auf: (a) Aktivismus
(Gesellschaftskonstitution), (b) Umdeutung westlicher Begriffe.

113 DaB dies ,,vorziiglich* im Militdrapparat (z.B. in der tiirkischen Armee)
exakt so funktioniert, ist sehr symptomatisch fiir das Modell. Dort wird
niamlich beim Fehlgehen eines Soldates im Drill gleich die ganze Ein-
heit, zu der er gehort, mit bestraft. Durch diesen Sanktionsmechanis-
mus wird trefflich dafiir gesorgt, dal die ganze Gruppe einen Druck auf
den Einzelnen ausiibt. Man stelle sich eine nach dem Prinzip der Armee
funktionierende Gesellschaft vor.

114 In einer unter den islamistischen Studenten in Istanbul durchgefiihrten
empirischen Untersuchung nannten 26 % aller Befragten (N=500) auf
die Frage, von welchem Autor sie am meisten beeinfluit worden sind,
Ali Bulag. Damit stand er ganz oben auf einer Liste mit bekannten na-
tionalen und internationalen Namen aus der muslimischen Welt (Narl
1993, hier in: Nokta vom 22-28. August 1993).

197

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

7. Resiimee 2

Der Verlauf des vorliegenden Kapitels hat sich methodisch an der Dis-
kursanalyse und materiell an den Uberlegungen von Eisenstadt zu mo-
dernen fundamentalistischen Bewegungen orientiert. Eisenstadt hatte
zwei Grundkomponenten der Moderne hervorgehoben, die man in
Betracht ziehen muf}, will man moderne fundamentalistische Be-
wegungen verstehen: Die Transposition der immer wiederkehrenden
Protestthemen — Gerechtigkeit, Freiheit und dergleichen — in die zent-
rale politische Arena (a) tritt gepaart mit der Vorstellung von der Ge-
sellschaft als einem Objekt auf, das gemiR einer solchen Vision rund-
um erneuert werden kann. Dabei erweist sich die antimoderne Ideolo-
gie des Islamismus als ,,grundlegend in eine hochmoderne Struktur
eingebunden (Eisenstadt 1998: 84). Das ,,Hauptkennzeichen ihrer
,Reaktion‘ auf die Moderne®, so fahrt Eisenstadt fort, ,,ist ihre totalis-
tische Konstruktion einer geschlossenen utopisch-konfessionellen Vi-
sion und deren Legitimation in Begriffen einer ideologisierten Traditi-
on‘“ (a.a.0.: 85). Im gleichen Zusammenhang hatte Stauth die Aufgabe
unterstrichen, ,,wie nun aber in die Analyse der diskursiven und dialo-
gisch-interaktiven Dimension der Rekonstruktion ,innerer Werte* der
verschiedenen Zivilisationen die modernen reflexiven Techniken ein-
zubeziehen sind“ (1995: 95). ,.Die historisch-geistigen Tiefenstruktu-
ren etwa des Islam konnen®, so Stauth, ,,doch nur als Objekte solcher
Techniken und Vermittlungsprozesse verstanden werden, nicht als
Prinzipien, aus denen heraus sich die eigentlich mobilisierenden Kraf-
te kultureller Rekonstruktionsbewegungen wie z.B. der Fundamenta-
lismus entwickeln* (ebd.).

Damit ist jedoch die Frage nicht sogleich beantwortet, sondern um
eine zusitzliche Dimension erweitert: Wie ist das Verhéltnis zwischen
den Objekten und den Prinzipien der Techniken theoretisch zu
bestimmen? Ist mit dem Objekt, d.h. der Materie, eine bloBe Masse
gemeint, die mithilfe der Techniken beliebig geformt werden kann?
Stimmt man diesem Vorgehen zu, dann ist daraus folgerichtig zu
schlieBen, daf} es sich bei dem Islamismus um eine Art Modernisie-
rung des Islam nach dem westlichen Modell handelte. Meines Erach-
tens wird die Studie von Seufert (1997b) von dieser Idee getragen.
Oder geht vom Objekt, d.h. dem Gegenstand, ein gewisser Widerstand
aus, der dafiir sorgt, daB3 dieselben Techniken, appliziert an verschie-
dener Materie, unterschiedliche Folgen hervorbringen. Dann wire a-
ber das hier gemeinte Objekt mehr als bloBe Materie. Sie wire in eine
Ordnung eingelassen, die aus verschiedenen miteinander verwobenen
Mustern, aus aufeinander gelagerten Spuren besteht, die den iiber-
nommenen Konzepten und Techniken nicht duBerlich bleibt.

198

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Die vorliegende Studie ist dieser zweiten Deutung gefolgt und war
stets bestrebt, die Spannung durchzuhalten, die sich zwischen der U-
bernahme der universalisierten Techniken und der kulturspezifischen
Brechung bzw. deren Funktionsweise im Hinblick auf die Folgen auf-
tut.

Bereits im utopistischen Charakter des Islamismus, welcher die
Zeitokonomie des bisherigen islamischen Imagindren vollig umwirft,
deutet sich dessen Verwicklung in die Strukturen der Moderne an. Um
die Funktionsweise des Diskurses in der bezeichneten Spannung em-
pirisch darzustellen, wurde der Diskurs vom Vertrag von Medina ins
Zentrum der Analyse geriickt. Im Diskurs wird eine islamische Urvi-
sion aufgegriffen — ndmlich ein Ausschnitt aus dem politischen Leben
im prophetischen Medina. Die Analyse bestitigte die These von Ei-
senstadt, daf} ,,das wesentlichste Moment dieser Auswahl [der traditi-
onellen Themen, die ideologisiert werden, L.T.] die Betonung einer
Urvision“ und ,,die Totalisierung dieser Vision, die Unterordnung der
verschiedenen Aspekte der Tradition unter die vorweggenommenen
Implikationen dieses einen Prinzips und deren damit einhergehende
Hierarchisierung® (ebd.) sind.'"* Dabei wurde der Hinweis auf die He-
gemonie dieses einen Prinzips unsererseits dahingehend vertieft, dafl
die mehrschichtige historische Erfahrung und deren Reflexion im
klassischen politischen Denken bzw. durch die Sachwalter des Heils-
erbes nunmehr der Herrschaft eines nach Prinzipien ausschauenden,
mit analytischem Anspruch geriisteten und dem Konsistenzzwang ver-
pflichteten Denkens zu weichen hat. Die Suche nach Prinzipien steht
in einem unmittelbaren Zusammenhang mit der Frage nach den letzten
islamischen Werten, die nunmehr als Grundlagen im Dienste einer
alternativen Gesellschaftskonstitution konstruiert werden miissen.
Wird nun der Islam als einheitliches System gedacht, dem ein eigenes
Gesellschaftsprojekt eigne, das durch willentliches Handeln kiinftig
ins Werk gesetzt werden soll, so nimmt das Wirken religioser Ideen in
der Welt einen utopistischen Charakter an. Zudem weichen dabei die
eschatologischen Visionen in einem ideologischen Wettlauf vollig ei-
nem weltimmanenten Wirken, oder, sofern sie beibehalten werden,
werden sie chiliastisch aufgeladen. Allein dieser Chiliasmus 148t sich
weniger aus der sunnitischen Tradition heraus begriinden als vielmehr
durch die Auswirkungen des kulturiibergreifenden Austausches. Die-
ser baut die Instrumente der an gesellschaftliche Ziele gekoppelten
Rekonstruktion der eigenen Geschichte auch in das Imaginére der is-
lamischen Welt ein.

115 Die Totalisierung der einen Vision wird derart radikal konzipiert, da3
der Vertrag selbst iiber ,,den Koran, die Thora und das Gewohnheits-
recht* gestellt wird (so jedenfalls bei Bulag 1992b: 109).

199

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Ordnung von Medina firmiert zwar weiterhin unter der Be-
zeichnung ,,Wunder” (Bulag 1994a: 12). Indem es aber dem politi-
schen Subjekt verfligbar gemacht wird, welches mit dem entsprechen-
den Engagement in Anleitung eines Projektes das Wunder ins Werk
setzen'"® konnen soll, droht es seine transzendente Dimension einzu-
biiBen. Die Rede von Wunder 146t dann nur noch das simulative Licht
von Etwas aufblinken, das es als solches im islamischen Denken im-
mer weniger gibt. Bedeutsam ist daher auch, wie in einem solchen
diskursiven Rahmen selbst der Prophet seiner Wunderdimension, sei-
ner AuBerordentlichkeit, verlustig zu gehen droht. Mevliit Ozcan, ein
Kolumnist der islamistischen Zeitung Milli Gazete (vom 20.05.2000),
spricht vom Propheten als ,,unserem Fiihrer, und vergleicht ihn mit
anderen weltlichen Fithrern, um zu unterstreichen, da3 der Prophet der
beste unter ihnen ist. Der Prophet bekommt zwar die beste Note, wird
aber dadurch nunmehr in einen aufrechnenden Vergleich mit anderen
gestellt. GewiB ist, daB3 der islamische Prophet nicht den gleichen Sta-
tus geniefit wie Jesus Christus im Christentum. Es wird auch im isla-
mischen Denken immer wieder unterstrichen, dal Muhammad letzt-
lich ein Mensch bleibt und nicht Gottes Sohn ist wie Jesus im christli-
chen Glauben. Hierzu war er tatsdchlich auch ein militdrischer und
politischer, jedoch immer schon mit dem Nimbus des AuBeror-
dentlichen umwobener, Anfiihrer. Gleichwohl ist er nicht irgendein
Mensch, auch nicht einfach besser als die Anderen, es geht um eine
grundsitzliche Differenz. Er ist letztlich als Siegel der Prophetie, als
der letzte Verkiinder der gottlichen Botschaft auserwihlt. Wie schon
in der oben zitierten Kolumne an einer weiteren Stelle bemerkt wird,
wird er von Gott vollauf unterstiitzt und auch stets vor Fehltritten be-
wahrt. Thn auf eine Vergleichsebene mit politischen Fiihrern zu stel-
len, reduziert ihn auf seine innerweltliche Funktion als Anfiihrer.'"’

116 Der Gedanke von Ins-Werk-Setzen der Gemeinschaft, das deren Undar-
stellbarkeit aufhebt und dadurch die Gemeinschaft in eine vollige Im-
manenz auflost, wurde vom franzdsischen Philosophen Jean-Luc Nan-
cy (1988) entwickelt. Das Ins-Werk-Setzen, das dem kommmuni-
stischen Gesellschaftsideal zugrundelag, miindet fiir Nancy in Totalita-
rismus.

117 Hier sei, wenn auch in assoziativer Absicht, auf eine durch den Calvi-
nismus herbeigefiihrte parallele Entwicklung im Christentum hin-
gewiesen. Louis Dumont schreibt in Bezug auf Calvin: ,,Anstatt in ei-
ner anderen Welt die Zuflucht zu finden, mit deren Hilfe wir uns
schlecht und recht durch die Unvollkommenheiten dieser Welt hin-
durchbeilen, haben wir allem Anschein nach beschlossen, jene andere
Welt in unserem Handeln, das wir auf die Welt hier richten, selbst zu
verkorpern. Hier sto3en wir — was von ungeheurer Bedeutung ist — auf
das Modell des modernen Artifizialismus iiberhaupt [Fn.: verstanden

200

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Ein dhnliches Beispiel fithrt Karin Werner (2000) aus ihrer Feld-
forschung in Agypten an. Die purifizierenden Selbsttechniken, denen
sich junge Frauen konsequent unterziehen, verwandeln den Islam in
eine Technologie des Selbst im Sinne von Foucault. Wie Werner ein-
driicklich beschreibt, streben die islamistischen Frauen dabei an, so
perfekt zu sein, wie der Prophet selbst; dabei ist das eine ,,An-
mafBung”, die im sogenannten Volksislam so niemals vorkommen
konnte, obwohl die Orientierung an der Sunna des Propheten gleich-
sam ein Dogma ist. Man soll es freilich anstreben, kann es aber als
Nichtauserwéhlter niemals erreichen. Der Prophet ist eben Prophet
und nicht ich oder du. Droht dann nicht ausgerechnet der Islamismus,
der die Transzendenz wieder in die Welt einfithren will, sie zu zersto-
ren?

Der durch den Islamismus eingefiihrte Aktivismus, die willentliche
Entschliefsung dazu, die Gesellschaft durch einen innerweltlichen Akt
auf konstruierte Grundlagen zu stellen, macht den fiir die Neuzeit ty-
pischen utopischen Zug aus, der die islamistische Transformation is-
lamischer Urvisionen auszeichnet, auch wenn er stets in der Theorie
durch die islamistischen Autoren explizit verworfen wird. Im Lichte
der Transformation der Vision in eine politische Utopie erscheint die
Umma als reine Gemeinschaft. Zwar gelingt es den Islamisten nicht,
die Unklarheit wettzumachen, obwohl sie stets betonen, dafl die Um-
ma nicht alleine die Muslime umfasse. Ganz gleich aber ob die Umma
rein islamisch ist oder, wie in dem Diskurs {iber den VM konstruiert,
auch Nichtmuslime auf der Basis der Autonomie einbegreifen soll, sie
wird auf jeden Fall von Entfremdung bereinigt und erscheint somit als
eine verséhnte Gesellschaft.

als Allmachtsphantasie, die Gesellschaft qua Willensakt auf génzlich
neue Fundamente stellen zu kénnen, A. d. U.], die systematische Uber-
tragung eines von auflen herbeizitierten Wertes auf die Dinge dieser
Welt. Nicht eines Wertes, der aus unserer Zugehdorigkeit zur Welt her-
geleitet wird, aus ihrer Harmonie oder unserer Harmonie mit ihr, son-
dern eines Wertes, der in unserer Ungleichartigkeit in Bezug auf sie
verwurzelt ist: die Gleichsetzung unseres Willens mit Willen Gottes
(Descartes: der Mensch wird sich zum ,Herrn und Besitzer der Natur*
machen). Der derart auf die Welt angewandte Wille, das angestrebte
Ziel, das zugrundeliegende Motiv oder die Triebfeder des Willens
kommen von auflen — sind auBlerweltlich. Die AuBlerweltlichkeit kon-
zentriert sich nun im individuellen Willen. Das entspricht genau Ton-
nies‘ Unterscheidung zwischen ,Naturwillen® und ,Kiirwillen‘, und wir
sehen, wo die ,Willkiir® ihren Ausgangspunkt nimmt. Meines Erachtens
liegt diese Struktur auch dem zugrunde, was Weber die Rationalitdt der
Moderne genannt hat.” (Dumont 1991: 68f)

201

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Indessen sind wir trotz des starken Anscheins, den die Analyse des
islamistischen Diskurses vermittelt haben mag, weit entfernt davon,
eine eindeutige Antwort beziiglich der Frage zu favorisieren, ob sich
denn der Islam dadurch nicht modernisiert habe. Darauf kommt es
vielleicht auch gar nicht mehr an. Von entscheidender Bedeutung ist
vielmehr nachzufragen, welche spezifischen Ubersetzungen der Ein-
satz der Instrumente des modernen Denkens erfahrt. Dieser Punkt
wurde anhand einiger zentralen Kategorien ausfiihrlich dargelegt. Will
man aber unbedingt von einer Modernisierung des Islam durch den
Islamismus sprechen, dann mufl man hinzufiigen, daB es dabei um un-
terschiedliche, kulturell gebrochene Formen der Moderne und um dif-
ferente, institutionelle Ausgestaltungen gehen kann und nicht um eine
noch nicht soweit gediehene, aber durchaus auf dem gleichen Weg
befindliche Modernisierung. Von dort aus kann man dann vielleicht
sinnvoll mit Eisenstadt von multiple modernities (2000) sprechen. Die
Soziologie des Islam, die moderne Spuren im Islam aufspiiren will,
darf daher die spezifische Wirkung der islamischen Muster und Ideen
und deren Transformationen unter den modernen Kontextbedingungen
nicht dem Konzept einer gleichmacherischen Modernisierung aufop-
fern.

In diesem Sinne wurde weiterhin die Bedeutung westlicher Dis-
kurse unterstrichen, vor allem wurde die postmoderne Kritik an den
Meta-Erzédhlungen der Moderne als Erméglichungsgrund fiir die Ent-
stehung des islamistischen Diskurses iiber den VM verfolgt. Man
konnte iibrigens unschwer beobachten, wie sich die paradigmatischen
Verschiebungen in der westlichen Geisteswelt in der globalen Welt
fast unverziiglich auch in der islamischen Welt niederschlagen. Weder
den Neomodernismus von Rahman in den 60er Jahren noch den post-
modern gelduterten, tiirkischen Intellektuellenislamismus in den 90er
Jahren kann man allein aus einer innerislamischen Entwicklung heraus
verstehen. Wir haben nicht nur die modernen Spuren in den Struktu-
ren des Denkens und der Wahrnehmung aufgespiirt, sondern konnten
auch den tippigen Gebrauch von Kategorien aus dem westlichen Kul-
turbestand aufzeigen. Dabei waren wir stets darum bemiiht, bei der
Beschreibung zugleich einen kritischen Blick beizubehalten, um die
im islamistischen Diskurs vorgenommenen Umdeutungen wahrzu-
nehmen, und nicht um uns in der vordergriindigen Ubernahme der Ka-
tegorien zu erquicken.'®

118 Angesichts der offensichtlichen Verschiebungen, die bis zu krasser
Aushohlung der urspriinglichen Konzepte ausarten, ist es duferst be-
fremdlich, daf3 die Beobachter des Islamismus ihren kritischen Sinn
vollig ausschalten. Unbekiimmert spricht z.B. Rainer Hermann von ei-
ner ,,neuen Generation liberaler muslimischer Intellektueller. Herr-
mann befindet, daB ,,auch sie die Begriffe wie Zivilgesellschaft, Kon-

202

- am 14.02.2026, 01:56:55. el


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

Es stellte sich in der kritischen Betrachtung iibernommener Be-
griffe zudem heraus, dal die begrifflichen Umdeutungen, die man als
die strategischen Mittel der Identitdtsvergewisserung bezeichnen
kann, kaum Anzeichen dafiir bieten, eine liberale politische Kultur
hervorzubringen. Im Gegenteil werden die Kontingenzerfahrungen,
die sich weitgehend aus dem Schwund sozialmoralischer Milieus im
stadtischen Kontext einstellen, in Gestalt der festgezurrten Gemein-
schaftsidentititen abgebunden (vgl. Seufert 1997b: 452ff.). Nach die-
sem Modell werden die Grenzen der religids definierten Gemein-
schaften nicht nur sittlich, sondern auch rechtlich bewacht. Die Kon-
tingenz des eigenen Selbst soll nur noch an den Réndern der eigen-
rechtlichen Bekenntnisgemeinschaften wandeln diirfen, wéhrend
,,drinnen die Gemeinschaftswirme das heimische Gefiihl in einer un-
heimlichen Welt ausstrahlen (oder vortduschen ?) wird. Und fiir ein
solches versdhntes Leben muf3 der Gliubige nicht einmal aufs Jenseits
warten.

Was hat nun die gefeierte Gemeinschaft, die seit dem Ausgang aus
dem Goldenen Zeitalter der prophetischen Urgemeinde stets im Ver-
schwinden begriffen sein soll, fiir eine Bewandtnis? Ist sie tatsdchlich
der Name dessen, was sich mit dem Auftauchen der Gesellschaft auf-
gelost, von dieser deplaziert worden ist? Hat es sie als eine ver-
schmolzene Einheit, als eine Bezeichnung fiir ein keine Entfremdung
kennendes soziales Band, jemals gegeben? Oder taucht diese Idee der
Gemeinschaft selbst, wie Nancy vorziiglich in Bezug auf die westliche

sens und Pluralismus verteidigen® (1996: 46). Er problematisiert jedoch
keineswegs die Umdeutungen, die solche Begriffe im islamistischen
Diskurs erfahren.

Seufert hingegen geht ausdriicklich auf die inhaltliche Ausfiillung der
besagten Kategorien kritisch ein, weist wohl auch auf die hier stattfin-
denden Verschiebungen hin. Wissenssoziologisch erklért er dabei den
von den urspriinglichen Bedeutungen abweichenden Gebrauch damit,
daf die Islamisten ,,Begriffe wie Demokratie, Pluralismus und Parla-
mentarismus als das rezipieren, ,,was der tilirkische Staat aus ihnen
gemacht hat (und mit Unterstiitzung seiner westlichen Verbiindeten
machen konnte)“. Fiir Seufert fiihrt das dazu, ,,daB3 nicht die Wertorien-
tierungen, die diese Konzepte implizieren, diskutiert werden, sondern
daf ihr Charakter als Waffe in der ideologischen Auseinandersetzung
zwischen Laizisten und Muslimen in den Vordergrund tritt (1997b:
447). Sosehr auch der tiirkische Staat dazu beigetragen haben mag, den
Bedeutungsgehalt dieses oder jenes Begriffes zu verflachen, eine weit-
reichende Erkldrung ist damit keineswegs gegeben. Seufert (wie Her-
mann 1996) scheint die Entwertungmechanismen, welche die von der
Authentizititsuche getriebene Identittspolitik in einer auf die Repré-
sentation des kollektiven Selbst gerichteten Kultur ausldst, nicht kon-
sequent zu bedenken.

203

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Gemeinschaftssuche darauf insistiert, nicht eher erst in der Erfahrung
der Gesellschaft ,,als das, was uns zustoB8t™ (1988: 31) auf?

,Nichts ging also verloren und daher ist auch noch nichts verloren. Verlo-
ren sind nur wir selbst, auf die unsere eigene Erfindung, das ,gesellschaftli-
che Band‘ ndmlich (die Verhiltnisse, die Kommunikation), wie das Netz
einer 6konomischen, technischen, politischen und kulturellen Falle erdrii-
ckend herabfillt. Da wir uns in seinen Maschen verfangen haben, haben wir
uns das Phantasiegebilde von der verlorenen Gemeinschaft ersonnen.*

(Ebd.)

Greift denn in dem islamistischen Nachgesang an die verlorene, und
nun erneut herzustellende Gemeinschaft nicht bereits ein dem moder-
nen Menschen wohlbekanntes Gefiihl, ndmlich die Nostalgie, um
sich? Bryan Turner beschrieb einmal die Komponenten des nostalgi-
schen Paradigmas wie folgt:

,First there is the notion of history as decline and fall, involving a signifi-
cant departure from a golden epoch of homefulness. There is an intellectual
linkage here with the postmodern view of posthistorie. Second, there is the
idea that modern social systems and their cultures are inherently pluralistic,
secularised and diverse; this pluralization of life-worlds brings about an
intense fragmentation of belief and practice. Third, there is the nostalgic
view of the loss of individuality and individual autonomy, since the
autonomous self is trapped within the world of bureaucratic regulation un-
der the dominance of a modern state. Finally, there is the sense of the loss
of simplicity, authenticity and spontaneity. The regulation of the individual
within a bureaucratic and administered world prohibits genuine feeling and
emotion. The process of civilisation thereby involves the taming of savage
feeling.” (1994: 120f)

Es ist im Riickblick festzustellen, dafl diese Komponenten im islamis-
tischen Diskurs mehr oder weniger vorkommen. Bei einigen kann man
natlirlich, wie z.B. departure from a golden epoch of homefulness, da-
von ausgehen, daf} sie im Islam bereits dogmatisch begiinstigt sind.
Jedoch gehorte diese Vision zu einer ginzlich anderen Wissensord-
nung, in der die Urgemeinde als ein Wunder verstanden wurde, dem
man sich annéhern kann, und nicht als Gegenstand eines aktivistischen
Programms (vgl. Al-Azmeh 1996: 74). Die nostalgische Modernitéts-
kritik, auf der sich der islamistische Diskurs erhebt, und die aktuali-
sierte reine Gemeinschaft als Losungsalternative, also die ,,Riickkehr*
zur Gemeinschaft, verdanken sich daher mindestens genauso sehr der
schicksalhaften Verstrickung in die Wahrnehmungswelten der Mo-
derne.

In den Wahrnehmungswelten der Moderne ist es aber um die
Transzendenz schlecht bestellt. Hier droht das Wunder von Medina

204

- am 14.02.2026, 01:56:55.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMMATISTISCHE UTOPIE

(wie das Wunder Muhammads) seine Aura einzubiissen, von der es
dereinst umwoben war. Die Transzendenz steht somit als Gegenstand
des Begehrens, das sie zwingt, sich dem Subjekt zu ergeben — zum
Greifen nahe. Es stellt sich daher die Frage, ob die Verfligbarkeit der
Welt (wie im Diskurs iiber den Vertrag von Medina) nicht gerade
durch den Islamismus in die muslimische Vorstellungswelt eingefiihrt
wird, und dadurch die Transzendenz zu verschwinden droht, wo der
Islamismus ideologisch vorgibt, die westliche Verweltlichung der
Welt durch das Gedenken der géttlichen Transzendenz riickgéngig zu
machen. Ist das denn nicht die List der Geschichte, da} sich das von
den Islamisten theoretisch denunzierte Weltbilddenken gerade derjeni-
gen bedient, um sich in den Kopfen und Herzen des letzten Muslims
niederzulassen, die entgegen ihrer vorlauten Bekdmpfung desselben
selber im eigenen verbissenen Unternehmen hoffnungslos der Welt
verfallen, weil sie diese zu ernst nehmen?

205



https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 01:56:55.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

