4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

4.1 Bildung in Zeiten des »Bildungsgeredes«

Die neoliberale Ideologie der Alternativlosigkeit und die damit einhergehende Okono-
misierung des Sozialen, die in der Einleitung (Kap. 2.1) in Kapitel 2 in ihren verheerenden
Konsequenzen herausgestellt wurden, haben auch vor dem Bildungsdiskurs nicht Halt
gemacht (Becker, 2012; Fohrmann, 2016; Hochmuth & Mangold, 2012; Hohne, 2015;
Pongratz, 2004; Walgenbach, 2019). Thren bisherigen Héhepunkt findet die »Okonomi-
sierung von Bildung« in der sogenannten »empirischen Wende« (Buchhaas-Birkholz,
2009, S. 28) hin zur »empirischen Bildungsforschung« (Reinders et al., 2015), die ab den
1960er-Jahren die vormalige Dominanz einer »geisteswissenschaftlichen Pidagogik«
schleichend abzul6sen begann (Koller, 2012, S. 10). Vorangetrieben wurde diese Wende
vor allem durch large scale assessements (prominentes Beispiel sind die PISA-Studien der
OECD), die Bildung in »funktionalistische[r] Orientierung« (Baumert et al., 2001, S. 19)
als individuelle (Basis-)Kompetenzen, die vermeintlich zu einer gelungenen Lebens-
gestaltung befihigen, formal bestimmen, output-orientiert planen und tberpriifbar
machen sollen." Bestimmt wird die Funktionalitit dieser Basiskompetenzen in den
empirisch identifizierten Herausforderungen, die die gegenwirtigen gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Bedingungen an die Individuen stellen. Hinter dem ideologischen
»Nebel« der empirisch notwendigen (Basis-)Kompetenzen wird jedoch schlussendlich

1 Dass ich »Basiskompetenzen«an dieser Stelle mit»Bildung« gleichsetze, stellt eine textdramatur-
gische Zuspitzung bzw. sogar eine gewisse Verfremdung der Position von Baumert et al. (2001)
dar. Denn entgegen meiner Gleichsetzung weisen Baumert und seine Kolleg*innen explizit aus,
dass im Rahmen von PISA lediglich Basiskompetenzen und nicht Bildungsprozesse erhoben wer-
den (ebd., S. 21). Dass sich die Bildungsempirie jedoch vornehmlich mit »Basiskompetenzen« be-
schiftigt, die sie als universelle Grundlagen »fiir die Teilhabe an Kommunikation und damit auch
fur Lernfihigkeit« (ebd.) in einem weltweiten Rahmen betrachtet, sowie bei ihrer Auswahl der
Basiskompetenzen auch mit Humboldts Bildungsbegriff argumentiert, reicht mir in diesem Zu-
sammenhang aber, um die Gleichsetzung von Basiskompetenzen und Bildung in der empirischen
Bildungsforschung zu behaupten.

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

iiber den Signifikanten der Bildung als (lebenslange®) Subjektivierungsanforderung die
neoliberale Alternativlosigkeit an die Individuen herangetragen (Hohne, 2015; Miinch,
2009; Pongratz, 2017; Radtke, 2015; zu Subjektivierung siehe Kap. 4.2). So richtet sich
das »Assessment and Analytical Framework« der PISA-Studie 2018 (OECD, 2019), die
weltweit grofite empirische Erhebung der »Basiskompetenzen« von Schiller*innen im
Alter von 15 Jahren, an der Tatsache (»the fact«) aus, »that modern economies reward
individuals not for what they know, but for what they can do with what they know«
(ebd., S.11). Die vermeintlich normativ enthaltsame, weltweite Vermessung der Ba-
siskompetenzen junger Biirger*innen orientiert sich folglich just an dem, wofur die
(Volks-)Wirtschaft die Einzelnen »belohnt« (siehe auch Rangger, 2022, S. 68-69).

Es ist eine Ironie des Schicksals, dass ausgerechnet der Einzug der neoliberalen Al-
ternativlosigkeit in den Bildungsdiskurs das »Bildungsgerede« (Felten, 2012; siehe hier-
zu auch Kap. 1.1.2) bzw. die »Allprisenz der Rede von Bildung« (Tenorth, 2020, S. 4) so-
wie nicht zuletzt die Beschiftigung mit der »Politizitit von Bildung« (Biinger, 2013a) in
denvergangenen Jahren deutlich angefacht zu haben scheint (Gelhard, 2018, S. 85f.). Bil-
dung wird dabei in den vielfiltigen und widerspriichlichen Verwendungsweisen als »lee-
rer Signifikant« deutlich, der fir ziemlich alle »sozialen und kulturellen Verwerfungen«
(Winkler, 2012, S. 12) eine angemessene Losung verspricht.

»Schliefdlich dient— so mochte man angesichts der vielfiltigen offentlichen Verlaut-
barungen und wiederkehrenden Debatten in den Medien meinen — Bildung der indi-
viduellen Entfaltung ebenso wie dem nationalen Wirtschaftsstandort, der frihkindli-
chen Entwicklung wie auch einer demokratischen Grundhaltung, den eigenen Aussich-
ten auf dem Arbeitsmarkt wie auch zum Abbau sozialer Ungleichheiten usw.« (Biinger,
2013a, S.11)

Wenn auch die Entleerung und positive Konnotation des Bildungsbegriffs mit dem Ver-
such der Entpolitisierung von Bildung (mittels der Schaffung empirischer Notwendig-
keiten) einhergehen (Genaueres siche unten), wird in diesen Auseinandersetzungen al-
so ausgerechnet eine politische Dimension von Bildung deutlich (ebd.). Und zwar nicht
allein aufgrund der bildungspolitischen Versuche der Etablierung eines 6konomischen
Bildungsregimes (Hohne, 2015), sondern vielmehr aufgrund der prinzipiellen Unmég-
lichkeit, Bildung aus sich selbst heraus zu bestimmen, sowie aufgrund der Notwendig-
keit, das, was als Bildung gilt, iiber diverse Regierungspraktiken kontingent festzulegen.
Zudem wird das Politische von Bildung in den konkreten Zumutungen an die Subjekte
ersichtlich, die mit der Entscheidung fiir ein bestimmtes Bildungsverstindnis verbun-
den sind. Denn so leer die Referenz auf Bildung auch immer sein mag, das »Bildungs-
gerede« geht in der Regel mit der Annahme der Verinderungsmaglichkeit der Subjek-
te, einem spezifischen Mensch-Welt-Verhiltnis und einer normativen Positionierung zu
diesem Verhiltnis einher (Tenorth, 2020, S. 546—557).

Die »schlummernde« Prisenz des Politischen im Konzept der Bildung verweist auf
eine grundlegende Verwobenheit in gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhiltnis-

2 Siehe etwa den Zusammenhang zwischen der Okonomisierung des Sozialen und dem Programm
des lebenslangen Lernens (Rothe, 2009).

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

se, die aus den gegenwirtigen Diskursen tiber die empirische Notwendigkeit bestimm-
ter Basiskompetenzen weitestgehend ausgeklammert werden. Drei Tendenzen des Ver-
suchs einer (politisierenden) Entpolitisierung von Bildung im dominanten Bildungsdis-
kurs werden hier nun kurz und in idealtypisierter Weise hervorgehoben. Es handelt sich
dabei um (1) die Individualisierung, (2) die Funktionalisierung und (3) die Technologisie-
rung von Bildung.

(1) Die Individualisierung von Bildung

Wenn in kompetenzorientierten Bildungsdiskursen »von Individualisierung, von »Kom-
petenz« oder von >Miindigkeit« als Ziel von Bildung« (Fauser, 2009, S. 151) gesprochen
wird, dann geht es zumeist um »die Fihigkeit und Bereitschaft, selbst weiter zu lernen,
zu urteilen, mit anderen zusammen zu arbeiten, initiativ zu werden und Verantwortung
im Interesse des Gemeinwohls zu iibernehmenc« (ebd.). Dabei wird die Hinwendung zum
lebenslang und eigenstindig lernenden Individuum als »eine Forderung der Gerechtig-
keit und eine Bestandsvoraussetzung fiir die Demokratie« (ebd., S. 150) ausgelegt. Herr-
schaftskritische Diskurse zu den gegenwirtig dominanten Vereinnahmungen von Bil-
dung verweisen jedoch darauf, dass diese Politiken der »Individualisierung« Bestandteil
gesellschaftspolitischer Macht- und Herrschaftsapparate sind, die zudem — ganz in neo-
liberaler Manier — darauf abzielen, die Verantwortung fiir den Erfolg in Bildung, Beruf
und Leben den einzelnen Individuen zuzuschreiben (Masschelein & Ricken, 2003). Bil-
dung stellt dann nicht die Gegenseite zu den gegenwirtigen Macht- und Herrschaftsver-
hiltnissen dar, sondern vielmehr »a privileged medium through which a certain power
apparatus [...] has been invested« (ebd., S. 139). Darin dient Bildung als Medium der Her-
vorbringung neoliberaler Subjekte, indem die Verantwortung firr den (Miss-)Erfolg in
den gegenwirtigen Leistungsgesellschaften den Individuen selbst angelastet und das
Gesellschaftliche moglichst negiert wird (Ludwig-Mayerhofer, 2014).

(2) Die Funktionalisierung von Bildung

Versteht sich das klassische Bildungsversprechen noch »als Gegenkonzept gegen Ver-
gesellschaftung« (Schifer, 2011a, S. 9), werden in den gegenwirtig dominierenden Bil-
dungsbegriffen die »Funktionalitit fir gesellschaftliche Zwecke und Subjektivitit [...]
nicht mehr in gut pidagogischer Manier entgegengesetzt, sondern verschmelzen viel-
mehr zu einem neuen Typ (multi)funktionaler bzw. polykontexturaler Subjektivitit« (Hohne,
2007, S. 37; Herv. i. Orig.). Bildung orientiert sich, so gedacht, an normativen Subjekt-
entwiirfen und Kompetenzen, die fiir die vorherrschende neoliberale Ordnung funktio-
nal sind. Neben Individualisierung stellt etwa die polykontexturale Subjektivitat eine
wichtige Anforderung an gegenwirtige Subjektivierungsweisen dar: »Mit der viel ge-
nannten Flexibilitit wird die Fihigkeit beschrieben, auf unterschiedliche Kontexte ad-
dquat zu reagieren, ohne die Kontexte selbst zu problematisieren« (ebd.). Von der Funk-
tionalisierung von Bildung zu sprechen, meint in diesem Sinne eine Ausrichtung von
Bildung an den (vermeintlichen) gesellschaftlichen und 6konomischen Notwendigkei-
ten. Wobei die empirisch identifizierten und legitimierten Notwendigkeiten in den kom-
petenzorientierten Bildungsdiskursen vorwiegend nicht als kontingent und nicht-not-
wendig thematisiert werden. Es sei denn, es erscheint aus Sicht der gesellschaftlich und
wirtschaftlich vorherrschenden Ordnung als notwendig bzw. funktional.

13.02.2026, 19:47:1. - O

161


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

(3) Die Technologisierung von Bildung

Unter der Bezeichnung »Technologisierung von Bildung« flieRen zumeist mehrere Be-
deutungen ineinander. So wird darunter hiufig die Zurichtung von Bildungsprozessen
auf den Erwerb technischer oder digitaler Fihigkeiten (Euler, 2001; Hohne & Karcher,
2022) sowie auch die indikatorenbasierte Vermessung von Kompetenzen (Hohne, 2015)
problematisiert. In dem hier diskutierten Zusammenhang hebe ich mit Technologisie-
rung aber auf diejenigen Tendenzen des aktuellen Bildungsdiskurses ab, die Bildung,
insbesondere in der Figur der Kompetenz, an das Versprechen der Machbarkeit und
Handhabbarkeit des Sozialen kniipfen (Schifer, 2012). Der individuelle und funktiona-
le Bildungsdiskurs verspricht einen Beitrag zur individuellen Handlungsfihigkeit, die
quasi technologisch zur kompetenten Teilhabe an den gesellschaftlichen und wirtschaft-
lichen Verhiltnissen befihigt. Diese Tendenz der Technologisierung von Bildung sieht
Schifer (2012, S. 9) in der handlungswissenschaftlichen Dominanz im »gegenwirtigen
Horizont der Pidagogik« angelegt. Getragen wird diese jedoch nicht mehr von einem
Denken allgemeiner Moglichkeitsraume fiir (pidagogisches) Handeln, als vielmehr
von der Vorstellung realisierbarer Méglichkeiten, die lediglich an der Inkompetenz des
Individuums scheitern kénnen (ebd.). Soziale Wirklichkeit wird darin zu einem tech-
nologisch handhabbaren Phinomen, und Bildung wird zur grundlegenden Technologie
ihrer Beherrschung.

Alle drei genannten Tendenzen gegenwirtig dominanter Bildungsdiskurse operie-
ren mit der einseitigen Beseitigung des Unbestimmten aus dem Bildungskonzept zu-
gunsten einer Hypostasierung des empirisch Notwendigen, das sich aus den kontingen-
ten Formen historischer Bestimmtheit ableitet. Der Bildungsbegriff wird dabei einge-
bunden in einen allgemeinen Diskurs, der die 6konomisch-technologische Handhabbar-
keit und Planbarkeit des Sozialen als Grundlage voraussetzt und dadurch — mittels der
Ausblendung der Un_Bestimmtheit des Sozialen — auf eine Tilgung des Politischen aus
dem Bildungskonzept zielt.

Im Sinne der in Kapitel 2 entworfenen Konturen einer politischen Perspektive auf
soziale Wirklichkeit, die in Kapitel 3 migrationsgesellschaftlich prizisiert wurden, geht
es im Folgenden darum, formal einen Bildungsbegrift zu skizzieren, der die politische
Verfasstheit des Sozialen in der Denkfigur der Gleichzeitigkeit von Unbestimmtheit und
Bestimmtheit systematisch reflektiert. Um diesem Anliegen nachzugehen, erarbeite ich
im folgenden Kapitel 4.2 zuerst eine politische Perspektive auf Bildung. Dafiir nehme
ich in drei Schritten eine erste Anniherung des allgemeinen Bildungsdiskurses an die
Hegemonietheorie vor. Im darauffolgenden Kapitel 4.3 modelliere ich dann idealtypisch
drei hegemonietheoretische Zuginge zum allgemeinen Bildungsdiskurs, indem ich sie
daraufhin beleuchte, wie das Verhiltnis des Politischen und Bildung sowie (daraus abge-
leitet) explizit politisierende Bildungsprozesse gedacht werden. In Kapitel 4.4 expliziere
ich schlieRlich allgemeine formale Elemente eines un_bestimmtheitstheoretischen Bil-
dungsbegriffs, die sich aus den bisherigen Auseinandersetzungen mit Hegemonietheo-
rie, Migrationsgesellschaftlichkeit und dem Bildungsdiskurs herausstellen lassen.

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft
4.2 Eine politische Annadherung

Was bedeutet es nun, Bildung aus der politischen Perspektive der Hegemonietheorie in
den Blick zu nehmen? Um diese Frage dem Forschungsanliegen entsprechend zu beant-
worten, schirfe ich in einem ersten Schritt (Kap. 4.2.1) den Untersuchungsfokus, indem
ich die zentralen Bezugspunkte bildungstheoretischen Nachdenkens (Subjekt, soziale
Immanenz und Transzendierung des Sozialen) rekonstruiere und herausstelle. Angelei-
tet durch diese Bezugspunkte ordne ich in einem zweiten Schritt (Kap. 4.2.2) den sub-
jekttheoretischen Gehalt der Hegemonietheorie in den Horizont der Subjektivierungs-
theorie ein, um darauf aufbauend (Kap. 4.2.3) das Subjektverstindnis hinsichtlich des
zentralen bildungstheoretischen Anliegens zu prizisieren, wie die eigene gesellschaft-
liche Subjektposition trotz der konstitutiven Involviertheit in die bestehenden gesell-
schaftlichen Verhiltnisse verindert werden kann.

4.2.1 Zum bildungstheoretischen Bezugsrahmen: Un_Bestimmtheit,
Subjektorientierung und immanente Transzendierung des Sozialen

Blieb der Bildungsbegrift bis hierhin noch weitestgehend abstrakt und unbestimmt, mo-
delliere und prazisiere ich im Folgenden den allgemeinen Rahmen dessen, was auf einer
sehr allgemeinen Ebene in dieser Arbeit eigentlich unter Bildung verstanden wird und
was unter Bezugnahme auf den Horizont der Hegemonietheorie (siehe Kap. 2) sowie
mit der Fokussierung auf Migrationsgesellschaftlichkeit (siehe Kap. 3) im Weiteren ni-
her bestimmt werden soll. Dieses Sollen ist nicht beliebig, da es sich in den allgemeinen
Bildungsdiskurs einzuschreiben hat. Das Einschreiben ist jedoch kein einfaches Unter-
fangen. Denn zu der bereits konstatierten Entleerung des Bildungsbegriffs im gegen-
wirtigen »Bildungsgerede« kommt hinzu, dass die »Rede von Bildung« eigentlich schon
immer von Vielstimmigkeit, Konflikt und Mehrdimensionalitit geprigt war (Tenorth,
2020). Trotz der Unméglichkeit der umfinglichen Rekonstruktion des bildungstheore-
tischen Horizonts haben sich jedoch auch im deutschsprachigen bildungstheoretischen
Diskurs bestimmte Praxen der Darstellung, der Rekonstruktion, der Ein-, Ab- und Aus-
blendung, des Zuschnitts und der Kartografierung etabliert, die das Herausstellen si-
gnifikanter Positionen sowie allgemeiner Bezugspunkte im Bildungsdenken ermdgli-
chen (Reichenbach, 2007; Rieger-Ladich, 2019; Rittelmeyer, 2011; Sander, 2018; Tenorth,
2020). Im Rahmen des vorliegenden Forschungsinteresses geht es mir allerdings nicht
darum, eine umfassende Landkarte der deutschsprachigen Bildungstheorie auszuarbei-
ten. Vielmehr werde ich im Folgenden lediglich relevante (deutschsprachige) Spektren
der gegenwirtigen gesellschaftskritischen Bildungstheorie blitzlichtartig in den Mittel-
punkt der Auseinandersetzung riicken. Denn die jeweiligen Spektren sollen hier nicht
ausfithrlich diskutiert werden. Vielmehr soll mithilfe des Ins-Spotlight-Setzens lediglich
der allgemeine Horizont, in dem sich die vorliegende Untersuchung bewegt, abgesteckt
und sortiert werden, um schlieflich auf dieser Basis die Konturen und Bezugspunkte
der theoretischen Untersuchung von Bildungsprozessen herauszuarbeiten.

In dem fur diese Arbeit grundlegenden bildungstheoretischen Horizont kon-
nen — insbesondere auch in Abgrenzung zu dem in Kapitel 4.1 ins Zentrum geriickten
Bildungsbegriff der empirischen Bildungsforschung — mindestens vier relevante theo-

13.02.2026, 19:47:1. - O

163


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

retische Spektren herausgestellt werden: (1) ein neuhumanistisches, (2) ein biografie-
theoretisches, (3) eines der kritischen Theorie und (4) ein subjektivierungstheoretisches
Spektrum. Alle vier Spektren stellen im gegenwirtigen deutschsprachigen Bildungsdis-
kurs relevante diskursive Orte dar, wenn dieser Diskurs — in einem weiten Sinne — unter
dem Etikett einer gesellschaftstheoretischen Bildungstheorie zum Thema wird (Koller,
2012; Messerschmidt, 2009; Rose, 2012; Schifer, 2011a).

Das erste bildungstheoretische Spektrum, das in beinahe allen von mir rezipierten
deutschsprachigen Arbeiten zu Bildung und auch im sich als kritisch verstehenden Bil-
dungsdiskurs aufgerufen wird, bezieht sich auf diejenige bildungstheoretische Traditi-
on, die als neuhumanistisches respektive »klassisches« Bildungsdenken gekennzeichnet
wird (Schifer, 2011a, S. 9-20). Assoziiert ist der klassische bildungstheoretische Hori-
zont vor allem mit den Arbeiten von Friedrich Schiller, Friedrich Schleiermacher und —
ganz besonders — Wilhelm von Humboldt (ebd.; Rieger-Ladich, 2019). Nach Christoph
Koller (2012, S. 11) stellt fiir Humboldt, den er hier auch zitiert, Bildung die »moglichst
weitreichende (hochsteq) und zugleich [...] die moglichst ausgewogene (>proportionir-
lichste«) Entfaltung aller menschlichen Anlagen« in der Wechselwirkung des Individu-
ums mit der Welt dar. Dieses Bildungsverstindnis ist weniger auf gesellschaftliche oder
wirtschaftliche Funktionalitit ausgelegt, so Koller (ebd.), sondern auf »das je individu-
elle Entwicklungspotenzial«. Hierbei ist jedoch zu beriicksichtigen, dass — wie in Kapi-
tel 4.3.2 nochmals hervorgehoben werden wird — die klassischen Bildungsverstindnisse
nicht auf der vereinfachten Annahme basierten, dass ein Heraustreten aus den gesell-
schaftlichen Zurichtungen einfach méglich wire. Vielmehr sollte Bildung »sakralisier-
te Moglichkeitsraume« (Schifer, 2011, S. 9) er6finen, die die unmdogliche Erfahrung der
Uberwindung der eigenen Sozialitit ermdglichten.

Das zweite theoretische Spektrum nimmt eine biografietheoretische Wende des
klassischen Bildungsbegriffs vor. Bildung wird darin als biografische Transformation
von Selbst-, Welt- und Anderen-Verhiltnissen konzipiert und dadurch auch empirisch
operationalisierbar gemacht. Dieses transformationstheoretische Bildungsverstind-
nis findet sich paradigmatisch in den Arbeiten von Winfried Marotzki (1990), Rainer
Kokemohr (2003, 2007) und Hans-Christoph Koller (2007, 2012). Bildung wird in die-
sem Spektrum idealtypisch als eine Verinderung des Verhiltnisses eines Subjekts zu
sich selbst und zur Welt verstanden, die sich vor allem im Medium der Sprache als
biografische Transformation vollzieht. Was genau jedoch einen biografischen Transfor-
mationsprozess als Bildung kennzeichnet, bleibt dabei normativ zumeist unbestimmt.
Als Ausloser fir die transformatorischen Bildungsprozesse werden vor allem Erfah-
rungen der Krise — etwa durch die Konfrontation mit »Fremden« (Kokemohr) oder
die Erfahrung des Widerstreits grundlegend unterschiedlicher Diskursarten (Koller) —
betrachtet.

Dasdritte theoretische Spektrum wird im bildungstheoretischen Diskurs explizit als
»kritische Bildungstheorie« gefasst und ist eng mit der Kritischen Theorie der Frankfur-
ter Schule verwoben (Rieger-Ladich, 2019). Neben den bildungstheoretischen Beitrigen
von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno ist das sich als kritische Bildungstheo-
rie bezeichnende Spektrum untrennbar mit den Arbeiten von Heinz-Joachim Heydorn
(1970, 1972) und Gernot Koneftke (1994, 2006) verbunden und findet sich hiufig auch
in aktuellen bildungstheoretischen Beitrigen mit kritischem Anspruch wieder (Biinger,

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

20132; Biinger et al., 2009; Euler & Pongratz, 1995; Messerschmidt, 2009; Pongratz, 2013).
Im Kontext der kritischen Bildungstheorie wird von einem grundlegenden Widerspruch
der Bildung ausgegangen, da Bildung stets in der Spannung von Freiheit und Unter-
werfung (Messerschmidt, 2009, S. 7f.) oder auch sozialer Immanenz und Miindigkeit
(Biinger, 2013a) begriffen wird. Der grundlegende Widerspruch von Bildung wird dabei
zum Ausgangspunkt ideologischer Emanzipationsprozesse, indem zum einen den Brii-
chen nachgegangen wird, »die mit den Bildungsversprechen von Aufklirung, Autonomie
und Gleichheit einher gehen [sic!]« (Messerschmidt, 2009, S. 8), und indem zum ande-
ren »diese Briiche jeweils aktuell an den gegenwirtigen gesellschaftlichen Problemenc
(ebd.) herausgearbeitet werden. »Die Einsicht in den >Widerspruch, dem man nicht nur
unterliegt, sondern der man selbstist«, so Astrid Messerschmidt (ebd., S. 9), »wird dabei
zur Voraussetzung fiir eine Bildungskonzeption, die eigene Verstrickungen in kritisierte
und problematisierte Verhiltnisse sichtbar macht.«

Ganz in der Nihe zu den drei Spektren, die bisher ins Zentrum gesetzt wurden,
findet sich jenes vierte Spektrum, das als subjektivierungstheoretisches bezeichnet
werden kann. Bildung wird darin allgemein als eine spezifische Form der Subjektkon-
stitution begriffen (Biinger, 2013a; Cicek, 2020; Peters, 2022; Ricken, 2019; Rose, 2012;
Schifer, 2011a, 2019; Thompson, 2009; Wimmer, 2014, 2019). Der subjektivierungstheo-
retische Diskurs zeichnet sich durch ein Subjektverstindnis aus, das Subjektivitit zwar
niemals aufderhalb von sozialer Kontextrelationalitit und Fremdbestimmung versteht,
aber Subjektbildung trotzdem nicht als vollstindig determinierten Prozess betrachtet.
Da das Subjekt und die Gesellschaft sich in dieser Perspektive nicht als wechselseitig
aufeinander einwirkende Entititen gegeniiberstehen, sondern sich in komplexer Weise
gegenseitig hervorbringen, wird Subjektbildung als rekursiver Prozess der subjektiven
Umwendung gesellschaftlicher Normen und Konventionen konzipiert, durch welche
die Normen und Konventionen wiederum bestitigt, aufrechterhalten und verindert
werden. Bildungsprozesse als spezifische Form von Subjektbildung, also gebildete Sub-
jektivierungen, miissen dann notwendigerweise mittels nicht-notwendiger Normen
spezifiziert werden, etwa in Form einer Miindigkeit (Biinger) oder des Widerstands
durch Praktiken der Resignifikation gesellschaftlicher Ordnungen (Rose). Wobei her-
vorzuheben ist, dass die Normen, die gebildete Subjektivierungsweisen qualifizieren,
stets — und das ist sicherlich eine der feinen Differenzen zum Spektrum der kritischen
Bildungstheorie — unmdaglich bleiben (siehe Kap. 4.3.2).

Der anhand der vier Spektren blitzlichtartig skizzierte bildungstheoretische Hori-
zont stellt fir die vorliegende Arbeit aufgrund des Interesses, Bildung sowohl gesell-
schaftstheoretisch als auch -kritisch in den Blick zu nehmen, den sehr allgemeinen Be-
zugsrahmen dar. Dabei lassen sich drei Aspekte von Bildung herausstellen, die den all-
gemeinen Rahmen des hegemonietheoretischen Nachdenkens iiber Bildung bilden: (1)
die Un_Bestimmtheit des Bildungsbegriffs, (2) die Subjektorientierung und (3) die im-
manente Transzendierung des Sozialen.

(1) Die Un_Bestimmtheit von Bildung

Auf einer sehr allgemeinen Ebene — aber das ist sehr bedeutsam fiir ein Nachdenken
tiber die Politizitit von Bildung — kann festgestellt werden, dass Bildung eine historisch
kontingente Idee darstellt. Die allgemeine Rede von Bildung hat es also nicht schon im-

13.02.2026, 19:47:1. - O

165


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

mer gegeben, sondern sie entstand und entsteht — zumindest in der Weise, in der bli-
cherweise der europiische Bildungsbegrift hergeleitet wird — zu einer bestimmten Zeit,
unter bestimmten Bedingungen und zu bestimmten Zwecken (fiir eine materialistische
Kontextualisierung der Entstehung des europiisch-biirgerlichen Bildungsdenkens siehe
Bernhard, 2018). Was die im deutschsprachigen Diskurs vorherrschenden Rezeptions-
linien der Bildungsvokabel, also das worauf sich unter »Bildung« vorwiegend bezogen
wird, anbelangt, so wird Bildung in der Regel als ein »modernes«, »abendlindisches«
Phinomen bezeichnet. »Nicht ohne Grund sprechen bildungshistorische Studien«, so
Tenorth (2020, S. 31), »von einer >Bildungsrevolution< im ausgehenden 18. Jahrhundert,
wenn sie der Genese von Begriff und Phinomen der Bildung in ihrer historisch-gesell-
schaftlichen Bedeutung nachgehen.« Aus historisch-materialistischer Perspektive las-
sen sich hierbei zwei widerspriichliche Entwicklungstendenzen ausmachen, denen der
moderne Bildungsbegriff entspringt: einerseits ein erkenntnistheoretischer Wandel, der
von der aufklirerischen Einsicht getragen wird, dass die soziale Ordnung nicht gott-
gegeben, sondern menschengemacht ist, und der von dem politischen Motiv angelei-
tet ist, die Feudalherrschaft durch aufklirende Bildung zu tiberwinden (Bernhard, 2018,
S. 134). Andererseits ein wirtschaftliches Motiv, das »auf die 6konomische Notwendig-
keit [verweist], Arbeitskrifte fiir die industrielle Produktion zu rekrutieren und auszubil-
den« (ebd.; Herv. i. Orig.). Es kann also geschlussfolgert werden, dass Bildung stets un-
bestimmt und bestimmt zugleich ist — sie weist keine wesenhafte Bestimmung auf und
wird zugleich in den Projekten, in die sie eingegliedert ist, konkret bestimmt. Konzept-
geschichtlich nimmt sie dabei den Stellenwert eines leeren Signifikanten ein, der zutiefst
mit den hegemonialen Bestrebungen unterschiedlicher gesellschaftspolitischer Projek-
te verwoben ist. In diesem Sinne ist Bildung, egal wie sie verstanden wird, stets durch
soziale Immanenz, also der Unméglichkeit, aufderhalb der konkreten gesellschaftlichen
Verhiltnisse zu stehen, gekennzeichnet.

(2) Subjektorientierung

Ohne vorerst niher auf die Konsequenzen der Kontextualisierung von Bildung als herr-
schaftsstabilisierendes, modernes Konzept einzugehen, wird dariiber hinaus deutlich,
dass eine allgemeine Spezifik des vorherrschenden Bildungsbegriffs im Gegensatz zu
anderen pidagogischen Grundbegriffen darin liegt, dass mit Bildung »der Prozess der
Konstitution und Transformation von Subjekten im Zuge einer aktiven und selbsttitigen
Auseinandersetzung dieser Subjekte mit der Welt« (Koller, 2016a, S. 33) angesprochen
ist. Der zentrale Bezugspunkt bildungstheoretischen Nachdenkens ist demnach das
Subjekt bzw., genauer ausgedriickt, Formen der Subjektwerdung und -verinderung
in Auseinandersetzung mit Anderen und der Welt. Trotz aller Verschiedenheiten der
spezifischen subjekt- und gesellschaftstheoretischen Voraussetzungen ist dem Bil-
dungsdiskurs ein allgemeines subjekttheoretisches Verstindnis immanent, das von
der prinzipiellen Méglichkeit der Verinderung und einer »Bildsamkeit« (Benner, 1988)
der Menschen ausgeht (Tenorth, 2020, S. 38f.). Bildung weist in den vorherrschenden
Verstindnissen ein Moment der Uberschreitung, ein Moment des Unverfiigbaren und
ein Moment von (Eigen-)Aktivitit oder (Selbst-)Titigkeit auf (Rose, 2012, S. 71). Unter
einem Fokus auf Bildung als Bildungsprozesse einzelner Subjekte geht es also auf einer
sehr allgemeinen Ebene immer auch um Fragen der aktiven und selbsttitigen Verdn-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

derung (Uberschreitung) und Distanzierung (Unverfiigbarkeit) der gesellschaftlichen
Zurichtungen und Festlegungen (Schifer, 2011a, S. 9). Im Rahmen der Untersuchung
von Bildung(-sprozessen) ist es deshalb von grofier Bedeutung, sich mit den jeweils
zugrunde liegenden Subjektverstindnissen zu beschiftigen sowie mit der Frage, wie
Unverfigbarkeit, Eigenaktivitit und Verinderung in den jeweiligen theoretischen und
empirischen Arbeiten verstanden werden.

(3) Transzendierung des Sozialen

Die Ideen von Veranderbarkeit und Bildsambkeit, wie sie sich im Bildungsdiskurs spie-
geln, sind zumeist normativ-moralisch fundiert. Mindestens aber geht das Bildungs-
denken mit einer grundlegenden Vorstellung der Transzendierung des Sozialen im Sin-
ne einer je nach Subjektverstindnis mal mehr und mal weniger weitreichenden Uber-
windung sozialer Determinierungen — im Sinne von Uberschreitung und Unverfiigbar-
keit — einher. So verbindet sich bereits mit dem klassischen »Versprechen der Bildung«
ein Bemiihen, Bildung als Gegenkonzept gegen heteronome gesellschaftliche Einfliis-
se und gegen die Reduktion auf gesellschaftsfunktionale Brauchbarkeiten zu formulie-
ren, ohne dabei von der Vorstellung auszugehen, Subjektivitit und Bildung kénnten sich
jenseits sozialer Eingebundenheit formieren (Schifer, 2011a). Denn Bildungsprozesse
konnen nur als spezifische Formen der Subjektwerdung gedacht werden, die sich nie
vollstindig frei von den Zugriffen der Vergesellschaftung machen lassen. Sie konstituie-
ren sich stets unter bestimmten historischen und kontextspezifischen Bedingungen und
sind als sozialimmanente Prozesse zu kennzeichnen: »Bildungsprozesse sind dann nicht
jenseits der Bildungsbeanspruchung angesiedelt, sondern miissen vor dem Hintergrund
ihrer sozialen Eingebundenheit gedacht werden« (Biinger, 2013a, S. 16f.). Das bildungs-
theoretische Ziel der Transzendierung des Sozialen im Sinne von Unverfiigbarkeit und
Uberwindung ist folglich stets als unauflésliches Spannungsverhiltnis von Autonomie
und Heteronomie zu denken.

4.2.2 Der subjekt(ivierungs)theoretische Gehalt der Hegemonietheorie

Bildung als ein historisch kontingentes Phinomen der Subjektwerdung zu begreifen,
das auf bestimmte kontextuelle Bedingungen antwortet und vom Ziel der Uberwindung
dieser Bedingungen getragen wird, also sowohl sozial bestimmt ist als auch zugleich
soziale Unbestimmtheit anstrebt, verweist darauf, dass »das Politische nicht als dufSe-
re Bedingung der Bildung gegeniibertritt, sondern ein fir Bildungsprozesse konstitu-
tives Moment kennzeichnet« (Biinger, 2013a, S. 17). Und wie genau das Politische oder
auch die Kategorie des Subjekts verstanden werden, weist unterschiedlich weitreichen-
de Konsequenzen fiir das politische Denken von Bildung auf. Daher ist fiir das weitere
Vorgehen sowohl eine weiterfithrende Ausdifferenzierung des hegemonietheoretischen
Verstindnisses vom Subjekt als auch vom Politischen notwendig, um diese schlieRlich
auf das Bildungsdenken zu wenden.

Bevor ich im weiteren Verlauf das hegemonietheoretische Subjektverstindnis im
Kontext der Politizitit des Sozialen weiter ausdifferenziere (Kap. 4.2.3), verorte ich im
vorliegenden Kapitel 4.2.2 den hegemonietheoretischen Subjektbegriff im Horizont
der Subjektivierungstheorie. Diese Verortung wurde zumindest in behauptender Weise

13.02.2026, 19:47:1. - O

167


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

in den vorangegangenen Kapiteln bereits vorgenommen, soll hier aber nun explizit
ausgewiesen und begriindet werden. Ich hole dies erst hier nach, da bei den in Kapitel
2 angefithrten gesellschaftstheoretischen Modellierungen der Spektren von Gramsci
und Althusser sowie von Laclau und Mouffe kein primir subjekttheoretisches Anliegen
im Vordergrund stand, obwohl zum einen die Frage des Subjekts, das die Verdnderung
tragt, zentral fur die rezipierten Arbeiten ist und zum anderen wichtige subjekttheo-
retische Impulse von den drei theoretischen Spektren ausgehen (zu den allgemeinen
subjekttheoretischen Konturen der Spektren siehe Kap. 2.3.5). Ziel des vorliegenden
Kapitels 4.2.2 ist es folglich, eine kurze Einbettung des Subjektverstindnisses der He-
gemonietheorie in einen subjektivierungstheoretischen Horizont vorzunehmen, um
darauf aufbauend (Kap. 4.2.3) das hegemonietheoretische Subjektverstindnis weiter
auszufithren.?

Mit Bezug auf die Bedeutung von Intellektualitit in dem doppelten Sinne, dass al-
le Menschen Intellektuelle sind sowie eine soziale Ordnung zugleich Intellektuelle als
ideologische und ideologisierende Organisator*innen benétigt, wurde in Kapitel 2.3.5
zum einen die Bedeutung der Subjekte fiir die Hervorbringung, Aufrechterhaltung und
Verdnderung einer (hegemonialen) sozialen Ordnung herausgestellt. Zum anderen wur-
de das Verhiltnis zwischen Ordnung und Subjekten als rekursives Verhiltnis skizziert.
In diesem Verstindnis von Rekursivitit werden die Individuen zunichst von den ihnen
vorausgehenden Ideologien respektive — in diskurstheoretischer Perspektive — sozialen
Ordnungen als spezifische und handlungsfihige Subjekte positioniert und eingesetzt.
In ihren Akten der Identifikation mit den Vorgaben einer sozialen Ordnung setzen die
Subjekte die Ordnung allerdings erst wieder ein und reproduzieren und verindern sie.
Dabei reproduziert die Logik der Rekursivitit nicht ungebrochen stets dasselbe. Viel-
mehr findet aufgrund des beidseitigen Unvermégens der Ordnung und des Subjekts,
sich aus sich selbst stiften zu konnen, die rekursive Bewegung stets nur in Form perma-
nenter Dislokationen statt. Das darin implizierte Subjektverstindnis verabschiedet da-
mit erstens ein Modell des autonomen Subjekts, das sich selbst vollstindig transparent
ist und iiber sich selbst verfiigt. Und zweitens verwirft es auch deterministische Subjekt-
vorstellungen, die die Subjekte als vollstindig von den ihnen unzuginglichen Einfliissen
(Gesellschaft, Kultur, Gene...) Unterworfene begreift. Das Subjekt des hegemonietheore-
tischen Horizonts ist also weder vollstindig souverdn noch restlos fremdgesteuert — ein
Modell, das in Anlehnung an die subjektivierungstheoretischen Arbeiten von Judith But-
ler hiufig als »postsouverin« bezeichnet wird (Dornick, 2019; Geipel & Mecheril, 2014).*

3 Die hier von mir vorgenommene Abgrenzung des Subjektivierungsdiskurses von der Hegemonie-
theorie ist sicherlich etwas missverstiandlich, hingen beide doch auch systematisch zusammen
(Butleretal.,2000). Trotzdem ist es mir hier wichtig, diese wechselseitige Verortung innerhalb der
beiden Felder in dieser Weise vorzunehmen, denn die begriffliche Unterscheidung zwischen He-
gemonietheorie und Subjektivierungstheorie als differente Diskursfelder findet sich auch im all-
gemeinen Wissenschaftsdiskurs wieder. Im Grunde kann der Hauptunterschied jedoch nicht theo-
retisch, sondern maximal anhand der Fokussierung des spezifischen Gegenstandsbereichs (gesell-
schaftliche Herrschaftsverhiltnisse versus Subjektpositionierungen) herausgestellt werden.

4 Der subjektivierungstheoretische Diskurs ist freilich nicht das einzige theoretische Spektrum, in
dem ein postsouveranes Subjektmodell angeboten wird. So kann etwa auch auf die Sozialisati-
onstheorie verwiesen werden (Hurrelmann, 2012), in der allerdings —im Gegensatz zu subjektivie-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

Der subjektivierungstheoretische Horizont zeichnet sich dabei insbesondere durch die
Anerkennung und systematische Beriicksichtigung der (hegemonie-)theoretischen Vor-
aussetzung aus, dass sowohl das Subjekt als auch das Soziale durch einen konstitutiven
Mangel charakterisiert sind. Hieraus resultiert, dass das Subjekt nicht dem Gesellschaft-
lichen in irgendeiner Weise vorgingig gedacht werden kann.

Fiir Norbert Ricken (2019, S. 99) ist es auch ein zentrales Kennzeichen der Subjek-
tivierungstheorie, dass das, was abstrakt als Subjektivierung bezeichnet wird, »weder
ein lineares Entfaltungs- noch ein Produktionsgeschehen« beschreibt. Subjektivierung
miisse strikt von Vorstellungen unterschieden werden, die das Subjekt im Sinne einer
Genese oder eines Werdens — entweder als Entwicklung hin zu dem, was es bereits ist,
oder hin zu dem, wozu es durch Andere vorherbestimmtist — begreifen (ebd.). »Vielmehr
markiert >Subjektivierung«, fiigt Ricken an (ebd., S. 99f.),

»eine wirkliche Hervorbringung, eine Epigenesis, die ihrerseits relational verfasst ist
und insofern Selbst- und Anderenverhiltnisse miteinander verschrankt, so dass die
klassischen Dichotomien — wie z.B. Macht und Freiheit bzw. Heteronomie und Auto-
nomie, aber auch Individuum und Gesellschaft —aufgehoben und als (allerdings nicht
zu verdinglichende) Pole einer Differenz gefasst werden.«

In Analogie zur Hegemonietheorie ist auch der subjektivierungstheoretische Zugang
praxistheoretisch ausgerichtet (ebd., S. 100). Die praxistheoretische Ausrichtung betont
zum einen die Hervorbringung und Reproduktion sozialer Wirklichkeit in menschlichen
Praktiken. Zum anderen versteht sie Praktiken stets in ihrer diskursiven, symbolischen
Artikulation von Materialitit und Ideologischem (Alkemeyer & Buschmann, 2016).
Letztendlich ist mit einem subjektivierungstheoretischen Blick »zwangsliufig und
notwendig eine Historisierung und Kulturalisierung der analysierten Phinomene ver-
bunden« (Ricken, 2019, S. 100). In Anbetracht dieser allgemeinen Kennzeichen weist das
artikulationstheoretische Sozial- und Subjektverstindnis der Hegemonietheorie einen
starken subjektivierungstheoretischen Gehalt auf. Dieser verdeutlicht sich insbesondere
in dem Verstindnis von Subjekten als Momente eines auf Ausschluss basierenden kon-
tingenten Differenzverhiltnisses, das den Subjekten weder als feste und abgeschlossene
Einheit gegeniibersteht noch eine freie und beliebige Artikulation in diesem Verhaltnis
zuldsst. Und er kulminiert zentral in der Figur der rekursiven Relationalitit, die sowohl
die soziale Ordnung als auch die Subjekte des Handelns existenziell aufeinander ver-
weist. Was dann die Subjektivierung der Subjekte betrifft, so erfolgt diese im Rahmen
des in Kapitel 2 modellierten hegemonietheoretischen Horizonts »im Hinblick auf ein
sozial zugemutetes Imaginires« (Schifer, 2012, S. 79), das in den Praktiken der Subjekte
symbolisiert und dabei als symbolische Ordnung hervorgebracht, aufrechterhalten
und verindert wird. Ein derartiges Subjektverstindnis hat zugleich einen starken
politischen Gehalt. Diesen stelle ich im Folgenden heraus.

rungstheoretischen Ansatzen—eine Tendenz dazu besteht, das Subjekt, dasimmerin Wechselwir-
kung mit den es umgebenden Umwelteinflissen konzipiert wird, als den spezifischen historisch-
gesellschaftlichen Bedingungen bereits vorausgesetzt zu denken. Dieses Voraus-Bestehen ist mit
der Vorannahme eines konstitutiven Mangels des Subjekts theoretisch nicht vereinbar (Ricken,
2019, S.97).

13.02.2026, 19:47:1. - O

169


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung
4.2.3 Das Politische, Subjektivierung und Herrschaft

Eine der im wahrsten Sinne des Wortes grundlegenden theoretischen Weiterentwicklun-
gen im Horizont der Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012) stellt die Expli-
kation der »politischen Differenz« (Marchart, 2010) bzw. des »Primats des Politischen
iiber das Soziale« (Laclau, 1990c, S. 33; eigene Ubersetzung) innerhalb des hegemonie-
theoretischen Gesellschaftsverstindnisses dar. In der Logik der politischen Differenz ist
das Politische keine dem Sozialen vorgingige Ebene oder Dimension. Vielmehr wird das
Politische als Kehrseite des Sozialen als Moment der Instituierung, der Destituierung
und der Re-Instituierung des Feldes des Sozialen ersichtlich. Dieser Moment gerit iiber
den Prozess der Sedimentierung zuweilen in Vergessenheit, sucht das Soziale aber auch
immer wieder heim (ebd., S. 35; siehe auch Kap. 2.2.3). Mit der politischen Differenz ver-
bindet sich ein Modell, das die Kontingenz sozialer Verhiltnisse in ihrer Macht- und
Herrschaftsférmigkeit sowie ihrer Historizitit trotz Abwesenheit letztgiiltiger Griinde
bestimmt. Was dieses Verstindnis des Politischen fiir das hegemonietheoretische Sub-
jektverstindnis, wie es in Kapitel 2.3.5 bereits allgemein eingefithrt wurde, bedeutet,
versuche ich im Folgenden weiter auszudifferenzieren: etwa bezogen auf die Frage nach
dem genaueren Verhiltnis zu gesellschaftlicher Macht und Herrschaft oder auch auf die
Frage nach einem genaueren Verstindnis der (Un-)Méglichkeiten der Uberwindung so-
zialer Vorgaben. Die Einbettung der Hegemonietheorie in den allgemeinen Subjektivie-
rungsdiskurs er6ffnet dabei nochmals neue Moglichkeiten, bestimmte Aspekte und Be-
griffe zu prizisieren, die in den Arbeiten von Gramsci, Althusser sowie Laclau und Mouf-
fe nur unzureichend ausgefiihrt oder auch zum Teil nur referenziell herangezogen wer-
den. Gleichzeitig leiste ich jedoch auch hier keine ausfiihrliche Diskussion unterschied-
licher subjektivierungstheoretischer Positionen und einzelner theoretischer Grundbe-
griffe, denn hierzu entstand in den vergangenen Jahren bereits eine grofle Fiille an Ar-
beiten (Casale et al., 2019; Firber, 2022; Geimer et al., 2019; Geipel, 2022; Keller et al.,
2012). Das Ziel der folgenden Auseinandersetzungen ist vielmehr, diejenigen Aspekte
eines subjektivierungstheoretischen Subjektverstindnisses zu modellieren, die fiir ein
Denken von Bildung in der Migrationsgesellschaft bedeutsam sind. Systematisch ange-
leitet werden diese Modellierungen zum einen durch eine allgemeine Einbettung in das
Denken der politischen Differenz bei Laclau und Mouffe (siehe hierzu auch Kap. 2.2.3).
Zum anderen orientieren sich die Modellierungen an den in Kapitel 4.2.1 eingefiihrten
allgemeinen Bezugspunkten (das Subjekt im Spannungsverhiltnis von sozialer Imma-
nenz und Transzendierung des Sozialen), die im Zusammenhang einer bildungstheore-
tischen Beschiftigung von Interesse sind. Dafiir gehe ich in zwei Schritten vor: (1) Ich
beginne meine Modellierung mit einem Riickblick auf die rekursive Relationalitit zwi-
schen gesellschaftlichen Ordnungen und den Subjekten aus der Perspektive von Ernes-
to Laclau und differenziere diese im Anschluss mit Bezug auf Butlers subjektivierungs-
theoretische Uberlegungen aus. (2) Darauf aufbauend kehre ich anschlieffend zu dem
hier eingangs nur sehr allgemein eingefiithrten Verstindnis des Politischen zuriick, um
das Subjektmodell als politisches auszudifferenzieren und die Frage zu kliren, inwie-
fern und unter welchen Bedingungen von politischen Subjektivierungsweisen gespro-
chen werden kann.

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

Subjektivierung

Obwohl die Vorstellung einer rekursiven Relationalitit zwischen gesellschaftlichen
Ordnungen und den Subjekten im Rahmen einer hegemonietheoretischen Subjekt(ivie-
rungs)theorie bereits mehrfach betont wurde, werde ich sie in diesem ersten Schritt
etwas genauer skizzieren. Diese genauere Ausfithrung der rekursiven Relationalitit ist
notwendig, da sie im bisherigen Verlauf der Arbeit nur in ihren allgemeinen Konturen
zum Thema wurde.

Dieindenin Kapitel 2.3.4 bereits skizzierten subjekttheoretischen Annahmen inner-
halb der Hegemonietheorie spezifiziert Laclau in seinen spiteren Arbeiten. Dabei mar-
kiert er die rekursive Relationalitit darin, dass auf der einen Seite der originire Mangel
des Subjekts ebenjenes dazu nétigt, sich mit etwas aufderhalb seiner selbst zu identifi-
zieren (Laclau, 1990c, S. 60-67 & 2018, S. 54—61; Laclau & Zac, 1994). Wie die gesellschaft-
lichen Strukturen ist auch das Subjekt durch einen konstitutiven Mangel geprigt, sodass
es den eigenen Mangel durch etwas anderes fiillen muss. Es muss etwas inkarnieren, das
esnichtin sich selbst zu finden vermag (Laclau & Zac, 1994, S. 14). Und genau deshalb sind
stets Akte der Identifikation mit etwas auflerhalb des Subjekts notwendig, bei denen den
begrenzten kontingenten Vorgaben gegebener sozialer Verhiltnisse weitestgehend ent-
sprochen wird. Diese Akte sind stets zum Scheitern verurteilt, denn Identifikation als
Akt der Tauschung iiber den eigenen Mangel mithilfe der Ausleihe eines Supplements,
das den Mangel des Subjekts fitllt, bleibt stets unvollstindig und muss durch den Akt der
Identifikation andauernd reaktualisiert werden (Laclau & Zac, 1994, S. 16). Da allerdings
auch die gesellschaftliche Struktur »von einem originiren Mangel bewohnt wird, einer
radikalen Unentscheidbarkeit« (Laclau, 2002, S. 134), kann sie den Mangel der Subjek-
te nicht dauerhaft beheben. Denn sie ist vielmehr selbst auf die Uberwindung ihrer ra-
dikalen Unentscheidbarkeit durch permanente Entscheidungsakte angewiesen. Genau
hierin sieht Laclau (1999, S. 127) den »Augenblick des Subjekts«: Das Subjekt konstituiert
sich exakt in diesen unentscheidbaren Entscheidungsakten, die von einem Willen getra-
gen werden, die Struktur zu transzendieren — ein Wille, der nicht bereits auflerhalb der
Struktur besteht, sondern erst aufgrund der Unmoglichkeit der Selbstkonstitution der
Struktur notwendig wird (Laclau, 2002, S. 134f.). »Dieser Augenblick des Subjekts, so
schreibt Schifer (2012, S. 140) prizisierend, »ist nicht der Augenblick, in dem das souve-
rane und selbstverantwortliche, seine Entscheidungen begriindende Subjekt auftaucht.«
Erwartet wird vielmehr »die Ubernahme sozialer Masken, von Subjektpositionen, aber
was genau das ist, was denn nun erwartet ist, bleibt letztlich unentscheidbar«(ebd.). Die-
ser Raum der Unentscheidbarkeit, dieser Raum der Reprisentativitit, so Laclau und Zac
(1994, S. 27) weiter, ist der Ort des Subjekts und der Grund, weshalb es nur kontextspe-
zifische und differenzielle Subjekte in der Mehrzahl und kein universelles Subjekt gibt:
There are subjects (in the plural) because the Subject (or the Object, which amounts the
same) is impossible« (Laclau & Zac, 1994, S. 27).

In dieser Konzeption des Verhiltnisses von Subjekt und Gesellschaft(-lichkeit) wird
die Unmoglichkeit deutlich, das Subjekt unabhingig von der gesellschaftlichen Ordnung
zu begreifen, und dennoch kénnen Subjekt und Gesellschaft nicht einfach in eins gesetzt
werden. Gleichzeitig bleiben in diesem allgemeinen Verstindnis von Subjektkonstituti-
on noch einige Fragen offen, die mit der Einbettung in den Horizont der Subjektivie-
rungstheorie weiter ausdifferenziert werden sollen.

13.02.2026, 19:47:1. - O

m


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Der fiir diese Fragestellung zentrale deutschsprachige subjektivierungstheoretische
Diskurs schlie’t insbesondere an Judith Butler (2019¢c) an (zur Ubersicht siehe Rose,
2016b; Saar, 2013), welche die subjekttheoretischen Beitrige von Althusser (2016) und
Foucault (2015) sowie die performativititstheoretischen Arbeiten Derridas (1999) wei-
terentwickelt. Dabei hat sich im deutschsprachigen Bildungsdiskurs weitgehend die
terminologische Unterscheidung zwischen Adressierung (auch: Anrufung) und Positio-
nierung (auch: Umwendung) etabliert (Ricken, 2019), wodurch verstirkt eine gewisse
Vorgingigkeit und Machtformigkeit sozialer Ordnungen zum Ausdruck gebracht wird,
ohne diesen eine von den Subjekten unabhingige Existenz zuzuweisen (Butler, 2019c,
S. 8). In einem performativititstheoretischen Verstindnis des Sozialen werden die Sub-
jekte von Geburt an® und andauernd von unterschiedlichen sozialen Ordnungen, die von
spezifischen Konventionen und Normen vermittelt sind, angerufen, d.h. in einer spezi-
fischen Weise (etwa als Junge oder Mddchen) positioniert. Erst in der identifizierenden
Unterwerfung unter diese Vorgaben konnen sie ihren originiren Mangel itberwinden
und sich selbst zu den Vorgaben positionieren. Ermoglicht wird das Subjekt demnach
iber die Unterwerfung unter Vorgaben, die es selbst nicht geschaffen bzw. verschul-
det hat. Subjektivierung vollzieht sich in diesem Verstindnis in einem andauernden
Prozess des Positioniert-Werdens und der Positionierung der Subjekte, was sowohl
eine Unterwerfung als auch eine Erméglichung — im Sinne einer Partizipation an der
(Re-)Produktion und Verinderung sozialer Ordnungen — zur Folge hat.

Doch wer ruft hier eigentlich wen an, und was gilt in dieser Perspektive eigentlich als
relevantes Anrufungsgeschehen? Mit Bezug auf die bedeutungstheoretische Perspektive
von Laclau und Mouffe (2012) muss die Antwort wohl relativ umfassend ausfallen. So ar-
tikulieren ihnen zufolge nicht nur direkte und verbalisierte Adressierungen auf der Ebe-
ne des Interaktionsgeschehens zwischen zwei oder mehreren Beteiligten soziale Nor-
men und Konventionen, die von einer sozialen Ordnung vermittelt sind und diese ver-
mitteln. Sondern die Individuen werden andauernd — von Plakaten, der architektoni-
schen Anordnung des Stadtbilds, den Blicken anderer, Piktogrammen, der Landschaft,
der Anordnung eines Klassenzimmers etc. — in einer bestimmten Weise adressiert und
mit spezifischen Subjektivierungsanforderungen konfrontiert, zu denen sie sich in ein
Verhiltnis setzen miissen. Auch wenn dies in den fiir diese Arbeit rezipierten subjekt-
theoretischen Ausfithrungen Laclaus nicht unbedingt deutlich wird, scheint es aus einer
hegemonietheoretischen Perspektive selbstverstindlich zu sein, dass unterschiedliche

5 Mit Bezug auf die heterosexistische Geschlechterordnung beschreibt Butler (2019b, S. 29) diesen
Prozess wie folgt: »Die Matrix der geschlechtsspezifischen Beziehungen geht dem Zum-Vorschein-
Kommen des>Menschen<voraus. Und in der Tat, mit der drztlichen Interpellation (ungeachtet der
in den letzten Jahren aufgekommenen Ultraschallaufnahme) wechselt das Kleinkind von einem
»es«<zu einerssie<oder einemerq und mit dieser Benennung wird das Madchen >miadchenhaft ge-
macht, es gelangt durch die Anrufung des sozialen Geschlechts in den Bereich von Sprache und
Verwandtschaft. Damit endet das>Zum-Madchen-Machen«<des Mddchens noch nicht, sondern je-
ne begriindende Anrufung wird von den verschiedensten Autorititen und (iber diverse Zeitab-
schnitte hinweg immer aufs neue [sic!] wiederholt, um die naturalisierte Wirkung zu verstarken
oder anzufechten. Das Benennen setzt zugleich eine Grenze und wiederholt einschirfend eine
Norm.«

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

Anrufungen auch eine unterschiedliche Wirksambkeit entfalten (siehe dazu etwa Gram-
scis Unterscheidung von organischen und willentlichen Ideologien in Kap. 2.3.2 oder
die Herausbildung von Knotenpunkten in der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau
und Mouffe in Kap. 2.3.1). Ahnlich zu der an Foucault anschliefSenden Position der Re-
gelmiRigkeit in der Verstreuung von Laclau und Mouffe (2012, S. 141) argumentiert But-
ler in diesem Zusammenhang in Anlehnung an Derrida mit der Macht der Wiederho-
lung. Denn ihre subjektivierende Macht erhalten bestimmte Anrufungen und die darin
enthaltenen Konventionen und Normen, etwa die heterosexistische Einteilung in Jun-
gen oder Madchen, »weil mit diesen eine Kette vorgingiger Zitationen mobilisiert wird,
die sich zu sozialen Normen verdichtet haben« (Pléf3er, 2011, S. 33). Die unvermeidliche
und zugleich nie restlos entscheidbare Identifizierung mit sozialen Masken und Sub-
jektpositionen, wie sie oben mit Verweis auf Laclau und Schifer eingefithrt wurde, ver-
liert unter diesem Blickwinkel ihren beliebigen Beiklang, insofern das unentscheidbare
Feld der méglichen Entscheidungen immer kontextuell durch spezifische Differenz- und
Ausschlussverhiltnisse begrenzt ist (Laclau, 1999, S. 117).

Die Logik der Wiederholung, die als Zitation einer Zitation einer Zitation gedacht
wird, verdichtet nicht nur die Machtwirkung und Bestindigkeit hegemonialer Ordnun-
gen. Sondern in sie ist auch ein Moment der Verinderung respektive der Dislokation
eingeschrieben, da keine Wiederholung identisch zu ihrer Vorgingerin sein kann (But-
ler, 2019b, S. 35—-41). Damit wird nicht nur die Logik der Sedimentierung einer spezifi-
schen sozialen Ordnung deutlich (siehe Kap. 2.3.6), sondern auch die Gleichzeitigkeit
von Unterwerfung und Erméglichung im Subjektivierungsgeschehen. Denn indem die
Wiederholung und ihre Regelmifiigkeit in der Verstreuung nicht nur das Feld der Intel-
ligibilitit und damit der einschrinkenden Abhingigkeit von den sich darin verdichten-
den Normen etabliert, ermdglicht sie gleichzeitig und paradoxerweise erst Identitit und
Handlungsfihigkeit (Butler, 2019¢, S. 8). Dabei miissen sowohl Identitit als auch Hand-
lungsfihigkeit in einer hegemonietheoretischen Lesart immer auch als differenziell und
antagonistisch verfasst begriffen werden. So arbeitet laut Butler (2019b, S. 260) die »nor-
mative Kraft der Performativitit — ihre Macht, zu etablieren, was sich als >Sein< quali-
fiziert — [...] nicht nur mit der stindigen Wiederholung, sondern ebenso mit dem Aus-
schluf.« Und dieser Ausschluss, das Verworfene, ist bedeutsam, um die Identifizierung
der Subjekte mit einer differenziellen Ordnung zu garantieren.

»Diese Zone der Unbewohnbarkeit wird die definitorische Grenze fiir den Bereich des
Subjekts abgeben; sie wird den Ort geflirchteter Identifizierung bilden, gegen den—
und kraft dessen — der Bereich des Subjekts seinen eigenen Anspruch auf Autonomie
und Leben eingrenzen wird.« (Butler, 2019b, S. 23)

Die Logik der Hegemonie — als Notwendigkeit der unméglichen Universalisierung eines
partikularen Inhalts auf Basis von Differenz und Ausschluss — wird hierbei als Antrieb
fiir das Subjektivierungsgeschehen ersichtlich, der die Unterwerfung unter hegemonia-
le Konventionen und Normen f6rdert. Subjektkonstitution ist in dieser Betrachtung un-
mittelbar mit den jeweils vorherrschenden Herrschaftsverhiltnissen verbunden bzw. in
diese involviert. Denn nicht nur sind die Subjekte genétigt, sich in eine vorherrschende
Differenzordnung einzuschreiben und sich ihr unterzuordnen, sondern ihre Subjekti-

13.02.2026, 19:47:1. - O

173


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vierungsprozesse werden zusitzlich auch als bedeutsame Krifte der Herstellung, Auf-
rechterhaltung und Verinderung dieser Verhiltnisse deutlich — auch wenn ihre Kraft mit
unterschiedlichen Méglichkeiten des Einflusses einhergeht.

Der Prozess der Subjektbildung wird in subjektivierungstheoretischer Perspektive
letztlich als eine »Epigenesis des Subjekts« (Ricken, 2019, S. 97) gedacht, in der nicht be-
reits existierende Subjekte »sich in Wissens-, Macht- und Selbstpraktiken allererst als
ein Subjekt hervorbringen« (ebd.). Die Individuen lernen im Prozess der Subjektivie-
rung erst »die (Selbst-)Deutungsfigur des >Subjekts« auf sich zu beziehen [...] und sich
selbst als ein >Subjekt« zu verstehen, weil und indem man von anderen so verstanden
und - in Handlungen und Selbstverstindnissen - fiir sich verantwortlich gemacht wird«
(ebd.). Dieser Prozess der »Unterwerfung des Subjekts« (Butler, 2019¢) wird jedoch nicht
als vollstindig determinierter, sondern auch als ein selbsttitiger Prozess der Aneignung
und Umwendung von dem Subjekt vorausgehenden Kategorien in das eigene Selbst-,
Anderen- und Weltverstindnis betrachtet. Aus bildungstheoretischem Blickwinkel stellt
sich dabei insbesondere die Frage, wie in einer solchen Perspektive die Moglichkeit der
Verinderung aus Sicht der Subjekte gedacht wird, ohne Selbsttitigkeit dabei zynisch auf
eine blof3 affirmative Selbstunterwerfung zu reduzieren oder schlussendlich wieder ein
individuelles Vermdgen zur Entunterwerfung tiber die Hintertiir einzufithren.

Wihrend, wie oben angedeutet, eine gewisse Verinderung in Form von Versetzung,
Dislokation und Scheitern bereits in die auf Wiederholung angewiesene Kontingenz der
sozialen Verhiltnisse eingeschrieben ist (Rose, 2016b, S. 331), stellt fiir Butler ein Nicht-
Eintreten der Subjekte in die Wiederholung der hegemonialen diskursiven Bedingun-
gen keine Option dar. Die Verweigerung sei keine Option, »weil das >Ich¢, das hier an-
scheinend eintritt, immer schon drinnen ist« (Butler, 2019a, S. 217). In Einklang mit der
Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe gibt es auch fiir Butler (ebd.) dementspre-
chend keine Moglichkeit der Existenz und Tidtigkeit aufderhalb der diskursiven Bedin-
gungen, die von hegemonialen Diskursformationen zur Verfiigung gestellt werden. Die
Frage ist deshalb fiir sie nicht »ob, sondern wie wiederholen« (ebd.; Herv. i. Orig.). An-
gespielt wird dabei auf eine Moglichkeit der Wiederholung, die die diskursiven Bedin-
gungen subversiv gegen sich selbst wendet, also nicht auf einen revolutioniren Akt, der
eine neue Ordnung einsetzt, sondern auf einen resignifizierenden Akt, der sowohl an
die dominanten Bedingungen der Moglichkeit gebunden bleibt als auch diese verschiebt
und erweitert (ebd.). Denn es ist dieser begrenzte und ambivalente Handlungsspielraum
»einer unentscheidbaren Entscheidung« (Laclau, 1999), der im strukturellen Mangel ei-
ner auf Wiederholung, wechselseitiger Verwiesenheit zueinander und Ausschluss ange-
wiesenen sozialen Ordnung angelegt ist und auch durch diese erméglicht wird (Butler,
2019b, S. 260).°

6 Fur Bildungsprozesse wird hierbei insbesondere die Praktik der Reflexion als eine Erméglichungs-
bedingung gebildeter Entscheidungen gedacht, ohne das Gelingen der Reflexion selbst sowie
auch der darauf basierenden Bildungsprozesse tatsichlich garantieren zu kénnen. Niheres zur
Praxis der Reflexion findet sich in Kap. 4.4.3.

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

Das Politische und Subjektivierung
Was zeichnet aber die Politizitit eines solchen Subjektverstindnisses aus und was wird
dariiber beziiglich eines subjektivierungstheoretischen Verstindnisses selbst deutlich?
Wenn Laclau (1990, S. 35) dem Sozialen als »[t]he sedimented forms of >objectivity« das
Feld des Politischen als »moment of antagonism where the undecidable nature of the
alternatives and their resolution through power relations becomes fully visible« gegen-
iiberstellt, wird das Politische als Moment der Reaktivierung der Unentscheidbarkeit des Sozia-
len und ihrer Entscheidung durch Macht in die Sozialtheorie eingeschrieben (siehe auch Kap.
2.3.6). Das Politische hat in diesem Verstindnis, bezieht man sich auf die von Marchart
(2010, S. 32—41) eingefithrte Unterscheidung einer Schmitt’schen und einer Arendt’schen
Traditionslinie im Denken des Politischen, sowohl einen dissoziativen (Schmitt) als auch
einen assoziativen (Arendt) Aspekt — und zwar immer in einer gewissen Doppeldeutig-
keit: Der Moment des Politischen ist insofern dissoziierend, als er zum einen die Auf-
16sung einer voriitbergehend geschlossenen Ordnung beschreibt und zum anderen stets
von der Notwendigkeit des Ausschlusses und der Abspaltung begleitet wird. Assoziativ
ist er hingegen, da er notwendigerweise die (Re-)Instituierung einer allgemeinen »gu-
ten« Ordnung zum Ziel hat und dabei auf das normativ unbestimmte Hervorbringen von
Gemeinschaft (im Sinne von Aquivalenz) ausgerichtet ist. Dabei lassen sich das assozia-
tive und das dissoziative Moment nicht voneinander trennen, weshalb eine bestimmte
Idee von Gemeinschaft auch immer mit Ausschluss und Hierarchisierung verbunden ist.

Aufder Grundlage dieses Verstindnisses lassen sich nun mindestens zwei Perspekti-
ven auf die Politizitit von Subjektivierung herausstellen, die sich auf den ersten Blick zu
widersprechen scheinen. Die eine betont, dass jede Subjektivierungsweise politisch ist,
wahrend die zweite gerade darauf fokussiert, dass nicht jede Subjektivierung politisch
ist. Auf beide Betrachtungsweisen gehe ich nun nacheinander ein.

Zunichst einmal zur ersten Annahme, dass jede Subjektivierungsweise politisch ist:
In dieser Perspektivierung wird der Umstand hervorgehoben, dass sich jedes Subjekt als
unmogliche Entscheidung tiber den Ausschluss von etwas anderem konstituiert, das die
eigene Identitit zugleich negiert und ermoglicht (Laclau, 1990c, S. 33). Denn der subjekt-
konstitutive Akt der Identifizierung mit einer Subjektposition, die Resultat sedimentier-
ter Praktiken ist und der Subjektivierung strukturell vorausgeht, geht mindestens mit
der Reproduktion des Ausschlusses anderer Moglichkeiten einher (Laclau & Zac, 1994).
Dieser Ausschluss ist stets real (im Sinne der generellen Unmdglichkeit des Subjekts),
imaginir (im Sinne der ideellen Abgrenzung von imaginierten Anderen) und symbo-
lisch (im Sinne der Reprisentation einer auf Ausschluss basierenden Totalitit/Identitit
in der Praxis) (siehe Kap. 2.3.4). Dieser mehrfache Ausschluss, der sowohl konstituie-
rend als auch bedrohlich wirke, versetzt das Subjekt in ein Verhiltnis der Dezentrierung
zu sich selbst sowie der Differenz und des Antagonismus zu Anderen.” Wobei in der
hier eingenommenen Perspektive der Akt der Identifizierung, der das Subjekt hervor-
bringt, als unentscheidbare Entscheidung nicht deshalb politisch ist, da mit ihm der Mo-
ment der politischen Instituierung des Sozialen bzw. des Ausschlusses reaktiviert wird.
Im Gegenteil ist er nur aus dem Grund politisch, da jeder Prozess der Subjektivierung

7 Da das Subjekt sich erst im Akt der Identifizierung und Differenzierung konstituiert und nicht be-
reits vorgangig besteht, ist das Subjekt grundsitzlich als dezentriert und relational zu denken.

13.02.2026, 19:47:1. - O

175


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sich in den Vorgang der Sedimentierung respektive des Vergessens der politischen Ur-
spriinge einer bestimmten sozialen Ordnung einschreibt (Laclau, 1990c, S. 33-35). Die
Epigenesis des Subjekts ist in diesem Verstindnis immer politisch, weil in der Subjekti-
vierung der Schlafzustand des Politischen reproduziert wird. Und diese Reproduktion
geht auch immer mit der Bestitigung der sedimentierten Macht- und Herrschaftsver-
hiltnisse einher (siehe Kap. 2.3.6). Denn wenn jede Subjektivierung notwendigerweise
»auf einer antagonistischen Grenzziehung und damit einem unausweichlichen Moment
der Exklusion beruht, kann nur die Kategorie der Macht erkliren, warum es diese und
nichtjene Grenze war, die unter konkreten Bedingungen gezogen werden konnte« (Mar-
chart, 2010, S. 216). Die Aussage, jede Subjektivitit sei politisch, riickt also in den Vorder-
grund, dass Subjektivitit niemals wesenhaft vorliegt, sondern immer notwendigerweise
aufdem Terrain der Unentscheidbarkeit politisch entschieden wurde, auch wenn der po-
litische (Entscheidungs-)Charakter im Prozess der Sedimentierung hinter dem Schleier
der Notwendigkeit verborgen bleibt.

Gleichzeitig ist auch die andere Annahme, dass eben nicht jede Subjektivierung po-
litisch ist und die nur eine etwas andere Justierung des Blicks erfordert, von hoher Be-
deutung. Denn wird der Blick weniger auf die allgemeine Politizitit des Sozialen als viel-
mehraufden reaktualisierenden Charakter des Politischen - in der Einsetzung und Dis-
soziation des Sozialen — gerichtet, dann kommen nur diejenigen Subjektivierungswei-
sen als politische in den Blick, die zu einer (Re-)Politisierung der Verhiltnisse beitragen.
So handelt es sich etwa bei den (sedimentierten) Positionen und Praktiken eines Brief-
trigers*einer Brieftrigerin, der*die mit piinktlicher Regelmif3igkeit die Post nach Hau-
se bringt, oder eines Cineasten®einer Cineastin, der*die sich an der Kinokasse ein Ticket
kauft, um scheinbar unpolitische soziale Verhiltnisse und Subjektivititen (Laclau, 1990c,
S. 33), die sich rein aus deren objektiven Titigkeit bestimmen (lassen). Jedoch kann deren
Politizitat jederzeit reaktiviert bzw. reantagonisiert werden.

»Sobald etwa die Brieftrager in Streik treten, wird erkennbar, dass es keineswegs
selbstverstandlich ist, dass die Post jeden Morgen im Briefkasten liegt, so naturali-
siert (i.e. sedimentiert) diese Erwartung auch sein mag— ganz zu schweigen von der
durch und durch politischen Funktion und Instituierungsgeschichte des Postsystems.«
(Marchart, 2010, S. 216)

Es ist also nicht die selbstverstindliche Reproduktion der Subjektivierung als Brieftri-
ger”in, die aus einer Perspektive auf die Reaktualisierung sozialer Ordnung als politisch
beschriebenwird. Sondern der Blick richtet sich in dieser Perspektivierung nur auf dieje-
nigen Subjektivierungen, mit denen die vermeintliche Selbstverstindlichkeit einer vor-
herrschenden sozialen Ordnung infrage gestellt wird (etwa im Falle des Streiks). Poli-
tisch sind dann nur bestimmte Subjektivierungsweisen und zwar diejenigen, welche die
bis dahin unsichtbare politische Verfasstheit des Sozialen sichtbar machen.

Der eréffnete Widerspruch der beiden Annahmen ist aber nur ein scheinbarer. Denn
fokussiert die Betrachtungsweise, dass jede Subjektivierung politisch ist, insbesondere
die Reproduktion der politischen Entschiedenheit unterschiedlicher Subjektpositionen,
so ist der Blick der entgegengesetzten Perspektive, dass nicht jede Subjektivierung po-
litisch ist, auf die explizite Politisierung der Verhiltnisse ausgerichtet. Die Diskussion

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

beider Perspektiven erscheint mir jedoch als bedeutsam. Denn es ist einerseits wichtig,
tiber explizit politisierende Subjektivierungen im Sinne des Bildungsgedankens nach-
zudenken und die Bedeutung der Politisierung nicht in einem universellen Denken ei-
nes Alles-ist-politisch zu banalisieren. Und gleichzeitig ist andererseits die allgemeine
Markierung jeder Subjektivierung als politisch relevant, um deutlich zu machen, dass
keine Subjektivierung neutral bzw. unabhingig machtvoller Entscheidungen ist. Denn
keine Subjektivierungsweise entkommt der Moglichkeit und Notwendigkeit der Politi-
sierung, auch eine explizit politisierende nicht. Diese Perspektive vermeidet auch eine
binire Gegeniiberstellung von politischen und vermeintlich unpolitischen Subjektivie-
rungsweisen als Resultat einer Entscheidung, die man selbst zu verantworten habe. Das
auf den ersten Blick als Widerspruch Erscheinende kénnte somit auch wie folgt zusam-
mengefasst werden: Jede Subjektivierungsweise ist politisch. Die Frage ist nur, ob sie
ihre eigene Politizitit politisiert oder nicht.

Wenn nun jedoch jede Subjektivierungsweise zum Gegenstand politischer Bildung
(als eine politisierende Subjektivierungsweise) werden kann, ist es weiterhin bedeutsam,
dass die dissoziierende, (de-)instituierende Reaktivierung der Unentscheidbarkeit des
Sozialen (Politisierung) nicht als ein Zuriickgehen zu einem urspriinglichen und trans-
parenten Moment der machtvollen Entscheidung der Unentscheidbarkeit verstanden
werden kann. Sondern dass Reaktivierung in diesem Sinne vielmehr die Wiederentde-
ckung der Kontingenz der scheinbaren Objektivitit des Sozialen durch das Aufkommen
neuer Antagonismen und Briiche meint (Laclau, 1990c, S. 35). Dies bedeutet nun aber,
wie bereits angesprochen wurde, eben nicht, dass der Akt der Entscheidung als Moment
eines freien, unvermittelten Spiels der Krifte zu verstehen ist. Vielmehr findet jede
politische Konstruktion vor dem Hintergrund einer Reihe sedimentierter Praktiken
statt (ebd.), die nicht nur keinen offensichtlichen primiren »Ursprung« haben, sondern
auch die Moglichkeiten der Entscheidung im Rahmen der sedimentierten Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse deutlich einschrinken (siehe Kap. 2.3.6). Auch die politische
Subjektivierung im Sinne der Reaktualisierung des politischen Charakters des Sozialen
ist in diesem Verstindnis also nie urspriinglich, weil es weder ein urspriingliches Sub-
jekt noch eine urspriingliche soziale Ordnung gibt. Aus diesem Grund kann aus einer
solchen Perspektive auch kein Weg zu einer harmonischen, nicht kontingenten und von
Macht befreiten Gesellschaft und zu einem sich transparenten und zentrierten Subjekt
beschrieben werden (Laclau, 1990c, S. 33).

Dies fithrt schlussendlich zu einer genaueren Bestimmung der Un_Bestimmtheit
des Subjekts bzw. der Subjekte. Im Gegensatz zu einem klassischen, »cartesianischen«
Begriff, in dem das Subjekt als zentriertes, sich selbst gegeniiber transparentes, souve-
rines und rationales Wesen betrachtet wird (Rose, 2016b, S. 327), wird in dem bis hierhin
skizzierten Subjektbegriff eine Sicht auf Subjekte deutlich, die diese als dezentriert be-
schreibt (Hall, 2008c, S. 188f.). Dezentrierung oder auch Dislokation (Laclau, 1990c, S. 39)
verweist hierbei zuerst auf die Annahme, dass die Subjekte nicht bereits pri-historisch
und pri-kontextuell bestehen, sondern zuerst durch spezifische kontextuelle Bedingun-
gen, die ihnen vorausgehen, in iiberdeterminierter Weise in die Welt gesetzt werden (Hall,
2008¢, S. 193-199). »As we saw, every identity is dislocated insofar, so driickt dies Laclau
(1990c, S. 39) aus, »as it depends on an outside which both denies that identity and pro-
vides its condition of possibility at the same time.« Laclau schlussfolgert daraus einen

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

widerspriichlichen Effekt von Dislokation: Zum einen stelle Dislokation die »Identitit«
der Subjekte infrage, deren Existenz sie permanent bedrohe. Und zum anderen kénne
Dislokation als Erméglichungsbedingung fiir neue Formen der Subjektbildung erach-
tet werden (ebd.). Eine durch hohere Dezentrierungsmoglichkeiten strukturierte sozia-
le Ordnung (etwa die biirgerlich-kapitalistische Ordnung im Gegensatz zu einer Feudal-
ordnung) erhoht in diesem Sinne auch ein Bewusstsein fiir die Kontingenz des Sozialen
und erweitert die Moglichkeiten der unentscheidbaren Entscheidungen der Subjekte.
Gleichzeitig erhoht sie aber auch die Moglichkeiten deren Scheiterns.

Dezentrierung wird in diesem Verstindnis der rekursiven Dislokation zwischen der
sozialen Ordnung einerseits und den Subjekten andererseits zur Erméglichungsbedin-
gung von Handlungsfihigkeit (ebd., S. 60). Je hoher die strukturellen Dislokationsmog-
lichkeiten einer sozialen Ordnung, desto hoher die kontingente Unbestimmtheit der
Subjekte (Laclau, 2002, S. 218-220). Diese kontingente Unbestimmtheit bzw. Hand-
lungsfihigkeit findet aber weder ihren Ort jenseits der rekursiven Relationalitit mit den
bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnissen im Zentrum des Subjekts, noch ist sie per
se positiv. Denn das Subjekt als dezentriertes ist weiterhin auf Akte der Identifikation
mit etwas aufBerhalb seiner selbst angewiesen, die radikal unentscheidbar und damit
gebunden an die Macht der Entscheidung sind. Macht ist deshalb immer widerspriich-
lich: »[T]o repress something entails the capacity to repress, which involves power; but it
also entails the need to repress, which involves limitation of power« (Laclau, 1990c, S. 60).
Zudem akkumuliert sich Macht nicht in einem einzigen Zentrum, das determinierend
auf die Subjekte einwirkt. Vielmehr muss aus hegemonietheoretischer Perspektive von
einer Vielfalt dezentrierter Machtzentren ausgegangen werden (ebd., S. 40), die aus
antagonistischen Verhiltnissen resultieren. Denn die Zunahme gesellschaftlicher Ant-
agonismen, wie sie fiir die gegenwirtigen Verhiltnisse angenommen werden konnen,
bringt in dieser Logik auch eine verstirkte Pluralisierung gesellschaftlicher Macht-
zentren hervor. Diese Pluralisierung fiihrt schliefilich zu einer Vielzahl verschiedener
Subjektpositionen, die nicht nur die Moglichkeiten der Entscheidung der Subjekte
erhohen. Sie setzen die Subjekte zugleich einer vielfachen und sich in kontextuell
unterschiedlicher Weise artikulierenden Bestimmtheit durch kontingente Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse aus (ebd., S. 39—41). Die Unbestimmtheit und Bestimmptheit der
Subjekte muss gemif} diesem Verstindnis als radikale Differenz begriffen werden, die
auf »eine uniiberbriickbare Kluft und zugleich notwendige Verschrankung« (Marchart,
2010, S. 211) von Handlungsvermdégen und Macht im Subjekt hinweist (siehe Kap. 2.3.6).
Wobei das Handlungsvermdgen (wie auch Subjektivitit oder Gesellschaftlichkeit) im
Rahmen der Hegemonietheorie eine unmogliche soziale Tatsache ist, die sich nur in
den begrenzten, aber niemals alternativlosen Moglichkeiten historisch kontingenter
sozialer Verhaltnisse konstituiert.

4.3 Bildung politisch gedacht - Suchbewegungen

Hegemonietheoretisch betrachtet muss Bildung als spezifische Subjektivierungsweise
verstanden werden, die sich anhand von normativ bestimmten Mafstiben im Gegen-
satz zu anderen Subjektivierungsweisen als »gebildet« ausweisen lisst. Unabhingig da-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

von, wie Bildung konkret verstanden wird, trifft in der Folge die Kennzeichnung als eine
politische Subjektivierungsweise auch auf den Bildungsbegriff zu. Wird Bildung zudem
mit dem Versprechen der Uberwindung sozialer Bestimmtheit gedacht, muss Bildung
im Grunde genommen immer auch als eine politisierende Form der Subjektivierung be-
trachtet werden. Letzteres kann aber bei weitem nicht fiir jedes Bildungsverstindnis an-
genommen werden (siehe bspw. Kap. 4.1). In den folgenden Abschnitten 4.3.1 bis 4.3.3
geht es deshalb darum, das Verhiltnis zwischen Politischem und Bildung aus hegemo-
nietheoretischer Perspektive weiter zu schirfen. Um diesem Interesse nachzugehen, be-
schiftige ich mich mit der Frage, wie die politische Seite von Bildung in den unterschied-
lichen Spektren eines im weitesten Sinne hegemonietheoretischen Horizonts gedacht
wird und welche Konsequenzen daraus fiir eine Bildung resultieren, die explizit als po-
litisch konzipiert wird. Ich spreche dabei bewusst von einer explizit politischen Bildung
und nicht von einer politisierenden Bildung, weil m.E. mit der Artikulation als Bildungs-
prozess eine normative Orientierung assoziiert ist, die iiber eine ausschliefiliche Politi-
sierung der Verhiltnisse hinausgeht. In letzterem Falle konnten etwa auch rassistische
Infragestellungen der bestehenden sozialen Ordnung als Bildungsprozesse verstanden
werden. Gerade hier erfordert der Bildungsbegriff aber eine normative Positionierung
respektive eine politische Entscheidung, die nicht jede Art von Infragestellung als »an-
gemessenes« Bildungsgeschehen markiert (zur Abgrenzung dieses Verstindnisses poli-
tischer Bildung zur gesellschaftlich verbreiteten Rede von politischer Bildung siehe Kap.
1.1.2).

Um einem solchen politischen Bildungsbegriff weiter nachzugehen, beschrinke ich
mich im Folgenden auf Bildungsverstindnisse, die in einem weiten Sinne im Horizont
der Hegemonietheorie angesiedelt werden konnen. »In einem weiten Sinne« bezieht
sich hierbei darauf, dass die von mir in Kapitel 2 gewihlte Logik der Darstellung des
hegemonietheoretischen Horizonts in drei voneinander abgegrenzten Spektren sich
nicht in dieser Reinform im Bildungsdiskurs wiederfinden lisst. Eine Ausnahme stellen
lediglich bildungstheoretische Arbeiten dar, die explizit auf Gramsci referieren. Dage-
gen konnen aber keine Bildungsverstindnisse ausgemacht werden, die sich lediglich
auf die forschungspragmatisch herausgestellten und mit den Namen Althusser sowie
Laclau und Mouffe identifizierten Spektren beziehen. Deshalb fokussiere ich im weite-
ren Verlauf bildungstheoretische Positionen und Debatten, die explizit Beziige zu den
herausgestellten hegemonietheoretischen Perspektiven aufweisen, aber nicht immer
ganz klar oder ausschlieflich einem der in Kapitel 2 modellierten Spektren zugerechnet
werden konnen.

Das gewihlte Vorgehen schrinkt den bildungstheoretischen Untersuchungsbereich
bereits stark ein. Trotzdem erheben weder meine folgende Auswahl noch meine Model-
lierungen Anspruch auf Vollstindigkeit. Vielmehr konnen sie als eine Art heuristische
Suche verstanden werden, die auf Basis des von mir abgesteckten hegemonietheoreti-
schen Horizonts »Stichproben« der jeweils artikulierten Bildungsverstindnisse nimmt
und diese hinsichtlich des Verhiltnisses von dem Politischen und Bildung befragt. Im
Fokus stehen erstens bildungstheoretische Uberlegungen, die sich explizit auf die Ar-
beiten von Antonio Gramsci beziehen (Kap. 4.3.1) und in denen Bildung als intellektuelle
Selbstermichtigung betrachtet wird. Zweitens wird insbesondere subjektivierungstheo-
retischen Arbeiten Aufmerksamkeit geschenkt, welche verstirkte Bezugnahmen auf Al-

13.02.2026, 19:47:1. - O

179


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

thussers Anrufungskonzept und das Politische bei Laclau und Mouffe aufweisen. Diese
differenziere ich in Bildungsverstindnisse aus, die Bildung zum einen als kritische Sub-
jektivierung, die unmaglich bleibt, begreifen (Kap. 4.3.2) und zum anderen alteritits-
theoretisch auf die Anerkennung und Verantwortung radikaler Andersheit fokussieren
(Kap. 4.3.3). Im Folgenden stelle ich diese drei Zuginge in allgemeinen und idealtypi-
schen Modellierungen vor und versuche sie mit den bisherigen hegemonietheoretischen
und migrationsgesellschaftlichen Uberlegungen zu verbinden.

4.3.1 Intellektuelle Selbsterméachtigung

Unter der Bezeichnung »intellektuelle Selbstermichtigung« spitze ich diejenigen Bil-
dungsverstindnisse im Kontext hegemonietheoretischer Auseinandersetzungen zu, die
sich — sowohl affirmativ als auch kritisch — an Antonio Gramsci orientieren (Bernhard,
2005, 2006; Merkens, 2004; Sternfeld, 2009). Diese hinsichtlich ihres allgemeinbildungs-
theoretischen Gehalts zu modellieren, ist allerdings kein einfaches, deskriptives Unter-
fangen, sieht sich ein solches Vorgehen doch der Schwierigkeit ausgesetzt, dass Gram-
scis Uberlegungen zu Bildung immer auch verwoben sind mit Fragen nach angemesse-
nen schulischen Bildungsprozessen und der schulischen Vermittlungspraxis — eine Ver-
wobenheit, die auch in der Rezeption seiner Uberlegungen meist beibehalten wird. Un-
abhingig dieser Verwobenheit modelliere ich die bildungsbezogenen Arbeiten von und
zu Gramsci hinsichtlich ihres Gehalts fiir ein Denken von Bildungsprozessen im Allge-
meinen. Das allgemeine Bildungsverstindnis, das in diesen Arbeiten deutlich wird, kul-
miniert dabei in der Figur einer Selbstermichtigung subalterner Gruppen (Sternfeld,
2009, S. 74) in und mittels der intellektuellen Auseinandersetzung mit der Welt und der
eigenen Position in ihr. Das Ziel von Bildung ist in diesen Perspektiven, »[d]ie Regierten
von den Regierenden intellektuell unabhingig [zu] machen« (Gramsci, 2012, S. 1325).
Grundlegend fiir Gramscis Verstindnis von Bildung ist ein gesellschaftliches und
historisches Subjektverstindnis, das aktuelleren subjektivierungstheoretischen Sub-
jektverstindnissen bereits sehr dhnlich ist.® Denn Gramsci begreift den Menschen nicht
als Individuum, das auflerhalb der gesellschaftlichen Verhiltnisse existiert, sondern
versteht ihn »als das Ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse« bzw. als »Ensem-
ble seiner Lebensbedingungen« (Gramsci, 2012, S. 1341). Aus diesem Grund ist fiir ihn
auch »jeder Vergleich zwischen Menschen in der Zeit unmdglich [...], weil es sich um
unterschiedliche, wenn nicht heterogene Dinge handelt« (ebd.). Das Subjekt stellt aus
seiner Sicht infolgedessen kein souverines, von den gesellschaftlichen Verhiltnissen
unabhingiges Individuum dar, sondern bildet sich im Prozess der wechselseitigen
Auseinandersetzung mit und in den gesellschaftlichen Verhiltnissen heraus. Bezie-
hungsweise stellt der Mensch aus gramscianischer Perspektive, wie es Armin Bernhard
(2006, S.16) in seinen bildungstheoretischen Ubersetzungen Gramscis ausdriickt, ein
»geschichtliche[s] Gebilde« dar, das »aus subjektiven und objektiven, aus naturhaften

8 Aufgrund Gramscis Konzeption des buon senso, der den gesellschaftlichen Einfliissen vorausgeht,
kann sein Subjektverstandnisjedoch eher als sozialisations- denn als subjektivierungstheoretisch
eingestuft werden (siehe Kap. 4.2.2 sowie insgesamt zu den grundlegenden Elementen des Sub-
jektverstindnisses Gramscis auch Kap. 2.3.5).

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

und gesellschaftlichen, aus materiellen und ideellen Elementen« besteht. Andreas Mer-
kens (2004, S. 31) wiederum modelliert dies in seinen bildungstheoretischen Arbeiten
dahingehend, dass das Subjekt nach Gramsci »in seiner Personlichkeitsentwicklung
von den sozialen Umstinden geformt [wird], [..] iiber seine historisch-spezifische
Verarbeitung des Gesellschaftlichen [aber] auf diese Umstinde aktiv zuriick[wirkt].«
Das Subjekt wird hier also als kontingentes Produkt der vorherrschenden Verhiltnisse
verstanden, das gleichzeitig — rekursiv — auf diese Verhiltnisse Einfluss nehmen kann.
Dabei wird in den gramscianischen Bildungsverstindnissen der Mensch primir als
geistiges, intellektuelles Wesen beschrieben, das seinen Zugang und sein Bewusstsein
zur Welt auf dem Terrain des Ideologischen findet (Bernhard, 2006, S. 16f.). Wobei das
»Terrain des Ideologischen« als Briicke zwischen den gesellschaftlichen Verhiltnissen
und dem Alltagsverstand der Subjekte verstanden werden kann (siehe Kap. 2.3.2 und
2.3.5), denn der Alltagsverstand stellt schlussendlich den Ausgangspunket fiir Bildungs-
prozesse dar. In ihm finden sich die Spuren der gesellschaftlichen Verhiltnisse wieder
(Sternfeld, 2009, S. 79f.), die es tiber Bildung kritisch-emanzipatorisch zu wenden gilt.

»Der Mensch als>geschichtlicher Block«ist Teil einer Pluralitidt von Weltauffassungen,
von Konformismen und ideologischen Praxen, die sich geschichtlich in das Bewusst-
sein der Individuen eingegraben haben und den Fortschritt wie den Riickschritt mit-
einandervereinen. Gramsci unterstelltjedoch, dass die Subjekte bestrebt sind, die Zer-
rissenheit des Alltagsverstandes in Selbst- und Weltverhaltnis, der sie durch ihren Ein-
tritt in die Gesellschaft von Beginn an ausgesetzt sind, zu iberwinden; sich kohadrent
zu arbeiten, und sich damit in gesellschaftliche Handlungsfahigkeit zu tiberfiihren.«
(Merkens, 2004, S. 33)

Bildung in gramscianischer Perspektive wird deshalb primir als »aktive[r] Prozess der
geistigen Erschliefung von Welt [begriffen], in dessen Rahmen der Mensch sich seiner
selbst bewusst wird, ein hoheres Bewusstsein von sich selbst und der Welt erwirbt, in
der er handelt« (Bernhard, 2006, S. 17). Im Prozess der Bildung geht es in dieser Sicht-
weise darum, ein tiefgreifendes und differenziertes Verstindnis von den gesellschaftli-
chen Verhiltnissen und der eigenen Stellung darin zu entwickeln (ebd.; Merkens, 2004,
S. 32). Denn diese Einsicht wird als grundlegende Voraussetzung dafiir erachtet, »dass
der Mensch seine Bedingungen handelnd verindern kann und nicht nur Objekt fremd-
bestimmter Prozesse bleibt« (Bernhard, 2006, S. 17).

Deutlich wird dementsprechend, dass dieser Perspektive die Vorstellung eines
stufenférmigen Bewusstseinsprozesses zugrunde liegt, dem die Moglichkeit einer
transparenten Erkenntnis sozialer Wirklichkeit eingeschrieben ist. Diese Moglichkeit
findet sich auch in der Konzeption des buon senso bei Gramsci wieder (Sternfeld, 2009,
S. 81f.), weshalb die »Verinderung gesellschaftlicher Zivilisationen« (Bernhard, 2006,
S.17) auch »an die Entfaltung der Erkenntnispotenziale des Menschen« (ebd.) gebunden
wird. Die Vorstellung eines stufenférmigen Bewusstseinsprozesses scheint auch die
enge Bindung von Gramscis bildungstheoretischen Uberlegungen an die schulpidago-
gische Praxis zu erkliren. Denn immerhin geht Bernhard (2006, S. 15) auch davon aus,
dass »jeder Verzicht auf die Formung des Kindes [...] das Kind umso mehr der Fremd-
bestimmung aus[liefert].« Schulische Bildung kann laut Bernhard (ebd.) fiir Gramsci

13.02.2026, 19:47:1. - O

181


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

folglich emanzipativ wirken und ist sogar von hoher Bedeutung.’ Denn »[d]as Resultat
einer Entwicklung ohne Erziehungc, so Bernhard (ebd.) mit Bezug auf Gramsci, »wire
die Fremdbestimmung der Heranwachsenden, wire eine formlose Individualitit, die
den Sozialisationseinfliissen der Gesellschaft schutzlos ausgesetzt wire«.

In dieser Perspektive wird Bildung als eine intellektuelle Praxis der Selbstermichti-
gung gedacht (Sternfeld, 2009, S. 74f.), in der die Subjekte iiber die — im weitesten Sinne
pidagogisch angestofiene — intellektuelle Auseinandersetzung ein Bewusstsein entwi-
ckeln, das sie »in ein aktiv-verinderndes Verhiltnis zur Welt setzt« (Bernhard, 2006,
S.17). Die piddagogische Initiierung von Bildungsprozessen wird dabei von Gramsci
aber nicht als lineares pidagogisches Lehr-/Lernverhiltnis aufgefasst. Vielmehr stellt
er diesem »die Wechselseitigkeit des pidagogischen Verhiltnisses« (Merkens, 2007,
S.160) gegeniiber, in dem »jeder Lehrer immer auch Schiiler und jeder Schiiler Lehrer
ist« (Gramsci, 2012, S.1335). Bildungsprozesse werden laut Gramsci also durch eine
Kollektivitit ausgeldst, die sich in einem wechselseitigen Lehr-/Lernverhiltnis konsti-
tuiert. Bildungsprozesse werden auf diese Weise, so schreibt Merkens (2004, S. 19f.),
zu »titig-schopferischen Akt[en]«, die »Wissenspraxen, statt einer Reproduktion von
Lehrformeln, zu einer gestalterischen Kraft in der Personlichkeitsentwicklung werden
[lassen].« Wobei grundlegend angenommen wird, dass die Bildungssubjekte in diesem
Kontext in ein aktiv-selbstbestimmtes intellektuelles Aneignungsverhiltnis versetzt
werden, das sie handlungsfihig macht (Bernhard, 2006, S. 17).

Die gramscianischen Bildungsverstindnisse, wie sie hier herausgestellt werden,
zeichnen sich also letztlich durch ein Doppel der Transformation des Bewusstseins und
der gesellschaftlichen Verhiltnisse aus. Bildung besteht einerseits in einem »prozess-
haften Erringen von Selbstbewusstsein, wie es bereits im klassischen Bildungsbegriff
angelegt ist« (Sternfeld, 2009, S. 75). Andererseits wirkt Bildung durch das aktive Um-
wenden in Handeln »verindernd auf die bestehenden Verhiltnisse ein[...J« (Bernhard,
2006, S. 17). Gramsci selbst (2012, S. 1342) beschreibt das Doppel als Selbstpotenzierung
des Subjekts: »Die Auflenwelt, die allgemeinen Verhiltnisse zu verindern, heifdt sich
selbst zu potenzieren, sich selbst zu entwickeln.« Diese Selbstpotenzierung ist aber
eben nicht nur auf das eigene Selbst gerichtet, sondern richtet sich dariiber hinaus
auch vordergriindig an eine Verinderung der Verhiltnisse auflerhalb des Subjekts,
»beginnend bei denen zur Natur bis hin zu denen zu den anderen Menschen, in unter-
schiedlichem Grad in den verschiedenen gesellschaftlichen Kreisen, in denen man lebt,
bis zum weitesten Verhiltnis, das die gesamte menschliche Gattung umfafSt« (ebd.). Fiir
Bernhard (2006, S. 17£.) stellt diese bildungsbedingte Selbstpotenzierung schlussendlich
einen hoéherstufigen intellektuellen Prozess des Bewusstwerdens iiber die historisch-
gesellschaftlichen Bedingungen und die eigene Position in diesen dar, der zudem zu
einer handelnden Einflussnahme auf die Verhiltnisse fithrt und eine »Selbstbearbeitung
der inneren Natur des Menschen zu einer hoheren kulturellen Form« (ebd., S. 18; Herv. i.
Orig.) impliziert.

9 Trotzdem ist es bedeutsam hervorzuheben, dass fiir Gramsci nicht jede Bildung und Erziehung per
se emanzipativ sind. Vielmehr steht er der zu seiner Zeit vorherrschenden Bildung und Erziehung
sehr kritisch gegeniiber.

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

Bildungsprozesse werden in den direkt an Gramsci anschliefdenden Verstindnissen
also als Ergebnis einer intellektuellen Arbeit begriffen, die sich in ein kritisches Verhilt-
nis zu den gegebenen gesellschaftlichen Bedingungen und der eigenen Position in die-
sen setzt und schliefflich zu einem héheren Bewusstseinszustand fithrt. In thnen wird
dementsprechend ein politisches Denken von Bildung ersichtlich, das seinen Ausgangs-
punkt nicht in der prisozialen Subjektivitit, sondern in der Historizitit und Kontingenz
der Menschen nimmt und dessen grundlegendes Anliegen darin besteht, die Verhiltnis-
se in Bewegung zu bringen. Politische Bildung verfolgt in dieser Betrachtung das Ziel, zu
weniger Fremdbestimmung beizutragen, und zwar nicht nur der eigenen, sondern auch
der Anderer. Jedoch beinhaltet der Bildungsgedanke nach Gramsci mit dem Konzept des
buon senso und dem Anliegen des Kohirentwerdens immer auch die Annahme einer mog-
lichen Uberwindung der gesellschaftlichen Entfremdung der Subjekte, die letztlich auf
die Moglichkeit einer nicht-politischen Subjektivitit rekurriert.

Dieser Emanzipationsprozess soll mithilfe der auf einem wechselseitigen padago-
gischen Autorititsverhailtnis basierenden Bildungsarbeit erméglicht werden und wird
durch die organischen Intellektuellen der Arbeiter*innenklasse vorangetrieben. Aber:
Selbst wenn das Ziel dieses Bildungsverhiltnisses die Befihigung zur Ent-Unterwer-
fung ist und das pidagogische Autorititsverhiltnis als wechselseitiges gedacht wird,
sind es ausgerechnet die zugrunde liegende Vorstellung eines transparenten Verhilt-
nisses zur eigenen gesellschaftlichen Position und die »mieutische« Konstruktion der
organischen Intellektuellen der Subalternen, die eine gewisse Gefahr des transparen-
ten Paternalismus im pidagogischen Bildungsverhiltnis fortschreiben (Sternfeld, 2009,
S. 67-70). Diese Gefahr eines transparenten Paternalismus ist insbesondere in einer ver-
einfachten Perspektive auf Emanzipation angelegt, die diese als Ereignis der Uberwin-
dung von Macht und Unterwerfung durch die transparente Einsicht in diese Ungleich-
heitskategorien versteht (Laclau, 2002, S. 145). Zudem bleibt, wie Sternfeld (2009, S. 78)
mit Bezug auf Spivak (2008) hervorhebt, »[aJuch die Rede der Selbstbefreiung [..] eine
Fremdzuschreibung, die selbst wieder neue Ausschliisse produziert.«

Insgesamt wird in den gramscianischen Perspektiven eine einfache Gegeniiberstel-
lung von Regierten und Regierenden suggeriert. Auch wenn Gramsci (2012, S. 1325) mit
dem Ziel, »die Regierten von den Regierenden intellektuell unabhingig zu machen,
nicht auf die illusiondre Vorstellung einer Welt jenseits von Fithrung und Nachfolge
abzielt, bleibt die Dichotomie zwischen Regierenden auf der einen und Regierten auf
der anderen Seite in den gramscianischen Positionen erhalten. In dieser Dichotomie
scheint es etwa auch zweitranging, welcher Klasse die organischen Intellektuellen der
Subalternen angehéren. Wichtiger scheint es namlich, dass »sie sich als organische
Intellektuelle dem gegenhegemonialen Projekt anschliefden und an einer Delegitimie-
rung herrschender Wissensformen und Bedingungen von Deutungsmacht arbeiten«
(Sternfeld, 2009, S. 69). Dabei wird subtil eine einfache Moglichkeit der Positionierung
auf der Seite des Guten und Richtigen vorausgesetzt, wie sie oben mit dem Verweis auf
Spivaks Kritik an der einseitigen Fokussierung auf migrantisch-antirassistischen Ak-
tivismus in den Metropolen des Globalen Nordens problematisiert wurde (Kap. 3.4.2).
Die relativ eindeutige Grenzziehung zwischen Regierten und Regierenden geht hier
also mit der Gefahr einher, eine vereinfachte Sicht auf die Komplexitit, Ambivalenz
und Verwobenheit des Sozialen zu vermitteln (Kap. 3.3.5). Werden die gegenwirtigen

13.02.2026, 19:47:1. - O

183


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gesellschaftlichen Verhiltnisse jedoch als durch eine Dezentrierung und Vervielfilti-
gung von Macht- und Herrschaftszentren strukturiert gedacht (Laclau, 1990c), dann »ist
Herrschaft nicht die Herrschaft einer gesellschaftlichen Gruppe [iiber eine andere], son-
dern eher die Herrschaft von Wahrnehmungsweisen durch Begriffe, Wissensbestinde
und -formen, isthetische Schemata etc., durch welche sich spezifische Lebensweisen
durchsetzen« (Krenz-Dewe & Mecheril, 2014, S. 45). Es werden »polyzentrische Herr-
schaftsverhiltnisse« (ebd.) ersichtlich, die sich in un_bestimmter Weise artikulieren und
artikuliert werden kénnen und dariiber hinaus eine polypositionale Verwobenheit in die
Verhaltnisse zur Folge haben (siehe dazu auch Kap. 3.4.1 und 3.4.2). Emanzipationsbe-
strebungen werden dadurch widerspriichlich in das Spannungsverhiltnis von Befreiung
und Unterwerfung involviert (Laclau, 2002; Spivak, 1999), und eine eindeutige Fest-Stel-
lung von Regierten und Regierenden wird nur bedingt (kontextspezifisch) méglich.™
Dabei ist den gramscianischen Bildungsverstindnissen eine polyzentrische Perspektive
auf Herrschaft zwar nicht fremd (Merkens, 2007, S. 172), »[d]ie Position der eindeutigen
Entscheidbarkeit zwischen Unmiindigkeit als Ausgangspunkt und Mindigkeit als Ziel,
zwischen Unterdriickung als Ausgangspunkt und Befreiung als Ziel« (Sternfeld, 2009,
S. 83) bleibt ihnen jedoch durchgehend inhirent. Dies birgt zumindest die diskursive
Gefahr, Selbstermichtigung widerspruchslos auf intellektuelle Bewusstseinsbildung zu
reduzieren oder den paternalistischen Verlockungen zu verfallen, sich widerspruchslos
als organische Intellektuelle der Subalternen zu entwerfen.

4.3.2 Un_mégliche Bildung

Im Gegensatz zu den explizit und ausschlieflich gramscianischen Bildungsverstind-
nissen finden sich in subjektivierungstheoretischen Zugingen Thematisierungen und
Theoretisierungen des Verhiltnisses zwischen dem Politischen (als Kehrseite des Sozia-
len) und Bildung. Dabei unterscheide ich innerhalb dieses theoretischen Horizonts zwei
Schwerpunktsetzungen, die ich in diesem und dem folgenden Teilkapitel modelliere:
zum einen eine Schwerpunktsetzung auf Fragen der Alteritit und Bildung (Kap. 4.3.3)
und zum anderen eine Fokussierung auf die Unmdglichkeit von Bildung, die ich zu-
nichst, in dem vorliegenden Kapitel 4.3.2, herausstelle. Beide Perspektivierungen kén-
nenineinem subjektivierungs- und hegemonietheoretischen Horizont der deutschspra-
chigen Bildungsphilosophie verortet werden.

Die erste Schwerpunktsetzung im Rahmen dieser Ansitze unterscheidet sich inso-
fern grundlegend von den oben angefiithrten gramscianischen Bildungsverstindnissen,
als systematisch auf die Unmoglichkeit abgehoben wird, ein transparentes Verhiltnis
zur sozialen Wirklichkeit einnehmen zu kénnen. Diese Unméglichkeit wird jedoch nicht
zum Anlass genommen, den Bildungsgedanken zu verabschieden (Masschelein & Ri-
cken, 2003)." Vielmehr wird Bildung gerade in ihrem unméglichen Versprechen als Er-

10  Womit selbstverstindlich das Vorhandensein asymmetrischer gesellschaftlicher Subjektpositio-
nen, die gesellschaftliche Diskriminierungs- und Privilegierungsverhiltnisse ermoglichen, nicht
verleugnet werden soll.

i3 Norbert Ricken, der selbst mafigeblich an der Ausdifferenzierung subjektivierungstheoretischer
Zuginge der Bildungstheorie mitgearbeitet hat, hat die von ihm und Jan Masschelein vorgeschla-
gene Verabschiedung des Bildungsbegriffs mittlerweile selbst auch wieder zuriickgenommen und

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

moglichungsraum fiir Subjektivierungsweisen gedacht, die am Horizont der sozialen
Immanenz eine Bildung im Kommen ersichtlich machen, also eine Bildung, die nie end-
giiltig eintritt, sondern immer aufgeschoben und kiinftig bleibt. Exemplarisch fir diese
Richtung stelle ich hier insbesondere die Arbeiten von Carsten Biinger (2013a), Alfred
Schifer (2011a, 2012) und Christiane Thompson (2009) in den Mittelpunkt. Denn im ei-
gentlich weiter anzulegenden subjektivierungstheoretischen Bildungsdiskurs (bspw. Ci-
gek, 2020; Ricken, 2019; Rose, 2012) zeichnen sich diese Beitrige fiir die hier vorliegende
Arbeit nicht nur durch die partielle Einbeziehung™ der von mir in Kapitel 2 modellierten
hegemonietheoretischen Spektren (hier insbesondere Althusser sowie Laclau und Mouf-
fe) in den subjektivierungstheoretischen Bildungsdiskurs aus, sondern sie haben auch
die kritische Auseinandersetzung mit der Politizitit von Bildung in den vergangenen
Jahren mafigeblich vorangetrieben (insbes. Biinger 2013a, 2013b).

In einem Kontext, der Pidagogik und Bildung zunehmend unter den Paradigmen
der Machbarkeit und der Notwendigkeit betrachtet (Schifer, 2012; siehe auch Kap. 4.1),
nehmen die hier herausgestellten bildungstheoretischen Arbeiten ihren Ausgangspunkt
in einer Reaktualisierung der »klassischen« Bildungsidee (etwa von Humboldt oder
Schiller) als unmogliches Versprechen (Schifer, 2011a; Thompson, 2009). Bildung ver-
spricht, wie bereits in Kapitel 4.2.1 eingefithrt wurde, die subjektive Uberwindung einer
gegebenen sozialen Ordnung, ohne diese »als wirklich, als etwas, was sich im Verlauf
eines Prozesses tatsichlich einstellen kénnte« (Thompson, 2009, S. 212), zu behaup-
ten. Bildung stellt also ein unmogliches Versprechen dar, indem sich »einerseits eine
kritische Perspektive auf den gegenwirtigen Zustand der Individuen wie der sozialen
Verhiltnisse sowie andererseits die Hoffnung auf die Moglichkeit einer Wendung zum
Besseren, die von den Individuen auf die sozialen Verhiltnisse ausstrahlt« (Schifer,
2011a, S.21), miteinander verzahnt. Dieses Versprechen wird bereits bei den soge-
nannten »pidagogischen Klassikern« (Schifer, 2012, S. 8) als unmoglich erachtet, weil
auch ihnen die hegemonie- und subjektivierungstheoretische Einsicht zugrunde lag,
dass sich zwar weder die soziale Welt noch die Subjekte aus sich selbst heraus kon-
stituieren konnen, dass aber dennoch stets sozialimmanente Griitndungen notwendig
sind. »Die Losung der pidagogischen Klassiker, so Schifer (ebd., S. 9), »bestand [nun]
darin, >sakralisierte Moglichkeitsriume« zu entwerfen — Riume, in denen sakralisierte,
aber unmogliche Bezugspunkte (wie Autonomie, Identitit, Individualitit) als moglich
imaginiert wurden.« Dabei war es nicht das Ziel dieser Sakralisierungen, zu einer
herrschaftsdienlichen ideologischen Verblendung der Bildungssubjekte beizutragen.
Sondern es sollten dariiber isthetische Moglichkeitsriume erdfinet werden, die die
illusionire Erfahrung des Unmoglichen erméglichen, indem sie »eine Differenz zur blo-
Ren Immanenz der Vergesellschaftung von Individuen [...] entwerfen« lassen (ebd.). Im

zu bedeutsamen Auseinandersetzungen mit der Unméglichkeit und gleichzeitigen Notwendig-
keit von Bildung beigetragen (Ricken, 2019).

12 Ich kennzeichne den Grad der Einbeziehung hier als partiell, weil die Referenz auf den in dieser
Arbeit modellierten hegemonietheoretischen Horizont (mit Gramsci, Althusser sowie Laclau und
Mouffe) nur einen kleinen Anteil ihrer poststrukturalistischen und subjektivierungstheoretischen
Weiterentwicklungen und Beitrage im deutschsprachigen Bildungsdiskurs darstellt.

13.02.2026, 19:47:1. - O

185


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Laufe der Zeit hat sich jedoch herausgestellt, dass die erwiinschten dsthetischen Mog-
lichkeitsraume auch durch sakralisierte Gegenhalte nicht dauerhaft garantiert werden
konnten und kénnen. Denn da auch die sakralisierten Signifikanten der Autonomie, der
Miindigkeit oder der Kritik keine feste (herrschaftskritische) Identitit aufweisen und
mithelos in die gesellschaftsfunktionale Imagination fundamentalistischer Bildungs-
versprechen eingegliedert werden kénnen,” kann auch die Strategie der Sakralisierung
nicht die erwiinschten Méglichkeitsriume garantieren.

In dieser Moglichkeit der herrschaftsfunktionalen Umwendung und Vereinnah-
mung des klassischen Bildungsgedankens wird ein erster politischer Gehalt von Bildung
ersichtlich. So stellt Bildung einen leeren Signifikanten im gesellschaftlichen Kampfum
die unmogliche und doch notwendige SchliefSung des Sozialen dar, in dem unterschied-
liche gesellschaftliche Forderungen mit hegemonialen Subjektivierungsaufforderungen
artikuliert werden kénnen (Schifer, 2013, S. 542). Diese Perspektive auf Bildung als leerer
Signifikant nimmt Bildung zwar nicht im Sinne von Bildungsprozessen in den Blick,
verdeutlicht aber ausgerechnet ihre gesellschaftsfunktionale Instrumentalisierbarkeit
und damit die Notwendigkeit einer politischen Reaktualisierung von Bildung als Un-
moglichkeit. Hier erweist sich die doppelte Logik von Unterwerfung und Erméglichung
des Subjektivierungsbegriffs als fruchtbar (Schifer, 2019; Thompson, 2009).

Fiir Schifer (2012) wird dieses Potenzial bzw. dieser Moglichkeitsraum im »Augen-
blick des Subjekts« (Laclau, 1999, S. 127; siehe auch Kap. 4.2.2) deutlich. Denn in diesem
Augenblick erscheint das Subjekt als radikal ortlos. Es erhilt zwar in den »Erwartungen,
Urteile[n], Interpretationen und Antworten der anderen«einen Ort, »von dem her es sich
selbst sehen und zu sich in ein Verhiltnis treten kann; aber es gibt viele solcher Orte und
in der Differenz dieser Orte scheint jenes ortlose Selbst auf, das man nicht fassen kann«
(Schifer, 2012, S. 119f.). In diesem Moment differenter Anrufungen entsteht »ein Raum,
in dem der Riss zwischen Transzendentalitit und Empirizitit geschlossen wird und in
dem sich das Ich hinsichtlich jener Bedingungen situiert, aus denen es hervorgegangen
ist« (Thompson, 2009, S. 212). Aus hegemonietheoretischer Perspektive kann deshalb ge-
rade in diesem Augenblick des Subjekts das klassische Bildungsversprechen — losgeldst
von spezifischen sakralen Gegenhalten - als allgemeiner Méglichkeitsraum der Distan-
zierung und Zuriickweisung sozialer Zumutungen und Festlegungen reaktualisiert wer-
den, auch wenn die Distanzierung und die Zuriickweisung immer nur begrenzt moglich
sind.

Bildung wird in dieser Perspektive als eine spezifische Form der Subjektbildung
deutlich, die notwendigerweise nie vollstindig spezifizierbar und immer unmog-
lich bleibt. Sie stellt ein sozial immanentes Phinomen dar, das auf die macht- und
herrschaftsférmigen Unterwerfungen der Subjekte nicht mit einer vereinfachten Zu-
riickweisung reagiert (Schifer, 2011b, S. 96), sondern ein problematisierendes, kritisches
Verhiltnis zu den gesellschaftlichen Zurichtungen und den eigenen Involviertheiten
sucht. Eine solche Moglichkeit der Bildung bleibt immer in dem Sinne unméglich,
dass auch die als moglich gedachte Erfahrung der Infragestellung des vermeintlich

13 So stellen »Selbstbestimmung, Individualitit, Personlichkeit, die Anspriiche auf Freiheit und
Gleichheit« (Schafer, 2011a, S. 79) zentrale Kategorien gegenwartiger neoliberaler Regierungsfor-
men und Bildungsverstindnisse dar (ebd.).

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

Selbstverstindlichen, die vermeintliche Feststellung des Unbestimmten immer nur aus
dem Horizont des sozial Immanenten mdoglich ist. Bildung ist in dieser Perspektive
insofern politisch, als mit ihr eine Entscheidung auf einem Terrain unentscheidbarer
Alternativen einhergeht. Was als gebildete Subjektivierung gilt, ist niemals notwendig,
sondern stets das Ergebnis hegemonialer Einsitze auf dem sedimentierten Terrain
gesellschaftlicher Krifteverhiltnisse. Eine Bildung jedoch, die einen explizit politischen
Anspruch im Sinne der Reaktualisierung des Politischen der vorherrschenden sozialen
Ordnungen und ihrer Verbesserung verfolgt, begriindet sich »gerade auch in jenem
kritischen Motiv [..], die Prozesse werdender und sich wandelnder Subjektivitit in
spezifischer Weise zu qualifizieren und auf die Moglichkeit der Kritik und Reflexion,
der kritischen >In-Verhiltnis-Setzungs, zu befragen« (Biinger, 2013a, S.18). Bildung
als programmatisch politische Bildung im Sinne der Hegemonietheorie wire dann
denkbar als unabschlieBbarer und zugleich stets immanent bleibender Prozess der
permanenten kritischen Inverhiltnissetzung zur kritischen Inverhiltnissetzung (Biin-
ger, 2013b, S. 442). Was einen Prozess in Gang setzt, der es zumindest ermdglichen
konnte, den uniiberbriickbaren Spalt zwischen dem imaginiren Bildungsversprechen
der Unbestimmtheit und den »kritischen« Symbolisierungen im praktischen Vollzug
der Subjekte in Bewegung zu halten und dadurch woméglich zu verringern (Schifer,
2011a, S. 134).

Im Gegensatz zu den gramscianischen Perspektiven in Kapitel 4.3.1 wird in den sub-
jektivierungstheoretischen Zugingen verstirkt die unitberwindbare Involviertheit aller
in die bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnisse herausgestellt. Auch die Komplexi-
tit und Ambivalenz der Verhaltnisse riickt dabei zunehmend in den Blick. Sowohl die
transparente Einsicht in die gegebenen Verhiltnisse und ein transparentes Verhiltnis
der stellvertretenden Reprisentationen subalterner Gruppen als auch die Vorstellung ei-
ner universellen und auf der Uberwindung von Macht basierenden, rationalen Emanzi-
pation werden problematisiert (Laclau, 2002, S. 143-147). Nur in der Anerkennung der
eigenen Unmoglichkeit lassen sich Riume der Moglichkeit finden, die soziale Immanenz
begrenzt zu transzendieren, dies allerdings immer ohne Garantien. In der Figur von Bil-
dung als unabschlief3bares Projekt der immanenten Kritik der immanenten Kritik riickt
die Unbestimmtheit der Subjekte als zentraler Bezugspunkt und zentrales Ziel von Bil-
dungsprozessen in den Vordergrund:** Die Kritik der Kritik soll das klassische Verspre-
chen der Bildung jenseits des strategischen und problematischen Manévers der Sakrali-
sierung (Kap. 3.3.2), aber diesseits der Moglichkeit der eingeschrinkten Distanzierung
und Zuriickweisung sozialer Zumutungen und Festlegungen zukiinftig erméglichen.

Hierbei folgen die skizzierten Zuginge letztlich dem Programm der systematischen
Beriicksichtigung der Totalitit von Hegemonie im Sinne einer universellen Unterwer-
fungslogik, welche die (Bildungs-)Subjekte erst ermdglicht. Mit dieser allgemeinen Be-
trachtung hegemonialer Unterwerfung und Erméglichung wird jedoch die ausgepragte

14  Dies mag insbesondere auch mit einer theoriestrategischen Abgrenzung zu funktionalen und
handlungstheoretischen Bildungsverstindnissen zusammenhangen (vgl. Schifer, 2011a, 2012),
die die empirische Bestimmtheit und Notwendigkeit des Sozialen in den Vordergrund von Bil-
dungsprozessen stellen.

13.02.2026, 19:47:1. - O

187


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Differenzialitit und Exklusivitit der gesellschaftlichen Herrschaftsverhiltnisse tenden-
ziell abgeblendet. Zudem geht der verallgemeinerte Blick auf Erméglichung und Un-
terwerfung — im Gegensatz zu der oben (Kap. 4.3.1) als vereinfacht bezeichneten Dar-
stellung der Dichotomie zwischen Regierten und Regierenden — tendenziell mit der Ge-
fahr einer Universalisierung der Logik der Unterwerfung und der Differenz einher. Auch
hier besteht folglich die Gefahr, die komplexen asymmetrischen Verhiltnisse von Dif-
ferenz und Ausschluss in der Migrationsgesellschaft tendenziell aus dem Blickfeld zu
riicken. Denn subjektivierungstheoretisch wird, wie in Kapitel 3.4.1 bereits ausgefiihrt,
der Prozess der rassialisierten Subjektivierung zwar zurecht im Lichte der allgemein-
giiltigen Logik von »Erméglichung (>subjectivation<) und Restringierung (>subjectificati-
onq« betrachtet (Mecheril & Rose, 2014, S. 149). Aber trotzdem muss Rassismus gleich-
zeitig »auch als spezifisch repressive Form der Erzeugung beschrinkter und beschidig-
ter Identititen zur Geltung gebracht und untersucht werden« (ebd.). Um dies beispiel-
haft zuverdeutlichen: In den globalen Verhiltnissen als europiisches, weifdes und mann-
liches Subjekt zu gelten, stellt unter den historisch sedimentierten migrationsgesell-
schaftlichen Bedingungen der Gegenwart nicht nur eine Vergesellschaftungszumutung
und eine Verhinderung der Unbestimmtheit von als europiisch, weif3, minnlich gelten-
der Subjekte dar. Sondern es stellt vielmehr eine - freilich kontingente und begrenzte,
aber verhiltnismifig doch auch itberaus groRe - strukturell privilegierte Subjektposition
dar. Die tendenzielle Privilegiertheit, die mit dieser Subjektposition einhergeht, basiert
zudem darauf, dass sie Anderen nicht zukommt und dass ihnen diese auch mit ideolo-
gischer und materieller Gewalt verwehrt wird — bspw. wenn es um das Recht auf globale
Bewegungsfreiheit geht (Mecheril, 2020).

Die (Uber-)Betonung einer universellen Unterwerfungslogik sowie einer univer-
sellen Unbestimmtheit geht m.E. schlieflich mit der Gefahr einher, die Singularitit
respektive Differenzialitit der Fragilitit und Vulnerabilitit der sozial ungleichen Be-
stimmtheiten der Subjekte (Kap. 3.4.1) sowie die wechselseitige Verwiesenheit (de-)pri-
vilegierter Subjektpositionen aufeinander (Kap. 3.4.2) zum Verschwinden zu bringen.
Und zwar nicht, weil diese kategorisch oder systematisch ausgeblendet, sondern weil
sie tendenziell zugunsten einer universellen Unterwerfungslogik abgeblendet werden.
Letztlich resultiert daraus ein Bildungsbegriff, der dazu tendiert, die Unbestimmtheit
des Eigenen in den Vordergrund und die (de-)privilegierte Bestimmtheit und ihre Re-
lationalitit in den Hintergrund zu riicken. Eine derartig unbestimmte Bildung kann
jedoch dazu fithren, Bildung als selbstbeziiglichen Subjektivierungsprozess der perma-
nent aufgeschobenen Entunterwerfung des Selbst zu forcieren, in dessen Rahmen etwa
das Privileg, nicht dermaflen durch Rassismen eingeschrinkt zu sein, zu einer grundlegenden
Erméglichungsbedingung der eigenen Unbestimmtheit wird.

4.3.3 Alteritat verantworten

Als eine weitere Moglichkeit, politische Bildung(-sprozesse) hegemonietheoretisch zu
denken, lassen sich Arbeiten herausstellen, die einen Schwerpunkt auf das Verhiltnis
von Alteritit und Bildung legen (Cigek, 2020; Schifer & Wimmer, 2006b; Wimmer, 1996,
2014, 2018, 2019). Diese konnen idealtypisch zwar an dem allgemeinen Horizont subjek-
tivierungstheoretischer Zuginge verortet werden und bauen grundlegend auf der Fest-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

stellung einer Un_Moglichkeit von Bildung auf, doch wird der Aspekt der Alteritit nicht
in allen Zugingen gleichermaflen explizit und folgenreich herausgestellt. Aus diesem
Grund modelliere ich diejenigen Zuginge, die insbesondere das Verhaltnis von Alteritit
und Bildung in den Fokus stellen, hier als eigenstindige Moglichkeit des Denkens einer
explizit politischen Bildung, setze aber voraus, dass diese lediglich einen weiterfithren-
den Aspekt bzw. eine nur anders nuancierte Méglichkeit des Denkens von Bildung als
Un_Moglichkeit darstellen.

Die hier exemplarisch eingeblendeten alterititstheoretischen Perspektiven auf Bil-
dung beziehen sich in ihrem Denken von Alteritit zumeist auf die Arbeiten von Emma-
nuel Lévinas und Jaques Derrida. Dabei wird unter dem Begriff Alteritit Andersheit als
konstitutives Merkmal des Sozialen in den Blick genommen und diese Andersheit wird
nicht als objektiv und konkret, sondern als unbestimmbar, unvergleichbar und unzu-
ginglich gedacht. Diese radikale Andersheit verhindert eine endgiiltige SchlieRung des
Sozialen, stellt zugleich aber Anspriiche an die Individuen, bspw. denjenigen, sich fir
eine Moglichkeit der Subjektivierung zu entscheiden (Cigek, 2020; Wimmer, 1996, 2014).
Dabei wird Alteritit jedoch zumeist nicht nur als eine solche »radikale Andersheit« defi-
niert, sondern insbesondere auch in die Begriffe »der Andere« und »der Fremde« iiber-
setzt. Bei der Ubersetzung von Alteritit hat sich folglich trotz der reprisentationslo-
gischen Ausschliisse des generischen Maskulinums ebenjenes durchgesetzt. Begriindet
wird dieser Schritt — und das scheint mir fiir das Verstindnis und die Diskussion von
Alteritit bedeutsam — bspw. damit, dass die Ubersetzung in »der Anderes, so stellt es
etwa Cigek (2020, S. 48) heraus, »weder Mann noch Frau noch Ding usw. [bezeichnen
soll], sondern im Sinne Lévinas absoluter Andersheit, der wir am Rand dessen begeg-
nen, was wir selbst nicht sind« (ebd.), zu verstehen ist. Mit Alteritit wird folglich zum
einen eine absolute Andersheit in den Blick genommen und zum anderen trotz des Pro-
blembewusstseins fiir die Unmaglichkeit der universellen Reprisentation sozialer Wirk-
lichkeit der Riickgriff auf einen partikularen Reprisentanten (generisches Maskulinum)
beibehalten, um die Universalitit der Andersheit, der Unverfiigbarkeit und des Unben-
nenbaren begrifflich zu fassen. Die Reprisentation von Alteritit als absolute Andersheit
in der Rede etwa von »die Andere« oder »der*die Andere« ist dabei aufgrund der ge-
sellschaftlich begrenzten Moglichkeiten der geschlechtersensitiven Sprache angeblich
zu begrenzt. Jedoch verdeutlicht sich ausgerechnet auch beim Rickgriff auf das gene-
rische Maskulinum die Unméglichkeit, dem Unbestimmten jenseits des Horizonts des
vorliufig und machtvoll Bestimmten begegnen zu kénnen.”

15 Aufdie Problematik der Unméglichkeit der Reprasentation des Unbestimmten jenseits des Hori-
zonts des Bestimmten sowie der Formulierung eines Begriffs universeller Unbestimmtheitjenseits
differenzieller Bestimmtheit komme ich unten und in Kapitel 5.2 mit Bezug auf den Verantwor-
tungsbegriff zuriick. Der Problemaufriss scheint mir an dieser Stelle jedoch bedeutsam, um die
Verwendungsweise des Begriffs Alteritat als »absolute Andersheit« deutlich zu machen, ohne die-
se je angemessen und jenseits kontingenter Macht- und Differenzverhiltnisse reprasentieren zu
kénnen. Die Unmoglichkeit der Repréasentation bedeutet aber auch, darauf mochte ich nochmals
explizit hinweisen, dass auch die von mir im FlieRtext exemplarisch eingebrachten Alternativen
fir das generische Maskulinum (bspw. der*die Andere) das Problem der angemessenen Reprasen-
tation von Wirklichkeit bzw. — in diesem Falle — von Alteritat nicht [6sen.

13.02.2026, 19:47:1. - O

189


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Mit Bezug auf die bisher herausgestellten Begrifflichkeiten bringt der Alterititsbe-
griff also vor allem das zum Ausdruck, was mit den Begriffen der Dislokation und der
Dezentrierung als grundlegende Entfremdung bzw. als konstitutives Aus-den-Fugen-
Sein (siehe Kap. 1.1.1) beschrieben wurde: Sowohl das Selbst als auch die Anderen und
die kontextuellen Bedingungen, die den Subjekten vorausgehen, sind konstitutiv unver-
fiigbar, disloziert und abgriindig. Es gibt kein wesenhaftes Fundament, auf das sie zu-
riickgefithrt werden kénnen, weshalb sie immer schon Andere sind. Zudem verweist der
Alteritatsbegriff auch auf die rekursive Relationalitit der Subjektivierung, also darauf,
dass sich das Selbst immer nur in den begrenzten Moglichkeiten der Verwiesenheit auf
Andere und Anderes konstituieren kann (Wimmer, 1996). Wihrend Relationalitit bisher
immer mit Bezug auf kontingente, also un_bestimmte, Andere gedacht wurde, wird sie
im Alteritatsdiskurs eher als »Anspruch des unbestimmbaren, unzuginglichen, unend-
lich Anderen« (Wimmer, 2014, S. 448) zum Thema. Der*die Andere in seiner*ihrer un-
verfiigbaren Andersheit stellt unausweichlich einen Anspruch an das Selbst, auf den es
zu antworten gilt. Wobei das Antworten in diesem Zusammenhang die Un_Moglichkeit
der Subjektivierung ausdriickt, da zu antworten bedeutet, »angesichts der Unentscheid-
barkeit und des Nicht-Wissens, was man antworten soll, eine Entscheidung zu treffen«
(ebd.). Alteritat riickt die Subjekte damit unweigerlich in ein Verhiltnis der Verantwor-
tung, zumindest in dem Sinne, dass jede Entscheidung immer auch vor Anderen und
einer”einem Dritten verantwortet werden muss.

Bildungstheoretisch wird Alteritit in den hier idealtypisch zusammengefassten Per-
spektiven in der Figur der »Selbstauslegung im Anderen« (Schifer & Wimmer, 2006a)
thematisiert, in der insbesondere die Konstruktion des Eigenen in der Zurechtlegung
des Anderen in den Blick riickt, ohne dabei das Selbst als souverin vorauszusetzen. »Die-
se Selbstauslegung [im Anderen] ist [...] nicht voraussetzungslos, denn sie vollzieht sich
im Schatten und in Funktion einer dem Subjekt selbst entgehenden Selbstfremdheit.«
(ebd., S. 16) Bildungstheoretisch stellt sich in diesem Zusammenhang insbesondere (wie
auch im vorangestellten Kap. 4.3.2) die Frage nach der Moglichkeit und der Legitimitit
von Kritik und Ethik unter Bedingungen nicht nur der eigenen Unverfiigbarkeit, son-
dern auch unter Bedingungen der Einbeziehung und Zurechtlegung des Anderen fiir die
eigene Selbstauslegung.

Neben den »Selbstauslegungen im Anderen« riicken im alterititstheoretischen Dis-
kurs zu Bildung auch andere Fokussierungen in den Mittelpunkt der bildungstheore-
tischen Auseinandersetzungen, insbesondere die Antwortverhiltnisse, die von den An-
deren als Anspriiche an das Eigene gestellt werden. Wobei auch hier die Anspriiche der
Anderen nur als unverfiigbare und unbestimmte gedacht werden kénnen. Letztlich stellt
sich hier vor allem die Frage nach der unméglichen Verantwortung im Kontext der kon-
stitutiven Alteritit. Unmoglich ist diese auch deshalb, weil die Frage nach angemesse-
nen Antworten nicht mehr von einem souverinen Subjekt verantwortet werden kann,
sondern innerhalb »ein[es] responsive[n] Geschehen[s], worin der und das Andere nicht
erst zu einem bereits konstituierten Subjekt hinzukommt, sondern worin Subjektivitit
konstitutiv ins Andere verstrickt ist« (Cigek, 2020, S. 76). Doch auch wenn die Verant-
wortung der Anspriiche Anderer unbestimmt bleibt, werden ausgerechnet die Antwort-
verhiltnisse, in der das Selbst von den Anderen gesetzt wird, zu dem moglichen Ort der
Suche nach der »Gabe« der Bildung: »Bildung ist dann selbst die Gabe, die sich im Be-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

zug zum Anderen ereignet« (Wimmer, 1996, S. 159). Und eine solche Bildung orientiert
sich in Anlehnung an Derrida an einer Ethik der bedingungslosen Gastfreundschaft, die
von der Suche nach der angemessenen Verantwortung geleitet ist. Sie heif3t die Ande-
ren prinzipiell willkommen, bietet Gastfreundschaft an und setzt sich der Anwesenheit
der Anderen uneingeschrinkt und bedingungslos aus (Wimmer, 2014, S. 448), ohne die
Unentscheidbarkeit des Sozialen je vollends entscheiden zu kénnen (ebd., S. 192).

Auch in diesem Zugang kann das Politische der Bildung in erster Linie in der Not-
wendigkeit gesehen werden, unentscheidbare Entscheidungen zu treffen. Gleichzeitig
werden diese unentscheidbaren Entscheidungen weniger dadurch zu Bildung, dass sie
den Raum der eigenen Unverfiigbarkeit, Autonomie und Miindigkeit erweitern, sondern
vielmehr dadurch, dass sie sich an einer Offnung hin zu den Anspriichen der Anderen
ausrichten. Eine alterititstheoretische Bildung geht mit der (politischen) Entscheidung
einher, ein verantwortungsvolles Antwortverhiltnis zu den Anspriichen der unverfiig-
baren Andersheit der Anderen, die immer auch auf die eigene Andersheit verweist, zu
finden. Bildung wird dann zu einer offenen Suche nach angemessenen Antworten auf
die Alteritit, die sowohl das Selbst als auch die Anderen grundlegend konstituiert.

Doch dhnlich wie die unter Kapitel 4.3.2 angefithrten Perspektiven werden auch
in den alterititstheoretischen Zugingen die Anderen vorrangig nicht als spezifische
un_bestimmte Andere gedacht, sondern vor allem in ihrer Symbolisierung einer allge-
meinen Andersheit bzw. Dislokation betrachtet, die jede Subjektivitit kennzeichnet.
»Der Andere« respektive »der Fremde« verweist schlief8lich mehr auf die allgemeine An-
dersheit und Unbestimmtheit aller Subjekte, als dass damit die vorliufige differenzielle
Bestimmtheit unterschiedlicher Subjektpositionen und ihrer Gewaltformigkeit in den
Blick gerit. Auch hierbei sehe ich deshalb die Gefahr der Nivellierung differenzieller
gesellschaftlicher Macht- und Gewaltverhiltnisse, die mit der Gefahr einer zu starken
Ausrichtung des Bildungsgedankens an der eigenen respektive der allgemeinen Unbe-
stimmtheit einhergeht. Bevor ich darauf aber in Kapitel 5.1 weiter eingehe, nehme ich
im folgenden Unterkapitel 4.4 eine Art Zisur vor, die vor allem versucht, die allgemeinen
formalen Elemente einer un_bestimmten Bildung zusammenzufassen, die aus den
bisherigen kursorischen Bewegungen durch die allgemein gesellschaftstheoretische
und die spezifischer hegemonietheoretische Bildungstheorie deutlich wurden.

4.4 Formale Elemente einer un_bestimmten Bildung

Im Folgenden geht es mir also darum, aus den bisherigen kursorischen Suchbewe-
gungen allgemeine formale Elemente zu schlussfolgern, die auf Basis der bisherigen
Beschiftigung mit Hegemonietheorie und Bildung als grundlegende Logiken und Er-
moglichungsbedingungen einer un_bestimmten Bildung betrachtet werden kénnen. Bei
diesen Elementen, die in den bisherigen Auseinandersetzungen zum Grof3teil implizit
blieben, handelt es sich weniger um feste Grundlegungen einer hegemonietheoretischen
Bildung als vielmehr um soziale Logiken (Laclau & Mouffe, 2012, S. 185), die (politischen)
Bildungsprozessen als spezifische Subjektivierungsweisen generell zugrunde liegen
und somit zugleich Bildungsprozesse, jedoch ohne Garantien, erméglichen kénnen. Sie
werden von mir sehr allgemein dargestellt und in drei aufeinander folgenden Paketen

13.02.2026, 19:47:1. - O

191


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

mit je drei Elementen erarbeitet. Zwar verleiht dieses Vorgehen der Darstellung einen
glossarartigen Charakter, der womoglich dariiber hinwegtiuscht, dass die aufgefiihr-
ten Elemente in einem wechselseitigen Verhiltnis zueinanderstehen. Die gewihlte
Darstellungsweise erscheint mir jedoch die angemessenste, da der Versuch einer sys-
tematischen Herausstellung von Elementen, die bereits Gegenstand der Untersuchung
waren, ohnehin mit einer hohen Redundanzgefahr einhergeht. Aus diesem Grund nutze
ich den folgenden Zwischenschritt auch fir eine Suchbewegung, in der die Elemente
zusitzlich in einen breiteren theoretischen Kontext eingebettet und diskutiert werden.
In Kapitel 4.4.1 hebe ich zunichst auf die Logiken der Relationalitit, der Kontextualitit
und der Ungleichheit ab. Danach stelle ich in Kapitel 4.4.2 die sozialen Logiken Wissen,
Macht und Herrschaft als grundlegende formale Elemente von Bildung dar, um diese
schliefilich in Kapitel 4.4.3 durch die richtungsgebenden Elemente Reflexivitit, Norma-
tivitit und Kritik zu erginzen. Die neun genannten formalen Logiken sind Bestandteil
einer politischen Perspektive auf Bildung im Horizont der Hegemonietheorie.

4.4.1 Relationalitat, Kontextualitat, Ungleichheit

Die Bedeutung von Relationalitit wurde im bisherigen Verlauf der Untersuchung be-
reits mehrmals betont, ohne sie begrifflich dezidierter zu bestimmen. Das Relationale
von Subjektivierungs- und Bildungsprozessen hervorzuheben, ist nicht nur aus der ar-
tikulationstheoretischen Perspektive des in dieser Arbeit modellierten hegemonietheo-
retischen Horizonts wichtig. Denn Relationalitit wurde in den vergangenen Jahren ver-
mehrt als Grundkategorie bildungstheoretischen Nachdenkens zum Gegenstand der Re-
flexion (Brauckmann, 2015; Meifiner, 2019; Richter, 2013; Schiffter, 2015; Wimmer, 2014).
Da sie bislang in dieser Arbeit sowohl im Begriff des Verhiltnisses oder in den Logi-
ken der Differenz und des Ausschlusses als auch mit Bezug auf Andere, auf Welt, auf
Ordnung oder Struktur thematisiert wurde, mochte ich im Folgenden zuerst (a) die Ka-
tegorie der Relationalitit in ihren allgemeinen Umrissen etwas prizisieren, um sie im
Weiteren (b) mit dem Begriff der Kontextualitit sowie (c) anhand der Kategorie der Un-
gleichheit niher zu bestimmen. Alle drei Begriffe stellen ineinander verwobene formale
Elemente eines hegemonietheoretischen Bildungsbegrifts dar, der Bildung in der Logik
von Subjektivierung versteht.

Mit Bezug auf Relationalitit konnen begriffshistorisch substanzialistische von
nicht-essenzialistischen Begriffsbestimmungen unterschieden werden (Ebner von
Eschenbach, 2019, S.123-135; Schiffter, 2017, S.227-229). Substanzialistische Ver-
stindnisse gehen davon aus, dass die in Beziehung gesetzten Elemente bereits vor der
Inverhiltnissetzung gegeben sind, also durch die Relationierung mit einem anderen Ele-
ment nicht erst hervorgebracht werden, sondern vielmehr der Inverhiltnissetzung und
der Inverhiltnissetzbarkeit wesenhaft vorausgehen. In einer nicht-essenzialistischen
Sichtweise hingegen, wie sie auch dem hegemonietheoretischen Horizont entspricht,
»konstituieren sich die dinghaften Relata erst aus ihrem jeweiligen Beziehungsver-
hiltnis heraus« (Schiffter, 2017, S. 227). In dieser Perspektive stellt Relationierung eine
grundlegende Logik des Sozialen dar, die die soziale Wirklichkeit bzw. die »Existenz« be-
stimmter Elemente erst als in ein spezifisches Verhiltnis gesetzte Momente hervorbringt.
Relationalitit ist auf der Basis dieser Definition ein soziales Konstruktionsprinzip,

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

das darauf basiert, dass soziale Wirklichkeit immer nur iiber die Inverhiltnis- und
Inbeziehungsetzung von unterschiedlichen Elementen zueinander hergestellt, also
ko-konstruiert, wird (Werning, 2010, S. 294f.). Soziale Phinomene sind demnach »nicht
an sich, als Entititen erfass- und beschreibbar« (ebd., S. 294), sondern entstehen immer
erst im Verhiltnis zu anderen Phinomenen und sind »somit nur relational verstehbar
und deutbar« (ebd.).

Im Anschluss an den in dieser Arbeit modellierten hegemonietheoretischen Hori-
zont kann dieses Relationalititsverstindnis noch weiter spezifiziert werden. Zum ei-
nen dahingehend, dass der Vorgang des Inbeziehungsetzens oder auch der Konstruk-
tion einer Relation nicht nur nicht von einem festen Ort aus gedacht werden kann (einer
feststehenden Struktur oder einem autonom entscheidenden Subjekt), sondern dass die
Moglichkeiten des Inbeziehungsetzens zugleich auch nicht beliebig sind. Denn mit dem
Artikulationsbegriff wird stattdessen ein rekursiver Begriff von Relationalitit stark ge-
macht, demzufolge sich jede soziale Praktik in ein Feld von bereits bestehenden, sedi-
mentierten Relationen einzuschreiben hat, woriiber gleichzeitig die sedimentierte Ord-
nung fortgesetzt und verindert wird. Zum anderen riickt die Hegemonietheorie die Be-
deutung der Produktion von Ausschluss fir die vorliufige Stabilisierung eines Diffe-
renzverhiltnisses in den Mittelpunkt, das fiir einen bildungstheoretischen Blick auf Re-
lationalitit bedeutsam ist. Relationalitit ist folglich eine soziale Logik, die grundlegend
im wahrsten Sinne des Wortes ist. Denn itber den Ausschluss anderer Alternativen pro-
duziert sie in gleichzeitig unbestimmter wie bestimmter Weise die Griinde des Sozia-
len, erhilt sie aufrecht und verschiebt sie. Bildungstheoretisch ist es deshalb bedeutsam,
erstens jede Subjektivierungsweise als relationale zu betrachten und zweitens das, was
als gelungener Bildungsprozess verstanden werden kann, nicht als universelles, sondern
stets nur als (kontext-)relationales Phinomen in den Blick zu nehmen. Mit einer kon-
textualisierenden Perspektive geht dann einher, das eigene Handeln, Denken und Fiih-
len der Bildungssubjekte immer in ein Verhiltnis zu ihren Erméglichungskontexten zu
stellen und die differenziellen Verwiesenheiten auf Andere sowie die dafiir notwendigen
Ausschlussbeziehungen zu betrachten (siehe hierzu auch die migrationsgesellschaftli-
che Betonung des Spannungsverhiltnisses von Unbestimmtheit und Bestimmtheit in
Kap. 3.4). Die Hervorhebung der sozialen Logik der Relationalitit als formales Element
von un_bestimmten Bildungsprozessen ist deshalb bedeutsam, da dieses Vorgehen die-
jenigen Subjektivierungsweisen, die als gebildete qualifiziert werden sollen, mit Bezug
auf die konstitutive Verwiesenheit der Subjektivierung auf die eigenen Ermdglichungs-
kontexte sowie die sedimentierten Differenz- und Ausschlussverhiltnisse (ich subsumiere das
im Folgenden unter die Formulierung »soziale Ungleichheitsverhiltnisse«) prizisiert.
Subjektivierungsweisen, die sich iiber die eigene Kontextrelationalitit und Positioniert-
heit in sozialen Ungleichheitsverhiltnissen erheben, konnen aus Perspektive der Hege-
monietheorie nicht als gebildet angesehen werden (siehe hierzu auch das weitere Ele-
ment der Provinzialisierung des Selbst in Kap. 5.4.1).

(Kontext-)Relationalitit stellt folglich den postsouverinen und iiberdeterminierten
Aspekt von Subjektivierung heraus und verweist damit darauf, dass »sich praktische
Wirksamkeit [als Subjekt] in einem vorgingigen Kontext [konstituiert], zu dessen Re-
produktion das Handeln strukturell beitragen muss« (Mecheril, 2006b, S. 128). Wobei
der Kontext in dieser Perspektive »nicht nur ein blofer Hintergrund [ist], sondern

13.02.2026, 19:47:1. - O

193


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

die Bedingung dafiir, daf etwas moglich wird« (Grossberg, 1999, S. 59). Der Ausdruck
Kontext fasst die Rhetorizitit (Laclau, 2014) bzw. die symbolische Konstitution des
Sozialen (Laclau & Moulffe, 2012, S.133) begrifflich. Kontexte werden als symbolische
Ordnungen hervorgebracht, die »beispielsweise zwischen dem Moglichen und dem Un-
moglichen, dem Erlaubten und dem Verbotenen, dem Erhabenen und dem Niederen«
unterscheiden (Gottuck & Mecheril, 2014, S. 88). Gleichzeitig differenzieren sie »aber
auch zwischen denen, die legitim privilegiert und legitim deprivilegiert sind, zwischen
denen, die intelligibel [sind] und denen, deren Gebaren unverstindlich bleibt« (ebd.).
Kontexte konnen also als symbolische, durch Differenz und Ausschluss strukturierte,
vorliufig fixierte (Aquivalenz-)Verhiltnisse gedacht werden.

Trotz dieser scheinbaren Pridestinierung des Kontextbegriffs fiir ein diskurstheo-
retisches Verstindnis des Sozialen, das auf einem weiten Begriff von Sprache basiert,
wird der Begriff in den in Kapitel 2 angefiithrten Arbeiten kaum explizit aufgegriffen
und bleibt theoretisch unbestimmt. Dies gilt auch fiir die diskurs- und bedeutungstheo-
retische Wendung durch Lauclau und Mouffe. Denn neben dem Begriff der symboli-
schen Ordnung ziehen die beiden (zumindest in den 9oer-Jahren noch) den Struktur-
begriff heran. Letzterer vermag es allerdings weder die fortwihrenden Verschiebungen
und Dislokationen in der Logik der rekursiven Relationalitit von Kontext und sozialen
Praktiken noch die Rhetorizitit des Sozialen in der Weise begrifflich zu fassen wie der
Kontextbegriff. Um einen der relationalen Rekursivitit entsprechenden Kontextbegrift
zu konturieren, greife ich deshalb auf eine Begriftfsbestimmung von Gottuck und Meche-
ril (2014) zuriick. Letztere rekurrieren auf das Strukturierungsverstindnis von Antho-
ny Giddens (1997) und iibersetzen dieses in eine Logik, die soziale Phinomene als kon-
text-uelle begreifbar macht. Der Kontextbegriff dient ihnen dabei als »explanatives Kon-
strukt, das es ermdglicht, Aussagen iiber die semantische, machtbezogene und norma-
tive Dimension des sozialen Geschehens zu machen« (Gottuck & Mecheril, 2014, S. 97).
Dabei entwickeln sie ein Verstindnis von Kontext als »Regel-Code-Ressourcen-Komplex,
der transsituativ Sinn stiftet und durch fortlaufende Sinnstiftung in und mittels Praxis
Geltung verwirklicht« (ebd., S. 98). Diese »Regel-Code-Ressourcen-Komplexe« konsti-
tuieren Herrschaft und legitimieren diese normativ (zu Normativitit siehe Kap. 4.4.3).
Kontexte verstehen sie dabei als fluide, kontingente und polyvalente Rahmungen von
Situationen, die Praxis und somit auch Subjektivierungen mithervorbringen (ebd.).*®
Gleichzeitigwerden diese Komplexe nur iiber die wiederholende Reproduktion durch die
Subjekte als wirksame symbolische Ordnungen aufrechterhalten. Hierbei heben die bei-
den (ebd., S. 99f.) auch die Bedeutung spezifischer »Code-Norm-Ressourcen-Komplexe«
hervor, die iibersituativ und fortdauernd von besonderer Bedeutung sind und es daher
vermogen, soziale Wirklichkeit mit einer gewissen Bestindigkeit und Dominanz hervor-
zubringen. Konkret beziehen sie sich dabei bspw. auf Rassismen, Klassismen oder He-
terosexismen und bezeichnen diese als dominante Differenzordnungen, die ihren Wi-
derhall nicht nur in Funktionsweisen von Organisationen und Institutionen, sondern

16 In diesem Sinne strukturieren Kontexte das Handeln, Denken und Wahrnehmen der Subjekte
auch immer vor, weshalb ich die Rede von »strukturellen Bedingungen« oder auch von »Struktu-
ren« in dieser Arbeit zum Teil beibehalte, ohne dabei fest vorliegende Bahnen sozialer Praxis zu
meinen.

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

mafigeblich auch in vorherrschenden Subjektivierungsweisen finden (ebd.). Bildungs-
theoretisch wird somit auch der Kontext bzw. die Kontextrelationalitit zu einem zentra-
len formalen Element, das es ermdglicht, aber auch dazu anhilt, spezifische Subjektivie-
rungsweisen immer in Relation zu ihren zeitspezifischen und kontextuell differenziellen
Verunmoglichungs- und Ermoglichungsbedingungen zu betrachten und zu rekonstru-
ieren.

Neben der Relationalitit zwischen den kontextuellen Bedingungen und den Mog-
lichkeiten der Subjektivierung ist es letztendlich auch bedeutsam, die auf Differenz und
Ausschluss basierenden Relationalititen zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen
Subjektpositionen explizit hervorzuheben, die mit Bezug auf dominante Differenz-
ordnungen produziert werden. Ich setze dies hier anhand der Kategorie der sozialen
Ungleichheit um, anhand derer ich auch versuche, eine geeignetere Weise der begriff-
lichen Subsumierung der konstitutiven Logik von Differenz und Ausschluss auf Basis
dominanter Differenzordnungen zu fassen. Ich versuche damit also auch, der Gefahr
einer universellen Verwendung von Differenz und Ausschluss zu entgehen, in der —
tiberspitzt ausgedriickt — das Verhiltnis von Stuhl und Tisch zu Kithlschrank mit dem
Verhiltnis von »nicht-migrantischem Mann« und »nicht-migrantischer Frau« zu »il-
legalem Migrant« dquivalenziert wird. Mit der Fokussierung auf soziale Ungleichheit
werden demgegeniiber klarer »iiberindividuelle Ungleichheiten in der Verteilung von
Handlungsressourcen sozialer Gruppen [in den Blick genommen], die durch das Verhal-
ten und Denken des Einzelnen nicht kurzfristig beeinflusst werden kénnen« (Solga et
al., 2009, S. 15). Der Begriff verweist also auf die Uberindividualitit und Kontextualitit
sowie die relative Bestindigkeit von Differenz- und Ausschlussverhiltnissen. Dabei
wird die Analysekategorie »soziale Ungleichheit« zwar vorwiegend im Rahmen des
(makro-)soziologischen Paradigmas der Sozialstrukturanalyse verwendet, lisst sich aus
meiner Sichtjedoch in ein diskurstheoretisches Verstindnis von Kontext(-relationalitit)
iibersetzen. Bedeutsam scheint mir dabei zweierlei zu sein: Einerseits fasst der Begriff
der sozialen Ungleichheit Verhiltnisse der Differenz und des Ausschlusses bzw. der
Unterordnung und Unterdriickung (Laclau & Moufte, 2012, S. 194) als soziale Verhiltnis-
se, die »mit Vor- und Nachteilen und somit [...] mit Asymmetrien in den Handlungsbedingungen
verbunden sind« (Solga etal., 2009, S. 15; Herv. i. Orig.). Wobei die fiir die Konstitution des
Eigenen relevanten Anderen gleichzeitig nicht als universelle Andere (jede*r ist anders)
oder als absolute Andersheit (Alteritit) in Erscheinung treten, sondern immer als kon-
tingente, kategoriale Andere (in der Terminologie der Sozialstrukturanalyse: als soziale
Gruppe). Andererseits gibt der Ausdruck »soziale Ungleichheit«, und auch das ist aus
hegemonietheoretischer Sicht tiberzeugend, erst einmal noch keine Auskuntft iiber die
normative Legitimitit oder Illegitimitit eines Ungleichheitsverhiltnisses (ebd.). Wih-
rend die Frage nach der Legitimitit oder Illegitimitit sozialer Ungleichheitsverhiltnisse
zwar héchst bedeutsam ist, bedarf sie — insbesondere in einem artikulationstheoreti-
schen Verstindnis des Sozialen, in dem die Logik der Relationalitit grundlegend ist —
einer gewissen Offenheit, die die normative Bewertung nicht von vornherein auf alle
Ungleichheitsverhailtnisse festlegt (siehe hierzu deshalb das eigenstindige Element der
Normativitit unter 3.4.3).

Die Elemente Relationalitit, Kontextualitit und soziale Ungleichheit sind konstitu-
tivmiteinander verwoben. Insbesondere das Element der sozialen Ungleichheit verweist

13.02.2026, 19:47:1. - O

195


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

auf die Notwendigkeit einer systematischen Verankerung eines differenziellen Denkens
kontextspezifischer Differenz- und Ausschlussrelationen, das meines Erachtens in den
bisher diskutierten hegemonietheoretischen Perspektiven auf Bildung zu kurz kommt
und auch in der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe tendenziell ni-
velliert wird. Trotzdem ist das Element in Form von Differenz und Antagonismus im he-
gemonietheoretischen Horizont zumindest bereits angelegt und stellt einen zentralen
Bestandteil einer un_bestimmten Bildung dar. Welche konkreteren Schlussfolgerungen
aus der Perspektive der Migrationspadagogik hinsichtlich eines differenziellen Denkens
kontextspezifischer Differenz- und Ausschlussrelationen zu ziehen sind, erarbeite ich
allerdings erst in Kapitel 5 und stelle diese insbesondere in Kapitel 5.4 niher heraus. Im
Folgenden verbleibe ich vorerst bei einem Resiimee weiterer formaler Elemente einer
un_bestimmten Bildung.

4.4.2 Wissen, Macht, Herrschaft

Der Wissensbegriff hat in bildungstheoretischen Diskursen immer schon eine hohe Be-
deutung eingenommen. Und mit dem Hegemonialwerden der Zeitdiagnose einer »Wis-
sensgesellschaft« (Engelhardt & Kajetzke, 2015), die von der These ausgeht, »dass die In-
dividuen und die Gesellschaft immer besseres Wissen und immer hohere Wissenskom-
petenzen benétigen, um im globalen Wettbewerb iiberleben zu kénnen« (Wimmer, 2014,
S. 77), hat seine Relevanz in den vergangenen Jahren noch zusitzlich an Stellenwert ge-
wonnen. Doch analog zu dieser Erkenntnis und ihren bildungspolitischen Konsequen-
zen hat sich auch eine nicht ganz von Ironie befreite Skepsis breit gemacht: »Das Wissen
der Gesellschaft hat weithin seine Eindeutigkeit, Sicherheit und Verlisslichkeit verloren,
es ist ungewiss, unscharf und unbestimmt geworden. [...] Auch die Theoretiker der Wis-
sensgesellschaft wissen nicht mehr genau, was Wissen ist und was das Wort bedeutet«
(ebd.). Neben zumeist unhinterfragten normativen Perspektiven, die insbesondere wis-
senschaftlich produziertes respektive hegemoniales Wissen als »Wissen« voraussetzen,
werden im wissenschaftlichen Diskurs tiber Begriffe wie »implizites Wissen« (Polanyi,
1985), »schweigendes Wissen« (Kraus et al., 2017), »subalternes Wissen« (Mignolo, 2000),
»getilgtes Wissen« (Wollrad, 2010) oder »rassistisches Wissen« (Terkessidis, 2004) und
viele weitere Formulierungen unterschiedliche Wissensarten, -formen und -status her-
vorgehoben, die eine eindeutige und formale Feststellung von dem, was als Wissen gilt
und was nicht, als schwierig erscheinen lisst. In diesem Zusammenhang ist in Wissen-
schaft und Alltagskultur eine relativistische Perspektive auf Wissen (siehe etwa Irlen-
born, 2016), die unter anderem von der Perspektivitit, Situiertheit und Partikularitit
(Haraway, 2013) sowie der Machtformigkeit (Foucault, 2015) von Wissen und Erkenntnis
ausgeht, zwar nicht unumstritten, aber doch weit verbreitet (Irlenborn, 2016, S. 2).
Dass auch an einem hegemonietheoretischen Horizont die Frage nach Wissen nicht
normativ aufgeldst wird, verdeutlicht sich bereits in Gramscis Konzeption des Alltags-
verstands (Kap. 2.3.5), der sich aus ganz unterschiedlichen Wissensformen wie Mythen,
praktischem Wissen und dem wissenschaftlichen Wissen einer Zeit zusammensetzt. Mit
Bezug auf die grundlegende Bedeutung des negativen Ausschlusses und der Universali-
sierung partikularer Inhalte fir die Produktion von Bedeutungssystemen kann auch aus
der Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe ein relativistischer, situierter und macht-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

formiger Wissensbegriff abgeleitet werden. Dabei verweist der hegemonietheoretische
Horizont insbesondere darauf, dass es ganz unterschiedliche Arten von Bedeutungs-
systemen oder organischen Ideologien sein konnen, die den imaginiren Horizont einer
Epoche ausmachen (Laclau, 1990c). Die Frage danach, welches Wissen »organisch«wird,
istalso nicht bereits von vornherein geklart, denn es ist auch eine Frage der sedimentier-
ten Macht- und Herrschaftsverhiltnisse. Insbesondere aufgrund der Offenheit des So-
zialen scheint die Méglichkeit der Durchsetzung bestimmter Bedeutungssysteme, die
einem partikularen gesellschaftspolitischen Projekt nutzen, als allgemein anerkanntes
»Wissen« nicht ausgeschlossen. Wie in Kapitel 2.4.1 ausgefiithrt wurde, geht damit aber
keine beliebige Perspektive auf die Produktion von Wissen bzw. Erkenntnis einher, die
»Wahrheit« und »Objektivitit« lediglich dem Kampf um Hegemonie unterordnet. Auch
wenn die Moglichkeit und die Gefahr hervorzuheben ist, dass sich das zu einer bestimm-
ten Zeit und mit Bezug auf einen bestimmten Gegenstand »plausibelste« Wissen nicht
zwangsliufig als hegemoniales Wissen durchsetzt. Dabei sensibilisiert der hegemonie-
theoretische Horizont vor allem auch dafiir, dass jede Konstruktion eines Bedeutungs-
systems iiber die Logik der Differenz und Aquivalenz (a) die Heterogenitit des Sozialen
nie vollstindig reprisentieren kann und (b) notwendigerweise iiber den negativen Aus-
schluss anderer Alternativen konstituiert wird. Nichtwissen als »radikale[s] Nichtwis-
sen(.) im Wissen« (Wimmer, 2014, S. 83; Herv. i. Orig.) wird somit zu einem »konstitu-
tiven Moment von Wissen« (ebd.), und die Aufmerksamkeit fiir illegitime Ausschliisse
wird zu einem grundlegenden Prinzip einer postfundamentalistischen Perspektive auf
Wissen. Womit jedoch weder eine Verunméglichung von Gewissheit noch eine Relati-
vierung von Geltungskraft einhergeht, sondern eine Stirkung des Geltungsanspruchs
postfundamentalistischer Wissensproduktion durch eine permanente Ver(-un-)gewis-
serung von Gewissheiten mithilfe der Fokussierung der Grenzen und Grenzziehungen
kontingenter Wissensbestinde und -produktionen — immer jedoch ohne Letztgewiss-
heit.

Institutionen und Praktiken der Wissensproduktion und -vermittlung bekommen
sowohl von Gramsci und Althusser als auch von Laclau und Mouffe eine herausragen-
de Bedeutung in der Reproduktion gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsverhiltnis-
se zugerechnet. Und auch fiir Michel Foucault ist Wissen immer mit Macht verbunden.
Wissen und Macht bilden aus seiner Sicht zwei Seiten einer Medaille, weshalb man »ei-
ner Denktradition entsagen [miisse], die von der Vorstellung geleitet ist, dafd es Wissen
nur dort geben kann, wo Machtverhiltnisse suspendiert sind« (Foucault, 2015, S. 39).

»Eher ist wohl anzunehmen, daf die Macht Wissen hervorbringt (und nicht blof3 for-
dert, anwendet, ausnutzt); dafd Macht und Wissen einander unmittelbar einschliefien;
daR es keine Machtbeziehung gibt, ohne daf sich ein entsprechendes Wissensfeld
konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt
und konstituiert.« (Ebd.)

Foucault spricht aus diesem Grund von »Macht/Wissen-Komplexe[n]« (ebd.), die soziale
Wirklichkeit und auch Subjektivitit mithervorbringen. Doch obwohl er (auch nach sei-
nem Tod) als der prominenteste Machtanalytiker der Gegenwart angesehen wird, hebt
er (noch zu Lebzeiten) hervor, dass das eigentliche Thema seiner Forschungen niemals

13.02.2026, 19:47:1. - O

197


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Macht war, sondern das Subjekt (Foucault, 1987, S. 243). Ausgerechnet dafiir sei »[a]ber
die Analyse der Macht [...] selbstverstindlich unumginglich« (ebd.). »Denn, so argu-
mentiert Foucault (ebd.) weiter, »wenn das menschliche Subjekt innerhalb von Produkti-
ons- und Sinnverhiltnissen steht, dann steht es zugleich auch in sehr konkreten Macht-
verhiltnissen.« Und diese Macht ist fir Foucault weder ein Besitz, der ergriffen werden
kann, noch ein bestimmter Ort, von dem aus Macht wirkt (siehe auch Kap. 2.3.6). Sie ver-
letzt nicht die Rechte Anderer und wirkt nicht deterministisch, sondern sie ist vielmehr
»durch alle sozialen Beziehungen hindurch zersplittert und produziert mégliche Formen
des Verhaltens ebenso wie einschrinkende Verhaltensweisen« (Mills, 2007, S. 21). Macht
ist fiir Foucault ein totales Phinomen, sie ist ubiquitir in dem Sinne, dass sie Wirklich-
keit produziert. Macht ist also nicht nur negativ bzw. repressiv, sondern vielmehr posi-
tiv und produktiv und wirkt (subjekt-)konstituierend. Da sie nicht an einem bestimmten
Ort lokalisiert ist und objektiv vorliegt, kann sie immer nur als Verhiltnis gedacht wer-
den, das zwar asymmetrisch verteilt, aber nie vollstindig auf der einen oder der anderen
Seite vorzufinden ist. Gleichzeitig werden Machtverhiltnisse zu Relationen, die bestin-
digen Dynamiken ausgesetzt sind.

Doch obwohl Foucault von der Ubiquitit von Macht ausgeht, hebt er auch hervor,
»daR die MACHT nicht existiert« (Foucault, 1987, S. 251; Herv. i. Orig .). Da er sich vor al-
lem mit konkreten, kontingenten Machtverhiltnissen beschiftigt sowie mit der Frage,
wie Macht ausgeiibt wird, konnte angenommen werden, dass er die allgemeine Formu-
lierung eines Machtbegriffs als gesellschaftstheoretischen Grundbegriff ablehnt (Mar-
chart, 2013, S. 366—368). Ich lese diese Ablehnung einer Macht allerdings weniger als Zu-
riickweisung von Macht als grundlegende soziale Logik, denn als wichtigen Hinweis dar-
auf, dass sich Machtverhiltnisse immer nur in kontingenter Weise konstituieren (siehe
auch Kap. 2.3.6). Die Unterscheidung zwischen konstituierender Macht, die eine sozia-
le Ordnung einsetzt, und konstituierten Machtverhiltnissen (Celikates, 2019), kann eine
begriffliche Méglichkeit sein, Macht als Grundbegriff des Sozialen in der Logik der po-
litischen Differenz zu konzipieren. Denn da sich das Soziale auf Basis des Ausschlusses
einer Vielzahl von Alternativen griindet, kann der Akt der Instituierung einer sozialen
Ordnung immer nur als ein Akt der (konstituierenden) Macht verstanden werden (La-
clau, 1990¢, S. 31). Aber auch diese Akte der Einsetzung einer sozialen Ordnung kénnen
aus der Perspektive der Hegemonietheorie nie als Akte einer von sedimentierten Macht-
verhiltnissen unabhingigen Macht begriffen werden (ebd., S. 35; siehe auch Kap. 2.3.6).
Stattdessen ist Macht eine grundlegende soziale Logik und wird so »zu einem Gegen-
stand, der als solcher nicht existiert (Es gibt nicht die Macht<) und dennoch omniprisent
bleibt in den Effekten seiner Abwesenheit« (Marchart, 2013, S. 369).

Stuart Hall (2018, S. 71; Herv. i. Orig.) schligt in seinen Auseinandersetzungen mit
»Rasse als gleitende[m] Signifikanten« vor, den »Foucault’schen Syllogismus des Macht-
Wissens so zu erweitern, dass er auch das beinhalten kann, von dem ich denke, dass es
stets einen notwendigen, aber stummen Mittelbegriff darstellt, so dass wir als Ergebnis
Macht-Wissen-Differenz erhalten.« Dabei hebt er die Notwendigkeit hervor, »Diskurs« —
ganz im Sinne der Hegemonietheorie — nicht auf »blof3e Rede« oder »reine Ideen« zu re-
duzieren (ebd., S. 69f.). Denn nur so sei es moglich, Diskurse, ihre Logiken und Funkti-
onsweisen in formaler Hinsicht »als Systeme von Ahnlichkeit und Differenzen, innerhalb
derer Rasse eine Figur oder Trope ist, die Bedeutung produziert« (ebd., S. 69), zu theo-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

retisieren und zu analysieren. Wobei er heraushebt, »dass diese Bedeutungen sich dann
in den Praktiken und Operationen von Machtbeziehungen zwischen Gruppen organi-
sieren und in sie eingeschrieben werden« (ebd.). Die Herausstellung von Rassismus als
diskursives System markiert deshalb ihm zufolge keine textuelle oder linguistische Per-
spektive auf Bedeutung, die »von einer Eins-zu-eins-Relation von Rasse und einer gege-
benen Ordnung srealer< — biologischer oder physischer — Unterscheidungen da draufen
in der Welt« (ebd., S. 70) ausgeht. Eine diskursive Betrachtung hebt vielmehr auf dieje-
nige Weise ab,

»aufdie dasenorme Spektrum von (anscheinend zufillig verteilten) Differenzen, diein
der materiellen Wirklichkeit existieren, als ein System sprachlicher Differenzierungen
konstituiert und dadurch bedeutsam gemacht wird und mithin ein Sinnsystem fiir das
menschliche Denken, Wissen und Handeln im Alltag bildet« (ebd.).

Bedeutungen von »Rasse« sind fiir Hall aber auch deshalb diskursiv, »weil das Wechsel-
spiel zwischen der Reprisentation von Differenz, der Wissensproduktion und der Ein-
schreibung von Macht in den Kérper eine dreifache Beziehung ist, die bei der Erzeu-
gung von Rasse eine entscheidende Rolle spielt« (ebd.). An dieser Stelle wird die Begrifts-
zusammensetzung von Macht, Wissen und Differenz fiir ihn wichtig, da sie die Rele-
vanz von Differenz in und fir Macht/Wissen-Komplexe(n) explizit herausstellt. In An-
lehnung an Halls Begriffskonstruktion kann im Rahmen der hegemonietheoretischen
Beschiftigung mit Differenz allerdings auch die Rede von Macht-Wissen-Herrschaft iiber-
legt werden, die als produktives Dreieck um die Signifikanten Differenz und Antagonis-
mus kreist. Wissen, Macht und Herrschaft konnen in dieser Perspektive als ineinander
verwobene drei Seiten einer Medaille — drei, da ich den Rand miteinbeziehe — verstan-
den werden, die keine feststehenden Gegenstinde bezeichnen, sondern grundlegende
soziale Logiken der Hervorbringung des Sozialen als relativ stabile Differenz- und Aus-
schlussverhiltnisse benennen.

Neben Macht und Wissen ist Herrschaft aus Sicht der Hegemonietheorie eine
grundlegende soziale Logik, die erst die vorldufige SchlieBung und Stabilisierung des
Sozialen ermoglicht (siehe hierzu Kap. 2 und insbes. Kap. 2.3.6). Dabei stellt Herr-
schaft ein »institutionalisiertes, eine gewisse Dauerhaftigkeit aufweisendes, temporir
verfestigtes, strukturiertes und strukturierendes soziales Verhiltnis [dar], in dem die
Moglichkeiten wechselseitiger Einflussnahme (Macht) asymmetrisch verteilt sind«
(Mecheril et al., 2013, S. 47). In diesem Verstindnis muss Herrschaft grundlegend fir
alle sozialen Verhiltnisse angenommen werden — womit jedoch weder eine prinzipielle
Legitimierung noch eine generelle Delegitimierung von Herrschaftsverhiltnissen ein-
hergeht. Denn auch Herrschaft konstituiert sich immer nur kontingent und muss in
ihrer Kontingenz betrachtet werden.

Im Rahmen der bildungstheoretischen Auseinandersetzung wird die Anerkennung
von Herrschaft als grundlegende soziale Logik sowie die Beschiftigung mit der Frage
nach der (Il-)Legitimitat spezifischer Herrschaftsverhaltnisse unausweichlich. Mit Ver-
weis auf Halls Ausfithrungen zum gleitenden Signifikanten »Rasse« kann bspw. Rassis-
mus als konstituierende und konstituierte symbolische Ordnung der Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse unserer unmittelbaren und mittelbaren »modernen« Vergangenheit

13.02.2026, 19:47:1. - O

199


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

und Gegenwart identifiziert werden (ausfithrlicher siehe Kap. 3). In einer (kontext-)rela-
tionalen Perspektive auf Bildung in der Migrationsgesellschaft muss Rassismus deshalb
systematisch berticksichtigt werden.

Zuriickgewendet auf die hohe Bedeutung von Wissen im Rahmen des Bildungsdis-
kurses muss schlussfolgernd nochmals explizit die aufSerordentlich hohe Bedeutung von
Wissen fiir ein hegemonie- und subjektivierungstheoretisches Verstindnis von Bildung
hervorgehoben und betont werden — und zwar mindestens mit Bezug auf dasjenige
Wissen, das den Subjektivierungsprozessen der Subjekte zugrunde liegt, sowie mit Be-
zug auf dasjenige Wissen, das hegemonial anerkannt, produziert und verbreitet wird,
bzw. auch mit Bezug auf dasjenige Wissen, das im hegemonialen Diskurs tendenziell
ab- oder ausgeblendet wird. Im postfundamentalistischen Horizont der Hegemonie-
theorie lassen sich mindestens zwei Perspektiven auf das herausstellen, was allgemein
unter »Wissen« in den Blick genommen werden kann: zum einen eine pragmatische
Perspektive, welche die vielfiltigen Arten, Formen und Typen von Wissen in den Blick
nimmt, die in der Praxis der Subjekte identifiziert und in erster Linie nicht formal
und normativ qualifiziert werden kénnen; zum anderen eine philosophische, grund-
lagentheoretische Perspektive, die das, was als Wissen gilt, auf seine grundlegenden
Bedingungen der (Un-)Moglichkeit befragt. Wissen wird darin als leerer Signifikant
betrachtet (siehe Kap. 2.3.4), der keine notwendige Identitit und Zugehdorigkeit besitzt,
sondern grundlegend in die macht- und herrschaftsférmige Hervorbringung sozialer
Wirklichkeit involviert ist. Das heif3t, dass dasjenige, was in einem bestimmten Kontext
als »Wissen« aufgefasst wird und was nicht, zum einen nicht notwendigerweise eine
»objektive« Perspektive auf seinen Gegenstand darstellt und zum anderen Bestandteil
der Auseinandersetzung um die herrschaftliche Schlieffung des Sozialen ist. Und dies
ist selbst dann der Fall, wenn dieses Wissen sich als herrschaftskritisch versteht.

Sowohl der pragmatische als auch der philosophische Blick auf Wissen sind fiir ei-
ne un_bestimmtheitstheoretische Bestimmung von Bildung relevant: auf der einen Seite
aufgrund der Notwendigkeit der Reflexion und Kritik, aber auch aufgrund der Anerken-
nung derjenigen kontingenten Wissensbestinde, die fiir die Subjektivierung der Sub-
jekte unter bestimmten Verhiltnissen bedeutsam sind. Auf der anderen Seite aber auch,
weil es die Bedeutung derjenigen konkreten Wissensbestinde hervorhebt, die gebilde-
te Subjektivierungsweisen unter konkreten Bedingungen mit hoherer Wahrscheinlich-
keit ermoglichen — etwa ein Wissen iiber die Grundlosigkeit sowie die Macht- und Herr-
schaftsformigkeit von Wissen und seine subjektivierenden Effekte, aber auch ein Wissen
iiber bedeutsame gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhiltnisse wie etwa Rassis-
men. Das In-den-Vordergrund-Riicken der Bedeutung von Wissen-Macht-Herrschaft
sowie der Bedeutung des Wissens iiber Wissen, Macht und Herrschaft im Allgemeinen
und iber konkrete Macht- und Herrschaftsverhiltnisse im Spezifischen »kann mithin
begriindet werden mit Bezug auf die Wirkgeschichte dieser Kontextgrofen« (Gottuck &
Mecheril, 2014, S. 101).

4.4.3 Normativitat, Reflexivitat, Kritik

So wie die in den Kapiteln 4.4.1 und 4.4.2 zusammengefassten Elemente spiegeln auch
die Elemente Normativitit, Reflexivitit und Kritik grundlegende Aspekte von Bildung

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

als einer spezifischen Form von Subjektivierung wider. Diese verbindet dariiber hinaus,
dass sie diejenigen Subjektivierungsprozesse, die aus einer konkreten Perspektive bzw.
in einem bestimmten Kontext als Bildung verstanden werden sollen, in un_bestimm-
ter Weise gegeniiber anderen Subjektivierungsprozessen als gebildete qualifizieren. Es
geht hierbei neben der Eruierung grundlegender Erméglichungsbedingungen von Bil-
dung also insbesondere auch um eine normative Qualifizierung von Bildungsprozessen.
Selbst wenn vereinzelte, vor allem empirische Bildungsbegriffe — wie jener der empiri-
schen Bildungsforschung (Reinders et al., 2015) oder jener der transformatorischen Bil-
dung (Koller, 2012) - fiir sich beanspruchen, Bildungsprozesse nicht normativ abzubil-
den (siehe zur Kritik Koller, 2016b; Krinninger & Miiller, 2012; Wigger, 2019), erscheint die
Anerkennung der grundlegenden Normativitit des Bildungsbegriffs eigentlich als weit-
reichender common sense innerhalb der Erziehungswissenschaft (Wigger, 2019, 2016).

Normen kénnen in einem allgemeinen und formalen Verstindnis als Sollensbedin-
gungen verstanden werden, die von jemandem oder einer sozialen Ordnung an sich
selbst oder andere gerichtet werden. Ein »Du sollst (nicht)...« ist folglich am Grunde
jeder sozialen Ordnung angesiedelt. Das »Sein-Sollen Problem« und »das Thema der
Normativitit, wie wir es heute kennen«, kommen laut Meseth et al. (2019, S. 3) jedoch
unter Bedingungen des Schwindens von Letztbegriindungen umso deutlicher »in die
Welt, nimlich als Suche nach Griinden, Wegen und Legitimationsverfahren fir richti-
ges und gutes, fiir wirksames und legitimes Handeln.« Die Normativititsthematik ist
dementsprechend in gewisser Weise reflexiv geworden, was auch zu einer Entaurati-
sierung expliziter Normativitit und einer Art hegemonialer Normativitit der Nicht-
Normativitit gefithrt hat. Normen stellen jedoch eine grundlegende Grofie sozialer
Kontexte dar (Kap. 4.4.1). Sie rahmen das Soziale allgemein — sowohl priskriptiv als
auch subjektivierend (Butler, 2021; Gottuck et al., 2022) — und schreiben vor, wie etwas
sein soll, wihrend sie zugleich aber auch verhindern, begrenzen, verunméglichen oder
ermoglichen.

Hierbei kann zwischen unterschiedlichen Typen von Normen differenziert werden —
aus der Perspektive der Hegemonietheorie etwa zwischen hegemonialen, organischen
Normen, die grofiteils selbstverstindlich erscheinen, und nicht- oder gegen-hegemo-
nialen Normen. Dariiber hinaus kénnen Normen unter anderem auch implizit oder ex-
plizit, kontextabhingig oder allgemeingiiltig und partikularistisch oder universalistisch
sein. Gottuck et al. (2022) bestimmen Normen zudem iiber eine politische Dimension
und verweisen damit insbesondere darauf, dass Normativititen stets kontingente Vor-
gaben sind, die nicht letztbegriindet werden kénnen. Normen miissen in dieser Perspek-
tive zwar als grundlegende Logiken von Subjektivierungs- und Bildungsprozessen ver-
standen werden, die ihnen eine qualifizierende Richtung geben. Sie miissen aber gleich-
zeitig auch als permanent umstrittene und bestreitbare Orientierungsrahmen betrach-
tet werden.

Das Element der Reflexion — sowohl als Erméglichungsbedingung (im Sinne von
Riumen der Reflexion) als auch als Qualifizierung von Bildungsprozessen (im Sinne von
»reflektiert«) — greift diese politische Dimension des Normativen auf. Dabei wurde mit
dem »Augenblick des Subjekts« im Rahmen der Subjektbildung (Kap. 4.2.3) ein konsti-
tutiver Moglichkeitsraum der Reflexivitit ersichtlich, der Subjektivierungsprozessen
im Allgemeinen eingeschrieben ist. Dieser wird durch die radikale Unbedingtheit des

13.02.2026, 19:47:1. - O

201


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Sozialen charakterisiert, was aber nicht bedeutet, dass in den Momenten der Ent-
scheidung Zeit zum »rationalen« Uberdenken der Alternativen und der Folgen der
Entscheidung als vorhanden erachtet wird. Vielmehr hat die begrenzte Unbedingtheit
der Entscheidung zur Folge, dass Reflexivitit in Bezug auf die Verhiltnisse und die
Entscheidungen (zumindest nachtriglich) immer maglich ist. Diese Reflexivitit ist
den Verhiltnissen selbst immanent und stellt gleichzeitig eine grundlegende Ermog-
lichungsbedingung nicht-affirmativer Wiederholungen bzw. Entscheidungen in der
Zukunft dar. Auch im Rahmen des allgemeinen bildungstheoretischen Horizonts gilt
Reflexivitit als eines der grundlegenden Kriterien fiir die Transformation von Selbst-,
Welt- und Anderenverhiltnissen (Koller, 2016b).

Wie in den Kapiteln 4.2 und 4.3 bereits dargestellt wurde, wird Bildung - iiber die
Konstruktion sakraler Bezugspunkte oder der immanenten Kritik — normativ seit je-
her als ein Moglichkeitsraum verstanden, der zu einem autonomeren, miindigeren und
emanzipierteren Verhiltnis zur sozialen Immanenz der Subjekte beitragen soll (Schi-
fer, 2011a). Dieser gesellschaftskritische Bezug ist dem Bildungsbegriftf zumeist inhirent
(Biinger, 2013a). »Der Topos »>Bildung«, so schreibt Mecheril (2014a, S. 166), »markiert
in dieser Lesart ein heuristisches Interesse, die Bedingungen der (Un-)Moglichkeit der
Eigenaktivitit des und der Bildenden in Erfahrung zu bringen, die Frage nach der M6g-
lichkeit von Autonomie zu stellen.« Aus einer subjektivierungstheoretischen Perspektive
scheint klar zu sein, dass sich dieser Prozess nicht — wie in dem klassischen, cartesiani-
schen Verstindnis vom autonomen Subjekt (Rose, 2016b, S. 327) — als ein Vorgang vor-
stellen l4sst, an dessen Ende das transparente, iiber sich und seine Begehren vollstindig
verfiigende Subjekt steht. Vielmehr ist zu beachten, dass auch der Prozess sowie die An-
forderung und Erwartung der Reflexivitit nicht jenseits sozialer Immanenz und damit
auch Subjektivierung vonstattengehen kann (Biinger, 2013a; Ricken, 2019, S. 102-107).
Sich selbst in ein Verhiltnis der Distanz und Reflexivitit zur eigenen Kontingenz und
Opazitit, zu den gesellschaftlichen Verhiltnissen und Ordnungen sowie zur Praxis der
Reflexivitit und ihrer Machtwirkungen selbst zu setzen, ist dann zwar nicht vollstindig
transparent und endgiiltig, wohl aber als dauerhafte und unabschlieRbare Aufgabe von
Bildung méglich (Biinger, 2013a).

Die Reflexion der gegebenen Verhiltnisse fithrt jedoch nicht zwangsliufig zu einer
bestimmten Transformation der eigenen Selbst-, Welt- und Anderenverhiltnisse. Denn
die Einsicht in die kontingente Verfasstheit der Welt kann auch dazu verfithren, die »Re-
geln« des hegemonialen Spiels, so opak diese auch sein mégen, partikularistisch zu in-
strumentalisieren, wie dies etwa fiir als rechtspopulistisch bezeichnete Bewegungen der
Gegenwart nicht selten herausgestellt wird (siehe dazu bspw. Laclau & Mouffe, 2012). Die
Einsicht in das gesellschaftliche Funktionieren sedimentierter rassistischer, antisemi-
tischer und sexistischer Unterscheidungen fithrt nicht zwangslaufig zu deren Zuriick-
weisung, sondern kann ebenfalls gut fiir die Stirkung von Rassismen, Antisemitismen
oder Sexismen und fir die Artikulation dieser mit anderen gesellschaftlichen Demands
und normativ bedeutsamen leeren Signifikanten wie Demokratie, Freiheit oder Kritik
instrumentalisiert werden (Mohammed, 2020).

Die Qualifizierung von Prozessen der Subjektivierung als gebildete benétigt des-
halb auch immer eine explizit normative Grundierung, die sich in einer allgemeinen
politischen Ethik — wie etwa der radikalen Demokratie — verortet (Schifer, 2011a). Bil-

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

dungsspezifisch handelt es sich dabei um eine Norm, die zu einer Kritik (siehe unten)
an Verhiltnissen beitrigt, »die Menschen im Hinblick auf die Moglichkeit einer freieren
Existenz behindern, ihre Wiirde einschrinken und sie entmiindigen« (Mecheril, 2014a,
S.166). Wie bereits einleitend erwihnt wurde, steht diese Normativitit, die Subjekti-
vierungsprozesse zu Bildungsprozessen macht, jedoch nicht auler Frage. Denn da sie
nicht letztbegriindet werden und auch der Bildung kein festes Fundament verleihen
kann, muss sie als postnormative, postdogmatische Normativitit notwendigerweise
offenbleiben (zum postnormativen Gehalt der Hegemonietheorie siehe Kap. 5.2.2). Die
postnormative Normativitit der Bildung muss dabei in dem Sinne reflexiv sein, dass
sie ihre eigenen Grundlagen und Effekte konstitutiv zum Gegenstand der kritischen
Uberpriifung macht — nicht aus einem Bestreben der Selbstdestruktion, sondern um
sich selbst und ihre eigenen Grundlagen permanent zu verfeinern (Mecheril, 2010a,
S. 190f.).

Im Rahmen des Bildungsdiskurses ist das Ziel einer reflexiv und normativ begriin-
deten Bildung schlussendlich die Kritik allgemeiner gesellschaftlicher Bedingungen und
Verhiltnisse, die die Einzelnen in ihrer Autonomie und Wiirde beintrichtigen und be-
hindern. Doch gerade in Zeiten der neoliberalen Umdeutung vormals gesellschaftskri-
tischer Begriffe und der Okonomisierung von Bildung ist selbst das Element der Kritik
nicht auf festen Fundamenten gebaut.

»Das Verriickte ist ja, dass Affirmation in einer sich permanent verindernden Gesell-
schaft nicht mehr Gehorsam verlangt, sondern Eigeninitiative, Selbststandigkeit, akti-
ve und passive Kritikfahigkeit —nichtim Namen selbstverstindlich des eigenen Gestal-
tungsimpulses, sondern im Dienste des Cestaltungsbedarfs einer Gesellschaft, deren
Reproduktion nur durch ihre permanente Umgestaltung zu leisten ist.« (Sesink, 2016,
S.225)

Die Kritik, um die es in einem hegemonietheoretischen Verstindnis geht, muss sich
selbst folglich als Herrschaftskritik stets von Neuem mit Bezug auf die historisch kon-
tingenten Verhiltnisse hervorbringen. Und steht dabei selbst auch immer in einem
Spannungsverhiltnis der Affirmation zu denjenigen Verhiltnissen, die Gegenstand und
Ermoglichungsbedingung der Praxis der Kritik selbst sind (ebd.). (Herrschafts-)Kri-
tik stellt deshalb immer nur einen tentativen Versuch dar, der »sich weder durch die
Aufstellung von Kriterien noch durch die Erarbeitung verallgemeinerbarer normativer
Prinzipien auf einen Begriff bringen kann« (Mecheril et al., 2013, S. 29). Sie konstituiert
sich in der Praxis und artikuliert sich immer nur als sozial immanente Kritik. Diese
Immanenz entbindet die Praxis der Kritik jedoch nicht davon, sich an gewissen all-
gemeinen Kriterien zu bestimmen. So verfolgt eine gebildete Kritik im Allgemeinen
das Motiv, zu Bedingungen beizutragen, die die Unverfiugbarkeit der Subjekte iiber
sich selbst zulassen und erméglichen (Fliigel-Martinsen, 2018; siehe hierzu auch Kap.
5.3.3). Die Gegenstinde der gebildeten Kritik sind dann weniger die Individuen und
ihre Mingel, sondern die Verhiltnisse und Bedingungen, die die Freiheiten und die
Wiirde der Subjekte beschneiden. Zugleich ist es fiir diese Elemente immer bedeutsam,
das Motiv, das Maf und den Gegenstand sowie die Position des Subjekts der Kritik und

13.02.2026, 19:47:1. - O

203


https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ihre Effekte zum permanenten Gegenstand der Selbstreflexion bzw. -kritik zu machen
(Mecheril et al., 2013, S. 29).

13.02.2026, 19:47:1. - O



https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

