
4 Bildung, Subjekt, Herrschaft

4.1 Bildung in Zeiten des »Bildungsgeredes«

Die neoliberale Ideologie der Alternativlosigkeit und die damit einhergehende Ökono-

misierungdesSozialen,die inderEinleitung (Kap.2.1) inKapitel 2 in ihren verheerenden

Konsequenzen herausgestellt wurden, haben auch vor dem Bildungsdiskurs nicht Halt

gemacht (Becker, 2012; Fohrmann, 2016; Hochmuth & Mangold, 2012; Höhne, 2015;

Pongratz, 2004; Walgenbach, 2019). Ihren bisherigen Höhepunkt findet die »Ökonomi-

sierung von Bildung« in der sogenannten »empirischen Wende« (Buchhaas-Birkholz,

2009, S. 28) hin zur »empirischen Bildungsforschung« (Reinders et al., 2015), die ab den

1960er-Jahren die vormalige Dominanz einer »geisteswissenschaftlichen Pädagogik«

schleichend abzulösen begann (Koller, 2012, S. 10). Vorangetrieben wurde diese Wende

vor allem durch large scale assessements (prominentes Beispiel sind die PISA-Studien der

OECD), die Bildung in »funktionalistische[r] Orientierung« (Baumert et al., 2001, S. 19)

als individuelle (Basis-)Kompetenzen, die vermeintlich zu einer gelungenen Lebens-

gestaltung befähigen, formal bestimmen, output-orientiert planen und überprüfbar

machen sollen.1 Bestimmt wird die Funktionalität dieser Basiskompetenzen in den

empirisch identifizierten Herausforderungen, die die gegenwärtigen gesellschaftlichen

und wirtschaftlichen Bedingungen an die Individuen stellen. Hinter dem ideologischen

»Nebel« der empirisch notwendigen (Basis-)Kompetenzen wird jedoch schlussendlich

1 Dass ich »Basiskompetenzen« an dieser Stelle mit »Bildung« gleichsetze, stellt eine textdramatur-

gische Zuspitzung bzw. sogar eine gewisse Verfremdung der Position von Baumert et al. (2001)

dar. Denn entgegen meiner Gleichsetzung weisen Baumert und seine Kolleg*innen explizit aus,

dass im Rahmen von PISA lediglich Basiskompetenzen und nicht Bildungsprozesse erhoben wer-

den (ebd., S. 21). Dass sich die Bildungsempirie jedoch vornehmlich mit »Basiskompetenzen« be-

schäftigt, die sie als universelle Grundlagen »für die Teilhabe an Kommunikation und damit auch

für Lernfähigkeit« (ebd.) in einem weltweiten Rahmen betrachtet, sowie bei ihrer Auswahl der

Basiskompetenzen auch mit Humboldts Bildungsbegriff argumentiert, reicht mir in diesem Zu-

sammenhang aber, um die Gleichsetzung von Basiskompetenzen und Bildung in der empirischen

Bildungsforschung zu behaupten.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

über den Signifikanten der Bildung als (lebenslange2) Subjektivierungsanforderung die

neoliberale Alternativlosigkeit an die Individuen herangetragen (Höhne, 2015; Münch,

2009; Pongratz, 2017; Radtke, 2015; zu Subjektivierung siehe Kap. 4.2). So richtet sich

das »Assessment and Analytical Framework« der PISA-Studie 2018 (OECD, 2019), die

weltweit größte empirische Erhebung der »Basiskompetenzen« von Schüler*innen im

Alter von 15 Jahren, an der Tatsache (»the fact«) aus, »that modern economies reward

individuals not for what they know, but for what they can do with what they know«

(ebd., S. 11). Die vermeintlich normativ enthaltsame, weltweite Vermessung der Ba-

siskompetenzen junger Bürger*innen orientiert sich folglich just an dem, wofür die

(Volks-)Wirtschaft die Einzelnen »belohnt« (siehe auch Rangger, 2022, S. 68–69).

Es ist eine Ironie des Schicksals, dass ausgerechnet der Einzug der neoliberalen Al-

ternativlosigkeit in den Bildungsdiskurs das »Bildungsgerede« (Felten, 2012; siehe hier-

zu auch Kap. 1.1.2) bzw. die »Allpräsenz der Rede von Bildung« (Tenorth, 2020, S. 4) so-

wie nicht zuletzt die Beschäftigung mit der »Politizität von Bildung« (Bünger, 2013a) in

den vergangenen Jahrendeutlich angefacht zuhaben scheint (Gelhard, 2018,S. 85f.).Bil-

dungwirddabei in den vielfältigenundwidersprüchlichenVerwendungsweisen als »lee-

rer Signifikant« deutlich, der für ziemlich alle »sozialen und kulturellen Verwerfungen«

(Winkler, 2012, S. 12) eine angemessene Lösung verspricht.

»Schließlich dient – so möchte man angesichts der vielfältigen öffentlichen Verlaut-

barungen und wiederkehrenden Debatten in den Medien meinen – Bildung der indi-

viduellen Entfaltung ebenso wie dem nationalen Wirtschaftsstandort, der frühkindli-

chenEntwicklungwie auch einer demokratischenGrundhaltung, deneigenenAussich-

ten auf demArbeitsmarkt wie auch zumAbbau sozialer Ungleichheiten usw.« (Bünger,

2013a, S. 11)

Wenn auch die Entleerung und positive Konnotation des Bildungsbegriffs mit dem Ver-

such der Entpolitisierung von Bildung (mittels der Schaffung empirischer Notwendig-

keiten) einhergehen (Genaueres siehe unten), wird in diesen Auseinandersetzungen al-

so ausgerechnet eine politische Dimension von Bildung deutlich (ebd.). Und zwar nicht

allein aufgrund der bildungspolitischen Versuche der Etablierung eines ökonomischen

Bildungsregimes (Höhne, 2015), sondern vielmehr aufgrund der prinzipiellen Unmög-

lichkeit, Bildung aus sich selbst heraus zu bestimmen, sowie aufgrund der Notwendig-

keit, das,was als Bildung gilt, über diverseRegierungspraktiken kontingent festzulegen.

Zudem wird das Politische von Bildung in den konkreten Zumutungen an die Subjekte

ersichtlich, die mit der Entscheidung für ein bestimmtes Bildungsverständnis verbun-

den sind. Denn so leer die Referenz auf Bildung auch immer sein mag, das »Bildungs-

gerede« geht in der Regel mit der Annahme der Veränderungsmöglichkeit der Subjek-

te, einemspezifischenMensch-Welt-Verhältnis und einer normativenPositionierung zu

diesem Verhältnis einher (Tenorth, 2020, S. 546–557).

Die »schlummernde« Präsenz des Politischen im Konzept der Bildung verweist auf

einegrundlegendeVerwobenheit ingesellschaftlicheMacht-undHerrschaftsverhältnis-

2 Siehe etwa den Zusammenhang zwischen der Ökonomisierung des Sozialen und dem Programm

des lebenslangen Lernens (Rothe, 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 161

se, die aus den gegenwärtigen Diskursen über die empirische Notwendigkeit bestimm-

ter Basiskompetenzen weitestgehend ausgeklammert werden. Drei Tendenzen des Ver-

suchs einer (politisierenden) Entpolitisierung von Bildung im dominanten Bildungsdis-

kurs werden hier nun kurz und in idealtypisierterWeise hervorgehoben. Es handelt sich

dabei um (1) die Individualisierung, (2) die Funktionalisierung und (3) die Technologisie-

rung von Bildung.

(1) Die Individualisierung von Bildung

Wenn in kompetenzorientierten Bildungsdiskursen »von Individualisierung, von ›Kom-

petenz‹ oder von ›Mündigkeit‹ als Ziel von Bildung« (Fauser, 2009, S. 151) gesprochen

wird, dann geht es zumeist um »die Fähigkeit und Bereitschaft, selbst weiter zu lernen,

zu urteilen,mit anderen zusammen zu arbeiten, initiativ zuwerden undVerantwortung

imInteressedesGemeinwohls zuübernehmen« (ebd.).DabeiwirddieHinwendungzum

lebenslang und eigenständig lernenden Individuum als »eine Forderung der Gerechtig-

keit und eine Bestandsvoraussetzung für die Demokratie« (ebd., S. 150) ausgelegt.Herr-

schaftskritische Diskurse zu den gegenwärtig dominanten Vereinnahmungen von Bil-

dung verweisen jedoch darauf, dass diese Politiken der »Individualisierung« Bestandteil

gesellschaftspolitischerMacht- undHerrschaftsapparate sind,die zudem –ganz inneo-

liberaler Manier – darauf abzielen, die Verantwortung für den Erfolg in Bildung, Beruf

und Leben den einzelnen Individuen zuzuschreiben (Masschelein & Ricken, 2003). Bil-

dung stellt dannnicht dieGegenseite zu den gegenwärtigenMacht- undHerrschaftsver-

hältnissen dar, sondern vielmehr »a privileged medium through which a certain power

apparatus […] has been invested« (ebd., S. 139).Darin dient Bildung alsMediumderHer-

vorbringung neoliberaler Subjekte, indem die Verantwortung für den (Miss-)Erfolg in

den gegenwärtigen Leistungsgesellschaften den Individuen selbst angelastet und das

Gesellschaftliche möglichst negiert wird (Ludwig-Mayerhofer, 2014).

(2) Die Funktionalisierung von Bildung

Versteht sich das klassische Bildungsversprechen noch »als Gegenkonzept gegen Ver-

gesellschaftung« (Schäfer, 2011a, S. 9), werden in den gegenwärtig dominierenden Bil-

dungsbegriffen die »Funktionalität für gesellschaftliche Zwecke und Subjektivität […]

nicht mehr in gut pädagogischer Manier entgegengesetzt, sondern verschmelzen viel-

mehr zu einem neuen Typ (multi)funktionaler bzw. polykontexturaler Subjektivität« (Höhne,

2007, S. 37; Herv. i. Orig.). Bildung orientiert sich, so gedacht, an normativen Subjekt-

entwürfen und Kompetenzen, die für die vorherrschende neoliberale Ordnung funktio-

nal sind. Neben Individualisierung stellt etwa die polykontexturale Subjektivität eine

wichtige Anforderung an gegenwärtige Subjektivierungsweisen dar: »Mit der viel ge-

nannten Flexibilität wird die Fähigkeit beschrieben, auf unterschiedliche Kontexte ad-

äquat zu reagieren, ohne die Kontexte selbst zu problematisieren« (ebd.). Von der Funk-

tionalisierung von Bildung zu sprechen, meint in diesem Sinne eine Ausrichtung von

Bildung an den (vermeintlichen) gesellschaftlichen und ökonomischen Notwendigkei-

ten.Wobeidie empirisch identifiziertenund legitimiertenNotwendigkeiten indenkom-

petenzorientierten Bildungsdiskursen vorwiegend nicht als kontingent und nicht-not-

wendig thematisiert werden. Es sei denn, es erscheint aus Sicht der gesellschaftlich und

wirtschaftlich vorherrschenden Ordnung als notwendig bzw. funktional.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

(3) Die Technologisierung von Bildung

Unter der Bezeichnung »Technologisierung von Bildung« fließen zumeist mehrere Be-

deutungen ineinander. So wird darunter häufig die Zurichtung von Bildungsprozessen

auf den Erwerb technischer oder digitaler Fähigkeiten (Euler, 2001; Höhne & Karcher,

2022) sowie auch die indikatorenbasierte Vermessung von Kompetenzen (Höhne, 2015)

problematisiert. In dem hier diskutierten Zusammenhang hebe ich mit Technologisie-

rung aber auf diejenigen Tendenzen des aktuellen Bildungsdiskurses ab, die Bildung,

insbesondere in der Figur der Kompetenz, an das Versprechen der Machbarkeit und

Handhabbarkeit des Sozialen knüpfen (Schäfer, 2012). Der individuelle und funktiona-

le Bildungsdiskurs verspricht einen Beitrag zur individuellen Handlungsfähigkeit, die

quasi technologisch zur kompetentenTeilhabe andengesellschaftlichenundwirtschaft-

lichen Verhältnissen befähigt. Diese Tendenz der Technologisierung von Bildung sieht

Schäfer (2012, S. 9) in der handlungswissenschaftlichen Dominanz im »gegenwärtigen

Horizont der Pädagogik« angelegt. Getragen wird diese jedoch nicht mehr von einem

Denken allgemeiner Möglichkeitsräume für (pädagogisches) Handeln, als vielmehr

von der Vorstellung realisierbarer Möglichkeiten, die lediglich an der Inkompetenz des

Individuums scheitern können (ebd.). Soziale Wirklichkeit wird darin zu einem tech-

nologisch handhabbaren Phänomen, und Bildung wird zur grundlegenden Technologie

ihrer Beherrschung.

Alle drei genannten Tendenzen gegenwärtig dominanter Bildungsdiskurse operie-

ren mit der einseitigen Beseitigung des Unbestimmten aus dem Bildungskonzept zu-

gunsten einerHypostasierung des empirischNotwendigen, das sich aus den kontingen-

ten Formen historischer Bestimmtheit ableitet. Der Bildungsbegriff wird dabei einge-

bunden ineinenallgemeinenDiskurs,derdie ökonomisch-technologischeHandhabbar-

keit und Planbarkeit des Sozialen als Grundlage voraussetzt und dadurch – mittels der

Ausblendung der Un_Bestimmtheit des Sozialen – auf eine Tilgung des Politischen aus

dem Bildungskonzept zielt.

Im Sinne der in Kapitel 2 entworfenen Konturen einer politischen Perspektive auf

soziale Wirklichkeit, die in Kapitel 3 migrationsgesellschaftlich präzisiert wurden, geht

es im Folgenden darum, formal einen Bildungsbegriff zu skizzieren, der die politische

Verfasstheit des Sozialen in derDenkfigur derGleichzeitigkeit vonUnbestimmtheit und

Bestimmtheit systematisch reflektiert. UmdiesemAnliegen nachzugehen, erarbeite ich

im folgenden Kapitel 4.2 zuerst eine politische Perspektive auf Bildung. Dafür nehme

ich in drei Schritten eine erste Annäherung des allgemeinen Bildungsdiskurses an die

Hegemonietheorie vor. Im darauffolgenden Kapitel 4.3modelliere ich dann idealtypisch

drei hegemonietheoretische Zugänge zum allgemeinen Bildungsdiskurs, indem ich sie

daraufhin beleuchte,wie das Verhältnis des Politischen undBildung sowie (daraus abge-

leitet) explizit politisierende Bildungsprozesse gedacht werden. In Kapitel 4.4 expliziere

ich schließlich allgemeine formale Elemente eines un_bestimmtheitstheoretischen Bil-

dungsbegriffs, die sich aus den bisherigen Auseinandersetzungenmit Hegemonietheo-

rie,Migrationsgesellschaftlichkeit und dem Bildungsdiskurs herausstellen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 163

4.2 Eine politische Annäherung

Was bedeutet es nun, Bildung aus der politischen Perspektive der Hegemonietheorie in

den Blick zu nehmen? Umdiese Frage dem Forschungsanliegen entsprechend zu beant-

worten, schärfe ich in einem ersten Schritt (Kap. 4.2.1) den Untersuchungsfokus, indem

ich die zentralen Bezugspunkte bildungstheoretischen Nachdenkens (Subjekt, soziale

Immanenz und Transzendierung des Sozialen) rekonstruiere und herausstelle. Angelei-

tet durch diese Bezugspunkte ordne ich in einem zweiten Schritt (Kap. 4.2.2) den sub-

jekttheoretischen Gehalt der Hegemonietheorie in den Horizont der Subjektivierungs-

theorie ein, um darauf aufbauend (Kap. 4.2.3) das Subjektverständnis hinsichtlich des

zentralen bildungstheoretischen Anliegens zu präzisieren, wie die eigene gesellschaft-

liche Subjektposition trotz der konstitutiven Involviertheit in die bestehenden gesell-

schaftlichen Verhältnisse verändert werden kann.

4.2.1 Zum bildungstheoretischen Bezugsrahmen: Un_Bestimmtheit,

Subjektorientierung und immanente Transzendierung des Sozialen

BliebderBildungsbegriff bis hierhinnochweitestgehendabstrakt undunbestimmt,mo-

delliere und präzisiere ich im Folgenden den allgemeinen Rahmen dessen,was auf einer

sehr allgemeinen Ebene in dieser Arbeit eigentlich unter Bildung verstanden wird und

was unter Bezugnahme auf den Horizont der Hegemonietheorie (siehe Kap. 2) sowie

mit der Fokussierung auf Migrationsgesellschaftlichkeit (siehe Kap. 3) im Weiteren nä-

her bestimmt werden soll. Dieses Sollen ist nicht beliebig, da es sich in den allgemeinen

Bildungsdiskurs einzuschreiben hat. Das Einschreiben ist jedoch kein einfaches Unter-

fangen. Denn zu der bereits konstatierten Entleerung des Bildungsbegriffs im gegen-

wärtigen »Bildungsgerede« kommt hinzu, dass die »Rede von Bildung« eigentlich schon

immer von Vielstimmigkeit, Konflikt und Mehrdimensionalität geprägt war (Tenorth,

2020). Trotz der Unmöglichkeit der umfänglichen Rekonstruktion des bildungstheore-

tischen Horizonts haben sich jedoch auch im deutschsprachigen bildungstheoretischen

Diskurs bestimmte Praxen der Darstellung, der Rekonstruktion, der Ein-, Ab- und Aus-

blendung, des Zuschnitts und der Kartografierung etabliert, die das Herausstellen si-

gnifikanter Positionen sowie allgemeiner Bezugspunkte im Bildungsdenken ermögli-

chen (Reichenbach, 2007; Rieger-Ladich, 2019; Rittelmeyer, 2011; Sander, 2018; Tenorth,

2020). Im Rahmen des vorliegenden Forschungsinteresses geht es mir allerdings nicht

darum,eineumfassendeLandkarte der deutschsprachigenBildungstheorie auszuarbei-

ten. Vielmehr werde ich im Folgenden lediglich relevante (deutschsprachige) Spektren

der gegenwärtigen gesellschaftskritischen Bildungstheorie blitzlichtartig in denMittel-

punkt der Auseinandersetzung rücken. Denn die jeweiligen Spektren sollen hier nicht

ausführlich diskutiert werden. Vielmehr soll mithilfe des Ins-Spotlight-Setzens lediglich

der allgemeine Horizont, in dem sich die vorliegende Untersuchung bewegt, abgesteckt

und sortiert werden, um schließlich auf dieser Basis die Konturen und Bezugspunkte

der theoretischen Untersuchung von Bildungsprozessen herauszuarbeiten.

In dem für diese Arbeit grundlegenden bildungstheoretischen Horizont kön-

nen – insbesondere auch in Abgrenzung zu dem in Kapitel 4.1 ins Zentrum gerückten

Bildungsbegriff der empirischen Bildungsforschung – mindestens vier relevante theo-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

retische Spektren herausgestellt werden: (1) ein neuhumanistisches, (2) ein biografie-

theoretisches, (3) eines der kritischenTheorie und (4) ein subjektivierungstheoretisches

Spektrum. Alle vier Spektren stellen im gegenwärtigen deutschsprachigen Bildungsdis-

kurs relevante diskursiveOrte dar,wenn dieserDiskurs – in einemweiten Sinne –unter

dem Etikett einer gesellschaftstheoretischen Bildungstheorie zum Thema wird (Koller,

2012; Messerschmidt, 2009; Rose, 2012; Schäfer, 2011a).

Das erste bildungstheoretische Spektrum, das in beinahe allen von mir rezipierten

deutschsprachigen Arbeiten zu Bildung und auch im sich als kritisch verstehenden Bil-

dungsdiskurs aufgerufen wird, bezieht sich auf diejenige bildungstheoretische Traditi-

on, die als neuhumanistisches respektive »klassisches« Bildungsdenken gekennzeichnet

wird (Schäfer, 2011a, S. 9–20). Assoziiert ist der klassische bildungstheoretische Hori-

zont vor allem mit den Arbeiten von Friedrich Schiller, Friedrich Schleiermacher und –

ganz besonders – Wilhelm von Humboldt (ebd.; Rieger-Ladich, 2019). Nach Christoph

Koller (2012, S. 11) stellt für Humboldt, den er hier auch zitiert, Bildung die »möglichst

weitreichende (›höchste‹) und zugleich […] die möglichst ausgewogene (›proportionir-

lichste‹) Entfaltung aller menschlichen Anlagen« in der Wechselwirkung des Individu-

umsmit derWelt dar. Dieses Bildungsverständnis ist weniger auf gesellschaftliche oder

wirtschaftliche Funktionalität ausgelegt, so Koller (ebd.), sondern auf »das je individu-

elle Entwicklungspotenzial«. Hierbei ist jedoch zu berücksichtigen, dass – wie in Kapi-

tel 4.3.2 nochmals hervorgehobenwerdenwird – die klassischen Bildungsverständnisse

nicht auf der vereinfachten Annahme basierten, dass ein Heraustreten aus den gesell-

schaftlichen Zurichtungen einfach möglich wäre. Vielmehr sollte Bildung »sakralisier-

te Möglichkeitsräume« (Schäfer, 2011, S. 9) eröffnen, die die unmögliche Erfahrung der

Überwindung der eigenen Sozialität ermöglichten.

Das zweite theoretische Spektrum nimmt eine biografietheoretische Wende des

klassischen Bildungsbegriffs vor. Bildung wird darin als biografische Transformation

von Selbst-, Welt- und Anderen-Verhältnissen konzipiert und dadurch auch empirisch

operationalisierbar gemacht. Dieses transformationstheoretische Bildungsverständ-

nis findet sich paradigmatisch in den Arbeiten von Winfried Marotzki (1990), Rainer

Kokemohr (2003, 2007) und Hans-Christoph Koller (2007, 2012). Bildung wird in die-

sem Spektrum idealtypisch als eine Veränderung des Verhältnisses eines Subjekts zu

sich selbst und zur Welt verstanden, die sich vor allem im Medium der Sprache als

biografische Transformation vollzieht.Was genau jedoch einen biografischen Transfor-

mationsprozess als Bildung kennzeichnet, bleibt dabei normativ zumeist unbestimmt.

Als Auslöser für die transformatorischen Bildungsprozesse werden vor allem Erfah-

rungen der Krise – etwa durch die Konfrontation mit »Fremden« (Kokemohr) oder

die Erfahrung des Widerstreits grundlegend unterschiedlicher Diskursarten (Koller) –

betrachtet.

Das dritte theoretische Spektrumwird imbildungstheoretischenDiskurs explizit als

»kritische Bildungstheorie« gefasst und ist engmit der KritischenTheorie der Frankfur-

ter Schule verwoben (Rieger-Ladich, 2019). Neben den bildungstheoretischen Beiträgen

von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno ist das sich als kritische Bildungstheo-

rie bezeichnende Spektrum untrennbar mit den Arbeiten von Heinz-Joachim Heydorn

(1970, 1972) und Gernot Koneffke (1994, 2006) verbunden und findet sich häufig auch

in aktuellen bildungstheoretischen Beiträgenmit kritischem Anspruch wieder (Bünger,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 165

2013a; Bünger et al., 2009; Euler&Pongratz, 1995;Messerschmidt, 2009; Pongratz, 2013).

ImKontext der kritischenBildungstheoriewird von einemgrundlegendenWiderspruch

der Bildung ausgegangen, da Bildung stets in der Spannung von Freiheit und Unter-

werfung (Messerschmidt, 2009, S. 7f.) oder auch sozialer Immanenz und Mündigkeit

(Bünger, 2013a) begriffen wird. Der grundlegendeWiderspruch von Bildung wird dabei

zum Ausgangspunkt ideologischer Emanzipationsprozesse, indem zum einen den Brü-

chennachgegangenwird,»diemitdenBildungsversprechenvonAufklärung,Autonomie

und Gleichheit einher gehen [sic!]« (Messerschmidt, 2009, S. 8), und indem zum ande-

ren »diese Brüche jeweils aktuell an den gegenwärtigen gesellschaftlichen Problemen«

(ebd.) herausgearbeitet werden. »Die Einsicht in den ›Widerspruch, demman nicht nur

unterliegt, sonderndermanselbst ist‹«, soAstridMesserschmidt (ebd.,S. 9), »wirddabei

zurVoraussetzung für eineBildungskonzeption,die eigeneVerstrickungen in kritisierte

und problematisierte Verhältnisse sichtbar macht.«

Ganz in der Nähe zu den drei Spektren, die bisher ins Zentrum gesetzt wurden,

findet sich jenes vierte Spektrum, das als subjektivierungstheoretisches bezeichnet

werden kann. Bildung wird darin allgemein als eine spezifische Form der Subjektkon-

stitution begriffen (Bünger, 2013a; Çiçek, 2020; Peters, 2022; Ricken, 2019; Rose, 2012;

Schäfer, 2011a, 2019; Thompson, 2009; Wimmer, 2014, 2019). Der subjektivierungstheo-

retische Diskurs zeichnet sich durch ein Subjektverständnis aus, das Subjektivität zwar

niemals außerhalb von sozialer Kontextrelationalität und Fremdbestimmung versteht,

aber Subjektbildung trotzdem nicht als vollständig determinierten Prozess betrachtet.

Da das Subjekt und die Gesellschaft sich in dieser Perspektive nicht als wechselseitig

aufeinander einwirkende Entitäten gegenüberstehen, sondern sich in komplexer Weise

gegenseitig hervorbringen, wird Subjektbildung als rekursiver Prozess der subjektiven

Umwendung gesellschaftlicher Normen und Konventionen konzipiert, durch welche

die Normen und Konventionen wiederum bestätigt, aufrechterhalten und verändert

werden. Bildungsprozesse als spezifische Form von Subjektbildung, also gebildete Sub-

jektivierungen, müssen dann notwendigerweise mittels nicht-notwendiger Normen

spezifiziert werden, etwa in Form einer Mündigkeit (Bünger) oder des Widerstands

durch Praktiken der Resignifikation gesellschaftlicher Ordnungen (Rose). Wobei her-

vorzuheben ist, dass die Normen, die gebildete Subjektivierungsweisen qualifizieren,

stets – und das ist sicherlich eine der feinen Differenzen zum Spektrum der kritischen

Bildungstheorie – unmöglich bleiben (siehe Kap. 4.3.2).

Der anhand der vier Spektren blitzlichtartig skizzierte bildungstheoretische Hori-

zont stellt für die vorliegende Arbeit aufgrund des Interesses, Bildung sowohl gesell-

schaftstheoretisch als auch -kritisch in den Blick zu nehmen, den sehr allgemeinen Be-

zugsrahmen dar. Dabei lassen sich drei Aspekte von Bildung herausstellen, die den all-

gemeinen Rahmen des hegemonietheoretischen Nachdenkens über Bildung bilden: (1)

die Un_Bestimmtheit des Bildungsbegriffs, (2) die Subjektorientierung und (3) die im-

manente Transzendierung des Sozialen.

(1) Die Un_Bestimmtheit von Bildung

Auf einer sehr allgemeinen Ebene – aber das ist sehr bedeutsam für ein Nachdenken

über die Politizität von Bildung – kann festgestellt werden, dass Bildung eine historisch

kontingente Idee darstellt. Die allgemeine Rede von Bildung hat es also nicht schon im-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

mer gegeben, sondern sie entstand und entsteht – zumindest in der Weise, in der übli-

cherweise der europäische Bildungsbegriff hergeleitet wird – zu einer bestimmten Zeit,

unter bestimmten Bedingungen und zu bestimmten Zwecken (für eine materialistische

KontextualisierungderEntstehungdes europäisch-bürgerlichenBildungsdenkens siehe

Bernhard, 2018). Was die im deutschsprachigen Diskurs vorherrschenden Rezeptions-

linien der Bildungsvokabel, also das worauf sich unter »Bildung« vorwiegend bezogen

wird, anbelangt, so wird Bildung in der Regel als ein »modernes«, »abendländisches«

Phänomen bezeichnet. »Nicht ohne Grund sprechen bildungshistorische Studien«, so

Tenorth (2020, S. 31), »von einer ›Bildungsrevolution‹ im ausgehenden 18. Jahrhundert,

wenn sie der Genese von Begriff und Phänomen der Bildung in ihrer historisch-gesell-

schaftlichen Bedeutung nachgehen.« Aus historisch-materialistischer Perspektive las-

sen sich hierbei zwei widersprüchliche Entwicklungstendenzen ausmachen, denen der

moderneBildungsbegriff entspringt: einerseits ein erkenntnistheoretischerWandel,der

von der aufklärerischen Einsicht getragen wird, dass die soziale Ordnung nicht gott-

gegeben, sondern menschengemacht ist, und der von dem politischen Motiv angelei-

tet ist, die Feudalherrschaft durch aufklärende Bildung zu überwinden (Bernhard, 2018,

S. 134). Andererseits ein wirtschaftliches Motiv, das »auf die ökonomische Notwendig-

keit [verweist], Arbeitskräfte für die industrielle Produktion zu rekrutieren und auszubil-

den« (ebd.; Herv. i. Orig.). Es kann also geschlussfolgert werden, dass Bildung stets un-

bestimmt und bestimmt zugleich ist – sie weist keine wesenhafte Bestimmung auf und

wird zugleich in den Projekten, in die sie eingegliedert ist, konkret bestimmt. Konzept-

geschichtlichnimmtsiedabeidenStellenwert eines leerenSignifikantenein,der zutiefst

mit den hegemonialen Bestrebungen unterschiedlicher gesellschaftspolitischer Projek-

te verwoben ist. In diesem Sinne ist Bildung, egal wie sie verstanden wird, stets durch

soziale Immanenz, also der Unmöglichkeit, außerhalb der konkreten gesellschaftlichen

Verhältnisse zu stehen, gekennzeichnet.

(2) Subjektorientierung

Ohne vorerst näher auf die Konsequenzen der Kontextualisierung von Bildung als herr-

schaftsstabilisierendes, modernes Konzept einzugehen, wird darüber hinaus deutlich,

dass eine allgemeine Spezifik des vorherrschenden Bildungsbegriffs im Gegensatz zu

anderen pädagogischen Grundbegriffen darin liegt, dass mit Bildung »der Prozess der

KonstitutionundTransformation vonSubjekten imZuge einer aktivenund selbsttätigen

Auseinandersetzung dieser Subjekte mit der Welt« (Koller, 2016a, S. 33) angesprochen

ist. Der zentrale Bezugspunkt bildungstheoretischen Nachdenkens ist demnach das

Subjekt bzw., genauer ausgedrückt, Formen der Subjektwerdung und -veränderung

in Auseinandersetzung mit Anderen und der Welt. Trotz aller Verschiedenheiten der

spezifischen subjekt- und gesellschaftstheoretischen Voraussetzungen ist dem Bil-

dungsdiskurs ein allgemeines subjekttheoretisches Verständnis immanent, das von

der prinzipiellen Möglichkeit der Veränderung und einer »Bildsamkeit« (Benner, 1988)

der Menschen ausgeht (Tenorth, 2020, S. 38f.). Bildung weist in den vorherrschenden

Verständnissen ein Moment der Überschreitung, ein Moment des Unverfügbaren und

ein Moment von (Eigen-)Aktivität oder (Selbst-)Tätigkeit auf (Rose, 2012, S. 71). Unter

einem Fokus auf Bildung als Bildungsprozesse einzelner Subjekte geht es also auf einer

sehr allgemeinen Ebene immer auch um Fragen der aktiven und selbsttätigen Verän-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 167

derung (Überschreitung) und Distanzierung (Unverfügbarkeit) der gesellschaftlichen

Zurichtungen und Festlegungen (Schäfer, 2011a, S. 9). Im Rahmen der Untersuchung

von Bildung(-sprozessen) ist es deshalb von großer Bedeutung, sich mit den jeweils

zugrunde liegenden Subjektverständnissen zu beschäftigen sowie mit der Frage, wie

Unverfügbarkeit, Eigenaktivität und Veränderung in den jeweiligen theoretischen und

empirischen Arbeiten verstanden werden.

(3) Transzendierung des Sozialen

Die Ideen von Veränderbarkeit und Bildsamkeit, wie sie sich im Bildungsdiskurs spie-

geln, sind zumeist normativ-moralisch fundiert. Mindestens aber geht das Bildungs-

denkenmit einer grundlegenden Vorstellung der Transzendierung des Sozialen im Sin-

ne einer je nach Subjektverständnis mal mehr und mal weniger weitreichenden Über-

windung sozialer Determinierungen – im Sinne von Überschreitung und Unverfügbar-

keit – einher. So verbindet sich bereits mit dem klassischen »Versprechen der Bildung«

ein Bemühen, Bildung als Gegenkonzept gegen heteronome gesellschaftliche Einflüs-

se und gegen die Reduktion auf gesellschaftsfunktionale Brauchbarkeiten zu formulie-

ren, ohne dabei vonderVorstellung auszugehen,Subjektivität undBildung könnten sich

jenseits sozialer Eingebundenheit formieren (Schäfer, 2011a). Denn Bildungsprozesse

können nur als spezifische Formen der Subjektwerdung gedacht werden, die sich nie

vollständig frei von den Zugriffen der Vergesellschaftungmachen lassen. Sie konstituie-

ren sich stets unter bestimmtenhistorischenundkontextspezifischenBedingungenund

sindals sozial immanenteProzessezukennzeichnen: »Bildungsprozesse sinddannnicht

jenseits derBildungsbeanspruchungangesiedelt, sondernmüssenvordemHintergrund

ihrer sozialen Eingebundenheit gedacht werden« (Bünger, 2013a, S. 16f.). Das bildungs-

theoretische Ziel der Transzendierung des Sozialen im Sinne von Unverfügbarkeit und

Überwindung ist folglich stets als unauflösliches Spannungsverhältnis von Autonomie

und Heteronomie zu denken.

4.2.2 Der subjekt(ivierungs)theoretische Gehalt der Hegemonietheorie

Bildung als ein historisch kontingentes Phänomen der Subjektwerdung zu begreifen,

das auf bestimmte kontextuelle Bedingungen antwortet und vomZiel der Überwindung

dieser Bedingungen getragen wird, also sowohl sozial bestimmt ist als auch zugleich

soziale Unbestimmtheit anstrebt, verweist darauf, dass »das Politische nicht als äuße-

re Bedingung der Bildung gegenübertritt, sondern ein für Bildungsprozesse konstitu-

tives Moment kennzeichnet« (Bünger, 2013a, S. 17). Und wie genau das Politische oder

auch die Kategorie des Subjekts verstanden werden, weist unterschiedlich weitreichen-

de Konsequenzen für das politische Denken von Bildung auf. Daher ist für das weitere

Vorgehen sowohl eine weiterführende Ausdifferenzierung des hegemonietheoretischen

Verständnisses vom Subjekt als auch vom Politischen notwendig, um diese schließlich

auf das Bildungsdenken zu wenden.

Bevor ich im weiteren Verlauf das hegemonietheoretische Subjektverständnis im

Kontext der Politizität des Sozialen weiter ausdifferenziere (Kap. 4.2.3), verorte ich im

vorliegenden Kapitel 4.2.2 den hegemonietheoretischen Subjektbegriff im Horizont

der Subjektivierungstheorie. Diese Verortung wurde zumindest in behauptenderWeise

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

in den vorangegangenen Kapiteln bereits vorgenommen, soll hier aber nun explizit

ausgewiesen und begründet werden. Ich hole dies erst hier nach, da bei den in Kapitel

2 angeführten gesellschaftstheoretischen Modellierungen der Spektren von Gramsci

und Althusser sowie von Laclau und Mouffe kein primär subjekttheoretisches Anliegen

im Vordergrund stand, obwohl zum einen die Frage des Subjekts, das die Veränderung

trägt, zentral für die rezipierten Arbeiten ist und zum anderen wichtige subjekttheo-

retische Impulse von den drei theoretischen Spektren ausgehen (zu den allgemeinen

subjekttheoretischen Konturen der Spektren siehe Kap. 2.3.5). Ziel des vorliegenden

Kapitels 4.2.2 ist es folglich, eine kurze Einbettung des Subjektverständnisses der He-

gemonietheorie in einen subjektivierungstheoretischen Horizont vorzunehmen, um

darauf aufbauend (Kap. 4.2.3) das hegemonietheoretische Subjektverständnis weiter

auszuführen.3

Mit Bezug auf die Bedeutung von Intellektualität in dem doppelten Sinne, dass al-

le Menschen Intellektuelle sind sowie eine soziale Ordnung zugleich Intellektuelle als

ideologische und ideologisierende Organisator*innen benötigt, wurde in Kapitel 2.3.5

zum einen die Bedeutung der Subjekte für die Hervorbringung, Aufrechterhaltung und

Veränderung einer (hegemonialen) sozialenOrdnung herausgestellt. Zumanderenwur-

de das Verhältnis zwischen Ordnung und Subjekten als rekursives Verhältnis skizziert.

In diesem Verständnis von Rekursivität werden die Individuen zunächst von den ihnen

vorausgehenden Ideologien respektive – in diskurstheoretischer Perspektive – sozialen

Ordnungen als spezifische und handlungsfähige Subjekte positioniert und eingesetzt.

In ihren Akten der Identifikation mit den Vorgaben einer sozialen Ordnung setzen die

Subjekte die Ordnung allerdings erst wieder ein und reproduzieren und verändern sie.

Dabei reproduziert die Logik der Rekursivität nicht ungebrochen stets dasselbe. Viel-

mehr findet aufgrund des beidseitigen Unvermögens der Ordnung und des Subjekts,

sich aus sich selbst stiften zu können, die rekursive Bewegung stets nur in Form perma-

nenter Dislokationen statt. Das darin implizierte Subjektverständnis verabschiedet da-

mit erstens ein Modell des autonomen Subjekts, das sich selbst vollständig transparent

ist undüber sich selbst verfügt.Und zweitens verwirft es auchdeterministische Subjekt-

vorstellungen, die die Subjekte als vollständig von den ihnen unzugänglichen Einflüssen

(Gesellschaft, Kultur,Gene…) Unterworfene begreift.Das Subjekt des hegemonietheore-

tischen Horizonts ist also weder vollständig souverän noch restlos fremdgesteuert – ein

Modell, das in Anlehnung an die subjektivierungstheoretischenArbeiten von Judith But-

ler häufig als »postsouverän« bezeichnet wird (Dornick, 2019; Geipel &Mecheril, 2014).4

3 Die hier vonmir vorgenommene Abgrenzung des Subjektivierungsdiskurses von der Hegemonie-

theorie ist sicherlich etwas missverständlich, hängen beide doch auch systematisch zusammen

(Butler et al., 2000). Trotzdem ist esmir hierwichtig, diesewechselseitige Verortung innerhalb der

beiden Felder in dieser Weise vorzunehmen, denn die begriffliche Unterscheidung zwischen He-

gemonietheorie und Subjektivierungstheorie als differente Diskursfelder findet sich auch im all-

gemeinenWissenschaftsdiskurswieder. ImGrunde kannderHauptunterschied jedoch nicht theo-

retisch, sondernmaximal anhandder Fokussierung des spezifischenGegenstandsbereichs (gesell-

schaftliche Herrschaftsverhältnisse versus Subjektpositionierungen) herausgestellt werden.

4 Der subjektivierungstheoretische Diskurs ist freilich nicht das einzige theoretische Spektrum, in

dem ein postsouveränes Subjektmodell angeboten wird. So kann etwa auch auf die Sozialisati-

onstheorie verwiesenwerden (Hurrelmann, 2012), in der allerdings – imGegensatz zu subjektivie-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 169

Der subjektivierungstheoretische Horizont zeichnet sich dabei insbesondere durch die

Anerkennung und systematische Berücksichtigung der (hegemonie-)theoretischen Vor-

aussetzung aus, dass sowohl das Subjekt als auch das Soziale durch einen konstitutiven

Mangel charakterisiert sind.Hieraus resultiert,dass dasSubjekt nicht demGesellschaft-

lichen in irgendeinerWeise vorgängig gedacht werden kann.

Für Norbert Ricken (2019, S. 99) ist es auch ein zentrales Kennzeichen der Subjek-

tivierungstheorie, dass das, was abstrakt als Subjektivierung bezeichnet wird, »weder

ein lineares Entfaltungs- noch ein Produktionsgeschehen« beschreibt. Subjektivierung

müsse strikt von Vorstellungen unterschieden werden, die das Subjekt im Sinne einer

Genese oder eines Werdens – entweder als Entwicklung hin zu dem, was es bereits ist,

oderhinzudem,wozuesdurchAndere vorherbestimmt ist –begreifen (ebd.). »Vielmehr

markiert ›Subjektivierung‹«, fügt Ricken an (ebd., S. 99f.),

»eine wirkliche Hervorbringung, eine Epigenesis, die ihrerseits relational verfasst ist

und insofern Selbst- und Anderenverhältnisse miteinander verschränkt, so dass die

klassischen Dichotomien – wie z.B. Macht und Freiheit bzw. Heteronomie und Auto-

nomie, aber auch Individuum und Gesellschaft – aufgehoben und als (allerdings nicht

zu verdinglichende) Pole einer Differenz gefasst werden.«

In Analogie zur Hegemonietheorie ist auch der subjektivierungstheoretische Zugang

praxistheoretisch ausgerichtet (ebd., S. 100).Die praxistheoretische Ausrichtung betont

zumeinendieHervorbringungundReproduktion sozialerWirklichkeit inmenschlichen

Praktiken. Zum anderen versteht sie Praktiken stets in ihrer diskursiven, symbolischen

Artikulation von Materialität und Ideologischem (Alkemeyer & Buschmann, 2016).

Letztendlich ist mit einem subjektivierungstheoretischen Blick »zwangsläufig und

notwendig eine Historisierung und Kulturalisierung der analysierten Phänomene ver-

bunden« (Ricken, 2019, S. 100). In Anbetracht dieser allgemeinen Kennzeichenweist das

artikulationstheoretische Sozial- und Subjektverständnis der Hegemonietheorie einen

starken subjektivierungstheoretischenGehalt auf.Dieser verdeutlicht sich insbesondere

in dem Verständnis von Subjekten als Momente eines auf Ausschluss basierenden kon-

tingentenDifferenzverhältnisses, das den Subjektenweder als feste und abgeschlossene

Einheit gegenübersteht noch eine freie und beliebige Artikulation in diesem Verhältnis

zulässt. Und er kulminiert zentral in der Figur der rekursiven Relationalität, die sowohl

die soziale Ordnung als auch die Subjekte des Handelns existenziell aufeinander ver-

weist. Was dann die Subjektivierung der Subjekte betrifft, so erfolgt diese im Rahmen

des in Kapitel 2 modellierten hegemonietheoretischen Horizonts »im Hinblick auf ein

sozial zugemutetes Imaginäres« (Schäfer, 2012, S. 79), das in den Praktiken der Subjekte

symbolisiert und dabei als symbolische Ordnung hervorgebracht, aufrechterhalten

und verändert wird. Ein derartiges Subjektverständnis hat zugleich einen starken

politischen Gehalt. Diesen stelle ich im Folgenden heraus.

rungstheoretischenAnsätzen – eine Tendenz dazu besteht, das Subjekt, das immer inWechselwir-

kung mit den es umgebenden Umwelteinflüssen konzipiert wird, als den spezifischen historisch-

gesellschaftlichen Bedingungen bereits vorausgesetzt zu denken. Dieses Voraus-Bestehen ist mit

der Vorannahme eines konstitutiven Mangels des Subjekts theoretisch nicht vereinbar (Ricken,

2019, S. 97).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

4.2.3 Das Politische, Subjektivierung und Herrschaft

Eine der imwahrsten Sinne desWortes grundlegenden theoretischenWeiterentwicklun-

gen im Horizont der Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012) stellt die Expli-

kation der »politischen Differenz« (Marchart, 2010) bzw. des »Primats des Politischen

über das Soziale« (Laclau, 1990c, S. 33; eigene Übersetzung) innerhalb des hegemonie-

theoretischenGesellschaftsverständnisses dar. In der Logik der politischenDifferenz ist

das Politische keine demSozialen vorgängige Ebene oderDimension.Vielmehrwird das

Politische als Kehrseite des Sozialen als Moment der Instituierung, der Destituierung

und der Re-Instituierung des Feldes des Sozialen ersichtlich. DieserMoment gerät über

den Prozess der Sedimentierung zuweilen in Vergessenheit, sucht das Soziale aber auch

immerwieder heim (ebd., S. 35; siehe auchKap. 2.2.3).Mit der politischenDifferenz ver-

bindet sich ein Modell, das die Kontingenz sozialer Verhältnisse in ihrer Macht- und

Herrschaftsförmigkeit sowie ihrer Historizität trotz Abwesenheit letztgültiger Gründe

bestimmt.Was dieses Verständnis des Politischen für das hegemonietheoretische Sub-

jektverständnis, wie es in Kapitel 2.3.5 bereits allgemein eingeführt wurde, bedeutet,

versuche ich im Folgendenweiter auszudifferenzieren: etwa bezogen auf die Frage nach

dem genaueren Verhältnis zu gesellschaftlicherMacht undHerrschaft oder auch auf die

Frage nach einem genaueren Verständnis der (Un-)Möglichkeiten der Überwindung so-

zialer Vorgaben.Die Einbettung der Hegemonietheorie in den allgemeinen Subjektivie-

rungsdiskurs eröffnet dabei nochmals neueMöglichkeiten, bestimmte Aspekte und Be-

griffe zu präzisieren,die in denArbeiten vonGramsci,Althusser sowie Laclau undMouf-

fe nur unzureichend ausgeführt oder auch zum Teil nur referenziell herangezogen wer-

den. Gleichzeitig leiste ich jedoch auch hier keine ausführliche Diskussion unterschied-

licher subjektivierungstheoretischer Positionen und einzelner theoretischer Grundbe-

griffe, denn hierzu entstand in den vergangenen Jahren bereits eine große Fülle an Ar-

beiten (Casale et al., 2019; Färber, 2022; Geimer et al., 2019; Geipel, 2022; Keller et al.,

2012). Das Ziel der folgenden Auseinandersetzungen ist vielmehr, diejenigen Aspekte

eines subjektivierungstheoretischen Subjektverständnisses zu modellieren, die für ein

Denken von Bildung in der Migrationsgesellschaft bedeutsam sind. Systematisch ange-

leitet werden diese Modellierungen zum einen durch eine allgemeine Einbettung in das

Denken der politischen Differenz bei Laclau und Mouffe (siehe hierzu auch Kap. 2.2.3).

Zum anderen orientieren sich die Modellierungen an den in Kapitel 4.2.1 eingeführten

allgemeinen Bezugspunkten (das Subjekt im Spannungsverhältnis von sozialer Imma-

nenz und Transzendierung des Sozialen), die im Zusammenhang einer bildungstheore-

tischen Beschäftigung von Interesse sind. Dafür gehe ich in zwei Schritten vor: (1) Ich

beginne meine Modellierung mit einem Rückblick auf die rekursive Relationalität zwi-

schen gesellschaftlichen Ordnungen und den Subjekten aus der Perspektive von Ernes-

to Laclau und differenziere diese im Anschluss mit Bezug auf Butlers subjektivierungs-

theoretische Überlegungen aus. (2) Darauf aufbauend kehre ich anschließend zu dem

hier eingangs nur sehr allgemein eingeführten Verständnis des Politischen zurück, um

das Subjektmodell als politisches auszudifferenzieren und die Frage zu klären, inwie-

fern und unter welchen Bedingungen von politischen Subjektivierungsweisen gespro-

chen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 171

Subjektivierung

Obwohl die Vorstellung einer rekursiven Relationalität zwischen gesellschaftlichen

Ordnungen und den Subjekten imRahmen einer hegemonietheoretischen Subjekt(ivie-

rungs)theorie bereits mehrfach betont wurde, werde ich sie in diesem ersten Schritt

etwas genauer skizzieren. Diese genauere Ausführung der rekursiven Relationalität ist

notwendig, da sie im bisherigen Verlauf der Arbeit nur in ihren allgemeinen Konturen

zumThema wurde.

Die inden inKapitel 2.3.4 bereits skizzierten subjekttheoretischenAnnahmen inner-

halb der Hegemonietheorie spezifiziert Laclau in seinen späteren Arbeiten. Dabei mar-

kiert er die rekursive Relationalität darin, dass auf der einen Seite der originäre Mangel

des Subjekts ebenjenes dazu nötigt, sich mit etwas außerhalb seiner selbst zu identifi-

zieren (Laclau, 1990c, S. 60–67& 2018, S. 54–61; Laclau&Zac, 1994).Wie die gesellschaft-

lichenStrukturen ist auchdas Subjekt durch einenkonstitutivenMangel geprägt, sodass

es den eigenenMangel durch etwas anderes füllenmuss.Esmuss etwas inkarnieren,das

esnicht in sich selbst zufindenvermag (Laclau&Zac, 1994,S. 14).Undgenaudeshalb sind

stets Akte der Identifikationmit etwas außerhalb des Subjekts notwendig,bei denenden

begrenzten kontingenten Vorgaben gegebener sozialer Verhältnisse weitestgehend ent-

sprochen wird. Diese Akte sind stets zum Scheitern verurteilt, denn Identifikation als

Akt der Täuschung über den eigenen Mangel mithilfe der Ausleihe eines Supplements,

das denMangel des Subjekts füllt, bleibt stets unvollständig undmuss durch den Akt der

Identifikation andauernd reaktualisiert werden (Laclau & Zac, 1994, S. 16). Da allerdings

auch die gesellschaftliche Struktur »von einem originären Mangel bewohnt wird, einer

radikalen Unentscheidbarkeit« (Laclau, 2002, S. 134), kann sie den Mangel der Subjek-

te nicht dauerhaft beheben. Denn sie ist vielmehr selbst auf die Überwindung ihrer ra-

dikalen Unentscheidbarkeit durch permanente Entscheidungsakte angewiesen. Genau

hierin sieht Laclau (1999, S. 127) den »Augenblick des Subjekts«: Das Subjekt konstituiert

sich exakt in diesen unentscheidbaren Entscheidungsakten, die von einemWillen getra-

gen werden, die Struktur zu transzendieren – einWille, der nicht bereits außerhalb der

Struktur besteht, sondern erst aufgrund der Unmöglichkeit der Selbstkonstitution der

Struktur notwendig wird (Laclau, 2002, S. 134f.). »Dieser Augenblick des Subjekts«, so

schreibt Schäfer (2012, S. 140) präzisierend, »ist nicht der Augenblick, in dem das souve-

räneundselbstverantwortliche, seineEntscheidungenbegründendeSubjekt auftaucht.«

Erwartet wird vielmehr »die Übernahme sozialer Masken, von Subjektpositionen, aber

wasgenaudas ist,wasdennnunerwartet ist,bleibt letztlichunentscheidbar« (ebd.).Die-

ser RaumderUnentscheidbarkeit, dieser Raumder Repräsentativität, so Laclau undZac

(1994, S. 27) weiter, ist der Ort des Subjekts und der Grund, weshalb es nur kontextspe-

zifische und differenzielle Subjekte in der Mehrzahl und kein universelles Subjekt gibt:

There are subjects (in the plural) because the Subject (or the Object, which amounts the

same) is impossible« (Laclau & Zac, 1994, S. 27).

In dieser Konzeption des Verhältnisses von Subjekt und Gesellschaft(-lichkeit) wird

dieUnmöglichkeit deutlich,dasSubjektunabhängig vonder gesellschaftlichenOrdnung

zu begreifen,unddennoch könnenSubjekt undGesellschaft nicht einfach in eins gesetzt

werden. Gleichzeitig bleiben in diesem allgemeinen Verständnis von Subjektkonstituti-

on noch einige Fragen offen, die mit der Einbettung in den Horizont der Subjektivie-

rungstheorie weiter ausdifferenziert werden sollen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Der für diese Fragestellung zentrale deutschsprachige subjektivierungstheoretische

Diskurs schließt insbesondere an Judith Butler (2019c) an (zur Übersicht siehe Rose,

2016b; Saar, 2013), welche die subjekttheoretischen Beiträge von Althusser (2016) und

Foucault (2015) sowie die performativitätstheoretischen Arbeiten Derridas (1999) wei-

terentwickelt. Dabei hat sich im deutschsprachigen Bildungsdiskurs weitgehend die

terminologische Unterscheidung zwischen Adressierung (auch: Anrufung) und Positio-

nierung (auch: Umwendung) etabliert (Ricken, 2019), wodurch verstärkt eine gewisse

Vorgängigkeit und Machtförmigkeit sozialer Ordnungen zum Ausdruck gebracht wird,

ohne diesen eine von den Subjekten unabhängige Existenz zuzuweisen (Butler, 2019c,

S. 8). In einem performativitätstheoretischen Verständnis des Sozialen werden die Sub-

jekte vonGeburt an5 und andauernd vonunterschiedlichen sozialenOrdnungen,die von

spezifischen Konventionen und Normen vermittelt sind, angerufen, d.h. in einer spezi-

fischen Weise (etwa als Junge oder Mädchen) positioniert. Erst in der identifizierenden

Unterwerfung unter diese Vorgaben können sie ihren originären Mangel überwinden

und sich selbst zu den Vorgaben positionieren. Ermöglicht wird das Subjekt demnach

über die Unterwerfung unter Vorgaben, die es selbst nicht geschaffen bzw. verschul-

det hat. Subjektivierung vollzieht sich in diesem Verständnis in einem andauernden

Prozess des Positioniert-Werdens und der Positionierung der Subjekte, was sowohl

eine Unterwerfung als auch eine Ermöglichung – im Sinne einer Partizipation an der

(Re-)Produktion und Veränderung sozialer Ordnungen – zur Folge hat.

Dochwer ruft hier eigentlichwen an,undwas gilt in dieser Perspektive eigentlich als

relevantes Anrufungsgeschehen?Mit Bezug auf die bedeutungstheoretische Perspektive

von Laclau undMouffe (2012) muss die Antwort wohl relativ umfassend ausfallen. So ar-

tikulieren ihnen zufolge nicht nur direkte und verbalisierte Adressierungen auf der Ebe-

ne des Interaktionsgeschehens zwischen zwei oder mehreren Beteiligten soziale Nor-

men und Konventionen, die von einer sozialen Ordnung vermittelt sind und diese ver-

mitteln. Sondern die Individuen werden andauernd – von Plakaten, der architektoni-

schen Anordnung des Stadtbilds, den Blicken anderer, Piktogrammen, der Landschaft,

der Anordnung eines Klassenzimmers etc. – in einer bestimmten Weise adressiert und

mit spezifischen Subjektivierungsanforderungen konfrontiert, zu denen sie sich in ein

Verhältnis setzen müssen. Auch wenn dies in den für diese Arbeit rezipierten subjekt-

theoretischen Ausführungen Laclaus nicht unbedingt deutlichwird, scheint es aus einer

hegemonietheoretischen Perspektive selbstverständlich zu sein, dass unterschiedliche

5 Mit Bezug auf die heterosexistische Geschlechterordnung beschreibt Butler (2019b, S. 29) diesen

Prozesswie folgt: »DieMatrix der geschlechtsspezifischenBeziehungengeht demZum-Vorschein-

Kommen des ›Menschen‹ voraus. Und in der Tat, mit der ärztlichen Interpellation (ungeachtet der

in den letzten Jahren aufgekommenen Ultraschallaufnahme) wechselt das Kleinkind von einem

›es‹ zu einer ›sie‹ oder einem ›er‹; und mit dieser Benennung wird das Mädchen ›mädchenhaft ge-

macht‹, es gelangt durch die Anrufung des sozialen Geschlechts in den Bereich von Sprache und

Verwandtschaft. Damit endet das ›Zum-Mädchen-Machen‹ des Mädchens noch nicht, sondern je-

ne begründende Anrufung wird von den verschiedensten Autoritäten und über diverse Zeitab-

schnitte hinweg immer aufs neue [sic!] wiederholt, um die naturalisierte Wirkung zu verstärken

oder anzufechten. Das Benennen setzt zugleich eine Grenze und wiederholt einschärfend eine

Norm.«

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 173

Anrufungen auch eine unterschiedliche Wirksamkeit entfalten (siehe dazu etwa Gram-

scis Unterscheidung von organischen und willentlichen Ideologien in Kap. 2.3.2 oder

dieHerausbildung vonKnotenpunkten in der diskursivenHegemonietheorie von Laclau

und Mouffe in Kap. 2.3.1). Ähnlich zu der an Foucault anschließenden Position der Re-

gelmäßigkeit in der Verstreuung von Laclau undMouffe (2012, S. 141) argumentiert But-

ler in diesem Zusammenhang in Anlehnung an Derrida mit der Macht der Wiederho-

lung. Denn ihre subjektivierende Macht erhalten bestimmte Anrufungen und die darin

enthaltenen Konventionen und Normen, etwa die heterosexistische Einteilung in Jun-

gen oderMädchen, »weil mit diesen eine Kette vorgängiger Zitationenmobilisiert wird,

die sich zu sozialen Normen verdichtet haben« (Plößer, 2011, S. 33). Die unvermeidliche

und zugleich nie restlos entscheidbare Identifizierung mit sozialen Masken und Sub-

jektpositionen, wie sie oben mit Verweis auf Laclau und Schäfer eingeführt wurde, ver-

liert unter diesem Blickwinkel ihren beliebigen Beiklang, insofern das unentscheidbare

FelddermöglichenEntscheidungen immerkontextuell durch spezifischeDifferenz-und

Ausschlussverhältnisse begrenzt ist (Laclau, 1999, S. 117).

Die Logik der Wiederholung, die als Zitation einer Zitation einer Zitation gedacht

wird, verdichtet nicht nur die Machtwirkung und Beständigkeit hegemonialer Ordnun-

gen. Sondern in sie ist auch ein Moment der Veränderung respektive der Dislokation

eingeschrieben, da keine Wiederholung identisch zu ihrer Vorgängerin sein kann (But-

ler, 2019b, S. 35–41). Damit wird nicht nur die Logik der Sedimentierung einer spezifi-

schen sozialen Ordnung deutlich (siehe Kap. 2.3.6), sondern auch die Gleichzeitigkeit

von Unterwerfung und Ermöglichung im Subjektivierungsgeschehen. Denn indem die

Wiederholung und ihre Regelmäßigkeit in der Verstreuung nicht nur das Feld der Intel-

ligibilität und damit der einschränkenden Abhängigkeit von den sich darin verdichten-

denNormen etabliert, ermöglicht sie gleichzeitig und paradoxerweise erst Identität und

Handlungsfähigkeit (Butler, 2019c, S. 8). Dabei müssen sowohl Identität als auch Hand-

lungsfähigkeit in einer hegemonietheoretischen Lesart immer auch als differenziell und

antagonistisch verfasst begriffenwerden. So arbeitet laut Butler (2019b, S. 260) die »nor-

mative Kraft der Performativität – ihre Macht, zu etablieren, was sich als ›Sein‹ quali-

fiziert – […] nicht nur mit der ständigen Wiederholung, sondern ebenso mit dem Aus-

schluß.« Und dieser Ausschluss, das Verworfene, ist bedeutsam, um die Identifizierung

der Subjekte mit einer differenziellen Ordnung zu garantieren.

»Diese Zone der Unbewohnbarkeit wird die definitorische Grenze für den Bereich des

Subjekts abgeben; sie wird den Ort gefürchteter Identifizierung bilden, gegen den –

und kraft dessen – der Bereich des Subjekts seinen eigenen Anspruch auf Autonomie

und Leben eingrenzen wird.« (Butler, 2019b, S. 23)

Die Logik derHegemonie – als Notwendigkeit der unmöglichenUniversalisierung eines

partikularen Inhalts auf Basis von Differenz und Ausschluss – wird hierbei als Antrieb

für das Subjektivierungsgeschehen ersichtlich, der die Unterwerfung unter hegemonia-

le Konventionen undNormen fördert. Subjektkonstitution ist in dieser Betrachtung un-

mittelbar mit den jeweils vorherrschendenHerrschaftsverhältnissen verbunden bzw. in

diese involviert. Denn nicht nur sind die Subjekte genötigt, sich in eine vorherrschende

Differenzordnung einzuschreiben und sich ihr unterzuordnen, sondern ihre Subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vierungsprozesse werden zusätzlich auch als bedeutsame Kräfte der Herstellung, Auf-

rechterhaltungundVeränderungdieserVerhältnissedeutlich –auchwenn ihreKraftmit

unterschiedlichenMöglichkeiten des Einflusses einhergeht.

Der Prozess der Subjektbildung wird in subjektivierungstheoretischer Perspektive

letztlich als eine »Epigenesis des Subjekts« (Ricken, 2019, S. 97) gedacht, in der nicht be-

reits existierende Subjekte »sich in Wissens-, Macht- und Selbstpraktiken allererst als

ein Subjekt hervorbringen« (ebd.). Die Individuen lernen im Prozess der Subjektivie-

rung erst »die (Selbst-)Deutungsfigur des ›Subjekts‹ auf sich zu beziehen […] und sich

selbst als ein ›Subjekt‹ zu verstehen, weil und indem man von anderen so verstanden

und – inHandlungenundSelbstverständnissen – für sich verantwortlich gemachtwird«

(ebd.).Dieser Prozess der »Unterwerfung des Subjekts« (Butler, 2019c) wird jedoch nicht

als vollständig determinierter, sondern auch als ein selbsttätiger Prozess der Aneignung

und Umwendung von dem Subjekt vorausgehenden Kategorien in das eigene Selbst-,

Anderen- undWeltverständnis betrachtet. Aus bildungstheoretischemBlickwinkel stellt

sich dabei insbesondere die Frage, wie in einer solchen Perspektive die Möglichkeit der

Veränderung aus Sicht der Subjekte gedachtwird, ohne Selbsttätigkeit dabei zynisch auf

eine bloß affirmative Selbstunterwerfung zu reduzieren oder schlussendlich wieder ein

individuelles Vermögen zur Entunterwerfung über die Hintertür einzuführen.

Während, wie oben angedeutet, eine gewisse Veränderung in Form von Versetzung,

Dislokation und Scheitern bereits in die aufWiederholung angewiesene Kontingenz der

sozialen Verhältnisse eingeschrieben ist (Rose, 2016b, S. 331), stellt für Butler ein Nicht-

Eintreten der Subjekte in die Wiederholung der hegemonialen diskursiven Bedingun-

gen keine Option dar. Die Verweigerung sei keine Option, »weil das ›Ich‹, das hier an-

scheinend eintritt, immer schon drinnen ist« (Butler, 2019a, S. 217). In Einklang mit der

Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe gibt es auch für Butler (ebd.) dementspre-

chend keine Möglichkeit der Existenz und Tätigkeit außerhalb der diskursiven Bedin-

gungen, die von hegemonialen Diskursformationen zur Verfügung gestellt werden. Die

Frage ist deshalb für sie nicht »ob, sondern wie wiederholen« (ebd.; Herv. i. Orig.). An-

gespielt wird dabei auf eine Möglichkeit der Wiederholung, die die diskursiven Bedin-

gungen subversiv gegen sich selbst wendet, also nicht auf einen revolutionären Akt, der

eine neue Ordnung einsetzt, sondern auf einen resignifizierenden Akt, der sowohl an

die dominanten Bedingungen derMöglichkeit gebunden bleibt als auch diese verschiebt

und erweitert (ebd.).Denn es ist dieser begrenzte und ambivalenteHandlungsspielraum

»einer unentscheidbaren Entscheidung« (Laclau, 1999), der im strukturellen Mangel ei-

ner aufWiederholung,wechselseitiger Verwiesenheit zueinander und Ausschluss ange-

wiesenen sozialen Ordnung angelegt ist und auch durch diese ermöglicht wird (Butler,

2019b, S. 260).6

6 Für Bildungsprozesse wird hierbei insbesondere die Praktik der Reflexion als eine Ermöglichungs-

bedingung gebildeter Entscheidungen gedacht, ohne das Gelingen der Reflexion selbst sowie

auch der darauf basierenden Bildungsprozesse tatsächlich garantieren zu können. Näheres zur

Praxis der Reflexion findet sich in Kap. 4.4.3.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 175

Das Politische und Subjektivierung

Was zeichnet aber die Politizität eines solchen Subjektverständnisses aus und was wird

darüber bezüglich eines subjektivierungstheoretischen Verständnisses selbst deutlich?

Wenn Laclau (1990c, S. 35) dem Sozialen als »[t]he sedimented forms of ›objectivity‹« das

Feld des Politischen als »moment of antagonism where the undecidable nature of the

alternatives and their resolution through power relations becomes fully visible« gegen-

überstellt,wird das Politische alsMoment der Reaktivierung derUnentscheidbarkeit des Sozia-

lenund ihrerEntscheidungdurchMacht in die Sozialtheorie eingeschrieben (siehe auchKap.

2.3.6). Das Politische hat in diesem Verständnis, bezieht man sich auf die von Marchart

(2010,S. 32–41) eingeführteUnterscheidungeinerSchmitt’schenundeinerArendt’schen

Traditionslinie imDenkendes Politischen, sowohl einen dissoziativen (Schmitt) als auch

einen assoziativen (Arendt) Aspekt – und zwar immer in einer gewissen Doppeldeutig-

keit: Der Moment des Politischen ist insofern dissoziierend, als er zum einen die Auf-

lösung einer vorübergehend geschlossenen Ordnung beschreibt und zum anderen stets

von der Notwendigkeit des Ausschlusses und der Abspaltung begleitet wird. Assoziativ

ist er hingegen, da er notwendigerweise die (Re-)Instituierung einer allgemeinen »gu-

ten«OrdnungzumZiel hat unddabei auf dasnormativ unbestimmteHervorbringen von

Gemeinschaft (im Sinne von Äquivalenz) ausgerichtet ist. Dabei lassen sich das assozia-

tive und das dissoziative Moment nicht voneinander trennen, weshalb eine bestimmte

Idee vonGemeinschaft auch immermit Ausschluss undHierarchisierung verbunden ist.

Auf derGrundlagediesesVerständnisses lassen sichnunmindestens zwei Perspekti-

ven auf die Politizität von Subjektivierung herausstellen, die sich auf den ersten Blick zu

widersprechen scheinen. Die eine betont, dass jede Subjektivierungsweise politisch ist,

während die zweite gerade darauf fokussiert, dass nicht jede Subjektivierung politisch

ist. Auf beide Betrachtungsweisen gehe ich nun nacheinander ein.

Zunächst einmal zur ersten Annahme, dass jede Subjektivierungsweise politisch ist:

In dieser Perspektivierungwird derUmstand hervorgehoben, dass sich jedes Subjekt als

unmögliche Entscheidung über den Ausschluss von etwas anderem konstituiert, das die

eigene Identität zugleich negiert und ermöglicht (Laclau, 1990c,S. 33).Dennder subjekt-

konstitutiveAkt der Identifizierungmit einer Subjektposition,dieResultat sedimentier-

ter Praktiken ist und der Subjektivierung strukturell vorausgeht, geht mindestens mit

der Reproduktion des Ausschlusses anderer Möglichkeiten einher (Laclau & Zac, 1994).

Dieser Ausschluss ist stets real (im Sinne der generellen Unmöglichkeit des Subjekts),

imaginär (im Sinne der ideellen Abgrenzung von imaginierten Anderen) und symbo-

lisch (im Sinne der Repräsentation einer auf Ausschluss basierenden Totalität/Identität

in der Praxis) (siehe Kap. 2.3.4). Dieser mehrfache Ausschluss, der sowohl konstituie-

rend als auch bedrohlich wirkt, versetzt das Subjekt in ein Verhältnis der Dezentrierung

zu sich selbst sowie der Differenz und des Antagonismus zu Anderen.7 Wobei in der

hier eingenommenen Perspektive der Akt der Identifizierung, der das Subjekt hervor-

bringt, als unentscheidbareEntscheidungnicht deshalb politisch ist,damit ihmderMo-

ment der politischen Instituierung des Sozialen bzw. des Ausschlusses reaktiviert wird.

Im Gegenteil ist er nur aus dem Grund politisch, da jeder Prozess der Subjektivierung

7 Da das Subjekt sich erst im Akt der Identifizierung und Differenzierung konstituiert und nicht be-

reits vorgängig besteht, ist das Subjekt grundsätzlich als dezentriert und relational zu denken.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sich in den Vorgang der Sedimentierung respektive des Vergessens der politischen Ur-

sprünge einer bestimmten sozialen Ordnung einschreibt (Laclau, 1990c, S. 33–35). Die

Epigenesis des Subjekts ist in diesem Verständnis immer politisch, weil in der Subjekti-

vierung der Schlafzustand des Politischen reproduziert wird. Und diese Reproduktion

geht auch immer mit der Bestätigung der sedimentierten Macht- und Herrschaftsver-

hältnisse einher (siehe Kap. 2.3.6). Denn wenn jede Subjektivierung notwendigerweise

»auf einer antagonistischenGrenzziehung unddamit einemunausweichlichenMoment

der Exklusion beruht, kann nur die Kategorie der Macht erklären, warum es diese und

nicht jeneGrenzewar, die unter konkretenBedingungen gezogenwerden konnte« (Mar-

chart, 2010,S. 216).DieAussage, jedeSubjektivität sei politisch, rückt also indenVorder-

grund,dass Subjektivität niemalswesenhaft vorliegt, sondern immernotwendigerweise

auf demTerrainderUnentscheidbarkeit politisch entschiedenwurde,auchwennderpo-

litische (Entscheidungs-)Charakter im Prozess der Sedimentierung hinter dem Schleier

der Notwendigkeit verborgen bleibt.

Gleichzeitig ist auch die andere Annahme, dass eben nicht jede Subjektivierung po-

litisch ist und die nur eine etwas andere Justierung des Blicks erfordert, von hoher Be-

deutung.Dennwird der Blickweniger auf die allgemeine Politizität des Sozialen als viel-

mehr auf den reaktualisierendenCharakter des Politischen – in derEinsetzungundDis-

soziation des Sozialen – gerichtet, dann kommen nur diejenigen Subjektivierungswei-

sen als politische in den Blick, die zu einer (Re-)Politisierung der Verhältnisse beitragen.

So handelt es sich etwa bei den (sedimentierten) Positionen und Praktiken eines Brief-

trägers*einer Briefträgerin, der*diemit pünktlicher Regelmäßigkeit die Post nachHau-

se bringt, oder eines Cineasten*einer Cineastin, der*die sich an der Kinokasse ein Ticket

kauft,umscheinbarunpolitische sozialeVerhältnisseundSubjektivitäten (Laclau, 1990c,

S. 33), die sich rein aus deren objektivenTätigkeit bestimmen (lassen). Jedoch kannderen

Politizität jederzeit reaktiviert bzw. reantagonisiert werden.

»Sobald etwa die Briefträger in Streik treten, wird erkennbar, dass es keineswegs

selbstverständlich ist, dass die Post jeden Morgen im Briefkasten liegt, so naturali-

siert (i.e. sedimentiert) diese Erwartung auch sein mag – ganz zu schweigen von der

durch und durch politischen Funktion und Instituierungsgeschichte des Postsystems.«

(Marchart, 2010, S. 216)

Es ist also nicht die selbstverständliche Reproduktion der Subjektivierung als Briefträ-

ger*in, die aus einer Perspektive auf die Reaktualisierung sozialer Ordnung als politisch

beschriebenwird.SondernderBlick richtet sich indieserPerspektivierungnuraufdieje-

nigen Subjektivierungen, mit denen die vermeintliche Selbstverständlichkeit einer vor-

herrschenden sozialen Ordnung infrage gestellt wird (etwa im Falle des Streiks). Poli-

tisch sind dann nur bestimmte Subjektivierungsweisen und zwar diejenigen,welche die

bis dahin unsichtbare politische Verfasstheit des Sozialen sichtbar machen.

Der eröffneteWiderspruch der beiden Annahmen ist aber nur ein scheinbarer.Denn

fokussiert die Betrachtungsweise, dass jede Subjektivierung politisch ist, insbesondere

die Reproduktion der politischen Entschiedenheit unterschiedlicher Subjektpositionen,

so ist der Blick der entgegengesetzten Perspektive, dass nicht jede Subjektivierung po-

litisch ist, auf die explizite Politisierung der Verhältnisse ausgerichtet. Die Diskussion

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 177

beider Perspektiven erscheint mir jedoch als bedeutsam. Denn es ist einerseits wichtig,

über explizit politisierende Subjektivierungen im Sinne des Bildungsgedankens nach-

zudenken und die Bedeutung der Politisierung nicht in einem universellen Denken ei-

nes Alles-ist-politisch zu banalisieren. Und gleichzeitig ist andererseits die allgemeine

Markierung jeder Subjektivierung als politisch relevant, um deutlich zu machen, dass

keine Subjektivierung neutral bzw. unabhängig machtvoller Entscheidungen ist. Denn

keine Subjektivierungsweise entkommt der Möglichkeit und Notwendigkeit der Politi-

sierung, auch eine explizit politisierende nicht. Diese Perspektive vermeidet auch eine

binäre Gegenüberstellung von politischen und vermeintlich unpolitischen Subjektivie-

rungsweisen als Resultat einer Entscheidung, dieman selbst zu verantworten habe. Das

auf den ersten Blick als Widerspruch Erscheinende könnte somit auch wie folgt zusam-

mengefasst werden: Jede Subjektivierungsweise ist politisch. Die Frage ist nur, ob sie

ihre eigene Politizität politisiert oder nicht.

Wenn nun jedoch jede Subjektivierungsweise zum Gegenstand politischer Bildung

(als einepolitisierendeSubjektivierungsweise)werdenkann, ist esweiterhinbedeutsam,

dass die dissoziierende, (de-)instituierende Reaktivierung der Unentscheidbarkeit des

Sozialen (Politisierung) nicht als ein Zurückgehen zu einem ursprünglichen und trans-

parenten Moment der machtvollen Entscheidung der Unentscheidbarkeit verstanden

werden kann. Sondern dass Reaktivierung in diesem Sinne vielmehr die Wiederentde-

ckung der Kontingenz der scheinbaren Objektivität des Sozialen durch das Aufkommen

neuer Antagonismen und Brüche meint (Laclau, 1990c, S. 35). Dies bedeutet nun aber,

wie bereits angesprochen wurde, eben nicht, dass der Akt der Entscheidung als Moment

eines freien, unvermittelten Spiels der Kräfte zu verstehen ist. Vielmehr findet jede

politische Konstruktion vor dem Hintergrund einer Reihe sedimentierter Praktiken

statt (ebd.), die nicht nur keinen offensichtlichen primären »Ursprung« haben, sondern

auch die Möglichkeiten der Entscheidung im Rahmen der sedimentierten Macht- und

Herrschaftsverhältnisse deutlich einschränken (siehe Kap. 2.3.6). Auch die politische

Subjektivierung im Sinne der Reaktualisierung des politischen Charakters des Sozialen

ist in diesem Verständnis also nie ursprünglich, weil es weder ein ursprüngliches Sub-

jekt noch eine ursprüngliche soziale Ordnung gibt. Aus diesem Grund kann aus einer

solchen Perspektive auch keinWeg zu einer harmonischen, nicht kontingenten und von

Macht befreiten Gesellschaft und zu einem sich transparenten und zentrierten Subjekt

beschrieben werden (Laclau, 1990c, S. 33).

Dies führt schlussendlich zu einer genaueren Bestimmung der Un_Bestimmtheit

des Subjekts bzw. der Subjekte. Im Gegensatz zu einem klassischen, »cartesianischen«

Begriff, in dem das Subjekt als zentriertes, sich selbst gegenüber transparentes, souve-

ränes und rationalesWesen betrachtet wird (Rose, 2016b, S. 327),wird in dembis hierhin

skizzierten Subjektbegriff eine Sicht auf Subjekte deutlich, die diese als dezentriert be-

schreibt (Hall, 2008c,S. 188f.).Dezentrierungoder auchDislokation (Laclau, 1990c,S. 39)

verweist hierbei zuerst auf die Annahme, dass die Subjekte nicht bereits prä-historisch

und prä-kontextuell bestehen, sondern zuerst durch spezifische kontextuelle Bedingun-

gen, die ihnen vorausgehen, in überdeterminierterWeise in dieWelt gesetzt werden (Hall,

2008c, S. 193–199). »Aswe saw, every identity is dislocated insofar«, so drückt dies Laclau

(1990c, S. 39) aus, »as it depends on an outside which both denies that identity and pro-

vides its condition of possibility at the same time.« Laclau schlussfolgert daraus einen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

widersprüchlichen Effekt von Dislokation: Zum einen stelle Dislokation die »Identität«

der Subjekte infrage, deren Existenz sie permanent bedrohe. Und zum anderen könne

Dislokation als Ermöglichungsbedingung für neue Formen der Subjektbildung erach-

tet werden (ebd.). Eine durch höhere Dezentrierungsmöglichkeiten strukturierte sozia-

le Ordnung (etwa die bürgerlich-kapitalistischeOrdnung imGegensatz zu einer Feudal-

ordnung) erhöht in diesem Sinne auch ein Bewusstsein für die Kontingenz des Sozialen

und erweitert die Möglichkeiten der unentscheidbaren Entscheidungen der Subjekte.

Gleichzeitig erhöht sie aber auch die Möglichkeiten deren Scheiterns.

Dezentrierung wird in diesem Verständnis der rekursiven Dislokation zwischen der

sozialen Ordnung einerseits und den Subjekten andererseits zur Ermöglichungsbedin-

gung von Handlungsfähigkeit (ebd., S. 60). Je höher die strukturellen Dislokationsmög-

lichkeiten einer sozialen Ordnung, desto höher die kontingente Unbestimmtheit der

Subjekte (Laclau, 2002, S. 218–220). Diese kontingente Unbestimmtheit bzw. Hand-

lungsfähigkeit findet aber weder ihrenOrt jenseits der rekursiven Relationalitätmit den

bestehenden gesellschaftlichen Verhältnissen im Zentrum des Subjekts, noch ist sie per

se positiv. Denn das Subjekt als dezentriertes ist weiterhin auf Akte der Identifikation

mit etwas außerhalb seiner selbst angewiesen, die radikal unentscheidbar und damit

gebunden an die Macht der Entscheidung sind. Macht ist deshalb immer widersprüch-

lich: »[T]o repress something entails the capacity to repress, which involves power; but it

also entails the need to repress,which involves limitation of power« (Laclau, 1990c, S. 60).

Zudem akkumuliert sich Macht nicht in einem einzigen Zentrum, das determinierend

auf die Subjekte einwirkt. Vielmehr muss aus hegemonietheoretischer Perspektive von

einer Vielfalt dezentrierter Machtzentren ausgegangen werden (ebd., S. 40), die aus

antagonistischen Verhältnissen resultieren. Denn die Zunahme gesellschaftlicher Ant-

agonismen, wie sie für die gegenwärtigen Verhältnisse angenommen werden können,

bringt in dieser Logik auch eine verstärkte Pluralisierung gesellschaftlicher Macht-

zentren hervor. Diese Pluralisierung führt schließlich zu einer Vielzahl verschiedener

Subjektpositionen, die nicht nur die Möglichkeiten der Entscheidung der Subjekte

erhöhen. Sie setzen die Subjekte zugleich einer vielfachen und sich in kontextuell

unterschiedlicher Weise artikulierenden Bestimmtheit durch kontingente Macht- und

Herrschaftsverhältnisse aus (ebd., S. 39–41).DieUnbestimmtheit undBestimmtheit der

Subjekte muss gemäß diesem Verständnis als radikale Differenz begriffen werden, die

auf »eine unüberbrückbare Kluft und zugleich notwendige Verschränkung« (Marchart,

2010, S. 211) von Handlungsvermögen undMacht im Subjekt hinweist (siehe Kap. 2.3.6).

Wobei das Handlungsvermögen (wie auch Subjektivität oder Gesellschaftlichkeit) im

Rahmen der Hegemonietheorie eine unmögliche soziale Tatsache ist, die sich nur in

den begrenzten, aber niemals alternativlosen Möglichkeiten historisch kontingenter

sozialer Verhältnisse konstituiert.

4.3 Bildung politisch gedacht – Suchbewegungen

Hegemonietheoretisch betrachtet muss Bildung als spezifische Subjektivierungsweise

verstanden werden, die sich anhand von normativ bestimmten Maßstäben im Gegen-

satz zu anderen Subjektivierungsweisen als »gebildet« ausweisen lässt. Unabhängig da-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 179

von,wie Bildung konkret verstandenwird, trifft in der Folge die Kennzeichnung als eine

politische Subjektivierungsweise auch auf den Bildungsbegriff zu.Wird Bildung zudem

mit dem Versprechen der Überwindung sozialer Bestimmtheit gedacht, muss Bildung

imGrunde genommen immer auch als eine politisierende Formder Subjektivierung be-

trachtetwerden. Letzteres kann aber beiweitemnicht für jedes Bildungsverständnis an-

genommen werden (siehe bspw. Kap. 4.1). In den folgenden Abschnitten 4.3.1 bis 4.3.3

geht es deshalb darum, das Verhältnis zwischen Politischem und Bildung aus hegemo-

nietheoretischer Perspektiveweiter zu schärfen.Umdiesem Interesse nachzugehen,be-

schäftige ichmichmit der Frage,wie die politischeSeite vonBildung indenunterschied-

lichen Spektren eines im weitesten Sinne hegemonietheoretischen Horizonts gedacht

wird und welche Konsequenzen daraus für eine Bildung resultieren, die explizit als po-

litisch konzipiert wird. Ich spreche dabei bewusst von einer explizit politischen Bildung

undnicht von einer politisierendenBildung,weilm.E.mit der Artikulation als Bildungs-

prozess eine normative Orientierung assoziiert ist, die über eine ausschließliche Politi-

sierung der Verhältnisse hinausgeht. In letzterem Falle könnten etwa auch rassistische

Infragestellungen der bestehenden sozialen Ordnung als Bildungsprozesse verstanden

werden. Gerade hier erfordert der Bildungsbegriff aber eine normative Positionierung

respektive eine politische Entscheidung, die nicht jede Art von Infragestellung als »an-

gemessenes« Bildungsgeschehenmarkiert (zur Abgrenzung dieses Verständnisses poli-

tischer Bildung zur gesellschaftlich verbreiteten Rede von politischer Bildung siehe Kap.

1.1.2).

Um einem solchen politischen Bildungsbegriff weiter nachzugehen, beschränke ich

mich im Folgenden auf Bildungsverständnisse, die in einem weiten Sinne im Horizont

der Hegemonietheorie angesiedelt werden können. »In einem weiten Sinne« bezieht

sich hierbei darauf, dass die von mir in Kapitel 2 gewählte Logik der Darstellung des

hegemonietheoretischen Horizonts in drei voneinander abgegrenzten Spektren sich

nicht in dieser Reinform im Bildungsdiskurs wiederfinden lässt. Eine Ausnahme stellen

lediglich bildungstheoretische Arbeiten dar, die explizit auf Gramsci referieren. Dage-

gen können aber keine Bildungsverständnisse ausgemacht werden, die sich lediglich

auf die forschungspragmatisch herausgestellten und mit den Namen Althusser sowie

Laclau und Mouffe identifizierten Spektren beziehen. Deshalb fokussiere ich im weite-

ren Verlauf bildungstheoretische Positionen und Debatten, die explizit Bezüge zu den

herausgestellten hegemonietheoretischen Perspektiven aufweisen, aber nicht immer

ganz klar oder ausschließlich einem der in Kapitel 2 modellierten Spektren zugerechnet

werden können.

Das gewählte Vorgehen schränkt den bildungstheoretischen Untersuchungsbereich

bereits stark ein. Trotzdem erheben weder meine folgende Auswahl nochmeineModel-

lierungen Anspruch auf Vollständigkeit. Vielmehr können sie als eine Art heuristische

Suche verstanden werden, die auf Basis des von mir abgesteckten hegemonietheoreti-

schen Horizonts »Stichproben« der jeweils artikulierten Bildungsverständnisse nimmt

und diese hinsichtlich des Verhältnisses von dem Politischen und Bildung befragt. Im

Fokus stehen erstens bildungstheoretische Überlegungen, die sich explizit auf die Ar-

beiten von Antonio Gramsci beziehen (Kap. 4.3.1) und in denen Bildung als intellektuelle

Selbstermächtigungbetrachtetwird.Zweitenswird insbesondere subjektivierungstheo-

retischen Arbeiten Aufmerksamkeit geschenkt, welche verstärkte Bezugnahmen auf Al-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

thussers Anrufungskonzept und das Politische bei Laclau und Mouffe aufweisen. Diese

differenziere ich in Bildungsverständnisse aus, die Bildung zum einen als kritische Sub-

jektivierung, die unmöglich bleibt, begreifen (Kap. 4.3.2) und zum anderen alteritäts-

theoretisch auf die Anerkennung und Verantwortung radikaler Andersheit fokussieren

(Kap. 4.3.3). Im Folgenden stelle ich diese drei Zugänge in allgemeinen und idealtypi-

schenModellierungen vor und versuche siemit den bisherigen hegemonietheoretischen

undmigrationsgesellschaftlichen Überlegungen zu verbinden.

4.3.1 Intellektuelle Selbstermächtigung

Unter der Bezeichnung »intellektuelle Selbstermächtigung« spitze ich diejenigen Bil-

dungsverständnisse imKontext hegemonietheoretischer Auseinandersetzungen zu, die

sich – sowohl affirmativ als auch kritisch – an Antonio Gramsci orientieren (Bernhard,

2005,2006;Merkens,2004; Sternfeld,2009).Diesehinsichtlich ihres allgemeinbildungs-

theoretischen Gehalts zu modellieren, ist allerdings kein einfaches, deskriptives Unter-

fangen, sieht sich ein solches Vorgehen doch der Schwierigkeit ausgesetzt, dass Gram-

scis Überlegungen zu Bildung immer auch verwoben sind mit Fragen nach angemesse-

nen schulischen Bildungsprozessen und der schulischen Vermittlungspraxis – eine Ver-

wobenheit, die auch in der Rezeption seiner Überlegungenmeist beibehalten wird. Un-

abhängig dieser Verwobenheit modelliere ich die bildungsbezogenen Arbeiten von und

zu Gramsci hinsichtlich ihres Gehalts für ein Denken von Bildungsprozessen im Allge-

meinen.Das allgemeine Bildungsverständnis, das in diesen Arbeiten deutlich wird, kul-

miniert dabei in der Figur einer Selbstermächtigung subalterner Gruppen (Sternfeld,

2009, S. 74) in undmittels der intellektuellen Auseinandersetzung mit der Welt und der

eigenen Position in ihr. Das Ziel von Bildung ist in diesen Perspektiven, »[d]ie Regierten

von den Regierenden intellektuell unabhängig [zu] machen« (Gramsci, 2012, S. 1325).

Grundlegend für Gramscis Verständnis von Bildung ist ein gesellschaftliches und

historisches Subjektverständnis, das aktuelleren subjektivierungstheoretischen Sub-

jektverständnissen bereits sehr ähnlich ist.8 DennGramsci begreift denMenschen nicht

als Individuum, das außerhalb der gesellschaftlichen Verhältnisse existiert, sondern

versteht ihn »als das Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse« bzw. als »Ensem-

ble seiner Lebensbedingungen« (Gramsci, 2012, S. 1341). Aus diesem Grund ist für ihn

auch »jeder Vergleich zwischen Menschen in der Zeit unmöglich […], weil es sich um

unterschiedliche, wenn nicht heterogene Dinge handelt« (ebd.). Das Subjekt stellt aus

seiner Sicht infolgedessen kein souveränes, von den gesellschaftlichen Verhältnissen

unabhängiges Individuum dar, sondern bildet sich im Prozess der wechselseitigen

Auseinandersetzung mit und in den gesellschaftlichen Verhältnissen heraus. Bezie-

hungsweise stellt der Mensch aus gramscianischer Perspektive, wie es Armin Bernhard

(2006, S. 16) in seinen bildungstheoretischen Übersetzungen Gramscis ausdrückt, ein

»geschichtliche[s] Gebilde« dar, das »aus subjektiven und objektiven, aus naturhaften

8 Aufgrund Gramscis Konzeption des buon senso, der den gesellschaftlichen Einflüssen vorausgeht,

kann sein Subjektverständnis jedoch eher als sozialisations- denn als subjektivierungstheoretisch

eingestuft werden (siehe Kap. 4.2.2 sowie insgesamt zu den grundlegenden Elementen des Sub-

jektverständnisses Gramscis auch Kap. 2.3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 181

und gesellschaftlichen, aus materiellen und ideellen Elementen« besteht. Andreas Mer-

kens (2004, S. 31) wiederum modelliert dies in seinen bildungstheoretischen Arbeiten

dahingehend, dass das Subjekt nach Gramsci »in seiner Persönlichkeitsentwicklung

von den sozialen Umständen geformt [wird], […] über seine historisch-spezifische

Verarbeitung des Gesellschaftlichen [aber] auf diese Umstände aktiv zurück[wirkt].«

Das Subjekt wird hier also als kontingentes Produkt der vorherrschenden Verhältnisse

verstanden, das gleichzeitig – rekursiv – auf diese Verhältnisse Einfluss nehmen kann.

Dabei wird in den gramscianischen Bildungsverständnissen der Mensch primär als

geistiges, intellektuelles Wesen beschrieben, das seinen Zugang und sein Bewusstsein

zur Welt auf dem Terrain des Ideologischen findet (Bernhard, 2006, S. 16f.). Wobei das

»Terrain des Ideologischen« als Brücke zwischen den gesellschaftlichen Verhältnissen

und dem Alltagsverstand der Subjekte verstanden werden kann (siehe Kap. 2.3.2 und

2.3.5), denn der Alltagsverstand stellt schlussendlich den Ausgangspunkt für Bildungs-

prozesse dar. In ihm finden sich die Spuren der gesellschaftlichen Verhältnisse wieder

(Sternfeld, 2009, S. 79f.), die es über Bildung kritisch-emanzipatorisch zu wenden gilt.

»Der Mensch als ›geschichtlicher Block‹ ist Teil einer Pluralität vonWeltauffassungen,

von Konformismen und ideologischen Praxen, die sich geschichtlich in das Bewusst-

sein der Individuen eingegraben haben und den Fortschritt wie den Rückschritt mit-

einander vereinen. Gramsci unterstellt jedoch, dass die Subjekte bestrebt sind, die Zer-

rissenheit des Alltagsverstandes in Selbst- undWeltverhältnis, der sie durch ihren Ein-

tritt in die Gesellschaft von Beginn an ausgesetzt sind, zu überwinden; sich kohärent

zu arbeiten, und sich damit in gesellschaftliche Handlungsfähigkeit zu überführen.«

(Merkens, 2004, S. 33)

Bildung in gramscianischer Perspektive wird deshalb primär als »aktive[r] Prozess der

geistigen Erschließung von Welt [begriffen], in dessen Rahmen der Mensch sich seiner

selbst bewusst wird, ein höheres Bewusstsein von sich selbst und der Welt erwirbt, in

der er handelt« (Bernhard, 2006, S. 17). Im Prozess der Bildung geht es in dieser Sicht-

weise darum, ein tiefgreifendes und differenziertes Verständnis von den gesellschaftli-

chen Verhältnissen und der eigenen Stellung darin zu entwickeln (ebd.; Merkens, 2004,

S. 32). Denn diese Einsicht wird als grundlegende Voraussetzung dafür erachtet, »dass

der Mensch seine Bedingungen handelnd verändern kann und nicht nur Objekt fremd-

bestimmter Prozesse bleibt« (Bernhard, 2006, S. 17).

Deutlich wird dementsprechend, dass dieser Perspektive die Vorstellung eines

stufenförmigen Bewusstseinsprozesses zugrunde liegt, dem die Möglichkeit einer

transparenten Erkenntnis sozialer Wirklichkeit eingeschrieben ist. Diese Möglichkeit

findet sich auch in der Konzeption des buon senso bei Gramsci wieder (Sternfeld, 2009,

S. 81f.), weshalb die »Veränderung gesellschaftlicher Zivilisationen« (Bernhard, 2006,

S. 17) auch »an die Entfaltung der Erkenntnispotenziale desMenschen« (ebd.) gebunden

wird. Die Vorstellung eines stufenförmigen Bewusstseinsprozesses scheint auch die

enge Bindung von Gramscis bildungstheoretischen Überlegungen an die schulpädago-

gische Praxis zu erklären. Denn immerhin geht Bernhard (2006, S. 15) auch davon aus,

dass »jeder Verzicht auf die Formung des Kindes […] das Kind umso mehr der Fremd-

bestimmung aus[liefert].« Schulische Bildung kann laut Bernhard (ebd.) für Gramsci

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

folglich emanzipativ wirken und ist sogar von hoher Bedeutung.9 Denn »[d]as Resultat

einer Entwicklung ohne Erziehung«, so Bernhard (ebd.) mit Bezug auf Gramsci, »wäre

die Fremdbestimmung der Heranwachsenden, wäre eine formlose Individualität, die

den Sozialisationseinflüssen der Gesellschaft schutzlos ausgesetzt wäre«.

In dieser Perspektive wird Bildung als eine intellektuelle Praxis der Selbstermächti-

gung gedacht (Sternfeld, 2009, S. 74f.), in der die Subjekte über die – imweitesten Sinne

pädagogisch angestoßene – intellektuelle Auseinandersetzung ein Bewusstsein entwi-

ckeln, das sie »in ein aktiv-veränderndes Verhältnis zur Welt setzt« (Bernhard, 2006,

S. 17). Die pädagogische Initiierung von Bildungsprozessen wird dabei von Gramsci

aber nicht als lineares pädagogisches Lehr-/Lernverhältnis aufgefasst. Vielmehr stellt

er diesem »die Wechselseitigkeit des pädagogischen Verhältnisses« (Merkens, 2007,

S. 160) gegenüber, in dem »jeder Lehrer immer auch Schüler und jeder Schüler Lehrer

ist« (Gramsci, 2012, S. 1335). Bildungsprozesse werden laut Gramsci also durch eine

Kollektivität ausgelöst, die sich in einem wechselseitigen Lehr-/Lernverhältnis konsti-

tuiert. Bildungsprozesse werden auf diese Weise, so schreibt Merkens (2004, S. 19f.),

zu »tätig-schöpferischen Akt[en]«, die »Wissenspraxen, statt einer Reproduktion von

Lehrformeln, zu einer gestalterischen Kraft in der Persönlichkeitsentwicklung werden

[lassen].« Wobei grundlegend angenommen wird, dass die Bildungssubjekte in diesem

Kontext in ein aktiv-selbstbestimmtes intellektuelles Aneignungsverhältnis versetzt

werden, das sie handlungsfähig macht (Bernhard, 2006, S. 17).

Die gramscianischen Bildungsverständnisse, wie sie hier herausgestellt werden,

zeichnen sich also letztlich durch ein Doppel der Transformation des Bewusstseins und

der gesellschaftlichen Verhältnisse aus. Bildung besteht einerseits in einem »prozess-

haften Erringen von Selbstbewusstsein, wie es bereits im klassischen Bildungsbegriff

angelegt ist« (Sternfeld, 2009, S. 75). Andererseits wirkt Bildung durch das aktive Um-

wenden in Handeln »verändernd auf die bestehenden Verhältnisse ein[…]« (Bernhard,

2006, S. 17). Gramsci selbst (2012, S. 1342) beschreibt das Doppel als Selbstpotenzierung

des Subjekts: »Die Außenwelt, die allgemeinen Verhältnisse zu verändern, heißt sich

selbst zu potenzieren, sich selbst zu entwickeln.« Diese Selbstpotenzierung ist aber

eben nicht nur auf das eigene Selbst gerichtet, sondern richtet sich darüber hinaus

auch vordergründig an eine Veränderung der Verhältnisse außerhalb des Subjekts,

»beginnend bei denen zur Natur bis hin zu denen zu den anderen Menschen, in unter-

schiedlichem Grad in den verschiedenen gesellschaftlichen Kreisen, in denen man lebt,

bis zumweitesten Verhältnis, das die gesamtemenschliche Gattung umfaßt« (ebd.). Für

Bernhard (2006, S. 17f.) stellt diese bildungsbedingte Selbstpotenzierung schlussendlich

einen höherstufigen intellektuellen Prozess des Bewusstwerdens über die historisch-

gesellschaftlichen Bedingungen und die eigene Position in diesen dar, der zudem zu

einer handelnden Einflussnahme auf die Verhältnisse führt und eine »Selbstbearbeitung

der inneren Natur des Menschen zu einer höheren kulturellen Form« (ebd., S. 18; Herv. i.

Orig.) impliziert.

9 Trotzdem ist es bedeutsamhervorzuheben, dass für Gramsci nicht jede Bildung und Erziehung per

se emanzipativ sind. Vielmehr steht er der zu seiner Zeit vorherrschenden Bildung und Erziehung

sehr kritisch gegenüber.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 183

Bildungsprozesse werden in den direkt an Gramsci anschließenden Verständnissen

also als Ergebnis einer intellektuellen Arbeit begriffen, die sich in ein kritisches Verhält-

nis zu den gegebenen gesellschaftlichen Bedingungen und der eigenen Position in die-

sen setzt und schließlich zu einem höheren Bewusstseinszustand führt. In ihnen wird

dementsprechend ein politisches Denken von Bildung ersichtlich, das seinen Ausgangs-

punkt nicht in der präsozialen Subjektivität, sondern in derHistorizität undKontingenz

derMenschen nimmt und dessen grundlegendes Anliegen darin besteht, die Verhältnis-

se inBewegung zu bringen.PolitischeBildung verfolgt in dieser Betrachtungdas Ziel, zu

weniger Fremdbestimmung beizutragen, und zwar nicht nur der eigenen, sondern auch

der Anderer. Jedoch beinhaltet der Bildungsgedanke nachGramscimit demKonzept des

buon sensounddemAnliegendesKohärentwerdens immer auchdieAnnahmeeinermög-

lichen Überwindung der gesellschaftlichen Entfremdung der Subjekte, die letztlich auf

die Möglichkeit einer nicht-politischen Subjektivität rekurriert.

Dieser Emanzipationsprozess soll mithilfe der auf einem wechselseitigen pädago-

gischen Autoritätsverhältnis basierenden Bildungsarbeit ermöglicht werden und wird

durch die organischen Intellektuellen der Arbeiter*innenklasse vorangetrieben. Aber:

Selbst wenn das Ziel dieses Bildungsverhältnisses die Befähigung zur Ent-Unterwer-

fung ist und das pädagogische Autoritätsverhältnis als wechselseitiges gedacht wird,

sind es ausgerechnet die zugrunde liegende Vorstellung eines transparenten Verhält-

nisses zur eigenen gesellschaftlichen Position und die »mäeutische« Konstruktion der

organischen Intellektuellen der Subalternen, die eine gewisse Gefahr des transparen-

ten Paternalismus impädagogischen Bildungsverhältnis fortschreiben (Sternfeld, 2009,

S. 67–70).DieseGefahr eines transparentenPaternalismus ist insbesondere in einer ver-

einfachten Perspektive auf Emanzipation angelegt, die diese als Ereignis der Überwin-

dung von Macht und Unterwerfung durch die transparente Einsicht in diese Ungleich-

heitskategorien versteht (Laclau, 2002, S. 145). Zudem bleibt, wie Sternfeld (2009, S. 78)

mit Bezug auf Spivak (2008) hervorhebt, »[a]uch die Rede der Selbstbefreiung […] eine

Fremdzuschreibung, die selbst wieder neue Ausschlüsse produziert.«

Insgesamt wird in den gramscianischen Perspektiven eine einfache Gegenüberstel-

lung von Regierten und Regierenden suggeriert. Auch wenn Gramsci (2012, S. 1325) mit

dem Ziel, »die Regierten von den Regierenden intellektuell unabhängig zu machen«,

nicht auf die illusionäre Vorstellung einer Welt jenseits von Führung und Nachfolge

abzielt, bleibt die Dichotomie zwischen Regierenden auf der einen und Regierten auf

der anderen Seite in den gramscianischen Positionen erhalten. In dieser Dichotomie

scheint es etwa auch zweitranging, welcher Klasse die organischen Intellektuellen der

Subalternen angehören. Wichtiger scheint es nämlich, dass »sie sich als organische

Intellektuelle dem gegenhegemonialen Projekt anschließen und an einer Delegitimie-

rung herrschender Wissensformen und Bedingungen von Deutungsmacht arbeiten«

(Sternfeld, 2009, S. 69). Dabei wird subtil eine einfache Möglichkeit der Positionierung

auf der Seite des Guten und Richtigen vorausgesetzt, wie sie oben mit dem Verweis auf

Spivaks Kritik an der einseitigen Fokussierung auf migrantisch-antirassistischen Ak-

tivismus in den Metropolen des Globalen Nordens problematisiert wurde (Kap. 3.4.2).

Die relativ eindeutige Grenzziehung zwischen Regierten und Regierenden geht hier

also mit der Gefahr einher, eine vereinfachte Sicht auf die Komplexität, Ambivalenz

und Verwobenheit des Sozialen zu vermitteln (Kap. 3.3.5). Werden die gegenwärtigen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gesellschaftlichen Verhältnisse jedoch als durch eine Dezentrierung und Vervielfälti-

gung vonMacht- undHerrschaftszentren strukturiert gedacht (Laclau, 1990c), dann »ist

Herrschaft nicht die Herrschaft einer gesellschaftlichen Gruppe [über eine andere], son-

dern eher die Herrschaft von Wahrnehmungsweisen durch Begriffe, Wissensbestände

und -formen, ästhetische Schemata etc., durch welche sich spezifische Lebensweisen

durchsetzen« (Krenz-Dewe & Mecheril, 2014, S. 45). Es werden »polyzentrische Herr-

schaftsverhältnisse« (ebd.) ersichtlich,die sich in un_bestimmterWeise artikulierenund

artikuliert werden können und darüber hinaus eine polypositionale Verwobenheit in die

Verhältnisse zur Folge haben (siehe dazu auch Kap. 3.4.1 und 3.4.2). Emanzipationsbe-

strebungenwerdendadurchwidersprüchlich in das Spannungsverhältnis vonBefreiung

undUnterwerfung involviert (Laclau, 2002; Spivak, 1999), und eine eindeutige Fest-Stel-

lung von Regierten und Regierenden wird nur bedingt (kontextspezifisch) möglich.10

Dabei ist den gramscianischen Bildungsverständnissen eine polyzentrische Perspektive

auf Herrschaft zwar nicht fremd (Merkens, 2007, S. 172), »[d]ie Position der eindeutigen

Entscheidbarkeit zwischen Unmündigkeit als Ausgangspunkt und Mündigkeit als Ziel,

zwischen Unterdrückung als Ausgangspunkt und Befreiung als Ziel« (Sternfeld, 2009,

S. 83) bleibt ihnen jedoch durchgehend inhärent. Dies birgt zumindest die diskursive

Gefahr, Selbstermächtigung widerspruchslos auf intellektuelle Bewusstseinsbildung zu

reduzieren oder den paternalistischen Verlockungen zu verfallen, sich widerspruchslos

als organische Intellektuelle der Subalternen zu entwerfen.

4.3.2 Un_mögliche Bildung

Im Gegensatz zu den explizit und ausschließlich gramscianischen Bildungsverständ-

nissen finden sich in subjektivierungstheoretischen Zugängen Thematisierungen und

Theoretisierungen des Verhältnisses zwischen dem Politischen (als Kehrseite des Sozia-

len) und Bildung.Dabei unterscheide ich innerhalb dieses theoretischenHorizonts zwei

Schwerpunktsetzungen, die ich in diesem und dem folgenden Teilkapitel modelliere:

zum einen eine Schwerpunktsetzung auf Fragen der Alterität und Bildung (Kap. 4.3.3)

und zum anderen eine Fokussierung auf die Unmöglichkeit von Bildung, die ich zu-

nächst, in dem vorliegenden Kapitel 4.3.2, herausstelle. Beide Perspektivierungen kön-

nen ineinemsubjektivierungs-undhegemonietheoretischenHorizontderdeutschspra-

chigen Bildungsphilosophie verortet werden.

Die erste Schwerpunktsetzung im Rahmen dieser Ansätze unterscheidet sich inso-

fern grundlegend von den oben angeführten gramscianischen Bildungsverständnissen,

als systematisch auf die Unmöglichkeit abgehoben wird, ein transparentes Verhältnis

zur sozialenWirklichkeit einnehmen zu können.Diese Unmöglichkeit wird jedoch nicht

zum Anlass genommen, den Bildungsgedanken zu verabschieden (Masschelein & Ri-

cken, 2003).11 Vielmehr wird Bildung gerade in ihrem unmöglichen Versprechen als Er-

10 Womit selbstverständlich das Vorhandensein asymmetrischer gesellschaftlicher Subjektpositio-

nen, die gesellschaftliche Diskriminierungs- und Privilegierungsverhältnisse ermöglichen, nicht

verleugnet werden soll.

11 Norbert Ricken, der selbst maßgeblich an der Ausdifferenzierung subjektivierungstheoretischer

Zugänge der Bildungstheorie mitgearbeitet hat, hat die von ihm und JanMasschelein vorgeschla-

geneVerabschiedung des Bildungsbegriffsmittlerweile selbst auchwieder zurückgenommenund

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 185

möglichungsraum für Subjektivierungsweisen gedacht, die am Horizont der sozialen

Immanenz eine Bildung imKommen ersichtlichmachen, also eine Bildung, die nie end-

gültig eintritt, sondern immer aufgeschoben und künftig bleibt. Exemplarisch für diese

Richtung stelle ich hier insbesondere die Arbeiten von Carsten Bünger (2013a), Alfred

Schäfer (2011a, 2012) und Christiane Thompson (2009) in den Mittelpunkt. Denn im ei-

gentlichweiter anzulegenden subjektivierungstheoretischenBildungsdiskurs (bspw.Çi-

çek, 2020; Ricken, 2019; Rose, 2012) zeichnen sich diese Beiträge für die hier vorliegende

Arbeit nicht nur durch die partielle Einbeziehung12 der vonmir in Kapitel 2modellierten

hegemonietheoretischenSpektren (hier insbesondereAlthusser sowie Laclau undMouf-

fe) in den subjektivierungstheoretischen Bildungsdiskurs aus, sondern sie haben auch

die kritische Auseinandersetzung mit der Politizität von Bildung in den vergangenen

Jahrenmaßgeblich vorangetrieben (insbes. Bünger 2013a, 2013b).

In einem Kontext, der Pädagogik und Bildung zunehmend unter den Paradigmen

der Machbarkeit und der Notwendigkeit betrachtet (Schäfer, 2012; siehe auch Kap. 4.1),

nehmen die hier herausgestellten bildungstheoretischen Arbeiten ihren Ausgangspunkt

in einer Reaktualisierung der »klassischen« Bildungsidee (etwa von Humboldt oder

Schiller) als unmögliches Versprechen (Schäfer, 2011a; Thompson, 2009). Bildung ver-

spricht, wie bereits in Kapitel 4.2.1 eingeführt wurde, die subjektive Überwindung einer

gegebenen sozialen Ordnung, ohne diese »als wirklich, als etwas, was sich im Verlauf

eines Prozesses tatsächlich einstellen könnte« (Thompson, 2009, S. 212), zu behaup-

ten. Bildung stellt also ein unmögliches Versprechen dar, indem sich »einerseits eine

kritische Perspektive auf den gegenwärtigen Zustand der Individuen wie der sozialen

Verhältnisse sowie andererseits die Hoffnung auf die Möglichkeit einer Wendung zum

Besseren, die von den Individuen auf die sozialen Verhältnisse ausstrahlt« (Schäfer,

2011a, S. 21), miteinander verzahnt. Dieses Versprechen wird bereits bei den soge-

nannten »pädagogischen Klassikern« (Schäfer, 2012, S. 8) als unmöglich erachtet, weil

auch ihnen die hegemonie- und subjektivierungstheoretische Einsicht zugrunde lag,

dass sich zwar weder die soziale Welt noch die Subjekte aus sich selbst heraus kon-

stituieren können, dass aber dennoch stets sozialimmanente Gründungen notwendig

sind. »Die Lösung der pädagogischen Klassiker«, so Schäfer (ebd., S. 9), »bestand [nun]

darin, ›sakralisierte Möglichkeitsräume‹ zu entwerfen – Räume, in denen sakralisierte,

aber unmögliche Bezugspunkte (wie Autonomie, Identität, Individualität) als möglich

imaginiert wurden.« Dabei war es nicht das Ziel dieser Sakralisierungen, zu einer

herrschaftsdienlichen ideologischen Verblendung der Bildungssubjekte beizutragen.

Sondern es sollten darüber ästhetische Möglichkeitsräume eröffnet werden, die die

illusionäre Erfahrung des Unmöglichen ermöglichen, indem sie »eineDifferenz zur blo-

ßen Immanenz der Vergesellschaftung von Individuen […] entwerfen« lassen (ebd.). Im

zu bedeutsamen Auseinandersetzungen mit der Unmöglichkeit und gleichzeitigen Notwendig-

keit von Bildung beigetragen (Ricken, 2019).

12 Ich kennzeichne den Grad der Einbeziehung hier als partiell, weil die Referenz auf den in dieser

Arbeit modellierten hegemonietheoretischen Horizont (mit Gramsci, Althusser sowie Laclau und

Mouffe) nur einen kleinen Anteil ihrer poststrukturalistischen und subjektivierungstheoretischen

Weiterentwicklungen und Beiträge im deutschsprachigen Bildungsdiskurs darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Laufe der Zeit hat sich jedoch herausgestellt, dass die erwünschten ästhetischen Mög-

lichkeitsräume auch durch sakralisierte Gegenhalte nicht dauerhaft garantiert werden

konnten und können.Denn da auch die sakralisierten Signifikanten der Autonomie, der

Mündigkeit oder der Kritik keine feste (herrschaftskritische) Identität aufweisen und

mühelos in die gesellschaftsfunktionale Imagination fundamentalistischer Bildungs-

versprechen eingegliedert werden können,13 kann auch die Strategie der Sakralisierung

nicht die erwünschtenMöglichkeitsräume garantieren.

In dieser Möglichkeit der herrschaftsfunktionalen Umwendung und Vereinnah-

mung des klassischen Bildungsgedankenswird ein erster politischer Gehalt vonBildung

ersichtlich. So stellt Bildung einen leeren Signifikanten im gesellschaftlichen Kampf um

die unmögliche und doch notwendige Schließung des Sozialen dar, in demunterschied-

liche gesellschaftliche Forderungenmit hegemonialen Subjektivierungsaufforderungen

artikuliertwerdenkönnen (Schäfer, 2013,S. 542).Diese Perspektive aufBildung als leerer

Signifikant nimmt Bildung zwar nicht im Sinne von Bildungsprozessen in den Blick,

verdeutlicht aber ausgerechnet ihre gesellschaftsfunktionale Instrumentalisierbarkeit

und damit die Notwendigkeit einer politischen Reaktualisierung von Bildung als Un-

möglichkeit. Hier erweist sich die doppelte Logik von Unterwerfung und Ermöglichung

des Subjektivierungsbegriffs als fruchtbar (Schäfer, 2019;Thompson, 2009).

Für Schäfer (2012) wird dieses Potenzial bzw. dieser Möglichkeitsraum im »Augen-

blick des Subjekts« (Laclau, 1999, S. 127; siehe auch Kap. 4.2.2) deutlich. Denn in diesem

Augenblick erscheint das Subjekt als radikal ortlos. Es erhält zwar in den »Erwartungen,

Urteile[n], InterpretationenundAntwortender anderen« einenOrt, »vondemher es sich

selbst sehen und zu sich in ein Verhältnis treten kann; aber es gibt viele solcher Orte und

in der Differenz dieser Orte scheint jenes ortlose Selbst auf, das man nicht fassen kann«

(Schäfer, 2012, S. 119f.). In diesemMoment differenter Anrufungen entsteht »ein Raum,

in dem der Riss zwischen Transzendentalität und Empirizität geschlossen wird und in

dem sich das Ich hinsichtlich jener Bedingungen situiert, aus denen es hervorgegangen

ist« (Thompson, 2009,S. 212).Aus hegemonietheoretischer Perspektive kanndeshalb ge-

rade in diesem Augenblick des Subjekts das klassische Bildungsversprechen – losgelöst

von spezifischen sakralen Gegenhalten – als allgemeiner Möglichkeitsraum der Distan-

zierung undZurückweisung sozialer Zumutungen und Festlegungen reaktualisiert wer-

den, auchwenn dieDistanzierung und die Zurückweisung immer nur begrenztmöglich

sind.

Bildung wird in dieser Perspektive als eine spezifische Form der Subjektbildung

deutlich, die notwendigerweise nie vollständig spezifizierbar und immer unmög-

lich bleibt. Sie stellt ein sozial immanentes Phänomen dar, das auf die macht- und

herrschaftsförmigen Unterwerfungen der Subjekte nicht mit einer vereinfachten Zu-

rückweisung reagiert (Schäfer, 2011b, S. 96), sondern ein problematisierendes, kritisches

Verhältnis zu den gesellschaftlichen Zurichtungen und den eigenen Involviertheiten

sucht. Eine solche Möglichkeit der Bildung bleibt immer in dem Sinne unmöglich,

dass auch die als möglich gedachte Erfahrung der Infragestellung des vermeintlich

13 So stellen »Selbstbestimmung, Individualität, Persönlichkeit, die Ansprüche auf Freiheit und

Gleichheit« (Schäfer, 2011a, S. 79) zentrale Kategorien gegenwärtiger neoliberaler Regierungsfor-

men und Bildungsverständnisse dar (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 187

Selbstverständlichen, die vermeintliche Feststellung des Unbestimmten immer nur aus

dem Horizont des sozial Immanenten möglich ist. Bildung ist in dieser Perspektive

insofern politisch, als mit ihr eine Entscheidung auf einem Terrain unentscheidbarer

Alternativen einhergeht. Was als gebildete Subjektivierung gilt, ist niemals notwendig,

sondern stets das Ergebnis hegemonialer Einsätze auf dem sedimentierten Terrain

gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse. Eine Bildung jedoch, die einen explizit politischen

Anspruch im Sinne der Reaktualisierung des Politischen der vorherrschenden sozialen

Ordnungen und ihrer Verbesserung verfolgt, begründet sich »gerade auch in jenem

kritischen Motiv […], die Prozesse werdender und sich wandelnder Subjektivität in

spezifischer Weise zu qualifizieren und auf die Möglichkeit der Kritik und Reflexion,

der kritischen ›In-Verhältnis-Setzung‹, zu befragen« (Bünger, 2013a, S. 18). Bildung

als programmatisch politische Bildung im Sinne der Hegemonietheorie wäre dann

denkbar als unabschließbarer und zugleich stets immanent bleibender Prozess der

permanenten kritischen Inverhältnissetzung zur kritischen Inverhältnissetzung (Bün-

ger, 2013b, S. 442). Was einen Prozess in Gang setzt, der es zumindest ermöglichen

könnte, den unüberbrückbaren Spalt zwischen dem imaginären Bildungsversprechen

der Unbestimmtheit und den »kritischen« Symbolisierungen im praktischen Vollzug

der Subjekte in Bewegung zu halten und dadurch womöglich zu verringern (Schäfer,

2011a, S. 134).

ImGegensatz zu den gramscianischen Perspektiven in Kapitel 4.3.1 wird in den sub-

jektivierungstheoretischen Zugängen verstärkt die unüberwindbare Involviertheit aller

in die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse herausgestellt. Auch die Komplexi-

tät und Ambivalenz der Verhältnisse rückt dabei zunehmend in den Blick. Sowohl die

transparente Einsicht in die gegebenen Verhältnisse und ein transparentes Verhältnis

der stellvertretendenRepräsentationen subalternerGruppen als auch die Vorstellung ei-

ner universellen und auf der Überwindung vonMacht basierenden, rationalen Emanzi-

pation werden problematisiert (Laclau, 2002, S. 143–147). Nur in der Anerkennung der

eigenenUnmöglichkeit lassen sichRäumederMöglichkeit finden,die soziale Immanenz

begrenzt zu transzendieren, dies allerdings immer ohne Garantien. In der Figur von Bil-

dung als unabschließbares Projekt der immanenten Kritik der immanenten Kritik rückt

die Unbestimmtheit der Subjekte als zentraler Bezugspunkt und zentrales Ziel von Bil-

dungsprozessen in den Vordergrund:14 Die Kritik der Kritik soll das klassische Verspre-

chen der Bildung jenseits des strategischen und problematischenManövers der Sakrali-

sierung (Kap. 3.3.2), aber diesseits der Möglichkeit der eingeschränkten Distanzierung

und Zurückweisung sozialer Zumutungen und Festlegungen zukünftig ermöglichen.

Hierbei folgen die skizzierten Zugänge letztlich dem Programmder systematischen

Berücksichtigung der Totalität von Hegemonie im Sinne einer universellen Unterwer-

fungslogik, welche die (Bildungs-)Subjekte erst ermöglicht. Mit dieser allgemeinen Be-

trachtung hegemonialer Unterwerfung und Ermöglichung wird jedoch die ausgeprägte

14 Dies mag insbesondere auch mit einer theoriestrategischen Abgrenzung zu funktionalen und

handlungstheoretischen Bildungsverständnissen zusammenhängen (vgl. Schäfer, 2011a, 2012),

die die empirische Bestimmtheit und Notwendigkeit des Sozialen in den Vordergrund von Bil-

dungsprozessen stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Differenzialität und Exklusivität der gesellschaftlichenHerrschaftsverhältnisse tenden-

ziell abgeblendet. Zudem geht der verallgemeinerte Blick auf Ermöglichung und Un-

terwerfung – im Gegensatz zu der oben (Kap. 4.3.1) als vereinfacht bezeichneten Dar-

stellung der Dichotomie zwischen Regierten und Regierenden – tendenziell mit der Ge-

fahr einerUniversalisierung der Logik derUnterwerfung undderDifferenz einher.Auch

hier besteht folglich die Gefahr, die komplexen asymmetrischen Verhältnisse von Dif-

ferenz und Ausschluss in der Migrationsgesellschaft tendenziell aus dem Blickfeld zu

rücken. Denn subjektivierungstheoretisch wird, wie in Kapitel 3.4.1 bereits ausgeführt,

der Prozess der rassialisierten Subjektivierung zwar zurecht im Lichte der allgemein-

gültigen Logik von »Ermöglichung (›subjectivation‹) und Restringierung (›subjectificati-

on‹)« betrachtet (Mecheril & Rose, 2014, S. 149). Aber trotzdem muss Rassismus gleich-

zeitig »auch als spezifisch repressive Form der Erzeugung beschränkter und beschädig-

ter Identitäten zur Geltung gebracht und untersucht werden« (ebd.). Um dies beispiel-

haft zu verdeutlichen: IndenglobalenVerhältnissenals europäisches,weißesundmänn-

liches Subjekt zu gelten, stellt unter den historisch sedimentierten migrationsgesell-

schaftlichen Bedingungen der Gegenwart nicht nur eine Vergesellschaftungszumutung

und eine Verhinderung der Unbestimmtheit von als europäisch,weiß,männlich gelten-

der Subjekte dar. Sondern es stellt vielmehr eine – freilich kontingente und begrenzte,

aber verhältnismäßig doch auchüberaus große – strukturell privilegierteSubjektposition

dar. Die tendenzielle Privilegiertheit, die mit dieser Subjektposition einhergeht, basiert

zudem darauf, dass sie Anderen nicht zukommt und dass ihnen diese auch mit ideolo-

gischer undmaterieller Gewalt verwehrt wird – bspw.wenn es um das Recht auf globale

Bewegungsfreiheit geht (Mecheril, 2020).

Die (Über-)Betonung einer universellen Unterwerfungslogik sowie einer univer-

sellen Unbestimmtheit geht m.E. schließlich mit der Gefahr einher, die Singularität

respektive Differenzialität der Fragilität und Vulnerabilität der sozial ungleichen Be-

stimmtheiten der Subjekte (Kap. 3.4.1) sowie die wechselseitige Verwiesenheit (de-)pri-

vilegierter Subjektpositionen aufeinander (Kap. 3.4.2) zum Verschwinden zu bringen.

Und zwar nicht, weil diese kategorisch oder systematisch ausgeblendet, sondern weil

sie tendenziell zugunsten einer universellen Unterwerfungslogik abgeblendet werden.

Letztlich resultiert daraus ein Bildungsbegriff, der dazu tendiert, die Unbestimmtheit

des Eigenen in den Vordergrund und die (de-)privilegierte Bestimmtheit und ihre Re-

lationalität in den Hintergrund zu rücken. Eine derartig unbestimmte Bildung kann

jedoch dazu führen, Bildung als selbstbezüglichen Subjektivierungsprozess der perma-

nent aufgeschobenen Entunterwerfung des Selbst zu forcieren, in dessen Rahmen etwa

das Privileg, nicht dermaßen durch Rassismen eingeschränkt zu sein, zu einer grundlegenden

Ermöglichungsbedingung der eigenen Unbestimmtheit wird.

4.3.3 Alterität verantworten

Als eine weitere Möglichkeit, politische Bildung(-sprozesse) hegemonietheoretisch zu

denken, lassen sich Arbeiten herausstellen, die einen Schwerpunkt auf das Verhältnis

von Alterität und Bildung legen (Çiçek, 2020; Schäfer &Wimmer, 2006b;Wimmer, 1996,

2014, 2018, 2019). Diese können idealtypisch zwar an dem allgemeinenHorizont subjek-

tivierungstheoretischer Zugänge verortet werden und bauen grundlegend auf der Fest-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 189

stellung einer Un_Möglichkeit von Bildung auf, doch wird der Aspekt der Alterität nicht

in allen Zugängen gleichermaßen explizit und folgenreich herausgestellt. Aus diesem

Grundmodelliere ich diejenigen Zugänge, die insbesondere das Verhältnis von Alterität

und Bildung in den Fokus stellen, hier als eigenständige Möglichkeit des Denkens einer

explizit politischen Bildung, setze aber voraus, dass diese lediglich einen weiterführen-

den Aspekt bzw. eine nur anders nuancierte Möglichkeit des Denkens von Bildung als

Un_Möglichkeit darstellen.

Die hier exemplarisch eingeblendeten alteritätstheoretischen Perspektiven auf Bil-

dung beziehen sich in ihrem Denken von Alterität zumeist auf die Arbeiten von Emma-

nuel Lévinas und Jaques Derrida. Dabei wird unter dem Begriff Alterität Andersheit als

konstitutives Merkmal des Sozialen in den Blick genommen und diese Andersheit wird

nicht als objektiv und konkret, sondern als unbestimmbar, unvergleichbar und unzu-

gänglich gedacht. Diese radikale Andersheit verhindert eine endgültige Schließung des

Sozialen, stellt zugleich aber Ansprüche an die Individuen, bspw. denjenigen, sich für

eineMöglichkeit der Subjektivierung zu entscheiden (Çiçek, 2020;Wimmer, 1996, 2014).

Dabei wird Alterität jedoch zumeist nicht nur als eine solche »radikale Andersheit« defi-

niert, sondern insbesondere auch in die Begriffe »der Andere« und »der Fremde« über-

setzt. Bei der Übersetzung von Alterität hat sich folglich trotz der repräsentationslo-

gischen Ausschlüsse des generischen Maskulinums ebenjenes durchgesetzt. Begründet

wird dieser Schritt – und das scheint mir für das Verständnis und die Diskussion von

Alterität bedeutsam – bspw. damit, dass die Übersetzung in »der Andere«, so stellt es

etwa Çiçek (2020, S. 48) heraus, »weder Mann noch Frau noch Ding usw. [bezeichnen

soll], sondern im Sinne Lévinas absoluter Andersheit, der wir am Rand dessen begeg-

nen, was wir selbst nicht sind« (ebd.), zu verstehen ist. Mit Alterität wird folglich zum

einen eine absolute Andersheit in den Blick genommen und zum anderen trotz des Pro-

blembewusstseins für dieUnmöglichkeit der universellenRepräsentation sozialerWirk-

lichkeit der Rückgriff auf einen partikularen Repräsentanten (generischesMaskulinum)

beibehalten, um die Universalität der Andersheit, der Unverfügbarkeit und des Unben-

nenbaren begrifflich zu fassen. Die Repräsentation von Alterität als absolute Andersheit

in der Rede etwa von »die Andere« oder »der*die Andere« ist dabei aufgrund der ge-

sellschaftlich begrenzten Möglichkeiten der geschlechtersensitiven Sprache angeblich

zu begrenzt. Jedoch verdeutlicht sich ausgerechnet auch beim Rückgriff auf das gene-

rische Maskulinum die Unmöglichkeit, dem Unbestimmten jenseits des Horizonts des

vorläufig undmachtvoll Bestimmten begegnen zu können.15

15 Auf die Problematik der Unmöglichkeit der Repräsentation des Unbestimmten jenseits des Hori-

zonts des Bestimmten sowie der Formulierung eines Begriffs universellerUnbestimmtheit jenseits

differenzieller Bestimmtheit komme ich unten und in Kapitel 5.2 mit Bezug auf den Verantwor-

tungsbegriff zurück. Der Problemaufriss scheint mir an dieser Stelle jedoch bedeutsam, um die

Verwendungsweise des Begriffs Alterität als »absolute Andersheit« deutlich zumachen, ohne die-

se je angemessen und jenseits kontingenter Macht- und Differenzverhältnisse repräsentieren zu

können. Die Unmöglichkeit der Repräsentation bedeutet aber auch, darauf möchte ich nochmals

explizit hinweisen, dass auch die von mir im Fließtext exemplarisch eingebrachten Alternativen

für das generischeMaskulinum (bspw. der*die Andere) das Problemder angemessenen Repräsen-

tation von Wirklichkeit bzw. – in diesem Falle – von Alterität nicht lösen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Mit Bezug auf die bisher herausgestellten Begrifflichkeiten bringt der Alteritätsbe-

griff also vor allem das zum Ausdruck, was mit den Begriffen der Dislokation und der

Dezentrierung als grundlegende Entfremdung bzw. als konstitutives Aus-den-Fugen-

Sein (siehe Kap. 1.1.1) beschrieben wurde: Sowohl das Selbst als auch die Anderen und

die kontextuellen Bedingungen, die den Subjekten vorausgehen, sind konstitutiv unver-

fügbar, disloziert und abgründig. Es gibt kein wesenhaftes Fundament, auf das sie zu-

rückgeführt werden können,weshalb sie immer schon Andere sind. Zudem verweist der

Alteritätsbegriff auch auf die rekursive Relationalität der Subjektivierung, also darauf,

dass sich das Selbst immer nur in den begrenzten Möglichkeiten der Verwiesenheit auf

Andere und Anderes konstituieren kann (Wimmer, 1996).Während Relationalität bisher

immer mit Bezug auf kontingente, also un_bestimmte, Andere gedacht wurde, wird sie

im Alteritätsdiskurs eher als »Anspruch des unbestimmbaren, unzugänglichen, unend-

lich Anderen« (Wimmer, 2014, S. 448) zum Thema. Der*die Andere in seiner*ihrer un-

verfügbaren Andersheit stellt unausweichlich einen Anspruch an das Selbst, auf den es

zu antworten gilt.Wobei das Antworten in diesem Zusammenhang die Un_Möglichkeit

der Subjektivierung ausdrückt,da zu antworten bedeutet, »angesichts derUnentscheid-

barkeit und des Nicht-Wissens, was man antworten soll, eine Entscheidung zu treffen«

(ebd.). Alterität rückt die Subjekte damit unweigerlich in ein Verhältnis der Verantwor-

tung, zumindest in dem Sinne, dass jede Entscheidung immer auch vor Anderen und

einer*einemDritten verantwortet werdenmuss.

Bildungstheoretischwird Alterität in den hier idealtypisch zusammengefassten Per-

spektiven in der Figur der »Selbstauslegung im Anderen« (Schäfer & Wimmer, 2006a)

thematisiert, in der insbesondere die Konstruktion des Eigenen in der Zurechtlegung

desAnderen indenBlick rückt, ohnedabei das Selbst als souverän vorauszusetzen. »Die-

se Selbstauslegung [im Anderen] ist […] nicht voraussetzungslos, denn sie vollzieht sich

im Schatten und in Funktion einer dem Subjekt selbst entgehenden Selbstfremdheit.«

(ebd., S. 16) Bildungstheoretisch stellt sich in diesemZusammenhang insbesondere (wie

auch im vorangestellten Kap. 4.3.2) die Frage nach der Möglichkeit und der Legitimität

von Kritik und Ethik unter Bedingungen nicht nur der eigenen Unverfügbarkeit, son-

dern auch unter Bedingungen der Einbeziehung undZurechtlegung des Anderen für die

eigene Selbstauslegung.

Neben den »Selbstauslegungen im Anderen« rücken im alteritätstheoretischen Dis-

kurs zu Bildung auch andere Fokussierungen in den Mittelpunkt der bildungstheore-

tischen Auseinandersetzungen, insbesondere die Antwortverhältnisse, die von den An-

deren als Ansprüche an das Eigene gestellt werden. Wobei auch hier die Ansprüche der

Anderennur als unverfügbare undunbestimmte gedachtwerden können.Letztlich stellt

sich hier vor allem die Frage nach der unmöglichen Verantwortung im Kontext der kon-

stitutiven Alterität. Unmöglich ist diese auch deshalb, weil die Frage nach angemesse-

nen Antworten nicht mehr von einem souveränen Subjekt verantwortet werden kann,

sondern innerhalb »ein[es] responsive[n] Geschehen[s], worin der und das Andere nicht

erst zu einem bereits konstituierten Subjekt hinzukommt, sondern worin Subjektivität

konstitutiv ins Andere verstrickt ist« (Çiçek, 2020, S. 76). Doch auch wenn die Verant-

wortung der Ansprüche Anderer unbestimmt bleibt, werden ausgerechnet die Antwort-

verhältnisse, in der das Selbst von den Anderen gesetzt wird, zu demmöglichen Ort der

Suche nach der »Gabe« der Bildung: »Bildung ist dann selbst die Gabe, die sich im Be-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 191

zug zum Anderen ereignet« (Wimmer, 1996, S. 159). Und eine solche Bildung orientiert

sich in Anlehnung anDerrida an einer Ethik der bedingungslosen Gastfreundschaft, die

von der Suche nach der angemessenen Verantwortung geleitet ist. Sie heißt die Ande-

ren prinzipiell willkommen, bietet Gastfreundschaft an und setzt sich der Anwesenheit

der Anderen uneingeschränkt und bedingungslos aus (Wimmer, 2014, S. 448), ohne die

Unentscheidbarkeit des Sozialen je vollends entscheiden zu können (ebd., S. 192).

Auch in diesem Zugang kann das Politische der Bildung in erster Linie in der Not-

wendigkeit gesehen werden, unentscheidbare Entscheidungen zu treffen. Gleichzeitig

werden diese unentscheidbaren Entscheidungen weniger dadurch zu Bildung, dass sie

denRaumder eigenenUnverfügbarkeit,AutonomieundMündigkeit erweitern, sondern

vielmehr dadurch, dass sie sich an einer Öffnung hin zu den Ansprüchen der Anderen

ausrichten. Eine alteritätstheoretische Bildung geht mit der (politischen) Entscheidung

einher, ein verantwortungsvolles Antwortverhältnis zu den Ansprüchen der unverfüg-

baren Andersheit der Anderen, die immer auch auf die eigene Andersheit verweist, zu

finden. Bildung wird dann zu einer offenen Suche nach angemessenen Antworten auf

die Alterität, die sowohl das Selbst als auch die Anderen grundlegend konstituiert.

Doch ähnlich wie die unter Kapitel 4.3.2 angeführten Perspektiven werden auch

in den alteritätstheoretischen Zugängen die Anderen vorrangig nicht als spezifische

un_bestimmte Andere gedacht, sondern vor allem in ihrer Symbolisierung einer allge-

meinen Andersheit bzw. Dislokation betrachtet, die jede Subjektivität kennzeichnet.

»Der Andere« respektive »der Fremde« verweist schließlichmehr auf die allgemeine An-

dersheit und Unbestimmtheit aller Subjekte, als dass damit die vorläufige differenzielle

Bestimmtheit unterschiedlicher Subjektpositionen und ihrer Gewaltförmigkeit in den

Blick gerät. Auch hierbei sehe ich deshalb die Gefahr der Nivellierung differenzieller

gesellschaftlicher Macht- und Gewaltverhältnisse, die mit der Gefahr einer zu starken

Ausrichtung des Bildungsgedankens an der eigenen respektive der allgemeinen Unbe-

stimmtheit einhergeht. Bevor ich darauf aber in Kapitel 5.1 weiter eingehe, nehme ich

im folgendenUnterkapitel 4.4 eine Art Zäsur vor, die vor allem versucht, die allgemeinen

formalen Elemente einer un_bestimmten Bildung zusammenzufassen, die aus den

bisherigen kursorischen Bewegungen durch die allgemein gesellschaftstheoretische

und die spezifischer hegemonietheoretische Bildungstheorie deutlich wurden.

4.4 Formale Elemente einer un_bestimmten Bildung

Im Folgenden geht es mir also darum, aus den bisherigen kursorischen Suchbewe-

gungen allgemeine formale Elemente zu schlussfolgern, die auf Basis der bisherigen

Beschäftigung mit Hegemonietheorie und Bildung als grundlegende Logiken und Er-

möglichungsbedingungeneinerun_bestimmtenBildungbetrachtetwerdenkönnen.Bei

diesen Elementen, die in den bisherigen Auseinandersetzungen zum Großteil implizit

blieben,handelt es sichweniger umfesteGrundlegungeneiner hegemonietheoretischen

Bildung als vielmehr um soziale Logiken (Laclau&Mouffe, 2012, S. 185), die (politischen)

Bildungsprozessen als spezifische Subjektivierungsweisen generell zugrunde liegen

und somit zugleich Bildungsprozesse, jedoch ohne Garantien, ermöglichen können. Sie

werden von mir sehr allgemein dargestellt und in drei aufeinander folgenden Paketen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

mit je drei Elementen erarbeitet. Zwar verleiht dieses Vorgehen der Darstellung einen

glossarartigen Charakter, der womöglich darüber hinwegtäuscht, dass die aufgeführ-

ten Elemente in einem wechselseitigen Verhältnis zueinanderstehen. Die gewählte

Darstellungsweise erscheint mir jedoch die angemessenste, da der Versuch einer sys-

tematischen Herausstellung von Elementen, die bereits Gegenstand der Untersuchung

waren, ohnehinmit einer hohenRedundanzgefahr einhergeht. Aus diesemGrundnutze

ich den folgenden Zwischenschritt auch für eine Suchbewegung, in der die Elemente

zusätzlich in einen breiteren theoretischen Kontext eingebettet und diskutiert werden.

In Kapitel 4.4.1 hebe ich zunächst auf die Logiken der Relationalität, der Kontextualität

und der Ungleichheit ab. Danach stelle ich in Kapitel 4.4.2 die sozialen LogikenWissen,

Macht und Herrschaft als grundlegende formale Elemente von Bildung dar, um diese

schließlich in Kapitel 4.4.3 durch die richtungsgebenden Elemente Reflexivität, Norma-

tivität und Kritik zu ergänzen. Die neun genannten formalen Logiken sind Bestandteil

einer politischen Perspektive auf Bildung imHorizont der Hegemonietheorie.

4.4.1 Relationalität, Kontextualität, Ungleichheit

Die Bedeutung von Relationalität wurde im bisherigen Verlauf der Untersuchung be-

reits mehrmals betont, ohne sie begrifflich dezidierter zu bestimmen. Das Relationale

von Subjektivierungs- und Bildungsprozessen hervorzuheben, ist nicht nur aus der ar-

tikulationstheoretischen Perspektive des in dieser Arbeit modellierten hegemonietheo-

retischen Horizonts wichtig. Denn Relationalität wurde in den vergangenen Jahren ver-

mehrt alsGrundkategorie bildungstheoretischenNachdenkens zumGegenstandderRe-

flexion (Brauckmann, 2015;Meißner, 2019; Richter, 2013; Schäffter, 2015;Wimmer, 2014).

Da sie bislang in dieser Arbeit sowohl im Begriff des Verhältnisses oder in den Logi-

ken der Differenz und des Ausschlusses als auch mit Bezug auf Andere, auf Welt, auf

Ordnung oder Struktur thematisiert wurde,möchte ich im Folgenden zuerst (a) die Ka-

tegorie der Relationalität in ihren allgemeinen Umrissen etwas präzisieren, um sie im

Weiteren (b) mit dem Begriff der Kontextualität sowie (c) anhand der Kategorie der Un-

gleichheit näher zu bestimmen. Alle drei Begriffe stellen ineinander verwobene formale

Elemente eines hegemonietheoretischen Bildungsbegriffs dar, der Bildung in der Logik

von Subjektivierung versteht.

Mit Bezug auf Relationalität können begriffshistorisch substanzialistische von

nicht-essenzialistischen Begriffsbestimmungen unterschieden werden (Ebner von

Eschenbach, 2019, S. 123–135; Schäffter, 2017, S. 227–229). Substanzialistische Ver-

ständnisse gehen davon aus, dass die in Beziehung gesetzten Elemente bereits vor der

Inverhältnissetzunggegeben sind,alsodurchdieRelationierungmit einemanderenEle-

ment nicht erst hervorgebracht werden, sondern vielmehr der Inverhältnissetzung und

der Inverhältnissetzbarkeit wesenhaft vorausgehen. In einer nicht-essenzialistischen

Sichtweise hingegen, wie sie auch dem hegemonietheoretischen Horizont entspricht,

»konstituieren sich die dinghaften Relata erst aus ihrem jeweiligen Beziehungsver-

hältnis heraus« (Schäffter, 2017, S. 227). In dieser Perspektive stellt Relationierung eine

grundlegendeLogikdes Sozialendar,die die sozialeWirklichkeit bzw.die »Existenz« be-

stimmter Elemente erst als in ein spezifisches Verhältnis gesetzteMomente hervorbringt.

Relationalität ist auf der Basis dieser Definition ein soziales Konstruktionsprinzip,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 193

das darauf basiert, dass soziale Wirklichkeit immer nur über die Inverhältnis- und

Inbeziehungsetzung von unterschiedlichen Elementen zueinander hergestellt, also

ko-konstruiert, wird (Werning, 2010, S. 294f.). Soziale Phänomene sind demnach »nicht

an sich, als Entitäten erfass- und beschreibbar« (ebd., S. 294), sondern entstehen immer

erst im Verhältnis zu anderen Phänomenen und sind »somit nur relational verstehbar

und deutbar« (ebd.).

Im Anschluss an den in dieser Arbeit modellierten hegemonietheoretischen Hori-

zont kann dieses Relationalitätsverständnis noch weiter spezifiziert werden. Zum ei-

nen dahingehend, dass der Vorgang des Inbeziehungsetzens oder auch der Konstruk-

tion einer Relation nicht nur nicht von einem festen Ort aus gedacht werden kann (einer

feststehenden Struktur oder einemautonomentscheidenden Subjekt), sondern dass die

Möglichkeiten des Inbeziehungsetzens zugleich auch nicht beliebig sind. Dennmit dem

Artikulationsbegriff wird stattdessen ein rekursiver Begriff von Relationalität stark ge-

macht, demzufolge sich jede soziale Praktik in ein Feld von bereits bestehenden, sedi-

mentierten Relationen einzuschreiben hat, worüber gleichzeitig die sedimentierte Ord-

nung fortgesetzt und verändert wird. Zum anderen rückt die Hegemonietheorie die Be-

deutung der Produktion von Ausschluss für die vorläufige Stabilisierung eines Diffe-

renzverhältnisses in denMittelpunkt, das für einen bildungstheoretischen Blick auf Re-

lationalität bedeutsam ist. Relationalität ist folglich eine soziale Logik, die grundlegend

im wahrsten Sinne desWortes ist. Denn über den Ausschluss anderer Alternativen pro-

duziert sie in gleichzeitig unbestimmter wie bestimmter Weise die Gründe des Sozia-

len, erhält sie aufrecht und verschiebt sie.Bildungstheoretisch ist es deshalb bedeutsam,

erstens jede Subjektivierungsweise als relationale zu betrachten und zweitens das, was

als gelungener Bildungsprozess verstandenwerden kann,nicht als universelles, sondern

stets nur als (kontext-)relationales Phänomen in den Blick zu nehmen. Mit einer kon-

textualisierenden Perspektive geht dann einher, das eigene Handeln, Denken und Füh-

len der Bildungssubjekte immer in ein Verhältnis zu ihren Ermöglichungskontexten zu

stellen und die differenziellen Verwiesenheiten auf Andere sowie die dafür notwendigen

Ausschlussbeziehungen zu betrachten (siehe hierzu auch die migrationsgesellschaftli-

che Betonung des Spannungsverhältnisses von Unbestimmtheit und Bestimmtheit in

Kap. 3.4). Die Hervorhebung der sozialen Logik der Relationalität als formales Element

von un_bestimmten Bildungsprozessen ist deshalb bedeutsam, da dieses Vorgehen die-

jenigen Subjektivierungsweisen, die als gebildete qualifiziert werden sollen, mit Bezug

auf die konstitutive Verwiesenheit der Subjektivierung auf die eigenen Ermöglichungs-

kontexte sowie die sedimentiertenDifferenz- undAusschlussverhältnisse (ich subsumiere das

im Folgenden unter die Formulierung »soziale Ungleichheitsverhältnisse«) präzisiert.

Subjektivierungsweisen, die sich über die eigene Kontextrelationalität und Positioniert-

heit in sozialen Ungleichheitsverhältnissen erheben, können aus Perspektive der Hege-

monietheorie nicht als gebildet angesehen werden (siehe hierzu auch das weitere Ele-

ment der Provinzialisierung des Selbst in Kap. 5.4.1).

(Kontext-)Relationalität stellt folglich den postsouveränen und überdeterminierten

Aspekt von Subjektivierung heraus und verweist damit darauf, dass »sich praktische

Wirksamkeit [als Subjekt] in einem vorgängigen Kontext [konstituiert], zu dessen Re-

produktion das Handeln strukturell beitragen muss« (Mecheril, 2006b, S. 128). Wobei

der Kontext in dieser Perspektive »nicht nur ein bloßer Hintergrund [ist], sondern

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

die Bedingung dafür, daß etwas möglich wird« (Grossberg, 1999, S. 59). Der Ausdruck

Kontext fasst die Rhetorizität (Laclau, 2014) bzw. die symbolische Konstitution des

Sozialen (Laclau & Mouffe, 2012, S. 133) begrifflich. Kontexte werden als symbolische

Ordnungen hervorgebracht, die »beispielsweise zwischen demMöglichen und demUn-

möglichen, dem Erlaubten und dem Verbotenen, dem Erhabenen und dem Niederen«

unterscheiden (Gottuck & Mecheril, 2014, S. 88). Gleichzeitig differenzieren sie »aber

auch zwischen denen, die legitim privilegiert und legitim deprivilegiert sind, zwischen

denen, die intelligibel [sind] und denen, deren Gebaren unverständlich bleibt« (ebd.).

Kontexte können also als symbolische, durch Differenz und Ausschluss strukturierte,

vorläufig fixierte (Äquivalenz-)Verhältnisse gedacht werden.

Trotz dieser scheinbaren Prädestinierung des Kontextbegriffs für ein diskurstheo-

retisches Verständnis des Sozialen, das auf einem weiten Begriff von Sprache basiert,

wird der Begriff in den in Kapitel 2 angeführten Arbeiten kaum explizit aufgegriffen

und bleibt theoretisch unbestimmt.Dies gilt auch für die diskurs- und bedeutungstheo-

retische Wendung durch Lauclau und Mouffe. Denn neben dem Begriff der symboli-

schen Ordnung ziehen die beiden (zumindest in den 90er-Jahren noch) den Struktur-

begriff heran. Letzterer vermag es allerdings weder die fortwährenden Verschiebungen

und Dislokationen in der Logik der rekursiven Relationalität von Kontext und sozialen

Praktiken noch die Rhetorizität des Sozialen in der Weise begrifflich zu fassen wie der

Kontextbegriff. Um einen der relationalen Rekursivität entsprechenden Kontextbegriff

zu konturieren,greife ichdeshalb auf eineBegriffsbestimmungvonGottuckundMeche-

ril (2014) zurück. Letztere rekurrieren auf das Strukturierungsverständnis von Antho-

ny Giddens (1997) und übersetzen dieses in eine Logik, die soziale Phänomene als kon-

text-uelle begreifbarmacht.Der Kontextbegriff dient ihnen dabei als »explanatives Kon-

strukt, das es ermöglicht, Aussagen über die semantische, machtbezogene und norma-

tive Dimension des sozialen Geschehens zu machen« (Gottuck & Mecheril, 2014, S. 97).

Dabei entwickeln sie einVerständnis vonKontext als »Regel-Code-Ressourcen-Komplex,

der transsituativ Sinn stiftet und durch fortlaufende Sinnstiftung in und mittels Praxis

Geltung verwirklicht« (ebd., S. 98). Diese »Regel-Code-Ressourcen-Komplexe« konsti-

tuieren Herrschaft und legitimieren diese normativ (zu Normativität siehe Kap. 4.4.3).

Kontexte verstehen sie dabei als fluide, kontingente und polyvalente Rahmungen von

Situationen, die Praxis und somit auch Subjektivierungen mithervorbringen (ebd.).16

GleichzeitigwerdendieseKomplexenurüberdiewiederholendeReproduktiondurchdie

Subjekte alswirksame symbolischeOrdnungen aufrechterhalten.Hierbei hebendie bei-

den (ebd.,S. 99f.) auchdieBedeutung spezifischer »Code-Norm-Ressourcen-Komplexe«

hervor, die übersituativ und fortdauernd von besonderer Bedeutung sind und es daher

vermögen,sozialeWirklichkeitmit einer gewissenBeständigkeit undDominanzhervor-

zubringen. Konkret beziehen sie sich dabei bspw. auf Rassismen, Klassismen oder He-

terosexismen und bezeichnen diese als dominante Differenzordnungen, die ihren Wi-

derhall nicht nur in Funktionsweisen von Organisationen und Institutionen, sondern

16 In diesem Sinne strukturieren Kontexte das Handeln, Denken und Wahrnehmen der Subjekte

auch immer vor, weshalb ich die Rede von »strukturellen Bedingungen« oder auch von »Struktu-

ren« in dieser Arbeit zum Teil beibehalte, ohne dabei fest vorliegende Bahnen sozialer Praxis zu

meinen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 195

maßgeblich auch in vorherrschenden Subjektivierungsweisen finden (ebd.). Bildungs-

theoretischwird somit auch der Kontext bzw.die Kontextrelationalität zu einemzentra-

len formalenElement,das es ermöglicht, aber auchdazu anhält, spezifische Subjektivie-

rungsweisen immer inRelation zu ihren zeitspezifischenundkontextuell differenziellen

Verunmöglichungs- und Ermöglichungsbedingungen zu betrachten und zu rekonstru-

ieren.

Neben der Relationalität zwischen den kontextuellen Bedingungen und den Mög-

lichkeiten der Subjektivierung ist es letztendlich auch bedeutsam, die auf Differenz und

Ausschluss basierenden Relationalitäten zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen

Subjektpositionen explizit hervorzuheben, die mit Bezug auf dominante Differenz-

ordnungen produziert werden. Ich setze dies hier anhand der Kategorie der sozialen

Ungleichheit um, anhand derer ich auch versuche, eine geeignetere Weise der begriff-

lichen Subsumierung der konstitutiven Logik von Differenz und Ausschluss auf Basis

dominanter Differenzordnungen zu fassen. Ich versuche damit also auch, der Gefahr

einer universellen Verwendung von Differenz und Ausschluss zu entgehen, in der –

überspitzt ausgedrückt – das Verhältnis von Stuhl und Tisch zu Kühlschrank mit dem

Verhältnis von »nicht-migrantischem Mann« und »nicht-migrantischer Frau« zu »il-

legalem Migrant« äquivalenziert wird. Mit der Fokussierung auf soziale Ungleichheit

werden demgegenüber klarer »überindividuelle Ungleichheiten in der Verteilung von

Handlungsressourcen sozialer Gruppen [in denBlick genommen], die durch das Verhal-

ten und Denken des Einzelnen nicht kurzfristig beeinflusst werden können« (Solga et

al., 2009, S. 15). Der Begriff verweist also auf die Überindividualität und Kontextualität

sowie die relative Beständigkeit von Differenz- und Ausschlussverhältnissen. Dabei

wird die Analysekategorie »soziale Ungleichheit« zwar vorwiegend im Rahmen des

(makro-)soziologischen Paradigmas der Sozialstrukturanalyse verwendet, lässt sich aus

meiner Sicht jedoch in ein diskurstheoretisches Verständnis vonKontext(-relationalität)

übersetzen. Bedeutsam scheint mir dabei zweierlei zu sein: Einerseits fasst der Begriff

der sozialen Ungleichheit Verhältnisse der Differenz und des Ausschlusses bzw. der

Unterordnung undUnterdrückung (Laclau&Mouffe, 2012, S. 194) als soziale Verhältnis-

se, die »mit Vor- und Nachteilen und somit […] mit Asymmetrien in den Handlungsbedingungen

verbunden sind« (Solga et al., 2009,S. 15;Herv. i.Orig.).Wobei die für dieKonstitutiondes

Eigenen relevanten Anderen gleichzeitig nicht als universelle Andere (jede*r ist anders)

oder als absolute Andersheit (Alterität) in Erscheinung treten, sondern immer als kon-

tingente, kategoriale Andere (in der Terminologie der Sozialstrukturanalyse: als soziale

Gruppe). Andererseits gibt der Ausdruck »soziale Ungleichheit«, und auch das ist aus

hegemonietheoretischer Sicht überzeugend, erst einmal noch keine Auskunft über die

normative Legitimität oder Illegitimität eines Ungleichheitsverhältnisses (ebd.). Wäh-

rend die Frage nach der Legitimität oder Illegitimität sozialer Ungleichheitsverhältnisse

zwar höchst bedeutsam ist, bedarf sie – insbesondere in einem artikulationstheoreti-

schen Verständnis des Sozialen, in dem die Logik der Relationalität grundlegend ist –

einer gewissen Offenheit, die die normative Bewertung nicht von vornherein auf alle

Ungleichheitsverhältnisse festlegt (siehe hierzu deshalb das eigenständige Element der

Normativität unter 3.4.3).

Die Elemente Relationalität, Kontextualität und soziale Ungleichheit sind konstitu-

tivmiteinander verwoben. InsbesonderedasElementder sozialenUngleichheit verweist

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

auf die Notwendigkeit einer systematischen Verankerung eines differenziellen Denkens

kontextspezifischer Differenz- und Ausschlussrelationen, das meines Erachtens in den

bisher diskutierten hegemonietheoretischen Perspektiven auf Bildung zu kurz kommt

und auch in der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe tendenziell ni-

velliert wird. Trotzdem ist das Element in Form vonDifferenz und Antagonismus imhe-

gemonietheoretischen Horizont zumindest bereits angelegt und stellt einen zentralen

Bestandteil einer un_bestimmten Bildung dar.Welche konkreteren Schlussfolgerungen

aus der Perspektive derMigrationspädagogik hinsichtlich eines differenziellenDenkens

kontextspezifischer Differenz- und Ausschlussrelationen zu ziehen sind, erarbeite ich

allerdings erst in Kapitel 5 und stelle diese insbesondere in Kapitel 5.4 näher heraus. Im

Folgenden verbleibe ich vorerst bei einem Resümee weiterer formaler Elemente einer

un_bestimmten Bildung.

4.4.2 Wissen, Macht, Herrschaft

DerWissensbegriff hat in bildungstheoretischen Diskursen immer schon eine hohe Be-

deutung eingenommen.Undmit demHegemonialwerden der Zeitdiagnose einer »Wis-

sensgesellschaft« (Engelhardt & Kajetzke, 2015), die von derThese ausgeht, »dass die In-

dividuen und die Gesellschaft immer besseresWissen und immer höhereWissenskom-

petenzen benötigen,um imglobalenWettbewerb überleben zu können« (Wimmer, 2014,

S. 77), hat seine Relevanz in den vergangenen Jahren noch zusätzlich an Stellenwert ge-

wonnen. Doch analog zu dieser Erkenntnis und ihren bildungspolitischen Konsequen-

zen hat sich auch eine nicht ganz von Ironie befreite Skepsis breit gemacht: »DasWissen

derGesellschaft hatweithin seineEindeutigkeit, Sicherheit undVerlässlichkeit verloren,

es ist ungewiss, unscharf und unbestimmt geworden. […] Auch dieTheoretiker derWis-

sensgesellschaft wissen nicht mehr genau, was Wissen ist und was das Wort bedeutet«

(ebd.). Neben zumeist unhinterfragten normativen Perspektiven, die insbesondere wis-

senschaftlich produziertes respektive hegemoniales Wissen als »Wissen« voraussetzen,

werden im wissenschaftlichen Diskurs über Begriffe wie »implizites Wissen« (Polanyi,

1985), »schweigendesWissen« (Kraus et al., 2017), »subalternesWissen« (Mignolo, 2000),

»getilgtes Wissen« (Wollrad, 2010) oder »rassistisches Wissen« (Terkessidis, 2004) und

viele weitere Formulierungen unterschiedlicheWissensarten, -formen und -status her-

vorgehoben, die eine eindeutige und formale Feststellung von dem, was als Wissen gilt

und was nicht, als schwierig erscheinen lässt. In diesem Zusammenhang ist in Wissen-

schaft und Alltagskultur eine relativistische Perspektive auf Wissen (siehe etwa Irlen-

born, 2016), die unter anderem von der Perspektivität, Situiertheit und Partikularität

(Haraway, 2013) sowie der Machtförmigkeit (Foucault, 2015) vonWissen und Erkenntnis

ausgeht, zwar nicht unumstritten, aber doch weit verbreitet (Irlenborn, 2016, S. 2).

Dass auch an einem hegemonietheoretischen Horizont die Frage nachWissen nicht

normativ aufgelöst wird, verdeutlicht sich bereits in Gramscis Konzeption des Alltags-

verstands (Kap. 2.3.5), der sich aus ganz unterschiedlichenWissensformen wieMythen,

praktischemWissenunddemwissenschaftlichenWisseneinerZeit zusammensetzt.Mit

Bezug auf die grundlegende Bedeutung des negativen Ausschlusses und der Universali-

sierung partikularer Inhalte für die Produktion von Bedeutungssystemen kann auch aus

derHegemonietheorie von Laclau undMouffe ein relativistischer, situierter undmacht-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 197

förmiger Wissensbegriff abgeleitet werden. Dabei verweist der hegemonietheoretische

Horizont insbesondere darauf, dass es ganz unterschiedliche Arten von Bedeutungs-

systemen oder organischen Ideologien sein können, die den imaginären Horizont einer

Epoche ausmachen (Laclau, 1990c).Die Frage danach,welchesWissen »organisch«wird,

ist also nicht bereits von vornherein geklärt, denn es ist auch eine Frage der sedimentier-

ten Macht- und Herrschaftsverhältnisse. Insbesondere aufgrund der Offenheit des So-

zialen scheint die Möglichkeit der Durchsetzung bestimmter Bedeutungssysteme, die

einem partikularen gesellschaftspolitischen Projekt nutzen, als allgemein anerkanntes

»Wissen« nicht ausgeschlossen.Wie in Kapitel 2.4.1 ausgeführt wurde, geht damit aber

keine beliebige Perspektive auf die Produktion von Wissen bzw. Erkenntnis einher, die

»Wahrheit« und »Objektivität« lediglich dem Kampf umHegemonie unterordnet. Auch

wenndieMöglichkeit unddieGefahr hervorzuheben ist, dass sich das zu einer bestimm-

ten Zeit und mit Bezug auf einen bestimmten Gegenstand »plausibelste« Wissen nicht

zwangsläufig als hegemoniales Wissen durchsetzt. Dabei sensibilisiert der hegemonie-

theoretische Horizont vor allem auch dafür, dass jede Konstruktion eines Bedeutungs-

systems über die Logik der Differenz und Äquivalenz (a) die Heterogenität des Sozialen

nie vollständig repräsentieren kann und (b) notwendigerweise über den negativen Aus-

schluss anderer Alternativen konstituiert wird. Nichtwissen als »radikale[s] Nichtwis-

sen(.) imWissen« (Wimmer, 2014, S. 83; Herv. i. Orig.) wird somit zu einem »konstitu-

tiven Moment von Wissen« (ebd.), und die Aufmerksamkeit für illegitime Ausschlüsse

wird zu einem grundlegenden Prinzip einer postfundamentalistischen Perspektive auf

Wissen. Womit jedoch weder eine Verunmöglichung von Gewissheit noch eine Relati-

vierung von Geltungskraft einhergeht, sondern eine Stärkung des Geltungsanspruchs

postfundamentalistischer Wissensproduktion durch eine permanente Ver(-un-)gewis-

serung von Gewissheiten mithilfe der Fokussierung der Grenzen und Grenzziehungen

kontingenter Wissensbestände und -produktionen – immer jedoch ohne Letztgewiss-

heit.

Institutionen und Praktiken der Wissensproduktion und -vermittlung bekommen

sowohl von Gramsci und Althusser als auch von Laclau und Mouffe eine herausragen-

deBedeutung inderReproduktiongesellschaftlicherMacht- undHerrschaftsverhältnis-

se zugerechnet. Und auch für Michel Foucault ist Wissen immer mit Macht verbunden.

Wissen undMacht bilden aus seiner Sicht zwei Seiten einer Medaille, weshalb man »ei-

ner Denktradition entsagen [müsse], die von der Vorstellung geleitet ist, daß es Wissen

nur dort geben kann, woMachtverhältnisse suspendiert sind« (Foucault, 2015, S. 39).

»Eher ist wohl anzunehmen, daß die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß för-

dert, anwendet, ausnutzt); daßMacht undWissen einander unmittelbar einschließen;

daß es keine Machtbeziehung gibt, ohne daß sich ein entsprechendes Wissensfeld

konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt

und konstituiert.« (Ebd.)

Foucault spricht aus diesemGrund von »Macht/Wissen-Komplexe[n]« (ebd.), die soziale

Wirklichkeit und auch Subjektivität mithervorbringen. Doch obwohl er (auch nach sei-

nem Tod) als der prominenteste Machtanalytiker der Gegenwart angesehen wird, hebt

er (noch zu Lebzeiten) hervor, dass das eigentliche Thema seiner Forschungen niemals

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Macht war, sondern das Subjekt (Foucault, 1987, S. 243). Ausgerechnet dafür sei »[a]ber

die Analyse der Macht […] selbstverständlich unumgänglich« (ebd.). »Denn«, so argu-

mentiert Foucault (ebd.)weiter, »wenndasmenschliche Subjekt innerhalb vonProdukti-

ons- und Sinnverhältnissen steht, dann steht es zugleich auch in sehr konkretenMacht-

verhältnissen.« Und diese Macht ist für Foucault weder ein Besitz, der ergriffen werden

kann,noch ein bestimmterOrt, vondemausMachtwirkt (siehe auchKap.2.3.6). Sie ver-

letzt nicht die Rechte Anderer und wirkt nicht deterministisch, sondern sie ist vielmehr

»durchalle sozialenBeziehungenhindurchzersplittert undproduziertmöglicheFormen

des Verhaltens ebenso wie einschränkende Verhaltensweisen« (Mills, 2007, S. 21).Macht

ist für Foucault ein totales Phänomen, sie ist ubiquitär in dem Sinne, dass sie Wirklich-

keit produziert. Macht ist also nicht nur negativ bzw. repressiv, sondern vielmehr posi-

tiv undproduktiv undwirkt (subjekt-)konstituierend.Da sie nicht an einembestimmten

Ort lokalisiert ist und objektiv vorliegt, kann sie immer nur als Verhältnis gedacht wer-

den, das zwar asymmetrisch verteilt, aber nie vollständig auf der einen oder der anderen

Seite vorzufinden ist. Gleichzeitig werdenMachtverhältnisse zu Relationen, die bestän-

digen Dynamiken ausgesetzt sind.

Doch obwohl Foucault von der Ubiquität von Macht ausgeht, hebt er auch hervor,

»daß dieMACHT nicht existiert« (Foucault, 1987, S. 251; Herv. i. Orig .). Da er sich vor al-

lem mit konkreten, kontingenten Machtverhältnissen beschäftigt sowie mit der Frage,

wieMacht ausgeübt wird, könnte angenommen werden, dass er die allgemeine Formu-

lierung eines Machtbegriffs als gesellschaftstheoretischen Grundbegriff ablehnt (Mar-

chart, 2013, S. 366–368). Ich lese diese Ablehnung einerMacht allerdings weniger als Zu-

rückweisung vonMacht als grundlegende soziale Logik,dennalswichtigenHinweis dar-

auf, dass sich Machtverhältnisse immer nur in kontingenter Weise konstituieren (siehe

auch Kap. 2.3.6). Die Unterscheidung zwischen konstituierender Macht, die eine sozia-

le Ordnung einsetzt, und konstituiertenMachtverhältnissen (Celikates, 2019), kann eine

begriffliche Möglichkeit sein, Macht als Grundbegriff des Sozialen in der Logik der po-

litischen Differenz zu konzipieren. Denn da sich das Soziale auf Basis des Ausschlusses

einer Vielzahl von Alternativen gründet, kann der Akt der Instituierung einer sozialen

Ordnung immer nur als ein Akt der (konstituierenden) Macht verstanden werden (La-

clau, 1990c, S. 31). Aber auch diese Akte der Einsetzung einer sozialen Ordnung können

aus der Perspektive derHegemonietheorie nie als Akte einer von sedimentiertenMacht-

verhältnissen unabhängigenMacht begriffen werden (ebd., S. 35; siehe auch Kap. 2.3.6).

Stattdessen ist Macht eine grundlegende soziale Logik und wird so »zu einem Gegen-

stand,der als solcher nicht existiert (›Es gibt nicht dieMacht‹) unddennochomnipräsent

bleibt in den Effekten seiner Abwesenheit« (Marchart, 2013, S. 369).

Stuart Hall (2018, S. 71; Herv. i. Orig.) schlägt in seinen Auseinandersetzungen mit

»Rasse als gleitende[m] Signifikanten« vor, den »Foucault’schen Syllogismus desMacht-

Wissens so zu erweitern, dass er auch das beinhalten kann, von dem ich denke, dass es

stets einen notwendigen, aber stummenMittelbegriff darstellt, so dass wir als Ergebnis

Macht-Wissen-Differenz erhalten.« Dabei hebt er die Notwendigkeit hervor, »Diskurs« –

ganz im Sinne derHegemonietheorie – nicht auf »bloße Rede« oder »reine Ideen« zu re-

duzieren (ebd., S. 69f.). Denn nur so sei es möglich, Diskurse, ihre Logiken und Funkti-

onsweisen in formalerHinsicht »als SystemevonÄhnlichkeit undDifferenzen, innerhalb

derer Rasse eine Figur oder Trope ist, die Bedeutung produziert« (ebd., S. 69), zu theo-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 199

retisieren und zu analysieren.Wobei er heraushebt, »dass diese Bedeutungen sich dann

in den Praktiken und Operationen von Machtbeziehungen zwischen Gruppen organi-

sieren und in sie eingeschrieben werden« (ebd.). Die Herausstellung von Rassismus als

diskursives Systemmarkiert deshalb ihm zufolge keine textuelle oder linguistische Per-

spektive auf Bedeutung, die »von einer Eins-zu-eins-Relation von Rasse und einer gege-

benenOrdnung ›realer‹ – biologischer oder physischer –Unterscheidungen da draußen

in der Welt« (ebd., S. 70) ausgeht. Eine diskursive Betrachtung hebt vielmehr auf dieje-

nigeWeise ab,

»auf die das enormeSpektrumvon (anscheinend zufällig verteilten)Differenzen, die in

dermateriellenWirklichkeit existieren, als ein System sprachlicher Differenzierungen

konstituiert und dadurch bedeutsam gemacht wird undmithin ein Sinnsystem für das

menschliche Denken, Wissen und Handeln im Alltag bildet« (ebd.).

Bedeutungen von »Rasse« sind für Hall aber auch deshalb diskursiv, »weil das Wechsel-

spiel zwischen der Repräsentation von Differenz, der Wissensproduktion und der Ein-

schreibung von Macht in den Körper eine dreifache Beziehung ist, die bei der Erzeu-

gung vonRasse eine entscheidendeRolle spielt« (ebd.).Andieser StellewirddieBegriffs-

zusammensetzung von Macht, Wissen und Differenz für ihn wichtig, da sie die Rele-

vanz von Differenz in und für Macht/Wissen-Komplexe(n) explizit herausstellt. In An-

lehnung an Halls Begriffskonstruktion kann im Rahmen der hegemonietheoretischen

Beschäftigungmit Differenz allerdings auch die Rede vonMacht-Wissen-Herrschaft über-

legt werden, die als produktives Dreieck um die Signifikanten Differenz und Antagonis-

mus kreist. Wissen, Macht und Herrschaft können in dieser Perspektive als ineinander

verwobene drei Seiten einer Medaille – drei, da ich den Rand miteinbeziehe – verstan-

den werden, die keine feststehenden Gegenstände bezeichnen, sondern grundlegende

soziale Logiken der Hervorbringung des Sozialen als relativ stabile Differenz- und Aus-

schlussverhältnisse benennen.

Neben Macht und Wissen ist Herrschaft aus Sicht der Hegemonietheorie eine

grundlegende soziale Logik, die erst die vorläufige Schließung und Stabilisierung des

Sozialen ermöglicht (siehe hierzu Kap. 2 und insbes. Kap. 2.3.6). Dabei stellt Herr-

schaft ein »institutionalisiertes, eine gewisse Dauerhaftigkeit aufweisendes, temporär

verfestigtes, strukturiertes und strukturierendes soziales Verhältnis [dar], in dem die

Möglichkeiten wechselseitiger Einflussnahme (Macht) asymmetrisch verteilt sind«

(Mecheril et al., 2013, S. 47). In diesem Verständnis muss Herrschaft grundlegend für

alle sozialen Verhältnisse angenommen werden – womit jedoch weder eine prinzipielle

Legitimierung noch eine generelle Delegitimierung von Herrschaftsverhältnissen ein-

hergeht. Denn auch Herrschaft konstituiert sich immer nur kontingent und muss in

ihrer Kontingenz betrachtet werden.

Im Rahmen der bildungstheoretischen Auseinandersetzung wird die Anerkennung

von Herrschaft als grundlegende soziale Logik sowie die Beschäftigung mit der Frage

nach der (Il-)Legitimität spezifischer Herrschaftsverhältnisse unausweichlich. Mit Ver-

weis auf Halls Ausführungen zum gleitenden Signifikanten »Rasse« kann bspw. Rassis-

mus als konstituierende und konstituierte symbolische Ordnung der Macht- und Herr-

schaftsverhältnisse unserer unmittelbaren undmittelbaren »modernen« Vergangenheit

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

undGegenwart identifiziert werden (ausführlicher siehe Kap. 3). In einer (kontext-)rela-

tionalen Perspektive auf Bildung in derMigrationsgesellschaft muss Rassismus deshalb

systematisch berücksichtigt werden.

Zurückgewendet auf die hohe Bedeutung von Wissen im Rahmen des Bildungsdis-

kurses muss schlussfolgernd nochmals explizit die außerordentlich hohe Bedeutung von

Wissen für ein hegemonie- und subjektivierungstheoretisches Verständnis von Bildung

hervorgehoben und betont werden – und zwar mindestens mit Bezug auf dasjenige

Wissen, das den Subjektivierungsprozessen der Subjekte zugrunde liegt, sowie mit Be-

zug auf dasjenige Wissen, das hegemonial anerkannt, produziert und verbreitet wird,

bzw. auch mit Bezug auf dasjenige Wissen, das im hegemonialen Diskurs tendenziell

ab- oder ausgeblendet wird. Im postfundamentalistischen Horizont der Hegemonie-

theorie lassen sich mindestens zwei Perspektiven auf das herausstellen, was allgemein

unter »Wissen« in den Blick genommen werden kann: zum einen eine pragmatische

Perspektive, welche die vielfältigen Arten, Formen und Typen von Wissen in den Blick

nimmt, die in der Praxis der Subjekte identifiziert und in erster Linie nicht formal

und normativ qualifiziert werden können; zum anderen eine philosophische, grund-

lagentheoretische Perspektive, die das, was als Wissen gilt, auf seine grundlegenden

Bedingungen der (Un-)Möglichkeit befragt. Wissen wird darin als leerer Signifikant

betrachtet (siehe Kap. 2.3.4), der keine notwendige Identität und Zugehörigkeit besitzt,

sondern grundlegend in die macht- und herrschaftsförmige Hervorbringung sozialer

Wirklichkeit involviert ist. Das heißt, dass dasjenige, was in einem bestimmten Kontext

als »Wissen« aufgefasst wird und was nicht, zum einen nicht notwendigerweise eine

»objektive« Perspektive auf seinen Gegenstand darstellt und zum anderen Bestandteil

der Auseinandersetzung um die herrschaftliche Schließung des Sozialen ist. Und dies

ist selbst dann der Fall, wenn diesesWissen sich als herrschaftskritisch versteht.

Sowohl der pragmatische als auch der philosophische Blick auf Wissen sind für ei-

ne un_bestimmtheitstheoretischeBestimmung vonBildung relevant: auf der einenSeite

aufgrund derNotwendigkeit der Reflexion undKritik, aber auch aufgrund der Anerken-

nung derjenigen kontingenten Wissensbestände, die für die Subjektivierung der Sub-

jekte unter bestimmten Verhältnissen bedeutsam sind. Auf der anderen Seite aber auch,

weil es die Bedeutung derjenigen konkreten Wissensbestände hervorhebt, die gebilde-

te Subjektivierungsweisen unter konkreten Bedingungen mit höherer Wahrscheinlich-

keit ermöglichen – etwa einWissen über die Grundlosigkeit sowie dieMacht- undHerr-

schaftsförmigkeit vonWissenund seine subjektivierendenEffekte, aber auch einWissen

über bedeutsame gesellschaftlicheMacht- undHerrschaftsverhältnissewie etwaRassis-

men. Das In-den-Vordergrund-Rücken der Bedeutung von Wissen-Macht-Herrschaft

sowie der Bedeutung des Wissens über Wissen, Macht und Herrschaft im Allgemeinen

und über konkrete Macht- und Herrschaftsverhältnisse im Spezifischen »kann mithin

begründet werdenmit Bezug auf dieWirkgeschichte dieser Kontextgrößen« (Gottuck &

Mecheril, 2014, S. 101).

4.4.3 Normativität, Reflexivität, Kritik

So wie die in den Kapiteln 4.4.1 und 4.4.2 zusammengefassten Elemente spiegeln auch

die Elemente Normativität, Reflexivität und Kritik grundlegende Aspekte von Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 201

als einer spezifischen Form von Subjektivierung wider. Diese verbindet darüber hinaus,

dass sie diejenigen Subjektivierungsprozesse, die aus einer konkreten Perspektive bzw.

in einem bestimmten Kontext als Bildung verstanden werden sollen, in un_bestimm-

ter Weise gegenüber anderen Subjektivierungsprozessen als gebildete qualifizieren. Es

geht hierbei neben der Eruierung grundlegender Ermöglichungsbedingungen von Bil-

dung also insbesondere auch umeine normativeQualifizierung vonBildungsprozessen.

Selbst wenn vereinzelte, vor allem empirische Bildungsbegriffe – wie jener der empiri-

schen Bildungsforschung (Reinders et al., 2015) oder jener der transformatorischen Bil-

dung (Koller, 2012) – für sich beanspruchen, Bildungsprozesse nicht normativ abzubil-

den (siehezurKritikKoller,2016b;Krinninger&Müller,2012;Wigger,2019),erscheintdie

Anerkennung der grundlegenden Normativität des Bildungsbegriffs eigentlich als weit-

reichender common sense innerhalb der Erziehungswissenschaft (Wigger, 2019, 2016).

Normen können in einem allgemeinen und formalen Verständnis als Sollensbedin-

gungen verstanden werden, die von jemandem oder einer sozialen Ordnung an sich

selbst oder andere gerichtet werden. Ein »Du sollst (nicht)…« ist folglich am Grunde

jeder sozialen Ordnung angesiedelt. Das »Sein-Sollen Problem« und »das Thema der

Normativität, wie wir es heute kennen«, kommen laut Meseth et al. (2019, S. 3) jedoch

unter Bedingungen des Schwindens von Letztbegründungen umso deutlicher »in die

Welt, nämlich als Suche nach Gründen, Wegen und Legitimationsverfahren für richti-

ges und gutes, für wirksames und legitimes Handeln.« Die Normativitätsthematik ist

dementsprechend in gewisser Weise reflexiv geworden, was auch zu einer Entaurati-

sierung expliziter Normativität und einer Art hegemonialer Normativität der Nicht-

Normativität geführt hat. Normen stellen jedoch eine grundlegende Größe sozialer

Kontexte dar (Kap. 4.4.1). Sie rahmen das Soziale allgemein – sowohl präskriptiv als

auch subjektivierend (Butler, 2021; Gottuck et al., 2022) – und schreiben vor, wie etwas

sein soll, während sie zugleich aber auch verhindern, begrenzen, verunmöglichen oder

ermöglichen.

Hierbei kann zwischenunterschiedlichenTypen vonNormendifferenziertwerden –

aus der Perspektive der Hegemonietheorie etwa zwischen hegemonialen, organischen

Normen, die großteils selbstverständlich erscheinen, und nicht- oder gegen-hegemo-

nialen Normen. Darüber hinaus können Normen unter anderem auch implizit oder ex-

plizit, kontextabhängig oder allgemeingültig und partikularistisch oder universalistisch

sein. Gottuck et al. (2022) bestimmen Normen zudem über eine politische Dimension

und verweisen damit insbesondere darauf, dass Normativitäten stets kontingente Vor-

gaben sind,die nicht letztbegründetwerdenkönnen.Normenmüssen indieser Perspek-

tive zwar als grundlegende Logiken von Subjektivierungs- und Bildungsprozessen ver-

standenwerden,die ihnen eine qualifizierendeRichtung geben. Siemüssen aber gleich-

zeitig auch als permanent umstrittene und bestreitbare Orientierungsrahmen betrach-

tet werden.

Das Element der Reflexion – sowohl als Ermöglichungsbedingung (im Sinne von

Räumen der Reflexion) als auch als Qualifizierung von Bildungsprozessen (im Sinne von

»reflektiert«) – greift diese politische Dimension des Normativen auf. Dabei wurde mit

dem »Augenblick des Subjekts« im Rahmen der Subjektbildung (Kap. 4.2.3) ein konsti-

tutiver Möglichkeitsraum der Reflexivität ersichtlich, der Subjektivierungsprozessen

im Allgemeinen eingeschrieben ist. Dieser wird durch die radikale Unbedingtheit des

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Sozialen charakterisiert, was aber nicht bedeutet, dass in den Momenten der Ent-

scheidung Zeit zum »rationalen« Überdenken der Alternativen und der Folgen der

Entscheidung als vorhanden erachtet wird. Vielmehr hat die begrenzte Unbedingtheit

der Entscheidung zur Folge, dass Reflexivität in Bezug auf die Verhältnisse und die

Entscheidungen (zumindest nachträglich) immer möglich ist. Diese Reflexivität ist

den Verhältnissen selbst immanent und stellt gleichzeitig eine grundlegende Ermög-

lichungsbedingung nicht-affirmativer Wiederholungen bzw. Entscheidungen in der

Zukunft dar. Auch im Rahmen des allgemeinen bildungstheoretischen Horizonts gilt

Reflexivität als eines der grundlegenden Kriterien für die Transformation von Selbst-,

Welt- und Anderenverhältnissen (Koller, 2016b).

Wie in den Kapiteln 4.2 und 4.3 bereits dargestellt wurde, wird Bildung – über die

Konstruktion sakraler Bezugspunkte oder der immanenten Kritik – normativ seit je-

her als ein Möglichkeitsraum verstanden, der zu einem autonomeren,mündigeren und

emanzipierteren Verhältnis zur sozialen Immanenz der Subjekte beitragen soll (Schä-

fer, 2011a).Dieser gesellschaftskritischeBezug ist demBildungsbegriff zumeist inhärent

(Bünger, 2013a). »Der Topos ›Bildung‹«, so schreibt Mecheril (2014a, S. 166), »markiert

in dieser Lesart ein heuristisches Interesse, die Bedingungen der (Un-)Möglichkeit der

Eigenaktivität des und der Bildenden in Erfahrung zu bringen, die Frage nach derMög-

lichkeit vonAutonomie zu stellen.« Aus einer subjektivierungstheoretischen Perspektive

scheint klar zu sein, dass sich dieser Prozess nicht – wie in dem klassischen, cartesiani-

schen Verständnis vom autonomen Subjekt (Rose, 2016b, S. 327) – als ein Vorgang vor-

stellen lässt, an dessen Ende das transparente, über sich und seine Begehren vollständig

verfügende Subjekt steht. Vielmehr ist zu beachten, dass auch der Prozess sowie die An-

forderung und Erwartung der Reflexivität nicht jenseits sozialer Immanenz und damit

auch Subjektivierung vonstattengehen kann (Bünger, 2013a; Ricken, 2019, S. 102–107).

Sich selbst in ein Verhältnis der Distanz und Reflexivität zur eigenen Kontingenz und

Opazität, zu den gesellschaftlichen Verhältnissen und Ordnungen sowie zur Praxis der

Reflexivität und ihrer Machtwirkungen selbst zu setzen, ist dann zwar nicht vollständig

transparent und endgültig, wohl aber als dauerhafte und unabschließbare Aufgabe von

Bildungmöglich (Bünger, 2013a).

Die Reflexion der gegebenen Verhältnisse führt jedoch nicht zwangsläufig zu einer

bestimmten Transformation der eigenen Selbst-,Welt- und Anderenverhältnisse. Denn

die Einsicht in die kontingente Verfasstheit derWelt kann auch dazu verführen, die »Re-

geln« des hegemonialen Spiels, so opak diese auch sein mögen, partikularistisch zu in-

strumentalisieren,wie dies etwa für als rechtspopulistisch bezeichnete Bewegungen der

Gegenwart nicht seltenherausgestelltwird (siehe dazubspw.Laclau&Mouffe, 2012).Die

Einsicht in das gesellschaftliche Funktionieren sedimentierter rassistischer, antisemi-

tischer und sexistischer Unterscheidungen führt nicht zwangsläufig zu deren Zurück-

weisung, sondern kann ebenfalls gut für die Stärkung von Rassismen, Antisemitismen

oder Sexismen und für die Artikulation dieser mit anderen gesellschaftlichen Demands

und normativ bedeutsamen leeren Signifikanten wie Demokratie, Freiheit oder Kritik

instrumentalisiert werden (Mohammed, 2020).

Die Qualifizierung von Prozessen der Subjektivierung als gebildete benötigt des-

halb auch immer eine explizit normative Grundierung, die sich in einer allgemeinen

politischen Ethik – wie etwa der radikalen Demokratie – verortet (Schäfer, 2011a). Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Bildung, Subjekt, Herrschaft 203

dungsspezifisch handelt es sich dabei um eine Norm, die zu einer Kritik (siehe unten)

an Verhältnissen beiträgt, »dieMenschen imHinblick auf dieMöglichkeit einer freieren

Existenz behindern, ihre Würde einschränken und sie entmündigen« (Mecheril, 2014a,

S. 166). Wie bereits einleitend erwähnt wurde, steht diese Normativität, die Subjekti-

vierungsprozesse zu Bildungsprozessen macht, jedoch nicht außer Frage. Denn da sie

nicht letztbegründet werden und auch der Bildung kein festes Fundament verleihen

kann, muss sie als postnormative, postdogmatische Normativität notwendigerweise

offenbleiben (zum postnormativen Gehalt der Hegemonietheorie siehe Kap. 5.2.2). Die

postnormative Normativität der Bildung muss dabei in dem Sinne reflexiv sein, dass

sie ihre eigenen Grundlagen und Effekte konstitutiv zum Gegenstand der kritischen

Überprüfung macht – nicht aus einem Bestreben der Selbstdestruktion, sondern um

sich selbst und ihre eigenen Grundlagen permanent zu verfeinern (Mecheril, 2010a,

S. 190f.).

Im Rahmen des Bildungsdiskurses ist das Ziel einer reflexiv und normativ begrün-

detenBildung schlussendlich dieKritik allgemeiner gesellschaftlicherBedingungenund

Verhältnisse, die die Einzelnen in ihrer Autonomie und Würde beinträchtigen und be-

hindern. Doch gerade in Zeiten der neoliberalen Umdeutung vormals gesellschaftskri-

tischer Begriffe und der Ökonomisierung von Bildung ist selbst das Element der Kritik

nicht auf festen Fundamenten gebaut.

»Das Verrückte ist ja, dass Affirmation in einer sich permanent verändernden Gesell-

schaft nicht mehr Gehorsam verlangt, sondern Eigeninitiative, Selbstständigkeit, akti-

ve undpassive Kritikfähigkeit – nicht imNamen selbstverständlich des eigenenGestal-

tungsimpulses, sondern im Dienste des Gestaltungsbedarfs einer Gesellschaft, deren

Reproduktion nur durch ihre permanente Umgestaltung zu leisten ist.« (Sesink, 2016,

S. 225)

Die Kritik, um die es in einem hegemonietheoretischen Verständnis geht, muss sich

selbst folglich als Herrschaftskritik stets von Neuem mit Bezug auf die historisch kon-

tingenten Verhältnisse hervorbringen. Und steht dabei selbst auch immer in einem

Spannungsverhältnis der Affirmation zu denjenigen Verhältnissen, die Gegenstand und

Ermöglichungsbedingung der Praxis der Kritik selbst sind (ebd.). (Herrschafts-)Kri-

tik stellt deshalb immer nur einen tentativen Versuch dar, der »sich weder durch die

Aufstellung von Kriterien noch durch die Erarbeitung verallgemeinerbarer normativer

Prinzipien auf einen Begriff bringen kann« (Mecheril et al., 2013, S. 29). Sie konstituiert

sich in der Praxis und artikuliert sich immer nur als sozial immanente Kritik. Diese

Immanenz entbindet die Praxis der Kritik jedoch nicht davon, sich an gewissen all-

gemeinen Kriterien zu bestimmen. So verfolgt eine gebildete Kritik im Allgemeinen

das Motiv, zu Bedingungen beizutragen, die die Unverfügbarkeit der Subjekte über

sich selbst zulassen und ermöglichen (Flügel-Martinsen, 2018; siehe hierzu auch Kap.

5.3.3). Die Gegenstände der gebildeten Kritik sind dann weniger die Individuen und

ihre Mängel, sondern die Verhältnisse und Bedingungen, die die Freiheiten und die

Würde der Subjekte beschneiden. Zugleich ist es für diese Elemente immer bedeutsam,

das Motiv, das Maß und den Gegenstand sowie die Position des Subjekts der Kritik und

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ihre Effekte zum permanenten Gegenstand der Selbstreflexion bzw. -kritik zu machen

(Mecheril et al., 2013, S. 29).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005 - am 13.02.2026, 19:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

