RELIGION | 343

Bevor wir zu den Folgen der finalen Implosion des deutschen theoretischen
Marxismus kommen (Kapitel 3), ist noch die abstrakteste aller Marxrezeptionen
zu betrachten — die theologische, unter die auch die Kritische Theorie zu rechnen
ist. In einer Ironie der Geschichte konnte gerade die Theologisierung die Erinne-
rung an Marx iiber den Bruch hiniiberretten. Die Entfernung der Theologie von
der sozialen Realitit schlug hier zum Vorteil aus. Was die Theologie dariiber
hinaus so wichtig macht, ist ihre Fahigkeit, das spekulative Denken still zu stel-
len. Theologie hat ihren Sinn nicht im Erbauen theoretischer Systeme, sondern in
der Erméglichung eines rechten Verhiltnisses der Menschen zu Gott und Welt.
Dieses Verhiltnis kann selbst kein theoretisches mehr sein. Verliert sich die spe-
kulative Sozialphilosophie in auswegslosen Aufstockungen, vermag ein Blick auf
die Theologie zu helfen. Im gewissen Sinne ist hier alles ganz einfach. Sie hilt
zudem den Weg zum schlichten, karikativen Handeln offen, der sich so segens-
reich auswirken kann — sogar auf die Sozialphilosophie. Auch darum bedarf die
Theologie hier noch einer eigenen Betrachtung.

2.6 Kritische Theorie oder die Auflésung der Kritik in Religion

,,es scheint mit durchaus nicht tibertrieben zu sein, wenn man zwischen
Thomas von Aquin und Marx groBere intellektuelle Affinitdten als
zwischen Marx und Adorno erkennt.” (Hosle 1990, 63)

Wie die Fiille der bisher behandelten Marxrezeptionen zeigt, war es inzwischen
kaum mehr moglich, sich dem Werk von Karl Marx wissenschaftlich in nur einer
Disziplin zu ndhern. Um dem abzuhelfen, wurde 1923 ein , Institut fiir Marxis-
mus® ins Leben gerufen.' Konzipiert in den revolutioniren Wirren nach dem En-
de des ersten Weltkrieges, sollte es durch eine Vergegenwirtigung der
Marx’schen Theorien intellektuell auf den Sozialismus vorbereiten. Dem Namen
nach ist es dieser Berufung auf Marx auch nachgekommen: bis in die Zeit des
Spatmarxismus (Jameson 1990), also weit bis in die 1970er Jahre, waren ,,Kriti-
sche Theorie”“ und ,,Marxismus® fast synonym. Im deutschsprachigen Raum
kommt diesem Institut fiir die Marxrezeption daher eine entscheidende Bedeu-
tung zu. Allerdings wollen ihre heutigen Erben von Marx kaum noch etwas wis-
sen (3.1). Zwischen den emphatisch marxistischen Anfingen und den heutigen
Reststufen Kritischer Theorie liegt eine Phase der stindigen Depotenzierung der
wirklich kritischen Theorien von Marx und Kant. Diese Verfliichtigung ging so
weit, dass die einst stolzen Anspriiche, Hiiter ,der’ Vernunft zu sein, sich zuletzt
als Religion verkleiden mussten: sie schienen nur noch nebelhaft auf und waren
theoretisch wie praktisch ungreifbar — eben wie die Religion. Wie ist dieser
Wandel im Rahmen eines ,,Instituts fiir Marxismus‘ zu erkldren?

1 So der vom Stifter Felix Weil intendierte, vom Ministerium gewéhrte und vom Leiter
Griinberg verteidigte Sinn des Frankfurter Instituts (Wiggershaus 1988, 19).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Ist dieser Bezug auf die Religion berechtigt, oder ist es nicht vielmehr eine
Preisgabe auch der religiosen Vernunft, wenn sie nicht um ihrer selbst willen,
sondern als Liickenfiiller bemiiht wird? Hier ist den Hintergriinden dieses suk-
zessiven Abriickens von Marx nachzugehen. Als Ursache fiir diese unbestrittene
Tatsache wird meist die allgemeine Zeitgeschichte angefiihrt: ein Versagen des
Proletariats (plinktlich zum Amtsantritt des neuen Institutsleiters), die Perversion
des Kommunismus durch Stalin sowie der gesamten Zivilisation durch Hitler
hitten ein Festhalten am Marxismus unmdglich gemacht. Doch dies erkldrt die
Wandlung nicht, sondern gibt nur die Selbstinterpretation des Institutes wieder,
die ja gerade in Frage steht. Gibt es fiir die sukzessive Auflosung des Marxismus
in den Reihen der Kritischen Theorie (und dariiber hinaus, cf. Albrecht 1999)
nicht auch theorieimmanente Griinde? Solche Griinde fiir das Abriicken vom an-
fangs lautstark vertretenen Marxismus werden an drei Hauptvertretern Kritischer
Theorie freigelegt (2.6.1-2.6.3). Es zeigt sich, dass die Ndhe zur Theologie mehr
als Verlust denn als Gewinn zu bewerten ist. Dies dringt zu einer Betrachtung
der tatsdchlichen Theologie und ihrem Verhiltnis zum Marx’schen Denken
(2.4.4-2.4.6). Dies erweist sich als weit komplexer als vermutet.

2.6.1 Horkheimers Lebensphilosophie

,,dazu miissten aber dann die spezialisierten Einzelwissenschaften nicht mechanisch zu
einer Einheit verbunden, sondern durch die innerlich vereinheitlichende, philosophische
Methode auch innerlich umgestaltet werden.” (Lukacs 1923, 121)

Der erste, 1924 angetretene Institutsleiter Carl Griinberg, vom Stifter Felix Weil
berufen, weil er renommierter Wissenschaftler und bekennender Marxist war, er-
arbeitete keine Meta-Modelle, die die marxistische Theorie behandelten, sondern
wandte letztere schlicht an, indem er empirisch die Geschichte der Arbeiterbe-
wegung und des Sozialismus dokumentierte. Zwar war diese Tétigkeit in der da-
maligen Universitdtslandschaft so ungewo6hnlich wie unbeliebt, doch aufgrund
der Aufgeschlossenheit der sozialdemokratischen preuBischen Behorden sowie
der beachtlichen wissenschaftlichen Ergebnisse® bestand das Institut in dieser
Form mehrere Jahre. Ohne dass man sich unmittelbar politisch betétigt hitte, wa-
ren viele Mitarbeiter Kommunisten, und man kooperierte mit dem Marx-Engels-
Institut in Moskau.” Unter dem zweiten, 1930 angetretenen Institutsleiter Max
Horkheimer édnderte sich das Profil merklich: nicht mehr die empirische Erfor-
schung der Gegenwart und jiingeren Vergangenheit aus marxistischer Perspekti-
ve, sondern die Schaffung einer allgemeinen Theorie der Gesellschaft durch in-
terdisziplindre Arbeit verschiedenster sozialwissenschaftlicher Disziplinen unter
philosophischer Durchleuchtung und Fithrung war nun angestrebt.

2 Cf. Griinbergs Archiv (1910-1930). Das Buch Korsch 1923 erschien bei Griinberg,
wo er und Lukacs lehrten (Reijen 1990).
3 Hierzu Strelewicz in Papcke 1986, 150 ff.; auch Wiggershaus 1988, 24 ff.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 345

Dies war zunichst nicht mehr als ein hehres Ziel.* De Facto war es gerade
diese philosophische ,,Fiihrung*, die die interdisziplindre Arbeit nicht nur behin-
derte, sondern mehr und mehr auch verunmoglichte. Ich will hier nicht erneut die
gesamte Geschichte des Institutes,” sondern nur diesen durchgehend problemati-
schen Zug (und seine Folgen) beschreiben: die weitere Philosophisierung der
Marx’schen Theorie. In das nunmehr philosophische Verstindnis von Marx wur-
den némlich gleich mehrere der bislang behandelten verfehlten Marxlesarten ein-
gespeist und durch das ,,Primat der Philosophie ins Prinzipielle transformiert, so
dass die konkreten Anldsse kaum noch erkennbar waren. Dieses Verstdndnis liefl
zuletzt nur noch eine theologisierte Form von Vernunft zu — eine Schwundstufe.’

Die paradoxe Verschrinkung von interdisziplindrer Forschung unter philoso-
phischer Fiihrung machte sich schon in den wissenschaftspolitischen Gepflogen-
heiten des Instituts bemerkbar: die Mehrzahl der neuen Mitarbeiter um Horkhei-
mer war philosophisch gepragt: Horkheimer selbst hatte sich soeben in Philoso-
phie habilitiert;” Adorno und Marcuse hatten dasselbe zumindest versucht, waren
aber an ihren Lehrern gescheitert.® Erich Fromm und Leo Léwenthal betrieben
eine geisteswissenschaftliche Psychologie und Literaturwissenschaft. Lediglich
Griinbergs alte Mitarbeiter Pollock und Grossmann (sowie, entfernter, Mandel-
baum), blieben als Fach6konomen. Schon der Schliissel von Fiihrern zu Gefiihr-
ten ist aufschlussreich. Institutionell war das Primat der Philosophie durch die
,.Diktatur des Direktors* abgesichert.9 In die an der Frankfurter Universitit be-
reits bestehende fachiibergreifende Zusammenarbeit integrierte man sich aller-
dings nicht.'” Die hochausgreifende interdisziplindre Programmatik war somit
eher plakativer Wahlspruch als tatsichlich geiibte Praxis.

4 Horkheimer 1931. Das Programm einer interdisziplindren Sozialforschung 16sten e-
her Neumann und Kirchheimer als der ,,engere Kreis“ ein (Schifer 1994, 65).

5 Solcher gibt es viele, cf. u.a. Jay 1973, Dubiel 1978, Honneth 1985, Gmiinder 1985,
Benhabib 1986, Sahmel 1988, Wiggershaus 1988, Reijen 1990, Bolte 1994, Kraus-
haar 1998, Albrecht 1999, Claussen 1999, Demirovic 1999 und How 2003.

6 Sie war konzeptionell schon ausgeprigt, bevor sie als theoretischer Rettungsring be-
miiht wurde — bei indirekten Vitern des Institutes wie Bloch, Kracauer oder Tillich
(siehe unten, Fn. 79) wie bei Lowenthal 1920 und Fromm 1922 (vgl. Thier und De-
lektat 1954, Habermas 1957, 416 ff.).

7 Schon Horkheimers Betreuer, der Erkenntnistheoretiker Hans Cornelius, war der
Meinung, nur das Denken konne aus dem Elend der Zeit erlésen (Wiggershaus 1988,
59; siehe die Selbstbeschreibung in Schwarz 1931.

8 Marcuse scheiterte, wohl aus politischen Griinden, an Heidegger (Wiggershaus 1988,
122); Adorno 1927 scheiterte wie Benjamin und Lowenthal (Dahms 1994, 23) an
Hans Cornelius, der dessen zu strategische Anpassung wohl durchschaut hatte (Wig-
gershaus 1988, 99). Adorno habilitierte sich schlie8lich 1931 bei Tillich (a.O., 109).

9 Horkheimer wollte ,,eine Diktatur der planvollen Arbeit {iber das Nebeneinander von
philosophischer Konstruktion und Empirie in der Gesellschaftslehre [...] errichten*
(1931, 42/GS 3, 31). Der Terminus ,,Diktatur war durchaus positiv konnotiert, ganz
im Sinne Lenins (Wiggershaus 1988, 52, 184, 299).

10 AuBer mit Tillich, dem man viel verdankte, kam es zu keiner Zusammenarbeit, ob-
wohl damals progressive Geister wie Adolph Lowe, Carl Mennicke, Karl Mannheim,

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Es gibt in der Geschichte des Institutes keinen Siindenfall, der durch duflere
Widrigkeiten so etwas aufgezwungen hitte, sondern diese Konstellation ist be-
reits seit Horkheimers Antritt gegeben. Dies zeigt ein Blick auf die ersten Num-
mern der Zeitschrift fiir Sozialforschung (ZfS). Abgesehen von Aufsétzen aullen-
stehender Autoren wie Grossmann und Borkenau finden sich in den 1932 publi-
zierten Bénden vor allem Plddoyers fiir den Marxismus in den Einzelwissen-
schaften Okonomie, Psychologie, Musik- und Literaturwissenschaft und Philoso-
phie. In den Beitrdgen von Pollock, Lowenthal, Fromm, Adorno und Horkheimer
macht sich jedoch ein Missverhiltnis zwischen dem marxistischen Anstrich —
einhellig wurde eine Entfesselung der unterdriickten ,,Produktivkrifte” gefordert
—und der sonstigen Behandlung des Materials bemerkbar. Beide bleiben ,,in ver-
bliiffender Unvermitteltheit nebeneinander* stehen (Dubiel 1978, 126)."

Der philosophische Eingriff in das jeweilige Material blieb diesem nicht nur
duBerlich, er bewirkte in der Gegenrichtung auch eine Verfremdung des Impu-
tierten. Durch die unvermittelte Eintragung von Kategorien des Marxismus (wie
»~Produktivkraft” oder ,,Sprengen der Fesseln®) in kulturelle Phdnomene verloren
diese ihren wohldefinierten Sinn. Sie werden zu abstrakten Philosophemen unbe-
stimmter Referenz, eben zu ,,Sozialphilosophie®, wie sie das erklirte Ziel von
Horkheimer (1931) war. Schon in dieser Friithform Kritischer Theorie, vor der
Emigration (und vor Auschwitz), wihrend noch ausgewiesene Okonomen und
Juristen im Institut mit von der Partie und auch die Verbindungen zur Universitét
ungebrochen waren, hat sich eine fiir den ,,westlichen Marxismus* typische Form
von Theorie entwickelt. Quer zu allen Wendungen innerhalb der Institutsge-
schichte'? ist dies die Auffassung, dass eine Philosophie, welche sich ihre Stich-
worte aus dem Marxismus beschafft, bereits dadurch autorisiert ist, in die Sozi-

Hugo Sinzheimer, Martin Buber (mit dem nur Fromm Verbindungen unterhielt) und
Hendrik de Man an der Universitét lehrten (Wiggershaus 1988, 127 f.).

11 In der polemischen Formulierung von Wiggershaus 1988, 136 ff.: Pollock 1932/33
belegte ,,nicht einmal ansatzweise* seine These, die Anarchie der Produktion mache
eine sozialistische Planwirtschaft notwendig. Die These von Fromm 1932, der Kapi-
talismus bringe mit der Zeit die libidindsen Krifte gegen sich auf, ,,blieb eine unbe-
griindete, dogmatische Versicherung®. Horkheimer 1931 forderte eine Befreiung der
Theorie aus ihren klassenmédBigen Verengungen, doch Verweise auf dazu nétige
Umwilzungen ihrer realen Bedingungen blieben nur eine ,,stereotype Begleitmusik®,
da er sich diesen selbst nicht zuwandte. Lowenthal 1932 néherte sich Lenins Wider-
spiegelungstheorie, ohne reale Entwicklungen der Gesellschaft zu beleuchten oder
sie in Bezug zur Literatur zu setzen. Adorno 1932 war um reale Tendenzen der von
ihm geforderten Verdnderung der Gesellschaft génzlich ,,unbekiimmert“, sondern
spiegelte den Marxismus direkt in die Musik (Schonbergs Musik etwa sei ,,mit der
gegenwiartigen gesellschaftlichen Verfassung schlechterdings unvereinbar. Adorno
iibernahm sogar die kommunistische Lehre vom ,,Monopolkapitalismus® als Draht-
zieher des ,,Faszismus®). Die ,,Untersuchung konkreter soziologischer Vermittlungen
zwischen Musik und Gesellschaft tiberspringend®, goss er dsthetische Urteile in eine
marxistische Form (Wiggershaus 1988, 108; milder Jay 1973, engl. 41 ff. /dt. 63 ft.)

12 Benhabib 1986, 79 unterteilt in drei Phasen (1932-37, 1937-40, 1940-45), deren
Wechsel politisch bedingt gewesen sei (vgl. Dubiel 1978, Séllner 1979, Bonf3 1982).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 347

alwissenschaften lenkend einzugreifen. Dies ist der disziplinarchitektonisch dik-
tatorische Nebensinn ,,eingreifenden Denkens (Adorno 1963a; Kneist 2001).

Diese plakativ marxistische Kulturtheorie hat (Frankfurter) Schule gemacht,
nicht Ergebnisse der tatsichlichen interdisziplindren Arbeit."’ Diese Konstellati-
on verdnderte sich auch in weiteren, in der Emigration zustande gekommenen
Projekten nicht mehr,'* bis sie schlieBlich zugunsten einer nur noch philosophi-
schen Kulturkritik ganz aufgegeben wurde.'> Doch was fiir ein Philosophiever-
standnis lag dabei zugrunde? Die Forderung der bei den engeren Mitarbeitern
homogenen Theorie nach einer Entfesselung verschiedenster zu ,,Produktivkraf-
ten“ gestempelten Entitdten wie Wissenschaft, Charakter, Musik und Literatur
aus einer kapitalistischen Knechtschaft hat eine Befreiung der Seele aus zu engen
Formen zum Ziel, also einen im Grunde lebensphilosophischen Hintergrund.

Der Lebensphilosophie hatte es an einem scharf konturierten Feindbild ge-
mangelt.'® Nun scheint der ,,Monopolkapitalismus“ die Kriterien eines solchen
Feindbildes exakt zu erfiillen. Die darin bei aller Vermeidung von Namensnen-
nungen auffillige Affinitét zu Lenin (cf. 2.2.6) lduft einer lebensphilosophischen
Deutung des Marxismus philosophisch gerade nicht zuwider."”

13 Ergebnisse gab es zwar auch, zuweilen in mustergiiltiger Form (Horkheimer 1936,
Adorno 1950). Honneth 1985 weist allerdings auf schon damals vorliegende gravie-
rende ,,sozialtheoretische Defizite* hin. Marxistisch wirkten die eingeflochtenen abs-
trakt vorgetragenen Forderungen nach einer ,,verniinftigen Gesellschaft und einer
Theorie, die diese beriicksichtige; die formalen Erorterungen dariiber, wie diese
Theorie auszusehen habe (Horkheimer 1933; vgl. Adorno 1963a) sowie trotz fehlen-
der Ausarbeitungen der Anspruch, selbst ein solcher Theoretiker zu sein (Adorno
1931, 342). Angemessener war vielleicht die Selbsteinschidtzung, ,.biirgerlich® zu
sein (Schéfer 1994, 37 f., cf. Willms 1969). Korsch und Lukacs, die Vorviter der
Kritischen Theorie, waren noch in die Politik eingebunden. Thre Schriften hatten tat-
sdchlich einen praktischen Bezug (P. Anderson 1976).

14 Vgl. Wiggershaus 1988, 173 (zu Horkheimer 1936); 201 (zur Nichtpublikation von
Fromms Studie iiber Angestellte von 1938 sowie der von Wittvogel iiber China); 251
ff. (zur Verweigerung der Zusammenarbeit mit den Politikwissenschaftlern Neu-
mann und Kirchheimer) u.6. Wiggershaus 1988, Schéfer 1994 und auch Dahms 1994
beklagen, dass Theorie und Empirie unverbunden nebeneinander blieben.

15 Spitestens mit den Thesen iiber die ,,Kulturindustrie” (Horkheimer 1947, GS 5, 144
ff.); vgl. die Aussage Horkheimers, heutige nachbiirgerliche Kultur reduziere sich
darauf, ,,Hilfsartikel der Produktion zu sein (1960, 107/GS 7, 101). Im elitdren Vor-
urteil gegeniiber der populdren Moderne perpetuieren Horkheimer und Adorno, aber
etwa auch Glinther Anders, ihre gro3biirgerliche Herkunft (Steinert 1993).

16 Fiir Bergson, Heidegger und viele andere stellte das ,,mechanistische Weltbild“ ein
wurzelhaftes Ubel dar, iiber dessen Herkunft man jedoch verlegen war (vgl. die ver-
schiedenen Genesen bei Simmel 1900, Weber 1904, Rathenau 1913, Groethuysen
1927, L.Klages 1929, Husserl 1936, Horkheimer 1951). Den Einfluss der Lebensphi-
losophie auf Horkheimer beschreibt Jay 1973 (engl. 48 ff. /dt. 71 ff.). In Paris hat
Bergson das Institut direkt gesponsert.

17 Horkheimer nimmt eine Klassenzurechnung vor (1933, 66, 68/GS 3, 71, 74), er
spricht vom ,,Gegensatz zwischen Materialismus und Idealismus“ (67/73), kritisiert
die Gegner Lenins von 1908 (Mach, 86/96) und nennt Verdnderung als das letzte
Ziel (94/105; vgl. der Bezug auf Lenins ,,Diktatur” oder den ,,Monopolkapitalismus*

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Der lebensphilosophische Hintergrund der spiteren Werke, besonders der Di-
alektik der Aufklirung, ist vielfach bemerkt worden.'"® Er war allerdings schon
langer vorhanden. Deutlich wird der lebensphilosophische Rahmen etwa dort, wo
Horkheimer eben diesen bei jemand anderem brandmarkte: in seiner Kritik an
Karl Mannheims Ideologie und Utopie (1929). Ohne ihm sachlich etwas entge-
genzusetzen, diskreditiert Horkheimer Mannheims Ansatz als ,,idealistisch“.19

Horkheimer wirft ihm vor, einen ,.kdmpferischen* Standpunkt zugunsten ei-
nes metaphysischen aufgegeben zu haben (1930, 25/GS 2, 292). Doch das geht
an Mannheims Fragestellung vorbei. Dieser hatte konstatiert, dass sich Horkhei-
mers Parteilichkeit theoretisch nicht mehr einfachhin vertreten lief, ohne selbst
ideologisch zu werden — war doch eben die von Horkheimer aufgefahrene ,,Wirk-
lichkeit* (23, 31/283, 293 u.6.) strittig geworden, und zwar in so gut wie jeder
Sozialwissenschaft.* Diesem Problem verweigert sich Horkheimer. Er glaubt
sich im Unterschied zu Mannheim als Philosoph in eine Praxis eingebunden, die
ihm diesen Vorwurf zu erlauben schien: seine Theorie sei eine der positiven
,» Wissenschaft und Praxis“, die Mannheims dagegen bleibe philosophisch.

Damit bemiiht Horkheimer selbst die Diltheysche Depotenzierung von Theo-
rie als Ausdruck einer Praxis (cf. 2.5.4 zu Korsch). Doch von welcher ,,Praxis®
ist die Rede? Horkheimer gehorte weder einer Partei an, noch war er sonstig poli-
tisch oder empirisch-einzelwissenschaftlich titig. Der einzig denkbare Grund,
mit dem er diesen Anspruch stiitzen konnte, war die Erklarung seines Theoreti-

bei Horkheimer und Adorno, cf. Wiggershaus 1988, 52, 184, 141, 299; auch 301).
Lenin wie die Lebensphilosophie hatten Denken und Sein, Theorie und Praxis einan-
der kurzschliissig angenéhert und dabei nicht nur die Marx’sche Theorie, sondern die
Rationalitdt des Verstandes insgesamt untergraben (Coletti 1976, cf. 2.2.4, 2.5.4).

18 Jay 1984, Rentsch 2000, 266; s.u., Fn. 49. Ein Keim dessen liegt schon im Terminus
»Sozialphilosophie* (siche Rottgers 1995).

19 Horkheimer 1930, 19, 23, 27/GS 2, 279, 283, 288. Er trifft nur Dilthey, den er hinter
allem sieht (18/277), und hilt sich bei Begriffen Mannheims auf (,,Menschwerden®),
die indessen gar nicht dessen Erkenntnisziel bildeten. Mannheim war eher an einer
Verstidndigung der sich immer hérter bekdmpfenden Lager interessiert (29/290).
Dass die Geschichte ,,nicht die Wirkung von Kédmpfen zwischen bloen Gesinnun-
gen* sei (22/282), wusste auch Mannheim. Als sich Horkheimer der religidsen Posi-
tion, die er Mannheim unterstellt (21, 24/281, 284), selbst genéhert hatte (Fn. 36 und
76), nahm er sein Urteil iiber Mannheim jedoch nicht zuriick (vgl. Tae-Kook 1984).

20 Der Realitétsbezug war zur Floskel verkommen. Was etwa Carl Schmitt ,,als objek-
tive Realitit ausgibt, ist [...] eine von subjektiven Vorentscheidungen bestimme, par-
teiliche Konstruktion von ,Wirklichkeit’, mithin [...] ein wissenschaftlicher Mythos*
(Groh 1998, 251; vgl. Mannheim 1929, 209; 2.5.4, Fn. 138; zur Parallele in der Phy-
sik K. Fischer 1998). Da half auch keine Selbstanpreisung als ,,Materialismus®: Die
versimpelnden Schriften, die als ,,wissenschaftlicher Sozialismus® auftraten, sowie
die Erkldrung des Marxismus zu einer Weltanschauung bei Kautsky und zu einer ,,I-
deologie” bei Gramsci und Lenin (Eagleton 1993, 107, 139) hatten den Marxismus
wissenschaftlich entwertet. Dies war nicht Mannheims Verschulden (Horkheimer
1930a, 28/GS 2, 289). Horkheimer selbst jedenfalls trug in der Folge trotz Ankiindi-
gungen (30/292) wenig zur empirischen Erhellung dieser Wirklichkeit bei.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 349

sierens zu einer auch real befreienden Praxis. Dies allerdings war nur moglich,
wenn die realen Probleme als primér theoretische verstanden wurden. Das ist nur
in einem lebensphilosophischen Rahmen, nicht jedoch in einem Marx’schen
denkbar: Theorie wird zur Praxis erkldrt, Praxis zugleich als theoretische ver-
standen.”' Das hitte allerdings auch fiir Mannheim gelten kénnen.

Der Fluchtpunkt dieses Denkansatzes zeigt die lebensphilosophische Pragung
deutlich: Theorie um ihrer selbst willen wird von Horkheimer weder politisch
noch wissenschaftlich anerkannt. Damit aber befindet er sich nicht in der erhoff-
ten Gesellschaft von Marx, welcher die Krise nicht als eine des Denkens sah,
sondern der unverhofften der Lebensphilosophie: erst diese hatte die Krise in das
Denken selbst verlangert (2.5.1). Was Horkheimer Mannheim vorwarf — Verblei-
ben auf einer blo theoretischen Ebene, Nichtberiicksichtung der realen Kiampfe,
Nihe zur Lebensphilosophie — traf in hoherem MaBe auf ihn selbst zu.”* Auch
Horkheimer verblieb in der Theorie, er erreichte seinerseits keine ,,Praxis“. Der
Unterschied war nur, dass Mannheim das recht klar war (schlieBlich ging es ihm
um das Wissen),” wihrend Horkheimer durch den suggerierten Praxisbezug den
Eigensinn von Theorie depotenzierte. Wenn etwas ,,Ausdruck einer bestimmten
»Weltanschauung® war, dann war es diese Sozialphilosophie, nicht aber ,,Theo-
rie* als solche. Die einzige Verbindung von Theorie und Praxis, die es hier gibt,
ist Horkheimers dezisionistische Preisgabe von beiden. Horkheimer vertrat das
hier Mannheim zum Vorwurf gemachte Beharren auf der Philosophie wenige
Jahre spiter selbst,”* und lehnte Marx schlieSlich ganz ab (1970a). Er machte
hiermit seine lebensphilosophischen Anféinge, denen er niemals untreu geworden
war, explizit (Horkheimer 1960, 1961). Eine wissenschaftliche Gesellschaftskri-
tik war so allerdings nur schlecht moglich. Der einst gegen Mannheim aufgefah-
rene marxistische Rahmen war bei Horkheimer offensichtlich nur duf3erlich.

21 ,,Denken ist selbst schon ein Zeichen der Resistenz* (Horkheimer 1942, 34/GS 5,
318) — eine ,,Praxis in abstracto (MEW 2, 41), wie bei Althusser. Fiir Adorno war
,heute die Praxis [...] in einem weiten Mal} in die Theorie [...] hineingeschliipft*
(1963, 13, cf. Rohrmoser 1970, 46).

22 Nicht Mannheim ,.erinnert an die [...] Lebensphilosophie® (1930, 24/GS 2, 284),
sondern Horkheimer. Das Ziel von Horkheimers Theorie ist theoretisch: Der Materi-
alismus setzt ,,an die Stelle der Rechtfertigung des Handelns die Erklidrung durch das
geschichtliche Verstdndnis des Handelnden® (1933, 75/GS 3, 73). Misslich ist nicht
dies, sondern das Selbstmissverstindnis: Reine Theorie anerkennt Horkheimer ja ge-
rade nicht (Horkheimer 1934 /GS 4, 174 ff.).

23 Mannheim erstrebte keine politische Anwendung Marx’scher Theorie, sondern er
ermoglichte ihren Giiltigkeitserweis (vgl. Mannheim 1924; Lewalter 1930). Damit
war Mannheim der positiven Wissenschaft naher und zudem dem Marxismus niitzli-
cher als Horkheimer. Mannheim wurde als einer der wenigen der Gefahr des auf-
kommenden Nationalsozialismus gerecht, die Horkheimer hier noch ignorierte, um
es spater zum Hauptthema seines Philosophierens machte (cf. Jay 1980). Auch der
Lebensphilosophie stellte sich Mannheim 1929 intensiv.

24 Fiir Horkheimer war die ,,Kritische Theorie der Gesellschaft™ sei ,,auch als Kritik der
Okonomie philosophisch geblieben™ (1937, 59/GS 4, 220; cf. Fn. 73, 181).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 | PHILOSOPHIE NACH MARX

2.6.2 Pollocks hermetische Staatskapitalismus-Analyse

,Der Staat reguliert die Wirtschaft.” (Horkheimer 1942, 18/GS 7, 299)

Neben dem allgemeinen Typus von Theorie, der der ,,interdisziplindren” Arbeit
des Institutes philosophisch oktroyiert wurde, ist auch der spezifische Inhalt zu
problematisieren, der in dieser Philosophie prinzipialisiert (,,aufgehoben*) wurde.
Gemeint ist die spezifische Fassung, die die Marx’sche Okonomie im Verstind-
nis von Friedrich Pollock bekommen hatte. Diese massiven Verdnderungen
konnte desto unbemerkter in die Rahmenphilosophie des Institutes hiniiberglei-
ten, je weniger sie von Okonomie verstanden.”” Mit Henryk Grossmann, dessen
Studie iiber das Zusammenbruchsgesetz eine veritable, wenn auch nicht endgiilti-
ge Leistung der Krisentheorie in der Folge von Luxemburg und Hilferding war
(2.1.6), verfiigte das Institut iiber einen marxistischen Okonomen von Rang.*® Al-
lerdings fiihrte die persénliche Nihe des fachlich weniger bedeutenden Okono-
men Pollock zu Horkheimer dazu, dass dieser zu dem Okonomen des Institutes
wurde.?” (Nur Benjamin lieB sich von Grossmann unterrichten.)

Dies hatte, gerade weil die engeren Institutsmitglieder kaum {iber 6konomi-
sche Vorbildung verfiigten, gravierende Konsequenzen. Pollock (1932) ging mit
Hilferding, aber im Unterschied zu Grossmann davon aus, dass das wirtschaftli-
che Problem, an dem der Kapitalismus einmal scheitern wiirde, die Anarchie
zwischen den verschiedenen Sektoren des Marktes sei.”® Darin sprach sich eine
fundamentale Abweichung von Marx’ 6konomischer Theorie aus: Marx hatte
zwar eine auf den Mirkten herrschende Anarchie konstatiert, diese aber nicht als
Ursache gravierender Krisen gewertet, sondern als dessen normales Fungieren
bestimmt. Er hatte in seinen Reproduktionsschemen nachgewiesen, dass sich in
den permanenten Marktturbulenzen langfristig ein dynamisches Gleichgewicht
herstellt (2.1.5). Tugan-Baranowski und Hilferding hatten daraus eine Garantie-
erklarung fiir krisenfreies Wachstum abgelesen, sofern nur die Proportionen zwi-
schen den Abteilungen eingehalten wiirden — und dies sei eine politische Option.
Pollock (1941a) machte aus dieser fehlerhaften Beschreibung des Kapitalismus
nun eine solche des Nationalsozialismus.”’ Dieser nimlich habe die kapitalisti-
schen Krisentendenzen dadurch geldst, dass er den Kapitalismus ,,organisiert
und den chaotischen Markt génzlich abgeschafft habe (cf. Hilferding 1927). Wie
bereits Lenin ein neuen Gesetzen folgendes Stadium des imperialistischen Mo-
nopolkapitalismus ausgerufen hatte (2.2.6; dem waren die Frankfurter Theoreti-
ker bislang gefolgt), rief Pollock nun eine weifere neue Stufe aus:

25 Wie sich Franz Neumann dagegen wehrte, beschreibt M. Schéfer 1994, 64 f. Adorno
jedoch tibernahm die These unbesehen (siehe dazu Johannes 1995).

26 Grossmann 1929, zu den Hintergriinden Jay 1973, 18 (engl.); Wiggershaus 1988, 42.
27 Horkheimer und Pollock hatten in ihrer Kindheit einen Freundschaftsvertrag ge-
schlossen — hier ging Freundschaft vor Wissenschaft (Wiggershaus 1988, 56, 317).

28 Pollock 1932 und 1933; vgl. Wiggershaus 1988, 77, 138, 143 und 314.
29 Dazu neben Gangl 1987: Wilson 1982, Postone 1982, M. Schifer 1994, 56 ff.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 351

»Alle fundamentalen Konzepte [!] und Institutionen des Kapitalismus haben ihre Funk-
tion gedndert: die Eingriffe des Staates in die Struktur der alten Wirtschaftsordnung ha-
ben [...] den Monopolkapitalismus in den Staatskapitalismus iiberfiihrt (1941 b, 116).*°

Da diese neue Phase des ,,Staatskapitalismus® die Anarchie des Marktes politisch
iiberwunden habe, indem die staatliche Wirtschaftsplanung das chaotische ein-
zelwirtschaftliche Profitstreben und damit die Ursache fiir Wirtschaftskrisen ab-
16ste, prophezeite Pollock ihr eine unbegrenzte Stabilitit. Dieser Kurzschluss von
einer speziellen politischen Entwicklung auf die Grundlagen dkonomischer The-
orie hatte zur Folge, dass Marx’ Theorie auf die gegenwértige Phase keine An-
wendung mehr fand.’’ Was immer zuvor der Grund fiir die Vernachlissigung von
Marx’ 6konomischer Theorie in der Kritischen Theorie gewesen sein mag, nun
hatte sie dafiir eine eigene Skonomische Begriindung.*”? Diese war zwar wenig
iiberzeugend, da Pollock (1929, 1932) diese Hilferding’sche Lesart von Marx be-
reits vor 1933 vertreten hatte. Durch die bewusst homogenisierte Struktur der
Leittheorie des Institutes war diese Weichenstellung jedoch einschneidend.

Eine Konsequenz war, dass sich aufgrund mangelnder Krisenaussichten
(,,Krisenlosigkeit*; Horkheimer 1942, 20/GS 5, 301) der ohnehin angelegte Pes-
simismus verstirkte. Pollock hatte den ,,Staatskapitalismus“ zu einer konfliktlos
schnurrenden Maschinerie gemacht, die ewig so weiterlaufen konnte.*® Um zwi-
schen ,,Reformismus, Bolschewismus und Faschismus®, die alle in die krisenge-
schiittelte Wirtschaft einzugreifen Versuchten,34 Unterschiede zu sehen, musste
noch eine weitere Ebene zu dieser mechanistischen Annahme hinzukommen:

30 ,,Die Sphire der Zirkulation wird liquidiert* (Horkheimer 1942, 13/GS 5, 293).

31 Die Nationalokonomie habe ,,unter dem Staatskapitalismus [...] ihren Gegenstand
verloren® (Pollock 1941a, 91; 2.4.1), da ,,in einer Befehlswirtschaft alle theoreti-
schen Gesetze der klassischen Wirtschaftstheorie [...] keine Geltung mehr haben*
(Pollock 1941b, 116; ein Zitat eines NS-Okonomen; Dubiel 1984, 125). Das Wertge-
setz sei somit suspendiert (Saage 1983, 143; Schifer 1994, 60). Auf die dafiir nétige
hegelianische Vermengung von Sein und Denken sei hier nur hingewiesen.

32 Sie hatte einen Vorldufer in der von Bernstein und Lenin einhellig festgestellten Irre-
levanz der Marx’schen Okonomie fiir die Gegenwart. Horkheimer verschwieg Marx,
vorgeblich ,strategisch® (Wiggershaus 1988, 167), und meinte, Empirie nur zur Il-
lustration der eigenen Philosopheme zu bediirfen (a.O., 201). In der weiteren Insti-
tutsgeschichte findet sich kaum dkonomische Abhandlungen, am néchsten kommen
noch die industriesoziologischen Studien der 1950er Jahre (534 ff., 740 £.; cf. 2.4.6).

33 Pollock 1941a, 90 f. Einspriiche dagegen seitens engerer Institutsmitglieder fielen
auf strategischer, nicht auf 6konomischer Linie. Horkheimer ging es darum, den ,,Irr-
tum einer Parteinahme fiir die ,totalitarian answer’ zu vermeiden‘ (Brief vom 30. 5.
1941, nach Wiggershaus 1988, 316); Adorno deduzierte, ,,dass in einer antagonisti-
schen Gesellschaft eine nicht antagonistische Okonomie* unméglich sei (317 — man
bemerke die Richtung des Schlusses). Die ,,Fugenlosigkeit ihres Funktionalismus®
(145) zeigte sich bei diesen Autoren bereits 1932, vor dem Exil. Einzig Neumann
kritisierte so spitz wie klar, dass Pollocks Ansatz ,,den Abschied an den Marxismus
eindeutig enthdlt. [...] Der Staatskapitalismus, wie ihn Pollock konzipiert, kann
Millenium werden® (Schifer 1994, 80).

34 Horkheimers (1942, 19/GS 5, 300; Wiggershaus 1988, 315) Totalitarismustheorie.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Erst eine ethische Bewertung konnte den nationalsozialistischen Totalitarismus
von anderen unterscheiden. Damit war ein methodischer Dualismus erreicht, der
architektonisch dem missverstandenen Kantianismus Bernsteins gleicht und die
auf Habermas vorweist. Nicht nur 6konomisch war der ,,Abschied an den Mar-
xismus® (Franz Neumann; Fn. 33) somit begriindet, sondern zudem auch durch
die Behauptung des ,,Primats der Politik“.* Die Prominenz der Ethik stand je-
doch im Kontrast zu der Behauptung, eine Gesellschafistheorie zu erarbeiten.®®

Bei der von auflen so offensichtlichen ,,Bosheit* des Nationalsozialismus war
zudem kaum mehr zu begreifen, warum es den Nationalsozialismus iiberhaupt
gab. Das Institut griff dafiir auf das Zwischenglied einer psychologischen Ver-
mittlung zuriick (Horkheimer 1932a; 1936; Pollock 1941b, 110 ff.; Jay 1973, 86
ff.). Die psychologische Analyse des Faschismus lief auf die Unterstellung hin-
aus, die Deutschen hitten schwere charakterliche Defekte, bedingt etwa durch
den Zerfall der Kleinfamilie — eine vielleicht innovative, doch angesichts dhnli-
cher Familienverhiltnisse in anderen Lindern wenig hilfreiche These.’’ Ironi-
scherweise schien gerade diese These den Marxismus des Instituts stiitzen zu sol-
len. Eigentlich ndmlich wére es am Proletariat gewesen, sich gegen die neuen
Machthaber aufzulehnen, da dies in ihrem ,,0bjektivem Interesse* hitte liegen
miissen. Dieses aber hatte versagt — so spiter die durchgehende Auffassung des
Institutes, das unter Horkheimer jedoch kaum Interesse fiir dasselbe gezeigt hat-
te. Ein notwendiger und totaler Klassenantagonismus, den es selbst bei Marx
nicht gab (2.4.6), wurde unterstellt und zugleich auBler Kraft gesetzt, indem ge-
sellschaftliche Pathologien behauptet wurden, die diesen verhinderten. Die ,,Fu-
genlosigkeit® des theoretischen Bildes von den 6konomischen Prozessen bekam
auf diese Weise noch einen spekulativ-psychologietheoretischen Uberbau.*®

Der Befund kehrt in anderen Untersuchungen des Institutes wieder, etwa in
isthetischen.” Diese vorschnelle psychologische Abstiitzung besiegelte die durch
eine mangelhafte 6konomische Analyse hervorgerufene Suggestion einer Herme-
tik des Faschismus und die ihr geméBe pessimistische Haltung. Die Wirklichkeit
schien sich immer weiter von den ,,wahren* Zielen menschlichen Fortschritts zu
entfernen. Die Ethisierung brachte die zusdtzliche Schwierigkeiten mit sich, dass

35 Mit Schifer ist zu bemerken, dass Horkheimer selbst ,,Politik® instrumentalistisch
engflihrte (1994, 41, 54, 63). Das Wort ,,Primat der Politik* entstammt iibrigens ei-
ner Selbstdarstellung von Hitler (61, cf. Huhn 1970).

36 Horkheimer legt es in den ,,Willen* (1942, 21, 33/303, 318), den ,,Sprung* (25/307
f.) zum ,,Besseren* (21/GS 5, 303) zu vollziehen. Zur spiten Ethik Adornos (1963)
Schweppenhéuser 1993, Kohlmann 1997, Knoll 2000.

37 Wiggershaus 1988, 75, 158, 171 ff. (bezugnehmend auf Horkheimer 1936).

38 Wiggershaus 1988, 140, 163 f., 173 ff. Eine Ursache fiir die Trennung von Fromm
um 1939 war dessen Insistenz auf ,,Giite”, einer trotz allem hoffnungstrachtigen Ka-
tegorie (299 ff.; Fromm 1963). Das ,,Prinzip Hoffnung war wenig beliebt.

39 Marcuse, Horkheimer und Adorno projizierten ihn noch in ihre Geschmacksurteile
iiber Hollywood und Jazz hinein (zur ,,Kulturindustrie* siche in Horkheimer 1947,
Adorno 1956 oder Marcuse 1964, 76 ff.; cf. Steinert 1993).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 353

die einzig verfiigbare Ethik — die des Biirgertums, also der ,,Liberalismus“ — zu-
vor gerade selbst als Wegbereiter des Faschismus bestimmt worden war.*

Die ,,Negativitit“, iber den die Theologie in die Analyse einriickt, wird so als
Verlegenheit erkennbar. Horkheimer hatte oft ,,die Vernunft“ in Anspruch ge-
nommen als Garantin einer besseren Welt.*! Er fasste sie als Container auf, in der
nldeale® (GS 7, 230) oder ,,Werte* (228) enthalten seien, die es zu ,,verwirkli-
chen® gelte. Der Fehler des ,,Liberalismus® bestiinde darin, dass er sie nur formal
aufgefasst und damit ,,halbiert” habe (vgl. Habermas 1967, 45 ff.; 3.2.4, Fn. 67).
Was aber wire die vollere Vernunft, die ,,verniinftige Gesellschaft“? Dariiber
hatte man, jenseits der Formel von der ,,Verwirklichung® der biirgerlichen Ideale,
stets nur Andeutungen gemacht. Wurden diese einmal ausgesprochen, waren sie
selbst instrumentell: Verniinftig sei es, ,,den gesellschaftlichen Arbeitsprozess
und damit die menschlichen Beziehungen iiberhaupt [...] nach einheitlichen Plan
im Interesse der Allgemeinheit zu regeln und zu lenken™ (Horkheimer 1936a,
323/GS 3, 382).42 Diese Ethik konnte nur sozialistisch im Sinne einer ,,planwirt-
schaftlichen” sein (Pollock 1932). Nun hatte der Nationalsozialismus (wie der
Stalinismus) in Pollocks Deutung genau diese ,,planméfige Leitung der Produk-
tion* (Horkheimer 1942, 24/GS 5, 307) vollbracht. Diese Beschreibung des Na-
tionalsozialismus entsprach genau der Vorstellung von ,,Vernunft”, die man ein-
mal selbst vertreten hatte.” Zusitzlich zu den personlichen Katastrophen brachte
der Nationalsozialismus das Institut so auch theoretisch in eine missliche Lage.
Vielleicht war dies ein Grund, warum ihm so bereitwillig eine Zerstdrung ,der’
Vernunft zugeschrieben wurde: er hatte die eigene Theorie verunméglicht.**

Es gab nun drei Moglichkeiten: eine Selbstkritik an den eigenen Vorstellun-
gen von einst, ein Festhalten an denselben unter einstweiliger Verschiebung der
Option in die Transzendenz, oder ein Festhalten an den Aussagen unter Verkeh-
rung der Vorzeichen, also eine Absage an diese Vernunft, die sich nun im Natio-

40 Der ,,Liberalismus selbst hat ,,den total-autoritdren Staat aus sich erzeugt* (Marcuse
1934, 32/ZfS 174). Wer ,,vom Kapitalismus nicht reden will“, solle ,,vom Faschis-
mus schweigen™ (Horkheimer 1939, 116/GS 4, 309). Es ,,lechzte die deutsche Kul-
tur, gerade wo sie am liberalsten war, nach ihrem Hitler (Adorno 1951/GS 4, 62).

41 ,,Das biirgerliche Denken beginnt als Kampf gegen die Autoritdt der Tradition und
stellt ihr die Vernunft [...] entgegen* (Horkheimer 1936a, 303/GS 3, 362; cf. GS 2,
229 f.; GS 5, 320 ff.; GS 7, 241 ff.; Marcuse 1937).

42 Vernunft sei das Vermdgen, ,.die Idee des objektiv Verniinftigen zu fassen™ (1951,
50/GS 7, 25). 1935 verlangt Horkheimer nach einer ,,dem Stande der menschlichen
Entwicklung entsprechenden gesellschaftlichen Ordnung. Die Verwirklichung dieser
Ordnung ist die konkrete Gestalt der Vernunft™ (GS 12, 243). ,,Es ist das grof3e Ver-
dienst der Technokraten, [...] die technischen Moglichkeiten von heute* aufgezeigt
zu haben (Pollock 1933, 57).

43 Horkheimer meinte 1935, ,,Autoritit™ sei eigentlich ,,verniinftiger [!] [...] als die
Freiheit eben des Liberalismus, aus welcher sie hervorging. Nicht dass sich die Men-
schen einer Diktatur unterwerfen, ist die Schuld des totalitdren Staats, [...] sondern
dass diese Diktatur den Interessen des Volks zuwiderlduft (GS 12, 242).

44 . Die Stammbegriffe der westlichen Zivilisation [...] zerfallen* (GS 5, 320).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 | PHILOSOPHIE NACH MARX

nalsozialismus ,,verwirklicht habe.** Die erste Moglichkeit hat Habermas erst
nachtriaglich beigebracht, ohne dabei allerdings den grundsitzlichen architektoni-
schen Dualismus zu tiberwinden, da er nur den normativen Theorieiiberbau reno-
vierte.* Die zweite Option wird gleich an Adorno und Benjamin erliutert.

Es war die dritte Option, die sich Horkheimer und Adorno im Exil und ange-
sichts von Weltkrieg und Volkermord aufdringte: ,,.Die neue, die faschistische
Ordnung ist die Vernunft [!], in der Vernunft selbst als Unvernunft sich enthiillt*
(Horkheimer 1942a, GS 5, 348). ,,Der Faschismus ist die Wahrheit der modernen
Gesellschaft (ders. 1939, 116/GA 4, 309). In der hier zugrunde gelegten Auffas-
sung, dass der Kapitalismus, der bereits die Verkorperung der ,,halben Vernunft®
war, notwendig zum Faschismus fiihre (Fn. 40), steckt gerade keine Kritik des
eigenen kautskyanischen Fortschrittsglaubens von einst, sondern seine blofle
Umdrehung: der geschichtliche Fortschritt aus der Verwirklichung der Vernunft
erschien nun als ein bestdndiger Fortschritt der Unvernunft, bis hin zu ihrer volli-
gen Auswicklung im Faschismus.*” Dann half es jedoch nicht, ,,Vernunft“ gegen
denselben aufzufahren.*® Dieser Gedanke wurde in der Dialektik der Aufklirung
dann durchgespielt. Spatestens mit dieser Absage an die politische Praxis spielte
Marx fiir die ,,Kritische Theorie* keine Rolle mehr, an seine Stelle traten endgiil-
tig Nietzsche und Schopenhauer.*’ Die bisher angenommene Ursache fiir die ka-
tastrophale Entwicklung, der Staatskapitalismus, wurde verallgemeinert und sei-
ne Merkmale prinzipialisiert: schuld waren nichts geringeres als das das gesamte
Abendland {iber ungebrochene ,,Prinzip der Herrschaft“,so das fiir dieses verant-

45 Eine vierte Moglichkeit war die affirmative Anerkenntnis des Nationalsozialismus als
,verniinftig”. Horkheimer konzedierte dieser Lesart erstaunlicherweise immerhin
dies: ,,solche Stimmen, an denen es nicht fehlt, sind nicht die dimmsten, nicht einmal
die unehrlichsten* (1942, 34/GS 5, 319).

46 Den 6konomischen Theorieunterbau hielt Habermas noch ebenso mechanistisch wie
Pollock, nur versah er ihn mit einem neuen systemtheoretischen Putz (3.1.1).

47 Eine Umkehrung der hegelschen Geschichtsphilosophie (so Schnéddelbach 1988, 26
und Schifer 1994, 82). ,,Aufkldrung ist totalitdr” (Horkheimer 1947, 19/GS 5, 28).

48 ,Heute gegen den Faschismus auf die kapitalistische Denkart des 19. Jahrhunderts
sich berufen, hiele an die Instanz zu appellieren, durch die er gesiegt hat (Horkhei-
mer 1939, 132/GS 4, 327; cf. Schifer 1994, 52 f.). Sogar der Krieg gegen Hitler-
deutschland schien ihnen wenig sinnvoll, da die Wurzel des Ubels fiir sie ja nicht in
diesem einzelnen Regime, sondern in der instrumentellen Rationalitét lag, die in den
USA genauso herrsche (,,Auch seine Niederlage bricht nicht notwendig die Lawine®,
GS 5, 232; cf. Schafer 1994, 105 £.).

49 Dies zeigt die Reaktion Horkheimers und Adornos auf Marcuses marxistisches Expo-
sé von 1947 (Wiggershaus 1988, 432); die ausbleibende Reaktion auf den emphati-
schen Einsatz von Heinz Maus fiir Horkheimer und Adorno (437) oder die Abwehr
gegen eine Promotion Dahrendorfs {iber Marx (Dahrendorf 1953, cf. 2.4.6, Fn. 183).
Nietzsche ist in der Dialektik der Aufkldrung zentraler als Marx (Rohrmoser 1971,
Koch 1973, 7; Habermas 1983, Honneth 1983, Rath 1987, Wiggershaus 1988, 207,
242). Informell vollzog Horkheimer eine Kehre von Marx zuriick zum lang verehrten
Schopenhauer (1961/1972a, 68 ff., 145 ff./GS 7, 240 ff.; Post 1971, Ebeling 1980).

50 Horkheimer 1942, 20/GS 5, 302; cf. Rohrmoser 1970, 14. Bereits in 2.2.6 wurde auf-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 355

wortliche gleichmachende ,,Identitdtsdenken® (somit auch die Wissenschaft —
man erinnere sich an die lebensphilosophische Klage iiber die Verdinglichung)
sowie das nochmals dahintersteckende ,, Tauschprinzip*.”'

Es ergab sich ein hermetisches Verhéngnis: Die Herrschaft war total und so-
mit nicht zu brechen. Uber Losungsmoglichkeiten konnte nicht einmal nachge-
dacht werden, weil das libliche Denken der Herrschaft verhaftet blieb, ja diese
stirkte.? Nur ein anderes Denken kénnte helfen, doch dieses setzte die Aufhe-
bung des Tauschprinzips voraus. Das allerdings war durch die totale Herrschaft
unmoglich — ein gigantischer Teufelskreis. Konsequenterweise hitten Horkhei-
mer und Adorno nun entweder schweigen und ernsthaft religiés werden miissen,
oder sich wie Heidegger nur noch in gegenverniinftiger Weise duBern diirfen.’® In
gewissem Sinne haben sie das auch getan, wenn man etwa den hermetischen Stil
spatadornitischer Schriften betrachtet, und das hat ihnen den Beifall postmoder-
ner Vernunftkritiker eingetragen. Allerdings war bei einer solchen Totalkritik
nicht auszuharren, und so sind sie in der Nachkriegszeit bald zuriickgerudert.

Im Positivismusstreit etwa nahm man wieder auf den ,,Vernunftbegriff Be-
zug — diesmal auf einen ,,dialektischen* —, den es nur in der zweiten Option, der
Griindung der kritischen Einspriiche auf eine als irgendwie ,transzendent’ ge-
dachte Vernunft, geben konnte. Allerdings schimmerte die Totalkritik immer
wieder durch (wie zuletzt in der Negativen Dialektik). Uber dieses stete Oszillie-
ren kommt nun auch die Theologie in unseren Horizont hinein.

2.6.3 Adornos quietistischer Utopismus

,.Mein Einwand gegen die ganze Sociologie in Frankreich und England bleibt, dass sie
nur die Verfalls-Gebilde der Societit aus Erfahrung kennt und vollkommen unschuldig
die eignen Verfalls-Instinkte als Norm des sociologischen Werthurteils nimmt.*
(Friedrich Nietzsche 1888, 139)

Das 1950 in Frankfurt neu gegriindete Institut schloss sich zwar an die Michte
des Wiederaufbaus an, lieB sich aber deswegen nicht den Mund verbieten.”

gewiesen, dass die Repolitisierung vormals dkonomischer Begriffe, hier die ,,Herr-
schaft” (auch ,,Vertrag™ wurde in vielen Schriften des Instituts nun durch ,,Befehl
ersetzt, cf. Pollock 1941a, 80; 1941b, 112; Gangl 1987, 226; Schifer 1994, 62), bei
Hilferding und Lenin auf einer verfehlten Analyse des Monopols beruht. Dieses
,Primat der Politik* wurde nun prinzipialisiert.

51 ,,Die Selbstbewegung des Begriffs der Ware fiithrt zum Begriff des Staatskapitalis-
mus® (Horkheimer 1942, 25/GS 5, 308) — ein rein spekulativer Rumpfmarxismus.

52 Horkheimer meinte, dass man ,,Freiheit nicht mehr denken®, ja ,,nicht mehr sprechen
kann* (1942, 33/GS 5, 318). Dies wurde in der Emigration in den USA geschrieben.
»Aber warum geht man denn {iberhaupt ins Ausland, als um mit voller Flagge zu se-
geln? Im Ausland steht dem nichts entgegen (MEW 19, 158).

53 Eine Ahnlichkeit zum spiteren Heidegger sehen u.a. Rohrmoser 1970, 36 ff., Mor-
chen 1980, Ebeling 1983 und Kittsteiner 2004 (dazu Henning 2004).

54 Wiggershaus 1988, 479 ff. Zur ,,intellektuellen Griindung der Bundesrepublik* (Alb-
recht 1999) auch Koenen 2001, 115.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Wenn auch die populdre Dialektik der Aufkldrung weder theoretische Alternati-
ven aufzuweisen noch politische Einmischung gutzuheiflen vermochte, mischten
sich Horkheimer, Adorno und spéter auch Marcuse organisations- und wortge-
wandt in viele Belange ein. Dabei bedienten sie sich zwangsldufig der alten Posi-
tivismus- und Liberalismuskritik aus der Zeit vor der totalen Vernunftkritik: der
Kritik an der total entfalteten, aber katastrophischen Vernunft wurde wieder zu-
riickgeschraubt auf die an ihrem positivistisch verkiirzten Begriff.>

Man beanspruchte nun wieder, fiir die eigene Kritik aus dem reichen Fundus
der anderen Hilfte der Vernunft zu schopfen, von der man immerhin zu sagen
wusste, dass sie ,,dialektisch® sein miisse. Gerade von hierher riihrt wohl die Po-
pularitit der Kritischen Theorie, von der zu nahezu jedem Thema ein kritisches
Wort zu erwarten war.”® Wie wichtig dies fiir die kulturelle Entwicklung der
Bundesrepublik war, wird schon daraus ersichtlich, dass beinahe jede humane
Fachwissenschaft einen von der Kritischen Theorie inspirierten Ableger bildete,
von der ,.kritischen” Psychologie Klaus Holzkamps iiber die ,kritische® Padago-
gik Hartmut von Hentigs und die , kritische” Dramentheorie Peter Szondis bis hin
zur ,kritischen® Theologie (Oudenrijn 1972). Auch in auBBerakademische Berei-
che strahlte die Kritische Theorie aus, wenn man Phidnomene wie den Autoren-
film Alexander Kluges oder die ,,Gewerkschaft kritischer Polizisten® hinzuz&hlt.
In gewissem Sinne waren sogar die Anschuldigungen, die Studentenbewegung
sei von der Kritischen Theorie angestachelt worden, nicht véllig von der Hand zu
weisen.”” All dieses stellt eigentlich einen durchschlagenden Erfolg dar, der nicht
in Abrede gestellt werden soll. Das einzige, was der Kritischen Theorie fehlte,
war, dass sie keine Theorie war. Sie verfiigte liber keine Begriindung ihrer Ein-
spriiche. Eine Theorie, die alles zu kritisieren sich anschickt, jedoch die Auskunft
dariiber, wie es besser zu machen sei, mit dem Verweis auf das ,,Bilderverbot*
abweist, hat tatsichlich ein Begriindungsproblem.>® Dieses Problem resultierte
aus der verkiirzten Marxrezeption, die fiir die Basis weit liber den Nationalsozia-

55 AuBer in mit der alten Totalititsgldubigkeit kokettierenden Anfliigen wie ,,Das Ganze
ist das Unwahre* (Adorno 1951, 80/GS 4, 55).

56 Schottker 2000 sieht einen Widerspruch zwischen der Verurteilung der Massenme-
dien und der gewitzten ,,Organisation philosophischen Erfolgs®; er zeigt, wie die
Heimkehrer ihre marxistischen Anfinge ,,zu verdringen versuchten” (Schottker
2000, 447 f.: erst 1968 erschien der Band Kritische Theorie, zuvor versuchte Hork-
heimer die Anfinge des Institutes eher zu vertuschen). Die These, die Kritische The-
orie sei erst 1949 entstanden (Demirovic 1999, Albrecht 1999), weist er ab.

57 Dieser Vorwurf der Politiker Filbinger und Dregger wurde philosophisch u.a. von
Rohrmoser vorgetragen (durch die Verstellung des Weges von der Theorie zur Praxis
werde die ,,Praxis theorielos“, 1970, 30 ff.). Ex post gibt ihm Koenen 2001, 115 f.
recht; vgl. Wiggershaus 1978; 1988, 727 f.; Negt 1995; Kraushaar 1998.

58 ,,Man kann nicht bestimmen, was eine freie Gesellschaft tun oder lassen wird
(Horkheimer 1942, 25/GS 5, 308; cf. 1972b, 150/GS 8, 331; Adorno 1957/GS X,
616; 1975, 207, 394; Wiggershaus 1988, 560). Freyer 1931 dachte iiberraschend dhn-
lich (Lukacs 1954, 515; Grimminger 1997). Habermas benannte das Begriindungs-
problem (1981b I, 489 ft.; II, 555 ff.) und versuchte es alternativ zu 16sen (cf. 3.1.1).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 357

lismus hinaus einen staatskapitalistischen Determinismus festschrieb, der keinen
Raum fiir Besserungen lieB (die Studentenbewegung wurde als ,,Pseudoaktio-
nismus“ gebrandmarkt),” andererseits aber durch die Entscheidung fiir den Ma-
terialismus auch keine ,,normativen* Sphiren beanspruchen wollte.

Horkheimer und Adorno haben dieses Manko mit unterschiedlicher Intensitét
gespiirt. Horkheimer, der sich zuletzt zu einem resignierten Vernunftliberalismus
durchrang, bedriickte es.®” Adorno dagegen versuchte in mehreren Anliufen, aus
der Not eine Tugend zu machen. Sein Denken zog sich in den Bereich der Asthe-
tik zuriick, iiber diese ,,Atempause” (1966, 241) gar nicht ungliicklich, entsprach
sie doch seinen Interessen. Die Entitdten, mit denen die Begriindungsliicke zu
fillen versucht wurde, lassen sich fiir Fromm und ansatzweise auch weitere Mit-
glieder des Instituts mit dem Kurztitel Psychoanalyse, fiir Horkheimer und Mar-
cuse mit Kreatiirlichkeit oder ,,Lust*,®" fiir Adorno mit Kunst und Religion,** bei
Habermas schlielich mit Ethik und Sprache benennen. Keiner von ihnen bezog
diese Reperkussionen darauf zuriick, dass der eigene emphatische Marxismus der
Jugendjahre diese Liicke hinterlassen hatte — erst dieser und die von ihm ver-
sprochenen ,,Mdglichkeiten hatten das Institut ja auf Distanz zu jeder verfrithten
»Vermittlung® gehen lassen, und erst die hermetische Interpretation desselben
durch Pollock hatte einen Dualismus von technokratischen Basisstrukturen und
ungeklérter Legitimation kultureller Anspriiche aufgerissen. Ist der Marxismus
einmal zu einer dualistisch abgespaltenen fechnischen Angelegenheit geworden,
ist es fiir die autonomisierte Kulturtheorie allerdings gleichgiiltig, ob er noch
formal vertreten® wird oder nicht.

59 Nach Krahl teilte Adorno ,,die Ambivalenz des politischen Bewusstseins vieler kriti-
scher Intellektueller [...], die projizieren, die sozialistische Aktion von links setze das
Potential des faschistischen Terrors von rechts, das sie bekdmpft, tiberhaupt erst frei.
Damit aber ist jede Praxis a priori als blind aktionistisch denunziert und die Moglich-
keit politischer Kritik schlechthin boykottiert* (nach Kraushaar 1998 II, 674).

60 Wiggershaus 1988, 304, konstatiert dazu, einen Brief zitierend: ,,Jm Unterschied zu
Adorno bereitete dabei die ,Schwiche der positiven Formulierungen’ Horkheimer
Unbehagen (cf. Horkheimer-Adorno, 21. 6. 41).“ Horkheimer sagte 1968: ,Ich be-
kenne mich zur kritischen Theorie; das heift, ich kann sagen, was falsch ist, aber ich
kann nicht definieren, was richtig ist“ (Horkheimer 1972b, 150/GS 8, 331).

61 Horkheimer 1936b; Wiggershaus 1988, 205 ff.; Marcuse 1937, 1955; Jay 1973, 58.

62 Der Weg fiihrt zuriick von Marx zu Hegel (Lichtheim 1971); ja noch hinter Hegel zu-
riick, fiir den Kunst und Religion nur Vorgestalten des absoluten Wissens waren
(3.1.5, Fn. 125). Eine am Wissen verzweifelnde Erlosung in der Kunst gab es schon
bei Schopenhauer (Ebeling 1980, cf. Haug 1971, Rohrmoser 1972, Gorsen 1981).

63 Die Bekenntnisse zu Marx (zuletzt bei Adorno 1969) hatten stets etwas formelhaftes;
Johannes 1995 nannte dies treffend das ,,ausgesparte Zentrum“. Der Versuch, Marx
und die Kritische Theorie wieder in Beziehung zu setzen, findet sich erst wieder post
mortem, also nach 1989 (Dubiel 1990, Postone 1993, Bolte 1995). Bezeichnend sind
die Anderungen an der Dialektik der Aufklirung zwischen 1944 und 1947: ,, Ausbeu-
tung” wurde zu ,Leiden“, ,,Produktivkrifte zu ,Mdglichkeiten®, ,,Klassengesell-
schaft zu ,,Gesellschaft®, ,Kapitalismus“ zu ,,Bestehendes®, ,,Monopolismus* zu
,.Kulturindustrie* (Horkheimer 1989, 303; van Reijen 1987).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Dabher spielte sich der ,,Abschied an den Marxismus* (F. Neumann) in der
Frankfurter Schule fast ab.®* Doch auch wenn Marx keine konstitutive Bedeutung
mehr fiir die eigenen Theorien hatte, so bezog sie sich doch auf ihn — und sei es
in verheiffungsvollem Schweigen — wie auf einen untergegangenen Heiligen.

Doch was fiir ein Marxbild hat das Institut nach dem Zweiten Weltkrieg ei-
gentlich vermittelt? Die spéten AuBerungen Adornos lassen sich so deuten: Marx
hatte den Versuch gewagt, Philosophie in Wissenschaft und Praxis aufzuheben.
Doch beides war gescheitert: eine umfassende ,,Theorie der Gesellschaft®, die
sich die Kritische Theorie zur Aufgabe gemacht hatte, gab es nicht, ja konnte es
nach spiten AuBerungen Horkheimers und Adornos auch nicht mehr geben.®
Von einer verniinftigen Ordnung der Gesellschaft konnte in West und Ost keine
Rede sein,66 und die Aussichten auf eine solche schwanden. Gemessen an dieser
Ausgangslage lag nichts niher, als Marx’ Authebung wieder zuriickzunehmen.

Dies vollbrachte Adorno in dem berithmten Einstieg seiner Negativen Dialek-
tik: ,,Philosophie, die einmal iiberholt schien, erhilt sich am Leben, weil der Au-
genblick ihrer Verwirklichung versdumt ward“ (1966, 15). In der Verteidigung
der Junghegelianer gegen Marx®’ zeigt sich das alte, lebensphilosophisch und le-

64 Wenn in der Folge im Rahmen des Instituts von Marx noch die Rede war, so konse-
quenterweise als von einem Philosophen. Habermas rezipierte das Denken des jungen
Marx und des jungen Lukacs ,,nicht als Kritik des Kapitalismus, sondern als eine [...]
aus anthropologischer Perspektive gesehene Theorie der Verdinglichung* (Wiggers-
haus 1988, 600). Auch Schmidt 1960 ging es um das ,,dialektische Denken* des jun-
gen Marx, und wie es gegen voreilig zur ,,Natur“ erkldrte Fakten angebracht werden
konnte, wie sie im Positivismusstreit vorgebracht wurden. Im Vordergrund stand hier
und andernorts eher Hegel (cf. Negt 1970, noch Honneth 1992 und 2001).

65 ,,Die Irrationalitit der gegenwértigen Gesellschaftsstruktur verhindert ihre rationale
Entfaltung in der Theorie [...] Parallel zur Riickbildung der Gesellschaft lduft eine des
Denkens iiber sie” (Adorno 1969, 359 f.; cf. Horkheimer 1967, 165; Wiggershaus
1988, 696). 1955 sprach Horkheimer von der ,,Abwesenheit einer zuldnglichen Theo-
rie der Gesellschaft (1972a, 71). ,,Einstimmige Theorie setzt [...] Geschlossenheit
des Gegenstandes [...] voraus® (Horkheimer). ,,Die anwachsende Irrationalitit der
Gesellschaft [...] wird unvereinbar mit rationaler Theorie. Diese kann kaum langer
mehr die Gesellschaft bei einem Wort nehmen, das sie selber nicht mehr spricht* (A-
dorno; beides aus dem geplanten Vorwort zu Sociologica II von 1963, nach Wiggers-
haus 1988, 627). ,,Die Begriffe des Subjektiven und des Objektiven haben sich vollig
verkehrt“ (Adorno 1951, § 43/ GS 4, 76; cf. Marcuse 1964, 163). Marcuses ge-
schichtsphilosophischer Legitimierungsversuch (Fn. 70) wurde durch Pollocks Her-
metik verunmoglicht (Benhabib 1986, 107).

66 Adorno kritisierte in ,,Die gegéngelte Musik® (1953) die Diktaturen ,,jenseits des Zo-
nengrenze* (Wiggershaus 1988, 568; vgl. Adorno 1966, 316). Der spite Horkheimer
verteidigte die westliche ,,Freiheit”, die er zuvor nur als Vorstufe zum Faschismus
gesehen hatte (Wiggershaus 1988, 494; cf. Horkheimer 1972a, 109/GS 7, 145 ff.).

67 Siehe noch Schmidt 1973 und Honneth 2003, 274. Zum Vorwurf des Junghegelia-
nismus Bubner 1969; Rohrmoser 1970, 46; Lichtheim 1971: ,biirgerliche’ Philoso-
phen verteidigen Marx gegen Adorno, denn dieser hielt ,,nicht die Marx’sche Vor-
stellung von der Authebung der Philosophie in Praxis fiir aktuell, sondern eine neue
Philosophie® (Wiggershaus 1988, 595, cf. Adorno 1963a, 1963b; 1969a, 151 etc.).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 359

ninistisch geprigte Verstdndnis von Philosophie: Philosophie bildet die Ge-
schehnisse ihrer Zeit ab, doch sie hat gegeniiber diesen keine Autonomie. So ist
sie, da sie nicht ,,verwirklicht” wurde (schon dies ist junghegelianisch gedacht),
verurteilt zu weiterer Existenz. Doch zur Geschlossenheit kann sie nicht durch-
dringen, da es auch ihr Gegenstand ,,nicht mehr ist. All dies rechtfertigt ex post
die Art und Weise, wie ,,Theorie der Gesellschaft* hier stets praktiziert worden
war: in philosophischen Fragmenten. Adorno zieht so die Konsequenzen aus
Horkheimers zum 50. Jubildum des Kapitals verfassten Grundsatzartikel ,, Tradi-
tionelle und Kritische Theorie® (1937).% Dort hat Horkheimer versucht, Marxens
Impulse in die Philosophie zuriickzuholen: das ,,Interesse an der Authebung des
gesellschaftlichen Unrechts“ sei ,,der materialistische Inhalt des idealistischen
Begriffs der Vernunft“ (1937, 56/GA 4, 219), der damit aufrechterhalten wird.

Marx hatte ,,Authebung® anders gemeint: ihm ging es um die Einldsung des
philosophischen Erkenntnisanspruchs in Wissenschaft sowie die Verlagerung
emanzipatorischer Geliiste aus der idealistisch tiberhdhten Ersatzebene der Theo-
rie in aktive Politik (3.4.4). Ihr Unmittelbarkeitsstreben hatte er den Junghegelia-
nern gerade auszutreiben versucht. Da sie Sein und Denken vermengten, meinten
sie schon durch ihre Theorie praktisch zu sein, wihrend ihr Tun nicht einmal
wirkliche Theorie war, da sie (als deutsche Denker) weiterhin auf der Suche nach
dem idealen System waren. Die einzige Einheit von Theorie und Praxis war, dass
so beide verdarben. Philosophen kdnnen zwar protestieren gegen das ,,Elend der
Welt“ (Bourdieu 1997). Wollen sie jedoch mehr leisten, miissen sie iiber die Phi-
losophie hinausgehen. Marx wurde daher politisch und trieb Okonomie. Sein
Grundgedanke war einfach: Nur wenn Philosophie sich derart in die Wissen-
schaft ,,authebt”, kann sie daran denken, sich politisch ,,verwirklichen* zu wol-
len.”” Zwar bleibt Philosophie als kritische Reflexion unverzichtbar — gerade dar-
in, dass Marx die philosophische Sichtweise in die politische Okonomie mit-
brachte, bestand ja die Moglichkeit ihrer Kritik. Auf diese muss sie sich aller-
dings weislich beschrinken.” In der Wissenschaft selbst haben politische Wiin-
sche oder normative Anspriiche, hat also eine philosophische ,,Fithrung* wenig
zu suchen. Gegen Parteiprogramme, die irgendeine ,,positive* Philosophie vertra-
ten, wehrte Marx sich daher vehement.”’

68 Grossmann hatte urspriinglich ein Marx-Jubildumsheft angeregt (Wiggershaus, 211).

69 Diese Fraktion ,,erblickte in dem jetzigen Kampf nur den kritischen Kampf der Philo-
sophie mit der deutschen Welt [...] Kritisch gegen ihren Widerpart, verhielt sie sich
unkritisch gegen sich selbst, indem sie von [...] der Philosophie ausging” (MEW 1,
337 ff). Philosophie muss ,,verwirklicht“ und ,,aufgehoben* werden. Verwissen-
schaftlichung geniigte Marx ebenso wenig wie Aktivismus. Zu diesen Stellen Hart-
mann 1970, Fleischer 1970 und 1988, Braun 1992, Brudney 1998; cf. 3.4.4, 4.2.3.

70 ,,Aber auflerhalb der Kritik bleibt der Philosophie kein Recht* (Habermas 1963, 86).
Dazu bedarf es weder einer ,,Geschichtsphilosophie®, wie Marcuse meinte (Marx’
Kategorien ,,schildern einen negativen Zustand im Licht seiner positiven Authe-
bung®, 1941, 260; Wiggershaus 1988, 561), noch ,,normativer Fundamente* (3.1.4).

71 Marx spottete iiber den Philosophen, der, weil er ,.eine magische Formel bei der

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Genau dies nimmt Horkheimer in seinem weichenstellenden Aufsatz wieder
zuriick: ,,Aus der Philosophie hat sich nicht etwa eine Volkswirtschaftslehre her-
auskristallisiert.”* Statt sich in die Niederungen der Wissenschaft hinab zu be-
geben (Wiggershaus 1988, 208), iibernahm Horkheimer Ergebnisse von Wissen-
schaften, die er selbst vorausgewéhlt hatte, direkt in die Philosophie, und zwar
recht unkritisch. So findet weder eine philosophische Kritik der Wissenschaft,
noch eine wissenschaftliche Analyse der Politik (oder eine eigene politische Ein-
lassung) statt, sondern nur ein abstraktes Gegeniiberstellen von Vernunft und
Wirklichkeit (cf. Horkheimer 1928).” Es bleibt bei idealen Forderungen, die
wohl jeder unterschreiben konnte (Tiircke 1979, 10). Der darin liegende Idealis-
mus wird durch die verfehlte Selbstwahrnehmung als einer ,,befreienden Praxis*
gerade nicht erkannt und konsequent vertreten, sondern stets — meist stellvertre-
tend an Hegel — mal aufgerufen, mal kritisiert.”* Die Tragik der Kritischen Theo-
rie ist, dass sie auf diese Weise als Philosophie verewigt werden musste, aber
nicht vollendet werden konnte. Sie blieb in dieser Konstellation auf philosophi-
sche Begriindungen angewiesen, die sie zunichst nur ankiindigen konnte (3.1).

Statt einer metaphysischen Verankerung, wie sie Ernst Bloch und Paul Tillich
versuchten, riickte sich Adorno mit seinen in verschiedenste Sachthemen unver-
mittelt eingestreuten utopischen Ausfillen nun in eine Nihe zur Theologie.”” Ein
religidser Standpunkt hat philosophisch den Vorteil, dass er weder referierbar
noch begriindbar sein muss — und in dieser abschldgigen Auskunft ldsst sich der

Hand hat, sich erlassen zu konnen glaubt, in die 6konomischen Details einzugehen*
(MEW 4, 144). Forderungen nach einer ,,gerechten Verteilung®, einem ,,freien Staat
und einer ,,gleichen Volkserziehung* bleiben solange ,,Phrasen®, wie man die Bedin-
gungen verschweigt, ,,die ihnen allein einen Sinn geben” (MEW 19, 13 ff.).

72 Horkheimer 1937, 59/GS 4, 219. Siehe auch die Entsprechung bei Marcuse 1937.

73 Horkheimer geht von der Spannung ,,zwischen der im Individuum angelegten Ziel-
bewusstheit [...] und der fiir die Gesellschaft grundlegenden Beziehungen des Ar-
beitsprozesses* aus (1937, 30/GS 4, 183). Diese ,,Spannung zwischen dem endlichen
Menschen und dem Ich als unendlicher Forderung* (1931, 34/GS 3, 21) hat er richtig
auf Fichte zuriickgefiihrt; einzig Hegels Ubertragung der Fichteschen , Selbstbesin-
nung® von der ,,Introspektion” auf den ,,objektiven Geist“ trigt die Annahme, dass
damit zugleich etwas gehaltvolles iiber die Welt gesagt sei: ,,das philosophische Ver-
stdndnis [...] ist jetzt zugleich [!] die Erkenntnis des Sinnes unseres eigenen Seins‘
(1931, 34/GS 3, 22; zur Reduktion von Theorie auf Selbsterkenntnis vgl. 2.5.2).

74 ,.Die Differenz von Begriff und Realitét begriindet die Moglichkeit der umwiélzenden
Praxis® (Horkheimer 1942, 26/GS 5, 309). Adorno fuhr Hegel gegen den Positivis-
mus auf (1969a) und destruierte ihn zugleich (Adorno 1963b).

75 Die Zusammenarbeit mit Lazarsfeld am ,,Radio Research Project” war wenig frucht-
bar, da Adorno die gebotene empirische Forschung ,,diffus mit der Frage von Reform
und Revolution* vermischte (Wiggershaus 1988, 273; zu Lazarsfelds Brief 272). A-
dorno sprach sich zuletzt gegen die Ausstrahlung von Radiosinfonien aus (274) und
beendete den Aufsatz ,,Popular music* von 1941 mit der utopischen Ausflucht: ,,man
needs that energy which might possibly achieve his tranformation into a man* (276;
560, cf. MEW 1, 412; Dahms 1994, 232 ff.).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 361

systematische Ertrag der Negativen Dialektik zusammenfassen.”® Auch Horkhei-
mer hat von diesem Spiel mit religidsen Chiffren Gebrauch gemacht.”’ In der
deutschsprachigen theologischen Marxrezeption der 1960er Jahre wurden unter
dem Titel ,,Marxismus“ daher meist diese Restformen von Gesellschaftstheorie
adaptiert. In den epochemachenden Werken von Moltmann (1964) und Metz
(1968) wurde Marx selbst nur spérlich gelesen, und darum auch seine Gedanken
nur in philosophisch verdiinnter Form rezipiert.”® Unter diesen Vorzeichen hat
der Hang der Kritischen Theorie zur Theologisierung eine addquate weltliche
Behandlung soziologischer und philosophischer Fragen eher behindert als befor-
dert. Vom Marx’schen Oeuvre blieb nicht einmal das Primus, die Religionskritik.

Eine verdeckte Religiositit hatte Adorno bereits bei seinen Vorbildern Kra-
cauer (1922) und Bloch (1923) vorgefunden.” Fiir seine Nihe zur Theologie hat
Adorno jedoch zeitlebens auf Walter Benjamin verwiesen, der arbeitsteilig auch
von Scholem (1975) vorrangig als religioser Denker prisentiert wurde. Benjamin
spielt in dem Komplex der theologisierenden Depotenzierung von Marx in der
Tat eine Schliisselrolle, allerdings anders, als die géingige Rezeption es will, die
in ihm einen Vorldufer von Adorno und Metz sieht. Es verhilt sich vielmehr um-
gekehrt: Benjamin ist einer der wenigen religidsen Denker, der Marxens Religi-
onskritik und seine Wende zur Welt mitvollzieht. Bevor Benjamin allerdings
eingeordnet werden kann, muss die Geschichte der fachtheologischen Marxre-
zeption wenigsten in Grundziigen nachgereicht werden.

76 ,,Hoffnung auch nur zu denken, frevelt an ihr* (Adorno 1966, 394; cf. Fn. 52).

77 Bevor die totale Vernunftkritik in den Vordergrund trat, stellte Horkheimer, unter
Einfluss Benjamins, in dessen Gedéchtnisband der Aufsatz erschien, in einem Auf-
flackern der Hoffnung noch einmal die utopische Verabschiedung des Marxismus
nach: ,,.Die Lehre vom Geburtshelfertum [MEW 23, 16; CH] bringt die Revolution
auf bloBen Fortschritt herunter* (1942, 24/GS 5, 307). Damit dehnt Horkheimer Ben-
jamins Kritik an Kautsky (siehe das Eingangszitat zu 2.1) auf Marx aus. Doch ,,Fiir
den Revolutionir ist die Welt schon immer reif gewesen* (23/305). Okonomie wird
als Dokument der Verfallenheit gedeutet (30/314), Marx’ Theorie mit Korsch histo-
ristisch auf den Ausdruck einer historischen Situation reduziert: ,,Sie formuliert das
richtige Bewusstsein in einer bestimmten Phase des Kampfes® (23/305). Die Men-
schen miissten in ihrem Willen nur den ,,Sprung* (25/307 f.) vollziehen; dann werde
alles ,,aus Ubereinkunft (31, 22/315, 304) und ,,solidarisch® (33/317) sein (cf.
»Traum®, 21, 29/303, 312; ,,Sehnsucht” und ,,Hoffnung auf den klassenlosen Zu-
stand®, 28/312, ,,das andere®, 20/301; ,,eine bessere Moglichkeit* 33/317; vgl. Lutz-
Bachmann 1988, 1997, Amos Schmidt 1993, Pangritz 1996, Liedke 1997).

78 Die meisten Werke gehen wie selbstverstdndlich von Benjamin und Adorno aus
(siche Koch 1973, Spiilbeck 1977, Tiircke 1979, Deuser 1980, Neuhaus 1985, Arens
1991, Brumlik 1994, Schulte 1994, Reikerstorfer 1998, Manemann 1999 und
Langthaler 2000). Eine Ausnahme stellt Helmut Gollwitzer dar, der sich zudem da-
durch auszeichnete, dass er iiber seine Marxrezeption nicht vom Glauben abfiel (vgl.
die Kritik an Sélle 1965 bei Gollwitzer 1967).

79 Wiggershaus 1988, 84 ff. (zu Bloch und Kracauer); 101 ff. (zu Benjamin); im Unter-
schied zu diesen war Adorno weniger jiidisch (Fromm nannte er abfillig einen ,,Be-
rufsjuden®) als vielmehr katholisch orientiert (88).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362 | PHILOSOPHIE NACH MARX

2.6.4 Systematische Kernpunkte VII: Marx’ Religionskritik

,Die Religion ist der Seufzer der bedringten Kreatur.“ (MEW 1, 378)

Auch in der Theologie hat Karl Marx eine erstaunliche Karriere gemacht. Aller-
dings wurde seine eigentliche theoretische Botschaft, die Kritik und Analyse der
modernen Gesellschaft jenseits und hinter der Religion, von der Theologie nur in
marginalen Féllen rezipiert. Eher schon wurde er als ein sozialer Religionskriti-
ker verstanden. Theoretisch begriff man ihn kirchlicherseits vorrangig als einen
philosophischen Religionskritiker, den es zu widerlegen galt, wie in der Kirchen-
geschichte seit je weltliche Philosophen aufgegriffen und ,,widerlegt* wurden.
Eine radikale Religionskritik gab es schon weit vor Marx, ja es gibt sie fast eben-
so lange, wie es Religion gibt.** Die Auseinandersetzung der christlichen Religi-
on mit der Religionskritik war also eréffnet, lange bevor Marx die geschichtliche
Biihne betrat. Ahnliches gilt fiir das kirchliche Verhiltnis zum Sozialismus.

Im Unterschied zu den radikal atheistischen Religionskritiken, die schlicht
um den Himmel mitsamt seines gesamten Inventars kiirzen wollten oder ihn we-
nigstens fiir irrelevant erklérten, beriihrte sich der Sozialismus inhaltlich in vie-
lem mit den Offenbarungsreligionen. Seine egalitire Perspektive hatte eine Ent-
sprechung in den die gesamte Religionsgeschichte {iber mitschwingenden egali-
tiren Stromungen und Lesarten der jiidisch-christlichen Lehre selbst, auch wenn
die Kirchen diese meist unterdriickten. Die biblische Forderung nach Gerechtig-
keit im Handeln der Menschen untereinander sowie die Verheiflung einer besse-
ren Welt durch Gott waren tief genug im Gedichtnis der Menschen verankert,
um sie im Sozialismus wiederzuerkennen. Dort waren sie fiir viele eher zu er-
kennen als in der sich ,,christlich® nennenden Politik der Monarchien.®! Der Reli-
gion hallte es vom Sozialismus machtvoll entgegen: tua res agitur! Vielen Sozia-
listen war diese Ndhe bewusst, und sie scheuten sie keineswegs.82 Erst Marx
brach mit diesem Kokettieren. Er stellte eine Verbindung zwischen dem Sozia-
lismus und der radikalen Religionskritik her.** Wie kam es zu dieser Kehre?

80 Mit den Sophisten und Epikurdern, der Aufklidrung und den franzésischen Materia-
listen hat es lange vor Marx eine totale Religionskritik gegeben (Ley 1966, MacInty-
re 1969, Niewdhner 1999, Minois 2000). Der Begriff ,,Religion” ist theologisch kei-
neswegs selbstverstindlich (vgl. Kraus 1982, Chr. Link in Gréb 1999, Ruster 2000).

81 Bei den Propheten und im Buch Hiob ist von menschlichem Handeln die Rede: als
Gott am Ende durch Elia spricht, handelt er nicht selbst, sondern er fordert Hiobs
Freunde auf, ihm zu helfen (so P. Stekeler-Weithofer in einer Leipziger Vorlesung
im April 2001). Fragen, wo, wann und wie geartet das ,,Reich Gottes* sein werde,
sind sekundir gegeniiber der steten Hoffnung darauf (cf. Bloch 1968, Farner 1969,
siche 1.Kor 13). Auch beziiglich der Rolle der Frau war das frithe Christentum noch
recht egalitéir, wie im Lukasevangelium sichtbar wird.

82 Friihsozialisten wie Cabet, Saint-Simon oder Weitling (1845) kdmpften fiir ein ,,neu-
es Christentum® (Uertz 1981, 112, cf. Gerlich 1920, Ramm 1955, Hoppner 1975,
Opitz 1988, Euchner 1991). Noch in der Sozialdemokratie kimpfte man um die wah-
re ,,Nachfolge®, nun aber gegen die Religion (Dietzgen 1903, Lannert 1989, 98 ft.).

83 Sieche Marx’ Kritik der religiosen Sozialisten: ,,Nichts leichter, als dem christlichen

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 363

Die stérksten Anstoe zur Religionskritik in Deutschland nach den Impulsen
der Aufklarung waren die Werke der Junghegelianer — ein Umfeld, dem auch
Marx entstammte.®® Der entscheidende Unterschied der Marx’schen Religions-
kritik zu der seiner Vorgédnger war, dass jene, von Heraklit iiber Holbach bis zu
Feuerbach, eine theoretische Antithese aufstellten und sonst nur noch ,.gutes
Handeln* forderten — was indessen auch schon die Religion getan hatte. Marx
hingegen liel} die theoretische Antithetik hinter sich und ging das von beiden Sei-
ten nur geforderte Handeln selbst an, in Theorie und Praxis. Er ist daher ein
, Post-Atheist“.% Die Leistung, die er damit theoretisch erbracht hat, ldsst sich als
eine Freistellung der Politik von der Religion bezeichnen. Es ist somit unerheb-
lich, was Marx selbst geglaubt oder nicht geglaubt haben mag.*® Diese Leistung
ist kurz zu erldutern, weil sie selten erfasst wurde.

Der AbstoBungspunkt von Marx war die Philosophie Hegels.*” Diese gipfelte
in Theologie.®® Nicht dass Hegel iiber ,theologische® Inhalte sprach ist damit
gemeint, sondern dass er die Inhalte seiner Philosophie in eine seinen christlichen
Hintergriinden abgeschaute ,,christologische Form brachte. Die Selbstbewegung
des Geistes, seine Selbstentduflerung und sein Zuriickkommen zu sich selbst tru-
gen nur zu offensichtlich das Mal des Tiibinger Stiftlers, wie der Pfarrersohn
Nietzsche bosartig bemerkte. Hegel machte daraus auch gar keinen Hehl, wie

Asketismus einen sozialistischen Anstrich zu geben. Hat das Christentum nicht auch
gegen das Privateigentum, gegen die Ehe, gegen den Staat geeifert? Hat es nicht die
Wohltétigkeit und den Bettel, das Zdlibat und die Fleischesertdtung, das Zellenleben
und die Kirche an ihrer Stelle gepredigt? Der christliche Sozialismus ist nur das
Weihwasser, womit der Pfaffe den Arger des Aristokraten einsegnet (MEW 4, 484;
MEW 3, 521 ff.). Es sei, ,,nachdem das Jenseits der Wahrheit verschwunden ist, die
Wabhrheit des Diesseits zu etablieren (MEW 1, 378 f.).

84 Vor allem StrauB3 (1835), Bauer (1841/42) und Feuerbach (1842), vgl. Lowith 1941,
Post 1969, McLellan 1974.

85 Nach Walter Kern, in: Rolfes 1974, cf. A. Schmidt 1960, 28 ff. Fiir Marx war in Ab-
setzung von Feuerbach der theoretische Atheismus schon 1844 passé: ,,.Der Atheis-
mus, als Leugnung dieser Unwesentlichkeit, hat keinen Sinn mehr, denn der Atheis-
mus ist eine Negation des Gottes und setzt durch diese Negation das Dasein des
Menschen; aber der Sozialismus als Sozialismus bedarf einer solchen Vermittlung
nicht mehr; er beginnt von dem theoretisch und praktisch sinnlichen Bewusstsein des
Menschen und der Natur als des Wesens. Er ist positives, nicht mehr durch die Auf-
hebung der Religion vermitteltes Selbstbewusstsein des Menschen” (MEW 40, 546,
cf. 537) — und daher auch wieder frei zu glauben. Die Religion ist aus einer Begriin-
dungspflicht fiir weltliche Verhéltnisse befreit. Ohne dass dies vom Christentum ab-
héingig wire, gibt es doch eine Kongruenz mit der Botschaft Jesu (s.u.). Diese erklart
vielleicht die zeitweilige Nihe so vieler Christen zum Marxismus.

86 Die Godesberger Erkldarung von Ollenhauer stellte die Motive der Parteiarbeit frei,
da sekundir (Wehner 1985, 91). Im Erfurter Programm war Religion ,,Privatsache®.

87 Marx’ Theorie lasst sich insofern als ,.kritisch“ bezeichnen (Bolte 1995), als sie sich
stets in der zdhen und ausdauernden Auseinandersetzung mit seinen Vorgéngern
entwickelte; erst mit Hegel, dann mit der politischen Okonomie.

88 Hegel, Werke 12, 540, 559; Lowith 1949, 55 ff.; Iljin 1946, Theunissen 1970, Kiing
1970, Weischedel 1971, 283 ff. (als Klassiker). Es ist auf fast jeder Seite deutlich.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364 | PHILOSOPHIE NACH MARX

seine hdufige — und an vielen Stellen sinnwidrige — Rede von ,,Vater®, ,,Sohn*
und ,,Geist* zeigt.* Marx wusste Stilmittel von Sachaussagen zu unterscheiden,
daher storte ihn weniger dies, als eher die Voraussetzung, die Hegel machte
(2.5.7): Hegel setzte den Menschen schon vorab als ein primir geistiges Wesen,
und so war es keine Schwierigkeit mehr, den Geist auch wieder als Resultat zu
erhalten.”® Verkiirzt, aber im Sinne Hegels gesagt, ist in einer solchen Darstel-
lung ,,alles eins®, insofern alle Inhalte in einer Form, in einer Sprache prisentiert
werden. Dabei ist durch die Identitétssetzung von Denken und Sein unterstellt,
dass der sprachlich-logische Ubergang zugleich einen realen benennt. Im Zuge
einer solchen umfassenden Darstellung 14sst sich nun buchstéblich ,alles dar-
stellen. Es bedarf keiner empirischen Forschung, sondern nur entsprechend kon-
sistenter ,,geistiger, d.h. sprachlicher Darstellung. Im Notfalle geniigen dafiir
Etymogeleien, wie man sie beim spiten Heidegger findet. Marx meinte, dass He-
gels Schiiler diese Art, rein aus dem ,,Geist zu philosophieren und damit nahezu
beliebiges beweisen zu konnen, von Hegel iibernommen hétten.

Was Marx primér als ,,Religion kritisiert, sind also weniger Aussagen von
Hegel’' als vielmehr solche der Junghegelianer (MEW 3, 40). Der Unterschied
war, dass Hegel auf diese Weise Aussagen traf, die Marx Respekt abverlangten
(nicht wegen, sondern frotz seiner Methode), wéihrend dies bei den meisten seiner
Schiiler nicht der Fall war, mit Ausnahme vielleicht von Eduard Gans und Feuer-
bach. Diese haben Hegel in seinen Inhalten als einen Theologen erkannt und kri-
tisiert — die inhaltliche Religionskritik der Junghegelianer erkannte Marx ja an.’
Doch dabei haben sie {ibersehen, dass seine eigentliche Theologie weniger in den
Inhalten als vielmehr in den ,,Voraussetzungen® steckt, die sie noch teilen.”

89 ,.Der Christ kennt nur eine Fleischwerdung des Logos, trotz der Logik; der Philosoph
kommt mit der Fleischwerdung gar nicht zu Ende” (MEW 4, 127; MEW 2, 60). He-
gels Deutung der christlichen Religion nahm als ,,Transformation von Mythologie in
anthropologische Konstitutionsanalyse® die Entmythologisierung vorweg (Rentsch
2000, 244). Was als Deutung der Religion sinnvoll ist, berechtigt noch nicht dazu,
alles als Religion zu deuten. Der Universalititsanspruch bezieht sich zwar intern auf
»alles“; aber das eriibrigt andere Betrachtungsweisen gerade nicht. Auch die Physik
etwa bezieht sich auf ,,alles“: es gibt physisch nichts, das sich nicht einer physikali-
schen Betrachtung unterziehen lieBe (nichts ,,meta-physisches“). Die Einsicht der
modernen Theologie, dass Physik und Theologie nebeneinander bestehen konnen,
sofern man ihre unterschiedlichen Geltungsmodi auseinander hilt (und nicht Darwin
mir der Bibel ,,widerlegen® will), findet sich in Hegels Einheitssprache nicht.

90 Die Voraussetzungen kehren in den Resultaten wieder, da Hegels Denken kaum em-
pirische Falsifikationsinstanzen zulésst.

91 Er kritisierte Hegel in der Sache (so die Ubergiinge im Staatsrecht, der Phdnomeno-
logie des Geistes und der Logik, cf. 2.5.2, Fn. 72).

92 ,Fiir Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen beendigt (MEW 1,
378). Als ,,Resultate der Junghegelianer anerkennt Marx nur ,religionsgeschichtli-
che Aufkldrungen tiber das Christentum™ (MEW 3, 20).

93 ,,Die Herrschaft der Religion wurde vorausgesetzt“ (MEW 3, 19); mehr noch: ,,in
Wahrheit bildet die Religion zur Philosophie keinen wahren Gegensatz (MEW 1,
294). Bauer 1941 etwa bekdmpft Hegel mit Hegel, indem er unter der Maske des In-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 365

Als ,theologisch” bezeichnet Marx weniger die tatsdchliche Theologie als ei-
nen philosophischen Beweismodus, der an diejenigen der Theologie erinnert.”*
Der spekulativ-,theologische* Beweis funktioniert nur, wenn man den Menschen
vorab als primir geistiges Wesen versteht und eine Identitdt von Denken und
Sein voraussetzt — schon das sind idealistische, spekulative, fiir Marx eben ,,theo-
logische* Vorannahmen. Marx behandelt also nicht die historische Religion
selbst, sondern kritisiert es, dass etwas anderes als Religion auftritt. »Religi-
onskritik* bei Marx heiflt demnach nicht primér Kritik der Religion, sondern Kri-
tik des religiosen Auftretens hochst weltlicher Dinge. Dies ist ein Zug, den es
auch im Judentum und Christentum gab — wenn daraus auch nicht geschlossen
werden kann, dass Marx’ jiidisch motiviert oder vom Christentum abhingig sei.”®

quisitors aufzeigt, dass Hegel eigentlich ,,Atheist und Antichrist* sei. Er wendet sich
mit Hegels Methode gegen einige seiner Inhalte. Damit bleibt er ihm verhaftet und
ist noch ,,Theologe* im Marx’schen Sinne.

94 MEW 2, 67, 115; MEW 3, 19, 81, 98; MEW 16, 105. Der Witz daran ist, dass es in
der Theologie gerade keinen streng wissenschaftlichen Beweis gibt (sondern am e-
hesten einen Autorititsbeweis aus der Schrift oder vom kirchlichen Oberhaupt).
Zwar miiht man sich seit Jahrhunderten um einen rationalen ,,Gottesbeweis®“. Aber
das missversteht den Status religiéser Rede: Glaubt man, bringt man also das sacrifi-
cium intellectus und setzt Gott voraus, dann beweist er sich selbst (und zwar eher
praktisch als logisch). Doch das ist gegeniiber jemandem, der diese Voraussetzung
nicht schon teilt, von keinerlei Beweiskraft. Glaube kann nur vorgelebt, nicht dedu-
ziert werden. Das bedeutet nicht, dass Theologie keine Wissenschaft ist — sie ist
wichtig, um ein Verstindnis zentraler Texte und wichtiger Traditionen und so ein ra-
tionales Weltverhalten zu ermdglichen. Nur kann sie auflerhalb ihrer Reichweite
nichts ,,beweisen”. Der Glaube muss schon mitgebracht werden. Will man ihn ver-
stehen, so muss man sich die Praxis ansehen, in der die jeweilige Rede von ,,Gott*
einen Zug darstellt. In diesem Sinne meinte Marx: ,,Hier heifit auch Kants Kritik
nichts“ (MEW 40, 370). Eine bestimmte Vorstellung kann praktische Resultate ha-
ben, kann in einer Praxis eine groB3e Rolle spielen, obwohl sie nur eine Vorstellung
ist. Das Vorgestellte aber damit als ,,seiend” beweisen zu wollen, wire Unfug: ,,Die
Beweise fiir das Dasein Gottes sind [...] nichts als hohle Tautologien — z.B. der onto-
logische Beweis hiele nichts als: ,was ich mir wirklich (realiter) vorstelle, ist eine
wirkliche Vorstellung fiir mich’ (a.0.). Die Rede von ,.religidsen* Gegenstinden
gilt nur innerhalb einer bestimmten Praxis: ,,Bringe Papiergeld in ein Land, wo man
diesen Gebrauch des Papiers nicht kennt, und jeder wird lachen iiber deine subjektive
Vorstellung. Komme mit deinen Géttern in ein Land, wo andere Gotter gelten, und
man wird dir beweisen, dass du an Einbildungen und Abstraktionen leidest” (a.0.).
Man muss sich die dahinterstehende Praxis genau ansehen, um zu verstehen, was
gemeint ist. 1841 vergleicht Marx Gott mit dem Geld. Auch das Geld kann nur durch
die reale Praxis erkldrt werden (Geld ist ja ,,ein gesellschaftliches Verhéltnis“, MEW
4, 107), nicht durch philosophische Griibeleien iiber den ,,Sinn“ der ,Kategorie®
(2.3.5). Marx nimmt damit den post-Wittgensteinianischen Kulturalismus vorweg.

95 ,,Der historische Materialismus sagt iber Gott, Welt, Seele, Ewigkeit, Siinde, Erlo-
sung usw. lberhaupt nichts. Der historische Materialismus ist keine Weltanschau-
ung, sondern [...] Arbeitsmethode* (Eckert 1927, 18).

96 Diesen Uberstieg machen, begeistert von ihrer Entdeckung, Tiircke 1983 und ISF
2000 (eine Gruppe von Theologen). Die Rede von Marx als ,,Propheten* war indes
meist polemisch (Schumpeter 1942, 5 ff.; Popper 1944 11, 242; Lowith 1949, 46;

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Das Erste, was der Marx’schen Religionskritik verfiel, waren Theorien — zu-
erst solche der Junghegelianer, spiter solche der Okonomen.”” Dies kann als die
erste Stufe der Kritik bezeichnet werden: die Kritik daran, dass Dinge wie der
»Staat™ oder das ,,Geld", die als religids erscheinen, ohne es zu sein, auch theore-
tisch als religids bezeichnet werden. Etwas anderes, zumindest wenn man mit
Marx Sein und Denken auseinander hilt, ist die zweite Stufe der Kritik, die Frage
namlich, warum diese Dinge iiberhaupt als religios erscheinen koénnen.”

Diese Frage ist allerdings keine Frage der Religionskritik mehr, da ,religios*
am Staat und am Geld nur der ,,Schein®, nicht das ,,Wesen* ist.”” Es ist eine Fra-
ge der Wissenschaft der dahinterstehenden Strukturen. Nennt man auch diese
Strukturen religids, bliebe man gerade diesem Schein verhaftet, um dessen theo-
retische Aufkldrung Marx bemiiht war:

,»Wie der Mensch in der Religion vom Machwerk seines eignen Kopfes, so wird er in
der kapitalistischen Produktion vom Machwerk seiner eignen Hand beherrscht“ (MEW
23, 649). ,,Die Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kri-
tik der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Poli-
tik“ (MEW 1, 379).

Wenn Marx bestimmte Phidnomene des Kapitalismus als trinitarische beschreibt,
dann nicht, weil sie iibernatiirlich sind, sondern weil sie, solange man sie nicht
richtig versteht, als solche erscheinen kdnnen und so zum ,,Fetisch* werden, zum
Gegenstand religionsgleicher Unterwiirfigkeit.'” Beispielsweise ,,scheint” es so,
als ob sich Geld selbst vermehrte, es daher ein ,,automatisches Subjekt sei
(MEW 23, 169). Fiir die Wahl dieser Sprache ist zu beachten, dass fiir Marx die
Kritik der Religion ,,im wesentlichen beendigt war (MEW 1, 378), er sie also

Klages 1972, 83; 2.4.2, Fn. 37). Der erste Sékularisator ist die jiidisch-christliche
Religion selbst — die Propheten waren ja Religionskritiker (MEW 2, 137; cf. Fn. 80,
151). Ein anonymer Artikel von 1842 bezeichnet den ,,Feuer-bach* daher doppel-
sinnig als das ,,Purgatorium der Gegenwart“ (nach Post 1969, 89).

97 Marx kritisierte die Junghegelianer, indem er durch Uberspitzung ihrer Thesen auf-
zeigte, dass diese eigentlich ,,theologische® sind — in dem Sinne, dass sie von den
Hegelschen Voraussetzungen ausgehen und nun beliebiges beweisen, bis hin zur
These, die ganze Welt sei ein ,,Spuk®, ein ,,Gespenst“ (MEW 3, 115, 136 etc.; cf.
Derrida 1995). Die Art und Weise, wie Marx und Engels sich hier der christlichen
Redeweise bedienen, zeigt, dass sie mit ihr bis ins Detail vertraut waren (Buchbin-
der 1976). Die spitere Kritik am Fetischismus von Geld, Ware und Kapital (MEW
23, 85 ff.; MEW 25, 404 ff., 837; MEW 26.3, 447) ist eine Kritik an 6konomischen
Theorien, die den alltdglichen ,,Schein* zur ,Theorie’ erheben. Der Schein hat al-
lerdings eine reale Basis, und um diese geht es Marx.

98 ,Es st in der Tat viel leichter, durch Analyse den irdischen Kern der religiosen Ne-
belbildungen zu finden, als umgekehrt, aus den jedesmaligen wirklichen Lebens-
verhdltnissen ihre verhimmelten Formen zu entwickeln. Die letztre ist die einzig
materialistische und daher wissenschaftliche Methode® (MEW 23, 393; cf. 3, 6).

99 Nach Feuerbach war ja das ,,Wesen* des religidsen ,,Scheins® der Mensch selbst.

100 MEW 23, 169; MEW 25, 822; siche dhnlich MEW 1, 213; MEW 2, 9; MEW 3,
107. Zum Begriff des Fetischs siehe R. Schréder in Fleischer 1994, 138 ff.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 367

auch an dieser Stelle nicht erneut ausfithren wollte, sondern voraussetzt. Inner-
halb der christlichen Lehrinhalte ist die Trinitét eine der unfassbarsten Formeln —
ein ,,Mysterium des Glaubens®“.!"! Etwas als trinitarisch darzustellen heiBt dem-
nach, die Absurditit auf die Spitze zu treiben, die sich ergibt, wenn man eine Er-
scheinung kurzum zum Wesen seiner selbst erkldrt, wenn man also eine Teilbeo-
bachtung vorschnell verallgemeinert. Dadurch soll den Lesern deutlich werden,
dass dieses Verstindnis verfehlt ist.'*

So 16st Marx den Schein der wunderbaren Geldvermehrung theoretisch auf,
indem er zeigt, wie er in der Realitét entsteht, und wo der Fehler der fetischisie-
renden Theorie liegt.'” Mehr ist zur Marx’schen Religionskritik kaum zu sagen.
Sie lasst die Religion weitgehend wie sie ist, will jedoch den religidsen Schein
nichtreligiéser Sachverhalte aufkliren, in den Theorie wie in der Wirklichkeit.'**
Damit steht Marx in der Tradition der Aufklarung (2.1.2, Fn. 23). Will man die-
sen Schein loswerden, geniigt es nicht, ihn als solchen auszusprechen, sondern
dafiir miissen die dahinterstehenden Strukturen erkannt und verindert werden.'®
Doch dafiir gibt es triftigere Motive als ausgerechnet eine Kritik der Religion.

101 ,,Ubrigens gehort das theoretische Bekenntnis des Glaubens an die gottliche Natur
in dieser dreifachen Qualitét zur bloBen klassischen Formel eines Kirchenglaubens,
um ihn von andern aus historischen Quellen abgeleiteten Glaubensarten zu unter-
scheiden, mit welchem wenige Menschen einen deutlichen [...] Begriff zu verbin-
den imstande sind, und dessen Erorterung mehr den Lehrern in ihrem Verhéltnis
zueinander [...] zukommt ..., der bloe Buchstabenglaube aber, die wahre Religi-
onsgesinnung eher verdirbt als bessert™ (Kant 1794, 196).

102 Auch wer an religidsen Redeweisen festhilt, kann diese Redeweise eigentlich nur
fiir Gott zulassen (und selbst hier nur in Anndherung), gerade nicht fiir etwas ande-
res. Hegel sah das anders: In einem Zirkel iibertrug er diese Redeweise erst auf alle
Phédnomene, um daraus dann auf das Dasein Gottes riickzuschlieSen. Darin kann
man auch eine Unfrommigkeit sehen, die in der Tat viele Glaubige verstorte: Hegel
hélt einen ,,Beweis“ Gottes fiir ndtig, und meint diesen im Denken erbringen zu
konnen. So stellt er die Philosophie iiber die Religion — und iiber Gott. Gerade die-
ser Gedanke ermoglichte dann die junghegelianische Religionskritik, Gott als Pro-
dukt des Denkens zu ,entlarven’. Hegel erwies der Religion einen Birendienst.

103 Auf der realen Ebene gibt es das Phdnomenen, dass Geldbesitzer noch mehr Geld
bekommen (G-W-G’). Wird diese Beobachtung von Teilphdnomenen, die andere
Phdnomene ausblendet (ndmlich die Frage, was es mit diesem ,W’ eigentlich auf
sich hat, das diese Wunder vollbringt), als eine Eigenschaft von G behauptet, die es
,,an sich® hat (jenseits des Verhéltnisses, in das es als G-W-G’ eingegangen ist), so
wird das Geld theoretisch zum Fetisch gemacht, wie bei den Merkantilisten (MEW
23, 170; cf. Rakowitz 2001; 2.3.5, Fn. 160).

104 Ausfiihrlicher Reding 1957, Bockmiihl 1961, Gollwitzer 1962, Rich 1962, Post
1969, Bosse 1970, Kadenbach 1970, Oudenrijn 1972, Kroner 1977, Frostin 1978,
Brechtkern 1979, Hirsch 1980, Monz 1995, Gross 2000, 215 ff.

105 ,,Indem man aber die gesellschaftlichen Charaktere, welche Sachen, oder die sach-
lichen Charaktere, welche gesellschaftliche Bestimmungen der Arbeit auf Grundla-
ge einer bestimmten Produktionsweise erhalten, fiir bloBe Zeichen [erklart], erklart
man sie zugleich fiir [ein] willkiirliches Reflexionsprodukt der Menschen. Es war
dies beliebte Aufklarungsmanier des 18. Jahrhunderts, um den rétselhaften Gestal-
ten menschlicher Verhéltnisse, deren Entstehungsprozess man noch nicht entziffern

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Religion um ihrer selbst willen war Marx recht einerlei. Gerade weil er
sich so entschieden hatte, hielt er die Religionsfreiheit fiir eine wertvolle politi-
sche Freiheit; darin bestand die zentrale Kritik an Bruno Bauer.'” Er nahm an,
dass die Menschen weniger religids sein wiirden, wenn sie eines Tages nicht nur
politisch, sondern auch ,,menschlich emanzipiert“ (MEW 1, 352) wiren.'”” Aber
diese Freiheit von Religion war weder sein Motiv, noch hingt von der Triftigkeit
dieser Annahme theoretisch etwas ab. Richtig an dieser Annahme scheint im-
merhin, dass die Religion in den emanzipierteren und reichen westlichen Gesell-
schaften zwar nicht verschwunden ist, sich aber grundlegend veridndert hat. Sie
hat an politischer Bedeutung verloren, insofern sie — wie zu Marx’ Zeiten nur in
den USA, dem ,,Land der vollendeten politischen Emanzipation (MEW 1, 352)
— Privatsache geworden ist. Nur noch fanatische Sekten widersetzen sich der
sachlichen Ausdifferenzierung der Sprachspiele, indem sie Darwin boykottieren
oder Kreuzziige befiirworten. In drmeren Teilen der Welt erfreuen sich die Reli-
gionen jedoch groBer Beliebtheit (siche Bielefeldt 1998).

Es ist nun noch ein méglicher Zweifel auszurdumen: Liel Marx tatséchlich
die wirkliche Religion wie sie ist, kritisierte er nur die Verfallsformen? Oder war
er nicht doch ein Atheist, wie ihm viele Kritiker vorwarfen? Einen Anhaltspunkt
fiir diesen Atheismusvorwurf lieferte Marx’ funktionale Betrachtung der Religi-
on. Er stellte methodenkritisch fest, dass die Geschichtsschreibung sich bislang
auf die Chronologie und Glorifizierung von politischen Herrschern (,,die Gedan-
ken der herrschenden Klasse*, MEW 3, 46) oder, wie in Deutschland, von philo-
sophischen Ideen beschrinkt hat (41), und dabei iibersah, dass beide erst dann
wirklich verstanden sind, wenn man sie in ihrem Zusammenhang begreift.

konnte, wenigstens vorldufig den Schein der Fremdheit abzustreifen (MEW 23,
105 f.). Marx fordert von der Aufklarung die zweite Stufe ein (die Holbach anthro-
pologisch gab). ,,Der religiose Widerschein der wirklichen Welt kann iiberhaupt
nur verschwinden, sobald die Verhiltnisse des praktischen Werkeltagslebens den
Menschen tagtéglich durchsichtig verniinftige Beziehungen zueinander und zur Na-
tur darstellen” (MEW 23, 94) — oder: ,,es kommt drauf an, sie zu verdndern* (MEW
3, 7). ,,.Die Kritik hat die imagindren Blumen an der Kette zerpfliickt, nicht damit
der Mensch die phantasielose, trostlose Kette trage, sondern damit er die Kette ab-
werfe und die lebendige Blume breche” (MEW 1, 379).

106 ,,Das Privilegium des Glaubens ist ein allgemeines Menschenrecht! (MEW 1,
363). Marx jiidische Abstammung konnte die Einsicht verstdrkt haben, ,,dass der
Mensch [...] durch ein notwendiges Medium sich befreit, indem er sich politisch
befreit“ (MEW 1, 353). ,,Die Zersetzung des Menschen [...] in den religiésen Men-
schen und in den Staatsbiirger [...] ist keine Umgehung der politischen Emanzipati-
on, sie ist die politische Emanzipation selbst* (357).

107 ,,Die Religion gilt uns nicht mehr als der Grund, sondern nur noch als das Phéino-
men der weltlichen Beschrinktheit. (...) Wir behaupten nicht [wie Bauer von den
Juden, CH], dass sie ihre religiose Beschréinktheit autheben miissen, um ihre welt-
lichen Schranken aufzuheben. Wir behaupten, dass sie ihre religiose Beschrinktheit
aufheben, sobald sie ihre weltliche Schranke aufheben. Wir verwandeln nicht die
weltlichen Fragen in theologische. Wir verwandeln die theologischen Fragen in
weltliche” (MEW 1, 352; man vgl. Bonhoeffer, s.u., Fn. 207).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 369

Wie die Eigenart von Herrschergestalten erst verstanden ist, wenn man weil,
warum sie liberhaupt herrschten und warum gerade sie herrschten, iiber wen und
vor allem wie (MEW 8, 560), so die von Ideen nur dann, wenn man weil}, was
mit ihnen begriffen wurde, von wem und fiir wen dieses Wissen gedacht war. Die
Fragestellung muss mit den ,,wirklichen Voraussetzungen* (MEW 3, 20, 28) an-
fangen, nicht mit den Interpretationen, die die Menschen von sich, diesen Ver-
hiltnissen und der Welt hatten, oder die die in der ,,Arbeitsteilung” zum Zwecke
der Bildung und Pflege solcher Interpretation freigestellten Menschen anstellten
(31, 37 ff.; Heym 1970).'”® Diese funktionale Betrachtung ergab bei Marx etwa
folgende Sicht: In frithen Religionen wurde ,,zundchst“ (MEW 3, 26) die noch
iibersichtliche Totalitit des gesellschaftlichen Lebens ideell wiedergegeben.'®”’
Dies verselbstdndigt sich im Laufe der Entwicklung zunehmend, so weit, dass die
Religion zur restlichen Gesellschaft sogar ,,in Widerspruch* treten konnte (MEW
3,31 £.)."" Die spitere Religionssoziologie bestitigte dies.'"'

108 ,,Sowenig man das, was ein Individuum ist, nach dem beurteilt, was es sich selbst
diinkt, ebensowenig kann man eine solche Umwélzungsepoche aus ihrem Bewusst-
sein beurteilen, sondern muss vielmehr dies Bewusstsein aus den Widerspriichen
des materiellen Lebens [...] erkliren (MEW 13, 9; cf. MEW 3, 39). ,.Das Bewusst-
sein kann nie etwas Andres sein als das bewusste Sein, und das Sein der Menschen
ist ihr wirklicher Lebensprozess® (MEW 3, 26). Dies ist nicht die ,,Teilnehmerper-
spektive®, die Habermas gegen funktionalistische ,Reduktionen’ stark machen will,
wie er sie bei Luhmann und Marx vermutet. Habermas wie Marx beziehen sich auf
Vicos Satz ,,verum et factum convertuntur (MEW 23, 393), allerdings wendet Ha-
bermas ihn nur auf Ideen (,,Normen®, 3.1.5) an. Reduziert man ihn darauf, wird
man wieder ,,die Illusion dieser Epoche teilen miissen (MEW 3, 39, cf. 47), gerade
wenn es die eigene ist. Marx nimmt das ,factum’ ernster: ,,Selbst die Gegenstinde
der einfachsten ,sinnlichen Gewissheit’ sind [...] nur durch die gesellschaftliche
Entwicklung, die Industrie und den kommerziellen Verkehr gegeben. Der Kirsch-
baum ist, wie fast alle Obstbdume, bekanntlich erst vor wenig Jahrhunderten durch
den Handel in unsre Zone verpflanzt worden und wurde deshalb erst durch diese
Aktion einer bestimmten Gesellschaft in einer bestimmten Zeit der ,sinnlichen Ge-
wissheit’ [...] gegeben (43). Vico wollte tibrigens ,,Gesetze der Geschichte* erken-
nen (1744; Fenske 1997, 332), er ist somit weit spekulativer als Marx.

109 MEW 3, 26. ,,Die Religion ist die allgemeine Theorie dieser Welt, ihr enzyklopadi-
sches Kompendium, ihre Logik in populdrer Form*“ (MEW 1, 378). Marx wusste,
wovon er sprach: er kannte die Bibel und Luther bestens, und beschiftigte sich im
Rahmen seiner Tétigkeit als Journalist auch mit anderen Religionen (Marx 1976).

110 Marx versieht diese Stelle mit dem Zusatz: ,,Religion. Der ,,Widerspruch* ist kein
rein ,geistig-moralischer’ (obwohl ein solcher prinzipiell méglich ist, 39), er wird
erst triftig, wenn er in realen Konflikten griindet, wenn also die gegen die ,,gesell-
schaftlichen Verhiltnisse” aufbegehrenden Gruppen iiber soziale, letztlich wohl
meist 6konomisch fundierte Macht verfiigen (31 f.). Engels zeigt etwa fiir die Bau-
ernkriege als Hintergrund der Reformation solche Hintergriinde auf (MEW 7, 329
ff.). Noch nicht einmal die Bibel lésst sich ohne solche Hintergriinde (etwa die pe-
riodische Versklavung des Volkes Israel) verstehen.

111 Man hat versucht, neben instrumentellen Funktionen irreduzible* andere aufzuwei-
sen: Gehlen die ,,symbolische oder Durkheim die der ,,Solidaritit*. Doch wére es
verfehlt, Marx derart reduktionistisch zu lesen, dass man ihn damit ergdnzen miiss-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Wird eine soziologische Funktionalisierung nun als Versuch der Widerlegung
von Religion gedeutet, scheinen dahinter oft politische Geliiste durch, die eigene
Religion vor der historischen Kritik abzuschirmen. Nicht umsonst entwickelt
Marx seine schirfsten religionskritischen Gedanken in seiner Auseinanderset-
zung mit der preuBischen Zensur (MEW 1, 10 ff., 86 ff.). Diese versuchte ge-
waltsam, ein rationales Hinterfragen zu ersticken — es war aber kein Hinterfragen
der Religion, sondern der religidsen Ummantelungen repressiver Politik.'"? In der
Theologie hat sich hier inzwischen viel verdndert, auch durch die Rezeption des
Marxismus. Es ist heute wohl unumstritten, dass die Religion eine solche histori-
sche Reflexion aushalten konnen muss. Dazu gehort die historisch-kritische Bi-
belexegese, die sich damals erst herausbildete — gerade bei den Junghegelianern;
die Anerkenntnis der zu weiten Teilen unriihmlichen Kirchengeschichte und eben
auch die sozialanthropologische Frage nach Funktionen, die Religion seit frithes-
ter Menschheit ausiibte und zweifellos noch immer ausiibt.'"

Es wire zumal merkwiirdig, wenn eine Historisierung einer Religion gefihr-
lich werden sollte, die sich selbst , historisch versteht. Der Vorwurf, die funkti-
onale Betrachtung habe die Religion zerstdren wollen, mag die Praxis sozialisti-
scher Staaten getroffen haben. An der Binnenlogik der Marx’schen Theorie geht
es aber aus mehreren Griinden vorbei. Da Marx die Religion fiir ein Symptom
hielt, hatte er gar kein Interesse, sie abzuschaffen. Er vermutete vielmehr, dass
sie unter den gegebenen Bedingungen sofort wieder emporsprosse, wiirde sie
gewaltsam abgeschafft — dhnlich wie das Geld. Thre theoretische ,,Aufhebung®,
die die religionskritischen Fragmente vornehmen, ist gerade keine ,,Vernichtung*

te (er spricht bei der Ideologie von der ,,Darstellung eines partikularen Interesses
als eines Allgemeinen, MEW 3, 34). Vielmehr sind auch diese Funktionen nur zu
verstehen, wenn zunéchst gefragt wird, wie die betrachtete Gesellschaft sich iiber-
haupt reproduziert. Die hermetische Solidaritét in frilhen Formen von Gesellschaft
war fiir das Uberleben notwendig. Mag die Solidaritit ,,symbolisch generiert* sein,
das dndert nichts daran, dass sie eine konomische Funktion ausiibt (man denke an
den Zusammenhalt einer Gruppe von Menschen auf der Mammutjagd oder, mit
Gehlen, an die ,,Zdhmung des Urrindes®). Die Gesellschaftlichkeit kommt nicht zur
Funktionalitdt hinzu, sondern die Reproduktion ist immer schon vergesellschaftet.

112 ,,Das Christentum schlieft die Moglichkeit ,jedes neuen Verfalls’ aus, aber die Po-
lizei muss wachen, dass die philosophierenden Zeitungsschreiber es nicht zum Ver-
fall bringen. [...] Das Christentum ist seines Sieges gewiss, aber es ist [...] seines
Sieges nicht so gewiss, um die Hiilfe der Polizei zu verschmdhen* (MEW 1, 93).

113 Was Marx hier sagte, ist selbstverstindlich geworden. Fanatische Formen von Re-
ligion, wie sie in der nichtwestlichen Welt auftreten, lassen sich aus der
Marx’schen Perspektive recht gut erfassen: Alte Eliten bangen um ihre Pfriinde, die
wohl kaum das ,,Purgatorium des Feuer-bachs* iiberstehen diirften (Fn. 96); poten-
tielle Gegeneliten kleiden ihre Anspriiche in religiose Form. Zugleich ist Religion
,,Ausdruck des wirklichen Elendes®, das in solchen Landern oft herrscht. Die ,,Pro-
testation gegen das wirkliche Elend“ (MEW 1, 378; cf. Bosse 1970) kann gezwun-
gen sein, sich religids zu duBern, weil der politische Weg demokratischer oder sozi-
alistischer Modernisierung so oft und so sichtbar gescheitert ist (vgl. Riesebrodt in
Bielefeldt 1998, 67 ff.) — woran, wire eine zweite Frage.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 371

wie die Hegelsche (Coletti 1977, 42); denn Dinge, die nur theoretisch aufgeho-
ben werden, ,,bleiben bestehen* (MEW 40, 582; cf. MEW 1, 207). So hebt Marx
etwa auch die Naturwissenschaft historisch auf;114 doch ist er weit entfernt da-
von, ihr damit die ,,Giiltigkeit” bestreiten zu wollen. Der Vorwurf, Marx habe die
Religion zerstdren wollen, geht von jener Identititssetzung von Denken und Sein
aus, die Marx als fdlschliche Theologisierung kritisiert hat (2.5.7).

Es gibt einen zweiten Anhaltspunkt fiir den Verdacht, Marx’ Religionskritik
wiirde die Religionen selbst angreifen. In den nicht zur Verdffentlichung be-
stimmten Notizen von 1844 gibt es eine Stelle, die die ,,Schopfung™ zu bezwei-
feln scheint (MEW 40, 545 f.). Greift Marx hier nicht doch die Religion selbst
an?'"® Die Antwort ist: Nein. Wie eine spitere Stelle zeigt, war Marx klar, dass
Menschen nicht Neues ,,schopfen, sondern nur Bestehendes verdndern kdnnen.
Es geht nicht um eine Ubertragung gottlicher Attribute auf den Menschen.'"
Vielmehr nennt Marx hier zwei Punkte, die auch fiir die Theologie relevant sind.
Im ersten Argument bemerkt Marx, dass die Rede von der Schopfung wenig Sinn
macht, wenn man sie als einen physischen Akt versteht: einerseits, weil sie so in
Konkurrenz zur Physik kommt — und in dieser unterliegt;''” andererseits, weil in
diesem physikalischen Status der Rede von Gott ,,Gott“ nicht mehr Gorr wire.''®
Dieses kosmologische Gottesverstdndnis wird seit langem kritisiert, auch von
Theologen; der Streit um den ,,Gott der Philosophen® ist Jahrtausende alt (1. Kor
1, 18 ff., Kol 2, 8; Apg 17, 16). Ist der griechische Gott, den man theoretisch er-
tiifteln und folglich auch widerlegen kann, derselbe wie der jiidische, der sich als
Liebender und Handelnder nur selbst offenbart?'"’ Die Kritik des physikalischen
Gottesverstiandnisses ist nicht notwendigerweise ein Angriff auf ,die’ Religion.

114 Etwa: ,,wo wire ohne Industrie und Handel die Naturwissenschaft?“ (MEW 3, 44).

115 So die katholische Apologetik bei Voegelin 1959, 33 ff., Ehlen 1982, Senge 1985,
Hofmann 1987. Weltanschaulich ,.entscheidend und mit dem christlichen Schop-
fungsglauben [...] unvereinbar ist Marxens Lehre, durch die [...] ,gesellschaftliche
Arbeit’ sei der Mensch Schopfer seiner selbst (Nell-Breuning 1985, 262).

116 ,,Der Mensch kann in seiner Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst, d.h.
nur die Formen der Stoffe dndern. Fn.: ,Alle Erscheinungen des Weltalls, seien sie
hervorgerufen von der Hand des Menschen oder durch die allgemeinen Gesetze der
Physik, sind nicht tatsdchliche Neuschopfungen, sondern lediglich eine Umfor-
mung des Stoffes’ (MEW 23, 57; das Zitat stammt von Pietro Veri aus dem Jahre
1771; cf. MEW 3, 37). Der alte Vorwurf einer Vergéttlichung des Menschen wurde
erneut von Kuenzlen 1997, 109 ff. gegen Marx erhoben; vgl. dagegen u.a. Reding
1957, Horsky 1972, Buchbinder 1976, Kréner 1977.

117 ,,Die Erdschopfung hat einen gewaltigen Stof3 erhalten durch die Geognosie, d.h.
durch die Wissenschaft, welche die Erdbildung, das Werden der Erde, als einen
Prozess, als Selbsterzeugung darstellte. Die generatio aequivoca ist die einzige
praktische Widerlegung der Schopfungstheorie (MEW 40, 545).

118 ,,Man nehme z.B. an, dass Gott, insofern er als Objekt bestimmt ist, Realgrund un-
seres Wissens sei, so fillt er ja, insofern er Objekt ist, selbst in die Sphire unseres
Wissens, kann also fiir uns nicht der letzte Punkt sein, an dem diese ganze Sphére
hiangt“ (MEW 40, 368; vgl. Schelling, Ausgewihlte Werke 1, 55).

119 Diese Trennung vollzog auch Moses Hess 1862 (cf. Gollwitzer 1957). Zur Entmy-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Der zweite Schwerpunkt in jener frithen Notiz ist die soziale Form, in der
Marx die Religion antrifft: in ihr wird die Knechtschaft, die weltlich bedingt ist,
ideell und spirituell verewigt.'*’ Das Modell von Herrscher und Untertan wird
auf das zwischen Gott und seine Geschdpfe tibertragen.'”' Die Kritik meint we-
niger Gott als vielmehr die Kirche und andere Herrscher ,,von Gottes Gnaden®.
Uber die weltliche Rolle, die das Christentum spielen sollte, gibt es ebenfalls ei-
nen uralten, noch anhaltenden Streit. Soll die Religion sich zur Stiitzung weltli-
cher Michte hergeben, oder wire sie nicht vielmehr gehalten, den egalitiren For-
derungen ihrer Verkiindigung nachzugehen? Auch diese Frage muss nicht ent-
schieden werden, um zu sehen, dass Marx mit der Kritik am knechtischen Chris-
tentum nicht notwendigerweise ,die’ Religion per se angreift. Marx greift ihre
Instrumentalisierung fiir politische Unterdriickung an — das ist etwas anderes.'?

Wer in diesen beiden Punkten eine fundamentale Religionskritik sehen will,
legt einen Alleinvertretungsanspruch und ein kosmologisches Gottesverstindnis

thologisierung, die auch eine Entkosmologisierung ist, siche nach Kant Bultmann
1942, cf. Rentsch 2000, 180 ff. Marx bezieht sich auf Tertullian und den ,,tlichtigs-
ten und konsequentesten Teil protestantischer Theologen* (MEW 1, 92).

120 ,,Ein Mensch, der von der Gnade eines andern lebt, betrachtet sich als ein abhdngi-
ges Wesen. Ich lebe aber vollstindig von der Gnade eines andern, wenn ich ihm
nicht nur die Unterhaltung meines Lebens verdanke, sondern wenn er noch auf3er-
dem mein Leben geschaffen hat ..., mein Leben hat notwendig einen solchen Grund
aufler sich, wenn es nicht meine eigne Schopfung ist. Die Schopfung ist daher eine
sehr schwer aus dem Volksbewusstsein zu verdringende Vorstellung. Das Durch-
sichselbstsein der Natur und des Menschen ist ihm unbegreiflich, weil es allen
Handgreiflichkeiten des praktischen Lebens widerspricht (MEW 40, 544 f.).

121 Zwar gibt es Stellen, die vom ,,Knecht Gottes“ sprechen (5. Mos 32, 36; Ps 34, 23),
aber selbst in ihnen steckt ein progressives Moment, weil der Gehorsam gegeniiber
Gott gerade vom Gehorsam gegeniiber den Menschen freistellt (Apg 5, 29, 1. Kor
7, 23). An anderen Stellen ist statt ,,Knechtschaft* die Rede von der Beziehung zu
einem giitigen Vater (Mat 23, 9) sowie von der Liebe zu Gott und unter den Men-
schen (Mat 5, 44; Rom 13, 8). Dies vertrdgt sich mit irdisch-knechtischen Bezie-
hungen nur schlecht (Sélle 1968a, Tiircke 1979, 112 ff.).

122 ,.Der Feind Gottes [...] ist nicht der Atheismus; es sind die Gotzen® (Ernesto Car-
denal, in: Thomas 1993, 236). ,,Die religiosen Tagesfragen haben heutzutage eine
gesellschaftliche Bedeutung. [...] Nur noch der Theologe kann glauben, dass es sich
um Religion als Religion handle” (MEW 3, 232). ,,Der sogenannte christliche Staat
verhilt sich dagegen politisch zur Religion und religids zur Politik. Wenn er die
Staatsformen zum Schein herabsetzt, so setzt er ebensosehr die Religion zum
Schein herab®“ (MEW 1, 358). ,,Der sogenannte christliche Staat ist der unvoll-
kommene Staat, und die christliche Religion gilt ihm als Erginzung und als Heili-
gung seiner Unvollkommenheit. Die Religion wird ihm daher notwendig zum Mit-
tel [!], und er ist der Staat der Heuchelei” (a.O.). ,,.Die sozialen Prinzipien des
Christentums haben die antike Sklaverei gerechtfertigt, die mittelalterliche Leibei-
genschaft verherrlicht und verstehen sich ebenfalls im Notfall dazu, die Unterdrii-
ckung des Proletariers, wenn auch mit etwas jaimmerlicher Miene, zu verteidigen®
(MEW 4, 200) — oder selbst den NS (Scholder 1977). Dieser Kritik ist nicht durch
Argumente, ihr wire nur durch politische Positionierungen zu entgehen (Gollwitzer
1962). Differenzen zwischen Europa und den USA betreffen auch diesen Punkt.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 373

an den Tag, und begreift Religion zudem nach dem Modell von Herrschaft. Marx
»zerstort nicht ,.die“ Religion, doch er hat doch einige theologisch ernst zu
nehmende Kritikpunkte formuliert. Wie gehen die Religionen mit dieser Kritik
um? Kann sie nicht durchaus in ihrem Sinne sein? Erregt ihr Bekdmpfen nicht
den Verdacht, dass tatsdchlich Weltliches vergottet wird? Dies muss die Religion
mit sich selbst abmachen. Betrachten wir nun, auf welche Weisen das geschah.

2.6.5 Religionskritik als Politikum

,-Hat nicht vor allem das Christentum Staat und Kirche gesondert? Leset
den heiligen Augustinus ,De civitate Dei’, studiert die Kirchenviter und
den Geist des Christentums, und dann kommt wieder und sagt uns, ob der
Staat oder die Kirche der ,christliche Staat” ist!“ (MEW 1, 101)

Zu Auseinandersetzungen des Marxismus mit der Religion hétte es nicht not-
wendigerweise kommen miissen,123 es war kontingent. Mit seinem ,,kategori-
schen Imperativ, alle Verhiltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein ernied-
rigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verdchtliches Wesen ist“ (MEW 1,
385), vertrat Marx eine Politik, die damaligen Machthabern nicht gelegen war.
Und zu ihnen gehérte auch die Kirche. Sie war damit in Widerspruch zu ihrer ei-
genen Herkunft und Lehre geraten.'** Obwohl mit dem Naturrecht, der neuzeitli-
chen Staatstheorie, der Aufkldrung und den politischen Reformen und Revoluti-
onen die Religion immer mehr aus der Politik zuriickgedringt worden war, hatte
sie sich in Gegenrevolutionen einiges Terrain sichern konnen. Mit dem ,,Gottes-
gnadentum® der Krone und der ,,Heiligen Allianz* unter Metternich stemmten
sich die Monarchien europaweit im Namen Gottes gegen politische Emanzipati-
onen. Dies war der Hintergrund filir das Abriicken so Vieler von der Kirche und
das positive Aufgreifen des Marxismus seitens christlicher Kirchenkritiker: die
kirchliche Parteinahme fiir die Herrschenden, selbst noch die repressivsten.'?
Marx griff die christliche Religion nicht im religidsen Sinne an wie noch Wil-
helm Weitling und spéter Eugen Diihring, sondern, da sie sich zur Legitimations-
ideologie des ,,christlichen Staates* Preuf3en hatte hergeben lassen, gezielt im po-
litischen Sinne. Zwar waren Teile der Christen aufgrund der uniibersehbaren Be-
nachteiligung der Arbeiterschaft gegeniiber den Forderungen nach sozialen Ver-
besserungen aufgeschlossen.'”® Doch die politische Theologie des protestanti-
schen Staatskirchentums und des katholischen Ultramontanismus konnte gegen-

123 Marx hat die Trierer jiidische Gemeinde juristisch unterstiitzt (MEW 27, 416;
Hirsch 1980, Monz 1995, 146, 153).

124 ,Handelt der grofte Teil euerer Prozesse und der grofite Teil der Zivilgesetze nicht
vom Besitz? Aber es ist euch gesagt, dass eure Schitze nicht von dieser Welt sind*
(MEW 1, 101; siche beispielsweise Mat 6, 19; Mat 19, 24; Mat 22, 21; Luk 6, 20;
Joh 18, 36; Rom 14, 17; vgl. Troeltsch 1912, Farner 1969).

125 Siehe dazu u.a. Luxemburg 1905, Dirks 1947, Fuchs 1952, Gollwitzer 1962,
Lochmann 1974, Reisinger 1985.

126 Die Sozialenzyklika de rerum novarum (1891, BKAB 1991; Baader 1865) zeigt es.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374 | PHILOSOPHIE NACH MARX

iiber einer auf Selbstbestimmung setzenden Bewegung nicht offen sein.'”’ Die
christliche Reaktion auf die Sozialdemokratie bestand konsequenterweise darin,
Teile der Forderungen in eine ,,christlich-soziale* Formulierung zu iiberfiihren,
der Bewegung aber gerade damit politisch die Spitze zu brechen. Vorrangig galt
es, die verirrten Schéiflein wieder in das bewéhrte Biindnis von Thron und Altar
zu iiberfithren.'”® Diese Reaktion der Kirchen zeigt, dass sie den Sozialismus
ganz richtig begriffen: er wurde als politische Gefahr empfunden.

Selbst das kirchliche soziale Engagement war von einer abstrakten Negation
des Sozialismus getragen, die keineswegs theologisch, sondern hdchst politisch
motiviert war — durch eine fiir selbstverstindlich erachtete Parteinahme fiir Kai-
ser und bestehende Obrigkeit, die als ,,gottgewollt angesehen und ausgegeben
wurde. Die Innere Mission Johann Hinrich Wicherns, die gern als Beleg zur so-
zialen Einsicht der Kirche angefiihrt wird, nannte sich 1875 offen ,,Verein zur
Bekidmpfung der Sozialdemokratie.'” Die christliche Auseinandersetzung mit
dem Sozialismus hatte also weniger theologische als vielmehr politische Motive
— und diese waren durchaus nicht demokratisch, sondern eher nationalistisch,
monarchistisch und feudalistisch."*” Marx hat das friihzeitig gesehen, und iiber-
fiihrte darum seine Religionskritik in eine Analyse der Politik. Die Gretchenfrage
des Christentums gegeniiber dem Sozialismus war mitnichten die nach einer ,,s0-
zialen Gerechtigkeit” (die einzufordern ein leichtes ist) oder nach deren imma-
nenter oder transzendenter ,,Begriindung, sondern wer diese einzufiihren beru-
fen sein wiirde: die Kirche, nicht zuletzt, um dabei ihre angegriffene Hegemonie
zu stiitzen; der patrimoniale Staat, wie es dann von Bismarck bis zu Helmut
Schmidt geschah; oder am Ende die Arbeiter selbst, wie es Marx forderte (2.2.2).
Dies setzte allerdings politische Verdnderungen voraus, und darin endlich be-
stand der Stein des Anstofles. Die Kirche verweigerte sich politischen Reformen.
Das Biindnis von Thron und Altar war im 19. Jahrhundert derart eng geschmie-
det, dass beide kaum zu unterscheiden waren."*! Diese Kirche erschien der Sozi-
aldemokratie nicht als geeigneter Gespriachspartner.

127 Invektiven des Vatikans richten sich vor allem gegen Bestrebungen der praktischen
Selbstverwaltung, welche die kirchliche Hierarchie untergraben, etwa beim Laien-
abendmahl. An der Befreiungstheologie bekdmpfte er nicht die Ndhe zum Sozia-
lismus, sondern die Antastung der Kirchenhierarchie. Steht hinter der Polemik ge-
gen die neuzeitliche ,,Selbsterméchtigung® (Schmitt 1970) nicht das Wunschbild
einer kleriko-politischen Bevormundung?

128 Cf. Lindt 1957, 211 ff.; Sorg 1974, Goeggelmann 1987; siche noch Kral 1920,
Brunstid 1926; speziell zum Katholizismus cf. Hoffher 1949, Diilmen 1989, 174 ff.

129 Beuys 1982, 481; Fuchs 1955, 17 ff., Eckart 1910; siche auch F. Bodelschwingh.

130 Heutiger christlicher Antimarxismus (Rohrmoser 2000) kann eine Kontinuitdt ent-
weder nur erschleichen, oder er gefdhrdet das Bekenntnis zur Demokratie. Die da-
malige Polemik war von Grund auf gegendemokratisch.

131 Geistliche ,,galten als verldngerter Arm der Obrigkeit und waren als ,Schwarze Po-
lizei’ gefiirchtet” (Beuys 1982, 481; cf. Stahl 1853). Als es 1914 und 1933 zur Ent-
scheidung kam, wihlte die Kirche, mit wenigen Ausnahmen, konsequent und iiber-
konfessionell den Thron. Eine ,,Deutschkirche war das Ergebnis (Scholder 1977).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 375

Zudem gab es wenig Anlass, die politischen Differenzen ausgerechnet auf re-
ligiosem Feld auszutragen. Dies erfuhren Pfarrer wie Adolf Stoecker oder Paul
Goehre, die sich in Arbeiterversammlungen wagten, um fiir neue Parteien zu
werben, am eigenen Leibe. Wichern, Stoecker, Goehre und Naumann warben im
Namen des Christentums fiir Parteien, die Sozialreformen versprachen, aber mo-
narchistisch und zum Teil imperialistisch orientiert waren (2.1.2, Fn. 45). Die
Sozialdemokratie durchschaute die dahinterstehende politische Attacke. August
Bebel verallgemeinerte: ,,Christentum und Sozialismus stehen sich gegeniiber
wie Feuer und Wasser. Der sogenannte gute Kern im Christentum [...] ist nicht
christlich, sondern allgemein menschlich® (Bebel 1874, nach Beuys 1982, 482;
auch Gollwitzer 1977, 40).'*?

In der Auseinandersetzung mit dem Sozialismus und spiter speziell dem
Marxismus waren offizielle Vertreter von Theologie und Kirche von Anbeginn
bemiiht, eine Aullengrenze zu etablieren, nach dem bewihrten Schema von
,,Freund und Feind“."** Doch aus solchen Bemiihungen wurde oft eine unwillkiir-
liche Infragestellung der eigenen Position, und die Grenze verwandelte sich zu
einer Innengrenze: der Sozialismus fand sich im eigenen Lager wieder (wie es
auch sikulare Antisozialisten gab und gibt), sowohl in geschichtlichen Vorldu-
fern wie etwa den Franziskanern als auch in duflerst gegenwértigen Arbeiter-
priestern.'** Die Kritik an der Sinnentleerung des Kultus und an der Vernachlis-
sigung der sozialen Pflichten traf die Religion am Lebensnerv. Ihr musste daher
aus substantiellem Eigeninteresse an einer Auseinandersetzung mit dieser Religi-
onskritik gelegen sein — ob nun im Interesse der Abwehr, da eine Gefédhrdung der
Standesprivilegien drohte, oder der Selbstbelebung, falls die geistige und geistli-
che Odnis selbst empfunden wurde. Und so fiihren Theologie und Kirche iiber
die Jahrzehnte hin einen konstanten ,,Dialog™ mit dem Sozialismus, der vom
Kampf mit hirtesten Bandagen bis zu freundschaftlichen Begegnungen — dies al-
lerdings nur um 1968 — tiber die verschiedensten Stationen fiihrte (und wohl nur
erloschen ist, weil der Partner verschwand).'** Es lassen sich nun Grundlinien der
dabei fiihrenden Positionierungen zu Marx unterscheiden.

132 Die Religion ,,wird nicht ,abgeschafft’, sie ,,verschwindet (Bebel 1879, 485;
Kautsky 1903). Der von Bebel angegriffene katholische Prediger Wilhelm Hohoff
(1908) variierte Bebel dahingehend, dass Christentum und Kapitalismus sich aus-
schldssen wie Feuer und Wasser.

133 Dieses Schema (Schmitt 1932) ist vorbereitet in E.M. Arndts ,,Volkhass“ (1813).

134 Eine Art ,,Re-Entry* (Luhmann) der System-Umwelt-Differenz im System.

135 Cf. Heimann 1955, Fuchs 1956, Garaudy 1966, Kellner 1966, Girardi 1968, McIn-
tyre 1968, Duchrow 1969, Nell-Breuning 1969, Stockmaier 1970, Rolfes 1974,
Soelle 1974, Kern 1976, Bienert 1979, Reisinger 1983.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376 | PHILOSOPHIE NACH MARX

2.6.6 Vier theologische Positionen zu Marx

Ablehnung wegen ,Atheismus*
,Marxismus ist nicht Atheismus.” (Max Adler 1913)

,,Heute gibt es nur noch eine Position, die gegen den Marxismus
antreten konnte, und das ist das Christentum.“ (Lay 1975, 419)

Den kirchenkritischen Theologen fiel auf, dass die Bindung des Kulturprotestan-
tismus und seiner Theologie an den deutschen Staat der Religion alles andere als
gut tat. Der Basler Kirchengeschichtler Franz Overbeck sprach 1873 der Theolo-
gie die Christlichkeit rundweg ab."*® Doch die Amtskirche war von dieser Sicht
weit entfernt. Eine breite Front der Ablehnung definierte sich {iber den Marx zum
Vorwurf gemachten Atheismus. Wir sahen bereits, dass dies kaum berechtigt war.
Marx ging von den vorgefundenen realen Verhéltnissen aus. Diese mussten zwar
in eine theoretische Ordnung gebracht werden, aber diese Ordnung hatte dem
Material zu folgen und nicht umgekehrt. Nirgends ging er von theoretischen
,»Qrunditzen* aus; das Ableiten aus obersten Prinzipien war ein ihm wie allen
empirischen Wissenschaften fremder Theorietyp. Doch fiir eine dem Mittelalter
entnommene Ordophilosophie,”’ die selbst nun einmal von obersten Grundsit-
zen ausging und von ihnen ableitend in Richtung bloer Materie immer weiter in
Richtung Nichts herunterschritt, erschien eine Theorie, die nicht vom Sein Gottes
ausging, als eine Theorie, die vom Nichtsein Gottes ausging. Damit schien sie ihr
schon inakzeptabel. Okonomische Theorie muss allerdings ohne Gott auskom-
men (Fn. 177). Doch diesen grammatischen Unterschied von dkonomischer und
theologischer Theorie {iberging man. Der Vorwurf des ,,Atheismus® beruht also
auf der Unterschiebung eines vereinheitlichenden Theoriemodells.'*®

136 Erst sein Freund Nietzsche lehnte Judentum, Christentum und Sozialismus ab, in-
dem er letzteren aus ersterem ableitete (cf. Cancik 2000). Er zieh das Christentum
des Kultes der Schwiéche und zugleich seiner Stiitzung der wilhelminischen Kultur.
Was mag ihm als Gegner Bismarcks und Bebels eigentlich vorgeschwebt haben?

137 Der Papst erkldrte den Thomismus im Jahre 1879 (aeterni patris, bekréftigt 1931;
cf. W. Eucken 1948) fiir bindend. Von Thomas hétte man aber auch progressivere
Politik lernen konnen (Farner 1969, 77 ff.; Fenske 1997, 212 ff.).

138 ,,.Der Grundfehler dieser ,christlichen’ Kritik liegt darin, dass die Enderwartungen
des Christen und des Marxisten auf einer Ebene gesehen werden* (Wiinsch 1962,
89). Ob ein Physiker Christ ist, spielt fiir die Giiltigkeit seiner Theorien keine Rol-
le. Auch wenn Marx Jude oder Christ geblieben wire, hitte es an seiner Theorie
nichts gedndert. Wichtig wire diese Frage allein bei der Suche nach biographischen
Motiven. Eine Aussage ad personam leistet indes noch keine Kritik der Theorie.
Marx beklagte, dass ,,von allen Philosophien der Vergangenheit ohne Ausnahme
jede des Abfalls von der christlichen Religion durch die Theologen bezichtigt wur-
de, selbst die des frommen Malebranche und des inspirierten Jakob Bohme, dass
Leibniz als [...] Atheist [...] angeklagt wurde* (MEW 1, 92). Frithen Christen wie
Celsus und Julianus warf man Atheismus vor. Marxisten verglichen sich mit als
Ketzern verurteilten Naturwissenschaftlern (Bruno, Galilei; MacIntyre 2002).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 377

Mogen motivational andere Merkmale des Marxismus wie seine Befiirwor-
tung der Demokratie, der Frauenemanzipation und der Religionsfreiheit sowie
seine Ablehnung der Nationalstaatlichkeit, der Staatsbesoldung des Klerus oder
des religiosen Schulunterrichts ausschlaggebend gewesen sein, vorgehalten wur-
de ihm stets der ,,Atheismus*."* Je nach politischer Stirke der Arbeiterbewegung
oder der sozialistischen Staaten wurden zwar auf untergeordneter Ebene mitunter
politische Zugestindnisse gemacht, zumindest programmatisch. An der grund-
satzlichen und gerade damit an der Sache vorbeigehenden Ablehnung dnderten
sie jedoch nichts. Aber nicht nur die Kirchen wetterten gegen den Materialismus
(und trafen damit eher den Monistenbund). Die Sozialdemokratie nahm den Feh-
dehandschuh auf und versuchte in der Linie der franzdsischen Aufklarung, die
Kirchen der Illegitimitdt zu {iberfiihren. Sie wurden offensiv als per se unzeitge-
mif und riickschrittlich erklirt.'* Die Selbstinterpretation des Marxismus als ei-
ner umfassenden ,,Weltanschauung® (2.1.4, 2.2.4), die keine andere neben sich
dulden wollte, lud zum Vorwurf des Atheismus geradezu ein. Beide Seiten deute-
ten den Marxismus mit Engels, Kautsky und dem Dialektischen Materialismus
als naturalistisches System der Welterklirung.'*' Wird Marx als Weltanschau-
ungsproduzent gelesen, kann er leicht abgelehnt (Senge 1985, Thomas 1993) o-
der auch aus zweifelhaften Motiven bejaht werden (Hoffman 2000).

Doch nicht nur die Marx’sche Theorie ist als Weltanschauung fehlinterpre-
tiert. Auch beim Christentum stellt sich die Frage, ob es als solche zu verstehen
ist, oder ob es, wird es ernst genommen, nicht vielmehr selbst radikale Praxis ist.
Egalitire Ausrichtungen des Christentums sind meist gescheitert — an der Kirche.
Sie war an einer den status quo in fiir sie giinstiger Weise stabilisierenden Theo-
logie interessiert, wobei sie sich den feudalen Staaten stark assimilierte.'*?

139 So ex cathedra Quadragesimo anno (1931, cf. Reisinger 1985), philosophisch Wet-
ter 1952; Koch 1961, Ehlen 1961, Bienert 1979, 45 ff.; Senge 1985. Fiir Wehner
(1985, 58) stellte die Griindung der CDU den Versuch dar, das Christentum fiir ei-
ne ,,weltanschauliche Sammlung gegen den Marxismus* zu benutzen, in Kontinui-
tit mit dem NS (Uertz 1981 und den ,,Modernisteneid 1910). Nell-Breuning kon-
zentrierte sich polemisch auf den Atheismus, obwohl seine Wirtschaftstheorie stark
von Marx abhing: ,,Fiir die katholische Soziallehre ist Marx der grofle Gegner, mit
dem sie sich auseinanderzusetzen hat. Bei dieser Auseinandersetzung geht es nicht
um Marx als Okonomen, [...] sondern um Marx als Philosophen* (1985, 262 f.).

140 Bebel 1874, Dietzgen 1908, Steigerwald 1973; vgl. Fetscher 1973, 58-78; Schlette
1975. Voltaire, der giftigste Gegner der Kirche, war keineswegs Atheist: ,,Wenn es
Atheisten gibt, ist niemand anders daran schuld als die gedungenen Zwingherren
der Seele, die uns gegen ihre Schurkereien aufbringen und manche schwachen
Geister dazu zwingen, den Gott zu leugnen, den diese Ungeheuer schianden” (Vol-
taire 1984, 73). Er beruft sich dafiir auf Jesus, der gegen die Kirchen zeuge (49 ff.).
Bemerkenswert sind die Aufséitze zum Thema von Franz Mehring (1983, 241-288),
der einmal hatte Priester werden wollen und von G.E. Lessing ausging.

141 Fetscher 1967, McMurtry 1978, Ehlen 1982, A. Woods 1995, Steigerwald 2000.

142 Die katholische Kirche tat dies vor allem in Spanien und Frankreich, vgl. Duve
1976, 13 ff., Hanson 1987 und Kallscheuer 1994, 19 ff.; die protestantischen Kir-
chen vor allem in England und Deutschland.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378 | PHILOSOPHIE NACH MARX

~Abweichlerische” Gruppen hatten damit zu rechnen, verboten und verfolgt
zu werden wie einst die Albigenser, oder in der ,,Abgeschiedenheit” einer Ni-
schenexistenz zu existieren wie die Bettelorden.'®® Die siegesgewisse christliche
Selbstanpreisung erinnert an diese imperiale Selbstbehauptung. Sie praktizierte
das, was sie den Marxisten vorwarf: dogmatische Voreingenommenheit und
, Unwissenschaftlichkeit“."** Ob Propheten, Apostel, Kirchenvéter, Reformatoren
oder kirchliche Laien: mit verkrusteten Hierarchien hatten noch alle zu kdmpfen.
Dies ist vielleicht die greifbarste Parallele zum Marxismus.

Toleranz trotz Atheismus

,.Karl Marx’ bleibendes Verdienst liegt in der kithnen Denunziation des
menschentdtenden Antlitzes der kapitalistischen Welt oder, theologisch gewen-
det, in der Erkenntnis der gesellschaftlichen Siinde in concreto.“ (Arthur Rich)

Im deutschsprachigen Raum stiefen gegen Ende des 19. Jahrhunderts nur theolo-
gische Ausnahmeexistenzen wie Wilhelm Hohoff, Rudolf Todt oder Christoph
Blumhardt zu einer Kenntnisnahme Marxens vor.'*® Diese kleine, gemiBigte
Front hatte zwar an entscheidenden Stellen theologische Vorbehalte gegeniiber
der radikalen Praxis, tolerierte aber dennoch die Politik der Arbeiterbewegung,
zumindest in Teilen.'*® Auch in der Sozialdemokratie gab es bereits friih dialog-
bereite Stimmen: Nach Rosa Luxemburg etwa sei der Sozialdemokratie die Geg-
nerschaft von der Kirche aufgezwungen worden, da diese es stets mit den Méch-
tigen gehalten habe. Die auf Gerechtigkeit verpflichtete Kirche solle nunmehr
endlich ihre zweite Chance nutzen, fiir mehr Gerechtigkeit zu sorgen.'*’ Sie wur-
de so weder bekdmpft noch bejaht, sondern zur Zusammenarbeit aufgerufen.

143 Troeltsch 1912, Bloch 1968, Farner 1969, zum Mittelalter Cohn 1988; Deschner
1989. ,,Die Gefahr droht sowohl dem Bestand der Tradition wie ihren Empfangern.
Fiir beide ist sie ein und dieselbe: sich zum Werkzeug der herrschenden Klassen
herzugeben. [...] Die Beute wird, wie das so tiblich war, im Triumphzug mitgefiihrt.
Man bezeichnet sie als die Kulturgiiter. [...] Es ist niemals ein Dokument der Kul-
tur, ohne zugleich ein solches der Barbarei zu sein“ (Benjamin GS 1.2, 695 f.).

144 Wetter 1952 erklarte den Marxismus fiir unwissenschaftlich, weil er seinen ,,Got-
tesbeweisen” nicht folgte (Wiinsch 1962, 61, 73; als Antwort Klaus 1958. Die Pa-
rallele zwischen DiaMat und Scholastik diagnostizierte Wetter selbst). Wiinsch
nannte solche Polemik eine ,,Flucht ins Christliche” (85), ,,falsche Uberlegenheit
der christlichen Eschatologie* (92): ,,Aber warum die Theologie bemiihen?* (84).

145 Zu Blumhardt siche Thurneysen 1926; insgesamt Sorg 1974, 67 ff.

146 Die Vorbehalte gingen in dem Mal3e zuriick, in dem sich die Sozialdemokratie zur
Kirche hin 6ffnete (und gegen Marx verschloss). Das Godesberger Programm mar-
kiert den Wendepunkt (vgl. Primmer 1965, Wehner 1985). In den stirksten Zeiten
des Sozialismus rdsonierte die Theologie sogar dariiber, dass die Kirche nicht an
ein bestimmtes Wirtschaftssystem gebunden sei. Sie hat sich damit nicht dem Ge-
danken des Sozialismus, sondern seiner Rolle als néchster potentieller Machthaber
akkomodiert. Dieser machiavellistische Hintergrund kommt in der Zelebration der
abstrakten ,,Erinnerung* in der neuen politischen Theologie meist nicht mehr vor.

147 Luxemburg 1905, dhnlich Max Adler 1913. Auf Seiten der Kirche lieBen sich fiir

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 379

Diese Option war meist zur Marginalitit verurteilt.'*® Die Situation #nderte

sich in Deutschland erst mit dem Zusammenbruch der Monarchie, als Staat und
Kirche erstmals getrennt wurden. Es gab nun keinen zwingenden institutionellen
Grund mehr, gegen den Sozialismus zu sein (dies war man nunmehr einfach ,,aus
Tradition®, Duve 1976). Vielmehr sahen sich die Theologen durch die gewach-
sene Bedeutung der Sozialdemokratie zu einer ndheren Auseinandersetzung er-
mutigt. Inzwischen hatte auch die Theologie Nachhilfestunden in puncto Moder-
ne genommen, bei ihren Kritikern Kierkegaard und Nietzsche ebenso wie bei ih-
ren Systematikern Kant und Weber. Man begann zu begreifen, dass (im Doppel-
sinne) nicht von oben herab zu theologisieren sei, da man auf diese Weise weder
die christliche Botschaft recht versteht, die immer schon ,unten’ ist, noch die
Welt, die nicht hierarchisch nach apriorischen Prinzipien konstruiert ist. Warum
soll sich ein Christ in sidkularen Fragen nicht so oder so entscheiden kdnnen? Die
Entscheidung tiber Weltliches sollte auch weltlich gefillt werden kénnen (,,Dem
Kaiser, was des Kaisers ist“, Mat 22, 21).

Diese Interpretationslage fiihrte dazu, dass die christliche Kirchenkritik und
die sozialistische Religionskritik in der Sozialkritik zueinander fanden. Es war
nunmehr fiir Christen moglich, Sozialisten zu sein und umgekehrt.'** SchlieBlich
war die Frage des ,,Atheismus“ fiir Marx unwichtig: Mit der Erkenntnis, dass
durch die scholastische Behandlung dieser Frage nichts fiir die Wirklichkeit zu
gewinnen sei, war Marx ja angetreten. Er hat die Frage nicht so oder so beant-
wortet und daraus Konsequenzen gezogen, sondern sie auf sich beruhen lassen,
und die Fragen der Welt als autonome betrachtet. Zu ihrer Beantwortung braucht
man die philosophische Gottesfrage in den wenigsten Fillen."® Weil man auf sé-
kularer Grundlage zu durchaus verschiedenen politischen Urteilen kommen kann,
gab es auch unter den Christen einige, die aufgrund sdkularer Uberlegungen zum
Sozialismus neigten. Es war eine weltliche Frage, auch fiir Christen oder Juden.
Dies war kein religioser oder ,christlicher” Sozialismus, denn die Welt ist miin-
dig geworden (Bonhoeffer 1949, Briefe vom Juni 1944).">' Eine Rezeption des

diese Mittelposition nennen Friedrich Heiler, Gottfried Naumann und spéter Fritz
Lieb (vgl. Kambas 1985, Faber 1994, 84 {f.).

148 Siehe 2.1.3. Spéter aber lebte die ,,Kirche im Sozialismus® von ihr (Thumser 1996).

149 Erwin Eckert brachte dies in einer Flugschrift 1926 auf den Punkt: ,,Die religidsen
Sozialisten Deutschlands [...] wollen vielmehr der Uberzeugung Ausdruck verlei-
hen [...]: dass es vom Evangelium zum Sozialismus einen Weg gibt, und dass es
vom Sozialismus einen Weg zum Evangelium gibt“ (nach Balzer 1993, 68).

150 Marx sagte sinngemal8 nicht: ,Es gibt keinen Gott, also ..., sondern eher: ,Egal wie
ihr die Frage nach Gott beantwortet, in diesem Fall bringt sie uns nicht weiter. Von
denen jedenfalls, die sich keck auf Gott berufen, ist keine Besserung der Lage zu
erwarten. Lassen wir diese Frage also hinter uns.” Er meinte, dass selbst ,,der A-
theismus anfangt, ausgetragen und verschlissen zu werden (MEW 1, 539; Fn. 85).

151 Cf. Kraus 1982, Grdb 1999. Die Akzeptanz dessen liegt in der Konsequenz der
monotheistischen Buchreligion: Wie man iiber Weber von Nietzsche hatte lernen
missen, war die Freisetzung einer entgdtterten Welt in die Vernunft des Menschen
auch eine welthistorische Leistung der biblischen Religion selbst. Nach Nietzsche

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Marxismus jenseits der unsinnigen Frage nach dem Atheismus war so ermdg-
licht."* Es finden sich in der Folge Theologen, die Marx produktiv lasen, auch
jenseits der Theologie (so Heimann, Fuchs, Wiinsch oder Gollwitzer, cf. 2.6.7).

Religidéser Sozialismus

Doch bleibt ein Theolog ein Theolog, auch wenn er nicht theologisiert. Eine
weitere Gruppe sah gerade in der von den geméBigten Gruppen abgelehnten ra-
dikalen Praxis nicht eine von sidkularer Vernunft, sondern eine vom Christentum
geforderte und bemiihte sich daher um eine Vermittlung. In einigen Schriften der
Sozialisten machte es ja den Anschein, als seien diese die wahre ,,Nachfolge“ an-
getreten, besonders was die Lehre Jesu (Mat 19, 24),">* den Kommunismus des
Urchristentums (Apg 4, 32)"** oder die Reformation betraf.'>> Mit Kutter konnte
man dies auch unabhiingig vom Selbstverstindnis der SPD vertreten.'*

hatte das Christentum alles in der Welt solange vor die Vernunft gebracht, bis es
schlieBlich selbst vor sie kam — und zu leicht wog (MEW 2, 137; Gogarten 1953,
Bosse 1970, Tenbruck 1975). Paradox wire es, diesen weltlichen Standpunkt auf-
grund seiner Genese selbst als ,,christlich® (oder, wie Stahl und Tillich, als protes-
tantisch) zu behaupten; das hobe die Weltlichkeit wieder auf, wie es methodisch
Genesis und Geltung vermengt. Islam und Judentum haben es zu ihrer eigenen sé-
kularen Aufkldrung gebracht, weit eher sogar; auch wenn sie heute defensiv ist.

152 Die philosophische Kategorie ,,Unsinn®, die Wittgenstein fiir die Sorte von Frage
verwandte, auf die keine Antwort moglich ist (1984, 50, 63), entspricht den Aus-
fiihrungen von Marx zur Gottesfrage: ,,Frage dich, wie du auf jene Frage kdmmst;
frage dich, ob deine Frage nicht von einem Gesichtspunkt aus geschieht, den ich
nicht beantworten kann, weil er ein verkehrter ist? [...] Wenn du nach der Schop-
fung [...] fragst, so abstrahierst du also vom Menschen und der Natur. Du setzest sie
als nichtseiend, und willst doch, dass ich sie als seiend dir beweise. Ich sage dir
nun: gib deine Abstraktion auf, so gibst du auch deine Frage auf [...] Denke nicht,
frage mich nicht, denn sobald du denkst und fragst, hat deine Abstraktion [...] kei-
nen Sinn“ (MEW 40, 545). ,Freilich bleibt dann eben keine Frage mehr; und eben
dies ist die Antwort™ (Wittgenstein 1984, 85); ,,denk nicht, sondern schau!* (277).
Voegelin 1959, 33 erblickte hierin nur ein ,,Denkverbot* (obwohl er Marx zugleich
als Gnostiker hinstellt). Eher sollte man es als eine Reaktualisierung der Differen-
zierung verschiedener Geltungsebenen philosophischer Rede betrachten: Schon
Kant legte dar, dass man von ,,spekulativen* Sétzen iiber die Weltentstehung nur
einen ,,regulativen” Gebrauch machen konne — aus ihnen ist nichts weiteres zu fol-
gern (KrV A 509, A 672 ff.). Fiir Marx ist ihre Beantwortung praktisch irrelevant,
da aus ihnen nichts folgt. Vielmehr bringen sie von ,irdischen’ Fragen ab; ja es
droht die Gefahr, dass man sich in ihnen wie in einem ,Fliegenglas“ verfingt
(Wittgenstein 1984, 378; cf. MEW 2, 60; MEW 3, 40; s.u., Fn. 196; auch 4.1).

153 Vgl. Machovec 1972, Fetscher 1974, Rolfes 1974. ,Jesus ist die soziale Bewe-
gung™ (Barth, in: Gollwitzer 1972, 7).

154 Siehe hierzu neben Farner 1969 detailliert Martin Leutzsch, in: Faber 1994, 77 ff.

155 Siehe Engels, MEW 7, 531 ff.; Kautsky 1895 und 1908, Blochs 1921.

156 Hermann Kutter, neben Leonard Ragaz der erste ,,Religios-Soziale* und zentral fiir
Barth, meinte in Sie miissen (1903), die Sozialdemokratie sei, ,,unbewusst vom le-
bendigen Gott getrieben, der erschlafften Kirche als Ansporn zu tiberindividueller
Reichsgottesarbeit erstanden® (RGG* Bd 111, 1442; Kutter 1965, Zademach 1973).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 381

So propagierte man einen neuen ,,religiésen Sozialismus®, sowohl von christ-
licher Seite (,,Theologie der Revolution®) wie von marxistischer (Bloch, Metz-
ger)."”” Diese iiberschwingliche Konzeption fiihrte allerdings zu einer ,ellipti-
schen” Theologie (Barth): sie hatte mit Gott und Welt nun zwei Zentren, deren
genauere Verhédltnisbestimmung nicht immer gliicklich konzipiert wurde. Eine
von beiden musste im Zweifelsfall geopfert werden, und es war nicht im voraus
auszumachen, welche das sein wiirde. Tillichs Freund Eugen Hirsch konnte e-
benso leicht zu Nationalismus und Nationalsozialismus {iberwechseln wie Barths
Freund Gogarten. Der religiése Sozialismus unterschied sich im Prinzip wenig
vom alten Biindnis von Thron und Altar oder der neuen Theologisierung des
Vélkischen. Ungewollt {ibernahm so gerade der radikalste Fliigel der religiésen
Sozialisten ein Erbe der ,,biirgerlichen Religion* (Metz), indem er die Kultur sak-
ralisierte. Dies war eben mit jeder Kultur mdglich: mit der liberalen (Harnack,
Troeltsch) ebenso wie mit der sozialistischen (Tillich, der friihe Barth) oder nati-
onalistischen (Gogarten, Hirsch). Weltliche Gegensitze gewinnen durch eine
sakrale Aufladung nur wenig. Sie werden so nur verhértet.

Ironisch an der Sakralisierung ausgerechnet des Marxismus war nun, dass sie
erst durch die Ablehnung derselben eingeleitet wurde. Ernst Troeltsch, ein durch
die Freundschaft mit Max Weber soziologisch geschulter Theologe, griff wie
dieser den ,historischen Materialismus* als Methode partiell auf; doch er glaubte,
ihn als Weltanschauung theologisch widerlegen zu miissen (Bosse 1970, 17).
Hierauf verwandte er mehr Miihe als auf die tatsdchliche Anwendung der von
ihm akzeptierten Methode — wie in der deutschen Sozialwissenschaft ja gern
»Methodenstreite* gefiihrt werden, bevor liberhaupt Ergebnisse in Sicht sind. Als
fiihrender Vertreter des Kulturprotestantismus brachte Troeltsch Christentum und
neuzeitliche Rationalitdt in einer ,,europdischen Kultursynthese in Verbin-
dung.158 Er hat so zwar ,,die Kultur” theologisiert, innerhalb dieser aber in einem
Vorurteil vorsortiert: der Marxismus fiel aus dieser Sakralisierung von vornher-
ein heraus. Er galt nicht als ,,Kultur” — ein Erbteil Nietzsches.

Theoretisch griindete Troeltschs weltanschauliche Ablehnung des Marxismus
in seiner idealistischen Theologie. Er verortete die Religion in einer autonomen
geistigen Uberwelt,™ wie sie sich im Weltanschauungsmarxismus kaum wieder-

157 Siehe hierzu etwa Breipohl 1970, Balzer 1973, Deresch 1977, Ewald 1977, Peter
1995, Bai 1996 oder Ewald 1997.

158 Vgl. Zahrnt 1966, 54. Ahnlich dachten Ernst Robert Curtius oder Max Scheler.

159 Als Ritschlschiiler ldsst Troeltsch, wie spéter Bultmann, fiir geistige Wirkungen nur
geistige Ursachen zu (Bosse 1970, 76). Das ,,ideelle Eigenleben der Seele” (83) ist
ein ,,metaphysisches Prinzip“ (75). Dieser ontologische Dualismus rdumt dem
Geistigen ein eigenes, wenn auch begrenztes Recht ein. Das Dasein der Religion
wird objektiv-genetisch, ihre ,,Wahrheit* psychisch begriindet (138). Die Religion
sei selbststindig, da das Bediirfnis nach Religion aus keiner Materie ableitbar sei,
diese vielmehr transzendiert werde. (Man konnte mit Marx sagen: der Mangel in
der Welt ruft Religion hervor.) Da ,die’ Kultur meist die Religion beké&mpfe (cf.
Weber 1920, 544 ff.), konne auch sie nicht ihre Mutter sein (73). Troeltsch meint,

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382 | PHILOSOPHIE NACH MARX

finden lieB — fiir den metaphysischen Theologen Grund genug, ihn abzulehnen.
Obwohl es um die Moglichkeiten des Menschen auch im protestantischen Den-
ken nicht allzu gut bestellt war,'® legte Troeltsch dies als theologische Palastre-
volte aus: ,,Dialektik und Naturgesetz [sind] an Stelle Gottes getreten und die Re-
ligion nicht bloB beseitigt, sondern auch ersetzt* (Tillich GS III, 341).

Die verfehlte nichtweltliche Interpretation des Marxismus fiihrte so dazu, ihm
sowohl seine Weltlichkeit wie auch seine Nichtweltlichkeit vorzuwerfen. Erst
1919, anldsslich des Historismusbuches, las Troeltsch Marx intensiver (Bosse
1970, 92), unterschied ihn jedoch nicht von Engels’ und Kautskys naturalisti-
schem Determinismus (96). Er hat den Marxismus deswegen abgelehnt, weil er
ihn wie Kautsky als eine quasireligiose Weltanschauung verstand, die dem Chris-
tentum illegitimerweise Konkurrenz machen wolle. Marx wurde so zum Theolo-
gen gestempelt. Der totalisierenden Denkungsart des orthodoxen Marxismus, die
ihn erst in Konkurrenz zur ,,Absolutheit des Christentums (Troeltsch) brachte,
entsprach auf der anderen Seite die Unwilligkeit der Theologen zur ,,nicht-
religidsen Interpretation” (Bonhoeffer) nicht-theologischer Fragen. Die aufwer-
tende Sakralisierung des Marxismus im religidsen Sozialismus hat also in der
abwertenden der liberalen Theologie der Kultur seine Vorgeschichte: Deren reli-
giose Deutung der Kultur erleichterte es, den immer ,,kulturbedeutsamer* wer-
denden Marxismus nun auch positiv zu sakralisieren — man musste nur das Zei-
chen vor der Klammern umdrehen. Genau dies tat dann Paul Tillich.'®" Tillich
sah Marx in der Linie der jiidischen Propheten, und interessierte sich nur soweit

Marx kenne wegen seines 6konomischen Reduktionismus keine Religion (106).
Marx allerdings sah in der Religion gerade eine ,,Protestation gegen das wirkliche
Elend” (MEW 1, 378), die er nur deswegen ablehnte, weil sie allein nichts bewirkte
(und wenn, dann oft zum schlechteren). Auch Stéhli 1976 sieht diesen Dualismus
bei Troeltsch: einer reinrationalen Welt steht ein weltloses Christentum gegeniiber
(,,Kultur und Askese®, Troeltsch GS II, 625). Vom Christentum bleibt in der Wirk-
lichkeit sozial nichts {ibrig, es beugt sich dem Gesetz des Stéirkeren (wie bei Nau-
mann; cf. Wiinsch 1962, 12; Goggelmann 1987). Die religiose Protestation ist zu-
sammen mit der Weltlichkeit untergegangen. ,,Der religidse Subjektivismus erginzt
eine allgemeine Ethik gut® (Stdhli 1976, 35). Dieses ,,Ergidnzen® zeitigt als unver-
bundenes Nebeneinander keine Wirkungen, sondern wirkt als Quietiv; trotz der
Versicherung: ,,das Jenseits ist die Kraft des Diesseits* (Troeltsch 1912, 979).
160 Nach Kant ldsst sich in der Welt keine ,,Freiheit* auffinden, solange man sie unter
naturwissenschaftlicher Perspektive betrachtet. Moral und Religion unterscheiden
sich nach Kant nicht ontologisch — sie betrachten keine andere Welt —, sondern in
der Perspektive (,,Transzendenz ist dasselbe — anders gesehen; Luhmann 1989,
313). Wie bei vielen deutschen Denkern war bei Troeltsch die Unterscheidung der
Perspektiven durch die Etablierung einer Einheitsperspektive durch Fichte und He-
gel zu einer ontologischen geworden (cf. 2.5, 3.1). Gerade die Metaphysizierung
der Freiheit aber machte sie leicht ,,widerlegbar“. Die fichteanische Gleichsetzung
der Freiheit des Handelns mit dem Sein des Geistes ist nicht lutherisch: die ,,Hure
Vernunft“ entgeht der Kreatiirlichkeit nicht (Luther 1525; Pohl 1999).
Wie Troeltsch sakralisierte Tillich die Kultur (,,Heiligung des Kulturlebens®, GW
1L, 27) und wollte ,,Synthese* (129): ,,Ein neues Zeitalter der Einheit hebt an* (16).

16

—

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 383

fiir ihn, wie er das hergab.'® Gegen Ende der Weimarer Republik sah Tillich mit
Sorge, dass zwei moderne Religionen gegeneinander stinden: die ,,prophetische*
des Sozialismus und die ,,tellurische* des Nationalismus. Er wollte nun fiir eine
»Sozialistische Entscheidung™ (1933) werben, indem er deren Plausibilitét theo-
logisch herleitete. Marx wurde so erneut in eine an Abhdngigkeit grenzende Na-
he zum Christentum gebracht. Das erhellt zwar die persénlichen Motive von Til-
lich, konnte aber aus zwei Griinden politisch nur begrenzt wirksam sein (das
Buch wurde ohnehin eingestampft): erstens konnte es Nationalsozialisten nicht
sonderlich beeindrucken, die, wie oft der Fall, Christentum und Marxismus glei-
chermalflen ablehnten. Zweitens musste es auch die Christen nicht notwendig ii-
berzeugen, da sich die behauptete Nidhe des Marxismus zum Christentum ebenso
gut gegen ihn wenden lie. Sofern man sich {iber den pauschalen Atheismusvor-
wurf hinauswagte, wurde Marx’ Deutung der Geschichte abgelehnt, weil sie eine
,Heilsgeschichte* ohne Gott sei; die der Entfremdung, weil sie der unaufhebba-
ren Erbsiinde nicht Rechnung trage; die der Arbeit, weil sie den Schopfergott ig-
noriere; oder seine Anthropologie, weil sie den ,,geistigen Werten“ keinen eige-
nen Raum lasse.'®® Auch die konservativen Theologen werteten Marx also als ei-
nen der ihren, nur sei seine Theologie eben defizitir und deswegen zu kritisie-
ren.'™* Damit machten es sich beide Seiten zu leicht. Zu den relevanten Inhalten
von Marx’ Theorien, die ja auf sikularer Ebene liegen, drang man kaum vor.'®

162 ,,Ja sagte ich zu den prophetischen, humanistischen und realistischen Elementen,
Nein sagte ich zu den kalt berechnenden, materialistischen und von Ressentiment
diktierten Elementen in seinen Analysen, Streitschriften und seiner Propaganda“ —
also zur gesamten 6konomischen Theorie (Tillich GW XII, 68; nach Wehr 1979, 39
f.). Dies gilt auch fiir Leonard Ragaz (Stdhli 1976, 98; die These von Marx als
»Propheten* Fromm 1963, 15 und erneut Monz 1995). Fiir Wiinsch war es zwar ei-
ne ,,Anerkennung, Marx als Propheten zu bezeichnen, wenigstens in der Art wie
Tillich es tut [...] Allerdings beginnt hier schon der abwertende Charakter der Kritik
und deren Umschlag in die Polemik. Ihr Mittel ist, zu zeigen, dass Marx in Wirk-
lichkeit der nicht ist, der er vorgibt zu sein, ndmlich nicht Wissenschaftler, sondern
eben Prophet, und zwar ein falscher” (1962, 80). Auch der Vergleich des christli-
chen und marxistischen ,,Menschenbildes® (Rich 1962, Bienert 1979) denkt theolo-
gisch: dies suggeriert erneut, Marx gehe wie die Theologie von obersten Prinzipien
aus (,der Mensch ist so, folglich ..."; cf. 4.3.4, Fn. 29). Ubrigens ist hier nur die Re-
de von der Theorie der ,,religidsen Sozialisten*, nicht von ihren politischen und ka-
ritativen Anstrengungen.

163 Der Dadaist Hugo Ball (1919) wurde Extremkatholik, Sozialist und polemischer
Antimarxist (und Antisemit), nicht zuletzt wegen Marx’ resistenter Weltlichkeit.

164 ,Fast alle christlichen Theologen, die sich mit Marx beschéftigen, sehen in ihm ei-
nen Konkurrenten [...] Dabei kommt [...] ein Zerrbild an Ubertreibung heraus. Da
ist die Rede vom titanischen Dynamismus, der den leer gewordenen Thron Gottes
einnehmen will, von ,Mystik’ der Arbeit, von der Erwartung der endgiiltigen Erlo-
sung des Menschen zu Erdengliick [...] , von der schlieBlichen Bereinigung aller
geschichtlichen Konflikte in der klassenlosen Gesellschaft. Das Subjekt dieser Ent-
wicklung ist der ,kollektive Mensch’ als Heiland und Erloser der Welt [...] Diese
Erwartung, weil phantastisch, miisse dann an der Realitéit scheitern, es folge die
Enttduschung [...] Religiose Menschen konnen sich schwer eine atheistische Hal-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Auf diese Weise wurde der Marx’sche Ansatz im religidsen Sozialismus und
seinen theologischen Gegnern iibersprungen: gab es vor ihm christliche Sozialis-
ten (Cabet, Saint-Simon, Weitling etc.), so gab es nun auch sozialistische Chris-
ten (Blumhardt, Ragaz, Mennicke, Tillich etc.). Den weltlichen Marx konnte man
so aus der Ahnenliste streichen.

Fiir das bisher Behandelte ist festzuhalten, dass mitunter wichtige Elemente
der Marx’schen Methodik in die Theologie einflossen, obwohl der Marxismus
weltanschaulich abgelehnt wurde, wie in den kirchensoziologischen Werken von
Troeltsch oder in der Wirtschaftstheorie von Nell-Breuning; mitunter aber auch
umgekehrt Theologen sich trotz einer weltanschaulichen Bejahung des Marxis-
mus nicht mit den eigentlichen Marx’schen Theorien auseinander setzten, wie bei
Tillich oder Moltmann der Fall. Die ,,gewaltsame, gekiinstelte Theologisierung
von Marx“ (Wiinsch 1962, 86 ff.) verhinderte hier wie da ein niichternes Beden-
ken der Marx’schen Theorien. Die Haltung gegeniiber Marx blieb in seiner pos-
tumen Theologisierung eine Dezision — die politische ,,Entscheidung® stand
meist schon vor der Theologisierung fest und gewann durch diese nur wenig da-
zu."% Diese Konstellation wurde theoretisch erst mithsam aufgelost — praktisch
gibt es noch heute politische Gruppen, die im Namen des Christentums sprechen
zu konnen vorgeben. Doch bevor die Trennung dieses Gemisches betrachtet wird
(trennen = gr. krinein, daher ,Kritik®), ist darauf einzugehen, wie sich die Beibe-
haltung der Vermischung auswirkte. Ein wichtiger philosophischer Nachhall die-
ser theologistischen Vermengung war die Sékularisierungsthese.

Exkurs: Kritik philosophischer Sakularisierungstheorien

,»Alle pragnanten Begriffe des modernen Staatslehre sind
sakularisierte theologische Begriffe.* (Schmitt 1922, 49)

Die deutsche Philosophie, die eine Wissenschaft der Bestimmung von Grundbeg-
riffen sein wollte, bevor die anderen Wissenschaften sie auslegen (Heidegger GA
18, GA 22, GA 29, GA 51; cf. 2.5.5), libernahm in vielen Fillen eher nachzeitig
sedimentierte Interpretationen aus einzelwissenschaftlichen Diskursen, die sie zu
,»Grundbegriffen* verunklarte. So vererbte sich auch die Theologisierung von
Marx aus der Theologie in philosophische Sékularisationstheorien. Sie identifi-
zierten Gedanken iiber die Weltgeschichte als solche iiber ein Heilsgeschehen.

tung vorstellen, ohne sie zur Religion, natiirlich einer falschen, zu erkldren*
(Wiinsch 1962, 76, cf 50, 81). F. Naumann lehnte schweren Herzens Christentum
und Sozialismus zugunsten seines ,,Realismus* ab und bestétigt so den Zusammen-
hang ex negativo (20 f.; vgl. Nietzsche, Fn. 136, 178).

165 ,,Die Zustimmung des Religidsen Sozialismus zu der soziologischen Analyse der
kapitalistischen Gesellschaft durch Marx bedeutet nicht ohne weiteres seine Zu-
stimmung zu seiner 6konomischen Theorie* (Tillich, GW 11, 167). Wie ist das eine
ohne das andere moglich? Tillich beriicksichtige nur die Frithschriften (1962, 151).

166 Aus der Frage nach der Stellung zu Marx wurde ein unnétiger Glaubenskrieg.
Wichtiger wire der Kirchenkampf gegen die ,,Deutschen Christen* gewesen.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 385

Das Wort ,,Sékularisierung hat historisch einen prizisen Sinn: es meint den
Ubergang kirchlichen Grundbesitzes in weltliche Héinde, wie er besonders nach
der franzosischen Revolution auftrat (Liibbe 1965). Ubertragen in die Philoso-
phie wird es allerdings schwammig. Philosophische Sdkularisierungstheorien be-
schrinken sich ja nicht auf die soziologische Lehrbuchformel, dass sich in ,,der*
Moderne alles nach und nach verweltliche (bereits diese Beobachtung beruht auf
einer liberabstraktiven Verallgemeinerung), sondern sie liefern bestimmte Sinn-
deutungen dieser Allerweltsformel, in die personliche Wertungen eingehen.
Schon die Verallgemeinerung des Wortes ,,Sékularisierung™ auf kulturelle Pro-
zesse unterstellt, dass vor der Moderne, in den traditionalen Gesellschaften, die-
ses fragliche ,alles”, die gesellschaftliche Totalitét, religiés gewesen sei. Was
soll das heilen? Man unterschiebt auf diese Weise der Religion eine urspriinglich
setzende Kraft, die das ,,alles“ aus sich entlassen habe — selbst die sozialen Ver-
hiltnisse zwischen Herren und Knechten wiren religids codiert, und hatten sich
erst im Laufe der Moderne ,,ausdifferenziert.'"” Wird fiir diesen Narrativ vom
Zerfall der urspriinglichen Einheit'®® das Wort »Sakularisierung benutzt, so sug-
geriert dies zudem, die urspriingliche Besitzerin des ,,alles* sei die Kirche gewe-
sen (Fn. 172). Aus dem klaren Wort wird ein philosophischer Ursprungsmythos,
eine ,,Kategorie des geschichtlichen Unrechts® (Blumenberg 1966, 60).

Folgende Fragen werden so eher iiberdeckt als geklart: Erschien denn wirk-
lich alles in religidser Form? Das ist doch mehr als zweifelhaft. Aber selbst wenn
unterstellt wird, dass ,,alles religios artikuliert worden sei, muss darum auch die
»Substanz* religids gewesen sein? Und selbst wenn man idealistisch unterstellt,
dass die Menschen einmal von Religion gelebt hitten,'® warum soll dann jedes
weitere Stadium als von diesem Ursprung abhingig gedacht werden? Und wenn
auch dies so gedacht wird, ist dann der Vorwurf an ein bestimmtes spiteres Den-

167 Die Systemtheorie, die sich methodisch tiber die ,,Teilnehmerperspektive hinweg-
setzt (Halfmann 1996a, 30), bleibt in ihren Inhalten derselben um so eher verhaftet:
beschrieben wird meist der Wandel der Selbstverstindnisse. Nur wenn Denken und
Sein identisch sind, kann das zugleich als eine ,,Beschreibung® der Realitdt gelten.

168 Dies ist nicht mehr ist als die Projektion einer Verallgemeinerung auf einen antede-
luvianischen Zustand im Stile der Romantik. Tatsdchlich waren frithere Gesell-
schaften derart zerspalten (,,stratifikatorisch®), dass es zwischen ihren Mitglieder
kaum je ,,Kommunikation* gab. Was soll sich da noch ,,ausdifferenzieren“?

169 ,,Soviel ist klar, dass das Mittelalter nicht vom Katholizismus und die antike Welt
nicht von der Politik leben konnte” (MEW 23, 96; cf. MEW 3, 39, 47; aber C.
Schmitt 1932a). ,,Auf keinem Gebiete die Substanz voraussetzen — heifit ...: kein
vom Denken unterschiedenes Sein, [...] kein vom Subjekt unterschiedenes Objekt,
keine von der Theorie unterschiedene Praxis [...] anerkennen* (MEW 2, 150). ,,Die-
se Summe von Produktionskriften, Kapitalien und sozialen Verkehrsformen, die
jedes Individuum und jede Generation als etwas Gegebenes vorfindet, ist der reale
Grund dessen, was sich die Philosophen als ,Substanz’ und ,Wesen des Menschen’
vorgestellt, was sie apotheosiert und bekdmpft haben, ein realer Grund, der dadurch
nicht [...] in seinen Wirkungen und Einfliissen auf die Entwicklung der Menschen
gestort wird, dass diese Philosophen als ,Selbstbewusstsein’ und ,Einzige’ dagegen
rebellieren” (MEW 3, 38; cf. MEW 1, 216 ff.; G. McCarthy 1992, Pike 1999).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386 | PHILOSOPHIE NACH MARX

ken, es sei ,,nur” eine sdkularisierte Form religidsen Denkens, nicht sinnlos, da er
sich aus methodischen Griinden auf jedes spitere Denken erstreckt (auf Libera-
lismus und Demokratie ebenso wie auf den Sozialismus)? Beziiglich dieser we-
niger scheidenden als vermengenden Marxkritik stellt sich zuletzt die Frage der
Richtung: wird bemingelt, dass Marx zuviel ,,sdkularisiert” hat, dass er also nicht
Jude oder Christ geblieben sei, oder umgekehrt, dass er zuwenig ,,sdkularisiert
hat, also dass seine Religionskritik nicht radikal genug gewesen sei?'” Dies geht
oft durcheinander. Die philosophische Formel ,,Sikularisierung® erweist sich als
unprézise. Ihr Sachgehalt ist durch zahlreiche identititsphilosophische Gleichset-
zungen und Assoziationsketten kaum mehr greifbar. Philosophische Probleme
werden so nicht gelost, sondern vielmehr iibersprungen. Der Vorwurf, Marx habe
Gedanken der Religion sékularisiert, unterliegt einer Kette von logischen Spriin-
gen. Er vereint die bunte Schar der Marxgegner unter einem politischen Kampf-
begriff, der Widerspriichlichstes enthilt.

Eroffnet wurde die philosophische Sédkularisierungsthese von Carl Schmitt.
Hatte Max Weber (1904) nur von Strukturanalogien zwischen der protestanti-
schen Ethik und dem ,,Geist des Kapitals“ (MEW 23, 295) gesprochen,'”! so las
Carl Schmitt das als bloBen Formwandel einer identischen ,,Substanz®, die ihm
als genuin religiose (,theologische®) galt, und die daher wieder ,,politisch-
theologisch® interpretiert und vertreten werden miisse (cf. 2.6.7)."”

170 Wire eine neue Einheit von Religion und Politik (so Schmitt und Voegelin, cf. Kiel
1998) eigentlich wiinschenswert? Das ist nicht nur eine Frage des Kopftuches.

171 Dies tat auch Marx (,,Kultus des abstrakten Menschen“ MEW 23, 93). Er sah aller-
dings mehr als Weber: das Christentum hat sich nicht nur dem Kapitalismus, son-
dern zuvor auch anderen Formen perfekt eingepasst, und wiirde dies notfalls auch
mit dem Sozialismus tun (MEW 4, 200, 484). Es beruht auf einer perspektivischen
Tauschung und idealistischen Voraussetzungen (2.5.7), die Religion als Ursache
des Kapitalismus zu werten (was nicht Webers Absicht war, wohl aber seine Wir-
kung). Wenn Weber die innerweltliche Askese ,,Geist des Kapitalismus* tauft, be-
schreibt er eine vorkapitalistische Formation: die Geldfunktion der ,,Schatzbildung*
(MEW 23, 144 ft.; MEW 24, 488 ff.). ,,Der Schatzbildner opfert daher dem Goldfe-
tisch seine Fleischeslust. Er macht Ernst mit dem Evangelium der Entsagung“
(MEW 23, 147; 2.3.5, Fn. 155; 2.4.6, Fn. 138). Die Askese der erweiterten Repro-
duktion (die Akkumulation muss aus dem Mehrwert bezahlt werden, MEW 23,
615) ist im Kapitalismus nicht mehr dieselbe: sie wirft, jedenfalls im Gliicksfalle,
eine hohe Rendite ab, so dass sich die Rede von ,,Askese* oder ,,Abstinenz” (MEW
23, 623) ertibrigt: ,,Produktion und Reproduktion auf erweiterter Stufenleiter gehen
[...] ihren Gang ohne alle Dazwischenkunft jenes wunderlichen Heiligen, [...] des
,entsagenden’ Kapitalisten* (MEW 23, 625; zum Luxuskonsum MEW 24, 402 {f.).
Kurz 1994, 172 wirft seltsamerweise Marx eine protestantische Arbeitsethik vor.

172 Die Behauptung einer Umbesetzung setzt voraus, dass die Kirche gottlich sei (sie
,Hpersonlich reprisentiert Christus®, Schmitt 1923, 56). Diese Gottessubstanz (,,die
iibernatiirliche Dimension der Kirche®, Senge 1985, 312) habe sich in den Staat sé-
kularisiert (,,Die ,Allmacht’ des Gesetzgebers ist nicht nur linguistisch von der
Theologie abhéngig* (Schmitt 1922, 38; cf. 42, 45 — wie sonst, wenn nicht substan-
tiell?). Zur Kritik Kodalle 1973, Faber 1975, 2001, Mehring 1989, Brockling 1993,
Wacker 1994, Groh 1998, Kiel 1998, Pircher 1999, Gross 2000.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 387

Eine ganze Familie von Interpreten im Schweizer Exil der 1930er Jahre iiber-
nahm diese These des damaligen Nationalsozialisten Schmitt. Der katholische
Theologe Hans Urs von Balthasar, der Soziologe René Konig und die Philoso-
phen Karl Lowith und Jacob Taubes untersuchten das Verhiltnis der modernen
,.Geschichtsphilosophie* zur jiidisch-christlichen Eschatologie.'” Wie in der
Theologie galt Marx von vornherein als falscher politischer ,,Prophet” (Fn. 162).

An der bekanntesten Version, Lowiths Buch tiiber die ,,theologischen Voraus-
setzungen der Geschichtsphilosophie® (1949), lassen sich die Voraussetzungen
dieses Denkens beispielhaft freilegen. Lowith iibernimmt Schmitts substantialis-
tische Interpretation, ohne sie zu nennen,174 wenn er den Marxismus als ,,Pseu-
domorphose des jiidisch-christlichen Messianismus* bezeichnet (1949, 49) — un-
erachtet der Tatsache, dass diese Vermengung an die nationalsozialistische Rede
von einer ,,jiidisch-bolschewistischen Weltverschworung®™ erinnert; Lowith ver-
legt Marx’ unbewussten Messianismus sogar in seine ,,Rasse” (48).175 Weiterhin
teilt Lowith mit den katholischen Apologeten das idealistische top-down-
Denken: von einem obersten Grundsatz werde alles abgeleitet, und es komme nur
darauf an, welcher dies sei.!’® Da Marx kein Theologe war, konnte es also nur der
»Atheismus“ sein, der sein Denken und Handeln auf diese Weise vorprogram-
mierte.'”” Die Frage ist nur: Was ist ein ,,Reich Gottes, ohne Gott* (46)?

173 Schmitt 1922, Balthasar 1936, Taubes 1947, Lowith 1949, Koénig 1987, 90 ff.; cf.
Voegelin 1952, 158 ff., 235; Kroner 1977, Vondung 1988. Taubes’ Doktorvater
Konig war mit Lowith befreundet. Von ihm angeregt, hatte er in Ziirich Vorlesun-
gen iliber Marx gehalten. (Auch Balthasar war in Ziirich.) Taubes griff sie auf (Ko-
nig 1980, 8, 140; 1987, 435). Uberschwingliche Formen des Marxismus, des sich
prophetisch gerierenden im Westen wie des Staatskultes im Osten, gaben der Siku-
larisierungsthese ihre Plausibilitét. Sie ist inzwischen ein Allgemeinplatz (vgl. das
konservative Paradox, dass ,die’ Moderne auf Voraussetzungen beruhe, die sie
nicht selbst garantieren konne, Bockenforde 1991, 112; 2.4.3, Fn. 57). Der Bezug
auf Marx war allerdings fraglich. Fiir Schmitt gibt es zwei sikularisierte Religionen
(,,nemo contra deus nisi deus ipse“), den messianischen Sozialismus (Behemoth),
den er verurteilte, und den ,,katholischen Staat (Leviathan), den er vertrat (Schmitt
1923a, Gross 2000, 155 ff., 225 ff.; 2.6.7).

174 Carl Schmitts Schriften waren Lowith allerdings wohlbekannt, siche Lowith 1935.

175 Hier dhnelt Lowith Plenge, auf den er sich aber nur beziiglich Hegels bezieht. ,,Ich
habe Marx schon damals 1911 in seiner letzten Eigenheit als ,Juden’ gekennzeich-
net* (Plenge um 1933, nach Késler 1986, 411 f.; cf. Berlin 1994).

176 Voegelins Voraussetzung fiir die ,,neue* Wissenschaft von der Politik etwa ist ,.ei-
ne durchgearbeitete Ontologie, die alle Seinsbereiche, vor allem den welt-
jenseitigen, gottlichen, als real anerkennt* (1952, 16; s.o., Fn. 137).

177 ,,Auf der Grundlage [!] dieses [...] Atheismus unternahm Marx seine radikale Kritik
[...] Die Leugnung der menschlichen Abhéngigkeit von einer bestehenden Schop-
fungsordnung ist die atheistische Voraussetzung [!] der materiellen Weltrevoluti-
on“ (Lowith 1949, 49 f.). Der Materialismus habe eine ,,atheistische Begriindung*
(50). Wie Nietzsche macht Lowith die Alternativ auf: ,,ist das oberste Maf} unseres
Daseins das Sein der Welt oder der christliche Gott™ (1949, 198)? Tertium datur:
Von einem solch spekulativen ,obersten MaB3’ héngt bei Marx theoretisch ebenso
wenig ab wie in Newtons Physik (Newton war fromm, dennoch praktizierte er ei-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Wie soll ein Atheismus messianisch sein? Nur weil Lowith selbst die Struktur
des theologischen Denkens beibehilt, erscheint ihm Marx’ ,historischer Messia-
nismus® als (fern-)gesteuert vom ,,Geist des Prophetismus®:

»Das kommunistische Manifest ist in erster Linie ein prophetisches Dokument* (Lowith
1949, 46). ,,Die grundlegende Voraussetzung [!] des kommunistisches Manifestes [...]
liegt [...] darin, dass die eine Klasse Kinder der Finsternis und die andere Klasse Kinder
des Lichts sind*“ (47).

Die theologistische Primisse in Léwiths Denken'”® ist so stark, dass er noch die
Religionskritik von Marx in sein Narrativ einbaut (49 ff.), obwohl sie dies de-
mentiert.'” Diese Sicht verhirtet sich darin, dass Léwith Marx’ Theorie von
vornherein nicht als Wissenschaft zur Kenntnis nimmt."** Darin ist Lowith Kind
seiner Zeit: er iibernimmt vom deutschen Biirgertum die typische Geringschét-
zung fiir westliche Politik und ,,westliche* Wissenschaft. So wird Marx, fiir den
das ,,Weltlich-Werden der Philosophie® (MEW 40, 328) der Ausgangspunkt war,
als spekulativer Theologe gelesen. Obwohl Léwith sich zeitlebens nur mit Marx’
Friihschriften beschéftigte, scheinen gerade deren Errungenschaften, die Religi-
ons- und Philosophiekritik, an ihm abgeperlt zu sein; wie an so vielen seiner Ge-

nen methodischen Atheismus, ,,etsi deus non daretur”, wie Grotius flir das Natur-
recht sagte) oder in Kants Ethik — auch wenn biographisch fiir Marx ,.der vor-
nehmste Heilige ...im philosophischen Kalender Prometheus war (MEW 40, 263).

178 Obwohl Marx mit Bibelanspielungen nicht spart (eher um die Positionen der Geg-
ner als absurd zu tiberfiihren als um die eigene anzupreisen, Buchbinder 1976), be-
nutzt erst Lowith die Begriffe ,,Erbsiinde” (1949, 47), ,,letztes Gericht“ (46), Chris-
tus, Kreuz, Auferstehung und Erlosung (48; Lowith wechselt unbesehen vom Marx
,rassisch® zugehorigen Judentum ins Christliche). Bereits Nietzsche fiihrte einen
Kampf ,,gegen das latente Christentum (z.B. in der Musik, im Sozialismus)“ (1887,
1021; der Terminus ,,Mein Kampf* fallt hier fiinfmal).

179 Die Religionskritik, die Lowith duBert, ist sinngemal — und tiberspitzt — die, dass
Geschichtsdenken zu Marx fiihre und die jiidische Religion zum Geschichtsdenken,
so dass es also vom biirgerlichen Standpunkt praktisch kliiger sei, nicht religids zu
werden, jedenfalls nicht in der jiidisch-christlichen Variante. Das ist eine pruden-
tielle Klugheitsregel mit katholisch-atheistischen Ziigen (cf. Gross 2000, 155 ff;
Faber 2001), aber noch keine theoretische Kritik.

180 ,,.Der Marxismus gehort in den Zusammenhang der Kirchen- und Ketzergeschichte,
nicht der Wissenschaftsgeschichte* (Hofmann 1987, 12). Lowith betrachtet nur das
Manifest (2.1.1, 2.4.6). Es sei ,.keineswegs [...] eine rein wissenschaftliche, auf em-
pirische Fakten gegriindete Analyse” (1949, 46). Die Wissenschaft bei Marx sei
,,verkehrte Form* (48; was nur zeigt, dass diese Lesart sie nicht unterbringen kann):
,.Es ist nicht mdglich, die Vision der messianischen Berufung des Proletariats wis-
senschaftlich zu beweisen und Millionen von Anhéngern durch eine blofe Feststel-
lung [...] zu begeistern” (49 f.). Das trifft Sorel und Gramsci und wurde auch
Kautsky vorgeworfen (2.1.4, Fn. 72). Beziiglich Marx aber ist dies ein Hinweis,
dass er eben aus diesem Grund nicht ,,messianisch” gelesen werden kann. Lowith
spiirt, dass seine eschatologische Lesart nicht mit dem Textbefund {ibereinstimmt,
doch projiziert er sein eigenes Problem auf Marx: ,,Marx’ Antwort auf diese Frage
ist keineswegs iiberzeugend (49). Fiir Marx stellt sich diese Frage nicht. Zwar
spielt Agitation im Manifest eine grole Rolle, aber seine Endabsicht ist sdkular.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 389

neration.'®! Karl Lowith, der angetreten war, die Geschichtsphilosophie zu be-
kadmpfen, hat eine neue Modewelle der Geschichtsphilosophie mit eingeleitet.
Marx hatte tiber Dinge in der Geschichte gesprochen, und davon ausgehend
heuristische GesetzméBigkeiten benannt. Er rief dazu auf, die sich bietende Mog-
lichkeit einer anderen Wirtschaftsordnung zu nutzen. Geschichtsphilosophie aber
lehnte er dezidiert ab.'® Lowith dagegen sagt nichts tiber geschichtliche Ereig-
nisse, sondern 16st deren Form (Geschichte) von ihrem Inhalt (geschichtliche Er-
eignisse) ab, um dariiber im Medium der Auslegung von anderen Geschichtsphi-
losophien apriorische Betrachtungen anzustellen. Wie die Junghegelianer, deren
Hagiograph er wurde, saB3 er im Fliegenglas des ,,Geistes” fest und kam nicht
heraus.'® Lowith ist somit noch eher als Theologe zu bezeichnen als Marx:'**
Die politischen Kdmpfe seiner Zeit waren Lowith, einem Sohn grofbiirgerli-
cher Eltern, fremd geblieben.'® Von den Erschiitterungen seiner Zeit — die daran

181 Lowith liest Marx nicht nur als Propheten, sondern auch als Hegelschen Philoso-
phen: ,,.Das allgemeinste Prinzip von Marx ist dasjenige Hegels: die Einheit von
Vernunft und Wirklichkeit* (53). Wenn irgendetwas in Marx’ Werk kontinuierlich
ist, dann der Kampf gegen eben diese idealistische Hegelsche Voraussetzung
(2.5.7). Doch fiir Lowith ist und bleibt Marx Philosoph (,,aber auch als ,Materialist’
blieb Marx Philosoph®, 1949, 38; das erinnert an Horkheimer 1937, 59/GS 4, 219,
cf. Fn. 73). Er nahm ,,die kiinftige Philosophie [!] vorweg“ (1949, 39). AuBlerdem
habe er moralisch argumentiert (47) — was nicht recht zum gleichzeitig unterstellten
Hegelianismus passen will, dafiir aber eine noch heute beliebte Marxlesart tradiert
(cf. Spengler 1923, 471 f.; Popper 1944 11, 243 ff.; Wildt 1997; siche 3.1.4).

182 Marx wandte sich eindeutig gegen den ,,Universalschliissel einer geschichtsphilo-
sophischen Theorie®, ,,deren grofiter Vorzug darin besteht, libergeschichtlich zu
sein“ (MEW 19, 111 f,, cf. MEW 13, 616; F. Jonas 1968 1, 217; siehe 2.1.4, Fn. 71;
2.4.5). Uber seine ,,allgemeinsten Resultate (MEW 3, 27, cf. MEW 40, 467; MEW
13, 8) meinte er: ,,Diese Abstraktionen haben fiir sich, getrennt von der wirklichen
Geschichte, durchaus keinen Wert. [...] Sie geben [...] keineswegs, wie die Philoso-
phie, ein Rezept oder Schema, wonach die geschichtlichen Epochen zurechtgestutzt
werden konnen“ (MEW 3, 27). Vgl. dazu Vollgraf 1996 und 1998, Behrens 1997.

183 Das philosophische Fliegenglas der Hegelianer (Fn. 152) fiihrte noch bei Lowith
(Fn. 196) zu einer Auffassung dhnlich der von Marx beschriebenen, dass ,,mein
wahres religioses Dasein mein religionsphilosophisches Dasein, mein wahres poli-
tisches Dasein mein rechtsphilosophisches Dasein, [...] mein wahres menschliches
Dasein mein philosophisches Dasein [ist]. Ebenso ist die wahre Existenz von Reli-
gion, Staat, Natur, Kunst: die Religions-, Natur-, Staats-, Kunstphilosophie* (MEW
40, 582). Geschichte und Geschichtsphilosophie wéren in diese Liste zu ergénzen.
Eine Brisanz hatten die deutschen Diskussionen iiber die Geschichte bereits durch
die Unklarheit iiber den wissenschaftstheoretischen Status der Geschichtswissen-
schaften (Dilthey 1883, Rickert 1896). Doch die Frage der Gegebenheitsweise des
Gegenstandes ,,Geschichte® wird von Lowith, einem Husserlschiiler, nicht gestellt.

184 Marx (MEW 3, 40) verspottete ,,die wichtige, neuerdings mehrfach behandelte Fra-
ge: wie man denn eigentlich ,aus dem Gottesreich in das Menschenreich komme”’,
als ob dieses ,Gottesreich’ je anderswo existiert habe als in der Einbildung und die
gelahrten Herren nicht fortwihrend [...] in dem ,Menschenreich’ lebten®.

185 Lowith verlieS Miinchen 1919, weil ihm die Revolution ,,zu laut“ geworden war.
Auch der Angriff der Japaner auf Pearl Harbour 1941 lie den soeben von Japan in
die USA Ubergesiedelten kalt (Lutz 1999, 280 ff.).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390 | PHILOSOPHIE NACH MARX

wabhrlich nicht arm war — hielt er diejenigen des Geistes fiir die schwerwiegends-
ten: ihm und seinem Studienfreund Leo Strauf3 erschien der ,,Historismus* als
das Problem der Epoche. Zwar war Marx fiir die Entstehung dieses Paradigmas
in der Geisteswissenschaft wichtig. Wie der junge Marx hatte sie sich von Hegels
Geschichtskonstruktion ab- und der ,,wirklichen* Geschichte zugewandt.186 Doch
der an den deutschen Universitidten wirksame Historismus, also die auf Marx be-
reits reagierende Version, hatte die materialistische Relation der Theorie auf eine
politdkonomische Basis gestrichen und an dessen Stelle die irrationale Basis des
,Lebens gesetzt (2.5.2). Dieser Nihilismus machte zwar die historische Relati-
vierung der vormals fiir autonom gehaltenen ,,geistigen Gebilde* mit, nicht aber
deren Relationierung auf eine historisch stringent zu verfolgende Geschichte der
Basis.'"” Die Vergeisteswissenschaftlichung des Historismus bei Dilthey und
Heidegger erblickte ,,Sinn“ erst innerhalb eines emphatisch ,.historischen* Hori-
zontes — innerhalb eines isoliert betrachteten Uberbaus (2.5.2). Aus dieser Optik
hatte Lowith den Eindruck, in dem steten Wechsel, den der Historismus konsta-
tierte, ohne ihn erkldren zu koénnen, sei eigentlich kein ,,Sinn“ zu finden. Marxens
Thematisierung geschichtlicher Ereignisse und kiinftiger Mdglichkeiten las Lo-
with idealistisch als Metaphysik ,der’ Geschichte — unter Ausblendung der Basis.

Wenn aber, wie bei Lowith, innerhalb der Marx’schen Theorie die zentralen
empirischen Momente, wenn die Reflexionen auf das Verhéltnis dieser verander-
ten Form von Theorie sowohl zu ihrer kontemplativen Vorgéngerin wie zur poli-
tischen Praxis, wenn schlieBlich der besondere Charakter politischer Rhetorik in
einzelnen dieser in die Praxis eingelassenen Texte ignoriert, die einschligigen
Partien also ohne Beibringung ihres Kontextes zitiert werden, dann mag diese
Theorie einer mythischen Geschichtsphilosophie dhneln.'® Diese entfernte Ana-
logie auf der textualen Ebene — die niemand bestreiten wird, die aber als solche
wenig besagt — wird allerdings nicht ndher untersucht. Mit der formalen Entspre-
chung des eindimensional-philosophisch gelesenen Marxismus zu ausgewihlten
religiosen Mythen wird eine Abhéngigkeit desselben zu jenen schlechterdings
behauptet, ohne dafiir noch Belege anzubringen.'®

186 Lowith 1958; Lutz 1999, 279. Zur ,,Uberwindung des Historismus® Mannheim
1924, Schnddelbach 1974, 160 ff.

187 Zu Ranke, Droysen, Treitschke etc. Schnddelbach 1974. Troeltsch 1922 ist selbst
noch Historist. ,,Die Relativitit jeder Art von menschlicher Auffassung des Zu-
sammenhangs der Dinge ist das letzte Wort der historischen Weltanschauung, alles
im Prozess flieBend, nichts bleibend* (Dilthey, GS V, 9; vgl. Lukacs 1954, 349).

188 Darum haben Schul- und einfiihrende Lehrbiicher, die Marx als Geschichtsphiloso-
phen hinstellen, zunéchst einmal recht; Einfithrungs- und Schulbiicher miissen ver-
einfachen (cf. Stindeke 1981, Angehrn 1991, Schaefler 1991). Zur hinreichend phi-
losophischen Erfassung Marxens reicht dies aber bei weitem nicht aus.

189 Gegen Ahnliches bei Toynbee (4 Study of History 11, 178) richtet sich Popper
(1975 11, 312): ,,,Die entschieden jlidische Inspiration des Marxismus [...] ist die
apokalyptische Vision einer gewaltsamen Revolution [...] die wohlbekannten Ziige
der traditionellen jiidischen Apokalypse treten durch diese fadenscheinige Verklei-
dung hindurch zutage [...].” Es ist nicht viel in dieser vortrefflichen Stelle enthalten,

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 391

Eine andere Ebene als die textuale beriicksichtigt Lowith nicht. Lowith unter-
stellt, wie schon Carl Schmitt (Fn. 172), einen Formwandel einer identischen
Substanz. Gegen diesen Popanz einer marxistischen Geschichtsmetaphysik will
Lowith nun jegliche Sinnerwartung von der Geschichte abziehen.'”” Er weist jede
Aussage iiber sie ab, die iiber die Konstatierung eines ,,Zufalls* hinausgeht.'”!

Gegeniiber seinem ,,Auszug aus der Geschichte® in die Natur'”? verschmelzen
alle Theorien, die irgend von Geschichte handeln — antike Historiographie, jiidi-
sche Prophetie, mittelalterliche mythische Heilsgeschichten, die Geschichts-
schreibung der Aufkliarung, ihre Radikalisierung im historischen Materialismus
sowie die wenigen Entwiirfe zu einer ,,Universalgeschichte* (Herder, Condorcet,
Hegel) — zu einem erratischen Block. Dadurch gerdt Lowith die Realitét aus dem
Blick.'”® Seine veriiberallgemeinernde Denkart verstellt Lowith die Sicht auf sei-
ne Gegner: Einst kritisierte er den theologisierenden Dezisionismus der deut-
schen Zwischenkriegsphilosophie.'” Doch wenn er meint, in Marx die Wurzel
dieses Denkens getroffen zu haben, so iibersieht er, dass dieser bereits von jenem
getroffen werden sollte (2.5.2). Lowith gerdt damit in eine Zweideutigkeit: er ist
gegen Marx und dessen konservativ-revolutiondre Gegner zugleich. Indem er sie
nicht mehr angemessen unterscheiden kann, ist seine eigene Position kaum ding-
fest zu machen. Sie ist damit genauso ,,pseudokonkret”, wie es Anders 1947 dem
gemeinsamen Lehrer Heidegger vorwarf.

In einer solchen Zweideutigkeit war schon Lowiths Vorbild Jacob Burckhardt
stecken geblieben: gegen die Geschichtsphilosophie eingestellt, vertritt er doch

womit ich nicht libereinstimmen wiirde — solange man nicht glaubt, dass hier mehr
vorliegt als eine interessante Analogie. Aber wenn man glaubt, dass eine ernsthafte
Analyse gegeben worden ist ..., dann muss ich Einspruch erheben®.

190 Dramaturgisch ist der Gipfel der Geschichtsmetaphysik, direkt vor dem rettenden
Burckhart, die Marx’sche (1949, 38 ff.). Vom Sozialismus und Faschismus in Lo-
withs drei Heimaten Deutschland, Italien und Japan ist keine Rede.

191 Lowith fragt: ,,denn ist die Geschichte nicht etwas vollig Zufilliges, verglichen mit
der ewigen Bewegung der Himmelskorper und ihrer kosmischen Notwendigkeit?
(1949, 197). Auch Natur hat eine Geschichte. Marx bezog sich neben Darwin auf
die geologische Formationstheorie von P. Trémaux (cf. Irrlitz in Fleischer 1994,
113). Lowith tibernimmt den Gegensatz von Natur und Geschichte von Feuerbach,
den bereits Marx kritisiert hatte (MEW 3, 39, 43; cf. Lowith 1941). Die Forderung,
keine Sinnerwartung in die Geschichte hineinzutragen (,,Enttduschungen gibt es
nur, wo etwas erwartet wird“; Lowith 1949, 13), kann nur meinen, keine Werturtei-
le in die Beschreibung des Geschehens zu mengen, nicht aber, geschichtliche Pro-
zesse gar nicht mehr zu betrachten. Doch selbst die ,,profangeschichtliche Methode
Voltaires®, die erste ,,wissenschaftliche Theorie der ,wirklichen’ Geschichte®, lehnt
Lowith ab (1949, 11). Gleicht das nicht einer Absage an jede ,,Geschichte® zuguns-
ten eines melancholischen amor fati, das sich um Einzelheiten nicht kiimmern will?

192 Vgl. Bolz 1989. Wenn es in der Geschichtsphilosophie je ein Theologoumenon gab,
dann ist es dieser Exodus, das verheilene Ende (Niethammer 1989, Meyer 1993).

193 , Mit Marx verglichen, ist Hegels Philosophie realistisch® (Lowith 1949, 54).

194 Lowith 1935. Nach 1945 blieb er ein Kritiker Heideggers (Lowith 1953, 1986).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392 | PHILOSOPHIE NACH MARX

selbst eine solche, nur eben eine andere.'” Sich prinzipiell gegen die Religion
erklarend, verklart Lowith sie am Ende selbst — wie schon Nietzsche oder der
,religiose Sozialismus*."”® Aus dem Fliegenglas des Geistes ist kein Entkommen,
wenn der Primat des Geistes schon in den Ausgangsvoraussetzungen steckt:
Wenn die historischen Katastrophen, die den unausgesprochenen Hintergrund der
Erorterungen Lowiths bilden, nur als Ausfliisse eines Glaubens gelten, dann kann
nur ein anderer Glaube abhelfen (oder eine andere, skeptische Philosophie, wie
Odo Marquard vorschlug)."”’” Léwith bemiihte sich folglich um ein ,,anderes
Denken“ — wie sein Lehrer Heidegger, nur in einer bescheideneren Variante.
Wohl aufgrund seines reingeistigen Blickwinkels iibersah Lowith, dass ihn seine
Losungsversuche gerade wieder in Marx’ Néhe brachten: angefangen mit der
epikureischen Grundhaltung, waren seine Entwiirfe zur Anthropologie wie seine
Forderung nach einer ,,wissenschaftlichen Behandlungsart™ der Geschichte (nach
MafBgabe der antiken Schriftsteller; 1949, 16) bereits von Marx vorweggenom-
men und durchgefiihrt worden.'® Allerdings war Marx dadurch aus der reinen
Philosophie — und damit aus dem Gesichtkreis Lowiths — hinweggefiihrt worden.

Das Sékularisierungsnarrativ wurde nun von vielen Autoren geteilt, die sich
lediglich in der Bewertung dieses Narrativs unterschieden: pliddierte Lowith fiir
eine heidnisch-antike Eliminierung der Geschichte'” und gegen den iiberall un-
terschobenen ,,jiidischen Messianismus®, so Taubes fiir Letzteren. Behauptete

195 Der ,,diinne Faden blofler Kontinuitdt“ bei Burckhardt (Lowith 1949, 32) kann
selbst geschichtsphilosophisch, ja theologisch interpretiert werden — als Position
die der Gegenreformation. Ihr ging es darum, den ,,Ausnahmezustand“ weltlicher
Verdnderungen auszuschlieBen (2.6.7). Lowith ignoriert diesen, obwohl er ldngst
da war: ,,Sollte wirklich eine radikale Krise die Kontinuitit unserer Geschichte
sprengen, so wiirde dies ihr Ende sein® (1949, 28). Von einer solchen Krise war
damals pausenlos die Rede (2.5.2, Fn. 89). Auch iibernahm Lowith 1936a Nietz-
sches hochgradig geschichtsphilosophische ,,ewige Wiederkehr des Gleichen*.

196 Wie Jacob Burckhardt den Asketismus des frithen Christentums lobte und sich eine
Rettung vor der ,,allgemeinen Unruhe® nur durch diese vorstellen konnte (Burck-
hardt 1910, 207; vgl. Lowith 1936b; Martin 1947), so kam Lowith zu einer Natur-
verehrung, die stoische Ziige trug (Habermas 1991, 195 ff.). Lowiths Schlusswort
lautet: ,,Der neuzeitliche Geist ist unentschieden, ob er heidnisch oder christlich
sein soll [...] Daher ist seine Sicht notwendigerweise triibe, verglichen mit dem
entweder griechischen oder biblischen Denken® (1949, 189). Die Option fiir ein ra-
dikales Christentum ist offen gelassen. Ein eigenes Denken in Neuzeit und Moder-
ne anerkennt Lowith dezidiert nicht. Er ist gefangen im ,,Geist”, die klassische Bil-
dung hat ihn der sozialen Realitit entfremdet (vgl. Cancik 2000 zu Nietzsche).

197 Lowith 1950 unterstellt einen neuzeitlichen ,,Glauben‘ an die Wissenschaft und die
Geschichte. Auch der Kommunismus war fiir Lowith vor allem ein ,,Glaube*
(1949, 49). Damit argumentiert Lowith eben ,,theologisch®.

198 Eine Anthropologie entwarf Lowith in seiner Habilitation (1928) und spéteren
Schriften, wo die ,,Natur” eine prominente Rolle spielt. Auf diese Weise lie} sich
Marx allerdings schlecht aushebeln (Fn. 191; cf. 2.1.4, Fn. 74).

199 Schon hierin liegt ein hermeneutisches Defizit, weil sich ,,die Antike* so nicht zu-
rechtstellen ldsst. Auch sie hat Geschichtsschreibung wie Geschichtsspekulation
gekannt, sogar Forschrittsdenken hat es gegeben (Cancik 1983).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 393

Carl Schmitt, die Ubertragung theologischer Kategorien in die Politik werde erst
dann unrechtmifig, wenn die Theologie der Herrschaft ausgetrieben sei (oder
eine Theologie der Freiheit sich erdreiste, sie zu nutzen),”” so entgegnete Hans
Blumenberg (1966), die ,,Selbstbehauptung* der Neuzeit sei eine durchaus legi-
time gewesen. Eine weitere Variante dieses Narrativs war die Unterstellung eines
gnostischen Dispositivs bei Marx, welche entweder zu einer Verurteilung Mar-
xens aus christlicher Sicht fiihrte — die zwar eine religidse, aber nur eine christka-
tholische Politik dulden wollte (Voegelin 1959); oder zu einer Verurteilung aus
kritisch-rationalistischer Sicht, die gar keine Vermengung der Religion mit der
Politik duldete (Topitsch 1961). Schon diese Fiille unterschiedlicher religiGser
Aufladungen des Marxismus zeigt ihre Unschirfe. Blumenberg ragt insofern aus
diesen polemischen Schriften heraus, als er die allreligiése Voreingenommenheit
gerade vermeiden will. Doch auch er sah die Kontinuitit in diesem Bruch rein
geistesgeschichtlich: es sei in den Epochenbriichen um ,,grole Fragen* und die
Unmoglichkeit ihrer Beantwortung gegangen, die schlieBlich in der Neuzeit bes-
ser beantwortet wurden.””' Die einzige Perspektive ist die von Texten, die sich
wieder auf andere Texte beziehen und so fort. Der synchrone Realititsbezug der
Texte oder die Realitit hinter den Texten wird nicht beriihrt.*** Marx wird also
auch von den Geschichtsphilosophen zu einem Theologen gemacht. Doch ist es
kein Zeichen eines vertieften Religionsverstéindnisses, wenn man iiberall Religi-
on erspiht.*” Das tat Marx weniger als seine geschichtsphilosophischen Kritiker.

200 Schmitt hieB eine solche Ubertragung solange gut, wie die gegenreformatorische
Theologie sich damit ,,theologisch“ rechtfertigen lieBen — unter Missachtung des
konfessionellen Neutralititsprinzips von Bodin, wie sie schon Hobbes praktizierte
(Kriele 1994, 55, 96 ff., 105). Er wandte sich gegen protestantisch-profane politi-
sche Verdnderungen im Liberalismus und gegen jiidisch-messianische im Marxis-
mus, nicht aber gegen die katholische Idee eines universalen, ,,ordnenden* Reiches.
Schmitt war politischer Konfessionalist. 1934 rechtfertigte er das neue ,,Reich® tri-
nitarisch (als Staat, Bewegung, Volk). Marx benutzt theologische Begriffe zur Ka-
rikatur der Politik, Schmitt zu ihrer Sakralisierung.

201 Eine ausgefiihrte Kritik (cf. Faber 1984) miisste vor allem die Lutherdeutung prob-
lematisieren: Blumenberg (1966) suggeriert, Ockhams nominalistische Verjenseiti-
gung Gottes und Luthers Priadestinationslehre hitten Gott in eine Ferne geriickt, die
einen weltlichen Neuanfang erzwungen hitte. Durch diese Reduzierung der Ge-
schichte auf Religionsgeschichte entgeht Blumenberg der doppelte Freiheitsgewinn
dieser Operation: individuell wurde eine personale Gottesbeziehung so gerade erst
eroffnet, nicht entstellt, und politisch war so der bedriickenden und repressiven
politischen Theologie” von Mittelalter und Gegenreformation der Boden entzo-
gen. Wenn ein weltlicher Neuanfang provoziert wurde, dann durch die verfehlte
politische Inanspruchnahme Gottes (2.6.7), nicht durch seine Ferne.

202 Leo StrauB hatte den Mut, dies gutzuheiflen und sich als Platoniker zu bezeichnen
(Lutz 1999, 428; s.u., Fn. 209).

203 Mit Bonhoeffer ldsst sich entgegenhalten: Wer weil3, wie es in der Religion zugeht
und wo der angemessene Ort dafiir ist, der wird nicht in jeder Kleinigkeit einen Be-
leg fiir mogliche ,,religidse Voraussetzungen® sehen, nicht alles vermengen miis-
sen. Gerade weil Gott grof} ist, ist er in religiosem Verstindnis nicht auf die Welt
angewiesen; weil er gut ist, ldsst er den Menschen die Freiheit, sich um ihre Belan-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Dessen ungeachtet wurde der Titel ,,Geschichtsphilosophie® ablehnend wie
zustimmend als eine Chiffre fiir ,,Marxismus® gebraucht, von den 1890er Jahren
bis heute.”” Die Geschichtsphilosophie hat in manchen geschichtsméchtigen Va-
rianten des Marxismus tatsdchlich eine Rolle gespielt, doch sie war schon dort
kompensatorisch: so im orthodoxen Marxismus Kautskys (2.1.4) und Lenins
(2.2.6), dhnlich in der Frankfurter Schule (2.6.2); jeweils zumindest auch, um das
erstrebte ,,Endziel mit der ihm zuwiderlaufenden Taktik oder Forschungsweise
zu ,,versbhnen®. Die philosophischen Debatten um die Geschichtsphilosophie
hatten einen doppelt verschobenen Charakter: in ihnen wurde stellvertretend der
Marxismus verhandelt, welcher in seiner Geschichtsphilosophie jedoch selbst nur
in Form einer Ausflucht gegeniiber Einwinden vorhanden war.*"

Ein verwandtes Feld solch stellvertretender Auseinandersetzung war die De-
batte um Mythos und Wissenschaft in der Marx’schen Theorie. Dieses Thema
hatte den Vorteil, dass es im Marxismus selbst umstritten war.?’® Unverkennbar
ist auch hier eine geschichtsphilosophische Schlagsseite. Popper eréffnete diese
Auseinandersetzung fiir die Nachkriegszeit. Er wies Marx als unwissenschaftlich
zuriick, nicht aber wegen seiner Okonomie, sondern wegen seines ,,Historizis-
mus®, seiner ,,deterministischen Geschichtsphilosophie* (1944 11, 197; 1957). Er
iibernahm damit die Einteilung des Marx’schen Werkes in einen einzelwissen-
schaftlichen und einen mythisierenden Teil, die schon Bernstein und Sorel vor-
genommen hatten. Allerdings waren sich Philosophie wie Geistes- und Sozial-
wissenschaften je fiir sich, untereinander und zudem gegeniiber den Naturwis-
senschaften tiber ihre spezifische Wissenschaftlichkeit selten einig.*’’

ge selbst zu kiimmern (Kraus 1982, Link 1999). ,,Die Welt ist heute weltlich ge-
worden® (Metz 1968, 1). Ein Zeitungsartikel lobt: es ,,begreifen auch katholische
Theologen allméhlich, dass Sakularisierung, Entflechtung von Hoheitsanspriichen
und Religion, dem Kern der christlichen Botschaft durchaus entspricht* (Leserbrief
in der Siiddeutschen Zeitung, 21.12.2002, cf. Steinbiichel 1950). Dennoch tritt Kul-
turkritik noch immer gern als Religionskritik auf (Luckmann 1963, Jacob 1996).

204 Die Synonymisierung zieht sich von P. Barth 1897 iiber Freyer 1930 und O. Mar-
quard 1973 bis zu Rohbeck 2000 (2.4.4, Fn. 67). Es gab auch Marxisten, die dies
affirmierten, so Conrad Schmidt oder die Frankfurter Schule (Horkheimer 1930,
Schmidt 1976, Lutz-Bachmann 1988, Bolz 1989, Bialas 1994, Wegerich 1994,
Behrens 1996, Herrmann 2000). Zur russischen Geschichtsspekulation (Dostojews-
ki, Solowjew, Berdjajew) cf. Meyer 1993, 70 ff.; Groys 1996.

205 Die Wende zur Geschichtsphilosophie kann in allen drei Féllen als abstrahierende
Ausflucht gegeniiber der Aufforderung verstanden werden, eine sachliche Berech-
tigung der eigenen Anspriiche beizubringen. Eine solche direkte oder indirekte
Aufforderung hatte Kautsky durch Bernstein, Lenin durch die ,,Okonomisten* und
Horkheimer durch Mannheim erfahren (in Form einer Problematisierung der vor-
ausgesetzten Wirklichkeit, cf. 2.6.1).

206 Siehe etwa Wetter 1958, Topitsch 1961, Zeleny 1968, Negt 1969, A. Schmidt
1970, Tomberg 1973, Biisser 1974, Reichelt 1974, Szczesny 1975, Kittsteiner
1977, Callinicos 1983, Sandkiihler 1983, Sheehan 1985, Kitching 1994.

207 Siehe dazu u.a. Apel 1979, Mittelstrass 1979, Oelmiiller 1988, Pliimacher 1996.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 395

Der scheinbar schwerwiegende Vorwurf der ,,Unwissenschaftlichkeit war
daher recht beliebig auffiillbar. Wetter 1952 warf sie Marx vor, weil er die Got-
tesbeweise nicht akzeptierte. Popper bescheinigte sie Marx, weil er Platon so nah
war, Leo Strauf}, weil er ihm so fern war.?® Der Vorwurf der ,»,Mythisierung*
findet sich nun auch bei den Theologen. Heinz-Horst Schrey etwa (1954, 145)
erortert die Wissenschaftlichkeit in Bezug auf die Geschichte:

,»Wir sind der Ansicht, dass es sich bei Marx nicht um ein aus wissenschaftlicher Objek-
tivitdt stammendes Verhéltnis zur Geschichte handelt, sondern um eine im Dienst der
sozialen Heilslehre stehende Mythologie, fiir die der wissenschaftliche Begriindungszu-
sammenhang zwar subjektiv notwendig [?], aber keineswegs konstitutiv ist.*

Der mythisierende Marxismus von Sorel hatte die Geschichtsbetrachtungen von
Marx gerade nicht als Mythos, sondern als Wissenschaft betrachtet (1908, 92,
158, 163). Sorel stellte ihnen den Mythos des Generalstreiks gegeniiber, der den
proletarischen Massen ihre eigene Stirke versinnbildlichen sollte (1908, 163 ff.).
Dazu bediente er sich einer bewussten Entintellektualisierung und offenen An-
preisung der Gewalt.*”” Dies war sehr wohl als Mythisierung zu kritisieren.*'’
Die Fixierung des Mythos-Vorwurfs gerade auf die Geschichte muss dagegen als
spezifisch deutsche Variante gelten, die wohl deshalb so brisant wurde, weil man
hier ohnehin Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie hatte.*'' Eben diese
wurden nun in den Marxismus hineingesehen. Denn wie begriindet Schrey seine
»Ansicht”, Marx mythisiere ,die’ Geschichte? ,,Ginge es um objektive Wahrheit
bei Marx, so miisste ihn die Frage leiten: was kann man aus der Geschichte ler-
nen? Thn leitet dagegen eine [...] Vorstellung vom Endziel” (1954, 146). Obwohl
historische Objektivitdt eingefordert wird, setzt die Diskussion um Marx an ei-
nem historischen Abschnitt an, in welchem es bereits zu schwerwiegenden Ver-
zerrungen gekommen war — an Bernsteins Diskussion des ,,Endziels” (2.1.2).

Schreys Sichtweise trennt zwischen zwei Hélften des Marxismus, von denen
die eine wissenschaftlich triftig, aber belanglos, die andere politisch wirksam,
aber irrational sei.’'> So konnte man den Marxismus politisch kritisieren, ohne
auf die wissenschaftlichen Gehalte weiter eingehen zu miissen. Der uniibersehba-
re Hintergrund solcher Einlassungen ist der kalte Krieg.

208 Vgl. Straufl 1956, 1975 (Gawoll 1989, 126). Als Verfechter des Fortschritts sei
Marx zwar das Gegenstiick zu Platon als dem Verfechter der Verdnderungslosigkeit
(stasis), er teile aber mit jenem {iber Aristoteles und Hegel Ziige wie den ,,Essentia-
lismus* (Popper 1944 11, 213) oder die Feindschaft zur ,,offenen Gesellschaft*.

209 Zu Sorel siehe Lichtheim in Sorel 1908; Freund 1932, H. Barth 1959.

210 Vgl. im Ansatz Lukacs 1933, Konig 1937. Fiir den frithen Lukacs und fiir K6nig
war Sorel wichtiger als Marx (Lukacs 1967, 12; Konig 1980, 101, vgl. 4.4, Fn. 38).

211 Sowohl die Realgeschichte wie auch die methodischen Grundlagen ihrer theoreti-
schen Betrachtung bereiteten in Deutschland Probleme: man denke an die Debatten
iiber den Status der Geschichtswissenschaft seit Droysen, Windelband, Rickert und
Dilthey (Rickert 1896, Theodor Lessing 1919, Koselleck 1977; 2.5.2).

212 Die unterstellte Mythologie &hnelt der Theologie der Revolution, Tillichs kairos-
haftem ,,Jetzt“ (Schrey 1954, 150).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die kommunistische Herrschaftsikonographie praktizierte tatsdchlich eine
politische Mythologie.*"* Zwar hitte man den Sowjetkommunismus auch direkt
angreifen konnen, ohne den Umweg iliber Marx. Erst die Vermengung aber ge-
wiahrleistet diese Kritik des Sowjetkommunismus im Gewande einer Marxkri-
tik.?"* Vielleicht wollte man auf diese Weise diplomatisch sein. Erneut aber wur-
den Theorie und Realitét einander so stark angendhert.

Adressat der entmythologisierenden Kampfschriften war auch bei bei Ernst
Topitsch weniger Marx als vielmehr Sowjetrussland. 1941 Teilnehmer des deut-
schen Vernichtungsfeldzuges gegen Russland, beendete er seine philosophische
Karriere mit einem antirussischen Pamphlet, das auch seine fritheren Einlassun-
gen zu Marx fragwiirdig macht.”'> Topitsch sah in Marx eine religiés verbrimte
und machtgierige Person, die mit Hilfe einer Mythologie ,,Kaiser, ja ,,Gott* ha-
be werden wollen. Er habe sich als ,,Erloser” (Topitsch 1975, 18) in den Mittel-
punkt seiner apriorischen Konstruktion der Weltgeschichte gestellt. Die Wissen-
schaft habe ihm lediglich dazu gedient, nach den Enttduschungen von 1848 sei-
nen naiv-optimistischen ,,Glauben* zu bewahren.?'® Als Wissenschaft begreift
Topitsch einzig die zu Geschichtsgesetzen hochstilisierte Selbstlegitimierung sta-
linistischer Machthaber, die Geschichtsphilosophie des ,,dialektischen Materia-
lismus* (Poppers ,,Historizismus®). Das projiziert den Stalinismus auf Marx.

Der Effekt einer solchen Projektion ist aus drei Griinden misslich: Weder
werden die politischen Verhiltnisse im Realsozialismus damit wirklich getroffen,
weil iiber sie nur stellvertretend verhandelt wird, noch wird sie Marx gerecht, da
er von vornherein in ein Raster gepresst wird, das ihn als Griinder des Stalinis-
mus hinstellt (es gibt kaum eingehende Textexegesen), noch finden sich Reflexi-
onen auf den Mythosbegriff, obwohl dieser im 20. Jahrhundert Gegenstand ein-
gehender Betrachtung geworden ist.”'’ Der diffuse Vorwurf der ,,Mythologie* er-

213 Zur Asthetik des ,,Totalitarismus® siche Damus 1981, Groys 1988 oder Tabor 1994.

214 Die mythologisierende Autodepotenzierung des Marxismus, etwa im ,,Proletkult”
(Gorsen 1981, 83 ff.), regte die Riickverldngerung dieses Angriffs auf Marx an (cf.
Fn. 20; 2.1.4, Fn. 66; 2.2.4, Fn. 59; 2.4.2, Fn. 41).

215 Topitsch 1985 meint, dass ,,der ganze Krieg in seinem politischen Kern ein Angriff
der Sowjetunion gegen die westlichen Demokratien war, bei dem Deutschland und
Japan dem Kreml nur als militdrische Werkzeuge dienten®, dass man ,,dem Opfer-
gang des deutschen Soldaten auch einiges verdankt“ u.d. (nach Kahl 1999, 426 ff.).
Topitsch 1990 dagegen holt wieder Thesen aus Topitsch 1958 hervor.

216 Topitsch charakterisiert Marxens Person: ,,als beherrschendes Motiv ein nachgera-
de cidsarischer Machtwille, verbunden mit einem messianischen Sendungsbewusst-
sein, unbindigen destruktiven Geliisten und einer unverkennbaren Tendenz zur
Selbst-vergottung [...] So hat Marx [...] eine Ideologie geschaffen, die es [...] er-
moglicht, unter dem Deckmantel der Befreiung [...] nach totaler Macht und Herr-
schaft zu greifen” (1975, 13); sein groBes Idol sei Napoleon gewesen. Ahnliche
Ausfille ad personam gibt es bei Schwarzschild 1954, Kiinzli 1966, Pilgrim 1990,
Low 1996 und Bild Dresden (,,Marx & Co: so waren sie wirklich®, 14. 11. 2002).

217 Vgl. v.a. Cassirer 1923, Bohrer 1983, Frank 1988. Die Dechiffrierung biblischer
Mythen bei Bultmann und in der Psychoanalyse nimmt keine Sduberung eines rati-
onellen Kerns von einer mystischen Hiille vor, sondern eine existenziale Ausle-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 397

laubte es gerade wegen diese Diffusitit, den Marx noch verhafteten Begriff der
»ldeologie® zu vermeiden®'® und das Problem Marx dadurch aus der Welt schaf-
fen, dass er diskreditiert und auf diese Weise am besten gar nicht mehr gelesen
wiirde.”"” Diese Technik wurde auch gegen die Studentenbewegung angewandt,
als der Marxismus nicht mehr nur als vergangene oder als erzwungene Gestalt
des Geistes von jenseits der bundesdeutschen Grenze von Interesse war.**”

Allerdings erklart der kalte Krieg die anhaltende Popularitit der Geschichts-
philosophie in Deutschland nach 1945 nur halb. Es gab weitere Griinde: Die Fra-
ge nach dem Sinn von Geschichte war in Deutschland nach dem erneut verlore-
nen Krieg, in welchem man sich zu ungeheuerlichen Greueltaten hatte hinreilen
lassen, schmerzlich aufgerissen.221 Das lag nicht zuletzt daran, dass die National-
sozialisten die deutsche Geschichte mit viel Aufwand nach riickwirts stilisiert
hatten, fiir die Zukunft ein ,,Tausendjdhriges Reich* versprachen und in der Ge-
genwart (unter dem ,,grofiten Feldherrn aller Zeiten™) alle historischen Beziige
sprengten. Musste man nicht fragen, was der weltliche Aufstieg nutzte, den
Deutschland nach 1871 und 1933 erlebt hatte, wenn im nachsten Moment wieder
alles — und noch weit mehr — verloren war? Es gab ein Interesse daran, solche
Fragen moglichst philosophisch zu halten (eine Flucht in die Abstraktion), denn
mit solchen Verallgemeinerungen konnte vom Schlimmsten abgelenkt werden.

Man fragte nicht: Was genau ist geschehen? Wer hat das zu verantworten?
Wie war das moglich? Dies wurde als Nestbeschmutzung empfunden. Man fragte
nach dem Sinn des Ganzen, unabhdngig von den Einzelheiten. ,,Die Frage nach
dem Wesen der Geschichte kiimmert sich nicht um einzelne Ereignisse in der
Geschichte* (Taubes 1947, 3).2%

gung, die den Mythen selbst einen rationalen Sinn abgewinnt (selbst bei der Gno-
sis, die Voegelin 1959 und Topitsch 1961 Marx vorwarfen; siche H. Jonas 1964).
Der Mythos kann ein reflektiertes Erzdhlmittel sein.

218 Eine direkte Kritik des Sowjetkommunismus konnte sich affirmativ auf Marx be-
ziehen — gingig war etwa die Kritik, es gébe im Realsozialismus eine neue Klas-
sengesellschaft (vgl. Cliff 1955, Marcuse 1958, Leonhard 1962, Hillmann 1966
und 1967, siche 2.2.3, Fn. 40; parallel Nolte 1977, 86 ff. zur Studentenbewegung).

219 Cf. Tucker 1963, Albert 1964, Topitsch 1969, Senge 1985, Thomas 1993, Khella
1995, Low 1996, Kelpanides 1999. Helmut Kohl sagte 1998 in einer Fernsehshow,
er habe nicht eine Zeile des Kapitals gelesen (cf. 3.4.3, Fn. 45).

220 Ralf Dahrendorf, dessen Vater im sozialdemokratischen Widerstand war, verstorte
nicht die Auseinandersetzung mit den Nazi-Vitern, sondern die Abqualifizierung
der bestehenden Institution Universitit, die fiir seine Generation die Erfiillung eines
groflen Traumes bedeutete (Der Spiegel, 2. 6. 2001).

221 Um ihrer wegen war die Niederlage so bitter: als Sieger hétte man dariiber hinweg-
gehen konnen, als Verlierer war man doppelt gedemiitigt: einmal durch die Nieder-
lage, und zusétzlich durch die Konfrontation der eigenen Schuld.

222 Verallgemeinert wurde mit dieser Frage nicht nur ihr Gegenstand, sondern auch das
fragende Subjekt: nicht Einzelne befragten sich gegenseitig, sondern ,,man® fragte
—und zwar ins Leere. Bei dieser Ubung kam man recht schadlos davon. Ein Artikel
wollte gerade hierin eine Permanenz der Mentalitit der ,,Volksgemeinschaft erbli-
cken (,,Deutsche Lebensliigen, Die Zeit, 3. 10. 2000; vgl. Koenen 2001, 13 ff.).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Debatten um die Geschichtsphilosophie hatten den Vorteil, dass sie durch
ihre religiése Aufladung und Unentscheidbarkeit, sowie durch das Oszillieren
des Verhiltnisses der Geschichtsphilosophie zur ,,Eschatologie” (Fn. 173) endlos
diskutierbar waren, ohne dass man iiber diese Frage hinaus kam. Es gibt eben
Fragen, deren Sinn darin besteht, nicht beantwortet zu werden. Doch stellt man
die Frage anders, sind selbst sie zu lsen. Ein vielversprechender, wenn auch oft
ausgeschlagener Weg dorthin ist Marx’ ,,Umstiilpung* der Frage in die, wie es
kommt, dass etwas iiberhaupt als philosophisch oder gar als religids erscheint
(Fn. 97). Der Fundus der Philosophie wird dadurch radikal verschlankt, da sich
viele ihrer Fragen 16sen, indem sie anders beantwortbar werden. Dies ldsst sich
durchaus positiv, als Purifizierung der Philosophie begreifen, denn es bleiben,
anders als Engels meinte (MEW 20, 24; MEW 3, 27), geniigend philosophische
Fragen iibrig.** Dies wire eine Kritik im Ursinne des Wortes: Trennung.

Trennung von Religion und Politik

»Jilete Theologi in munere alieno!** (Alberico Gentili)

In dem ,,Dialog® zwischen Christentum und Marxismus, der sich in den 1960er
Jahren entwickelte, und den versteiften Fronten beider Seiten, die allein schon
den Dialog beargwohnten, machte sich ein Dilemma bemerkbar: Der Marxismus
konnte den Christen und allen sich ihnen ndhernden Marxisten vorwerfen, dass
ihre Frommigkeit eine weltlose sei und zwar vom Guten rede, sich aber nicht
daran begebe, es auch zu tun, ja dies von der Theologie gerade verhindert werde.
Die Christen hielten dagegen, dass der Marxismus und alle sich ihm nihernden
Christen eine religids unhaltbare Verschmelzung von Irdischen und Géttlichem
vorndhmen, wodurch das Weltliche iiber Gebiihr sakralisiert werde. Die Alterna-
tive bestand scheinbar zwischen vollig weltlosem Christentum und restloser Hei-
ligung des Erdenlebens. Denen, die sich dazwischen bewegten, konnte wahlweise
das eine oder das andere vorgeworfen werden.”** Und in der Tat hatten politisch-
theologische Autoren oft zwischen widerspriichlichen Aussagen geschwankt.”?

223 Die Freiheit des Willens kann neurologisch ebenso wenig widerlegt werden wie
Gott durch die Astronomie; die Biologie kann kein ,,gutes Leben* bestimmen etc.

224 Garaudy, der in der Paulusgesellschaft mit den Theologen Rahner und Metz disku-
tiert hatte, wurde aus seiner Partei, der KPF, ausgeschlossen (spater wurde er Mos-
lem). Rom belegte den Befreiungstheologen Gutierrez noch 1985 mit einem einjah-
rigen Bufischweigen (auf Betreiben Ratzingers; Thomas 1993, 193 ff.).

225 ,,Aus dieser Doppelheit der Dimensionen in der Reich-Gottes-Idee folgt das Ja und
Nein in allen Urteilen iiber kiinftige Geschichte” (Tillich 1962, 148). Zwar konne
,der Kampf um eine neue soziale Ordnung nicht zu einer Erfiillung im Sinne des
Reiches Gottes fithren” (1962, 55); aber: ,,dass aber in einer bestimmten Zeit be-
stimmte Aufgaben gestellt sind, ein bestimmter Aspekt des Reiches Gottes sich
zeigt als Forderung und Erwartung®. Das heif3t: nein, aber ja. Die Verbindung wird
durch Phrasen hergestellt. ,,Theonomie ist nicht Erfiillung, aber [?] sie ist das in-
nergeschichtliche Abbild der Erfillung® (149). ,,Das Reich Gottes bleibt immer

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 399

Doch einige Theologen hatten eine differenziertere Sichtweise entwickelt; so
Karl Barth, das Haupt der dialektischen Theologie. Ahnlich wie Tillich versuchte
Barth, eine theologische Briicke zwischen Religion und Sozialismus zu schla-
gen.””® Ein Dissens zwischen Barth und Tillich ergab sich daraus, dass die Theo-
logisierung des Sozialismus bei Tillich von der Kultur ausging (Fn. 161), wéh-
rend Barth den Sozialismus umgekehrt deswegen theologisierte, weil dieser die
Welt éiberwand — eine ,,Revolution Gottes (,,Jesus ist die soziale Bewegung“).227
Barth neigte dem Sozialismus zu, weil ihn die Bibel darauf hinstieB3, Tillich sah
im Sozialismus selbst sakrale Elemente — fiir Barth eine Unmoglichkeit. Er hatte
bereits an Kutter und den Religids-Sozialen die religiose Aufladung der Sozial-
demokratie abgelehnt.”*® Sozialismus sei zwar gottgewollt, aber nicht selbst das
»Reich Gottes*, sondern nur dessen ,,Spiegelung®, sein ,,Gleichnis“.229 Der 2.
Romerbriefkommentar warnte innerhalb derer, die wie Barth sahen, dass ein
Christ Sozialist sein miisse, vor ,,unverschimten Identifikationen®. 2

Theologisierte Tillich den Sozialismus von der Welt her, so Barth von Gott.
In beiden Fillen drohte er theologisiert zu werden. Barth allerdings gestand ihm
konsequent zu, dass er die Welt als Welt betrachtete (Tillich sprach zwar davon,
hielt es aber nicht durch). Er sprang theologisch erst auf den Zug der politischen
Praxis auf. Man kann diesen Gedanken sinngeméf so wiedergeben: Welt und
Gott sind radikal zu trennen, ein Reich Gottes auf Erden ist von Menschenhand
nicht zu erbauen. Dennoch fordert der biblische Gott schon auf Erden Gerechtig-
keit ein und stellt eindeutige Bedingungen fiir den Einlass in sein Reich.

jenseitig; aber [?] es erscheint als Gericht einer gegebenen und als Norm einer
kommenden Gesellschaftsform (56). Was ist mit ,,nein, aber” gemeint, wenn nicht
»ja“? (Mat 5, 37; Kor 1, 17 f.; Jac 5, 12). Tillich vertritt die Neutralitdt der Welt
(GW VII, 133 {f.), hilt aber gerade sie fiir protestantisch (cf. Stahl 1853).

226 Siehe Gollwitzer 1972, Marquard 1972, Schellong 1985. Dagegen sparen E. Busch
1998 und Pfleiderer 2000 dies eher aus.

227 Barth 1951 (KD I11/4), miindlich 1918 (nach Gollwitzer 1972, 14, 7; cf. Fn. 153).

228 Tillich (GW VII, 216 ff.) warf 1923 Barth vor, die Krise sei ihm nicht mehr Durch-
gang, sondern werde selbst zum Absoluten; er vermisste das Positive. Dies sah bei
Barth bei Tillich im Uberfluss vorhanden: eine ,breite Glaubens- und Offenba-
rungswalze gehe iiber alles hin und verwische jede Grenze (Zahrnt 1966, 34, 410;
F. Marquard 1972, 42, 257; Pangritz 1996, 57 ff.). Dieser Dissens verhinderte eine
von beiden Schulhduptern gewollte gemeinsame Aktionsbasis. Schon Barths Tam-
bacher Vortrag von 1919, den er in Vertretung von Ragaz hielt (obgleich er ihn im
Vortrag ablehnte), bewirkte unnétige Irritationen (Ewald 1977, Einleitung).

229 Barth in Safenwill (Gollwitzer 1972, 19) und 1947 (Christengemeinde, a.a.O., 21).

230 ,,Es ist etwas anderes, ob wir die Identitit von Reich Gottes und Sozialismus er-
kennen, oder ob wir unseren Sozialismus [...] mit dem Reich Gottes identifizieren.
Im ersten Fall folgen wir der Bewegung des Evangeliums ...; im zweiten Fall be-
dienen wir uns Gottes fiir unsere Zwecke“ (Gollwitzer 1972, 9 f.). F. Marquard
1972 zeigt die bei Barth gleichwohl vorausgesetzte Option fiir den Sozialismus.
Die Formel des 1. Romerbriefes: ,,sozialdemokratisch, aber nicht religids-sozial®
(Barth 1919, 390) legt Gollwitzer so aus: ,.keine Erhhung unserer Gehorsamsver-
suche zur Religion, zur Heilslehre; denn ,Religion ist Unglaube’ (1972, 28).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Es kann darum nicht falsch sein, auf ein Reich Gottes auf Erden hinzuwirken;
genau das forderte ja der Erloser von den Gliubigen. Die frohe Botschaft besagt:
mit Jesus Christus ist das Reich Gottes bereits angebrochen, und es ist an den
Menschen, es voranzubringen. Damit ist nicht die Hybris verbunden, dass der
Mensch es vollenden kt')nne,231 sondern die Hoffnung, dass der Messias einst
wiederkehrt und es durch sein Zutun vollbringt. Es liegt kein veritabler theologi-
scher Grund vor, der gegen ein sozialistisches Engagement spriache, wohl aber
gibt es viele, die dafiir sprechen — wenn auch nur abstrakt. Man kann also auf-
grund seiner Christlichkeit zum Sozialismus motiviert werden; innerhalb dessel-
ben kann man sie aber nicht mehr als Argument benutzen. ,,Gott will es* kann
jeder sagen, auch die Gegner des Sozialismus; es fligt den Argumenten wenig
hinzu. An der Theologie ist es vielmehr, unbotmaBigen Sakralisierungen des Po-
litischen zu wehren: sie weil3, dass es allein Gottes Sache ist, sein Reich zu er-
richten. Niemand darf fiir sich das exklusive Recht beanspruchen, die Sache Got-
tes zu vertreten, die Kommunisten nicht, aber auch nicht Kirche und Staat.

Weder darf der Sozialismus sakralisiert, noch das Evangelium politisch in-
strumentalisiert werden. Dennoch, und nur so, kdnnen beide eine Verbindung
eingehen, die nicht einen von beiden Teilen unrecht tut. Eine radikale Trennung
ist dazu unerldsslich. Man konnte dies ,,dialektisch als eine politische Einheit
beschreiben, die die theologischen Differenzen nicht einebnet, sondern als Diffe-
renzen bestehen lédsst, aber eben dadurch zum Handeln kommt. Insofern ist die
,»dialektische Theologie“ sehr wohl dialektisch (anders Rentsch 1990, 100), nur
nicht in der Theorie, sondern in der durch sie wieder ermdglichten ,,freien* poli-
tischen Praxis. Sie ist jedenfalls die einzige, die aus der Theologie ,,ein produkti-
ves Gesprich mit dem Marxismus (Heidegger 1947, 87) fiihren konnte.”* So
klar wie diese Konzeption war, sie wurde in der Theologie nur wenig beachtet.
Es bedurfte der spiegelbildlichen Entwicklung dieses Gedanken von Seiten eines
iiberaus populdren Marxisten, bis er — wenn auch verdreht — in die etablierte
deutsche Theologie eindrang. Die Rede ist von Walter Benjamin, einem Marxis-
ten, der zugleich von der Theologie aus argumentierte.

2.6.7 Walter Benjamins als politische Theologie

,»Das Ordal wird durch den Logos in Freiheit durchschlagen.* (Walter Benjamin)

Von Benjamin war bereits oben als von einem Vorbild Adornos die Rede (2.6.3).
Zwischen Benjamins und Adornos Bezug auf Religion gibt es jedoch einen zent-
ralen Unterschied: Anders als Benjamin verstand Adorno das ,,Kleiner- und Un-

231 ,,Ein moralisches Volk Gottes zu stiften, ist also ein Werk, dessen Ausfithrung
nicht von Menschen, sondern nur von Gott selbst erwartet werden kann. Deswegen
ist aber doch dem Menschen nicht erlaubt, in Ansehung dieses Geschifts untitig zu
sein“ (Kant 1794, 141; Pannenberg 1959, Dittmer 1997; Bloch 1968, Solle 1968).

232 Turneysen 1923; Farner 1969, 139 ff.; Gollwitzer 1962 und 1972; Plonz 1995.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 401

sichtbarwerden der Theologie* (Pangritz 1996, 214) als Freibrief fiir den Zugriff
auf herrenlos gewordene theologische Gehalte.”® Um den fiir eine Kritik der
theologistischen Marxlesart zentralen Unterschied zu sehen, sei Benjamins Den-
ken abschlieend niher betrachtet. Das schwierige Verhéltnis von Theologie und
Marxismus hatte er in seinem Bild von dem ,,Schachautomaten® ja nur angedeu-
tet. Doch wurde er oft so verstanden (und diese Deutung verdankt sich Adorno),
dass der historische Materialismus die Theologie deswegen ,,in ihren Dienst
nimmt®, weil er selbst in einer hoffnungslosen Lage sei. Von einer solchen Kom-
pensationsbediirftigkeit ist jedoch bei Benjamin keine Rede: er baute eher auf
den historischen Materialismus als auf die Theologie — diese, nicht der Materia-
lismus ist fiir ihn ,,heute [1940, CH] bekanntlich klein und hésslich«.?*

Die rigide Marx’sche Kritik an der herrschenden Theologie als einer Theolo-
gie der Herrschaft hat Benjamin in seiner abgelehnten Habilitationsschrift mit
dem vielsinnigen Titel ,,Der Ursprung des deutschen Trauerspiels® appliziert,
und zwar auf den zeitgendssischen Theologen der Herrschaft, auf Carl Schmitt.
Dieser hatte durch eine Neubewertung des absolutistischen Staates des 17. Jahr-
hunderts den sich anbahnenden totalitdren des 20. Jahrhunderts ,,theologisch zu
legitimieren versucht (Schmitt 1922). Benjamin kritisierte diese Konzeption im-
manent, mit seinerseits theologichaltigen Argumenten.”® Doch ist er sich be-
wusst, dass diese Kritik im Absolutismus des Barock noch nicht méglich war —
ein glinzendes Beispiel historischen Bewusstseins. Damals ndmlich war eine
solch befreiende theologische Kritik der angemafiten Gottlichkeit usurpierter
Herrschaft nicht denkbar: die Gegenreformation war durch ihren im Wortsinne
durchschlagenden Erfolg (dahinter standen nicht Argumente, sondern Kriege)
derart hegemonial, dass jeder Zugang zu Gott iiber ire Theologie ging.”

233 Die Rede ist oft von ,,Versohnung®, ,,Erlosung”, ,,Entriickung* u.4. (siche Wiggers-
haus 1988, 212 f. zu Adornos ,,Marginalien zu Mahler* von 1936; s.u., Fn. 75).

234 Nach Benjamin konne der historische Materialismus ,,es ohne weiteres mit jedem
aufnehmen®, wenn er die Theologie, ,,die heute bekanntlich klein und hésslich ist®,
in Dienst nimmt (GS 1.2, 691, These 1).

235 Der ,,Ausfall der Eschatologie” aus der Theologie der Gegenreformation war be-
dingt durch den unbedingten weltlichen Machtwillen der Kirche (sie ndmlich trdgt
,das Schwert* und ,,garantiert diesen Ausfall; GS 1.1, 259 — das entspricht dem
Moment des Katechontischen bei Schmitt, cf. Grossheutschi 1996). Damit war die
barocke Rede des sich ,,als sdkularisierte Heilsgewalt sich erweisenden Konigtums*
(260) theologisch verunmdglicht, da es sich nur ,,auf der Ebene des Schopfungs-
stands“ behaupten konnte (263 f.), wo es solches Heil gerade nicht gibt. Diese ge-
lebte Unmdglichkeit scheint im Trauerspiel darin auf, dass die sich gotthaft diin-
kenden Tyrannen dem Wahnsinn verfallen (265, 277). Sie entkommen der Kreatiir-
lichkeit nicht — nicht nur, weil sie kreatiirlich sind, sondern weil sie selbst mit dem
,Ausfall aller Eschatologie® fiir den Wegfall der Transzendenz gesorgt haben. Der
allgemeinen Kritik der Schmittschen Theologisierung sowie der ,,Entscheidungsun-
fahigkeit des absoluten Monarchen bei Heil (1996, 134) entgehen diese theologi-
schen und gegenwartsbezogen Pointen Benjamins.

236 Der ,,unmittelbare Weg ins Jenseits, die ,,religiose Losung™ der ,religiosen Anlie-
gen” war den protestantischen Barockdichtern versagt, weil ,,die Verweltlichung

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die von Hobbes und Schmitt als neutraler Schlichter anempfohlene absolute
weltliche Herrschaft sowie das legitimierende Naturrecht waren selbst noch kon-
fessionell.”?” Nach Benjamin gelang es ihr, die hoffiungserdffnende Perspektive
der Eschatologie, in der jegliche irdische Herrschaft ihr Ende findet, im Interesse
ihrer eigenen Herrschaft ginzlich zu verdringen.*® Erst eine weltliche Befreiung
von dieser Herrschaft (wie sie nach den Religionskriegen und dem schlielich
sich durchsetzenden aufklirerischen Naturrecht stattfand) ermdglichte wieder ei-
ne geistliche Zuversicht. Doch dies weill nur der historische Betrachter, die da-
mals Lebenden wussten es nicht. Dieses Wissen beruht auf einer harten histori-
schen ,,Praxis“.239 Theorie ist zwar nicht selbst Praxis, doch das Wissen einer
Zeit enthilt (oder verdringt) praktische Erfahrungen ihrer ,,Vorgeschichte«.**"

Benjamin vertritt hierin eine dhnliche Stellung der Juden und Christen zur Po-
litik wie Barth: das Gottesreich kann zwar nicht von Menschenhand erbaut wer-
den, wie chiliastische Bewegungen und theokratische Herrscher meinten, doch

der Gegenreformation in beiden Konfessionen sich durchsetzte. So kam es zum
,Ausfall der Eschatologie® ,,durchs Schwert der Kirche* (Benjamin GS 1.2, 258 f.).
Dadurch waren die Gegner des Absolutismus gendtigt, sich auf die weltliche Ebene
zu werfen. Das ist gegeniiber géngigen Sékularisierungsthesen originell: die eigent-
liche Verweltlichung kam mit der Gegenreformation, die ihre religiose Macht welt-
lich ausnutzte. Diese weltliche Besetzung des Religidsen verbaute die Moglichkeit,
dem religi6s zu opponieren, und forcierte die Entwicklung einer weltlichen Opposi-
tion. Tatsdchlich stiitzte sich der Protestant Pufendorf im Naturrecht auf Descartes
statt auf Thomas, um sich den weltlich-katholischen Anspriichen zu widersetzen.

237 ,,Katholisch“ heifit ja ,,universal“. Dieser Skandal erregte nicht nur protestantische
Naturrechtler wie Pufendorf, sondern selbst Friedrich II. von Preuflen (es solle ein
jeder nach seiner Facon selig werden, doch diirfe der Staatsherr keine besondere
Religion bevorzugen). Auch Marxens Argument gegen den ,.christlichen Staat®
war, dass dieser zwar allgemein christlich zu sein vorgebe, aber letztlich doch nur
eine besondere Konfession vertrete (MEW 1, 12, 101). Zur extremen Katholizitit
Carl Schmitts u.a. Schmitt 1923, Wacker 1994, Kiel 1998, Faber 2001.

238 Dies ist das luziferische Moment des Katechontischen (,,Geist des Satan“, GS I,
406). Dieses Motiv tritt bei Schmitt schon 1922 in der Figur des ,,GroBinquisitors*
auf; Grossheutschi 1996, 116 datiert es auf 1932. Das Weltende wird, obzwar von
Gott verhingt, als bose angesehen. Diese Verteufelung iibertridgt Schmitt auf die
Sozialisten, die auf ein Ende der feudalen ,,Vorgeschichte* Europas hinwirken. Der
Bezug zur Bibel ist zweifelhaft (vgl. Leutzsch und Faber in Wacker 1994, 175 ff.;
257 ff.). Schmitt stellt sich auf die Seite der Macht, die das Christentum von unten
verfolgt und dann durch das von oben ersetzt hat — Rom (Faber 2001).

239 Der Sinn einer ,rettenden Kritik” besteht darin, ,,im Vergangenen den Funken der
Hoftnung anzufachen* (Benjamin GS 1.2, 691 ff., These VI), also nachtriglich die
damals noch fehlende Perspektive aufzuzeigen.

240 Benjamin war von Lukacs und Korsch beeinflusst. Er iibertrug deren Praxeologie
auf die Religion: Der einzige Weg zu giiltigem Wissen ist auch hier gelingendendes
Handeln. ,,Das Wissen vom Guten, als Wissen, ist sekundér. Es erfolgt aus der Pra-
xis” (GS 1, 407; vgl. GS 11 304; GS 111 319, 350; ein Brief vom 16. September 1924
bemerkt, dass ,,eine definitive Einsicht in die Theorie an Praxis [...] gebunden ist*
Briefe 1, 355). Das Trauerspiel nennt ein Wissen ohne Praxis ,,bose* (GS I, 402 f.).
LieBe sich dies nicht auch als eine antizipierte Adornokritik lesen?

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 403

Hindernisse auf dem Weg zu ihm, wie im 17. Jahrhundert die weltliche und reli-
giése Bevormundung der Untertanen durch den Staat sowie jede Totalisierung
der weltlichen Herrschaft ausgerechnet im Namen der Religion,”*' kénnen und
miissen sehr wohl ausgerdumt werden (Thielen 1991, Plonz 1995).2*

Die Pointe der Verbindung der Theologie speziell zum Marxismus ist, dass
Benjamin auch den Kapitalismus als Religion beschreibt, die sich — so ist das be-
kannte Fragment (GS VI, 100 f.) zu ergéinzen — zwischen Gott und die Menschen
schiebt, wie einst die Gegenreformation.”* Der Theologe kann schlecht behaup-
ten, dass das Werk des Marxisten selbst heilig sei. Wohl aber kann er zu der Auf-
fassung gelangen, dass die politische Praxis des Sozialismus Gott wohlgefillig
sei, insofern sie den Dienst am gefrdfigen Gotzen Kapitalismus und die ihm
zahlreich dargebrachten Menschenopfer hinwegzurdumen trachtet. Der Theologe
kann diese Praxis als Religionskritik an falschen G6tzen gutheilen. So kommt es
zur Koinzidenz der Religion mit dem Sozialismus, ohne ihn selbst religids aufzu-
laden. Am 29. Mai 1926, kurz nach der Fertigstellung des Trauerspielbuches
schreibt Benjamin an seinen Freund Scholem: ,,,gerechte’, radikale Politik, die
eben darum nichts als Politik [!] sein will, wird immer fiir das Judentum wirken
und [...] immer das Judentum fiir sich wirksam finden (Briefe I, 426).

Benjamins Verstdndnis vom Judentum, welches als assimilierter Berliner si-
cher nicht das orthodox-tribalistische, sondern eher das universalere des Gottes-
volkes Israel war,** kann in etwa wie folgt rekonstruiert werden: Gott und die

241 Hierin steckt eine Verurteilung speziell des politischen Katholizismus, welche sich
nicht nur im Trauerspielbuch, sondern durchgehend zeigt: ,,Katholizismus — Pro-
zess des Herautkommens der Anarchie: Das Problem des Katholizismus ist das der
(falschen, irdischen) Theokratie“ (Benjamin VI, 99; vgl. II, 203; VI, 688 und 6fter).
Karl Barth war so konsequent, den ,Verdacht’ auf den Protestantismus auszudeh-
nen — mit Recht (cf. Stahl 1853).

242 Zwischen Benjamin und Carl Schmitt besteht somit keine ,,geféhrliche* Nahe (Heil
1996, dort auch weitere Literatur), sondern ein Gegensatz. Adornos Verschweigen
der Beziehung Benjamins zu Schmitt geht ebenso an diesem Gegensatz vorbei wie
der Verweis auf eine Néhe in der Meinung, hier beriihrten sich die Extreme (Rumpf
1976, Figal 1992). Vermutlich scheute Adorno die Konfrontation mit Schmitt, weil
er dessen Deutung der Sékularisierung als einer substantiellen Transformation der
Theologie in Politik zu nahe stand. Benjamin hatte die Néhe Schmitts (wie die von
Klages, Fuld 1981) wohl gesucht, um ihn zu widerlegen. Der Terminus ,,Herrschaft
des Christentums“ (GS 1.1, 258) deutet auf die Wahrnehmung des Gegners als
Christentum der Herrschaft hin (cf. Oudenrijn 1970, 155 ff.).

243 Vgl. Baecker 2003. Ahnlich dachten neben Barth, Tillich (,,Ddmonie*) und Benja-
min der Wirtschaftsethiker Wiinsch 1925, Tiircke 1983, F. Wagner 1985 — und
Papst Johannes Paul II. (Nell-Breuning 1983, BKAB 1992). Wie erwéhnt begriff
Marx den Kapitalismus nicht primér als Religion: Man versteht den Kapitalismus
nicht besser, wenn man ihn als Religion beschreibt, da die Religion noch weit rit-
selhafter ist als dieser. Vielmehr versteht man moderne Religionsphdnomene erst,
wenn man den Kapitalismus thematisiert. Etwas anderes ist es, von der Religion
aus eine Bewertung des Kapitalismus vorzunehmen, wie die Genannten es taten.

244 Die exklusiv jiidische Deutung Benjamins bei Scholem 1975, die Heil 1996, 141 ff.
iibernimmt, relativiert den Geltungsumfang seiner Gedanken auf das Judentum. Fa-

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Menschen waren und sind immer aneinander interessiert.”*> Doch da der Mensch
frei ist, kann er dies bejahen oder ablehnen.”*® Im Zustand der gefallenen Schop-
fung ist Politik augustinisch eine Notwendigkeit, Menschen miissen in Gruppen
handeln. Nun kann sich eine Gruppe in eine Situation mandvrieren, in der der
Weg zu Gott ,verstellt” ist (GS 1.1, 258, auch ,,versagt, ,,beschréinkt“).247 In
solch gottesfinsteren Situationen kénnen die Menschen Gott nicht zwingen, wie
Hiob es versuchte. Sie konnen sich hochstens neue Gotzen und goldene Kilber
schaffen. Doch sie kénnen, um wieder zu Gott zu finden, in einem Exodus alles
hinter sich zuriicklassen — wie Mose, als er das Volk in die Wiiste fiihrte, oder Je-
sus, der die Handler aus dem Tempel trieb (Mat 21, 12). Die Menschen koénnen
sich also zumindest bereit machen (,,gliickswiirdig®, Kant, KpV 234).

In die Politik libersetzt bedeutet die Zerstorung des goldenen Kalbes (GS VI,
99) radikale Kritik jeder Theokratie und politischen Theologie (II, 203). Uber
diese Reinigung und Purifizierung kann kein religids motiviertes politisches
Handeln hinausfiihren (,,weil es sinnvoll politische Ziele nicht gibt“, Briefe I,
426; Mai 1924).** Nur in solchen Akten ,,durchdringen sich das politische und
das eschatologische Element® (GS III, 100; II, 200). Ein ,,absolutes Wissen oder

ber 1985 zeigt dagegen bei Benjamin auch christliche und pagane Beziige auf. Ben-
jamins Judentum war das eines assimilierten Berliner Juden, der sich retrospektiv
und reflexiv gebrochen der jiidischen Tradition ndherte, aber nicht ,in’ ihr lebte
(Mayer 1994, 388 ff.; anders Schulte 1994).

245 Gewisse ,.religiose Anliegen® waren dem Barock ein ,,Stachel (GS 1.1, 258). Auch
dem ,,guten Gott“ — ein jidischer Gedanke — ist an den Menschen gelegen.

246 Die im Fall errungene Freiheit ist die ,,Freiheit zu verneinen” (Max Scheler). Be-
ziiglich der Freiheit des menschlichen Willens gegeniiber Gott lasst sich mit Kant
sagen, dass wer von Siinde spricht, die Freiheit schon voraussetzt. Sonst erscheint
Gott als ein gnostisches Monstrum, das die Menschen fiir etwas bestraft, was sie
nicht verschuldet haben. Luthers Servo arbitrio (1525) behauptet die Unméglich-
keit einer Unmittelbarkeit zu Gott und der Natur (Benjamin GS II, 154), doch er
beeintrichtigt nicht die Freiheit in menschlichen Angelegenheiten.

247 Biblische Beispiele dafiir sind Sodom und Gomorra, Ninive, Babylon — und Rom
(cf. Benjamin GS IV, 123; Faber 2001).

248 Damit ist nicht der lebensphilosophische ,,Exodus® aus der Wirklichkeit und dem
Verstand gemeint, den es auch gibt. Er ist nicht mit dem aus einer falschen Vergot-
tung gleichzusetzen, wie Bolz 1985 nahelegt. Bei Schmitt geht es aus der Weltlich-
keit heraus in mythische Scheinwelten (zu Schmitts Mythisierungen Kodalle 1973,
Groh 1998, Gross 2000). Bei Benjamin wie schon bei Marx geht es umgekehrt aus
solchen Mythen heraus, hinein in die Wirklichkeit. Fraglich ist, ob Marx’ Schwei-
gen iiber mogliche klassenlose Gesellschaften ,,religios“ interpretiert werden muss.
Marx wollte vermeiden, den vielen ideologischen Luftschlossern ein weiteres hin-
zuzufiigen, wihrend Adornos Verweis auf das ,,Bilderverbot” umgekehrt dazu be-
nutzt wird, Fragen des Verstandes abzuwehren. ,,Die wissenschaftliche Gewissheit
des Marxismus bezieht sich auf das Proletariat nur negativ, insoweit es 6konomisch
der dialektische Gegensatz der Bourgeoisie ist. Positiv dagegen [...] muss die Bour-
geoisie erkannt werden. Weil ihr Wesen im Okonomischen liegt, musste Marx ihr
auf das 6konomische Gebiet folgen* (Schmitt 1923a, 74; Benjamin, These XII).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 405

Proklamationen der Géttlichkeit wie bei Benjamins Zeitgenossen Ludwig Der-
leth oder Alois Dempf kdnnen die zwei Reiche nicht verbinden.

Dies ist zugleich der Fingerzeig zur Auflésung des Trauerspielbuches: Zwar
kennt das Barock offiziell keine Eschatologie (GS I, 246). Das Geheimnis des
deutschen Trauerspiels ist, dass die Eschatologie dennoch die versteckte Bedin-
gung seiner Moglichkeit war. Denn: ,,Die Anschauung des Determinismus kann
keine Kunstform bestimmen® (GS I, 308), und anders als im katholischen Spa-
nien war auch kein mythischer Ersatz mit dem protestantischen Glauben zu ver-
einbaren. Was bestimmt diese Kunstform aber dann? Der versteckte ,,Schliissel-
stein® der Gattung des deutschen Trauerspiels ist die Eschatologie;** nur konnte
sie nicht konstitutiv verwendet werden, da jede Theologie von der herrschenden
politischen Philosophie besetzt war.*" Das deutsche Trauerspiel beschrinkte sich
darauf, die Ausweglosigkeit der gegenreformatorischen Situation negativ aufzu-
zeigen. Diese protestantische Verweigerung brachte die Hoffnung aufler Sicht-
weite, es war eine zu negative Theologie. Die ,,objektive Moglichkeit”, die die
Dramaturgen damit verloren und die daher vom Kritiker ,,gerettet werden muss,
ist: ,,Der gewaltige Entwurf dieser Form ist zu Ende zu denken® (GS I, 409).

Der Widerspruch des christlichen Glaubens zur mythischen Herrschaftsver-
gottung muss bis ins Extrem gebracht werden, um eine ,,allegorische Totalitdt*
zu erreichen. Erst diese hitte dem Trauerspiel ,,Einsatz und Ausgang zugleich
gewiesen (I, 409). Das ist beim Lukacsleser Benjamin als theoretisches Selbst-
bewusstein und befreiende Praxis zu iibersetzen.”®! Es geht um den ,,einen Um-
schwung® (406).”* Dieses Geheimnis wird ,,erst im riickgewandten groBten Bo-
gen und erlosend deutlich (406). Noch in spiteren Arbeiten zielt Benjamin auf
diesen ,,Umschlag® (II 299, III 108), den er auch ,,Umkehr” (I, 1232), ,Erret-
tung® (401), ,,Schwelle* oder ,,Erwachen des Kollektivs® (V 491) nennt. Es ist
die befreiende Distanzierung von aller weltlichen Herrschaft und Verblendung,
aus dem Wissen um Gottes Heilsversprechen — theoretisch wie praktisch.

Das Trauerspiel zeigt, was geschieht, wenn diese Praxis versdumt wird: die
Gnosis kehrt wieder (I, 395; cf. Blumenberg 1966), Christen zweifeln, ob Jesus

249 Darauf weist der ,,letzte Tag™ (GS 1.1, 409) sowie die Rekonstruktion der Sehn-
sucht nach ,,Auferstehung® (406) aus der allegorischen ,,Versenkung“ in die Ver-
génglichkeit. ,,Zuletzt springt in den Todesmalen des Barock [...] die allegorische
Betrachtung um* (407) — in die eschatologische. ,,In Gottes Welt erwacht der Alle-
goriker* (407). Gott ist am Ende stirker als die irdischen Katechonten, auch als
Jjene Welt, die sich dem tiefen Geist des Satans preisgab“ (406, gemeint ist auch
lutheranisch die ,,Restaurationstheologie der Gegenreformation®, 308).

250 Vgl. den Term ,,Umbesetzung” in der Sikularisierungsdebatte. Scholem nennt die
Rolle des Messianismus fiir Benjamin eine ,,regulative Idee* (nach Heil 1996, 142).

251 ,,Das deutsche Trauerspiel hat [...] den Silberblick der Selbstbesinnung [...] nie zu
erwecken vermocht® (I, 335) .

252 Biblisch verursacht die eschatologische Wende schon jetzt eine Umkehr: ,,Indem
also die Botschaft vom Kommen der Gottesherrschaft, wie vom Willen Gottes, den
Menschen hinweisen auf sein Jetzt als letzte Stunde, im Sinne der Stunde der Ent-
scheidung, bilden beide eine Einheit, ja sie fordern einander” (Bultmann 1926, 91).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 | PHILOSOPHIE NACH MARX

der Christus ist (359),”® Wissen (407) und Politik werden bése (306), und die re-
sultierende Passivitit der Menschen (,,Verzweiflung®, 257) verschlimmert die Si-
tuation noch, indem sie hermetisch wird.”>* Dies ist der Sieg des Mythos: die
Freiheit ist verschwunden, Geschichte (267),>> Gefiihl (322), Natur (308) und
Religion (396), alles dies wird mythisiert — wie bei Carl Schmitt (aber auch in der
Dialektik der Aufkidrung). Doch diese Aporien sind nicht das Ergebnis des
christlichen Glaubens als solchem, sondern seiner Vermengung mit der gegenre-
formatorischen politischen Philosophie.

In dieser Situation miissen Politik und Religion rigoros getrennt werden.>
Benjamin tut dies, indem er Erlosung von Befreiung unterscheidet.”>’ Zuerst
muss das Joch von den Schultern genommen werden (GS II, 438), denn es gibt
keine spirituellen Dinge ohne materielle.”® Andernfalls ist jede proklamierte Er-
16sung Kitsch, Ideologie, Mythos.** Darum gab es bei den barocken Protestanten
keine Eschatologie. Die diesseitige, Gott fiir sich in Anspruch nehmende gegen-
reformatorische Herrschaft war zu erdriickend.?®® Zwar ist, wie Barth sagt, Heili-
gung keine menschliche Méglichkeit, doch was die Menschen am nétigsten ha-
ben, ist Befreiung. Und dies miissen sie selbst tun. Nur wenn man den ,,wirkli-
chen Ausnahmezustand”, den Schmitt (1922, 9) fiir Benjamin gerade verhindern
will (GS 1, 245, 1231), erzeugt, wird der Blick auf Gott wieder frei.

253 In Hobbes Leviathan (1651) wird beschworend oft wiederholt: ,,Jesus is the Christ®.

254 Dies impliziert eine Stellungnahme zu Kierkegaard, der hiermit geschichtsmateria-
listisch ,,aufgehoben® wird, aber auch gegeniiber der spiteren Faschismusanalyse
des Institutes, die sich wieder in einer Hermetik verlief (2.2.6).

255 Die ,,Essenz des mythischen Geschehens ist die Wiederkehr” (Benjamin I, 1234).

256 ,,Die Ordnung des Profanen hat sich aufzurichten an der Idee des Gliicks” (II, 202).

257 ,,Werden sich diese Menschen befreien? Man ertappt sich auf dem Gefiihl, dass es
fiir sie, wie fiir arme Seelen, nur noch eine Erlsung gibt* (Benjamin GS III, 538).
Auch in Goethes Werther fiihlen sich die Protagonisten zwar erlost, aber nicht be-
freit (GS III 709; 552, 589; zur spéiteren ,,Theologie der Befreiung®, die dhnlich ar-
gumentierte, Gutiérrez 1973, Buhl 1989, Lowy 1990, Thielen 1991, Kern 1992).

258 ,,Der Klassenkampf [...] ist ein Kampf um die rohen und materiellen Dinge, ohne
die es keine [...] spirituellen gibt* (Benjamin GS 1.2, 691 ff., These IV). ,,Darum:
wenn du deine Gabe auf dem Altar opferst und dort kommt dir in den Sinn, dass
dein Bruder etwas gegen dich habe, so lass dort vor dem Altar deine Gabe und geh
zuerst hin und verséhne dich mit deinem Bruder und dann komm und opfere deine
Gabe“ (Mat 5, 23). Buber, den Benjamin kannte, formulierte dhnlich: ,,Heif3t das,
Gott konne die Welt nicht ohne unsere Mitwirkung erlésen? Es heifit, dass Gott e-
ben das nicht konnen will (Buber 1935, 55). Auch mit Kant ist dies vertréglich.

259 Auch darum verstanden sich das aufklirerische Naturrecht wie spéter viele Marxis-
ten atheistisch: zuerst muss wieder ein Weg zu Gott erdffnet werden. Das ist nur
radikal weltlich, jenseits der theologischen Hyperbel moglich. Benjamin illustriert
die Sinnlosigkeit einer religiésen Revolte in theologisch diisteren Zeiten an Kafka,
der Entscheidungen so lange hinauszdgert, bis der Himmel so diister ist wie die Er-
de (GS 11, 681; GS III 528; zu den Kafkaessays Faber 1985, Pangritz 1996, 138 ft.).

260 Benjamin entziffert dies auch in barocken Bildern mit schwerem, wolkenverhange-
nem Himmel (GS 1.1, 258). Etwas Ahnliches mag Benjamin im Dritten Reich
selbst empfunden haben, bis er sich schlief3lich das Leben nahm.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 407

Befreiung und Erlosung sind somit zwar verbunden, sie sind nur gemeinsam
denkbar.?®! Entscheidend aber ist, dass nur Gott sie vermitteln kann.?®* Dies ver-
unméglicht jeden totalitiren Anspruch wie auch jede Asthetisierung. Die weltli-
che Geschichte hat keine direkte Verbindung mit der Eschatologie. Diese war
ohnehin nie das ,,Ziel*“ der Geschichte, da sie von oben hereinbricht. Doch wer
religids ist, kann einzelne geschichtliche Ereignisse in eschatologischer Hinsicht
bewerten, wenn auch nur negativ: die Herrschaft Gottes verunmoglicht jedes
,Heil“, mit dem weltliche Herrschaft sich gegen die Vernunft der Menschen zu
verabsolutieren sucht. Die Botschaft des zitierten Briefes von Benjamin an Scho-
lem ist nach alldem wie folgt: in dieser historischen Periode haben Judentum und
Marxismus die gleichen Motive. Indem Marx begreifbar macht, was fiir die mo-
dernen Mythologeme verantwortlich ist, verspricht er die besten Mittel, ihnen
abzuhelfen und damit die Menschen zu befreien. Geschieht dies nicht, droht eine
alles beherrschende Mythologie und im Zuge dessen eine Mythologie der Herr-
schaft. Daher machte Benjamin noch in den 1930er Jahren, als Kunstkritiker,
Gebrauch von der ,revolutiondren Chance im Kampf um die unterdriickte Ver-
gangenheit” (These XVII): Er zieht die Aporien seiner Zeit soweit ins Extrem,
bis die ,,allegorische Totalitdt“ und damit beim Betrachter die entscheidende
Wende provoziert wird (zur Methode der ,,rettenden Kritik* Faber 1985).

Kommen wir an dieser Stelle auf den Unterschied zu Adorno zuriick. In der
Beanspruchung religidser Insignien seitens weltlicher Méchte hatte das Problem
bestanden, das seinerzeit die Dichter des Trauerspiels zu einer radikalen, doch
aussichtslosen Weltlichkeit verurteilte.”® So geschah es bezeichnenderweise in

261 Cf. 2.2.1, Fn. 7. ,,Es schwingt [...] in der Vorstellung des Gliicks unverduBerlich die
der Erlosung mit“ (Benjamin GS 1.2, 93); ,,wie eine Kraft durch ihren Weg ein an-
dere auf entgegengesetzt gerichtetem Wege zu beférdern vermag, so auch die pro-
fane Ordnung des Profanen [!] das Kommen des messianischen Reiches. Das Pro-
fane ist zwar keine Kategorie des Reichs, aber eine [...] seines leisesten Nahens*
(GS IL.1, 204). Benjamin wehrt damit die Identitdtssetzung von Befreiung und Er-
16sung ab, wie es sie bei den religiosen Sozialisten oder Bloch gab, doch reift er sie
auch nicht auseinander wie die katholische Apologie, fiir die sich Weltliches und
Gottliches nur in der eigenen Herrschaft beriihrt (in ihrem ,theokratischen An-
spruch®, GS 1, 145; I, 203), wihrend sie autonomes menschliche Handeln verur-
teilt — noch immer ist fiir sie die ,,sog. ,menschliche Emanzipation’ [...] das genaue
Gegenteil [!] des biblischen Befreiungsbegriffs, welcher jedes derartigen Befrei-
ungsbegriffs entbehrt (Hofmann 1987, §). Das alte Testament kennt fast nur sol-
che Befreiungen, kaum eine Erlosung. ,Nicht Warten auf die gottliche Initiative
von oben, sondern politische Aktivitdt bringt das Zeitalter des Messias naher* (C.
Schulte 1994, 203; nach H. Cohen 1915).

262 Nur darin liegt auch der Sinn des von Benjamin zitierten Ausspruches von Hegel:
,,Irachtet am ersten nach Nahrung und Kleidung, so wird euch das Reich Gottes
von selbst zufallen” (GS 1.2, 693, These IV). Gott ist fiir das religiose Sprachspiel
immer mit im Spiel, auch in der sikularisierten Welt, sonst wire er nicht Gott.

263 Ahnlich im Passagenwerk (GS V): hier ist das von der Technik ausgehende Ver-
sprechen einer besseren Welt von der unveréndert ungerechten Gesellschaftsord-
nung gebannt worden. Erst damit erhdlt die Technik mythisch-ddimonische Ziige.

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 | PHILOSOPHIE NACH MARX

der Zeit eines erneuten weltlichen Absolutismus mit religiosem Siegel, im Natio-
nalsozialismus, dass auch Benjamin auf Theologoumena radikal verzichtete (aus
einer dem Trauerspiel analogen Situation: wo nicht einmal Befreiung ist, eriibrigt
sich die Rede von Erlosung),*** wihrend Adorno sich gerade in dieser Situation
darum bemiihte, Benjamin und Horkheimer zu groferer Offenheit gegeniiber ei-
ner religiosen Redeweise zu bewegen.”® Damit wird der Sinn, den Religion bei
Benjamin hatte, verdreht: Benjamin hat in besonderen Kontexten einer bestimm-
ten Epoche an theologische Probleme geriihrt, die nur politisch 16sbar waren.

Adorno libernahm das als allgemeine Methode.”®® Fortan sprach er von ,,Ret-
tung®, ,,Erlosung®“ und ,,Sprengung®, als sei es eine verbriefte geisteswissen-
schaftliche Methode, und als sei der theologische Gehalt, der damit reklamiert,
aber nicht ausgewiesen wurde, gratis verfiigbar.”®’ Der Bezug auf Benjamin war
allerdings fraglich. Dieser hatte keine voreilige Beimischung religiéser Zutaten
in eine theoretische Suppe erstrebt, sondern ihre strenge Scheidung. Er hatte die
historisch-politische Bedingtheit der Theologie erkannt, darunter auch die Mdog-
lichkeit religidser ,,Einbahnstrassen®, die eine radikale Weltlichkeit erzwangen —
ad maiorem dei gloriam. Wo Benjamin sich stellvertretend fiir die verunmdglich-
te Theologie politisch betitigte,”® da wich Adorno umgekehrt aufgrund einer
von ihm als unmdglich beurteilten Politik in seine ,,Theologie* aus.

Den bislang versdumten Weg aus dieser Aporie sieht Benjamin erneut nur in dem
~immer dringlicher sich erweisenden Akt, mit dem das Proletariat sich in den Be-
sitz der Technik bringen sollte* (,,Eduard Fuchs®, 1937, nach Wiggershaus 1988,
228). Solange dies versdumt wird, ist jedes Sprechen von ,,Erlosung mythische Er-
schleichung, etwa wenn Adorno sie in elitdren Kunstwerken durch ,,Durchdialekti-
sierung® modellhaft vorweggenommen sah (,,Uber den Fetischcharakter der Mu-
sik, 1938, in: Adorno 1956, nach Wiggershaus 1988, 239).

264 Im Passagenwerk gibt es ,,Analogien [...] zu dem Barockbuch* (GS V, 1117).

265 Wiggershaus 1988, 216 f.; vgl. Pangritz 1996, 169 ff.

266 Dem Uberspringen des historischen Hintergrundes entspricht formal die Kiirzung
um die Kategorie des Besonderen in der Negativen Dialektik (Rentsch 2000, 262
ff.). Adorno theologisierte bereits in seiner Habilitation von 1931, ungeachtet der
Tatsache, dass Kierkegaard selbst schon Theologe war und keineswegs ,,gerettet™
werden musste. Trennte Benjamin am Barock das Weltliche vom Religidsen, ver-
legte Adorno umgekehrt die Transzendenz in die Immanenz hinein, wobei er schon
1931 die Asthetik als Ort der »Versohnung™ dachte (Wiggershaus 1988, 110;
Pangritz 1996, 136 f.). Der Schluss der Minima Moralia mengt Religion in einer
Wissenschaft verunmoglichenden Weise ein: ,,Erkenntnis hat kein Licht, als das
von der Erlosung her auf die Welt scheint“ (1951, 333/GS 4, 281).

267 Es sei ,,das Motiv der Sehnsucht nach universaler Gerechtigkeit [...] das ihn, Ador-
no, zum Gebrauch theologischer Kategorien veranlasse* (Brief an Horkheimer vom
25.1. 1937, nach Pangritz 1996, 162). Die neue Musik habe ,,alle Dunkelheit und
Schuld der Welt [...] auf sich genommen* (1949, 119/GS 12, 126, cf. 122). ,,Ador-
nos Arbeiten schlossen regelmiflig mit dem Ausblick auf Erlosung* (Wiggershaus
1988, 213; vgl. auch 350, 560).

268 Dieser Kampf wird besonders deutlich in seinem Pariser Exil (vgl. Kambas 1985).
Gogarten hat den Barthischen Ansatz 1920 auf den Punkt gebracht: ,,Der Raum
wurde frei fiir das Fragen nach Gott“ (nach Kambas 1985, 285).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 409

Hat Benjamin das, was nach weltlicher Befreiung aussah, stets begriifit (auch
Anarchismus, Surrealismus und populdre Kultur) und darin wie Tillich nur we-
gen der radikalen Weltlichkeit einen religiosen Widerschein sehen konnen;*® so
hat Adorno diese Elemente abgelehnt — sowohl die Anndherung an das Proletari-
at wie die populire Kultur und schlieBlich auch die Studentenbewegung.”’ In
diese eher werturteilende als argumentierende weltliche Ablehnung sowie in sei-
ne dafiir erarbeiteten dsthetischen Ausdeutungen ausgewihlter moderner Kunst-
werke hat Adorno religiose Anfliige beigemengt — und zwar als theoretische
»Arbeitshypothese* genau der Art, wie sie Bonhoeffer abgelehnt hatte.

Seine Theologizitit hat es Benjamin erlaubt, aktiv einen radikal weltlichen
Marxismus zu vertreten — radikaler noch als die kommunistische Einheitsfrontpo-
litik im Pariser Exil.”’! Bei Adorno dagegen bewirkte die Religion das Gegenteil:
der utopisch gefirbte Anstrich seiner Forderung nach einer ,,besseren Gesell-
schaft” — so hochgesteckt und abstrakt, dass ihm keine Praxis geniigte — behin-
derte auch noch die verschobene Ausarbeitung der Gesellschaftstheorie. Dieser
Gegensatz zwischen Adorno und Benjamin auf theoretischem, religidsem und
politischem Gebiet wurde dadurch verdeckt, dass Benjamin zu Lebzeiten von
Adorno in einer Abhéngigkeitsbeziehung stand und sich ihm gegeniiber daher
mifBigen musste, wihrend erst dieser ihn spéter bekannt gemacht hat und damit
seine Lesart desselben recht stark machen konnte (Adorno 1970a; Wiggershaus
1988, 238; Jay 1973, dt. 237).

Benjamin ist erst postum beriihmt geworden, zuerst in der Studentenbewe-
gung,””* dann in der neuen politischen Theologie. Dort ist unter Verweis auf Ben-
jamin oft die Rede von ,,Eingedenken®, ,,geféhrlicher Erinnerung* und verschie-
denen Zeitverstindnissen, doch meist ohne ein konkretes Politikum zu beriihren.
Es sieht so aus, als ob alles am rechten ,,Zeitverstindnis* hinge — wieder wird
von obersten Grundsitzen ausgegangen, von denen alles abzuhéngen scheint, so
dass eine Betrachtung derselben schon als per se ,,politisch“ verstanden wird. 2

269 Im Aufsatz iiber ,,Goethes Wahlverwandtschaften” zeigt Benjamin, dass sich die
,Versohnung* den Liebenden gerade deswegen entzieht, weil sie sich nicht ent-
schlossen zur Praxis hin 6ffneten, nie ,,zum Kampf erstarkten* (GS I, 201). Denn
man braucht ,,nur mit der Liebe Ernst zu machen, um auch in ihr eine ,profane Er-
leuchtung’ zu erkennen* (GS II, 298). Vgl. Tillich, ,,Prinzipien des Protestantis-
mus“ (1942): ,,Wenn die profanen Sphiren zu ihrem eigenen Grund und Ziel durch-
stoflen, sind sie nicht mehr profan“ (GW VII, 138).

270 Zu diesem Unterschied Wiggershaus 1988, 218: Adorno verwarf Benjamins Auf-
satz ,,Das Kunstwerk im Zeitalter seiner Reproduzierbarkeit™ (1934), weil dieser
darin eine Nihe zum Proletariat forderte.

271 Vgl. Der Autor als Produzent (1934; GS II, 701), dazu Kambas 1985, 268.

272 Vielleicht veranlasst durch surrealistische und andere Experimente (Bohrer 1970).

273 Wihrend Benjamin in den sog. ,,geschichtsphilosophischen Thesen* (1940, GS 1. 2,
691 ff.) von politischen Dingen spricht (Klassenkampf, Niederlage, Hass und Op-
ferwille, Revolutionen etc.), von denen ausgehend er Uberlegungen iiber das Ver-
hiltnis zum historischen Erbe und den zugrunde gelegten ,,Begriff der Geschichte*
anstellt, waren fiir die neue politische Theologie allein die Gedanken iiber die Zeit

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Gerade dieses idealistische Denken hatte Marx ,,theologisch* genannt (2.6.4).
So wurde im Namen des Marxismus noch die Grundvoraussetzung des Marx’-
schen Denkens, die Religionskritik, preisgegeben.

Dieses Kapitel 2.6 zeigte, dass auch die Kritische Theorie die theoretisch vorge-
gebenen und misslichen Gehalte, speziell die dkonomische Marxverhinderung
der Neoklassik und die Entokonomisierung des leninistischen ,,Primats der Poli-
tik*, recht unkritisch tibernahm. Zuletzt fliichtete sie sich theoretisch — iiber die
Umwege Psychologie und Asthetik — in die Theologie. In einer Ironie der Ge-
schichte erwies sich gerade diese letztmogliche Abstraktionsform, die theologi-
sche Reststufe eines einst von Marx inspirierten kritischen Denkens, gegeniiber
den intellektuellen Anfechtungen aufgrund des Epochenbruches von 1989 als re-
sistent. Die theologische Wirtschaftsethik ndmlich ist die einzige von den vielen
Varianten deutschen normativistischen Denkens, die sich eine Erinnerung an
Marx’sche Inhalte und Argumentationsmuster bewahrt hat (3.3.2).2"*

Das mag auch an der stirkeren Nihe mit den ,,wirklichen Menschen® liegen,
den die Theologie iiber die kirchlichen sozialen Dienste im In- und Ausland hat.
Den anderen sozialphilosophischen Versuchen, die Gegenwart auf den Begriff zu
bringen, auch der heutigen Kritischen Theorie, ist nach 1989 der Referenzpunkt
Marx entschwunden, und damit auch ein Gutteil Realitdtssinn. Denn wenn der
normative Uberbau der Sozialtheorie seinen materiellen Unterbau — und sei er
noch so technizistisch zurechtgestellt — verliert, wird der Normativismus {iber-
greifend; er wird zum ,,Supernormativismus® (4.2.5). Sehen wir zu, wie sich die-
ses buchstéblich haltlose Denken entfaltet, nachdem der Bezug auf die Marx’-
sche Theorie 1989 weitgehend verschwand.

von Interesse, unabhéngig davon, was sich in ihr abspielt. Isoliert von ihrem politi-
schen Hintergrund sind diese Gedanken spekulativ-rasonierenden Charakters (s.o.
zu Lowith; cf. Moltmann 1964, Metz 1972, Manemann 1999). Hugo Assmann kri-
tisierte, dass hier ,,Marx und Hegel [...] theologisch noch nicht verdaut* seien, so
dass zuviel davon und dariiber geredet werde, statt zu den Sachen selbst zu kom-
men (in: Feil 1969, 218, 221 f.; vgl. Thomas 1993, 190; Tiircke 1979, 9 ff.).

274 Der Marxismus ,,scheint [...] heute fast nur noch von Theologen ernst genommen
zu werden® (Hofmann 1987, 11, siche dazu jlingst Baecker 2003).

am 14.02.2026, 14:32:16.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

