
RELIGION | 343

                                             

Bevor wir zu den Folgen der finalen Implosion des deutschen theoretischen 
Marxismus kommen (Kapitel 3), ist noch die abstrakteste aller Marxrezeptionen 
zu betrachten – die theologische, unter die auch die Kritische Theorie zu rechnen 
ist. In einer Ironie der Geschichte konnte gerade die Theologisierung die Erinne-
rung an Marx über den Bruch hinüberretten. Die Entfernung der Theologie von 
der sozialen Realität schlug hier zum Vorteil aus. Was die Theologie darüber 
hinaus so wichtig macht, ist ihre Fähigkeit, das spekulative Denken still zu stel-
len. Theologie hat ihren Sinn nicht im Erbauen theoretischer Systeme, sondern in 
der Ermöglichung eines rechten Verhältnisses der Menschen zu Gott und Welt. 
Dieses Verhältnis kann selbst kein theoretisches mehr sein. Verliert sich die spe-
kulative Sozialphilosophie in auswegslosen Aufstockungen, vermag ein Blick auf 
die Theologie zu helfen. Im gewissen Sinne ist hier alles ganz einfach. Sie hält 
zudem den Weg zum schlichten, karikativen Handeln offen, der sich so segens-
reich auswirken kann – sogar auf die Sozialphilosophie. Auch darum bedarf die 
Theologie hier noch einer eigenen Betrachtung.   

2.6  Kritische Theorie oder die Auflösung der Kritik in Religion

„es scheint mit durchaus nicht übertrieben zu sein, wenn man zwischen 
    Thomas von Aquin und Marx größere intellektuelle Affinitäten als 

zwischen Marx und Adorno erkennt.“ (Hösle 1990, 63)

Wie die Fülle der bisher behandelten Marxrezeptionen zeigt, war es inzwischen 
kaum mehr möglich, sich dem Werk von Karl Marx wissenschaftlich in nur einer 
Disziplin zu nähern. Um dem abzuhelfen, wurde 1923 ein „Institut für Marxis-
mus“ ins Leben gerufen.1 Konzipiert in den revolutionären Wirren nach dem En-
de des ersten Weltkrieges, sollte es durch eine Vergegenwärtigung der 
Marx’schen Theorien intellektuell auf den Sozialismus vorbereiten. Dem Namen 
nach ist es dieser Berufung auf Marx auch nachgekommen: bis in die Zeit des 
Spätmarxismus (Jameson 1990), also weit bis in die 1970er Jahre, waren „Kriti-
sche Theorie“ und „Marxismus“ fast synonym. Im deutschsprachigen Raum 
kommt diesem Institut für die Marxrezeption daher eine entscheidende Bedeu-
tung zu. Allerdings wollen ihre heutigen Erben von Marx kaum noch etwas wis-
sen (3.1). Zwischen den emphatisch marxistischen Anfängen und den heutigen 
Reststufen Kritischer Theorie liegt eine Phase der ständigen Depotenzierung der 
wirklich kritischen Theorien von Marx und Kant. Diese Verflüchtigung ging so 
weit, dass die einst stolzen Ansprüche, Hüter ‚der’ Vernunft zu sein, sich zuletzt 
als Religion verkleiden mussten: sie schienen nur noch nebelhaft auf und waren 
theoretisch wie praktisch ungreifbar – eben wie die Religion. Wie ist dieser 
Wandel im Rahmen eines „Instituts für Marxismus“ zu erklären?

1  So der vom Stifter Felix Weil intendierte, vom Ministerium gewährte und vom Leiter 
Grünberg verteidigte Sinn des Frankfurter Instituts (Wiggershaus 1988, 19).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Ist dieser Bezug auf die Religion berechtigt, oder ist es nicht vielmehr eine 
Preisgabe auch der religiösen Vernunft, wenn sie nicht um ihrer selbst willen, 
sondern als Lückenfüller bemüht wird? Hier ist den Hintergründen dieses suk-
zessiven Abrückens von Marx nachzugehen. Als Ursache für diese unbestrittene 
Tatsache wird meist die allgemeine Zeitgeschichte angeführt: ein Versagen des 
Proletariats (pünktlich zum Amtsantritt des neuen Institutsleiters), die Perversion 
des Kommunismus durch Stalin sowie der gesamten Zivilisation durch Hitler 
hätten ein Festhalten am Marxismus unmöglich gemacht. Doch dies erklärt die
Wandlung nicht, sondern gibt nur die Selbstinterpretation des Institutes wieder, 
die ja gerade in Frage steht. Gibt es für die sukzessive Auflösung des Marxismus 
in den Reihen der Kritischen Theorie (und darüber hinaus, cf. Albrecht 1999) 
nicht auch theorieimmanente Gründe? Solche Gründe für das Abrücken vom an-
fangs lautstark vertretenen Marxismus werden an drei Hauptvertretern Kritischer 
Theorie freigelegt (2.6.1-2.6.3). Es zeigt sich, dass die Nähe zur Theologie mehr 
als Verlust denn als Gewinn zu bewerten ist. Dies drängt zu einer Betrachtung 
der tatsächlichen Theologie und ihrem Verhältnis zum Marx’schen Denken 
(2.4.4-2.4.6). Dies erweist sich als weit komplexer als vermutet.  

2.6.1  Horkheimers Lebensphilosophie  

„dazu müssten aber dann die spezialisierten Einzelwissenschaften nicht mechanisch zu 
einer Einheit verbunden, sondern durch die innerlich vereinheitlichende, philosophische 

Methode auch innerlich umgestaltet werden.“ (Lukacs 1923, 121) 

Der erste, 1924 angetretene Institutsleiter Carl Grünberg, vom Stifter Felix Weil 
berufen, weil er renommierter Wissenschaftler und bekennender Marxist war, er-
arbeitete keine Meta-Modelle, die die marxistische Theorie behandelten, sondern 
wandte letztere schlicht an, indem er empirisch die Geschichte der Arbeiterbe-
wegung und des Sozialismus dokumentierte. Zwar war diese Tätigkeit in der da-
maligen Universitätslandschaft so ungewöhnlich wie unbeliebt, doch aufgrund 
der Aufgeschlossenheit der sozialdemokratischen preußischen Behörden sowie 
der beachtlichen wissenschaftlichen Ergebnisse2 bestand das Institut in dieser 
Form mehrere Jahre. Ohne dass man sich unmittelbar politisch betätigt hätte, wa-
ren viele Mitarbeiter Kommunisten, und man kooperierte mit dem Marx-Engels-
Institut in Moskau.3 Unter dem zweiten, 1930 angetretenen Institutsleiter Max 
Horkheimer änderte sich das Profil merklich: nicht mehr die empirische Erfor-
schung der Gegenwart und jüngeren Vergangenheit aus marxistischer Perspekti-
ve, sondern die Schaffung einer allgemeinen Theorie der Gesellschaft durch in-
terdisziplinäre Arbeit verschiedenster sozialwissenschaftlicher Disziplinen unter 
philosophischer Durchleuchtung und Führung war nun angestrebt.  

2  Cf. Grünbergs Archiv (1910-1930). Das Buch Korsch 1923 erschien bei Grünberg, 
wo er und Lukács lehrten (Reijen 1990). 

3  Hierzu Strelewicz in Papcke 1986, 150 ff.; auch Wiggershaus 1988, 24 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 345

                                             

Dies war zunächst nicht mehr als ein hehres Ziel.4 De Facto war es gerade 
diese philosophische „Führung“, die die interdisziplinäre Arbeit nicht nur behin-
derte, sondern mehr und mehr auch verunmöglichte. Ich will hier nicht erneut die 
gesamte Geschichte des Institutes,5 sondern nur diesen durchgehend problemati-
schen Zug (und seine Folgen) beschreiben: die weitere Philosophisierung der 
Marx’schen Theorie. In das nunmehr philosophische Verständnis von Marx wur-
den nämlich gleich mehrere der bislang behandelten verfehlten Marxlesarten ein-
gespeist und durch das „Primat der Philosophie“ ins Prinzipielle transformiert, so 
dass die konkreten Anlässe kaum noch erkennbar waren. Dieses Verständnis ließ 
zuletzt nur noch eine theologisierte Form von Vernunft zu – eine Schwundstufe.6

Die paradoxe Verschränkung von interdisziplinärer Forschung unter philoso-
phischer Führung machte sich schon in den wissenschaftspolitischen Gepflogen-
heiten des Instituts bemerkbar: die Mehrzahl der neuen Mitarbeiter um Horkhei-
mer war philosophisch geprägt: Horkheimer selbst hatte sich soeben in Philoso-
phie habilitiert;7 Adorno und Marcuse hatten dasselbe zumindest versucht, waren 
aber an ihren Lehrern gescheitert.8 Erich Fromm und Leo Löwenthal betrieben 
eine geisteswissenschaftliche Psychologie und Literaturwissenschaft. Lediglich 
Grünbergs alte Mitarbeiter Pollock und Grossmann (sowie, entfernter, Mandel-
baum), blieben als Fachökonomen. Schon der Schlüssel von Führern zu Geführ-
ten ist aufschlussreich. Institutionell war das Primat der Philosophie durch die 
„Diktatur des Direktors“ abgesichert.9 In die an der Frankfurter Universität be-
reits bestehende fachübergreifende Zusammenarbeit integrierte man sich aller-
dings nicht.10 Die hochausgreifende interdisziplinäre Programmatik war somit 
eher plakativer Wahlspruch als tatsächlich geübte Praxis.

4  Horkheimer 1931. Das Programm einer interdisziplinären Sozialforschung lösten e-
her Neumann und Kirchheimer als der „engere Kreis“ ein (Schäfer 1994, 65).  

5  Solcher gibt es viele, cf. u.a. Jay 1973, Dubiel 1978, Honneth 1985, Gmünder 1985, 
Benhabib 1986, Sahmel 1988, Wiggershaus 1988, Reijen 1990, Bolte 1994, Kraus-
haar 1998, Albrecht 1999, Claussen 1999, Demirovic 1999 und How 2003. 

6  Sie war konzeptionell schon ausgeprägt, bevor sie als theoretischer Rettungsring be-
müht wurde – bei indirekten Vätern des Institutes wie Bloch, Kracauer oder Tillich 
(siehe unten, Fn. 79) wie bei Löwenthal 1920 und Fromm 1922 (vgl. Thier und De-
lektat 1954, Habermas 1957, 416 ff.). 

7  Schon Horkheimers Betreuer, der Erkenntnistheoretiker Hans Cornelius, war der 
Meinung, nur das Denken könne aus dem Elend der Zeit erlösen (Wiggershaus 1988, 
59; siehe die Selbstbeschreibung in Schwarz 1931.

8  Marcuse scheiterte, wohl aus politischen Gründen, an Heidegger (Wiggershaus 1988, 
122); Adorno 1927 scheiterte wie Benjamin und Löwenthal (Dahms 1994, 23) an 
Hans Cornelius, der dessen zu strategische Anpassung wohl durchschaut hatte (Wig-
gershaus 1988, 99). Adorno habilitierte sich schließlich 1931 bei Tillich (a.O., 109).

9  Horkheimer wollte „eine Diktatur der planvollen Arbeit über das Nebeneinander von 
philosophischer Konstruktion und Empirie in der Gesellschaftslehre [...] errichten“ 
(1931, 42/GS 3, 31). Der Terminus „Diktatur“ war durchaus positiv konnotiert, ganz 
im Sinne Lenins (Wiggershaus 1988, 52, 184, 299).  

10 Außer mit Tillich, dem man viel verdankte, kam es zu keiner Zusammenarbeit, ob-
wohl damals progressive Geister wie Adolph Löwe, Carl Mennicke, Karl Mannheim, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Es gibt in der Geschichte des Institutes keinen Sündenfall, der durch äußere 
Widrigkeiten so etwas aufgezwungen hätte, sondern diese Konstellation ist be-
reits seit Horkheimers Antritt gegeben. Dies zeigt ein Blick auf die ersten Num-
mern der Zeitschrift für Sozialforschung (ZfS). Abgesehen von Aufsätzen außen-
stehender Autoren wie Grossmann und Borkenau finden sich in den 1932 publi-
zierten Bänden vor allem Plädoyers für den Marxismus in den Einzelwissen-
schaften Ökonomie, Psychologie, Musik- und Literaturwissenschaft und Philoso-
phie. In den Beiträgen von Pollock, Löwenthal, Fromm, Adorno und Horkheimer 
macht sich jedoch ein Missverhältnis zwischen dem marxistischen Anstrich – 
einhellig wurde eine Entfesselung der unterdrückten „Produktivkräfte“ gefordert 
– und der sonstigen Behandlung des Materials bemerkbar. Beide bleiben „in ver-
blüffender Unvermitteltheit nebeneinander“ stehen (Dubiel 1978, 126).11

Der philosophische Eingriff in das jeweilige Material blieb diesem nicht nur 
äußerlich, er bewirkte in der Gegenrichtung auch eine Verfremdung des Impu-
tierten. Durch die unvermittelte Eintragung von Kategorien des Marxismus (wie 
„Produktivkraft“ oder „Sprengen der Fesseln“) in kulturelle Phänomene verloren 
diese ihren wohldefinierten Sinn. Sie werden zu abstrakten Philosophemen unbe-
stimmter Referenz, eben zu „Sozialphilosophie“, wie sie das erklärte Ziel von 
Horkheimer (1931) war. Schon in dieser Frühform Kritischer Theorie, vor der 
Emigration (und vor Auschwitz), während noch ausgewiesene Ökonomen und 
Juristen im Institut mit von der Partie und auch die Verbindungen zur Universität 
ungebrochen waren, hat sich eine für den „westlichen Marxismus“ typische Form 
von Theorie entwickelt. Quer zu allen Wendungen innerhalb der Institutsge-
schichte12 ist dies die Auffassung, dass eine Philosophie, welche sich ihre Stich-
worte aus dem Marxismus beschafft, bereits dadurch autorisiert ist, in die Sozi-

Hugo Sinzheimer, Martin Buber (mit dem nur Fromm Verbindungen unterhielt) und 
Hendrik de Man an der Universität lehrten (Wiggershaus 1988, 127 f.).  

11 In der polemischen Formulierung von Wiggershaus 1988, 136 ff.: Pollock 1932/33 
belegte „nicht einmal ansatzweise“ seine These, die Anarchie der Produktion mache 
eine sozialistische Planwirtschaft notwendig. Die These von Fromm 1932, der Kapi-
talismus bringe mit der Zeit die libidinösen Kräfte gegen sich auf, „blieb eine unbe-
gründete, dogmatische Versicherung“. Horkheimer 1931 forderte eine Befreiung der 
Theorie aus ihren klassenmäßigen Verengungen, doch Verweise auf dazu nötige 
Umwälzungen ihrer realen Bedingungen blieben nur eine „stereotype Begleitmusik“, 
da er sich diesen selbst nicht zuwandte. Löwenthal 1932 näherte sich Lenins Wider-
spiegelungstheorie, ohne reale Entwicklungen der Gesellschaft zu beleuchten oder 
sie in Bezug zur Literatur zu setzen. Adorno 1932 war um reale Tendenzen der von 
ihm geforderten Veränderung der Gesellschaft gänzlich „unbekümmert“, sondern 
spiegelte den Marxismus direkt in die Musik (Schönbergs Musik etwa sei „mit der 
gegenwärtigen gesellschaftlichen Verfassung schlechterdings unvereinbar“. Adorno 
übernahm sogar die kommunistische Lehre vom „Monopolkapitalismus“ als Draht-
zieher des „Faszismus“). Die „Untersuchung konkreter soziologischer Vermittlungen 
zwischen Musik und Gesellschaft überspringend“, goss er ästhetische Urteile in eine 
marxistische Form (Wiggershaus 1988, 108; milder Jay 1973, engl. 41 ff. /dt. 63 ff.)

12 Benhabib 1986, 79 unterteilt in drei Phasen (1932-37, 1937-40, 1940-45), deren 
Wechsel politisch bedingt gewesen sei (vgl. Dubiel 1978, Söllner 1979, Bonß 1982). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 347

                                             

alwissenschaften lenkend einzugreifen. Dies ist der disziplinarchitektonisch dik-
tatorische Nebensinn „eingreifenden Denkens“ (Adorno 1963a; Kneist 2001). 

Diese plakativ marxistische Kulturtheorie hat (Frankfurter) Schule gemacht, 
nicht Ergebnisse der tatsächlichen interdisziplinären Arbeit.13 Diese Konstellati-
on veränderte sich auch in weiteren, in der Emigration zustande gekommenen 
Projekten nicht mehr,14 bis sie schließlich zugunsten einer nur noch philosophi-
schen Kulturkritik ganz aufgegeben wurde.15 Doch was für ein Philosophiever-
ständnis lag dabei zugrunde? Die Forderung der bei den engeren Mitarbeitern 
homogenen Theorie nach einer Entfesselung verschiedenster zu „Produktivkräf-
ten“ gestempelten Entitäten wie Wissenschaft, Charakter, Musik und Literatur 
aus einer kapitalistischen Knechtschaft hat eine Befreiung der Seele aus zu engen 
Formen zum Ziel, also einen im Grunde lebensphilosophischen Hintergrund.  

Der Lebensphilosophie hatte es an einem scharf konturierten Feindbild ge-
mangelt.16 Nun scheint der „Monopolkapitalismus“ die Kriterien eines solchen 
Feindbildes exakt zu erfüllen. Die darin bei aller Vermeidung von Namensnen-
nungen auffällige Affinität zu Lenin (cf. 2.2.6) läuft einer lebensphilosophischen 
Deutung des Marxismus philosophisch gerade nicht zuwider.17

13 Ergebnisse gab es zwar auch, zuweilen in mustergültiger Form (Horkheimer 1936, 
Adorno 1950). Honneth 1985 weist allerdings auf schon damals vorliegende gravie-
rende „sozialtheoretische Defizite“ hin. Marxistisch wirkten die eingeflochtenen abs-
trakt vorgetragenen Forderungen nach einer „vernünftigen Gesellschaft“ und einer 
Theorie, die diese berücksichtige; die formalen Erörterungen darüber, wie diese 
Theorie auszusehen habe (Horkheimer 1933; vgl. Adorno 1963a) sowie trotz fehlen-
der Ausarbeitungen der Anspruch, selbst ein solcher Theoretiker zu sein (Adorno 
1931, 342). Angemessener war vielleicht die Selbsteinschätzung, „bürgerlich“ zu 
sein (Schäfer 1994, 37 f., cf. Willms 1969). Korsch und Lukács, die Vorväter der 
Kritischen Theorie, waren noch in die Politik eingebunden. Ihre Schriften hatten tat-
sächlich einen praktischen Bezug (P. Anderson 1976). 

14 Vgl. Wiggershaus 1988, 173 (zu Horkheimer 1936); 201 (zur Nichtpublikation von 
Fromms Studie über Angestellte von 1938 sowie der von Wittvogel über China); 251 
ff. (zur Verweigerung der Zusammenarbeit mit den Politikwissenschaftlern Neu-
mann und Kirchheimer) u.ö. Wiggershaus 1988, Schäfer 1994 und auch Dahms 1994 
beklagen, dass Theorie und Empirie unverbunden nebeneinander blieben.

15 Spätestens mit den Thesen über die „Kulturindustrie“ (Horkheimer 1947, GS 5, 144 
ff.); vgl. die Aussage Horkheimers, heutige nachbürgerliche Kultur reduziere sich 
darauf, „Hilfsartikel der Produktion“ zu sein (1960, 107/GS 7, 101). Im elitären Vor-
urteil gegenüber der populären Moderne perpetuieren Horkheimer und Adorno, aber 
etwa auch Günther Anders, ihre großbürgerliche Herkunft (Steinert 1993). 

16 Für Bergson, Heidegger und viele andere stellte das „mechanistische Weltbild“ ein 
wurzelhaftes Übel dar, über dessen Herkunft man jedoch verlegen war (vgl. die ver-
schiedenen Genesen bei Simmel 1900, Weber 1904, Rathenau 1913, Groethuysen 
1927, L.Klages 1929, Husserl 1936, Horkheimer 1951). Den Einfluss der Lebensphi-
losophie auf Horkheimer beschreibt Jay 1973 (engl. 48 ff. /dt. 71 ff.). In Paris hat 
Bergson das Institut direkt gesponsert. 

17 Horkheimer nimmt eine Klassenzurechnung vor (1933, 66, 68/GS 3, 71, 74), er 
spricht vom „Gegensatz zwischen Materialismus und Idealismus“ (67/73), kritisiert 
die Gegner Lenins von 1908 (Mach, 86/96) und nennt Veränderung als das letzte 
Ziel (94/105; vgl. der Bezug auf Lenins „Diktatur“ oder den „Monopolkapitalismus“ 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Der lebensphilosophische Hintergrund der späteren Werke, besonders der Di-
alektik der Aufklärung, ist vielfach bemerkt worden.18 Er war allerdings schon 
länger vorhanden. Deutlich wird der lebensphilosophische Rahmen etwa dort, wo 
Horkheimer eben diesen bei jemand anderem brandmarkte: in seiner Kritik an 
Karl Mannheims Ideologie und Utopie (1929). Ohne ihm sachlich etwas entge-
genzusetzen, diskreditiert Horkheimer Mannheims Ansatz als „idealistisch“.19

Horkheimer wirft ihm vor, einen „kämpferischen“ Standpunkt zugunsten ei-
nes metaphysischen aufgegeben zu haben (1930, 25/GS 2, 292). Doch das geht 
an Mannheims Fragestellung vorbei. Dieser hatte konstatiert, dass sich Horkhei-
mers Parteilichkeit theoretisch nicht mehr einfachhin vertreten ließ, ohne selbst 
ideologisch zu werden – war doch eben die von Horkheimer aufgefahrene „Wirk-
lichkeit“ (23, 31/283, 293 u.ö.) strittig geworden, und zwar in so gut wie jeder
Sozialwissenschaft.20 Diesem Problem verweigert sich Horkheimer. Er glaubt 
sich im Unterschied zu Mannheim als Philosoph in eine Praxis eingebunden, die 
ihm diesen Vorwurf zu erlauben schien: seine Theorie sei eine der positiven 
„Wissenschaft und Praxis“, die Mannheims dagegen bleibe philosophisch.  

Damit bemüht Horkheimer selbst die Diltheysche Depotenzierung von Theo-
rie als Ausdruck einer Praxis (cf. 2.5.4 zu Korsch). Doch von welcher „Praxis“ 
ist die Rede? Horkheimer gehörte weder einer Partei an, noch war er sonstig poli-
tisch oder empirisch-einzelwissenschaftlich tätig. Der einzig denkbare Grund, 
mit dem er diesen Anspruch stützen konnte, war die Erklärung seines Theoreti-

bei Horkheimer und Adorno, cf. Wiggershaus 1988, 52, 184, 141, 299; auch 301). 
Lenin wie die Lebensphilosophie hatten Denken und Sein, Theorie und Praxis einan-
der kurzschlüssig angenähert und dabei nicht nur die Marx’sche Theorie, sondern die 
Rationalität des Verstandes insgesamt untergraben (Coletti 1976, cf. 2.2.4, 2.5.4). 

18  Jay 1984, Rentsch 2000, 266; s.u., Fn. 49. Ein Keim dessen liegt schon im Terminus 
„Sozialphilosophie“ (siehe Röttgers 1995). 

19  Horkheimer 1930, 19, 23, 27/GS 2, 279, 283, 288. Er trifft nur Dilthey, den er hinter 
allem sieht (18/277), und hält sich bei Begriffen Mannheims auf („Menschwerden“), 
die indessen gar nicht dessen Erkenntnisziel bildeten. Mannheim war eher an einer 
Verständigung der sich immer härter bekämpfenden Lager interessiert (29/290). 
Dass die Geschichte „nicht die Wirkung von Kämpfen zwischen bloßen Gesinnun-
gen“ sei (22/282), wusste auch Mannheim. Als sich Horkheimer der religiösen Posi-
tion, die er Mannheim unterstellt (21, 24/281, 284), selbst genähert hatte (Fn. 36 und 
76), nahm er sein Urteil über Mannheim jedoch nicht zurück (vgl. Tae-Kook 1984). 

20 Der Realitätsbezug war zur Floskel verkommen. Was etwa Carl Schmitt „als objek-
tive Realität ausgibt, ist [...] eine von subjektiven Vorentscheidungen bestimme, par-
teiliche Konstruktion von ‚Wirklichkeit’, mithin [...] ein wissenschaftlicher Mythos“ 
(Groh 1998, 251; vgl. Mannheim 1929, 209; 2.5.4, Fn. 138; zur Parallele in der Phy-
sik K. Fischer 1998). Da half auch keine Selbstanpreisung als „Materialismus“: Die 
versimpelnden Schriften, die als „wissenschaftlicher Sozialismus“ auftraten, sowie 
die Erklärung des Marxismus zu einer Weltanschauung bei Kautsky und zu einer „I-
deologie“ bei Gramsci und Lenin (Eagleton 1993, 107, 139) hatten den Marxismus 
wissenschaftlich entwertet. Dies war nicht Mannheims Verschulden (Horkheimer 
1930a, 28/GS 2, 289). Horkheimer selbst jedenfalls trug in der Folge trotz Ankündi-
gungen (30/292) wenig zur empirischen Erhellung dieser Wirklichkeit bei. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 349

                                             

sierens zu einer auch real befreienden Praxis. Dies allerdings war nur möglich, 
wenn die realen Probleme als primär theoretische verstanden wurden. Das ist nur 
in einem lebensphilosophischen Rahmen, nicht jedoch in einem Marx’schen 
denkbar: Theorie wird zur Praxis erklärt, Praxis zugleich als theoretische ver-
standen.21 Das hätte allerdings auch für Mannheim gelten können.  

Der Fluchtpunkt dieses Denkansatzes zeigt die lebensphilosophische Prägung 
deutlich: Theorie um ihrer selbst willen wird von Horkheimer weder politisch 
noch wissenschaftlich anerkannt. Damit aber befindet er sich nicht in der erhoff-
ten Gesellschaft von Marx, welcher die Krise nicht als eine des Denkens sah, 
sondern der unverhofften der Lebensphilosophie: erst diese hatte die Krise in das 
Denken selbst verlängert (2.5.1). Was Horkheimer Mannheim vorwarf – Verblei-
ben auf einer bloß theoretischen Ebene, Nichtberücksichtung der realen Kämpfe, 
Nähe zur Lebensphilosophie – traf in höherem Maße auf ihn selbst zu.22 Auch 
Horkheimer verblieb in der Theorie, er erreichte seinerseits keine „Praxis“. Der 
Unterschied war nur, dass Mannheim das recht klar war (schließlich ging es ihm 
um das Wissen),23 während Horkheimer durch den suggerierten Praxisbezug den 
Eigensinn von Theorie depotenzierte. Wenn etwas „Ausdruck“ einer bestimmten 
„Weltanschauung“ war, dann war es diese Sozialphilosophie, nicht aber „Theo-
rie“ als solche. Die einzige Verbindung von Theorie und Praxis, die es hier gibt, 
ist Horkheimers dezisionistische Preisgabe von beiden. Horkheimer vertrat das 
hier Mannheim zum Vorwurf gemachte Beharren auf der Philosophie wenige 
Jahre später selbst,24 und lehnte Marx schließlich ganz ab (1970a). Er machte 
hiermit seine lebensphilosophischen Anfänge, denen er niemals untreu geworden 
war, explizit (Horkheimer 1960, 1961). Eine wissenschaftliche Gesellschaftskri-
tik war so allerdings nur schlecht möglich. Der einst gegen Mannheim aufgefah-
rene marxistische Rahmen war bei Horkheimer offensichtlich nur äußerlich.

21 „Denken ist selbst schon ein Zeichen der Resistenz“ (Horkheimer 1942, 34/GS 5, 
318) – eine „Praxis in abstracto“ (MEW 2, 41), wie bei Althusser. Für Adorno war 
„heute die Praxis [...] in einem weiten Maß in die Theorie [...] hineingeschlüpft“ 
(1963, 13, cf. Rohrmoser 1970, 46).  

22 Nicht Mannheim „erinnert an die [...] Lebensphilosophie“ (1930, 24/GS 2, 284), 
sondern Horkheimer. Das Ziel von Horkheimers Theorie ist theoretisch: Der Materi-
alismus setzt „an die Stelle der Rechtfertigung des Handelns die Erklärung durch das 
geschichtliche Verständnis des Handelnden“ (1933, 75/GS 3, 73). Misslich ist nicht 
dies, sondern das Selbstmissverständnis: Reine Theorie anerkennt Horkheimer ja ge-
rade nicht (Horkheimer 1934 /GS 4, 174 ff.). 

23 Mannheim erstrebte keine politische Anwendung Marx’scher Theorie, sondern er 
ermöglichte ihren Gültigkeitserweis (vgl. Mannheim 1924; Lewalter 1930). Damit 
war Mannheim der positiven Wissenschaft näher und zudem dem Marxismus nützli-
cher als Horkheimer. Mannheim wurde als einer der wenigen der Gefahr des auf-
kommenden Nationalsozialismus gerecht, die Horkheimer hier noch ignorierte, um 
es später zum Hauptthema seines Philosophierens machte (cf. Jay 1980). Auch der 
Lebensphilosophie stellte sich Mannheim 1929 intensiv. 

24 Für Horkheimer war die „Kritische Theorie der Gesellschaft“ sei „auch als Kritik der 
Ökonomie philosophisch geblieben“ (1937, 59/GS 4, 220; cf. Fn. 73, 181). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

2.6.2  Pollocks hermetische Staatskapitalismus-Analyse  

     „Der Staat reguliert die Wirtschaft.“ (Horkheimer 1942, 18/GS 7, 299) 

Neben dem allgemeinen Typus von Theorie, der der „interdisziplinären“ Arbeit 
des Institutes philosophisch oktroyiert wurde, ist auch der spezifische Inhalt zu 
problematisieren, der in dieser Philosophie prinzipialisiert („aufgehoben“) wurde. 
Gemeint ist die spezifische Fassung, die die Marx’sche Ökonomie im Verständ-
nis von Friedrich Pollock bekommen hatte. Diese massiven Veränderungen 
konnte desto unbemerkter in die Rahmenphilosophie des Institutes hinüberglei-
ten, je weniger sie von Ökonomie verstanden.25 Mit Henryk Grossmann, dessen 
Studie über das Zusammenbruchsgesetz eine veritable, wenn auch nicht endgülti-
ge Leistung der Krisentheorie in der Folge von Luxemburg und Hilferding war 
(2.1.6), verfügte das Institut über einen marxistischen Ökonomen von Rang.26 Al-
lerdings führte die persönliche Nähe des fachlich weniger bedeutenden Ökono-
men Pollock zu Horkheimer dazu, dass dieser zu dem Ökonomen des Institutes 
wurde.27 (Nur Benjamin ließ sich von Grossmann unterrichten.)  

Dies hatte, gerade weil die engeren Institutsmitglieder kaum über ökonomi-
sche Vorbildung verfügten, gravierende Konsequenzen. Pollock (1932) ging mit 
Hilferding, aber im Unterschied zu Grossmann davon aus, dass das wirtschaftli-
che Problem, an dem der Kapitalismus einmal scheitern würde, die Anarchie 
zwischen den verschiedenen Sektoren des Marktes sei.28 Darin sprach sich eine 
fundamentale Abweichung von Marx’ ökonomischer Theorie aus: Marx hatte 
zwar eine auf den Märkten herrschende Anarchie konstatiert, diese aber nicht als 
Ursache gravierender Krisen gewertet, sondern als dessen normales Fungieren 
bestimmt. Er hatte in seinen Reproduktionsschemen nachgewiesen, dass sich in 
den permanenten Marktturbulenzen langfristig ein dynamisches Gleichgewicht 
herstellt (2.1.5). Tugan-Baranowski und Hilferding hatten daraus eine Garantie-
erklärung für krisenfreies Wachstum abgelesen, sofern nur die Proportionen zwi-
schen den Abteilungen eingehalten würden – und dies sei eine politische Option. 
Pollock (1941a) machte aus dieser fehlerhaften Beschreibung des Kapitalismus 
nun eine solche des Nationalsozialismus.29 Dieser nämlich habe die kapitalisti-
schen Krisentendenzen dadurch gelöst, dass er den Kapitalismus „organisiert“ 
und den chaotischen Markt gänzlich abgeschafft habe (cf. Hilferding 1927). Wie 
bereits Lenin ein neuen Gesetzen folgendes Stadium des imperialistischen Mo-
nopolkapitalismus ausgerufen hatte (2.2.6; dem waren die Frankfurter Theoreti-
ker bislang gefolgt), rief Pollock nun eine weitere neue Stufe aus:

25 Wie sich Franz Neumann dagegen wehrte, beschreibt M. Schäfer 1994, 64 f. Adorno 
jedoch übernahm die These unbesehen (siehe dazu Johannes 1995).

26 Grossmann 1929, zu den Hintergründen Jay 1973, 18 (engl.); Wiggershaus 1988, 42.  
27 Horkheimer und Pollock hatten in ihrer Kindheit einen Freundschaftsvertrag ge-

schlossen – hier ging Freundschaft vor Wissenschaft (Wiggershaus 1988, 56, 317). 
28 Pollock 1932 und 1933; vgl. Wiggershaus 1988, 77, 138, 143 und 314. 
29 Dazu neben Gangl 1987: Wilson 1982, Postone 1982, M. Schäfer 1994, 56 ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 351

                                             

„Alle fundamentalen Konzepte [!] und Institutionen des Kapitalismus haben ihre Funk-
tion geändert: die Eingriffe des Staates in die Struktur der alten Wirtschaftsordnung ha-
ben [...] den Monopolkapitalismus in den Staatskapitalismus überführt“ (1941 b, 116).30

Da diese neue Phase des „Staatskapitalismus“ die Anarchie des Marktes politisch
überwunden habe, indem die staatliche Wirtschaftsplanung das chaotische ein-
zelwirtschaftliche Profitstreben und damit die Ursache für Wirtschaftskrisen ab-
löste, prophezeite Pollock ihr eine unbegrenzte Stabilität. Dieser Kurzschluss von 
einer speziellen politischen Entwicklung auf die Grundlagen ökonomischer The-
orie hatte zur Folge, dass Marx’ Theorie auf die gegenwärtige Phase keine An-
wendung mehr fand.31 Was immer zuvor der Grund für die Vernachlässigung von 
Marx’ ökonomischer Theorie in der Kritischen Theorie gewesen sein mag, nun 
hatte sie dafür eine eigene ökonomische Begründung.32 Diese war zwar wenig 
überzeugend, da Pollock (1929, 1932) diese Hilferding’sche Lesart von Marx be-
reits vor 1933 vertreten hatte. Durch die bewusst homogenisierte Struktur der 
Leittheorie des Institutes war diese Weichenstellung jedoch einschneidend.  

Eine Konsequenz war, dass sich aufgrund mangelnder Krisenaussichten 
(„Krisenlosigkeit“; Horkheimer 1942, 20/GS 5, 301) der ohnehin angelegte Pes-
simismus verstärkte. Pollock hatte den „Staatskapitalismus“ zu einer konfliktlos 
schnurrenden Maschinerie gemacht, die ewig so weiterlaufen konnte.33 Um zwi-
schen „Reformismus, Bolschewismus und Faschismus“, die alle in die krisenge-
schüttelte Wirtschaft einzugreifen versuchten,34 Unterschiede zu sehen, musste 
noch eine weitere Ebene zu dieser mechanistischen Annahme hinzukommen: 

30 „Die Sphäre der Zirkulation wird liquidiert“ (Horkheimer 1942, 13/GS 5, 293).  
31 Die Nationalökonomie habe „unter dem Staatskapitalismus [...] ihren Gegenstand 

verloren“ (Pollock 1941a, 91; 2.4.1), da „in einer Befehlswirtschaft alle theoreti-
schen Gesetze der klassischen Wirtschaftstheorie [...] keine Geltung mehr haben“ 
(Pollock 1941b, 116; ein Zitat eines NS-Ökonomen; Dubiel 1984, 125). Das Wertge-
setz sei somit suspendiert (Saage 1983, 143; Schäfer 1994, 60). Auf die dafür nötige 
hegelianische Vermengung von Sein und Denken sei hier nur hingewiesen. 

32 Sie hatte einen Vorläufer in der von Bernstein und Lenin einhellig festgestellten Irre-
levanz der Marx’schen Ökonomie für die Gegenwart. Horkheimer verschwieg Marx, 
vorgeblich „strategisch“ (Wiggershaus 1988, 167), und meinte, Empirie nur zur Il-
lustration der eigenen Philosopheme zu bedürfen (a.O., 201). In der weiteren Insti-
tutsgeschichte findet sich kaum ökonomische Abhandlungen, am nächsten kommen 
noch die industriesoziologischen Studien der 1950er Jahre (534 ff., 740 f.; cf. 2.4.6). 

33 Pollock 1941a, 90 f. Einsprüche dagegen seitens engerer Institutsmitglieder fielen 
auf strategischer, nicht auf ökonomischer Linie. Horkheimer ging es darum, den „Irr-
tum einer Parteinahme für die ‚totalitarian answer’ zu vermeiden“ (Brief vom 30. 5. 
1941, nach Wiggershaus 1988, 316); Adorno deduzierte, „dass in einer antagonisti-
schen Gesellschaft eine nicht antagonistische Ökonomie“ unmöglich sei (317 – man 
bemerke die Richtung des Schlusses). Die „Fugenlosigkeit ihres Funktionalismus“ 
(145) zeigte sich bei diesen Autoren bereits 1932, vor dem Exil. Einzig Neumann 
kritisierte so spitz wie klar, dass Pollocks Ansatz „den Abschied an den Marxismus 
eindeutig enthält. […] Der Staatskapitalismus, wie ihn Pollock konzipiert, kann 
Millenium werden“ (Schäfer 1994, 80).  

34 Horkheimers (1942, 19/GS 5, 300; Wiggershaus 1988, 315) Totalitarismustheorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Erst eine ethische Bewertung konnte den nationalsozialistischen Totalitarismus 
von anderen unterscheiden. Damit war ein methodischer Dualismus erreicht, der 
architektonisch dem missverstandenen Kantianismus Bernsteins gleicht und die 
auf Habermas vorweist. Nicht nur ökonomisch war der „Abschied an den Mar-
xismus“ (Franz Neumann; Fn. 33) somit begründet, sondern zudem auch durch 
die Behauptung des „Primats der Politik“.35 Die Prominenz der Ethik stand je-
doch im Kontrast zu der Behauptung, eine Gesellschaftstheorie zu erarbeiten.36

Bei der von außen so offensichtlichen „Bosheit“ des Nationalsozialismus war 
zudem kaum mehr zu begreifen, warum es den Nationalsozialismus überhaupt 
gab. Das Institut griff dafür auf das Zwischenglied einer psychologischen Ver-
mittlung zurück (Horkheimer 1932a; 1936; Pollock 1941b, 110 ff.; Jay 1973, 86 
ff.). Die psychologische Analyse des Faschismus lief auf die Unterstellung hin-
aus, die Deutschen hätten schwere charakterliche Defekte, bedingt etwa durch 
den Zerfall der Kleinfamilie – eine vielleicht innovative, doch angesichts ähnli-
cher Familienverhältnisse in anderen Ländern wenig hilfreiche These.37 Ironi-
scherweise schien gerade diese These den Marxismus des Instituts stützen zu sol-
len. Eigentlich nämlich wäre es am Proletariat gewesen, sich gegen die neuen 
Machthaber aufzulehnen, da dies in ihrem „objektivem Interesse“ hätte liegen 
müssen. Dieses aber hatte versagt – so später die durchgehende Auffassung des 
Institutes, das unter Horkheimer jedoch kaum Interesse für dasselbe gezeigt hat-
te. Ein notwendiger und totaler Klassenantagonismus, den es selbst bei Marx 
nicht gab (2.4.6), wurde unterstellt und zugleich außer Kraft gesetzt, indem ge-
sellschaftliche Pathologien behauptet wurden, die diesen verhinderten. Die „Fu-
genlosigkeit“ des theoretischen Bildes von den ökonomischen Prozessen bekam 
auf diese Weise noch einen spekulativ-psychologietheoretischen Überbau.38

Der Befund kehrt in anderen Untersuchungen des Institutes wieder, etwa in 
ästhetischen.39 Diese vorschnelle psychologische Abstützung besiegelte die durch 
eine mangelhafte ökonomische Analyse hervorgerufene Suggestion einer Herme-
tik des Faschismus und die ihr gemäße pessimistische Haltung. Die Wirklichkeit 
schien sich immer weiter von den „wahren“ Zielen menschlichen Fortschritts zu 
entfernen. Die Ethisierung brachte die zusätzliche Schwierigkeiten mit sich, dass 

35 Mit Schäfer ist zu bemerken, dass Horkheimer selbst „Politik“ instrumentalistisch 
engführte (1994, 41, 54, 63). Das Wort „Primat der Politik“ entstammt übrigens ei-
ner Selbstdarstellung von Hitler (61, cf. Huhn 1970).  

36 Horkheimer legt es in den „Willen“ (1942, 21, 33/303, 318), den „Sprung“ (25/307 
f.) zum „Besseren“ (21/GS 5, 303) zu vollziehen. Zur späten Ethik Adornos (1963) 
Schweppenhäuser 1993, Kohlmann 1997, Knoll 2000. 

37 Wiggershaus 1988, 75, 158, 171 ff. (bezugnehmend auf Horkheimer 1936). 
38 Wiggershaus 1988, 140, 163 f., 173 ff. Eine Ursache für die Trennung von Fromm 

um 1939 war dessen Insistenz auf „Güte“, einer trotz allem hoffnungsträchtigen Ka-
tegorie (299 ff.; Fromm 1963). Das „Prinzip Hoffnung“ war wenig beliebt.

39 Marcuse, Horkheimer und Adorno projizierten ihn noch in ihre Geschmacksurteile 
über Hollywood und Jazz hinein (zur „Kulturindustrie“ siehe in Horkheimer 1947, 
Adorno 1956 oder Marcuse 1964, 76 ff.; cf. Steinert 1993).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 353

                                             

die einzig verfügbare Ethik – die des Bürgertums, also der „Liberalismus“ – zu-
vor gerade selbst als Wegbereiter des Faschismus bestimmt worden war.40

Die „Negativität“, über den die Theologie in die Analyse einrückt, wird so als 
Verlegenheit erkennbar. Horkheimer hatte oft „die Vernunft“ in Anspruch ge-
nommen als Garantin einer besseren Welt.41 Er fasste sie als Container auf, in der 
„Ideale“ (GS 7, 230) oder „Werte“ (228) enthalten seien, die es zu „verwirkli-
chen“ gelte. Der Fehler des „Liberalismus“ bestünde darin, dass er sie nur formal 
aufgefasst und damit „halbiert“ habe (vgl. Habermas 1967, 45 ff.; 3.2.4, Fn. 67). 
Was aber wäre die vollere Vernunft, die „vernünftige Gesellschaft“? Darüber 
hatte man, jenseits der Formel von der „Verwirklichung“ der bürgerlichen Ideale, 
stets nur Andeutungen gemacht. Wurden diese einmal ausgesprochen, waren sie 
selbst instrumentell: Vernünftig sei es, „den gesellschaftlichen Arbeitsprozess 
und damit die menschlichen Beziehungen überhaupt [...] nach einheitlichen Plan 
im Interesse der Allgemeinheit zu regeln und zu lenken“ (Horkheimer 1936a, 
323/GS 3, 382).42 Diese Ethik konnte nur sozialistisch im Sinne einer „planwirt-
schaftlichen“ sein (Pollock 1932). Nun hatte der Nationalsozialismus (wie der 
Stalinismus) in Pollocks Deutung genau diese „planmäßige Leitung der Produk-
tion“ (Horkheimer 1942, 24/GS 5, 307) vollbracht. Diese Beschreibung des Na-
tionalsozialismus entsprach genau der Vorstellung von „Vernunft“, die man ein-
mal selbst vertreten hatte.43 Zusätzlich zu den persönlichen Katastrophen brachte 
der Nationalsozialismus das Institut so auch theoretisch in eine missliche Lage. 
Vielleicht war dies ein Grund, warum ihm so bereitwillig eine Zerstörung ‚der’ 
Vernunft zugeschrieben wurde: er hatte die eigene Theorie verunmöglicht.44

Es gab nun drei Möglichkeiten: eine Selbstkritik an den eigenen Vorstellun-
gen von einst, ein Festhalten an denselben unter einstweiliger Verschiebung der 
Option in die Transzendenz, oder ein Festhalten an den Aussagen unter Verkeh-
rung der Vorzeichen, also eine Absage an diese Vernunft, die sich nun im Natio-

40 Der „Liberalismus selbst“ hat „den total-autoritären Staat aus sich erzeugt“ (Marcuse 
1934, 32/ZfS 174). Wer „vom Kapitalismus nicht reden will“, solle „vom Faschis-
mus schweigen“ (Horkheimer 1939, 116/GS 4, 309). Es „lechzte die deutsche Kul-
tur, gerade wo sie am liberalsten war, nach ihrem Hitler“ (Adorno 1951/GS 4, 62). 

41 „Das bürgerliche Denken beginnt als Kampf gegen die Autorität der Tradition und 
stellt ihr die Vernunft [...] entgegen“ (Horkheimer 1936a, 303/GS 3, 362; cf. GS 2, 
229 f.; GS 5, 320 ff.; GS 7, 241 ff.; Marcuse 1937).

42 Vernunft sei das Vermögen, „die Idee des objektiv Vernünftigen zu fassen“ (1951, 
50/GS 7, 25). 1935 verlangt Horkheimer nach einer „dem Stande der menschlichen 
Entwicklung entsprechenden gesellschaftlichen Ordnung. Die Verwirklichung dieser 
Ordnung ist die konkrete Gestalt der Vernunft“ (GS 12, 243). „Es ist das große Ver-
dienst der Technokraten, [...] die technischen Möglichkeiten von heute“ aufgezeigt 
zu haben (Pollock 1933, 57). 

43 Horkheimer meinte 1935, „Autorität“ sei eigentlich „vernünftiger [!] [...] als die 
Freiheit eben des Liberalismus, aus welcher sie hervorging. Nicht dass sich die Men-
schen einer Diktatur unterwerfen, ist die Schuld des totalitären Staats, [...] sondern 
dass diese Diktatur den Interessen des Volks zuwiderläuft“ (GS 12, 242). 

44 „Die Stammbegriffe der westlichen Zivilisation […] zerfallen“ (GS 5, 320). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

nalsozialismus „verwirklicht“ habe.45 Die erste Möglichkeit hat Habermas erst 
nachträglich beigebracht, ohne dabei allerdings den grundsätzlichen architektoni-
schen Dualismus zu überwinden, da er nur den normativen Theorieüberbau reno-
vierte.46 Die zweite Option wird gleich an Adorno und Benjamin erläutert. 

Es war die dritte Option, die sich Horkheimer und Adorno im Exil und ange-
sichts von Weltkrieg und Völkermord aufdrängte: „Die neue, die faschistische 
Ordnung ist die Vernunft [!], in der Vernunft selbst als Unvernunft sich enthüllt“ 
(Horkheimer 1942a, GS 5, 348). „Der Faschismus ist die Wahrheit der modernen 
Gesellschaft“ (ders. 1939, 116/GA 4, 309). In der hier zugrunde gelegten Auffas-
sung, dass der Kapitalismus, der bereits die Verkörperung der „halben Vernunft“ 
war, notwendig zum Faschismus führe (Fn. 40), steckt gerade keine Kritik des 
eigenen kautskyanischen Fortschrittsglaubens von einst, sondern seine bloße 
Umdrehung: der geschichtliche Fortschritt aus der Verwirklichung der Vernunft 
erschien nun als ein beständiger Fortschritt der Unvernunft, bis hin zu ihrer völli-
gen Auswicklung im Faschismus.47 Dann half es jedoch nicht, „Vernunft“ gegen 
denselben aufzufahren.48 Dieser Gedanke wurde in der Dialektik der Aufklärung 
dann durchgespielt. Spätestens mit dieser Absage an die politische Praxis spielte 
Marx für die „Kritische Theorie“ keine Rolle mehr, an seine Stelle traten endgül-
tig Nietzsche und Schopenhauer.49 Die bisher angenommene Ursache für die ka-
tastrophale Entwicklung, der Staatskapitalismus, wurde verallgemeinert und sei-
ne Merkmale prinzipialisiert: schuld waren nichts geringeres als das das gesamte 
Abendland über ungebrochene „Prinzip der Herrschaft“,50 das für dieses verant-

45 Eine vierte Möglichkeit war die affirmative Anerkenntnis des Nationalsozialismus als 
„vernünftig“. Horkheimer konzedierte dieser Lesart erstaunlicherweise immerhin 
dies: „solche Stimmen, an denen es nicht fehlt, sind nicht die dümmsten, nicht einmal 
die unehrlichsten“ (1942, 34/GS 5, 319).

46 Den ökonomischen Theorieunterbau hielt Habermas noch ebenso mechanistisch wie 
Pollock, nur versah er ihn mit einem neuen systemtheoretischen Putz (3.1.1). 

47 Eine Umkehrung der hegelschen Geschichtsphilosophie (so Schnädelbach 1988, 26 
und Schäfer 1994, 82). „Aufklärung ist totalitär“ (Horkheimer 1947, 19/GS 5, 28).  

48 „Heute gegen den Faschismus auf die kapitalistische Denkart des 19. Jahrhunderts 
sich berufen, hieße an die Instanz zu appellieren, durch die er gesiegt hat“ (Horkhei-
mer 1939, 132/GS 4, 327; cf. Schäfer 1994, 52 f.). Sogar der Krieg gegen Hitler-
deutschland schien ihnen wenig sinnvoll, da die Wurzel des Übels für sie ja nicht in 
diesem einzelnen Regime, sondern in der instrumentellen Rationalität lag, die in den 
USA genauso herrsche („Auch seine Niederlage bricht nicht notwendig die Lawine“, 
GS 5, 232; cf. Schäfer 1994, 105 f.).

49 Dies zeigt die Reaktion Horkheimers und Adornos auf Marcuses marxistisches Expo-
sé von 1947 (Wiggershaus 1988, 432); die ausbleibende Reaktion auf den emphati-
schen Einsatz von Heinz Maus für Horkheimer und Adorno (437) oder die Abwehr 
gegen eine Promotion Dahrendorfs über Marx (Dahrendorf 1953, cf. 2.4.6, Fn. 183). 
Nietzsche ist in der Dialektik der Aufklärung zentraler als Marx (Rohrmoser 1971, 
Koch 1973, 7; Habermas 1983, Honneth 1983, Rath 1987, Wiggershaus 1988, 207, 
242). Informell vollzog Horkheimer eine Kehre von Marx zurück zum lang verehrten 
Schopenhauer (1961/1972a, 68 ff., 145 ff./GS 7, 240 ff.; Post 1971, Ebeling 1980). 

50 Horkheimer 1942, 20/GS 5, 302; cf. Rohrmoser 1970, 14. Bereits in 2.2.6 wurde auf-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 355

                                                                                                                                    

wortliche gleichmachende „Identitätsdenken“ (somit auch die Wissenschaft – 
man erinnere sich an die lebensphilosophische Klage über die Verdinglichung) 
sowie das nochmals dahintersteckende „Tauschprinzip“.51

Es ergab sich ein hermetisches Verhängnis: Die Herrschaft war total und so-
mit nicht zu brechen. Über Lösungsmöglichkeiten konnte nicht einmal nachge-
dacht werden, weil das übliche Denken der Herrschaft verhaftet blieb, ja diese 
stärkte.52 Nur ein anderes Denken könnte helfen, doch dieses setzte die Aufhe-
bung des Tauschprinzips voraus. Das allerdings war durch die totale Herrschaft 
unmöglich – ein gigantischer Teufelskreis. Konsequenterweise hätten Horkhei-
mer und Adorno nun entweder schweigen und ernsthaft religiös werden müssen, 
oder sich wie Heidegger nur noch in gegenvernünftiger Weise äußern dürfen.53 In 
gewissem Sinne haben sie das auch getan, wenn man etwa den hermetischen Stil 
spätadornitischer Schriften betrachtet, und das hat ihnen den Beifall postmoder-
ner Vernunftkritiker eingetragen. Allerdings war bei einer solchen Totalkritik 
nicht auszuharren, und so sind sie in der Nachkriegszeit bald zurückgerudert.

Im Positivismusstreit etwa nahm man wieder auf den „Vernunftbegriff“ Be-
zug – diesmal auf einen „dialektischen“ –, den es nur in der zweiten Option, der 
Gründung der kritischen Einsprüche auf eine als irgendwie ‚transzendent’ ge-
dachte Vernunft, geben konnte. Allerdings schimmerte die Totalkritik immer 
wieder durch (wie zuletzt in der Negativen Dialektik). Über dieses stete Oszillie-
ren kommt nun auch die Theologie in unseren Horizont hinein.  

2.6.3  Adornos quietistischer Utopismus 

„Mein Einwand gegen die ganze Sociologie in Frankreich und England bleibt, dass sie 
nur die Verfalls-Gebilde der Societät aus Erfahrung kennt und vollkommen unschuldig 

die eignen Verfalls-Instinkte als Norm des sociologischen Werthurteils nimmt.“
(Friedrich Nietzsche 1888, 139) 

Das 1950 in Frankfurt neu gegründete Institut schloss sich zwar an die Mächte 
des Wiederaufbaus an, ließ sich aber deswegen nicht den Mund verbieten.54

gewiesen, dass die Repolitisierung vormals ökonomischer Begriffe, hier die „Herr-
schaft“ (auch „Vertrag“ wurde in vielen Schriften des Instituts nun durch „Befehl“ 
ersetzt, cf. Pollock 1941a, 80; 1941b, 112; Gangl 1987, 226; Schäfer 1994, 62), bei 
Hilferding und Lenin auf einer verfehlten Analyse des Monopols beruht. Dieses 
„Primat der Politik“ wurde nun prinzipialisiert. 

51 „Die Selbstbewegung des Begriffs der Ware führt zum Begriff des Staatskapitalis-
mus“ (Horkheimer 1942, 25/GS 5, 308) – ein rein spekulativer Rumpfmarxismus.  

52 Horkheimer meinte, dass man „Freiheit nicht mehr denken“, ja „nicht mehr sprechen 
kann“ (1942, 33/GS 5, 318). Dies wurde in der Emigration in den USA geschrieben. 
„Aber warum geht man denn überhaupt ins Ausland, als um mit voller Flagge zu se-
geln? Im Ausland steht dem nichts entgegen“ (MEW 19, 158). 

53 Eine Ähnlichkeit zum späteren Heidegger sehen u.a. Rohrmoser 1970, 36 ff., Mör-
chen 1980, Ebeling 1983 und Kittsteiner 2004 (dazu Henning 2004).  

54 Wiggershaus 1988, 479 ff. Zur „intellektuellen Gründung der Bundesrepublik“ (Alb-
recht 1999) auch Koenen 2001, 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Wenn auch die populäre Dialektik der Aufklärung weder theoretische Alternati-
ven aufzuweisen noch politische Einmischung gutzuheißen vermochte, mischten 
sich Horkheimer, Adorno und später auch Marcuse organisations- und wortge-
wandt in viele Belange ein. Dabei bedienten sie sich zwangsläufig der alten Posi-
tivismus- und Liberalismuskritik aus der Zeit vor der totalen Vernunftkritik: der 
Kritik an der total entfalteten, aber katastrophischen Vernunft wurde wieder zu-
rückgeschraubt auf die an ihrem positivistisch verkürzten Begriff.55

Man beanspruchte nun wieder, für die eigene Kritik aus dem reichen Fundus 
der anderen Hälfte der Vernunft zu schöpfen, von der man immerhin zu sagen 
wusste, dass sie „dialektisch“ sein müsse. Gerade von hierher rührt wohl die Po-
pularität der Kritischen Theorie, von der zu nahezu jedem Thema ein kritisches 
Wort zu erwarten war.56 Wie wichtig dies für die kulturelle Entwicklung der 
Bundesrepublik war, wird schon daraus ersichtlich, dass beinahe jede humane 
Fachwissenschaft einen von der Kritischen Theorie inspirierten Ableger bildete, 
von der „kritischen“ Psychologie Klaus Holzkamps über die „kritische“ Pädago-
gik Hartmut von Hentigs und die „kritische“ Dramentheorie Peter Szondis bis hin 
zur „kritischen“ Theologie (Oudenrijn 1972). Auch in außerakademische Berei-
che strahlte die Kritische Theorie aus, wenn man Phänomene wie den Autoren-
film Alexander Kluges oder die „Gewerkschaft kritischer Polizisten“ hinzuzählt. 
In gewissem Sinne waren sogar die Anschuldigungen, die Studentenbewegung
sei von der Kritischen Theorie angestachelt worden, nicht völlig von der Hand zu 
weisen.57 All dieses stellt eigentlich einen durchschlagenden Erfolg dar, der nicht 
in Abrede gestellt werden soll. Das einzige, was der Kritischen Theorie fehlte, 
war, dass sie keine Theorie war. Sie verfügte über keine Begründung ihrer Ein-
sprüche. Eine Theorie, die alles zu kritisieren sich anschickt, jedoch die Auskunft 
darüber, wie es besser zu machen sei, mit dem Verweis auf das „Bilderverbot“ 
abweist, hat tatsächlich ein Begründungsproblem.58 Dieses Problem resultierte 
aus der verkürzten Marxrezeption, die für die Basis weit über den Nationalsozia-

55 Außer in mit der alten Totalitätsgläubigkeit kokettierenden Anflügen wie „Das Ganze 
ist das Unwahre“ (Adorno 1951, 80/GS 4, 55).  

56 Schöttker 2000 sieht einen Widerspruch zwischen der Verurteilung der Massenme-
dien und der gewitzten „Organisation philosophischen Erfolgs“; er zeigt, wie die 
Heimkehrer ihre marxistischen Anfänge „zu verdrängen versuchten“ (Schöttker 
2000, 447 f.: erst 1968 erschien der Band Kritische Theorie, zuvor versuchte Hork-
heimer die Anfänge des Institutes eher zu vertuschen). Die These, die Kritische The-
orie sei erst 1949 entstanden (Demirovic 1999, Albrecht 1999), weist er ab.

57 Dieser Vorwurf der Politiker Filbinger und Dregger wurde philosophisch u.a. von 
Rohrmoser vorgetragen (durch die Verstellung des Weges von der Theorie zur Praxis 
werde die „Praxis theorielos“, 1970, 30 ff.). Ex post gibt ihm Koenen 2001, 115 f. 
recht; vgl. Wiggershaus 1978; 1988, 727 f.; Negt 1995; Kraushaar 1998. 

58 „Man kann nicht bestimmen, was eine freie Gesellschaft tun oder lassen wird“ 
(Horkheimer 1942, 25/GS 5, 308; cf. 1972b, 150/GS 8, 331; Adorno 1957/GS X, 
616; 1975, 207, 394; Wiggershaus 1988, 560). Freyer 1931 dachte überraschend ähn-
lich (Lukács 1954, 515; Grimminger 1997). Habermas benannte das Begründungs-
problem (1981b I, 489 ff.; II, 555 ff.) und versuchte es alternativ zu lösen (cf. 3.1.1).    

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 357

                                             

lismus hinaus einen staatskapitalistischen Determinismus festschrieb, der keinen 
Raum für Besserungen ließ (die Studentenbewegung wurde als „Pseudoaktio-
nismus“ gebrandmarkt),59 andererseits aber durch die Entscheidung für den Ma-
terialismus auch keine „normativen“ Sphären beanspruchen wollte.

Horkheimer und Adorno haben dieses Manko mit unterschiedlicher Intensität 
gespürt. Horkheimer, der sich zuletzt zu einem resignierten Vernunftliberalismus 
durchrang, bedrückte es.60 Adorno dagegen versuchte in mehreren Anläufen, aus 
der Not eine Tugend zu machen. Sein Denken zog sich in den Bereich der Ästhe-
tik zurück, über diese „Atempause“ (1966, 241) gar nicht unglücklich, entsprach 
sie doch seinen Interessen. Die Entitäten, mit denen die Begründungslücke zu 
füllen versucht wurde, lassen sich für Fromm und ansatzweise auch weitere Mit-
glieder des Instituts mit dem Kurztitel Psychoanalyse, für Horkheimer und Mar-
cuse mit Kreatürlichkeit oder „Lust“,61 für Adorno mit Kunst und Religion,62 bei 
Habermas schließlich mit Ethik und Sprache benennen. Keiner von ihnen bezog 
diese Reperkussionen darauf zurück, dass der eigene emphatische Marxismus der 
Jugendjahre diese Lücke hinterlassen hatte – erst dieser und die von ihm ver-
sprochenen „Möglichkeiten“ hatten das Institut ja auf Distanz zu jeder verfrühten 
„Vermittlung“ gehen lassen, und erst die hermetische Interpretation desselben 
durch Pollock hatte einen Dualismus von technokratischen Basisstrukturen und 
ungeklärter Legitimation kultureller Ansprüche aufgerissen. Ist der Marxismus 
einmal zu einer dualistisch abgespaltenen technischen Angelegenheit geworden, 
ist es für die autonomisierte Kulturtheorie allerdings gleichgültig, ob er noch 
formal vertreten63 wird oder nicht.

59 Nach Krahl teilte Adorno „die Ambivalenz des politischen Bewusstseins vieler kriti-
scher Intellektueller […], die projizieren, die sozialistische Aktion von links setze das 
Potential des faschistischen Terrors von rechts, das sie bekämpft, überhaupt erst frei. 
Damit aber ist jede Praxis a priori als blind aktionistisch denunziert und die Möglich-
keit politischer Kritik schlechthin boykottiert“ (nach Kraushaar 1998 II, 674).

60 Wiggershaus 1988, 304, konstatiert dazu, einen Brief zitierend: „Im Unterschied zu 
Adorno bereitete dabei die ‚Schwäche der positiven Formulierungen’ Horkheimer 
Unbehagen (cf. Horkheimer-Adorno, 21. 6. 41).“ Horkheimer sagte 1968: „Ich be-
kenne mich zur kritischen Theorie; das heißt, ich kann sagen, was falsch ist, aber ich 
kann nicht definieren, was richtig ist“ (Horkheimer 1972b, 150/GS 8, 331).  

61 Horkheimer 1936b; Wiggershaus 1988, 205 ff.; Marcuse 1937, 1955; Jay 1973, 58. 
62 Der Weg führt zurück von Marx zu Hegel (Lichtheim 1971); ja noch hinter Hegel zu-

rück, für den Kunst und Religion nur Vorgestalten des absoluten Wissens waren 
(3.1.5, Fn. 125). Eine am Wissen verzweifelnde Erlösung in der Kunst gab es schon 
bei Schopenhauer (Ebeling 1980, cf. Haug 1971, Rohrmoser 1972, Gorsen 1981). 

63 Die Bekenntnisse zu Marx (zuletzt bei Adorno 1969) hatten stets etwas formelhaftes; 
Johannes 1995 nannte dies treffend das „ausgesparte Zentrum“. Der Versuch, Marx 
und die Kritische Theorie wieder in Beziehung zu setzen, findet sich erst wieder post 
mortem, also nach 1989 (Dubiel 1990, Postone 1993, Bolte 1995). Bezeichnend sind 
die Änderungen an der Dialektik der Aufklärung zwischen 1944 und 1947: „Ausbeu-
tung“ wurde zu „Leiden“, „Produktivkräfte“ zu „Möglichkeiten“, „Klassengesell-
schaft“ zu „Gesellschaft“, „Kapitalismus“ zu „Bestehendes“, „Monopolismus“ zu 
„Kulturindustrie“ (Horkheimer 1989, 303; van Reijen 1987).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Daher spielte sich der „Abschied an den Marxismus“ (F. Neumann) in der 
Frankfurter Schule fast ab.64 Doch auch wenn Marx keine konstitutive Bedeutung 
mehr für die eigenen Theorien hatte, so bezog sie sich doch auf ihn – und sei es 
in verheißungsvollem Schweigen – wie auf einen untergegangenen Heiligen. 

Doch was für ein Marxbild hat das Institut nach dem Zweiten Weltkrieg ei-
gentlich vermittelt? Die späten Äußerungen Adornos lassen sich so deuten: Marx 
hatte den Versuch gewagt, Philosophie in Wissenschaft und Praxis aufzuheben. 
Doch beides war gescheitert: eine umfassende „Theorie der Gesellschaft“, die 
sich die Kritische Theorie zur Aufgabe gemacht hatte, gab es nicht, ja konnte es
nach späten Äußerungen Horkheimers und Adornos auch nicht mehr geben.65

Von einer vernünftigen Ordnung der Gesellschaft konnte in West und Ost keine 
Rede sein,66 und die Aussichten auf eine solche schwanden. Gemessen an dieser 
Ausgangslage lag nichts näher, als Marx’ Aufhebung wieder zurückzunehmen.  

Dies vollbrachte Adorno in dem berühmten Einstieg seiner Negativen Dialek-
tik: „Philosophie, die einmal überholt schien, erhält sich am Leben, weil der Au-
genblick ihrer Verwirklichung versäumt ward“ (1966, 15). In der Verteidigung 
der Junghegelianer gegen Marx67 zeigt sich das alte, lebensphilosophisch und le-

64 Wenn in der Folge im Rahmen des Instituts von Marx noch die Rede war, so konse-
quenterweise als von einem Philosophen. Habermas rezipierte das Denken des jungen 
Marx und des jungen Lukács „nicht als Kritik des Kapitalismus, sondern als eine [...] 
aus anthropologischer Perspektive gesehene Theorie der Verdinglichung“ (Wiggers-
haus 1988, 600). Auch Schmidt 1960 ging es um das „dialektische Denken“ des jun-
gen Marx, und wie es gegen voreilig zur „Natur“ erklärte Fakten angebracht werden 
konnte, wie sie im Positivismusstreit vorgebracht wurden. Im Vordergrund stand hier 
und andernorts eher Hegel (cf. Negt 1970, noch Honneth 1992 und 2001).

65 „Die Irrationalität der gegenwärtigen Gesellschaftsstruktur verhindert ihre rationale 
Entfaltung in der Theorie [...] Parallel zur Rückbildung der Gesellschaft läuft eine des 
Denkens über sie“ (Adorno 1969, 359 f.; cf. Horkheimer 1967, 165; Wiggershaus 
1988, 696). 1955 sprach Horkheimer von der „Abwesenheit einer zulänglichen Theo-
rie der Gesellschaft“ (1972a, 71). „Einstimmige Theorie setzt [...] Geschlossenheit 
des Gegenstandes [...] voraus“ (Horkheimer). „Die anwachsende Irrationalität der 
Gesellschaft [...] wird unvereinbar mit rationaler Theorie. Diese kann kaum länger 
mehr die Gesellschaft bei einem Wort nehmen, das sie selber nicht mehr spricht“ (A-
dorno; beides aus dem geplanten Vorwort zu Sociologica II von 1963, nach Wiggers-
haus 1988, 627). „Die Begriffe des Subjektiven und des Objektiven haben sich völlig 
verkehrt“ (Adorno 1951, § 43/ GS 4, 76; cf. Marcuse 1964, 163). Marcuses ge-
schichtsphilosophischer Legitimierungsversuch (Fn. 70) wurde durch Pollocks Her-
metik verunmöglicht (Benhabib 1986, 107).  

66 Adorno kritisierte in „Die gegängelte Musik“ (1953) die Diktaturen „jenseits des Zo-
nengrenze“ (Wiggershaus 1988, 568; vgl. Adorno 1966, 316). Der späte Horkheimer 
verteidigte die westliche „Freiheit“, die er zuvor nur als Vorstufe zum Faschismus 
gesehen hatte (Wiggershaus 1988, 494; cf. Horkheimer 1972a, 109/GS 7, 145 ff.).  

67 Siehe noch Schmidt 1973 und Honneth 2003, 274. Zum Vorwurf des Junghegelia-
nismus Bubner 1969; Rohrmoser 1970, 46; Lichtheim 1971: ‚bürgerliche’ Philoso-
phen verteidigen Marx gegen Adorno, denn dieser hielt „nicht die Marx’sche Vor-
stellung von der Aufhebung der Philosophie in Praxis für aktuell, sondern eine neue 
Philosophie“ (Wiggershaus 1988, 595, cf. Adorno 1963a, 1963b; 1969a, 151 etc.).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 359

                                             

ninistisch geprägte Verständnis von Philosophie: Philosophie bildet die Ge-
schehnisse ihrer Zeit ab, doch sie hat gegenüber diesen keine Autonomie. So ist 
sie, da sie nicht „verwirklicht“ wurde (schon dies ist junghegelianisch gedacht), 
verurteilt zu weiterer Existenz. Doch zur Geschlossenheit kann sie nicht durch-
dringen, da es auch ihr Gegenstand „nicht mehr“ ist. All dies rechtfertigt ex post 
die Art und Weise, wie „Theorie der Gesellschaft“ hier stets praktiziert worden 
war: in philosophischen Fragmenten. Adorno zieht so die Konsequenzen aus 
Horkheimers zum 50. Jubiläum des Kapitals verfassten Grundsatzartikel „Tradi-
tionelle und Kritische Theorie“ (1937).68 Dort hat Horkheimer versucht, Marxens 
Impulse in die Philosophie zurückzuholen: das „Interesse an der Aufhebung des 
gesellschaftlichen Unrechts“ sei „der materialistische Inhalt des idealistischen 
Begriffs der Vernunft“ (1937, 56/GA 4, 219), der damit aufrechterhalten wird.

Marx hatte „Aufhebung“ anders gemeint: ihm ging es um die Einlösung des 
philosophischen Erkenntnisanspruchs in Wissenschaft sowie die Verlagerung 
emanzipatorischer Gelüste aus der idealistisch überhöhten Ersatzebene der Theo-
rie in aktive Politik (3.4.4). Ihr Unmittelbarkeitsstreben hatte er den Junghegelia-
nern gerade auszutreiben versucht. Da sie Sein und Denken vermengten, meinten 
sie schon durch ihre Theorie praktisch zu sein, während ihr Tun nicht einmal 
wirkliche Theorie war, da sie (als deutsche Denker) weiterhin auf der Suche nach 
dem idealen System waren. Die einzige Einheit von Theorie und Praxis war, dass 
so beide verdarben. Philosophen können zwar protestieren gegen das „Elend der 
Welt“ (Bourdieu 1997). Wollen sie jedoch mehr leisten, müssen sie über die Phi-
losophie hinausgehen. Marx wurde daher politisch und trieb Ökonomie. Sein 
Grundgedanke war einfach: Nur wenn Philosophie sich derart in die Wissen-
schaft „aufhebt“, kann sie daran denken, sich politisch „verwirklichen“ zu wol-
len.69 Zwar bleibt Philosophie als kritische Reflexion unverzichtbar – gerade dar-
in, dass Marx die philosophische Sichtweise in die politische Ökonomie mit-
brachte, bestand ja die Möglichkeit ihrer Kritik. Auf diese muss sie sich aller-
dings weislich beschränken.70 In der Wissenschaft selbst haben politische Wün-
sche oder normative Ansprüche, hat also eine philosophische „Führung“ wenig 
zu suchen. Gegen Parteiprogramme, die irgendeine „positive“ Philosophie vertra-
ten, wehrte Marx sich daher vehement.71

68 Grossmann hatte ursprünglich ein Marx-Jubiläumsheft angeregt (Wiggershaus, 211). 
69 Diese Fraktion „erblickte in dem jetzigen Kampf nur den kritischen Kampf der Philo-

sophie mit der deutschen Welt [...] Kritisch gegen ihren Widerpart, verhielt sie sich 
unkritisch gegen sich selbst, indem sie von [...] der Philosophie ausging“ (MEW 1, 
337 ff). Philosophie muss „verwirklicht“ und „aufgehoben“ werden. Verwissen-
schaftlichung genügte Marx ebenso wenig wie Aktivismus. Zu diesen Stellen Hart-
mann 1970, Fleischer 1970 und 1988, Braun 1992, Brudney 1998; cf. 3.4.4, 4.2.3. 

70 „Aber außerhalb der Kritik bleibt der Philosophie kein Recht“ (Habermas 1963, 86). 
Dazu bedarf es weder einer „Geschichtsphilosophie“, wie Marcuse meinte (Marx’ 
Kategorien „schildern einen negativen Zustand im Licht seiner positiven Aufhe-
bung“, 1941, 260; Wiggershaus 1988, 561), noch „normativer Fundamente“ (3.1.4).  

71 Marx spottete über den Philosophen, der, weil er „eine magische Formel bei der 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Genau dies nimmt Horkheimer in seinem weichenstellenden Aufsatz wieder 
zurück: „Aus der Philosophie hat sich nicht etwa eine Volkswirtschaftslehre her-
auskristallisiert“.72 Statt sich in die Niederungen der Wissenschaft hinab zu be-
geben (Wiggershaus 1988, 208), übernahm Horkheimer Ergebnisse von Wissen-
schaften, die er selbst vorausgewählt hatte, direkt in die Philosophie, und zwar 
recht unkritisch. So findet weder eine philosophische Kritik der Wissenschaft, 
noch eine wissenschaftliche Analyse der Politik (oder eine eigene politische Ein-
lassung) statt, sondern nur ein abstraktes Gegenüberstellen von Vernunft und 
Wirklichkeit (cf. Horkheimer 1928).73 Es bleibt bei idealen Forderungen, die 
wohl jeder unterschreiben könnte (Türcke 1979, 10). Der darin liegende Idealis-
mus wird durch die verfehlte Selbstwahrnehmung als einer „befreienden Praxis“ 
gerade nicht erkannt und konsequent vertreten, sondern stets – meist stellvertre-
tend an Hegel – mal aufgerufen, mal kritisiert.74 Die Tragik der Kritischen Theo-
rie ist, dass sie auf diese Weise als Philosophie verewigt werden musste, aber 
nicht vollendet werden konnte. Sie blieb in dieser Konstellation auf philosophi-
sche Begründungen angewiesen, die sie zunächst nur ankündigen konnte (3.1). 

Statt einer metaphysischen Verankerung, wie sie Ernst Bloch und Paul Tillich 
versuchten, rückte sich Adorno mit seinen in verschiedenste Sachthemen unver-
mittelt eingestreuten utopischen Ausfällen nun in eine Nähe zur Theologie.75 Ein 
religiöser Standpunkt hat philosophisch den Vorteil, dass er weder referierbar 
noch begründbar sein muss – und in dieser abschlägigen Auskunft lässt sich der 

Hand hat, sich erlassen zu können glaubt, in die ökonomischen Details einzugehen“ 
(MEW 4, 144). Forderungen nach einer „gerechten Verteilung“, einem „freien Staat“ 
und einer „gleichen Volkserziehung“ bleiben solange „Phrasen“, wie man die Bedin-
gungen verschweigt, „die ihnen allein einen Sinn geben“ (MEW 19, 13 ff.). 

72 Horkheimer 1937, 59/GS 4, 219. Siehe auch die Entsprechung bei Marcuse 1937. 
73 Horkheimer geht von der Spannung „zwischen der im Individuum angelegten Ziel-

bewusstheit [...] und der für die Gesellschaft grundlegenden Beziehungen des Ar-
beitsprozesses“ aus (1937, 30/GS 4, 183). Diese „Spannung zwischen dem endlichen 
Menschen und dem Ich als unendlicher Forderung“ (1931, 34/GS 3, 21) hat er richtig 
auf Fichte zurückgeführt; einzig Hegels Übertragung der Fichteschen „Selbstbesin-
nung“ von der „Introspektion“ auf den „objektiven Geist“ trägt die Annahme, dass 
damit zugleich etwas gehaltvolles über die Welt gesagt sei: „das philosophische Ver-
ständnis [...] ist jetzt zugleich [!] die Erkenntnis des Sinnes unseres eigenen Seins“ 
(1931, 34/GS 3, 22; zur Reduktion von Theorie auf Selbsterkenntnis vgl. 2.5.2).

74 „Die Differenz von Begriff und Realität begründet die Möglichkeit der umwälzenden 
Praxis“ (Horkheimer 1942, 26/GS 5, 309). Adorno fuhr Hegel gegen den Positivis-
mus auf (1969a) und destruierte ihn zugleich (Adorno 1963b).

75 Die Zusammenarbeit mit Lazarsfeld am „Radio Research Project“ war wenig frucht-
bar, da Adorno die gebotene empirische Forschung „diffus mit der Frage von Reform 
und Revolution“ vermischte (Wiggershaus 1988, 273; zu Lazarsfelds Brief 272). A-
dorno sprach sich zuletzt gegen die Ausstrahlung von Radiosinfonien aus (274) und 
beendete den Aufsatz „Popular music“ von 1941 mit der utopischen Ausflucht: „man 
needs that energy which might possibly achieve his tranformation into a man“ (276; 
560, cf. MEW 1, 412; Dahms 1994, 232 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 361

                                             

systematische Ertrag der Negativen Dialektik zusammenfassen.76 Auch Horkhei-
mer hat von diesem Spiel mit religiösen Chiffren Gebrauch gemacht.77 In der 
deutschsprachigen theologischen Marxrezeption der 1960er Jahre wurden unter 
dem Titel „Marxismus“ daher meist diese Restformen von Gesellschaftstheorie 
adaptiert. In den epochemachenden Werken von Moltmann (1964) und Metz 
(1968) wurde Marx selbst nur spärlich gelesen, und darum auch seine Gedanken 
nur in philosophisch verdünnter Form rezipiert.78 Unter diesen Vorzeichen hat 
der Hang der Kritischen Theorie zur Theologisierung eine adäquate weltliche
Behandlung soziologischer und philosophischer Fragen eher behindert als beför-
dert. Vom Marx’schen Oeuvre blieb nicht einmal das Primus, die Religionskritik.  

Eine verdeckte Religiosität hatte Adorno bereits bei seinen Vorbildern Kra-
cauer (1922) und Bloch (1923) vorgefunden.79 Für seine Nähe zur Theologie hat 
Adorno jedoch zeitlebens auf Walter Benjamin verwiesen, der arbeitsteilig auch 
von Scholem (1975) vorrangig als religiöser Denker präsentiert wurde. Benjamin 
spielt in dem Komplex der theologisierenden Depotenzierung von Marx in der 
Tat eine Schlüsselrolle, allerdings anders, als die gängige Rezeption es will, die 
in ihm einen Vorläufer von Adorno und Metz sieht. Es verhält sich vielmehr um-
gekehrt: Benjamin ist einer der wenigen religiösen Denker, der Marxens Religi-
onskritik und seine Wende zur Welt mitvollzieht. Bevor Benjamin allerdings 
eingeordnet werden kann, muss die Geschichte der fachtheologischen Marxre-
zeption wenigsten in Grundzügen nachgereicht werden.

76 „Hoffnung auch nur zu denken, frevelt an ihr“ (Adorno 1966, 394; cf. Fn. 52). 
77 Bevor die totale Vernunftkritik in den Vordergrund trat, stellte Horkheimer, unter 

Einfluss Benjamins, in dessen Gedächtnisband der Aufsatz erschien, in einem Auf-
flackern der Hoffnung noch einmal die utopische Verabschiedung des Marxismus 
nach: „Die Lehre vom Geburtshelfertum [MEW 23, 16; CH] bringt die Revolution 
auf bloßen Fortschritt herunter“ (1942, 24/GS 5, 307). Damit dehnt Horkheimer Ben-
jamins Kritik an Kautsky (siehe das Eingangszitat zu 2.1) auf Marx aus. Doch „Für 
den Revolutionär ist die Welt schon immer reif gewesen“ (23/305). Ökonomie wird 
als Dokument der Verfallenheit gedeutet (30/314), Marx’ Theorie mit Korsch histo-
ristisch auf den Ausdruck einer historischen Situation reduziert: „Sie formuliert das 
richtige Bewusstsein in einer bestimmten Phase des Kampfes“ (23/305). Die Men-
schen müssten in ihrem Willen nur den „Sprung“ (25/307 f.) vollziehen; dann werde 
alles „aus Übereinkunft“ (31, 22/315, 304) und „solidarisch“ (33/317) sein (cf. 
„Traum“, 21, 29/303, 312; „Sehnsucht“ und „Hoffnung auf den klassenlosen Zu-
stand“, 28/312, „das andere“, 20/301; „eine bessere Möglichkeit“ 33/317; vgl. Lutz-
Bachmann 1988, 1997, Amos Schmidt 1993, Pangritz 1996, Liedke 1997). 

78 Die meisten Werke gehen wie selbstverständlich von Benjamin und Adorno aus 
(siehe Koch 1973, Spülbeck 1977, Türcke 1979, Deuser 1980, Neuhaus 1985, Arens 
1991, Brumlik 1994, Schulte 1994, Reikerstorfer 1998, Manemann 1999 und 
Langthaler 2000). Eine Ausnahme stellt Helmut Gollwitzer dar, der sich zudem da-
durch auszeichnete, dass er über seine Marxrezeption nicht vom Glauben abfiel (vgl. 
die Kritik an Sölle 1965 bei Gollwitzer 1967). 

79 Wiggershaus 1988, 84 ff. (zu Bloch und Kracauer); 101 ff. (zu Benjamin); im Unter-
schied zu diesen war Adorno weniger jüdisch (Fromm nannte er abfällig einen „Be-
rufsjuden“) als vielmehr katholisch orientiert (88). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

2.6.4  Systematische Kernpunkte VII:  Marx’ Religionskritik 

    „Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur.“ (MEW 1, 378) 

Auch in der Theologie hat Karl Marx eine erstaunliche Karriere gemacht. Aller-
dings wurde seine eigentliche theoretische Botschaft, die Kritik und Analyse der 
modernen Gesellschaft jenseits und hinter der Religion, von der Theologie nur in 
marginalen Fällen rezipiert. Eher schon wurde er als ein sozialer Religionskriti-
ker verstanden. Theoretisch begriff man ihn kirchlicherseits vorrangig als einen 
philosophischen Religionskritiker, den es zu widerlegen galt, wie in der Kirchen-
geschichte seit je weltliche Philosophen aufgegriffen und „widerlegt“ wurden. 
Eine radikale Religionskritik gab es schon weit vor Marx, ja es gibt sie fast eben-
so lange, wie es Religion gibt.80 Die Auseinandersetzung der christlichen Religi-
on mit der Religionskritik war also eröffnet, lange bevor Marx die geschichtliche 
Bühne betrat. Ähnliches gilt für das kirchliche Verhältnis zum Sozialismus.

Im Unterschied zu den radikal atheistischen Religionskritiken, die schlicht 
um den Himmel mitsamt seines gesamten Inventars kürzen wollten oder ihn we-
nigstens für irrelevant erklärten, berührte sich der Sozialismus inhaltlich in vie-
lem mit den Offenbarungsreligionen. Seine egalitäre Perspektive hatte eine Ent-
sprechung in den die gesamte Religionsgeschichte über mitschwingenden egali-
tären Strömungen und Lesarten der jüdisch-christlichen Lehre selbst, auch wenn 
die Kirchen diese meist unterdrückten. Die biblische Forderung nach Gerechtig-
keit im Handeln der Menschen untereinander sowie die Verheißung einer besse-
ren Welt durch Gott waren tief genug im Gedächtnis der Menschen verankert, 
um sie im Sozialismus wiederzuerkennen. Dort waren sie für viele eher zu er-
kennen als in der sich „christlich“ nennenden Politik der Monarchien.81 Der Reli-
gion hallte es vom Sozialismus machtvoll entgegen: tua res agitur! Vielen Sozia-
listen war diese Nähe bewusst, und sie scheuten sie keineswegs.82 Erst Marx 
brach mit diesem Kokettieren. Er stellte eine Verbindung zwischen dem Sozia-
lismus und der radikalen Religionskritik her.83 Wie kam es zu dieser Kehre? 

80 Mit den Sophisten und Epikuräern, der Aufklärung und den französischen Materia-
listen hat es lange vor Marx eine totale Religionskritik gegeben (Ley 1966, MacInty-
re 1969, Niewöhner 1999, Minois 2000). Der Begriff „Religion“ ist theologisch kei-
neswegs selbstverständlich (vgl. Kraus 1982, Chr. Link in Gräb 1999, Ruster 2000).

81 Bei den Propheten und im Buch Hiob ist von menschlichem Handeln die Rede: als 
Gott am Ende durch Elia spricht, handelt er nicht selbst, sondern er fordert Hiobs 
Freunde auf, ihm zu helfen (so P. Stekeler-Weithofer in einer Leipziger Vorlesung 
im April 2001). Fragen, wo, wann und wie geartet das „Reich Gottes“ sein werde, 
sind sekundär gegenüber der steten Hoffnung darauf (cf. Bloch 1968, Farner 1969, 
siehe 1.Kor 13). Auch bezüglich der Rolle der Frau war das frühe Christentum noch 
recht egalitär, wie im Lukasevangelium sichtbar wird.  

82 Frühsozialisten wie Cabet, Saint-Simon oder Weitling (1845) kämpften für ein „neu-
es Christentum“ (Uertz 1981, 112, cf. Gerlich 1920, Ramm 1955, Höppner 1975, 
Opitz 1988, Euchner 1991). Noch in der Sozialdemokratie kämpfte man um die wah-
re „Nachfolge“, nun aber gegen die Religion (Dietzgen 1903, Lannert 1989, 98 ff.). 

83 Siehe Marx’ Kritik der religiösen Sozialisten: „Nichts leichter, als dem christlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 363

                                                                                                                                    

Die stärksten Anstöße zur Religionskritik in Deutschland nach den Impulsen 
der Aufklärung waren die Werke der Junghegelianer – ein Umfeld, dem auch 
Marx entstammte.84 Der entscheidende Unterschied der Marx’schen Religions-
kritik zu der seiner Vorgänger war, dass jene, von Heraklit über Holbach bis zu 
Feuerbach, eine theoretische Antithese aufstellten und sonst nur noch „gutes 
Handeln“ forderten – was indessen auch schon die Religion getan hatte. Marx 
hingegen ließ die theoretische Antithetik hinter sich und ging das von beiden Sei-
ten nur geforderte Handeln selbst an, in Theorie und Praxis. Er ist daher ein 
„Post-Atheist“.85 Die Leistung, die er damit theoretisch erbracht hat, lässt sich als 
eine Freistellung der Politik von der Religion bezeichnen. Es ist somit unerheb-
lich, was Marx selbst geglaubt oder nicht geglaubt haben mag.86 Diese Leistung 
ist kurz zu erläutern, weil sie selten erfasst wurde.

Der Abstoßungspunkt von Marx war die Philosophie Hegels.87 Diese gipfelte 
in Theologie.88 Nicht dass Hegel über „theologische“ Inhalte sprach ist damit 
gemeint, sondern dass er die Inhalte seiner Philosophie in eine seinen christlichen 
Hintergründen abgeschaute „christologische“ Form brachte. Die Selbstbewegung 
des Geistes, seine Selbstentäußerung und sein Zurückkommen zu sich selbst tru-
gen nur zu offensichtlich das Mal des Tübinger Stiftlers, wie der Pfarrersohn 
Nietzsche bösartig bemerkte. Hegel machte daraus auch gar keinen Hehl, wie 

Asketismus einen sozialistischen Anstrich zu geben. Hat das Christentum nicht auch 
gegen das Privateigentum, gegen die Ehe, gegen den Staat geeifert? Hat es nicht die 
Wohltätigkeit und den Bettel, das Zölibat und die Fleischesertötung, das Zellenleben 
und die Kirche an ihrer Stelle gepredigt? Der christliche Sozialismus ist nur das 
Weihwasser, womit der Pfaffe den Ärger des Aristokraten einsegnet“ (MEW 4, 484; 
MEW 3, 521 ff.). Es sei, „nachdem das Jenseits der Wahrheit verschwunden ist, die 
Wahrheit des Diesseits zu etablieren“ (MEW 1, 378 f.). 

84 Vor allem Strauß (1835), Bauer (1841/42) und Feuerbach (1842), vgl. Löwith 1941, 
Post 1969, McLellan 1974.

85 Nach Walter Kern, in: Rolfes 1974, cf. A. Schmidt 1960, 28 ff. Für Marx war in Ab-
setzung von Feuerbach der theoretische Atheismus schon 1844 passé: „Der Atheis-
mus, als Leugnung dieser Unwesentlichkeit, hat keinen Sinn mehr, denn der Atheis-
mus ist eine Negation des Gottes und setzt durch diese Negation das Dasein des 
Menschen; aber der Sozialismus als Sozialismus bedarf einer solchen Vermittlung 
nicht mehr; er beginnt von dem theoretisch und praktisch sinnlichen Bewusstsein des 
Menschen und der Natur als des Wesens. Er ist positives, nicht mehr durch die Auf-
hebung der Religion vermitteltes Selbstbewusstsein des Menschen“ (MEW 40, 546, 
cf. 537) – und daher auch wieder frei zu glauben. Die Religion ist aus einer Begrün-
dungspflicht für weltliche Verhältnisse befreit. Ohne dass dies vom Christentum ab-
hängig wäre, gibt es doch eine Kongruenz mit der Botschaft Jesu (s.u.). Diese erklärt 
vielleicht die zeitweilige Nähe so vieler Christen zum Marxismus.  

86 Die Godesberger Erklärung von Ollenhauer stellte die Motive der Parteiarbeit frei, 
da sekundär (Wehner 1985, 91). Im Erfurter Programm war Religion „Privatsache“. 

87 Marx’ Theorie lässt sich insofern als „kritisch“ bezeichnen (Bolte 1995), als sie sich 
stets in der zähen und ausdauernden Auseinandersetzung mit seinen Vorgängern 
entwickelte; erst mit Hegel, dann mit der politischen Ökonomie. 

88 Hegel, Werke 12, 540, 559; Löwith 1949, 55 ff.; Iljin 1946, Theunissen 1970, Küng 
1970, Weischedel 1971, 283 ff. (als Klassiker). Es ist auf fast jeder Seite deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

seine häufige – und an vielen Stellen sinnwidrige – Rede von „Vater“, „Sohn“ 
und „Geist“ zeigt.89 Marx wusste Stilmittel von Sachaussagen zu unterscheiden, 
daher störte ihn weniger dies, als eher die Voraussetzung, die Hegel machte 
(2.5.7): Hegel setzte den Menschen schon vorab als ein primär geistiges Wesen, 
und so war es keine Schwierigkeit mehr, den Geist auch wieder als Resultat zu 
erhalten.90 Verkürzt, aber im Sinne Hegels gesagt, ist in einer solchen Darstel-
lung „alles eins“, insofern alle Inhalte in einer Form, in einer Sprache präsentiert 
werden. Dabei ist durch die Identitätssetzung von Denken und Sein unterstellt, 
dass der sprachlich-logische Übergang zugleich einen realen benennt. Im Zuge 
einer solchen umfassenden Darstellung lässt sich nun buchstäblich „alles“ dar-
stellen. Es bedarf keiner empirischen Forschung, sondern nur entsprechend kon-
sistenter „geistiger“, d.h. sprachlicher Darstellung. Im Notfalle genügen dafür 
Etymogeleien, wie man sie beim späten Heidegger findet. Marx meinte, dass He-
gels Schüler diese Art, rein aus dem „Geist“ zu philosophieren und damit nahezu 
beliebiges beweisen zu können, von Hegel übernommen hätten.  

Was Marx primär als „Religion“ kritisiert, sind also weniger Aussagen von 
Hegel91 als vielmehr solche der Junghegelianer (MEW 3, 40). Der Unterschied 
war, dass Hegel auf diese Weise Aussagen traf, die Marx Respekt abverlangten 
(nicht wegen, sondern trotz seiner Methode), während dies bei den meisten seiner 
Schüler nicht der Fall war, mit Ausnahme vielleicht von Eduard Gans und Feuer-
bach. Diese haben Hegel in seinen Inhalten als einen Theologen erkannt und kri-
tisiert – die inhaltliche Religionskritik der Junghegelianer erkannte Marx ja an.92

Doch dabei haben sie übersehen, dass seine eigentliche Theologie weniger in den 
Inhalten als vielmehr in den „Voraussetzungen“ steckt, die sie noch teilen.93

89 „Der Christ kennt nur eine Fleischwerdung des Logos, trotz der Logik; der Philosoph 
kommt mit der Fleischwerdung gar nicht zu Ende“ (MEW 4, 127; MEW 2, 60). He-
gels Deutung der christlichen Religion nahm als „Transformation von Mythologie in 
anthropologische Konstitutionsanalyse“ die Entmythologisierung vorweg (Rentsch 
2000, 244). Was als Deutung der Religion sinnvoll ist, berechtigt noch nicht dazu, 
alles als Religion zu deuten. Der Universalitätsanspruch bezieht sich zwar intern auf 
„alles“; aber das erübrigt andere Betrachtungsweisen gerade nicht. Auch die Physik 
etwa bezieht sich auf „alles“: es gibt physisch nichts, das sich nicht einer physikali-
schen Betrachtung unterziehen ließe (nichts „meta-physisches“). Die Einsicht der 
modernen Theologie, dass Physik und Theologie nebeneinander bestehen können, 
sofern man ihre unterschiedlichen Geltungsmodi auseinander hält (und nicht Darwin 
mir der Bibel „widerlegen“ will), findet sich in Hegels Einheitssprache nicht. 

90 Die Voraussetzungen kehren in den Resultaten wieder, da Hegels Denken kaum em-
pirische Falsifikationsinstanzen zulässt. 

91 Er kritisierte Hegel in der Sache (so die Übergänge im Staatsrecht, der Phänomeno-
logie des Geistes und der Logik, cf. 2.5.2, Fn. 72). 

92 „Für Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen beendigt“ (MEW 1, 
378). Als „Resultate“ der Junghegelianer anerkennt Marx nur „religionsgeschichtli-
che Aufklärungen über das Christentum“ (MEW 3, 20). 

93 „Die Herrschaft der Religion wurde vorausgesetzt“ (MEW 3, 19); mehr noch: „in 
Wahrheit bildet die Religion zur Philosophie keinen wahren Gegensatz“ (MEW 1, 
294). Bauer 1941 etwa bekämpft Hegel mit Hegel, indem er unter der Maske des In- 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 365

                                                                                                                                    

Als „theologisch“ bezeichnet Marx weniger die tatsächliche Theologie als ei-
nen philosophischen Beweismodus, der an diejenigen der Theologie erinnert.94

Der spekulativ-„theologische“ Beweis funktioniert nur, wenn man den Menschen 
vorab als primär geistiges Wesen versteht und eine Identität von Denken und 
Sein voraussetzt – schon das sind idealistische, spekulative, für Marx eben „theo-
logische“ Vorannahmen. Marx behandelt also nicht die historische Religion 
selbst, sondern kritisiert es, dass etwas anderes als Religion auftritt.95 „Religi-
onskritik“ bei Marx heißt demnach nicht primär Kritik der Religion, sondern Kri-
tik des religiösen Auftretens höchst weltlicher Dinge. Dies ist ein Zug, den es 
auch im Judentum und Christentum gab – wenn daraus auch nicht geschlossen 
werden kann, dass Marx’ jüdisch motiviert oder vom Christentum abhängig sei.96

quisitors aufzeigt, dass Hegel eigentlich „Atheist und Antichrist“ sei. Er wendet sich 
mit Hegels Methode gegen einige seiner Inhalte. Damit bleibt er ihm verhaftet und 
ist noch „Theologe“ im Marx’schen Sinne. 

94 MEW 2, 67, 115; MEW 3, 19, 81, 98; MEW 16, 105. Der Witz daran ist, dass es in 
der Theologie gerade keinen streng wissenschaftlichen Beweis gibt (sondern am e-
hesten einen Autoritätsbeweis aus der Schrift oder vom kirchlichen Oberhaupt). 
Zwar müht man sich seit Jahrhunderten um einen rationalen „Gottesbeweis“. Aber 
das missversteht den Status religiöser Rede: Glaubt man, bringt man also das sacrifi-
cium intellectus und setzt Gott voraus, dann beweist er sich selbst (und zwar eher 
praktisch als logisch). Doch das ist gegenüber jemandem, der diese Voraussetzung 
nicht schon teilt, von keinerlei Beweiskraft. Glaube kann nur vorgelebt, nicht dedu-
ziert werden. Das bedeutet nicht, dass Theologie keine Wissenschaft ist – sie ist 
wichtig, um ein Verständnis zentraler Texte und wichtiger Traditionen und so ein ra-
tionales Weltverhalten zu ermöglichen. Nur kann sie außerhalb ihrer Reichweite 
nichts „beweisen“. Der Glaube muss schon mitgebracht werden. Will man ihn ver-
stehen, so muss man sich die Praxis ansehen, in der die jeweilige Rede von „Gott“ 
einen Zug darstellt. In diesem Sinne meinte Marx: „Hier heißt auch Kants Kritik 
nichts“ (MEW 40, 370). Eine bestimmte Vorstellung kann praktische Resultate ha-
ben, kann in einer Praxis eine große Rolle spielen, obwohl sie nur eine Vorstellung 
ist. Das Vorgestellte aber damit als „seiend“ beweisen zu wollen, wäre Unfug: „Die 
Beweise für das Dasein Gottes sind [...] nichts als hohle Tautologien – z.B. der onto-
logische Beweis hieße nichts als: ‚was ich mir wirklich (realiter) vorstelle, ist eine 
wirkliche Vorstellung für mich’“ (a.O.). Die Rede von „religiösen“ Gegenständen 
gilt nur innerhalb einer bestimmten Praxis: „Bringe Papiergeld in ein Land, wo man 
diesen Gebrauch des Papiers nicht kennt, und jeder wird lachen über deine subjektive 
Vorstellung. Komme mit deinen Göttern in ein Land, wo andere Götter gelten, und 
man wird dir beweisen, dass du an Einbildungen und Abstraktionen leidest“ (a.O.). 
Man muss sich die dahinterstehende Praxis genau ansehen, um zu verstehen, was 
gemeint ist. 1841 vergleicht Marx Gott mit dem Geld. Auch das Geld kann nur durch 
die reale Praxis erklärt werden (Geld ist ja „ein gesellschaftliches Verhältnis“, MEW 
4, 107), nicht durch philosophische Grübeleien über den „Sinn“ der „Kategorie“ 
(2.3.5). Marx nimmt damit den post-Wittgensteinianischen Kulturalismus vorweg. 

95 „Der historische Materialismus sagt über Gott, Welt, Seele, Ewigkeit, Sünde, Erlö-
sung usw. überhaupt nichts. Der historische Materialismus ist keine Weltanschau-
ung, sondern [...] Arbeitsmethode“ (Eckert 1927, 18). 

96 Diesen Überstieg machen, begeistert von ihrer Entdeckung, Türcke 1983 und ISF 
2000 (eine Gruppe von Theologen). Die Rede von Marx als „Propheten“ war indes 
meist polemisch (Schumpeter 1942, 5 ff.; Popper 1944 II, 242; Löwith 1949, 46;

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Das Erste, was der Marx’schen Religionskritik verfiel, waren Theorien – zu-
erst solche der Junghegelianer, später solche der Ökonomen.97 Dies kann als die 
erste Stufe der Kritik bezeichnet werden: die Kritik daran, dass Dinge wie der 
„Staat“ oder das „Geld“, die als religiös erscheinen, ohne es zu sein, auch theore-
tisch als religiös bezeichnet werden. Etwas anderes, zumindest wenn man mit 
Marx Sein und Denken auseinander hält, ist die zweite Stufe der Kritik, die Frage 
nämlich, warum diese Dinge überhaupt als religiös erscheinen können.98

Diese Frage ist allerdings keine Frage der Religionskritik mehr, da „religiös“ 
am Staat und am Geld nur der „Schein“, nicht das „Wesen“ ist.99 Es ist eine Fra-
ge der Wissenschaft der dahinterstehenden Strukturen. Nennt man auch diese 
Strukturen religiös, bliebe man gerade diesem Schein verhaftet, um dessen theo-
retische Aufklärung Marx bemüht war: 

„Wie der Mensch in der Religion vom Machwerk seines eignen Kopfes, so wird er in 
der kapitalistischen Produktion vom Machwerk seiner eignen Hand beherrscht“ (MEW 
23, 649). „Die Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kri-
tik der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Poli-
tik“ (MEW 1, 379). 

Wenn Marx bestimmte Phänomene des Kapitalismus als trinitarische beschreibt, 
dann nicht, weil sie übernatürlich sind, sondern weil sie, solange man sie nicht 
richtig versteht, als solche erscheinen können und so zum „Fetisch“ werden, zum 
Gegenstand religionsgleicher Unterwürfigkeit.100 Beispielsweise „scheint“ es so, 
als ob sich Geld selbst vermehrte, es daher ein „automatisches Subjekt“ sei 
(MEW 23, 169). Für die Wahl dieser Sprache ist zu beachten, dass für Marx die 
Kritik der Religion „im wesentlichen beendigt“ war (MEW 1, 378), er sie also 

    Klages 1972, 83; 2.4.2, Fn. 37). Der erste Säkularisator ist die jüdisch-christliche
Religion selbst – die Propheten waren ja Religionskritiker (MEW 2, 137; cf. Fn. 80, 
151). Ein anonymer Artikel von 1842 bezeichnet den „Feuer-bach“ daher doppel-
sinnig als das „Purgatorium der Gegenwart“ (nach Post 1969, 89). 

97  Marx kritisierte die Junghegelianer, indem er durch Überspitzung ihrer Thesen auf-
zeigte, dass diese eigentlich „theologische“ sind – in dem Sinne, dass sie von den 
Hegelschen Voraussetzungen ausgehen und nun beliebiges beweisen, bis hin zur 
These, die ganze Welt sei ein „Spuk“, ein „Gespenst“ (MEW 3, 115, 136 etc.; cf. 
Derrida 1995). Die Art und Weise, wie Marx und Engels sich hier der christlichen 
Redeweise bedienen, zeigt, dass sie mit ihr bis ins Detail vertraut waren (Buchbin-
der 1976). Die spätere Kritik am Fetischismus von Geld, Ware und Kapital (MEW 
23, 85 ff.; MEW 25, 404 ff., 837; MEW 26.3, 447) ist eine Kritik an ökonomischen 
Theorien, die den alltäglichen „Schein“ zur ‚Theorie’ erheben. Der Schein hat al-
lerdings eine reale Basis, und um diese geht es Marx. 

98  „Es ist in der Tat viel leichter, durch Analyse den irdischen Kern der religiösen Ne-
belbildungen zu finden, als umgekehrt, aus den jedesmaligen wirklichen Lebens-
verhältnissen ihre verhimmelten Formen zu entwickeln. Die letztre ist die einzig 
materialistische und daher wissenschaftliche Methode“ (MEW 23, 393; cf. 3, 6). 

99   Nach Feuerbach war ja das „Wesen“ des religiösen „Scheins“ der Mensch selbst.  
100  MEW 23, 169; MEW 25, 822; siehe ähnlich MEW 1, 213; MEW 2, 9; MEW 3, 

107. Zum Begriff des Fetischs siehe R. Schröder in Fleischer 1994, 138 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 367

                                             

auch an dieser Stelle nicht erneut ausführen wollte, sondern voraussetzt. Inner-
halb der christlichen Lehrinhalte ist die Trinität eine der unfassbarsten Formeln – 
ein „Mysterium des Glaubens“.101 Etwas als trinitarisch darzustellen heißt dem-
nach, die Absurdität auf die Spitze zu treiben, die sich ergibt, wenn man eine Er-
scheinung kurzum zum Wesen seiner selbst erklärt, wenn man also eine Teilbeo-
bachtung vorschnell verallgemeinert. Dadurch soll den Lesern deutlich werden, 
dass dieses Verständnis verfehlt ist.102

So löst Marx den Schein der wunderbaren Geldvermehrung theoretisch auf, 
indem er zeigt, wie er in der Realität entsteht, und wo der Fehler der fetischisie-
renden Theorie liegt.103 Mehr ist zur Marx’schen Religionskritik kaum zu sagen. 
Sie lässt die Religion weitgehend wie sie ist, will jedoch den religiösen Schein 
nichtreligiöser Sachverhalte aufklären, in den Theorie wie in der Wirklichkeit.104

Damit steht Marx in der Tradition der Aufklärung (2.1.2, Fn. 23). Will man die-
sen Schein loswerden, genügt es nicht, ihn als solchen auszusprechen, sondern 
dafür müssen die dahinterstehenden Strukturen erkannt und verändert werden.105

Doch dafür gibt es triftigere Motive als ausgerechnet eine Kritik der Religion.

101  „Übrigens gehört das theoretische Bekenntnis des Glaubens an die göttliche Natur 
in dieser dreifachen Qualität zur bloßen klassischen Formel eines Kirchenglaubens, 
um ihn von andern aus historischen Quellen abgeleiteten Glaubensarten zu unter-
scheiden, mit welchem wenige Menschen einen deutlichen [...] Begriff zu verbin-
den imstande sind, und dessen Erörterung mehr den Lehrern in ihrem Verhältnis 
zueinander [...] zukommt ..., der bloße Buchstabenglaube aber, die wahre Religi-
onsgesinnung eher verdirbt als bessert“ (Kant 1794, 196). 

102  Auch wer an religiösen Redeweisen festhält, kann diese Redeweise eigentlich nur 
für Gott zulassen (und selbst hier nur in Annäherung), gerade nicht für etwas ande-
res. Hegel sah das anders: In einem Zirkel übertrug er diese Redeweise erst auf alle 
Phänomene, um daraus dann auf das Dasein Gottes rückzuschließen. Darin kann 
man auch eine Unfrömmigkeit sehen, die in der Tat viele Gläubige verstörte: Hegel 
hält einen „Beweis“ Gottes für nötig, und meint diesen im Denken erbringen zu 
können. So stellt er die Philosophie über die Religion – und über Gott. Gerade die-
ser Gedanke ermöglichte dann die junghegelianische Religionskritik, Gott als Pro-
dukt des Denkens zu ‚entlarven’. Hegel erwies der Religion einen Bärendienst.

103  Auf der realen Ebene gibt es das Phänomenen, dass Geldbesitzer noch mehr Geld 
bekommen (G-W-G’). Wird diese Beobachtung von Teilphänomenen, die andere 
Phänomene ausblendet (nämlich die Frage, was es mit diesem ‚W’ eigentlich auf 
sich hat, das diese Wunder vollbringt), als eine Eigenschaft von G behauptet, die es 
„an sich“ hat (jenseits des Verhältnisses, in das es als G-W-G’ eingegangen ist), so 
wird das Geld theoretisch zum Fetisch gemacht, wie bei den Merkantilisten (MEW 
23, 170; cf. Rakowitz 2001; 2.3.5, Fn. 160). 

104  Ausführlicher Reding 1957, Bockmühl 1961, Gollwitzer 1962, Rich 1962, Post 
1969, Bosse 1970, Kadenbach 1970, Oudenrijn 1972, Kröner 1977, Frostin 1978, 
Brechtkern 1979, Hirsch 1980, Monz 1995, Gross 2000, 215 ff.

105  „Indem man aber die gesellschaftlichen Charaktere, welche Sachen, oder die sach-
lichen Charaktere, welche gesellschaftliche Bestimmungen der Arbeit auf Grundla-
ge einer bestimmten Produktionsweise erhalten, für bloße Zeichen [erklärt], erklärt 
man sie zugleich für [ein] willkürliches Reflexionsprodukt der Menschen. Es war 
dies beliebte Aufklärungsmanier des 18. Jahrhunderts, um den rätselhaften Gestal-
ten menschlicher Verhältnisse, deren Entstehungsprozess man noch nicht entziffern 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Die Religion um ihrer selbst willen war Marx recht einerlei. Gerade weil er 
sich so entschieden hatte, hielt er die Religionsfreiheit für eine wertvolle politi-
sche Freiheit; darin bestand die zentrale Kritik an Bruno Bauer.106 Er nahm an, 
dass die Menschen weniger religiös sein würden, wenn sie eines Tages nicht nur 
politisch, sondern auch „menschlich emanzipiert“ (MEW 1, 352) wären.107 Aber 
diese Freiheit von Religion war weder sein Motiv, noch hängt von der Triftigkeit 
dieser Annahme theoretisch etwas ab. Richtig an dieser Annahme scheint im-
merhin, dass die Religion in den emanzipierteren und reichen westlichen Gesell-
schaften zwar nicht verschwunden ist, sich aber grundlegend verändert hat. Sie 
hat an politischer Bedeutung verloren, insofern sie – wie zu Marx’ Zeiten nur in 
den USA, dem „Land der vollendeten politischen Emanzipation“ (MEW 1, 352) 
– Privatsache geworden ist. Nur noch fanatische Sekten widersetzen sich der 
sachlichen Ausdifferenzierung der Sprachspiele, indem sie Darwin boykottieren 
oder Kreuzzüge befürworten. In ärmeren Teilen der Welt erfreuen sich die Reli-
gionen jedoch großer Beliebtheit (siehe Bielefeldt 1998). 

Es ist nun noch ein möglicher Zweifel auszuräumen: Ließ Marx tatsächlich 
die wirkliche Religion wie sie ist, kritisierte er nur die Verfallsformen? Oder war 
er nicht doch ein Atheist, wie ihm viele Kritiker vorwarfen? Einen Anhaltspunkt 
für diesen Atheismusvorwurf lieferte Marx’ funktionale Betrachtung der Religi-
on. Er stellte methodenkritisch fest, dass die Geschichtsschreibung sich bislang 
auf die Chronologie und Glorifizierung von politischen Herrschern („die Gedan-
ken der herrschenden Klasse“, MEW 3, 46) oder, wie in Deutschland, von philo-
sophischen Ideen beschränkt hat (41), und dabei übersah, dass beide erst dann 
wirklich verstanden sind, wenn man sie in ihrem Zusammenhang begreift.

konnte, wenigstens vorläufig den Schein der Fremdheit abzustreifen“ (MEW 23, 
105 f.). Marx fordert von der Aufklärung die zweite Stufe ein (die Holbach anthro-
pologisch gab). „Der religiöse Widerschein der wirklichen Welt kann überhaupt 
nur verschwinden, sobald die Verhältnisse des praktischen Werkeltagslebens den 
Menschen tagtäglich durchsichtig vernünftige Beziehungen zueinander und zur Na-
tur darstellen“ (MEW 23, 94) – oder: „es kömmt drauf an, sie zu verändern“ (MEW 
3, 7). „Die Kritik hat die imaginären Blumen an der Kette zerpflückt, nicht damit 
der Mensch die phantasielose, trostlose Kette trage, sondern damit er die Kette ab-
werfe und die lebendige Blume breche“ (MEW 1, 379). 

106  „Das Privilegium des Glaubens ist ein allgemeines Menschenrecht!“ (MEW 1, 
363). Marx jüdische Abstammung könnte die Einsicht verstärkt haben, „dass der 
Mensch [...] durch ein notwendiges Medium sich befreit, indem er sich politisch 
befreit“ (MEW 1, 353). „Die Zersetzung des Menschen [...] in den religiösen Men-
schen und in den Staatsbürger [...] ist keine Umgehung der politischen Emanzipati-
on, sie ist die politische Emanzipation selbst“ (357). 

107  „Die Religion gilt uns nicht mehr als der Grund, sondern nur noch als das Phäno-
men der weltlichen Beschränktheit. (...) Wir behaupten nicht [wie Bauer von den 
Juden, CH], dass sie ihre religiöse Beschränktheit aufheben müssen, um ihre welt-
lichen Schranken aufzuheben. Wir behaupten, dass sie ihre religiöse Beschränktheit 
aufheben, sobald sie ihre weltliche Schranke aufheben. Wir verwandeln nicht die 
weltlichen Fragen in theologische. Wir verwandeln die theologischen Fragen in 
weltliche“ (MEW 1, 352; man vgl. Bonhoeffer, s.u., Fn. 207). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 369

                                             

Wie die Eigenart von Herrschergestalten erst verstanden ist, wenn man weiß, 
warum sie überhaupt herrschten und warum gerade sie herrschten, über wen und 
vor allem wie (MEW 8, 560), so die von Ideen nur dann, wenn man weiß, was 
mit ihnen begriffen wurde, von wem und für wen dieses Wissen gedacht war. Die 
Fragestellung muss mit den „wirklichen Voraussetzungen“ (MEW 3, 20, 28) an-
fangen, nicht mit den Interpretationen, die die Menschen von sich, diesen Ver-
hältnissen und der Welt hatten, oder die die in der „Arbeitsteilung“ zum Zwecke 
der Bildung und Pflege solcher Interpretation freigestellten Menschen anstellten 
(31, 37 ff.; Heym 1970).108 Diese funktionale Betrachtung ergab bei Marx etwa 
folgende Sicht: In frühen Religionen wurde „zunächst“ (MEW 3, 26) die noch 
übersichtliche Totalität des gesellschaftlichen Lebens ideell wiedergegeben.109

Dies verselbständigt sich im Laufe der Entwicklung zunehmend, so weit, dass die 
Religion zur restlichen Gesellschaft sogar „in Widerspruch“ treten konnte (MEW 
3, 31 f.).110 Die spätere Religionssoziologie bestätigte dies.111

108  „Sowenig man das, was ein Individuum ist, nach dem beurteilt, was es sich selbst 
dünkt, ebensowenig kann man eine solche Umwälzungsepoche aus ihrem Bewusst-
sein beurteilen, sondern muss vielmehr dies Bewusstsein aus den Widersprüchen 
des materiellen Lebens [...] erklären“ (MEW 13, 9; cf. MEW 3, 39). „Das Bewusst-
sein kann nie etwas Andres sein als das bewusste Sein, und das Sein der Menschen 
ist ihr wirklicher Lebensprozess“ (MEW 3, 26). Dies ist nicht die „Teilnehmerper-
spektive“, die Habermas gegen funktionalistische ‚Reduktionen’ stark machen will, 
wie er sie bei Luhmann und Marx vermutet. Habermas wie Marx beziehen sich auf 
Vicos Satz „verum et factum convertuntur“ (MEW 23, 393), allerdings wendet Ha-
bermas ihn nur auf Ideen („Normen“, 3.1.5) an. Reduziert man ihn darauf, wird 
man wieder „die Illusion dieser Epoche teilen müssen“ (MEW 3, 39, cf. 47), gerade 
wenn es die eigene ist. Marx nimmt das ‚factum’ ernster: „Selbst die Gegenstände 
der einfachsten ‚sinnlichen Gewissheit’ sind [...] nur durch die gesellschaftliche 
Entwicklung, die Industrie und den kommerziellen Verkehr gegeben. Der Kirsch-
baum ist, wie fast alle Obstbäume, bekanntlich erst vor wenig Jahrhunderten durch 
den Handel in unsre Zone verpflanzt worden und wurde deshalb erst durch diese 
Aktion einer bestimmten Gesellschaft in einer bestimmten Zeit der ‚sinnlichen Ge-
wissheit’ [...] gegeben“ (43). Vico wollte übrigens „Gesetze der Geschichte“ erken-
nen (1744; Fenske 1997, 332), er ist somit weit spekulativer als Marx. 

109  MEW 3, 26. „Die Religion ist die allgemeine Theorie dieser Welt, ihr enzyklopädi-
sches Kompendium, ihre Logik in populärer Form“ (MEW 1, 378). Marx wusste, 
wovon er sprach: er kannte die Bibel und Luther bestens, und beschäftigte sich im 
Rahmen seiner Tätigkeit als Journalist auch mit anderen Religionen (Marx 1976). 

110  Marx versieht diese Stelle mit dem Zusatz: „Religion“. Der „Widerspruch“ ist kein 
rein ‚geistig-moralischer’ (obwohl ein solcher prinzipiell möglich ist, 39), er wird 
erst triftig, wenn er in realen Konflikten gründet, wenn also die gegen die „gesell-
schaftlichen Verhältnisse“ aufbegehrenden Gruppen über soziale, letztlich wohl 
meist ökonomisch fundierte Macht verfügen (31 f.). Engels zeigt etwa für die Bau-
ernkriege als Hintergrund der Reformation solche Hintergründe auf (MEW 7, 329 
ff.). Noch nicht einmal die Bibel lässt sich ohne solche Hintergründe (etwa die pe-
riodische Versklavung des Volkes Israel) verstehen.

111  Man hat versucht, neben instrumentellen Funktionen irreduzible“ andere aufzuwei-
sen: Gehlen die „symbolische“ oder Durkheim die der „Solidarität“. Doch wäre es 
verfehlt, Marx derart reduktionistisch zu lesen, dass man ihn damit ergänzen müss-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Wird eine soziologische Funktionalisierung nun als Versuch der Widerlegung
von Religion gedeutet, scheinen dahinter oft politische Gelüste durch, die eigene 
Religion vor der historischen Kritik abzuschirmen. Nicht umsonst entwickelt 
Marx seine schärfsten religionskritischen Gedanken in seiner Auseinanderset-
zung mit der preußischen Zensur (MEW 1, 10 ff., 86 ff.). Diese versuchte ge-
waltsam, ein rationales Hinterfragen zu ersticken – es war aber kein Hinterfragen 
der Religion, sondern der religiösen Ummantelungen repressiver Politik.112 In der 
Theologie hat sich hier inzwischen viel verändert, auch durch die Rezeption des 
Marxismus. Es ist heute wohl unumstritten, dass die Religion eine solche histori-
sche Reflexion aushalten können muss. Dazu gehört die historisch-kritische Bi-
belexegese, die sich damals erst herausbildete – gerade bei den Junghegelianern; 
die Anerkenntnis der zu weiten Teilen unrühmlichen Kirchengeschichte und eben 
auch die sozialanthropologische Frage nach Funktionen, die Religion seit frühes-
ter Menschheit ausübte und zweifellos noch immer ausübt.113

Es wäre zumal merkwürdig, wenn eine Historisierung einer Religion gefähr-
lich werden sollte, die sich selbst „historisch“ versteht. Der Vorwurf, die funkti-
onale Betrachtung habe die Religion zerstören wollen, mag die Praxis sozialisti-
scher Staaten getroffen haben. An der Binnenlogik der Marx’schen Theorie geht 
es aber aus mehreren Gründen vorbei. Da Marx die Religion für ein Symptom 
hielt, hatte er gar kein Interesse, sie abzuschaffen. Er vermutete vielmehr, dass 
sie unter den gegebenen Bedingungen sofort wieder emporsprösse, würde sie 
gewaltsam abgeschafft – ähnlich wie das Geld. Ihre theoretische „Aufhebung“, 
die die religionskritischen Fragmente vornehmen, ist gerade keine „Vernichtung“ 

te (er spricht bei der Ideologie von der „Darstellung“ eines partikularen Interesses 
als eines Allgemeinen, MEW 3, 34). Vielmehr sind auch diese Funktionen nur zu 
verstehen, wenn zunächst gefragt wird, wie die betrachtete Gesellschaft sich über-
haupt reproduziert. Die hermetische Solidarität in frühen Formen von Gesellschaft 
war für das Überleben notwendig. Mag die Solidarität „symbolisch generiert“ sein, 
das ändert nichts daran, dass sie eine ökonomische Funktion ausübt (man denke an 
den Zusammenhalt einer Gruppe von Menschen auf der Mammutjagd oder, mit 
Gehlen, an die „Zähmung des Urrindes“). Die Gesellschaftlichkeit kommt nicht zur 
Funktionalität hinzu, sondern die Reproduktion ist immer schon vergesellschaftet.

112  „Das Christentum schließt die Möglichkeit ‚jedes neuen Verfalls’ aus, aber die Po-
lizei muss wachen, dass die philosophierenden Zeitungsschreiber es nicht zum Ver-
fall bringen. [...] Das Christentum ist seines Sieges gewiss, aber es ist [...] seines 
Sieges nicht so gewiss, um die Hülfe der Polizei zu verschmähen“ (MEW 1, 93). 

113  Was Marx hier sagte, ist selbstverständlich geworden. Fanatische Formen von Re-
ligion, wie sie in der nichtwestlichen Welt auftreten, lassen sich aus der 
Marx’schen Perspektive recht gut erfassen: Alte Eliten bangen um ihre Pfründe, die 
wohl kaum das „Purgatorium des Feuer-bachs“ überstehen dürften (Fn. 96); poten-
tielle Gegeneliten kleiden ihre Ansprüche in religiöse Form. Zugleich ist Religion 
„Ausdruck des wirklichen Elendes“, das in solchen Ländern oft herrscht. Die „Pro-
testation gegen das wirkliche Elend“ (MEW 1, 378; cf. Bosse 1970) kann gezwun-
gen sein, sich religiös zu äußern, weil der politische Weg demokratischer oder sozi-
alistischer Modernisierung so oft und so sichtbar gescheitert ist (vgl. Riesebrodt in 
Bielefeldt 1998, 67 ff.) – woran, wäre eine zweite Frage. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 371

                                             

wie die Hegelsche (Coletti 1977, 42); denn Dinge, die nur theoretisch aufgeho-
ben werden, „bleiben bestehen“ (MEW 40, 582; cf. MEW 1, 207). So hebt Marx 
etwa auch die Naturwissenschaft historisch auf;114 doch ist er weit entfernt da-
von, ihr damit die „Gültigkeit“ bestreiten zu wollen. Der Vorwurf, Marx habe die 
Religion zerstören wollen, geht von jener Identitätssetzung von Denken und Sein 
aus, die Marx als fälschliche Theologisierung kritisiert hat (2.5.7).

Es gibt einen zweiten Anhaltspunkt für den Verdacht, Marx’ Religionskritik 
würde die Religionen selbst angreifen. In den nicht zur Veröffentlichung be-
stimmten Notizen von 1844 gibt es eine Stelle, die die „Schöpfung“ zu bezwei-
feln scheint (MEW 40, 545 f.). Greift Marx hier nicht doch die Religion selbst 
an?115 Die Antwort ist: Nein. Wie eine spätere Stelle zeigt, war Marx klar, dass 
Menschen nicht Neues „schöpfen“, sondern nur Bestehendes verändern können. 
Es geht nicht um eine Übertragung göttlicher Attribute auf den Menschen.116

Vielmehr nennt Marx hier zwei Punkte, die auch für die Theologie relevant sind. 
Im ersten Argument bemerkt Marx, dass die Rede von der Schöpfung wenig Sinn 
macht, wenn man sie als einen physischen Akt versteht: einerseits, weil sie so in 
Konkurrenz zur Physik kommt – und in dieser unterliegt;117 andererseits, weil in 
diesem physikalischen Status der Rede von Gott „Gott“ nicht mehr Gott wäre.118

Dieses kosmologische Gottesverständnis wird seit langem kritisiert, auch von 
Theologen; der Streit um den „Gott der Philosophen“ ist Jahrtausende alt (1. Kor 
1, 18 ff., Kol 2, 8; Apg 17, 16). Ist der griechische Gott, den man theoretisch er-
tüfteln und folglich auch widerlegen kann, derselbe wie der jüdische, der sich als 
Liebender und Handelnder nur selbst offenbart?119 Die Kritik des physikalischen 
Gottesverständnisses ist nicht notwendigerweise ein Angriff auf ‚die’ Religion.  

114  Etwa: „wo wäre ohne Industrie und Handel die Naturwissenschaft?“ (MEW 3, 44). 
115  So die katholische Apologetik bei Voegelin 1959, 33 ff., Ehlen 1982, Senge 1985, 

Hofmann 1987. Weltanschaulich „entscheidend und mit dem christlichen Schöp-
fungsglauben [...] unvereinbar ist Marxens Lehre, durch die [...] ‚gesellschaftliche 
Arbeit’ sei der Mensch Schöpfer seiner selbst“ (Nell-Breuning 1985, 262). 

116  „Der Mensch kann in seiner Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst, d.h. 
nur die Formen der Stoffe ändern. Fn.: ‚Alle Erscheinungen des Weltalls, seien sie 
hervorgerufen von der Hand des Menschen oder durch die allgemeinen Gesetze der 
Physik, sind nicht tatsächliche Neuschöpfungen, sondern lediglich eine Umfor-
mung des Stoffes’“ (MEW 23, 57; das Zitat stammt von Pietro Veri aus dem Jahre 
1771; cf. MEW 3, 37). Der alte Vorwurf einer Vergöttlichung des Menschen wurde 
erneut von Kuenzlen 1997, 109 ff. gegen Marx erhoben; vgl. dagegen u.a. Reding 
1957, Horský 1972, Buchbinder 1976, Kröner 1977.

117  „Die Erdschöpfung hat einen gewaltigen Stoß erhalten durch die Geognosie, d.h. 
durch die Wissenschaft, welche die Erdbildung, das Werden der Erde, als einen 
Prozess, als Selbsterzeugung darstellte. Die generatio aequivoca ist die einzige 
praktische Widerlegung der Schöpfungstheorie“ (MEW 40, 545). 

118  „Man nehme z.B. an, dass Gott, insofern er als Objekt bestimmt ist, Realgrund un-
seres Wissens sei, so fällt er ja, insofern er Objekt ist, selbst in die Sphäre unseres 
Wissens, kann also für uns nicht der letzte Punkt sein, an dem diese ganze Sphäre 
hängt“ (MEW 40, 368; vgl. Schelling, Ausgewählte Werke 1, 55).  

119  Diese Trennung vollzog auch Moses Hess 1862 (cf. Gollwitzer 1957). Zur Entmy-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Der zweite Schwerpunkt in jener frühen Notiz ist die soziale Form, in der 
Marx die Religion antrifft: in ihr wird die Knechtschaft, die weltlich bedingt ist, 
ideell und spirituell verewigt.120 Das Modell von Herrscher und Untertan wird 
auf das zwischen Gott und seine Geschöpfe übertragen.121 Die Kritik meint we-
niger Gott als vielmehr die Kirche und andere Herrscher „von Gottes Gnaden“. 
Über die weltliche Rolle, die das Christentum spielen sollte, gibt es ebenfalls ei-
nen uralten, noch anhaltenden Streit. Soll die Religion sich zur Stützung weltli-
cher Mächte hergeben, oder wäre sie nicht vielmehr gehalten, den egalitären For-
derungen ihrer Verkündigung nachzugehen? Auch diese Frage muss nicht ent-
schieden werden, um zu sehen, dass Marx mit der Kritik am knechtischen Chris-
tentum nicht notwendigerweise ‚die’ Religion per se angreift. Marx greift ihre 
Instrumentalisierung für politische Unterdrückung an – das ist etwas anderes.122

Wer in diesen beiden Punkten eine fundamentale Religionskritik sehen will, 
legt einen Alleinvertretungsanspruch und ein kosmologisches Gottesverständnis 

thologisierung, die auch eine Entkosmologisierung ist, siehe nach Kant Bultmann 
1942, cf. Rentsch 2000, 180 ff. Marx bezieht sich auf Tertullian und den „tüchtigs-
ten und konsequentesten Teil protestantischer Theologen“ (MEW 1, 92). 

120  „Ein Mensch, der von der Gnade eines andern lebt, betrachtet sich als ein abhängi-
ges Wesen. Ich lebe aber vollständig von der Gnade eines andern, wenn ich ihm 
nicht nur die Unterhaltung meines Lebens verdanke, sondern wenn er noch außer-
dem mein Leben geschaffen hat ..., mein Leben hat notwendig einen solchen Grund 
außer sich, wenn es nicht meine eigne Schöpfung ist. Die Schöpfung ist daher eine 
sehr schwer aus dem Volksbewusstsein zu verdrängende Vorstellung. Das Durch-
sichselbstsein der Natur und des Menschen ist ihm unbegreiflich, weil es allen 
Handgreiflichkeiten des praktischen Lebens widerspricht“ (MEW 40, 544 f.).  

121  Zwar gibt es Stellen, die vom „Knecht Gottes“ sprechen (5. Mos 32, 36; Ps 34, 23), 
aber selbst in ihnen steckt ein progressives Moment, weil der Gehorsam gegenüber 
Gott gerade vom Gehorsam gegenüber den Menschen freistellt (Apg 5, 29, 1. Kor 
7, 23). An anderen Stellen ist statt „Knechtschaft“ die Rede von der Beziehung zu 
einem gütigen Vater (Mat 23, 9) sowie von der Liebe zu Gott und unter den Men-
schen (Mat 5, 44; Röm 13, 8). Dies verträgt sich mit irdisch-knechtischen Bezie-
hungen nur schlecht (Sölle 1968a, Türcke 1979, 112 ff.). 

122  „Der Feind Gottes [...] ist nicht der Atheismus; es sind die Götzen“ (Ernesto Car-
denal, in: Thomas 1993, 236). „Die religiösen Tagesfragen haben heutzutage eine 
gesellschaftliche Bedeutung. [...] Nur noch der Theologe kann glauben, dass es sich 
um Religion als Religion handle“ (MEW 3, 232). „Der sogenannte christliche Staat 
verhält sich dagegen politisch zur Religion und religiös zur Politik. Wenn er die 
Staatsformen zum Schein herabsetzt, so setzt er ebensosehr die Religion zum 
Schein herab“ (MEW 1, 358). „Der sogenannte christliche Staat ist der unvoll-
kommene Staat, und die christliche Religion gilt ihm als Ergänzung und als Heili-
gung seiner Unvollkommenheit. Die Religion wird ihm daher notwendig zum Mit-
tel [!], und er ist der Staat der Heuchelei“ (a.O.). „Die sozialen Prinzipien des 
Christentums haben die antike Sklaverei gerechtfertigt, die mittelalterliche Leibei-
genschaft verherrlicht und verstehen sich ebenfalls im Notfall dazu, die Unterdrü-
ckung des Proletariers, wenn auch mit etwas jämmerlicher Miene, zu verteidigen“ 
(MEW 4, 200) – oder selbst den NS (Scholder 1977). Dieser Kritik ist nicht durch 
Argumente, ihr wäre nur durch politische Positionierungen zu entgehen (Gollwitzer 
1962). Differenzen zwischen Europa und den USA betreffen auch diesen Punkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 373

                                             

an den Tag, und begreift Religion zudem nach dem Modell von Herrschaft. Marx 
„zerstört“ nicht „die“ Religion, doch er hat doch einige theologisch ernst zu 
nehmende Kritikpunkte formuliert. Wie gehen die Religionen mit dieser Kritik 
um? Kann sie nicht durchaus in ihrem Sinne sein? Erregt ihr Bekämpfen nicht 
den Verdacht, dass tatsächlich Weltliches vergottet wird? Dies muss die Religion 
mit sich selbst abmachen. Betrachten wir nun, auf welche Weisen das geschah.

2.6.5  Religionskritik als Politikum

„Hat nicht vor allem das Christentum Staat und Kirche gesondert? Leset 
den heiligen Augustinus ‚De civitate Dei’, studiert die Kirchenväter und 

den Geist des Christentums, und dann kommt wieder und sagt uns, ob der 
Staat oder die Kirche der ‚christliche Staat’ ist!“ (MEW 1, 101) 

Zu Auseinandersetzungen des Marxismus mit der Religion hätte es nicht not-
wendigerweise kommen müssen,123 es war kontingent. Mit seinem „kategori-
schen Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein ernied-
rigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist“ (MEW 1, 
385), vertrat Marx eine Politik, die damaligen Machthabern nicht gelegen war. 
Und zu ihnen gehörte auch die Kirche. Sie war damit in Widerspruch zu ihrer ei-
genen Herkunft und Lehre geraten.124 Obwohl mit dem Naturrecht, der neuzeitli-
chen Staatstheorie, der Aufklärung und den politischen Reformen und Revoluti-
onen die Religion immer mehr aus der Politik zurückgedrängt worden war, hatte 
sie sich in Gegenrevolutionen einiges Terrain sichern können. Mit dem „Gottes-
gnadentum“ der Krone und der „Heiligen Allianz“ unter Metternich stemmten 
sich die Monarchien europaweit im Namen Gottes gegen politische Emanzipati-
onen. Dies war der Hintergrund für das Abrücken so Vieler von der Kirche und 
das positive Aufgreifen des Marxismus seitens christlicher Kirchenkritiker: die 
kirchliche Parteinahme für die Herrschenden, selbst noch die repressivsten.125

Marx griff die christliche Religion nicht im religiösen Sinne an wie noch Wil-
helm Weitling und später Eugen Dühring, sondern, da sie sich zur Legitimations-
ideologie des „christlichen Staates“ Preußen hatte hergeben lassen, gezielt im po-
litischen Sinne. Zwar waren Teile der Christen aufgrund der unübersehbaren Be-
nachteiligung der Arbeiterschaft gegenüber den Forderungen nach sozialen Ver-
besserungen aufgeschlossen.126 Doch die politische Theologie des protestanti-
schen Staatskirchentums und des katholischen Ultramontanismus konnte gegen-

123  Marx hat die Trierer jüdische Gemeinde juristisch unterstützt (MEW 27, 416; 
Hirsch 1980, Monz 1995, 146, 153).

124  „Handelt der größte Teil euerer Prozesse und der größte Teil der Zivilgesetze nicht 
vom Besitz? Aber es ist euch gesagt, dass eure Schätze nicht von dieser Welt sind“ 
(MEW 1, 101; siehe beispielsweise Mat 6, 19; Mat 19, 24; Mat 22, 21; Luk 6, 20; 
Joh 18, 36; Röm 14, 17; vgl. Troeltsch 1912, Farner 1969). 

125  Siehe dazu u.a. Luxemburg 1905, Dirks 1947, Fuchs 1952, Gollwitzer 1962, 
Lochmann 1974, Reisinger 1985.  

126  Die Sozialenzyklika de rerum novarum (1891, BKAB 1991; Baader 1865) zeigt es. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

über einer auf Selbstbestimmung setzenden Bewegung nicht offen sein.127 Die 
christliche Reaktion auf die Sozialdemokratie bestand konsequenterweise darin, 
Teile der Forderungen in eine „christlich-soziale“ Formulierung zu überführen, 
der Bewegung aber gerade damit politisch die Spitze zu brechen. Vorrangig galt 
es, die verirrten Schäflein wieder in das bewährte Bündnis von Thron und Altar 
zu überführen.128 Diese Reaktion der Kirchen zeigt, dass sie den Sozialismus 
ganz richtig begriffen: er wurde als politische Gefahr empfunden.  

Selbst das kirchliche soziale Engagement war von einer abstrakten Negation 
des Sozialismus getragen, die keineswegs theologisch, sondern höchst politisch 
motiviert war – durch eine für selbstverständlich erachtete Parteinahme für Kai-
ser und bestehende Obrigkeit, die als „gottgewollt“ angesehen und ausgegeben 
wurde. Die Innere Mission Johann Hinrich Wicherns, die gern als Beleg zur so-
zialen Einsicht der Kirche angeführt wird, nannte sich 1875 offen „Verein zur 
Bekämpfung der Sozialdemokratie“.129 Die christliche Auseinandersetzung mit 
dem Sozialismus hatte also weniger theologische als vielmehr politische Motive
– und diese waren durchaus nicht demokratisch, sondern eher nationalistisch, 
monarchistisch und feudalistisch.130 Marx hat das frühzeitig gesehen, und über-
führte darum seine Religionskritik in eine Analyse der Politik. Die Gretchenfrage 
des Christentums gegenüber dem Sozialismus war mitnichten die nach einer „so-
zialen Gerechtigkeit“ (die einzufordern ein leichtes ist) oder nach deren imma-
nenter oder transzendenter „Begründung“, sondern wer diese einzuführen beru-
fen sein würde: die Kirche, nicht zuletzt, um dabei ihre angegriffene Hegemonie 
zu stützen; der patrimoniale Staat, wie es dann von Bismarck bis zu Helmut 
Schmidt geschah; oder am Ende die Arbeiter selbst, wie es Marx forderte (2.2.2). 
Dies setzte allerdings politische Veränderungen voraus, und darin endlich be-
stand der Stein des Anstoßes. Die Kirche verweigerte sich politischen Reformen. 
Das Bündnis von Thron und Altar war im 19. Jahrhundert derart eng geschmie-
det, dass beide kaum zu unterscheiden waren.131 Diese Kirche erschien der Sozi-
aldemokratie nicht als geeigneter Gesprächspartner.

127  Invektiven des Vatikans richten sich vor allem gegen Bestrebungen der praktischen 
Selbstverwaltung, welche die kirchliche Hierarchie untergraben, etwa beim Laien-
abendmahl. An der Befreiungstheologie bekämpfte er nicht die Nähe zum Sozia-
lismus, sondern die Antastung der Kirchenhierarchie. Steht hinter der Polemik ge-
gen die neuzeitliche „Selbstermächtigung“ (Schmitt 1970) nicht das Wunschbild 
einer kleriko-politischen Bevormundung? 

128  Cf. Lindt 1957, 211 ff.; Sorg 1974, Goeggelmann 1987; siehe noch Kral 1920, 
Brunstäd 1926; speziell zum Katholizismus cf. Höffner 1949, Dülmen 1989, 174 ff.      

129  Beuys 1982, 481; Fuchs 1955, 17 ff., Eckart 1910; siehe auch F. Bodelschwingh. 
130  Heutiger christlicher Antimarxismus (Rohrmoser 2000) kann eine Kontinuität ent-

weder nur erschleichen, oder er gefährdet das Bekenntnis zur Demokratie. Die da-
malige Polemik war von Grund auf gegendemokratisch.  

131  Geistliche „galten als verlängerter Arm der Obrigkeit und waren als ‚Schwarze Po-
lizei’ gefürchtet“ (Beuys 1982, 481; cf. Stahl 1853). Als es 1914 und 1933 zur Ent-
scheidung kam, wählte die Kirche, mit wenigen Ausnahmen, konsequent und über-
konfessionell den Thron. Eine „Deutschkirche“ war das Ergebnis (Scholder 1977). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 375

                                             

Zudem gab es wenig Anlass, die politischen Differenzen ausgerechnet auf re-
ligiösem Feld auszutragen. Dies erfuhren Pfarrer wie Adolf Stoecker oder Paul 
Goehre, die sich in Arbeiterversammlungen wagten, um für neue Parteien zu 
werben, am eigenen Leibe. Wichern, Stoecker, Goehre und Naumann warben im 
Namen des Christentums für Parteien, die Sozialreformen versprachen, aber mo-
narchistisch und zum Teil imperialistisch orientiert waren (2.1.2, Fn. 45). Die 
Sozialdemokratie durchschaute die dahinterstehende politische Attacke. August 
Bebel verallgemeinerte: „Christentum und Sozialismus stehen sich gegenüber 
wie Feuer und Wasser. Der sogenannte gute Kern im Christentum [...] ist nicht 
christlich, sondern allgemein menschlich“ (Bebel 1874, nach Beuys 1982, 482; 
auch Gollwitzer 1977, 40).132

In der Auseinandersetzung mit dem Sozialismus und später speziell dem 
Marxismus waren offizielle Vertreter von Theologie und Kirche von Anbeginn 
bemüht, eine Außengrenze zu etablieren, nach dem bewährten Schema von 
„Freund und Feind“.133 Doch aus solchen Bemühungen wurde oft eine unwillkür-
liche Infragestellung der eigenen Position, und die Grenze verwandelte sich zu 
einer Innengrenze: der Sozialismus fand sich im eigenen Lager wieder (wie es 
auch säkulare Antisozialisten gab und gibt), sowohl in geschichtlichen Vorläu-
fern wie etwa den Franziskanern als auch in äußerst gegenwärtigen Arbeiter-
priestern.134 Die Kritik an der Sinnentleerung des Kultus und an der Vernachläs-
sigung der sozialen Pflichten traf die Religion am Lebensnerv. Ihr musste daher 
aus substantiellem Eigeninteresse an einer Auseinandersetzung mit dieser Religi-
onskritik gelegen sein – ob nun im Interesse der Abwehr, da eine Gefährdung der 
Standesprivilegien drohte, oder der Selbstbelebung, falls die geistige und geistli-
che Ödnis selbst empfunden wurde. Und so führen Theologie und Kirche über 
die Jahrzehnte hin einen konstanten „Dialog“ mit dem Sozialismus, der vom 
Kampf mit härtesten Bandagen bis zu freundschaftlichen Begegnungen – dies al-
lerdings nur um 1968 – über die verschiedensten Stationen führte (und wohl nur 
erloschen ist, weil der Partner verschwand).135 Es lassen sich nun Grundlinien der 
dabei führenden Positionierungen zu Marx unterscheiden. 

132  Die Religion „wird nicht ‚abgeschafft’“, sie „verschwindet“ (Bebel 1879, 485; 
Kautsky 1903). Der von Bebel angegriffene katholische Prediger Wilhelm Hohoff 
(1908) variierte Bebel dahingehend, dass Christentum und Kapitalismus sich aus-
schlössen wie Feuer und Wasser.

133  Dieses Schema (Schmitt 1932) ist vorbereitet in E.M. Arndts „Volkhass“ (1813).  
134  Eine Art „Re-Entry“ (Luhmann) der System-Umwelt-Differenz im System.   
135  Cf. Heimann 1955, Fuchs 1956, Garaudy 1966, Kellner 1966, Girardi 1968, McIn-

tyre 1968, Duchrow 1969, Nell-Breuning 1969, Stockmaier 1970, Rolfes 1974, 
Soelle 1974, Kern 1976, Bienert 1979, Reisinger 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

2.6.6 Vier theologische Positionen zu Marx 

Ablehnung wegen „Atheismus“ 

„Marxismus ist nicht Atheismus.“ (Max Adler 1913)  

„Heute gibt es nur noch eine Position, die gegen den Marxismus 
antreten könnte, und das ist das Christentum.“ (Lay 1975, 419) 

Den kirchenkritischen Theologen fiel auf, dass die Bindung des Kulturprotestan-
tismus und seiner Theologie an den deutschen Staat der Religion alles andere als 
gut tat. Der Basler Kirchengeschichtler Franz Overbeck sprach 1873 der Theolo-
gie die Christlichkeit rundweg ab.136 Doch die Amtskirche war von dieser Sicht 
weit entfernt. Eine breite Front der Ablehnung definierte sich über den Marx zum 
Vorwurf gemachten Atheismus. Wir sahen bereits, dass dies kaum berechtigt war. 
Marx ging von den vorgefundenen realen Verhältnissen aus. Diese mussten zwar 
in eine theoretische Ordnung gebracht werden, aber diese Ordnung hatte dem 
Material zu folgen und nicht umgekehrt. Nirgends ging er von theoretischen 
„Grundätzen“ aus; das Ableiten aus obersten Prinzipien war ein ihm wie allen 
empirischen Wissenschaften fremder Theorietyp. Doch für eine dem Mittelalter 
entnommene Ordophilosophie,137 die selbst nun einmal von obersten Grundsät-
zen ausging und von ihnen ableitend in Richtung bloßer Materie immer weiter in 
Richtung Nichts herunterschritt, erschien eine Theorie, die nicht vom Sein Gottes 
ausging, als eine Theorie, die vom Nichtsein Gottes ausging. Damit schien sie ihr 
schon inakzeptabel. Ökonomische Theorie muss allerdings ohne Gott auskom-
men (Fn. 177). Doch diesen grammatischen Unterschied von ökonomischer und 
theologischer Theorie überging man. Der Vorwurf des „Atheismus“ beruht also 
auf der Unterschiebung eines vereinheitlichenden Theoriemodells.138

136  Erst sein Freund Nietzsche lehnte Judentum, Christentum und Sozialismus ab, in-
dem er letzteren aus ersterem ableitete (cf. Cancik 2000). Er zieh das Christentum 
des Kultes der Schwäche und zugleich seiner Stützung der wilhelminischen Kultur. 
Was mag ihm als Gegner Bismarcks und Bebels eigentlich vorgeschwebt haben?  

137  Der Papst erklärte den Thomismus im Jahre 1879 (aeterni patris, bekräftigt 1931; 
cf. W. Eucken 1948) für bindend. Von Thomas hätte man aber auch progressivere 
Politik lernen können (Farner 1969, 77 ff.; Fenske 1997, 212 ff.).

138  „Der Grundfehler dieser ‚christlichen’ Kritik liegt darin, dass die Enderwartungen 
des Christen und des Marxisten auf einer Ebene gesehen werden“ (Wünsch 1962, 
89). Ob ein Physiker Christ ist, spielt für die Gültigkeit seiner Theorien keine Rol-
le. Auch wenn Marx Jude oder Christ geblieben wäre, hätte es an seiner Theorie 
nichts geändert. Wichtig wäre diese Frage allein bei der Suche nach biographischen 
Motiven. Eine Aussage ad personam leistet indes noch keine Kritik der Theorie. 
Marx beklagte, dass „von allen Philosophien der Vergangenheit ohne Ausnahme 
jede des Abfalls von der christlichen Religion durch die Theologen bezichtigt wur-
de, selbst die des frommen Malebranche und des inspirierten Jakob Böhme, dass 
Leibniz als […] Atheist […] angeklagt wurde“ (MEW 1, 92). Frühen Christen wie 
Celsus und Julianus warf man Atheismus vor. Marxisten verglichen sich mit als 
Ketzern verurteilten Naturwissenschaftlern (Bruno, Galilei; MacIntyre 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 377

                                             

Mögen motivational andere Merkmale des Marxismus wie seine Befürwor-
tung der Demokratie, der Frauenemanzipation und der Religionsfreiheit sowie 
seine Ablehnung der Nationalstaatlichkeit, der Staatsbesoldung des Klerus oder 
des religiösen Schulunterrichts ausschlaggebend gewesen sein, vorgehalten wur-
de ihm stets der „Atheismus“.139 Je nach politischer Stärke der Arbeiterbewegung 
oder der sozialistischen Staaten wurden zwar auf untergeordneter Ebene mitunter 
politische Zugeständnisse gemacht, zumindest programmatisch. An der grund-
sätzlichen und gerade damit an der Sache vorbeigehenden Ablehnung änderten 
sie jedoch nichts. Aber nicht nur die Kirchen wetterten gegen den Materialismus 
(und trafen damit eher den Monistenbund). Die Sozialdemokratie nahm den Feh-
dehandschuh auf und versuchte in der Linie der französischen Aufklärung, die 
Kirchen der Illegitimität zu überführen. Sie wurden offensiv als per se unzeitge-
mäß und rückschrittlich erklärt.140 Die Selbstinterpretation des Marxismus als ei-
ner umfassenden „Weltanschauung“ (2.1.4, 2.2.4), die keine andere neben sich 
dulden wollte, lud zum Vorwurf des Atheismus geradezu ein. Beide Seiten deute-
ten den Marxismus mit Engels, Kautsky und dem Dialektischen Materialismus 
als naturalistisches System der Welterklärung.141 Wird Marx als Weltanschau-
ungsproduzent gelesen, kann er leicht abgelehnt (Senge 1985, Thomas 1993) o-
der auch aus zweifelhaften Motiven bejaht werden (Hoffman 2000).

Doch nicht nur die Marx’sche Theorie ist als Weltanschauung fehlinterpre-
tiert. Auch beim Christentum stellt sich die Frage, ob es als solche zu verstehen 
ist, oder ob es, wird es ernst genommen, nicht vielmehr selbst radikale Praxis ist. 
Egalitäre Ausrichtungen des Christentums sind meist gescheitert – an der Kirche. 
Sie war an einer den status quo in für sie günstiger Weise stabilisierenden Theo-
logie interessiert, wobei sie sich den feudalen Staaten stark assimilierte.142

139  So ex cathedra Quadragesimo anno (1931, cf. Reisinger 1985), philosophisch Wet-
ter 1952; Koch 1961, Ehlen 1961, Bienert 1979, 45 ff.; Senge 1985. Für Wehner 
(1985, 58) stellte die Gründung der CDU den Versuch dar, das Christentum für ei-
ne „weltanschauliche Sammlung gegen den Marxismus“ zu benutzen, in Kontinui-
tät mit dem NS (Uertz 1981 und den „Modernisteneid“ 1910). Nell-Breuning kon-
zentrierte sich polemisch auf den Atheismus, obwohl seine Wirtschaftstheorie stark 
von Marx abhing: „Für die katholische Soziallehre ist Marx der große Gegner, mit 
dem sie sich auseinanderzusetzen hat. Bei dieser Auseinandersetzung geht es nicht 
um Marx als Ökonomen, [...] sondern um Marx als Philosophen“ (1985, 262 f.). 

140  Bebel 1874, Dietzgen 1908, Steigerwald 1973; vgl. Fetscher 1973, 58-78; Schlette 
1975. Voltaire, der giftigste Gegner der Kirche, war keineswegs Atheist: „Wenn es 
Atheisten gibt, ist niemand anders daran schuld als die gedungenen Zwingherren 
der Seele, die uns gegen ihre Schurkereien aufbringen und manche schwachen 
Geister dazu zwingen, den Gott zu leugnen, den diese Ungeheuer schänden“ (Vol-
taire 1984, 73). Er beruft sich dafür auf Jesus, der gegen die Kirchen zeuge (49 ff.). 
Bemerkenswert sind die Aufsätze zum Thema von Franz Mehring (1983, 241-288), 
der einmal hatte Priester werden wollen und von G.E. Lessing ausging. 

141  Fetscher 1967, McMurtry 1978, Ehlen 1982, A. Woods 1995, Steigerwald 2000. 
142  Die katholische Kirche tat dies vor allem in Spanien und Frankreich, vgl. Duve 

1976, 13 ff., Hanson 1987 und Kallscheuer 1994, 19 ff.; die protestantischen Kir-
chen vor allem in England und Deutschland. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

„Abweichlerische“ Gruppen hatten damit zu rechnen, verboten und verfolgt 
zu werden wie einst die Albigenser, oder in der „Abgeschiedenheit“ einer Ni-
schenexistenz zu existieren wie die Bettelorden.143 Die siegesgewisse christliche 
Selbstanpreisung erinnert an diese imperiale Selbstbehauptung. Sie praktizierte 
das, was sie den Marxisten vorwarf: dogmatische Voreingenommenheit und 
„Unwissenschaftlichkeit“.144 Ob Propheten, Apostel, Kirchenväter, Reformatoren 
oder kirchliche Laien: mit verkrusteten Hierarchien hatten noch alle zu kämpfen. 
Dies ist vielleicht die greifbarste Parallele zum Marxismus. 

Toleranz trotz Atheismus 

„Karl Marx’ bleibendes Verdienst liegt in der kühnen Denunziation des 
menschentötenden Antlitzes der kapitalistischen Welt oder, theologisch gewen-
det, in der Erkenntnis der gesellschaftlichen Sünde in concreto.“ (Arthur Rich)

Im deutschsprachigen Raum stießen gegen Ende des 19. Jahrhunderts nur theolo-
gische Ausnahmeexistenzen wie Wilhelm Hohoff, Rudolf Todt oder Christoph 
Blumhardt zu einer Kenntnisnahme Marxens vor.145 Diese kleine, gemäßigte 
Front hatte zwar an entscheidenden Stellen theologische Vorbehalte gegenüber 
der radikalen Praxis, tolerierte aber dennoch die Politik der Arbeiterbewegung, 
zumindest in Teilen.146 Auch in der Sozialdemokratie gab es bereits früh dialog-
bereite Stimmen: Nach Rosa Luxemburg etwa sei der Sozialdemokratie die Geg-
nerschaft von der Kirche aufgezwungen worden, da diese es stets mit den Mäch-
tigen gehalten habe. Die auf Gerechtigkeit verpflichtete Kirche solle nunmehr 
endlich ihre zweite Chance nutzen, für mehr Gerechtigkeit zu sorgen.147 Sie wur-
de so weder bekämpft noch bejaht, sondern zur Zusammenarbeit aufgerufen.

143  Troeltsch 1912, Bloch 1968, Farner 1969, zum Mittelalter Cohn 1988; Deschner 
1989. „Die Gefahr droht sowohl dem Bestand der Tradition wie ihren Empfängern. 
Für beide ist sie ein und dieselbe: sich zum Werkzeug der herrschenden Klassen 
herzugeben. [...] Die Beute wird, wie das so üblich war, im Triumphzug mitgeführt. 
Man bezeichnet sie als die Kulturgüter. [...] Es ist niemals ein Dokument der Kul-
tur, ohne zugleich ein solches der Barbarei zu sein“ (Benjamin GS 1.2, 695 f.).     

144  Wetter 1952 erklärte den Marxismus für unwissenschaftlich, weil er seinen „Got-
tesbeweisen“ nicht folgte (Wünsch 1962, 61, 73; als Antwort Klaus 1958. Die Pa-
rallele zwischen DiaMat und Scholastik diagnostizierte Wetter selbst). Wünsch 
nannte solche Polemik eine „Flucht ins Christliche“ (85), „falsche Überlegenheit 
der christlichen Eschatologie“ (92): „Aber warum die Theologie bemühen?“ (84).   

145  Zu Blumhardt siehe Thurneysen 1926; insgesamt Sorg 1974, 67 ff.  
146  Die Vorbehalte gingen in dem Maße zurück, in dem sich die Sozialdemokratie zur 

Kirche hin öffnete (und gegen Marx verschloss). Das Godesberger Programm mar-
kiert den Wendepunkt (vgl. Prümmer 1965, Wehner 1985). In den stärksten Zeiten 
des Sozialismus räsonierte die Theologie sogar darüber, dass die Kirche nicht an 
ein bestimmtes Wirtschaftssystem gebunden sei. Sie hat sich damit nicht dem Ge-
danken des Sozialismus, sondern seiner Rolle als nächster potentieller Machthaber 
akkomodiert. Dieser machiavellistische Hintergrund kommt in der Zelebration der 
abstrakten „Erinnerung“ in der neuen politischen Theologie meist nicht mehr vor. 

147  Luxemburg 1905, ähnlich Max Adler 1913. Auf Seiten der Kirche ließen sich für 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 379

                                                                                                                                    

Diese Option war meist zur Marginalität verurteilt.148 Die Situation änderte 
sich in Deutschland erst mit dem Zusammenbruch der Monarchie, als Staat und 
Kirche erstmals getrennt wurden. Es gab nun keinen zwingenden institutionellen 
Grund mehr, gegen den Sozialismus zu sein (dies war man nunmehr einfach „aus 
Tradition“, Duve 1976). Vielmehr sahen sich die Theologen durch die gewach-
sene Bedeutung der Sozialdemokratie zu einer näheren Auseinandersetzung er-
mutigt. Inzwischen hatte auch die Theologie Nachhilfestunden in puncto Moder-
ne genommen, bei ihren Kritikern Kierkegaard und Nietzsche ebenso wie bei ih-
ren Systematikern Kant und Weber. Man begann zu begreifen, dass (im Doppel-
sinne) nicht von oben herab zu theologisieren sei, da man auf diese Weise weder 
die christliche Botschaft recht versteht, die immer schon ‚unten’ ist, noch die 
Welt, die nicht hierarchisch nach apriorischen Prinzipien konstruiert ist. Warum 
soll sich ein Christ in säkularen Fragen nicht so oder so entscheiden können? Die 
Entscheidung über Weltliches sollte auch weltlich gefällt werden können („Dem 
Kaiser, was des Kaisers ist“, Mat 22, 21).

Diese Interpretationslage führte dazu, dass die christliche Kirchenkritik und 
die sozialistische Religionskritik in der Sozialkritik zueinander fanden. Es war 
nunmehr für Christen möglich, Sozialisten zu sein und umgekehrt.149 Schließlich 
war die Frage des „Atheismus“ für Marx unwichtig: Mit der Erkenntnis, dass 
durch die scholastische Behandlung dieser Frage nichts für die Wirklichkeit zu 
gewinnen sei, war Marx ja angetreten. Er hat die Frage nicht so oder so beant-
wortet und daraus Konsequenzen gezogen, sondern sie auf sich beruhen lassen, 
und die Fragen der Welt als autonome betrachtet. Zu ihrer Beantwortung braucht 
man die philosophische Gottesfrage in den wenigsten Fällen.150 Weil man auf sä-
kularer Grundlage zu durchaus verschiedenen politischen Urteilen kommen kann, 
gab es auch unter den Christen einige, die aufgrund säkularer Überlegungen zum
Sozialismus neigten. Es war eine weltliche Frage, auch für Christen oder Juden. 
Dies war kein religiöser oder „christlicher“ Sozialismus, denn die Welt ist mün-
dig geworden (Bonhoeffer 1949, Briefe vom Juni 1944).151 Eine Rezeption des 

diese Mittelposition nennen Friedrich Heiler, Gottfried Naumann und später Fritz 
Lieb (vgl. Kambas 1985, Faber 1994, 84 ff.).  

148  Siehe 2.1.3. Später aber lebte die „Kirche im Sozialismus“ von ihr (Thumser 1996). 
149  Erwin Eckert brachte dies in einer Flugschrift 1926 auf den Punkt: „Die religiösen 

Sozialisten Deutschlands [...] wollen vielmehr der Überzeugung Ausdruck verlei-
hen [...]: dass es vom Evangelium zum Sozialismus einen Weg gibt, und dass es 
vom Sozialismus einen Weg zum Evangelium gibt“ (nach Balzer 1993, 68). 

150  Marx sagte sinngemäß nicht: ‚Es gibt keinen Gott, also ...’, sondern eher: ‚Egal wie 
ihr die Frage nach Gott beantwortet, in diesem Fall bringt sie uns nicht weiter. Von 
denen jedenfalls, die sich keck auf Gott berufen, ist keine Besserung der Lage zu 
erwarten. Lassen wir diese Frage also hinter uns.’ Er meinte, dass selbst „der A-
theismus anfängt, ausgetragen und verschlissen zu werden“ (MEW 1, 539; Fn. 85).  

151  Cf. Kraus 1982, Gräb 1999. Die Akzeptanz dessen liegt in der Konsequenz der 
monotheistischen Buchreligion: Wie man über Weber von Nietzsche hatte lernen 
müssen, war die Freisetzung einer entgötterten Welt in die Vernunft des Menschen 
auch eine welthistorische Leistung der biblischen Religion selbst. Nach Nietzsche 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Marxismus jenseits der unsinnigen Frage nach dem Atheismus war so ermög-
licht.152 Es finden sich in der Folge Theologen, die Marx produktiv lasen, auch 
jenseits der Theologie (so Heimann, Fuchs, Wünsch oder Gollwitzer, cf. 2.6.7).

Religiöser Sozialismus 
Doch bleibt ein Theolog ein Theolog, auch wenn er nicht theologisiert. Eine 

weitere Gruppe sah gerade in der von den gemäßigten Gruppen abgelehnten ra-
dikalen Praxis nicht eine von säkularer Vernunft, sondern eine vom Christentum 
geforderte und bemühte sich daher um eine Vermittlung. In einigen Schriften der 
Sozialisten machte es ja den Anschein, als seien diese die wahre „Nachfolge“ an-
getreten, besonders was die Lehre Jesu (Mat 19, 24),153 den Kommunismus des 
Urchristentums (Apg 4, 32)154 oder die Reformation betraf.155 Mit Kutter konnte 
man dies auch unabhängig vom Selbstverständnis der SPD vertreten.156

hatte das Christentum alles in der Welt solange vor die Vernunft gebracht, bis es 
schließlich selbst vor sie kam – und zu leicht wog (MEW 2, 137; Gogarten 1953, 
Bosse 1970, Tenbruck 1975). Paradox wäre es, diesen weltlichen Standpunkt auf-
grund seiner Genese selbst als „christlich“ (oder, wie Stahl und Tillich, als protes-
tantisch) zu behaupten; das höbe die Weltlichkeit wieder auf, wie es methodisch 
Genesis und Geltung vermengt. Islam und Judentum haben es zu ihrer eigenen sä-
kularen Aufklärung gebracht, weit eher sogar; auch wenn sie heute defensiv ist.  

152  Die philosophische Kategorie „Unsinn“, die Wittgenstein für die Sorte von Frage 
verwandte, auf die keine Antwort möglich ist (1984, 50, 63), entspricht den Aus-
führungen von Marx zur Gottesfrage: „Frage dich, wie du auf jene Frage kömmst; 
frage dich, ob deine Frage nicht von einem Gesichtspunkt aus geschieht, den ich 
nicht beantworten kann, weil er ein verkehrter ist? [...] Wenn du nach der Schöp-
fung [...] fragst, so abstrahierst du also vom Menschen und der Natur. Du setzest sie 
als nichtseiend, und willst doch, dass ich sie als seiend dir beweise. Ich sage dir 
nun: gib deine Abstraktion auf, so gibst du auch deine Frage auf [...] Denke nicht, 
frage mich nicht, denn sobald du denkst und fragst, hat deine Abstraktion [...] kei-
nen Sinn“ (MEW 40, 545). „Freilich bleibt dann eben keine Frage mehr; und eben 
dies ist die Antwort“ (Wittgenstein 1984, 85); „denk nicht, sondern schau!“ (277). 
Voegelin 1959, 33 erblickte hierin nur ein „Denkverbot“ (obwohl er Marx zugleich 
als Gnostiker hinstellt). Eher sollte man es als eine Reaktualisierung der Differen-
zierung verschiedener Geltungsebenen philosophischer Rede betrachten: Schon 
Kant legte dar, dass man von „spekulativen“ Sätzen über die Weltentstehung nur 
einen „regulativen“ Gebrauch machen könne – aus ihnen ist nichts weiteres zu fol-
gern (KrV A 509, A 672 ff.). Für Marx ist ihre Beantwortung praktisch irrelevant, 
da aus ihnen nichts folgt. Vielmehr bringen sie von ‚irdischen’ Fragen ab; ja es 
droht die Gefahr, dass man sich in ihnen wie in einem „Fliegenglas“ verfängt 
(Wittgenstein 1984, 378; cf. MEW 2, 60; MEW 3, 40; s.u., Fn. 196; auch 4.1).  

153  Vgl. Machovec 1972, Fetscher 1974, Rolfes 1974. „Jesus ist die soziale Bewe-
gung“ (Barth, in: Gollwitzer 1972, 7).

154  Siehe hierzu neben Farner 1969 detailliert Martin Leutzsch, in: Faber 1994, 77 ff.
155  Siehe Engels, MEW 7, 531 ff.; Kautsky 1895 und 1908, Blochs 1921.  
156  Hermann Kutter, neben Leonard Ragaz der erste „Religiös-Soziale“ und zentral für 

Barth, meinte in Sie müssen (1903), die Sozialdemokratie sei, „unbewusst vom le-
bendigen Gott getrieben, der erschlafften Kirche als Ansporn zu überindividueller 
Reichsgottesarbeit erstanden“ (RGG2 Bd III, 1442; Kutter 1965, Zademach 1973). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 381

                                             

So propagierte man einen neuen „religiösen Sozialismus“, sowohl von christ-
licher Seite („Theologie der Revolution“) wie von marxistischer (Bloch, Metz-
ger).157 Diese überschwängliche Konzeption führte allerdings zu einer „ellipti-
schen“ Theologie (Barth): sie hatte mit Gott und Welt nun zwei Zentren, deren 
genauere Verhältnisbestimmung nicht immer glücklich konzipiert wurde. Eine 
von beiden musste im Zweifelsfall geopfert werden, und es war nicht im voraus 
auszumachen, welche das sein würde. Tillichs Freund Eugen Hirsch konnte e-
benso leicht zu Nationalismus und Nationalsozialismus überwechseln wie Barths 
Freund Gogarten. Der religiöse Sozialismus unterschied sich im Prinzip wenig 
vom alten Bündnis von Thron und Altar oder der neuen Theologisierung des 
Völkischen. Ungewollt übernahm so gerade der radikalste Flügel der religiösen 
Sozialisten ein Erbe der „bürgerlichen Religion“ (Metz), indem er die Kultur sak-
ralisierte. Dies war eben mit jeder Kultur möglich: mit der liberalen (Harnack, 
Troeltsch) ebenso wie mit der sozialistischen (Tillich, der frühe Barth) oder nati-
onalistischen (Gogarten, Hirsch). Weltliche Gegensätze gewinnen durch eine 
sakrale Aufladung nur wenig. Sie werden so nur verhärtet.  

Ironisch an der Sakralisierung ausgerechnet des Marxismus war nun, dass sie 
erst durch die Ablehnung derselben eingeleitet wurde. Ernst Troeltsch, ein durch 
die Freundschaft mit Max Weber soziologisch geschulter Theologe, griff wie 
dieser den „historischen Materialismus“ als Methode partiell auf; doch er glaubte, 
ihn als Weltanschauung theologisch widerlegen zu müssen (Bosse 1970, 17). 
Hierauf verwandte er mehr Mühe als auf die tatsächliche Anwendung der von 
ihm akzeptierten Methode – wie in der deutschen Sozialwissenschaft ja gern 
„Methodenstreite“ geführt werden, bevor überhaupt Ergebnisse in Sicht sind. Als 
führender Vertreter des Kulturprotestantismus brachte Troeltsch Christentum und 
neuzeitliche Rationalität in einer „europäischen Kultursynthese“ in Verbin-
dung.158 Er hat so zwar „die Kultur“ theologisiert, innerhalb dieser aber in einem 
Vorurteil vorsortiert: der Marxismus fiel aus dieser Sakralisierung von vornher-
ein heraus. Er galt nicht als „Kultur“ – ein Erbteil Nietzsches.

Theoretisch gründete Troeltschs weltanschauliche Ablehnung des Marxismus 
in seiner idealistischen Theologie. Er verortete die Religion in einer autonomen 
geistigen Überwelt,159 wie sie sich im Weltanschauungsmarxismus kaum wieder-

157  Siehe hierzu etwa Breipohl 1970, Balzer 1973, Deresch 1977, Ewald 1977, Peter 
1995, Bai 1996 oder Ewald 1997.

158  Vgl. Zahrnt 1966, 54. Ähnlich dachten Ernst Robert Curtius oder Max Scheler. 
159  Als Ritschlschüler lässt Troeltsch, wie später Bultmann, für geistige Wirkungen nur 

geistige Ursachen zu (Bosse 1970, 76). Das „ideelle Eigenleben der Seele“ (83) ist 
ein „metaphysisches Prinzip“ (75). Dieser ontologische Dualismus räumt dem 
Geistigen ein eigenes, wenn auch begrenztes Recht ein. Das Dasein der Religion 
wird objektiv-genetisch, ihre „Wahrheit“ psychisch begründet (138). Die Religion 
sei selbstständig, da das Bedürfnis nach Religion aus keiner Materie ableitbar sei, 
diese vielmehr transzendiert werde. (Man könnte mit Marx sagen: der Mangel in 
der Welt ruft Religion hervor.) Da ‚die’ Kultur meist die Religion bekämpfe (cf. 
Weber 1920, 544 ff.), könne auch sie nicht ihre Mutter sein (73). Troeltsch meint, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

finden ließ – für den metaphysischen Theologen Grund genug, ihn abzulehnen. 
Obwohl es um die Möglichkeiten des Menschen auch im protestantischen Den-
ken nicht allzu gut bestellt war,160 legte Troeltsch dies als theologische Palastre-
volte aus: „Dialektik und Naturgesetz [sind] an Stelle Gottes getreten und die Re-
ligion nicht bloß beseitigt, sondern auch ersetzt“ (Tillich GS III, 341). 

Die verfehlte nichtweltliche Interpretation des Marxismus führte so dazu, ihm 
sowohl seine Weltlichkeit wie auch seine Nichtweltlichkeit vorzuwerfen. Erst 
1919, anlässlich des Historismusbuches, las Troeltsch Marx intensiver (Bosse 
1970, 92), unterschied ihn jedoch nicht von Engels’ und Kautskys naturalisti-
schem Determinismus (96). Er hat den Marxismus deswegen abgelehnt, weil er 
ihn wie Kautsky als eine quasireligiöse Weltanschauung verstand, die dem Chris-
tentum illegitimerweise Konkurrenz machen wolle. Marx wurde so zum Theolo-
gen gestempelt. Der totalisierenden Denkungsart des orthodoxen Marxismus, die 
ihn erst in Konkurrenz zur „Absolutheit“ des Christentums (Troeltsch) brachte, 
entsprach auf der anderen Seite die Unwilligkeit der Theologen zur „nicht-
religiösen Interpretation“ (Bonhoeffer) nicht-theologischer Fragen. Die aufwer-
tende Sakralisierung des Marxismus im religiösen Sozialismus hat also in der 
abwertenden der liberalen Theologie der Kultur seine Vorgeschichte: Deren reli-
giöse Deutung der Kultur erleichterte es, den immer „kulturbedeutsamer“ wer-
denden Marxismus nun auch positiv zu sakralisieren – man musste nur das Zei-
chen vor der Klammern umdrehen. Genau dies tat dann Paul Tillich.161 Tillich 
sah Marx in der Linie der jüdischen Propheten, und interessierte sich nur soweit 

Marx kenne wegen seines ökonomischen Reduktionismus keine Religion (106). 
Marx allerdings sah in der Religion gerade eine „Protestation gegen das wirkliche 
Elend“ (MEW 1, 378), die er nur deswegen ablehnte, weil sie allein nichts bewirkte 
(und wenn, dann oft zum schlechteren). Auch Stähli 1976 sieht diesen Dualismus 
bei Troeltsch: einer reinrationalen Welt steht ein weltloses Christentum gegenüber 
(„Kultur und Askese“, Troeltsch GS II, 625). Vom Christentum bleibt in der Wirk-
lichkeit sozial nichts übrig, es beugt sich dem Gesetz des Stärkeren (wie bei Nau-
mann; cf. Wünsch 1962, 12; Göggelmann 1987). Die religiöse Protestation ist zu-
sammen mit der Weltlichkeit untergegangen. „Der religiöse Subjektivismus ergänzt 
eine allgemeine Ethik gut“ (Stähli 1976, 35). Dieses „Ergänzen“ zeitigt als unver-
bundenes Nebeneinander keine Wirkungen, sondern wirkt als Quietiv; trotz der 
Versicherung: „das Jenseits ist die Kraft des Diesseits“ (Troeltsch 1912, 979). 

160  Nach Kant lässt sich in der Welt keine „Freiheit“ auffinden, solange man sie unter 
naturwissenschaftlicher Perspektive betrachtet. Moral und Religion unterscheiden 
sich nach Kant nicht ontologisch – sie betrachten keine andere Welt –, sondern in 
der Perspektive („Transzendenz ist dasselbe – anders gesehen“; Luhmann 1989, 
313). Wie bei vielen deutschen Denkern war bei Troeltsch die Unterscheidung der 
Perspektiven durch die Etablierung einer Einheitsperspektive durch Fichte und He-
gel zu einer ontologischen geworden (cf. 2.5, 3.1). Gerade die Metaphysizierung 
der Freiheit aber machte sie leicht „widerlegbar“. Die fichteanische Gleichsetzung 
der Freiheit des Handelns mit dem Sein des Geistes ist nicht lutherisch: die „Hure 
Vernunft“ entgeht der Kreatürlichkeit nicht (Luther 1525; Pohl 1999).  

161  Wie Troeltsch sakralisierte Tillich die Kultur („Heiligung des Kulturlebens“, GW 
II, 27) und wollte „Synthese“ (129): „Ein neues Zeitalter der Einheit hebt an“ (16). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 383

                                             

für ihn, wie er das hergab.162 Gegen Ende der Weimarer Republik sah Tillich mit 
Sorge, dass zwei moderne Religionen gegeneinander ständen: die „prophetische“ 
des Sozialismus und die „tellurische“ des Nationalismus. Er wollte nun für eine 
„Sozialistische Entscheidung“ (1933) werben, indem er deren Plausibilität theo-
logisch herleitete. Marx wurde so erneut in eine an Abhängigkeit grenzende Nä-
he zum Christentum gebracht. Das erhellt zwar die persönlichen Motive von Til-
lich, konnte aber aus zwei Gründen politisch nur begrenzt wirksam sein (das 
Buch wurde ohnehin eingestampft): erstens konnte es Nationalsozialisten nicht 
sonderlich beeindrucken, die, wie oft der Fall, Christentum und Marxismus glei-
chermaßen ablehnten. Zweitens musste es auch die Christen nicht notwendig ü-
berzeugen, da sich die behauptete Nähe des Marxismus zum Christentum ebenso 
gut gegen ihn wenden ließ. Sofern man sich über den pauschalen Atheismusvor-
wurf hinauswagte, wurde Marx’ Deutung der Geschichte abgelehnt, weil sie eine 
„Heilsgeschichte“ ohne Gott sei; die der Entfremdung, weil sie der unaufhebba-
ren Erbsünde nicht Rechnung trage; die der Arbeit, weil sie den Schöpfergott ig-
noriere; oder seine Anthropologie, weil sie den „geistigen Werten“ keinen eige-
nen Raum lasse.163 Auch die konservativen Theologen werteten Marx also als ei-
nen der ihren, nur sei seine Theologie eben defizitär und deswegen zu kritisie-
ren.164 Damit machten es sich beide Seiten zu leicht. Zu den relevanten Inhalten 
von Marx’ Theorien, die ja auf säkularer Ebene liegen, drang man kaum vor.165

162  „Ja sagte ich zu den prophetischen, humanistischen und realistischen Elementen, 
Nein sagte ich zu den kalt berechnenden, materialistischen und von Ressentiment 
diktierten Elementen in seinen Analysen, Streitschriften und seiner Propaganda“ – 
also zur gesamten ökonomischen Theorie (Tillich GW XII, 68; nach Wehr 1979, 39 
f.). Dies gilt auch für Leonard Ragaz (Stähli 1976, 98; die These von Marx als 
„Propheten“ Fromm 1963, 15 und erneut Monz 1995). Für Wünsch war es zwar ei-
ne „Anerkennung, Marx als Propheten zu bezeichnen, wenigstens in der Art wie 
Tillich es tut [...] Allerdings beginnt hier schon der abwertende Charakter der Kritik 
und deren Umschlag in die Polemik. Ihr Mittel ist, zu zeigen, dass Marx in Wirk-
lichkeit der nicht ist, der er vorgibt zu sein, nämlich nicht Wissenschaftler, sondern 
eben Prophet, und zwar ein falscher“ (1962, 80). Auch der Vergleich des christli-
chen und marxistischen „Menschenbildes“ (Rich 1962, Bienert 1979) denkt theolo-
gisch: dies suggeriert erneut, Marx gehe wie die Theologie von obersten Prinzipien 
aus (‚der Mensch ist so, folglich ...’; cf. 4.3.4, Fn. 29). Übrigens ist hier nur die Re-
de von der Theorie der „religiösen Sozialisten“, nicht von ihren politischen und ka-
ritativen Anstrengungen. 

163  Der Dadaist Hugo Ball (1919) wurde Extremkatholik, Sozialist und polemischer 
Antimarxist (und Antisemit), nicht zuletzt wegen Marx’ resistenter Weltlichkeit. 

164  „Fast alle christlichen Theologen, die sich mit Marx beschäftigen, sehen in ihm ei-
nen Konkurrenten [...] Dabei kommt [...] ein Zerrbild an Übertreibung heraus. Da 
ist die Rede vom titanischen Dynamismus, der den leer gewordenen Thron Gottes 
einnehmen will, von ‚Mystik’ der Arbeit, von der Erwartung der endgültigen Erlö-
sung des Menschen zu Erdenglück [...] , von der schließlichen Bereinigung aller 
geschichtlichen Konflikte in der klassenlosen Gesellschaft. Das Subjekt dieser Ent-
wicklung ist der ‚kollektive Mensch’ als Heiland und Erlöser der Welt [...] Diese 
Erwartung, weil phantastisch, müsse dann an der Realität scheitern, es folge die 
Enttäuschung [...] Religiöse Menschen können sich schwer eine atheistische Hal-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Auf diese Weise wurde der Marx’sche Ansatz im religiösen Sozialismus und
seinen theologischen Gegnern übersprungen: gab es vor ihm christliche Sozialis-
ten (Cabet, Saint-Simon, Weitling etc.), so gab es nun auch sozialistische Chris-
ten (Blumhardt, Ragaz, Mennicke, Tillich etc.). Den weltlichen Marx konnte man 
so aus der Ahnenliste streichen. 

Für das bisher Behandelte ist festzuhalten, dass mitunter wichtige Elemente 
der Marx’schen Methodik in die Theologie einflossen, obwohl der Marxismus 
weltanschaulich abgelehnt wurde, wie in den kirchensoziologischen Werken von 
Troeltsch oder in der Wirtschaftstheorie von Nell-Breuning; mitunter aber auch 
umgekehrt Theologen sich trotz einer weltanschaulichen Bejahung des Marxis-
mus nicht mit den eigentlichen Marx’schen Theorien auseinander setzten, wie bei 
Tillich oder Moltmann der Fall. Die „gewaltsame, gekünstelte Theologisierung 
von Marx“ (Wünsch 1962, 86 ff.) verhinderte hier wie da ein nüchternes Beden-
ken der Marx’schen Theorien. Die Haltung gegenüber Marx blieb in seiner pos-
tumen Theologisierung eine Dezision – die politische „Entscheidung“ stand 
meist schon vor der Theologisierung fest und gewann durch diese nur wenig da-
zu.166 Diese Konstellation wurde theoretisch erst mühsam aufgelöst – praktisch 
gibt es noch heute politische Gruppen, die im Namen des Christentums sprechen 
zu können vorgeben. Doch bevor die Trennung dieses Gemisches betrachtet wird 
(trennen = gr. krinein, daher „Kritik“), ist darauf einzugehen, wie sich die Beibe-
haltung der Vermischung auswirkte. Ein wichtiger philosophischer Nachhall die-
ser theologistischen Vermengung war die Säkularisierungsthese.

Exkurs: Kritik philosophischer Säkularisierungstheorien 

 „Alle prägnanten Begriffe des modernen Staatslehre sind 
säkularisierte theologische Begriffe.“ (Schmitt 1922, 49) 

Die deutsche Philosophie, die eine Wissenschaft der Bestimmung von Grundbeg-
riffen sein wollte, bevor die anderen Wissenschaften sie auslegen (Heidegger GA 
18, GA 22, GA 29, GA 51; cf. 2.5.5), übernahm in vielen Fällen eher nachzeitig
sedimentierte Interpretationen aus einzelwissenschaftlichen Diskursen, die sie zu 
„Grundbegriffen“ verunklarte. So vererbte sich auch die Theologisierung von 
Marx aus der Theologie in philosophische Säkularisationstheorien. Sie identifi-
zierten Gedanken über die Weltgeschichte als solche über ein Heilsgeschehen. 

tung vorstellen, ohne sie zur Religion, natürlich einer falschen, zu erklären“ 
(Wünsch 1962, 76, cf 50, 81). F. Naumann lehnte schweren Herzens Christentum 
und Sozialismus zugunsten seines „Realismus“ ab und bestätigt so den Zusammen-
hang ex negativo (20 f.; vgl. Nietzsche, Fn. 136, 178). 

165  „Die Zustimmung des Religiösen Sozialismus zu der soziologischen Analyse der 
kapitalistischen Gesellschaft durch Marx bedeutet nicht ohne weiteres seine Zu-
stimmung zu seiner ökonomischen Theorie“ (Tillich, GW II, 167). Wie ist das eine 
ohne das andere möglich? Tillich berücksichtige nur die Frühschriften (1962, 151).

166 Aus der Frage nach der Stellung zu Marx wurde ein unnötiger Glaubenskrieg. 
Wichtiger wäre der Kirchenkampf gegen die „Deutschen Christen“ gewesen.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 385

                                             

Das Wort „Säkularisierung“ hat historisch einen präzisen Sinn: es meint den 
Übergang kirchlichen Grundbesitzes in weltliche Hände, wie er besonders nach 
der französischen Revolution auftrat (Lübbe 1965). Übertragen in die Philoso-
phie wird es allerdings schwammig. Philosophische Säkularisierungstheorien be-
schränken sich ja nicht auf die soziologische Lehrbuchformel, dass sich in „der“ 
Moderne alles nach und nach verweltliche (bereits diese Beobachtung beruht auf 
einer überabstraktiven Verallgemeinerung), sondern sie liefern bestimmte Sinn-
deutungen dieser Allerweltsformel, in die persönliche Wertungen eingehen. 
Schon die Verallgemeinerung des Wortes „Säkularisierung“ auf kulturelle Pro-
zesse unterstellt, dass vor der Moderne, in den traditionalen Gesellschaften, die-
ses fragliche „alles“, die gesellschaftliche Totalität, religiös gewesen sei. Was 
soll das heißen? Man unterschiebt auf diese Weise der Religion eine ursprünglich 
setzende Kraft, die das „alles“ aus sich entlassen habe – selbst die sozialen Ver-
hältnisse zwischen Herren und Knechten wären religiös codiert, und hätten sich 
erst im Laufe der Moderne „ausdifferenziert“.167 Wird für diesen Narrativ vom 
Zerfall der ursprünglichen Einheit168 das Wort „Säkularisierung“ benutzt, so sug-
geriert dies zudem, die ursprüngliche Besitzerin des „alles“ sei die Kirche gewe-
sen (Fn. 172). Aus dem klaren Wort wird ein philosophischer Ursprungsmythos, 
eine „Kategorie des geschichtlichen Unrechts“ (Blumenberg 1966, 60).  

Folgende Fragen werden so eher überdeckt als geklärt: Erschien denn wirk-
lich alles in religiöser Form? Das ist doch mehr als zweifelhaft. Aber selbst wenn 
unterstellt wird, dass „alles“ religiös artikuliert worden sei, muss darum auch die 
„Substanz“ religiös gewesen sein? Und selbst wenn man idealistisch unterstellt, 
dass die Menschen einmal von Religion gelebt hätten,169 warum soll dann jedes 
weitere Stadium als von diesem Ursprung abhängig gedacht werden? Und wenn 
auch dies so gedacht wird, ist dann der Vorwurf an ein bestimmtes späteres Den-

167  Die Systemtheorie, die sich methodisch über die „Teilnehmerperspektive“ hinweg-
setzt (Halfmann 1996a, 30), bleibt in ihren Inhalten derselben um so eher verhaftet: 
beschrieben wird meist der Wandel der Selbstverständnisse. Nur wenn Denken und 
Sein identisch sind, kann das zugleich als eine „Beschreibung“ der Realität gelten. 

168  Dies ist nicht mehr ist als die Projektion einer Verallgemeinerung auf einen antede-
luvianischen Zustand im Stile der Romantik. Tatsächlich waren frühere Gesell-
schaften derart zerspalten („stratifikatorisch“), dass es zwischen ihren Mitglieder 
kaum je „Kommunikation“ gab. Was soll sich da noch „ausdifferenzieren“? 

169  „Soviel ist klar, dass das Mittelalter nicht vom Katholizismus und die antike Welt 
nicht von der Politik leben konnte“ (MEW 23, 96; cf. MEW 3, 39, 47; aber C. 
Schmitt 1932a). „Auf keinem Gebiete die Substanz voraussetzen – heißt ...: kein 
vom Denken unterschiedenes Sein, [...] kein vom Subjekt unterschiedenes Objekt, 
keine von der Theorie unterschiedene Praxis [...] anerkennen“ (MEW 2, 150). „Die-
se Summe von Produktionskräften, Kapitalien und sozialen Verkehrsformen, die 
jedes Individuum und jede Generation als etwas Gegebenes vorfindet, ist der reale 
Grund dessen, was sich die Philosophen als ‚Substanz’ und ‚Wesen des Menschen’ 
vorgestellt, was sie apotheosiert und bekämpft haben, ein realer Grund, der dadurch 
nicht [...] in seinen Wirkungen und Einflüssen auf die Entwicklung der Menschen 
gestört wird, dass diese Philosophen als ‚Selbstbewusstsein’ und ‚Einzige’ dagegen 
rebellieren“ (MEW 3, 38; cf. MEW 1, 216 ff.; G. McCarthy 1992, Pike 1999).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

ken, es sei „nur“ eine säkularisierte Form religiösen Denkens, nicht sinnlos, da er 
sich aus methodischen Gründen auf jedes spätere Denken erstreckt (auf Libera-
lismus und Demokratie ebenso wie auf den Sozialismus)? Bezüglich dieser we-
niger scheidenden als vermengenden Marxkritik stellt sich zuletzt die Frage der 
Richtung: wird bemängelt, dass Marx zuviel „säkularisiert“ hat, dass er also nicht 
Jude oder Christ geblieben sei, oder umgekehrt, dass er zuwenig „säkularisiert“ 
hat, also dass seine Religionskritik nicht radikal genug gewesen sei?170 Dies geht 
oft durcheinander. Die philosophische Formel „Säkularisierung“ erweist sich als 
unpräzise. Ihr Sachgehalt ist durch zahlreiche identitätsphilosophische Gleichset-
zungen und Assoziationsketten kaum mehr greifbar. Philosophische Probleme 
werden so nicht gelöst, sondern vielmehr übersprungen. Der Vorwurf, Marx habe 
Gedanken der Religion säkularisiert, unterliegt einer Kette von logischen Sprün-
gen. Er vereint die bunte Schar der Marxgegner unter einem politischen Kampf-
begriff, der Widersprüchlichstes enthält. 

Eröffnet wurde die philosophische Säkularisierungsthese von Carl Schmitt. 
Hatte Max Weber (1904) nur von Strukturanalogien zwischen der protestanti-
schen Ethik und dem „Geist des Kapitals“ (MEW 23, 295) gesprochen,171 so las 
Carl Schmitt das als bloßen Formwandel einer identischen „Substanz“, die ihm 
als genuin religiöse („theologische“) galt, und die daher wieder „politisch-
theologisch“ interpretiert und vertreten werden müsse (cf. 2.6.7).172

170  Wäre eine neue Einheit von Religion und Politik (so Schmitt und Voegelin, cf. Kiel 
1998) eigentlich wünschenswert? Das ist nicht nur eine Frage des Kopftuches. 

171  Dies tat auch Marx („Kultus des abstrakten Menschen“ MEW 23, 93). Er sah aller-
dings mehr als Weber: das Christentum hat sich nicht nur dem Kapitalismus, son-
dern zuvor auch anderen Formen perfekt eingepasst, und würde dies notfalls auch 
mit dem Sozialismus tun (MEW 4, 200, 484). Es beruht auf einer perspektivischen 
Täuschung und idealistischen Voraussetzungen (2.5.7), die Religion als Ursache 
des Kapitalismus zu werten (was nicht Webers Absicht war, wohl aber seine Wir-
kung). Wenn Weber die innerweltliche Askese „Geist des Kapitalismus“ tauft, be-
schreibt er eine vorkapitalistische Formation: die Geldfunktion der „Schatzbildung“ 
(MEW 23, 144 ff.; MEW 24, 488 ff.). „Der Schatzbildner opfert daher dem Goldfe-
tisch seine Fleischeslust. Er macht Ernst mit dem Evangelium der Entsagung“ 
(MEW 23, 147; 2.3.5, Fn. 155; 2.4.6, Fn. 138). Die Askese der erweiterten Repro-
duktion (die Akkumulation muss aus dem Mehrwert bezahlt werden, MEW 23, 
615) ist im Kapitalismus nicht mehr dieselbe: sie wirft, jedenfalls im Glücksfalle, 
eine hohe Rendite ab, so dass sich die Rede von „Askese“ oder „Abstinenz“ (MEW 
23, 623) erübrigt: „Produktion und Reproduktion auf erweiterter Stufenleiter gehen 
[...] ihren Gang ohne alle Dazwischenkunft jenes wunderlichen Heiligen, [...] des 
‚entsagenden’ Kapitalisten“ (MEW 23, 625; zum Luxuskonsum MEW 24, 402 ff.). 
Kurz 1994, 172 wirft seltsamerweise Marx eine protestantische Arbeitsethik vor.

172  Die Behauptung einer Umbesetzung setzt voraus, dass die Kirche göttlich sei (sie 
„persönlich repräsentiert Christus“, Schmitt 1923, 56). Diese Gottessubstanz („die 
übernatürliche Dimension der Kirche“, Senge 1985, 312) habe sich in den Staat sä-
kularisiert („Die ‚Allmacht’ des Gesetzgebers ist nicht nur linguistisch von der 
Theologie abhängig“ (Schmitt 1922, 38; cf. 42, 45 – wie sonst, wenn nicht substan-
tiell?). Zur Kritik Kodalle 1973, Faber 1975, 2001, Mehring 1989, Bröckling 1993, 
Wacker 1994, Groh 1998, Kiel 1998, Pircher 1999, Gross 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 387

                                             

Eine ganze Familie von Interpreten im Schweizer Exil der 1930er Jahre über-
nahm diese These des damaligen Nationalsozialisten Schmitt. Der katholische 
Theologe Hans Urs von Balthasar, der Soziologe René König und die Philoso-
phen Karl Löwith und Jacob Taubes untersuchten das Verhältnis der modernen 
„Geschichtsphilosophie“ zur jüdisch-christlichen Eschatologie.173 Wie in der 
Theologie galt Marx von vornherein als falscher politischer „Prophet“ (Fn. 162). 

An der bekanntesten Version, Löwiths Buch über die „theologischen Voraus-
setzungen der Geschichtsphilosophie“ (1949), lassen sich die Voraussetzungen 
dieses Denkens beispielhaft freilegen. Löwith übernimmt Schmitts substantialis-
tische Interpretation, ohne sie zu nennen,174 wenn er den Marxismus als „Pseu-
domorphose des jüdisch-christlichen Messianismus“ bezeichnet (1949, 49) – un-
erachtet der Tatsache, dass diese Vermengung an die nationalsozialistische Rede 
von einer „jüdisch-bolschewistischen Weltverschwörung“ erinnert; Löwith ver-
legt Marx’ unbewussten Messianismus sogar in seine „Rasse“ (48).175 Weiterhin 
teilt Löwith mit den katholischen Apologeten das idealistische top-down-
Denken: von einem obersten Grundsatz werde alles abgeleitet, und es komme nur 
darauf an, welcher dies sei.176 Da Marx kein Theologe war, konnte es also nur der 
„Atheismus“ sein, der sein Denken und Handeln auf diese Weise vorprogram-
mierte.177 Die Frage ist nur: Was ist ein „Reich Gottes, ohne Gott“ (46)?

173  Schmitt 1922, Balthasar 1936, Taubes 1947, Löwith 1949, König 1987, 90 ff.; cf. 
Voegelin 1952, 158 ff., 235; Kröner 1977, Vondung 1988. Taubes’ Doktorvater 
König war mit Löwith befreundet. Von ihm angeregt, hatte er in Zürich Vorlesun-
gen über Marx gehalten. (Auch Balthasar war in Zürich.) Taubes griff sie auf (Kö-
nig 1980, 8, 140; 1987, 435). Überschwängliche Formen des Marxismus, des sich 
prophetisch gerierenden im Westen wie des Staatskultes im Osten, gaben der Säku-
larisierungsthese ihre Plausibilität. Sie ist inzwischen ein Allgemeinplatz (vgl. das 
konservative Paradox, dass ‚die’ Moderne auf Voraussetzungen beruhe, die sie 
nicht selbst garantieren könne, Böckenförde 1991, 112; 2.4.3, Fn. 57). Der Bezug 
auf Marx war allerdings fraglich. Für Schmitt gibt es zwei säkularisierte Religionen 
(„nemo contra deus nisi deus ipse“), den messianischen Sozialismus (Behemoth), 
den er verurteilte, und den „katholischen“ Staat (Leviathan), den er vertrat (Schmitt 
1923a, Gross 2000, 155 ff., 225 ff.; 2.6.7).

174  Carl Schmitts Schriften waren Löwith allerdings wohlbekannt, siehe Löwith 1935. 
175  Hier ähnelt Löwith Plenge, auf den er sich aber nur bezüglich Hegels bezieht. „Ich 

habe Marx schon damals 1911 in seiner letzten Eigenheit als ‚Juden’ gekennzeich-
net“ (Plenge um 1933, nach Käsler 1986, 411 f.; cf. Berlin 1994). 

176  Voegelins Voraussetzung für die „neue“ Wissenschaft von der Politik etwa ist „ei-
ne durchgearbeitete Ontologie, die alle Seinsbereiche, vor allem den welt-
jenseitigen, göttlichen, als real anerkennt“ (1952, 16; s.o., Fn. 137). 

177  „Auf der Grundlage [!] dieses [...] Atheismus unternahm Marx seine radikale Kritik 
[...] Die Leugnung der menschlichen Abhängigkeit von einer bestehenden Schöp-
fungsordnung ist die atheistische Voraussetzung [!] der materiellen Weltrevoluti-
on“ (Löwith 1949, 49 f.). Der Materialismus habe eine „atheistische Begründung“ 
(50). Wie Nietzsche macht Löwith die Alternativ auf: „ist das oberste Maß unseres 
Daseins das Sein der Welt oder der christliche Gott“ (1949, 198)? Tertium datur:
Von einem solch spekulativen ‚obersten Maß’ hängt bei Marx theoretisch ebenso 
wenig ab wie in Newtons Physik (Newton war fromm, dennoch praktizierte er ei-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Wie soll ein Atheismus messianisch sein? Nur weil Löwith selbst die Struktur 
des theologischen Denkens beibehält, erscheint ihm Marx’ „historischer Messia-
nismus“ als (fern-)gesteuert vom „Geist des Prophetismus“:  

„Das kommunistische Manifest ist in erster Linie ein prophetisches Dokument“ (Löwith 
1949, 46). „Die grundlegende Voraussetzung [!] des kommunistisches Manifestes [...] 
liegt [...] darin, dass die eine Klasse Kinder der Finsternis und die andere Klasse Kinder 
des Lichts sind“ (47).

Die theologistische Prämisse in Löwiths Denken178 ist so stark, dass er noch die 
Religionskritik von Marx in sein Narrativ einbaut (49 ff.), obwohl sie dies de-
mentiert.179 Diese Sicht verhärtet sich darin, dass Löwith Marx’ Theorie von 
vornherein nicht als Wissenschaft zur Kenntnis nimmt.180 Darin ist Löwith Kind 
seiner Zeit: er übernimmt vom deutschen Bürgertum die typische Geringschät-
zung für westliche Politik und „westliche“ Wissenschaft. So wird Marx, für den 
das „Weltlich-Werden der Philosophie“ (MEW 40, 328) der Ausgangspunkt war, 
als spekulativer Theologe gelesen. Obwohl Löwith sich zeitlebens nur mit Marx’ 
Frühschriften beschäftigte, scheinen gerade deren Errungenschaften, die Religi-
ons- und Philosophiekritik, an ihm abgeperlt zu sein; wie an so vielen seiner Ge-

nen methodischen Atheismus, „etsi deus non daretur“, wie Grotius für das Natur-
recht sagte) oder in Kants Ethik – auch wenn biographisch für Marx „der vor-
nehmste Heilige ...im philosophischen Kalender“ Prometheus war (MEW 40, 263).   

178  Obwohl Marx mit Bibelanspielungen nicht spart (eher um die Positionen der Geg-
ner als absurd zu überführen als um die eigene anzupreisen, Buchbinder 1976), be-
nutzt erst Löwith die Begriffe „Erbsünde“ (1949, 47), „letztes Gericht“ (46), Chris-
tus, Kreuz, Auferstehung und Erlösung (48; Löwith wechselt unbesehen vom Marx 
„rassisch“ zugehörigen Judentum ins Christliche). Bereits Nietzsche führte einen 
Kampf „gegen das latente Christentum (z.B. in der Musik, im Sozialismus)“ (1887, 
1021; der Terminus „Mein Kampf“ fällt hier fünfmal).  

179  Die Religionskritik, die Löwith äußert, ist sinngemäß – und überspitzt – die, dass 
Geschichtsdenken zu Marx führe und die jüdische Religion zum Geschichtsdenken, 
so dass es also vom bürgerlichen Standpunkt praktisch klüger sei, nicht religiös zu 
werden, jedenfalls nicht in der jüdisch-christlichen Variante. Das ist eine pruden-
tielle Klugheitsregel mit katholisch-atheistischen Zügen (cf. Gross 2000, 155 ff; 
Faber 2001), aber noch keine theoretische Kritik.

180  „Der Marxismus gehört in den Zusammenhang der Kirchen- und Ketzergeschichte, 
nicht der Wissenschaftsgeschichte“ (Hofmann 1987, 12). Löwith betrachtet nur das 
Manifest (2.1.1, 2.4.6). Es sei „keineswegs [...] eine rein wissenschaftliche, auf em-
pirische Fakten gegründete Analyse“ (1949, 46). Die Wissenschaft bei Marx sei 
„verkehrte Form“ (48; was nur zeigt, dass diese Lesart sie nicht unterbringen kann): 
„Es ist nicht möglich, die Vision der messianischen Berufung des Proletariats wis-
senschaftlich zu beweisen und Millionen von Anhängern durch eine bloße Feststel-
lung [...] zu begeistern“ (49 f.). Das trifft Sorel und Gramsci und wurde auch 
Kautsky vorgeworfen (2.1.4, Fn. 72). Bezüglich Marx aber ist dies ein Hinweis, 
dass er eben aus diesem Grund nicht „messianisch“ gelesen werden kann. Löwith 
spürt, dass seine eschatologische Lesart nicht mit dem Textbefund übereinstimmt, 
doch projiziert er sein eigenes Problem auf Marx: „Marx’ Antwort auf diese Frage 
ist keineswegs überzeugend“ (49). Für Marx stellt sich diese Frage nicht. Zwar 
spielt Agitation im Manifest eine große Rolle, aber seine Endabsicht ist säkular.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 389

                                             

neration.181 Karl Löwith, der angetreten war, die Geschichtsphilosophie zu be-
kämpfen, hat eine neue Modewelle der Geschichtsphilosophie mit eingeleitet.

Marx hatte über Dinge in der Geschichte gesprochen, und davon ausgehend 
heuristische Gesetzmäßigkeiten benannt. Er rief dazu auf, die sich bietende Mög-
lichkeit einer anderen Wirtschaftsordnung zu nutzen. Geschichtsphilosophie aber
lehnte er dezidiert ab.182 Löwith dagegen sagt nichts über geschichtliche Ereig-
nisse, sondern löst deren Form (Geschichte) von ihrem Inhalt (geschichtliche Er-
eignisse) ab, um darüber im Medium der Auslegung von anderen Geschichtsphi-
losophien apriorische Betrachtungen anzustellen. Wie die Junghegelianer, deren 
Hagiograph er wurde, saß er im Fliegenglas des „Geistes“ fest und kam nicht 
heraus.183 Löwith ist somit noch eher als Theologe zu bezeichnen als Marx:184

Die politischen Kämpfe seiner Zeit waren Löwith, einem Sohn großbürgerli-
cher Eltern, fremd geblieben.185 Von den Erschütterungen seiner Zeit – die daran 

181  Löwith liest Marx nicht nur als Propheten, sondern auch als Hegelschen Philoso-
phen: „Das allgemeinste Prinzip von Marx ist dasjenige Hegels: die Einheit von 
Vernunft und Wirklichkeit“ (53). Wenn irgendetwas in Marx’ Werk kontinuierlich 
ist, dann der Kampf gegen eben diese idealistische Hegelsche Voraussetzung 
(2.5.7). Doch für Löwith ist und bleibt Marx Philosoph („aber auch als ‚Materialist’ 
blieb Marx Philosoph“, 1949, 38; das erinnert an Horkheimer 1937, 59/GS 4, 219, 
cf. Fn. 73). Er nahm „die künftige Philosophie [!] vorweg“ (1949, 39). Außerdem 
habe er moralisch argumentiert (47) – was nicht recht zum gleichzeitig unterstellten 
Hegelianismus passen will, dafür aber eine noch heute beliebte Marxlesart tradiert 
(cf. Spengler 1923, 471 f.; Popper 1944 II, 243 ff.; Wildt 1997; siehe 3.1.4). 

182  Marx wandte sich eindeutig gegen den „Universalschlüssel einer geschichtsphilo-
sophischen Theorie“, „deren größter Vorzug darin besteht, übergeschichtlich zu 
sein“ (MEW 19, 111 f., cf. MEW 13, 616; F. Jonas 1968 I, 217; siehe 2.1.4, Fn. 71; 
2.4.5). Über seine „allgemeinsten Resultate“ (MEW 3, 27, cf. MEW 40, 467; MEW 
13, 8) meinte er: „Diese Abstraktionen haben für sich, getrennt von der wirklichen 
Geschichte, durchaus keinen Wert. [...] Sie geben [...] keineswegs, wie die Philoso-
phie, ein Rezept oder Schema, wonach die geschichtlichen Epochen zurechtgestutzt 
werden können“ (MEW 3, 27). Vgl. dazu Vollgraf 1996 und 1998, Behrens 1997.

183  Das philosophische Fliegenglas der Hegelianer (Fn. 152) führte noch bei Löwith 
(Fn. 196) zu einer Auffassung ähnlich der von Marx beschriebenen, dass „mein 
wahres religiöses Dasein mein religionsphilosophisches Dasein, mein wahres poli-
tisches Dasein mein rechtsphilosophisches Dasein, [...] mein wahres menschliches 
Dasein mein philosophisches Dasein [ist]. Ebenso ist die wahre Existenz von Reli-
gion, Staat, Natur, Kunst: die Religions-, Natur-, Staats-, Kunstphilosophie“ (MEW 
40, 582). Geschichte und Geschichtsphilosophie wären in diese Liste zu ergänzen. 
Eine Brisanz hatten die deutschen Diskussionen über die Geschichte bereits durch 
die Unklarheit über den wissenschaftstheoretischen Status der Geschichtswissen-
schaften (Dilthey 1883, Rickert 1896). Doch die Frage der Gegebenheitsweise des 
Gegenstandes „Geschichte“ wird von Löwith, einem Husserlschüler, nicht gestellt. 

184 Marx (MEW 3, 40) verspottete „die wichtige, neuerdings mehrfach behandelte Fra-
ge: wie man denn eigentlich ‚aus dem Gottesreich in das Menschenreich komme’, 
als ob dieses ‚Gottesreich’ je anderswo existiert habe als in der Einbildung und die 
gelahrten Herren nicht fortwährend […] in dem ‚Menschenreich’ lebten“.  

185  Löwith verließ München 1919, weil ihm die Revolution „zu laut“ geworden war. 
Auch der Angriff der Japaner auf Pearl Harbour 1941 ließ den soeben von Japan in 
die USA Übergesiedelten kalt (Lutz 1999, 280 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

wahrlich nicht arm war – hielt er diejenigen des Geistes für die schwerwiegends-
ten: ihm und seinem Studienfreund Leo Strauß erschien der „Historismus“ als 
das Problem der Epoche. Zwar war Marx für die Entstehung dieses Paradigmas 
in der Geisteswissenschaft wichtig. Wie der junge Marx hatte sie sich von Hegels 
Geschichtskonstruktion ab- und der „wirklichen“ Geschichte zugewandt.186 Doch 
der an den deutschen Universitäten wirksame Historismus, also die auf Marx be-
reits reagierende Version, hatte die materialistische Relation der Theorie auf eine 
politökonomische Basis gestrichen und an dessen Stelle die irrationale Basis des 
„Lebens“ gesetzt (2.5.2). Dieser Nihilismus machte zwar die historische Relati-
vierung der vormals für autonom gehaltenen „geistigen Gebilde“ mit, nicht aber 
deren Relationierung auf eine historisch stringent zu verfolgende Geschichte der 
Basis.187 Die Vergeisteswissenschaftlichung des Historismus bei Dilthey und 
Heidegger erblickte „Sinn“ erst innerhalb eines emphatisch „historischen“ Hori-
zontes – innerhalb eines isoliert betrachteten Überbaus (2.5.2). Aus dieser Optik 
hatte Löwith den Eindruck, in dem steten Wechsel, den der Historismus konsta-
tierte, ohne ihn erklären zu können, sei eigentlich kein „Sinn“ zu finden. Marxens 
Thematisierung geschichtlicher Ereignisse und künftiger Möglichkeiten las Lö-
with idealistisch als Metaphysik ‚der’ Geschichte – unter Ausblendung der Basis.  

Wenn aber, wie bei Löwith, innerhalb der Marx’schen Theorie die zentralen 
empirischen Momente, wenn die Reflexionen auf das Verhältnis dieser veränder-
ten Form von Theorie sowohl zu ihrer kontemplativen Vorgängerin wie zur poli-
tischen Praxis, wenn schließlich der besondere Charakter politischer Rhetorik in 
einzelnen dieser in die Praxis eingelassenen Texte ignoriert, die einschlägigen 
Partien also ohne Beibringung ihres Kontextes zitiert werden, dann mag diese 
Theorie einer mythischen Geschichtsphilosophie ähneln.188 Diese entfernte Ana-
logie auf der textualen Ebene – die niemand bestreiten wird, die aber als solche 
wenig besagt – wird allerdings nicht näher untersucht. Mit der formalen Entspre-
chung des eindimensional-philosophisch gelesenen Marxismus zu ausgewählten 
religiösen Mythen wird eine Abhängigkeit desselben zu jenen schlechterdings 
behauptet, ohne dafür noch Belege anzubringen.189

186  Löwith 1958; Lutz 1999, 279. Zur „Überwindung des Historismus“ Mannheim 
1924, Schnädelbach 1974, 160 ff.

187  Zu Ranke, Droysen, Treitschke etc. Schnädelbach 1974. Troeltsch 1922 ist selbst 
noch Historist. „Die Relativität jeder Art von menschlicher Auffassung des Zu-
sammenhangs der Dinge ist das letzte Wort der historischen Weltanschauung, alles 
im Prozess fließend, nichts bleibend“ (Dilthey, GS V, 9; vgl. Lukács 1954, 349). 

188  Darum haben Schul- und einführende Lehrbücher, die Marx als Geschichtsphiloso-
phen hinstellen, zunächst einmal recht; Einführungs- und Schulbücher müssen ver-
einfachen (cf. Ständeke 1981, Angehrn 1991, Schaefler 1991). Zur hinreichend phi-
losophischen Erfassung Marxens reicht dies aber bei weitem nicht aus.  

189  Gegen Ähnliches bei Toynbee (A Study of History II, 178) richtet sich Popper 
(1975 II, 312): „‚Die entschieden jüdische Inspiration des Marxismus […] ist die 
apokalyptische Vision einer gewaltsamen Revolution […] die wohlbekannten Züge 
der traditionellen jüdischen Apokalypse treten durch diese fadenscheinige Verklei-
dung hindurch zutage [...].’ Es ist nicht viel in dieser vortrefflichen Stelle enthalten, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 391

                                                                                                                                    

Eine andere Ebene als die textuale berücksichtigt Löwith nicht. Löwith unter-
stellt, wie schon Carl Schmitt (Fn. 172), einen Formwandel einer identischen 
Substanz. Gegen diesen Popanz einer marxistischen Geschichtsmetaphysik will 
Löwith nun jegliche Sinnerwartung von der Geschichte abziehen.190 Er weist jede 
Aussage über sie ab, die über die Konstatierung eines „Zufalls“ hinausgeht.191

Gegenüber seinem „Auszug aus der Geschichte“ in die Natur192 verschmelzen 
alle Theorien, die irgend von Geschichte handeln – antike Historiographie, jüdi-
sche Prophetie, mittelalterliche mythische Heilsgeschichten, die Geschichts-
schreibung der Aufklärung, ihre Radikalisierung im historischen Materialismus 
sowie die wenigen Entwürfe zu einer „Universalgeschichte“ (Herder, Condorcet, 
Hegel) – zu einem erratischen Block. Dadurch gerät Löwith die Realität aus dem 
Blick.193 Seine verüberallgemeinernde Denkart verstellt Löwith die Sicht auf sei-
ne Gegner: Einst kritisierte er den theologisierenden Dezisionismus der deut-
schen Zwischenkriegsphilosophie.194 Doch wenn er meint, in Marx die Wurzel 
dieses Denkens getroffen zu haben, so übersieht er, dass dieser bereits von jenem 
getroffen werden sollte (2.5.2). Löwith gerät damit in eine Zweideutigkeit: er ist 
gegen Marx und dessen konservativ-revolutionäre Gegner zugleich. Indem er sie 
nicht mehr angemessen unterscheiden kann, ist seine eigene Position kaum ding-
fest zu machen. Sie ist damit genauso „pseudokonkret“, wie es Anders 1947 dem 
gemeinsamen Lehrer Heidegger vorwarf.

In einer solchen Zweideutigkeit war schon Löwiths Vorbild Jacob Burckhardt 
stecken geblieben: gegen die Geschichtsphilosophie eingestellt, vertritt er doch 

womit ich nicht übereinstimmen würde – solange man nicht glaubt, dass hier mehr 
vorliegt als eine interessante Analogie. Aber wenn man glaubt, dass eine ernsthafte 
Analyse gegeben worden ist …, dann muss ich Einspruch erheben“.  

190  Dramaturgisch ist der Gipfel der Geschichtsmetaphysik, direkt vor dem rettenden 
Burckhart, die Marx’sche (1949, 38 ff.). Vom Sozialismus und Faschismus in Lö-
withs drei Heimaten Deutschland, Italien und Japan ist keine Rede.

191  Löwith fragt: „denn ist die Geschichte nicht etwas völlig Zufälliges, verglichen mit 
der ewigen Bewegung der Himmelskörper und ihrer kosmischen Notwendigkeit?“ 
(1949, 197). Auch Natur hat eine Geschichte. Marx bezog sich neben Darwin auf 
die geologische Formationstheorie von P. Trémaux (cf. Irrlitz in Fleischer 1994, 
113). Löwith übernimmt den Gegensatz von Natur und Geschichte von Feuerbach, 
den bereits Marx kritisiert hatte (MEW 3, 39, 43; cf. Löwith 1941). Die Forderung, 
keine Sinnerwartung in die Geschichte hineinzutragen („Enttäuschungen gibt es 
nur, wo etwas erwartet wird“; Löwith 1949, 13), kann nur meinen, keine Werturtei-
le in die Beschreibung des Geschehens zu mengen, nicht aber, geschichtliche Pro-
zesse gar nicht mehr zu betrachten. Doch selbst die „profangeschichtliche Methode 
Voltaires“, die erste „wissenschaftliche Theorie der ‚wirklichen’ Geschichte“, lehnt 
Löwith ab (1949, 11). Gleicht das nicht einer Absage an jede „Geschichte“ zuguns-
ten eines melancholischen amor fati, das sich um Einzelheiten nicht kümmern will?    

192 Vgl. Bolz 1989. Wenn es in der Geschichtsphilosophie je ein Theologoumenon gab, 
dann ist es dieser Exodus, das verheißene Ende (Niethammer 1989, Meyer 1993). 

193  „Mit Marx verglichen, ist Hegels Philosophie realistisch“ (Löwith 1949, 54).  
194  Löwith 1935. Nach 1945 blieb er ein Kritiker Heideggers (Löwith 1953, 1986). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

selbst eine solche, nur eben eine andere.195 Sich prinzipiell gegen die Religion 
erklärend, verklärt Löwith sie am Ende selbst – wie schon Nietzsche oder der 
„religiöse Sozialismus“.196 Aus dem Fliegenglas des Geistes ist kein Entkommen, 
wenn der Primat des Geistes schon in den Ausgangsvoraussetzungen steckt: 
Wenn die historischen Katastrophen, die den unausgesprochenen Hintergrund der 
Erörterungen Löwiths bilden, nur als Ausflüsse eines Glaubens gelten, dann kann 
nur ein anderer Glaube abhelfen (oder eine andere, skeptische Philosophie, wie 
Odo Marquard vorschlug).197 Löwith bemühte sich folglich um ein „anderes 
Denken“ – wie sein Lehrer Heidegger, nur in einer bescheideneren Variante. 
Wohl aufgrund seines reingeistigen Blickwinkels übersah Löwith, dass ihn seine 
Lösungsversuche gerade wieder in Marx’ Nähe brachten: angefangen mit der   
epikureischen Grundhaltung, waren seine Entwürfe zur Anthropologie wie seine 
Forderung nach einer „wissenschaftlichen Behandlungsart“ der Geschichte (nach 
Maßgabe der antiken Schriftsteller; 1949, 16) bereits von Marx vorweggenom-
men und durchgeführt worden.198 Allerdings war Marx dadurch aus der reinen 
Philosophie – und damit aus dem Gesichtkreis Löwiths – hinweggeführt worden.  

Das Säkularisierungsnarrativ wurde nun von vielen Autoren geteilt, die sich 
lediglich in der Bewertung dieses Narrativs unterschieden: plädierte Löwith für 
eine heidnisch-antike Eliminierung der Geschichte199 und gegen den überall un-
terschobenen „jüdischen Messianismus“, so Taubes für Letzteren. Behauptete 

195 Der „dünne Faden bloßer Kontinuität“ bei Burckhardt (Löwith 1949, 32) kann 
selbst geschichtsphilosophisch, ja theologisch interpretiert werden – als Position 
die der Gegenreformation. Ihr ging es darum, den „Ausnahmezustand“ weltlicher 
Veränderungen auszuschließen (2.6.7). Löwith ignoriert diesen, obwohl er längst 
da war: „Sollte wirklich eine radikale Krise die Kontinuität unserer Geschichte 
sprengen, so würde dies ihr Ende sein“ (1949, 28). Von einer solchen Krise war 
damals pausenlos die Rede (2.5.2, Fn. 89). Auch übernahm Löwith 1936a Nietz-
sches hochgradig geschichtsphilosophische „ewige Wiederkehr des Gleichen“. 

196 Wie Jacob Burckhardt den Asketismus des frühen Christentums lobte und sich eine 
Rettung vor der „allgemeinen Unruhe“ nur durch diese vorstellen konnte (Burck-
hardt 1910, 207; vgl. Löwith 1936b; Martin 1947), so kam Löwith zu einer Natur-
verehrung, die stoische Züge trug (Habermas 1991, 195 ff.). Löwiths Schlusswort 
lautet: „Der neuzeitliche Geist ist unentschieden, ob er heidnisch oder christlich 
sein soll [...] Daher ist seine Sicht notwendigerweise trübe, verglichen mit dem 
entweder griechischen oder biblischen Denken“ (1949, 189). Die Option für ein ra-
dikales Christentum ist offen gelassen. Ein eigenes Denken in Neuzeit und Moder-
ne anerkennt Löwith dezidiert nicht. Er ist gefangen im „Geist“, die klassische Bil-
dung hat ihn der sozialen Realität entfremdet (vgl. Cancik 2000 zu Nietzsche).

197 Löwith 1950 unterstellt einen neuzeitlichen „Glauben“ an die Wissenschaft und die 
Geschichte. Auch der Kommunismus war für Löwith vor allem ein „Glaube“ 
(1949, 49). Damit argumentiert Löwith eben „theologisch“.

198 Eine Anthropologie entwarf Löwith in seiner Habilitation (1928) und späteren 
Schriften, wo die „Natur“ eine prominente Rolle spielt. Auf diese Weise ließ sich 
Marx allerdings schlecht aushebeln (Fn. 191; cf. 2.1.4, Fn. 74). 

199 Schon hierin liegt ein hermeneutisches Defizit, weil sich „die Antike“ so nicht zu-
rechtstellen lässt. Auch sie hat Geschichtsschreibung wie Geschichtsspekulation
gekannt, sogar Forschrittsdenken hat es gegeben (Cancik 1983).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 393

                                             

Carl Schmitt, die Übertragung theologischer Kategorien in die Politik werde erst 
dann unrechtmäßig, wenn die Theologie der Herrschaft ausgetrieben sei (oder 
eine Theologie der Freiheit sich erdreiste, sie zu nutzen),200 so entgegnete Hans 
Blumenberg (1966), die „Selbstbehauptung“ der Neuzeit sei eine durchaus legi-
time gewesen. Eine weitere Variante dieses Narrativs war die Unterstellung eines 
gnostischen Dispositivs bei Marx, welche entweder zu einer Verurteilung Mar-
xens aus christlicher Sicht führte – die zwar eine religiöse, aber nur eine christka-
tholische Politik dulden wollte (Voegelin 1959); oder zu einer Verurteilung aus 
kritisch-rationalistischer Sicht, die gar keine Vermengung der Religion mit der 
Politik duldete (Topitsch 1961). Schon diese Fülle unterschiedlicher religiöser 
Aufladungen des Marxismus zeigt ihre Unschärfe. Blumenberg ragt insofern aus 
diesen polemischen Schriften heraus, als er die allreligiöse Voreingenommenheit 
gerade vermeiden will. Doch auch er sah die Kontinuität in diesem Bruch rein 
geistesgeschichtlich: es sei in den Epochenbrüchen um „große Fragen“ und die 
Unmöglichkeit ihrer Beantwortung gegangen, die schließlich in der Neuzeit bes-
ser beantwortet wurden.201 Die einzige Perspektive ist die von Texten, die sich 
wieder auf andere Texte beziehen und so fort. Der synchrone Realitätsbezug der 
Texte oder die Realität hinter den Texten wird nicht berührt.202 Marx wird also 
auch von den Geschichtsphilosophen zu einem Theologen gemacht. Doch ist es 
kein Zeichen eines vertieften Religionsverständnisses, wenn man überall Religi-
on erspäht.203 Das tat Marx weniger als seine geschichtsphilosophischen Kritiker. 

200  Schmitt hieß eine solche Übertragung solange gut, wie die gegenreformatorische 
Theologie sich damit „theologisch“ rechtfertigen ließen – unter Missachtung des 
konfessionellen Neutralitätsprinzips von Bodin, wie sie schon Hobbes praktizierte 
(Kriele 1994, 55, 96 ff., 105). Er wandte sich gegen protestantisch-profane politi-
sche Veränderungen im Liberalismus und gegen jüdisch-messianische im Marxis-
mus, nicht aber gegen die katholische Idee eines universalen, „ordnenden“ Reiches. 
Schmitt war politischer Konfessionalist. 1934 rechtfertigte er das neue „Reich“ tri-
nitarisch (als Staat, Bewegung, Volk). Marx benutzt theologische Begriffe zur Ka-
rikatur der Politik, Schmitt zu ihrer Sakralisierung.   

201  Eine ausgeführte Kritik (cf. Faber 1984) müsste vor allem die Lutherdeutung prob-
lematisieren: Blumenberg (1966) suggeriert, Ockhams nominalistische Verjenseiti-
gung Gottes und Luthers Prädestinationslehre hätten Gott in eine Ferne gerückt, die 
einen weltlichen Neuanfang erzwungen hätte. Durch diese Reduzierung der Ge-
schichte auf Religionsgeschichte entgeht Blumenberg der doppelte Freiheitsgewinn 
dieser Operation: individuell wurde eine personale Gottesbeziehung so gerade erst 
eröffnet, nicht entstellt, und politisch war so der bedrückenden und repressiven 
„politischen Theologie“ von Mittelalter und Gegenreformation der Boden entzo-
gen. Wenn ein weltlicher Neuanfang provoziert wurde, dann durch die verfehlte 
politische Inanspruchnahme Gottes (2.6.7), nicht durch seine Ferne.

202  Leo Strauß hatte den Mut, dies gutzuheißen und sich als Platoniker zu bezeichnen 
(Lutz 1999, 428; s.u., Fn. 209). 

203  Mit Bonhoeffer lässt sich entgegenhalten: Wer weiß, wie es in der Religion zugeht 
und wo der angemessene Ort dafür ist, der wird nicht in jeder Kleinigkeit einen Be-
leg für mögliche „religiöse Voraussetzungen“ sehen, nicht alles vermengen müs-
sen. Gerade weil Gott groß ist, ist er in religiösem Verständnis nicht auf die Welt 
angewiesen; weil er gut ist, lässt er den Menschen die Freiheit, sich um ihre Belan-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Dessen ungeachtet wurde der Titel „Geschichtsphilosophie“ ablehnend wie 
zustimmend als eine Chiffre für „Marxismus“ gebraucht, von den 1890er Jahren 
bis heute.204 Die Geschichtsphilosophie hat in manchen geschichtsmächtigen Va-
rianten des Marxismus tatsächlich eine Rolle gespielt, doch sie war schon dort 
kompensatorisch: so im orthodoxen Marxismus Kautskys (2.1.4) und Lenins 
(2.2.6), ähnlich in der Frankfurter Schule (2.6.2); jeweils zumindest auch, um das 
erstrebte „Endziel“ mit der ihm zuwiderlaufenden Taktik oder Forschungsweise 
zu „versöhnen“. Die philosophischen Debatten um die Geschichtsphilosophie 
hatten einen doppelt verschobenen Charakter: in ihnen wurde stellvertretend der 
Marxismus verhandelt, welcher in seiner Geschichtsphilosophie jedoch selbst nur 
in Form einer Ausflucht gegenüber Einwänden vorhanden war.205

Ein verwandtes Feld solch stellvertretender Auseinandersetzung war die De-
batte um Mythos und Wissenschaft in der Marx’schen Theorie. Dieses Thema 
hatte den Vorteil, dass es im Marxismus selbst umstritten war.206 Unverkennbar 
ist auch hier eine geschichtsphilosophische Schlagsseite. Popper eröffnete diese 
Auseinandersetzung für die Nachkriegszeit. Er wies Marx als unwissenschaftlich 
zurück, nicht aber wegen seiner Ökonomie, sondern wegen seines „Historizis-
mus“, seiner „deterministischen Geschichtsphilosophie“ (1944 II, 197; 1957). Er 
übernahm damit die Einteilung des Marx’schen Werkes in einen einzelwissen-
schaftlichen und einen mythisierenden Teil, die schon Bernstein und Sorel vor-
genommen hatten. Allerdings waren sich Philosophie wie Geistes- und Sozial-
wissenschaften je für sich, untereinander und zudem gegenüber den Naturwis-
senschaften über ihre spezifische Wissenschaftlichkeit selten einig.207

ge selbst zu kümmern (Kraus 1982, Link 1999). „Die Welt ist heute weltlich ge-
worden“ (Metz 1968, 1). Ein Zeitungsartikel lobt: es „begreifen auch katholische 
Theologen allmählich, dass Säkularisierung, Entflechtung von Hoheitsansprüchen 
und Religion, dem Kern der christlichen Botschaft durchaus entspricht“ (Leserbrief 
in der Süddeutschen Zeitung, 21.12.2002, cf. Steinbüchel 1950). Dennoch tritt Kul-
turkritik noch immer gern als Religionskritik auf (Luckmann 1963, Jacob 1996).  

204  Die Synonymisierung zieht sich von P. Barth 1897 über Freyer 1930 und O. Mar-
quard 1973 bis zu Rohbeck 2000 (2.4.4, Fn. 67). Es gab auch Marxisten, die dies 
affirmierten, so Conrad Schmidt oder die Frankfurter Schule (Horkheimer 1930, 
Schmidt 1976, Lutz-Bachmann 1988, Bolz 1989, Bialas 1994, Wegerich 1994, 
Behrens 1996, Herrmann 2000). Zur russischen Geschichtsspekulation (Dostojews-
ki, Solowjew, Berdjajew) cf. Meyer 1993, 70 ff.; Groys 1996. 

205  Die Wende zur Geschichtsphilosophie kann in allen drei Fällen als abstrahierende 
Ausflucht gegenüber der Aufforderung verstanden werden, eine sachliche Berech-
tigung der eigenen Ansprüche beizubringen. Eine solche direkte oder indirekte 
Aufforderung hatte Kautsky durch Bernstein, Lenin durch die „Ökonomisten“ und 
Horkheimer durch Mannheim erfahren (in Form einer Problematisierung der vor-
ausgesetzten Wirklichkeit, cf. 2.6.1). 

206  Siehe etwa Wetter 1958, Topitsch 1961, Zeleny 1968, Negt 1969, A. Schmidt 
1970, Tomberg 1973, Büsser 1974, Reichelt 1974, Szczesny 1975, Kittsteiner 
1977, Callinicos 1983, Sandkühler 1983, Sheehan 1985, Kitching 1994.  

207  Siehe dazu u.a. Apel 1979, Mittelstrass 1979, Oelmüller 1988, Plümacher 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 395

                                             

Der scheinbar schwerwiegende Vorwurf der „Unwissenschaftlichkeit“ war 
daher recht beliebig auffüllbar. Wetter 1952 warf sie Marx vor, weil er die Got-
tesbeweise nicht akzeptierte. Popper bescheinigte sie Marx, weil er Platon so nah
war, Leo Strauß, weil er ihm so fern war.208 Der Vorwurf der „Mythisierung“ 
findet sich nun auch bei den Theologen. Heinz-Horst Schrey etwa (1954, 145) 
erörtert die Wissenschaftlichkeit in Bezug auf die Geschichte:

„Wir sind der Ansicht, dass es sich bei Marx nicht um ein aus wissenschaftlicher Objek-
tivität stammendes Verhältnis zur Geschichte handelt, sondern um eine im Dienst der 
sozialen Heilslehre stehende Mythologie, für die der wissenschaftliche Begründungszu-
sammenhang zwar subjektiv notwendig [?], aber keineswegs konstitutiv ist.“ 

Der mythisierende Marxismus von Sorel hatte die Geschichtsbetrachtungen von 
Marx gerade nicht als Mythos, sondern als Wissenschaft betrachtet (1908, 92, 
158, 163). Sorel stellte ihnen den Mythos des Generalstreiks gegenüber, der den 
proletarischen Massen ihre eigene Stärke versinnbildlichen sollte (1908, 163 ff.). 
Dazu bediente er sich einer bewussten Entintellektualisierung und offenen An-
preisung der Gewalt.209 Dies war sehr wohl als Mythisierung zu kritisieren.210

Die Fixierung des Mythos-Vorwurfs gerade auf die Geschichte muss dagegen als 
spezifisch deutsche Variante gelten, die wohl deshalb so brisant wurde, weil man 
hier ohnehin Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie hatte.211 Eben diese 
wurden nun in den Marxismus hineingesehen. Denn wie begründet Schrey seine 
„Ansicht“, Marx mythisiere ‚die’ Geschichte? „Ginge es um objektive Wahrheit 
bei Marx, so müsste ihn die Frage leiten: was kann man aus der Geschichte ler-
nen? Ihn leitet dagegen eine [...] Vorstellung vom Endziel“ (1954, 146). Obwohl 
historische Objektivität eingefordert wird, setzt die Diskussion um Marx an ei-
nem historischen Abschnitt an, in welchem es bereits zu schwerwiegenden Ver-
zerrungen gekommen war – an Bernsteins Diskussion des „Endziels“ (2.1.2). 

Schreys Sichtweise trennt zwischen zwei Hälften des Marxismus, von denen 
die eine wissenschaftlich triftig, aber belanglos, die andere politisch wirksam, 
aber irrational sei.212 So konnte man den Marxismus politisch kritisieren, ohne 
auf die wissenschaftlichen Gehalte weiter eingehen zu müssen. Der unübersehba-
re Hintergrund solcher Einlassungen ist der kalte Krieg.

208  Vgl. Strauß 1956, 1975 (Gawoll 1989, 126). Als Verfechter des Fortschritts sei 
Marx zwar das Gegenstück zu Platon als dem Verfechter der Veränderungslosigkeit 
(stasis), er teile aber mit jenem über Aristoteles und Hegel Züge wie den „Essentia-
lismus“ (Popper 1944 II, 213) oder die Feindschaft zur „offenen Gesellschaft“.

209  Zu Sorel siehe Lichtheim in Sorel 1908; Freund 1932, H. Barth 1959. 
210  Vgl. im Ansatz Lukacs 1933, König 1937. Für den frühen Lukács und für König 

war Sorel wichtiger als Marx (Lukács 1967, 12; König 1980, 101, vgl. 4.4, Fn. 38). 
211  Sowohl die Realgeschichte wie auch die methodischen Grundlagen ihrer theoreti-

schen Betrachtung bereiteten in Deutschland Probleme: man denke an die Debatten 
über den Status der Geschichtswissenschaft seit Droysen, Windelband, Rickert und 
Dilthey (Rickert 1896, Theodor Lessing 1919, Koselleck 1977; 2.5.2).  

212  Die unterstellte Mythologie ähnelt der Theologie der Revolution, Tillichs kairos-
haftem „Jetzt“ (Schrey 1954, 150).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


396 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die kommunistische Herrschaftsikonographie praktizierte tatsächlich eine 
politische Mythologie.213 Zwar hätte man den Sowjetkommunismus auch direkt 
angreifen können, ohne den Umweg über Marx. Erst die Vermengung aber ge-
währleistet diese Kritik des Sowjetkommunismus im Gewande einer Marxkri-
tik.214 Vielleicht wollte man auf diese Weise diplomatisch sein. Erneut aber wur-
den Theorie und Realität einander so stark angenähert. 

Adressat der entmythologisierenden Kampfschriften war auch bei bei Ernst 
Topitsch weniger Marx als vielmehr Sowjetrussland. 1941 Teilnehmer des deut-
schen Vernichtungsfeldzuges gegen Russland, beendete er seine philosophische 
Karriere mit einem antirussischen Pamphlet, das auch seine früheren Einlassun-
gen zu Marx fragwürdig macht.215 Topitsch sah in Marx eine religiös verbrämte 
und machtgierige Person, die mit Hilfe einer Mythologie „Kaiser“, ja „Gott“ ha-
be werden wollen. Er habe sich als „Erlöser“ (Topitsch 1975, 18) in den Mittel-
punkt seiner apriorischen Konstruktion der Weltgeschichte gestellt. Die Wissen-
schaft habe ihm lediglich dazu gedient, nach den Enttäuschungen von 1848 sei-
nen naiv-optimistischen „Glauben“ zu bewahren.216 Als Wissenschaft begreift 
Topitsch einzig die zu Geschichtsgesetzen hochstilisierte Selbstlegitimierung sta-
linistischer Machthaber, die Geschichtsphilosophie des „dialektischen Materia-
lismus“ (Poppers „Historizismus“). Das projiziert den Stalinismus auf Marx.  

Der Effekt einer solchen Projektion ist aus drei Gründen misslich: Weder 
werden die politischen Verhältnisse im Realsozialismus damit wirklich getroffen, 
weil über sie nur stellvertretend verhandelt wird, noch wird sie Marx gerecht, da 
er von vornherein in ein Raster gepresst wird, das ihn als Gründer des Stalinis-
mus hinstellt (es gibt kaum eingehende Textexegesen), noch finden sich Reflexi-
onen auf den Mythosbegriff, obwohl dieser im 20. Jahrhundert Gegenstand ein-
gehender Betrachtung geworden ist.217 Der diffuse Vorwurf der „Mythologie“ er-

213  Zur Ästhetik des „Totalitarismus“ siehe Damus 1981, Groys 1988 oder Tabor 1994.  
214  Die mythologisierende Autodepotenzierung des Marxismus, etwa im „Proletkult“ 

(Gorsen 1981, 83 ff.), regte die Rückverlängerung dieses Angriffs auf Marx an (cf. 
Fn. 20; 2.1.4, Fn. 66; 2.2.4, Fn. 59; 2.4.2, Fn. 41).

215  Topitsch 1985 meint, dass „der ganze Krieg in seinem politischen Kern ein Angriff 
der Sowjetunion gegen die westlichen Demokratien war, bei dem Deutschland und 
Japan dem Kreml nur als militärische Werkzeuge dienten“, dass man „dem Opfer-
gang des deutschen Soldaten auch einiges verdankt“ u.ä. (nach Kahl 1999, 426 ff.). 
Topitsch 1990 dagegen holt wieder Thesen aus Topitsch 1958 hervor. 

216  Topitsch charakterisiert Marxens Person: „als beherrschendes Motiv ein nachgera-
de cäsarischer Machtwille, verbunden mit einem messianischen Sendungsbewusst-
sein, unbändigen destruktiven Gelüsten und einer unverkennbaren Tendenz zur 
Selbst-vergottung [...] So hat Marx [...] eine Ideologie geschaffen, die es [...] er-
möglicht, unter dem Deckmantel der Befreiung [...] nach totaler Macht und Herr-
schaft zu greifen“ (1975, 13); sein großes Idol sei Napoleon gewesen. Ähnliche 
Ausfälle ad personam gibt es bei Schwarzschild 1954, Künzli 1966, Pilgrim 1990, 
Löw 1996 und Bild Dresden („Marx & Co: so waren sie wirklich“, 14. 11. 2002). 

217  Vgl. u.a. Cassirer 1923, Bohrer 1983, Frank 1988. Die Dechiffrierung biblischer 
Mythen bei Bultmann und in der Psychoanalyse nimmt keine Säuberung eines rati-
onellen Kerns von einer mystischen Hülle vor, sondern eine existenziale Ausle-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 397

                                                                                                                                    

laubte es gerade wegen diese Diffusität, den Marx noch verhafteten Begriff der 
„Ideologie“ zu vermeiden218 und das Problem Marx dadurch aus der Welt schaf-
fen, dass er diskreditiert und auf diese Weise am besten gar nicht mehr gelesen 
würde.219 Diese Technik wurde auch gegen die Studentenbewegung angewandt, 
als der Marxismus nicht mehr nur als vergangene oder als erzwungene Gestalt 
des Geistes von jenseits der bundesdeutschen Grenze von Interesse war.220

Allerdings erklärt der kalte Krieg die anhaltende Popularität der Geschichts-
philosophie in Deutschland nach 1945 nur halb. Es gab weitere Gründe: Die Fra-
ge nach dem Sinn von Geschichte war in Deutschland nach dem erneut verlore-
nen Krieg, in welchem man sich zu ungeheuerlichen Greueltaten hatte hinreißen 
lassen, schmerzlich aufgerissen.221 Das lag nicht zuletzt daran, dass die National-
sozialisten die deutsche Geschichte mit viel Aufwand nach rückwärts stilisiert 
hatten, für die Zukunft ein „Tausendjähriges Reich“ versprachen und in der Ge-
genwart (unter dem „größten Feldherrn aller Zeiten“) alle historischen Bezüge 
sprengten. Musste man nicht fragen, was der weltliche Aufstieg nutzte, den 
Deutschland nach 1871 und 1933 erlebt hatte, wenn im nächsten Moment wieder 
alles – und noch weit mehr – verloren war? Es gab ein Interesse daran, solche 
Fragen möglichst philosophisch zu halten (eine Flucht in die Abstraktion), denn 
mit solchen Verallgemeinerungen konnte vom Schlimmsten abgelenkt werden.

Man fragte nicht: Was genau ist geschehen? Wer hat das zu verantworten? 
Wie war das möglich? Dies wurde als Nestbeschmutzung empfunden. Man fragte 
nach dem Sinn des Ganzen, unabhängig von den Einzelheiten. „Die Frage nach 
dem Wesen der Geschichte kümmert sich nicht um einzelne Ereignisse in der 
Geschichte“ (Taubes 1947, 3).222

gung, die den Mythen selbst einen rationalen Sinn abgewinnt (selbst bei der Gno-
sis, die Voegelin 1959 und Topitsch 1961 Marx vorwarfen; siehe H. Jonas 1964). 
Der Mythos kann ein reflektiertes Erzählmittel sein.   

218  Eine direkte Kritik des Sowjetkommunismus konnte sich affirmativ auf Marx be-
ziehen – gängig war etwa die Kritik, es gäbe im Realsozialismus eine neue Klas-
sengesellschaft (vgl. Cliff 1955, Marcuse 1958, Leonhard 1962, Hillmann 1966 
und 1967, siehe 2.2.3, Fn. 40; parallel Nolte 1977, 86 ff. zur Studentenbewegung). 

219  Cf. Tucker 1963, Albert 1964, Topitsch 1969, Senge 1985, Thomas 1993, Khella 
1995, Löw 1996, Kelpanides 1999. Helmut Kohl sagte 1998 in einer Fernsehshow, 
er habe nicht eine Zeile des Kapitals gelesen (cf. 3.4.3, Fn. 45). 

220  Ralf Dahrendorf, dessen Vater im sozialdemokratischen Widerstand war, verstörte 
nicht die Auseinandersetzung mit den Nazi-Vätern, sondern die Abqualifizierung 
der bestehenden Institution Universität, die für seine Generation die Erfüllung eines 
großen Traumes bedeutete (Der Spiegel, 2. 6. 2001).  

221  Um ihrer wegen war die Niederlage so bitter: als Sieger hätte man darüber hinweg-
gehen können, als Verlierer war man doppelt gedemütigt: einmal durch die Nieder-
lage, und zusätzlich durch die Konfrontation der eigenen Schuld. 

222  Verallgemeinert wurde mit dieser Frage nicht nur ihr Gegenstand, sondern auch das 
fragende Subjekt: nicht Einzelne befragten sich gegenseitig, sondern „man“ fragte 
– und zwar ins Leere. Bei dieser Übung kam man recht schadlos davon. Ein Artikel 
wollte gerade hierin eine Permanenz der Mentalität der „Volksgemeinschaft“ erbli-
cken („Deutsche Lebenslügen“, Die Zeit, 3. 10. 2000; vgl. Koenen 2001, 13 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


398 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Debatten um die Geschichtsphilosophie hatten den Vorteil, dass sie durch 
ihre religiöse Aufladung und Unentscheidbarkeit, sowie durch das Oszillieren 
des Verhältnisses der Geschichtsphilosophie zur „Eschatologie“ (Fn. 173) endlos 
diskutierbar waren, ohne dass man über diese Frage hinaus kam. Es gibt eben 
Fragen, deren Sinn darin besteht, nicht beantwortet zu werden. Doch stellt man 
die Frage anders, sind selbst sie zu lösen. Ein vielversprechender, wenn auch oft 
ausgeschlagener Weg dorthin ist Marx’ „Umstülpung“ der Frage in die, wie es 
kommt, dass etwas überhaupt als philosophisch oder gar als religiös erscheint 
(Fn. 97). Der Fundus der Philosophie wird dadurch radikal verschlankt, da sich 
viele ihrer Fragen lösen, indem sie anders beantwortbar werden. Dies lässt sich 
durchaus positiv, als Purifizierung der Philosophie begreifen, denn es bleiben, 
anders als Engels meinte (MEW 20, 24; MEW 3, 27), genügend philosophische 
Fragen übrig.223 Dies wäre eine Kritik im Ursinne des Wortes: Trennung. 

Trennung von Religion und Politik

  „Silete Theologi in munere alieno!“ (Alberico Gentili) 

In dem „Dialog“ zwischen Christentum und Marxismus, der sich in den 1960er 
Jahren entwickelte, und den versteiften Fronten beider Seiten, die allein schon 
den Dialog beargwöhnten, machte sich ein Dilemma bemerkbar: Der Marxismus 
konnte den Christen und allen sich ihnen nähernden Marxisten vorwerfen, dass 
ihre Frömmigkeit eine weltlose sei und zwar vom Guten rede, sich aber nicht 
daran begebe, es auch zu tun, ja dies von der Theologie gerade verhindert werde. 
Die Christen hielten dagegen, dass der Marxismus und alle sich ihm nähernden 
Christen eine religiös unhaltbare Verschmelzung von Irdischen und Göttlichem 
vornähmen, wodurch das Weltliche über Gebühr sakralisiert werde. Die Alterna-
tive bestand scheinbar zwischen völlig weltlosem Christentum und restloser Hei-
ligung des Erdenlebens. Denen, die sich dazwischen bewegten, konnte wahlweise 
das eine oder das andere vorgeworfen werden.224 Und in der Tat hatten politisch-
theologische Autoren oft zwischen widersprüchlichen Aussagen geschwankt.225

223  Die Freiheit des Willens kann neurologisch ebenso wenig widerlegt werden wie 
Gott durch die Astronomie; die Biologie kann kein „gutes Leben“ bestimmen etc. 

224  Garaudy, der in der Paulusgesellschaft mit den Theologen Rahner und Metz disku-
tiert hatte, wurde aus seiner Partei, der KPF, ausgeschlossen (später wurde er Mos-
lem). Rom belegte den Befreiungstheologen Gutierrez noch 1985 mit einem einjäh-
rigen Bußschweigen (auf Betreiben Ratzingers; Thomas 1993, 193 ff.). 

225  „Aus dieser Doppelheit der Dimensionen in der Reich-Gottes-Idee folgt das Ja und 
Nein in allen Urteilen über künftige Geschichte“ (Tillich 1962, 148). Zwar könne 
„der Kampf um eine neue soziale Ordnung nicht zu einer Erfüllung im Sinne des 
Reiches Gottes führen“ (1962, 55); aber: „dass aber in einer bestimmten Zeit be-
stimmte Aufgaben gestellt sind, ein bestimmter Aspekt des Reiches Gottes sich 
zeigt als Forderung und Erwartung“. Das heißt: nein, aber ja. Die Verbindung wird 
durch Phrasen hergestellt. „Theonomie ist nicht Erfüllung, aber [?] sie ist das in-
nergeschichtliche Abbild der Erfüllung“ (149). „Das Reich Gottes bleibt immer 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 399

                                                                                                                                    

Doch einige Theologen hatten eine differenziertere Sichtweise entwickelt; so 
Karl Barth, das Haupt der dialektischen Theologie. Ähnlich wie Tillich versuchte 
Barth, eine theologische Brücke zwischen Religion und Sozialismus zu schla-
gen.226 Ein Dissens zwischen Barth und Tillich ergab sich daraus, dass die Theo-
logisierung des Sozialismus bei Tillich von der Kultur ausging (Fn. 161), wäh-
rend Barth den Sozialismus umgekehrt deswegen theologisierte, weil dieser die 
Welt überwand – eine „Revolution Gottes“ („Jesus ist die soziale Bewegung“).227

Barth neigte dem Sozialismus zu, weil ihn die Bibel darauf hinstieß, Tillich sah 
im Sozialismus selbst sakrale Elemente – für Barth eine Unmöglichkeit. Er hatte 
bereits an Kutter und den Religiös-Sozialen die religiöse Aufladung der Sozial-
demokratie abgelehnt.228 Sozialismus sei zwar gottgewollt, aber nicht selbst das 
„Reich Gottes“, sondern nur dessen „Spiegelung“, sein „Gleichnis“.229 Der 2. 
Römerbriefkommentar warnte innerhalb derer, die wie Barth sahen, dass ein 
Christ Sozialist sein müsse, vor „unverschämten Identifikationen“.230

Theologisierte Tillich den Sozialismus von der Welt her, so Barth von Gott. 
In beiden Fällen drohte er theologisiert zu werden. Barth allerdings gestand ihm 
konsequent zu, dass er die Welt als Welt betrachtete (Tillich sprach zwar davon, 
hielt es aber nicht durch). Er sprang theologisch erst auf den Zug der politischen 
Praxis auf. Man kann diesen Gedanken sinngemäß so wiedergeben: Welt und 
Gott sind radikal zu trennen, ein Reich Gottes auf Erden ist von Menschenhand 
nicht zu erbauen. Dennoch fordert der biblische Gott schon auf Erden Gerechtig-
keit ein und stellt eindeutige Bedingungen für den Einlass in sein Reich.

jenseitig; aber [?] es erscheint als Gericht einer gegebenen und als Norm einer 
kommenden Gesellschaftsform“ (56). Was ist mit „nein, aber“ gemeint, wenn nicht 
„ja“? (Mat 5, 37; Kor 1, 17 f.; Jac 5, 12). Tillich vertritt die Neutralität der Welt 
(GW VII, 133 ff.), hält aber gerade sie für protestantisch (cf. Stahl 1853).

226  Siehe Gollwitzer 1972, Marquard 1972, Schellong 1985. Dagegen sparen E. Busch 
1998 und Pfleiderer 2000 dies eher aus. 

227  Barth 1951 (KD III/4), mündlich 1918 (nach Gollwitzer 1972, 14, 7; cf. Fn. 153). 
228  Tillich (GW VII, 216 ff.) warf 1923 Barth vor, die Krise sei ihm nicht mehr Durch-

gang, sondern werde selbst zum Absoluten; er vermisste das Positive. Dies sah bei 
Barth bei Tillich im Überfluss vorhanden: eine „breite Glaubens- und Offenba-
rungswalze“ gehe über alles hin und verwische jede Grenze (Zahrnt 1966, 34, 410; 
F. Marquard 1972, 42, 257; Pangritz 1996, 57 ff.). Dieser Dissens verhinderte eine 
von beiden Schulhäuptern gewollte gemeinsame Aktionsbasis. Schon Barths Tam-
bacher Vortrag von 1919, den er in Vertretung von Ragaz hielt (obgleich er ihn im 
Vortrag ablehnte), bewirkte unnötige Irritationen (Ewald 1977, Einleitung). 

229  Barth in Safenwill (Gollwitzer 1972, 19) und 1947 (Christengemeinde, a.a.O., 21). 
230  „Es ist etwas anderes, ob wir die Identität von Reich Gottes und Sozialismus er-

kennen, oder ob wir unseren Sozialismus [...] mit dem Reich Gottes identifizieren. 
Im ersten Fall folgen wir der Bewegung des Evangeliums ...; im zweiten Fall be-
dienen wir uns Gottes für unsere Zwecke“ (Gollwitzer 1972, 9 f.). F. Marquard 
1972 zeigt die bei Barth gleichwohl vorausgesetzte Option für den Sozialismus. 
Die Formel des 1. Römerbriefes: „sozialdemokratisch, aber nicht religiös-sozial“ 
(Barth 1919, 390) legt Gollwitzer so aus: „keine Erhöhung unserer Gehorsamsver-
suche zur Religion, zur Heilslehre; denn ‚Religion ist Unglaube’“ (1972, 28).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Es kann darum nicht falsch sein, auf ein Reich Gottes auf Erden hinzuwirken;
genau das forderte ja der Erlöser von den Gläubigen. Die frohe Botschaft besagt: 
mit Jesus Christus ist das Reich Gottes bereits angebrochen, und es ist an den 
Menschen, es voranzubringen. Damit ist nicht die Hybris verbunden, dass der 
Mensch es vollenden könne,231 sondern die Hoffnung, dass der Messias einst 
wiederkehrt und es durch sein Zutun vollbringt. Es liegt kein veritabler theologi-
scher Grund vor, der gegen ein sozialistisches Engagement spräche, wohl aber 
gibt es viele, die dafür sprechen – wenn auch nur abstrakt. Man kann also auf-
grund seiner Christlichkeit zum Sozialismus motiviert werden; innerhalb dessel-
ben kann man sie aber nicht mehr als Argument benutzen. „Gott will es“ kann 
jeder sagen, auch die Gegner des Sozialismus; es fügt den Argumenten wenig 
hinzu. An der Theologie ist es vielmehr, unbotmäßigen Sakralisierungen des Po-
litischen zu wehren: sie weiß, dass es allein Gottes Sache ist, sein Reich zu er-
richten. Niemand darf für sich das exklusive Recht beanspruchen, die Sache Got-
tes zu vertreten, die Kommunisten nicht, aber auch nicht Kirche und Staat.  

Weder darf der Sozialismus sakralisiert, noch das Evangelium politisch in-
strumentalisiert werden. Dennoch, und nur so, können beide eine Verbindung 
eingehen, die nicht einen von beiden Teilen unrecht tut. Eine radikale Trennung 
ist dazu unerlässlich. Man könnte dies „dialektisch“ als eine politische Einheit 
beschreiben, die die theologischen Differenzen nicht einebnet, sondern als Diffe-
renzen bestehen lässt, aber eben dadurch zum Handeln kommt. Insofern ist die 
„dialektische Theologie“ sehr wohl dialektisch (anders Rentsch 1990, 100), nur 
nicht in der Theorie, sondern in der durch sie wieder ermöglichten „freien“ poli-
tischen Praxis. Sie ist jedenfalls die einzige, die aus der Theologie „ein produkti-
ves Gespräch mit dem Marxismus“ (Heidegger 1947, 87) führen konnte.232 So 
klar wie diese Konzeption war, sie wurde in der Theologie nur wenig beachtet. 
Es bedurfte der spiegelbildlichen Entwicklung dieses Gedanken von Seiten eines 
überaus populären Marxisten, bis er – wenn auch verdreht – in die etablierte 
deutsche Theologie eindrang. Die Rede ist von Walter Benjamin, einem Marxis-
ten, der zugleich von der Theologie aus argumentierte. 

2.6.7  Walter Benjamins als politische Theologie 

„Das Ordal wird durch den Logos in Freiheit durchschlagen.“ (Walter Benjamin) 

Von Benjamin war bereits oben als von einem Vorbild Adornos die Rede (2.6.3). 
Zwischen Benjamins und Adornos Bezug auf Religion gibt es jedoch einen zent-
ralen Unterschied: Anders als Benjamin verstand Adorno das „Kleiner- und Un-

231  „Ein moralisches Volk Gottes zu stiften, ist also ein Werk, dessen Ausführung 
nicht von Menschen, sondern nur von Gott selbst erwartet werden kann. Deswegen 
ist aber doch dem Menschen nicht erlaubt, in Ansehung dieses Geschäfts untätig zu 
sein“ (Kant 1794, 141; Pannenberg 1959, Dittmer 1997; Bloch 1968, Sölle 1968). 

232 Turneysen 1923; Farner 1969, 139 ff.; Gollwitzer 1962 und 1972; Plonz 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 401

                                             

sichtbarwerden der Theologie“ (Pangritz 1996, 214) als Freibrief für den Zugriff 
auf herrenlos gewordene theologische Gehalte.233 Um den für eine Kritik der 
theologistischen Marxlesart zentralen Unterschied zu sehen, sei Benjamins Den-
ken abschließend näher betrachtet. Das schwierige Verhältnis von Theologie und 
Marxismus hatte er in seinem Bild von dem „Schachautomaten“ ja nur angedeu-
tet. Doch wurde er oft so verstanden (und diese Deutung verdankt sich Adorno), 
dass der historische Materialismus die Theologie deswegen „in ihren Dienst 
nimmt“, weil er selbst in einer hoffnungslosen Lage sei. Von einer solchen Kom-
pensationsbedürftigkeit ist jedoch bei Benjamin keine Rede: er baute eher auf 
den historischen Materialismus als auf die Theologie – diese, nicht der Materia-
lismus ist für ihn „heute [1940, CH] bekanntlich klein und hässlich“.234

Die rigide Marx’sche Kritik an der herrschenden Theologie als einer Theolo-
gie der Herrschaft hat Benjamin in seiner abgelehnten Habilitationsschrift mit 
dem vielsinnigen Titel „Der Ursprung des deutschen Trauerspiels“ appliziert, 
und zwar auf den zeitgenössischen Theologen der Herrschaft, auf Carl Schmitt. 
Dieser hatte durch eine Neubewertung des absolutistischen Staates des 17. Jahr-
hunderts den sich anbahnenden totalitären des 20. Jahrhunderts „theologisch“ zu 
legitimieren versucht (Schmitt 1922). Benjamin kritisierte diese Konzeption im-
manent, mit seinerseits theologiehaltigen Argumenten.235 Doch ist er sich be-
wusst, dass diese Kritik im Absolutismus des Barock noch nicht möglich war – 
ein glänzendes Beispiel historischen Bewusstseins. Damals nämlich war eine 
solch befreiende theologische Kritik der angemaßten Göttlichkeit usurpierter 
Herrschaft nicht denkbar: die Gegenreformation war durch ihren im Wortsinne 
durchschlagenden Erfolg (dahinter standen nicht Argumente, sondern Kriege)
derart hegemonial, dass jeder Zugang zu Gott über ihre Theologie ging.236

233 Die Rede ist oft von „Versöhnung“, „Erlösung“, „Entrückung“ u.ä. (siehe Wiggers-
haus 1988, 212 f. zu Adornos „Marginalien zu Mahler“ von 1936; s.u., Fn. 75).

234  Nach Benjamin könne der historische Materialismus „es ohne weiteres mit jedem 
aufnehmen“, wenn er die Theologie, „die heute bekanntlich klein und hässlich ist“, 
in Dienst nimmt (GS I.2, 691, These 1). 

235  Der „Ausfall der Eschatologie“ aus der Theologie der Gegenreformation war be-
dingt durch den unbedingten weltlichen Machtwillen der Kirche (sie nämlich trägt 
„das Schwert“ und „garantiert“ diesen Ausfall; GS I.1, 259 – das entspricht dem 
Moment des Katechontischen bei Schmitt, cf. Grossheutschi 1996). Damit war die 
barocke Rede des sich „als säkularisierte Heilsgewalt sich erweisenden Königtums“ 
(260) theologisch verunmöglicht, da es sich nur „auf der Ebene des Schöpfungs-
stands“ behaupten konnte (263 f.), wo es solches Heil gerade nicht gibt. Diese ge-
lebte Unmöglichkeit scheint im Trauerspiel darin auf, dass die sich gotthaft dün-
kenden Tyrannen dem Wahnsinn verfallen (265, 277). Sie entkommen der Kreatür-
lichkeit nicht – nicht nur, weil sie kreatürlich sind, sondern weil sie selbst mit dem 
„Ausfall aller Eschatologie“ für den Wegfall der Transzendenz gesorgt haben. Der 
allgemeinen Kritik der Schmittschen Theologisierung sowie der „Entscheidungsun-
fähigkeit des absoluten Monarchen“ bei Heil (1996, 134) entgehen diese theologi-
schen und gegenwartsbezogen Pointen Benjamins. 

236  Der „unmittelbare Weg ins Jenseits“, die „religiöse Lösung“ der „religiösen Anlie-
gen“ war den protestantischen Barockdichtern versagt, weil „die Verweltlichung 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Die von Hobbes und Schmitt als neutraler Schlichter anempfohlene absolute 
weltliche Herrschaft sowie das legitimierende Naturrecht waren selbst noch kon-
fessionell.237 Nach Benjamin gelang es ihr, die hoffnungseröffnende Perspektive 
der Eschatologie, in der jegliche irdische Herrschaft ihr Ende findet, im Interesse 
ihrer eigenen Herrschaft gänzlich zu verdrängen.238 Erst eine weltliche Befreiung 
von dieser Herrschaft (wie sie nach den Religionskriegen und dem schließlich 
sich durchsetzenden aufklärerischen Naturrecht stattfand) ermöglichte wieder ei-
ne geistliche Zuversicht. Doch dies weiß nur der historische Betrachter, die da-
mals Lebenden wussten es nicht. Dieses Wissen beruht auf einer harten histori-
schen „Praxis“.239 Theorie ist zwar nicht selbst Praxis, doch das Wissen einer 
Zeit enthält (oder verdrängt) praktische Erfahrungen ihrer „Vorgeschichte“.240

Benjamin vertritt hierin eine ähnliche Stellung der Juden und Christen zur Po-
litik wie Barth: das Gottesreich kann zwar nicht von Menschenhand erbaut wer-
den, wie chiliastische Bewegungen und theokratische Herrscher meinten, doch 

der Gegenreformation in beiden Konfessionen sich durchsetzte“. So kam es zum 
„Ausfall der Eschatologie“ „durchs Schwert der Kirche“ (Benjamin GS I.2, 258 f.). 
Dadurch waren die Gegner des Absolutismus genötigt, sich auf die weltliche Ebene 
zu werfen. Das ist gegenüber gängigen Säkularisierungsthesen originell: die eigent-
liche Verweltlichung kam mit der Gegenreformation, die ihre religiöse Macht welt-
lich ausnutzte. Diese weltliche Besetzung des Religiösen verbaute die Möglichkeit, 
dem religiös zu opponieren, und forcierte die Entwicklung einer weltlichen Opposi-
tion. Tatsächlich stützte sich der Protestant Pufendorf im Naturrecht auf Descartes 
statt auf Thomas, um sich den weltlich-katholischen Ansprüchen zu widersetzen. 

237  „Katholisch“ heißt ja „universal“. Dieser Skandal erregte nicht nur protestantische 
Naturrechtler wie Pufendorf, sondern selbst Friedrich II. von Preußen (es solle ein 
jeder nach seiner Facon selig werden, doch dürfe der Staatsherr keine besondere 
Religion bevorzugen). Auch Marxens Argument gegen den „christlichen Staat“ 
war, dass dieser zwar allgemein christlich zu sein vorgebe, aber letztlich doch nur 
eine besondere Konfession vertrete (MEW 1, 12, 101). Zur extremen Katholizität 
Carl Schmitts u.a. Schmitt 1923, Wacker 1994, Kiel 1998, Faber 2001.  

238  Dies ist das luziferische Moment des Katechontischen („Geist des Satan“, GS I, 
406). Dieses Motiv tritt bei Schmitt schon 1922 in der Figur des „Großinquisitors“ 
auf; Grossheutschi 1996, 116 datiert es auf 1932. Das Weltende wird, obzwar von 
Gott verhängt, als böse angesehen. Diese Verteufelung überträgt Schmitt auf die 
Sozialisten, die auf ein Ende der feudalen „Vorgeschichte“ Europas hinwirken. Der 
Bezug zur Bibel ist zweifelhaft (vgl. Leutzsch und Faber in Wacker 1994, 175 ff.; 
257 ff.). Schmitt stellt sich auf die Seite der Macht, die das Christentum von unten 
verfolgt und dann durch das von oben ersetzt hat – Rom (Faber 2001). 

239  Der Sinn einer „rettenden Kritik“ besteht darin, „im Vergangenen den Funken der 
Hoffnung anzufachen“ (Benjamin GS I.2, 691 ff., These VI), also nachträglich die 
damals noch fehlende Perspektive aufzuzeigen. 

240  Benjamin war von Lukács und Korsch beeinflusst. Er übertrug deren Praxeologie 
auf die Religion: Der einzige Weg zu gültigem Wissen ist auch hier gelingendendes 
Handeln. „Das Wissen vom Guten, als Wissen, ist sekundär. Es erfolgt aus der Pra-
xis” (GS I, 407; vgl. GS II 304; GS III 319, 350; ein Brief vom 16. September 1924 
bemerkt, dass „eine definitive Einsicht in die Theorie an Praxis [...] gebunden ist“ 
Briefe I, 355). Das Trauerspiel nennt ein Wissen ohne Praxis „böse“ (GS I, 402 f.). 
Ließe sich dies nicht auch als eine antizipierte Adornokritik lesen? 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 403

                                             

Hindernisse auf dem Weg zu ihm, wie im 17. Jahrhundert die weltliche und reli-
giöse Bevormundung der Untertanen durch den Staat sowie jede Totalisierung 
der weltlichen Herrschaft ausgerechnet im Namen der Religion,241 können und 
müssen sehr wohl ausgeräumt werden (Thielen 1991, Plonz 1995).242

Die Pointe der Verbindung der Theologie speziell zum Marxismus ist, dass 
Benjamin auch den Kapitalismus als Religion beschreibt, die sich – so ist das be-
kannte Fragment (GS VI, 100 f.) zu ergänzen – zwischen Gott und die Menschen 
schiebt, wie einst die Gegenreformation.243 Der Theologe kann schlecht behaup-
ten, dass das Werk des Marxisten selbst heilig sei. Wohl aber kann er zu der Auf-
fassung gelangen, dass die politische Praxis des Sozialismus Gott wohlgefällig 
sei, insofern sie den Dienst am gefräßigen Götzen Kapitalismus und die ihm 
zahlreich dargebrachten Menschenopfer hinwegzuräumen trachtet. Der Theologe 
kann diese Praxis als Religionskritik an falschen Götzen gutheißen. So kommt es 
zur Koinzidenz der Religion mit dem Sozialismus, ohne ihn selbst religiös aufzu-
laden. Am 29. Mai 1926, kurz nach der Fertigstellung des Trauerspielbuches 
schreibt Benjamin an seinen Freund Scholem: „‚gerechte’, radikale Politik, die 
eben darum nichts als Politik [!] sein will, wird immer für das Judentum wirken 
und [...] immer das Judentum für sich wirksam finden“ (Briefe I, 426).  

Benjamins Verständnis vom Judentum, welches als assimilierter Berliner si-
cher nicht das orthodox-tribalistische, sondern eher das universalere des Gottes-
volkes Israel war,244 kann in etwa wie folgt rekonstruiert werden: Gott und die 

241  Hierin steckt eine Verurteilung speziell des politischen Katholizismus, welche sich 
nicht nur im Trauerspielbuch, sondern durchgehend zeigt: „Katholizismus – Pro-
zess des Heraufkommens der Anarchie: Das Problem des Katholizismus ist das der 
(falschen, irdischen) Theokratie“ (Benjamin VI, 99; vgl. II, 203; VI, 688 und öfter). 
Karl Barth war so konsequent, den ‚Verdacht’ auf den Protestantismus auszudeh-
nen – mit Recht (cf. Stahl 1853). 

242  Zwischen Benjamin und Carl Schmitt besteht somit keine „gefährliche“ Nähe (Heil 
1996, dort auch weitere Literatur), sondern ein Gegensatz. Adornos Verschweigen 
der Beziehung Benjamins zu Schmitt geht ebenso an diesem Gegensatz vorbei wie 
der Verweis auf eine Nähe in der Meinung, hier berührten sich die Extreme (Rumpf 
1976, Figal 1992). Vermutlich scheute Adorno die Konfrontation mit Schmitt, weil 
er dessen Deutung der Säkularisierung als einer substantiellen Transformation der 
Theologie in Politik zu nahe stand. Benjamin hatte die Nähe Schmitts (wie die von 
Klages, Fuld 1981) wohl gesucht, um ihn zu widerlegen. Der Terminus „Herrschaft 
des Christentums“ (GS I.1, 258) deutet auf die Wahrnehmung des Gegners als 
Christentum der Herrschaft hin (cf. Oudenrijn 1970, 155 ff.). 

243  Vgl. Baecker 2003. Ähnlich dachten neben Barth, Tillich („Dämonie“) und Benja-
min der Wirtschaftsethiker Wünsch 1925, Türcke 1983, F. Wagner 1985 – und 
Papst Johannes Paul II. (Nell-Breuning 1983, BKAB 1992). Wie erwähnt begriff 
Marx den Kapitalismus nicht primär als Religion: Man versteht den Kapitalismus 
nicht besser, wenn man ihn als Religion beschreibt, da die Religion noch weit rät-
selhafter ist als dieser. Vielmehr versteht man moderne Religionsphänomene erst, 
wenn man den Kapitalismus thematisiert. Etwas anderes ist es, von der Religion 
aus eine Bewertung des Kapitalismus vorzunehmen, wie die Genannten es taten. 

244  Die exklusiv jüdische Deutung Benjamins bei Scholem 1975, die Heil 1996, 141 ff. 
übernimmt, relativiert den Geltungsumfang seiner Gedanken auf das Judentum. Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


404 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Menschen waren und sind immer aneinander interessiert.245 Doch da der Mensch 
frei ist, kann er dies bejahen oder ablehnen.246 Im Zustand der gefallenen Schöp-
fung ist Politik augustinisch eine Notwendigkeit, Menschen müssen in Gruppen 
handeln. Nun kann sich eine Gruppe in eine Situation manövrieren, in der der 
Weg zu Gott „verstellt“ ist (GS I.1, 258, auch „versagt“, „beschränkt“).247 In 
solch gottesfinsteren Situationen können die Menschen Gott nicht zwingen, wie 
Hiob es versuchte. Sie können sich höchstens neue Götzen und goldene Kälber 
schaffen. Doch sie können, um wieder zu Gott zu finden, in einem Exodus alles
hinter sich zurücklassen – wie Mose, als er das Volk in die Wüste führte, oder Je-
sus, der die Händler aus dem Tempel trieb (Mat 21, 12). Die Menschen können 
sich also zumindest bereit machen („glückswürdig“, Kant, KpV 234).  

In die Politik übersetzt bedeutet die Zerstörung des goldenen Kalbes (GS VI, 
99) radikale Kritik jeder Theokratie und politischen Theologie (II, 203). Über 
diese Reinigung und Purifizierung kann kein religiös motiviertes politisches 
Handeln hinausführen („weil es sinnvoll politische Ziele nicht gibt“, Briefe I, 
426; Mai 1924).248 Nur in solchen Akten „durchdringen sich das politische und 
das eschatologische Element“ (GS III, 100; II, 200). Ein „absolutes Wissen“ oder 

ber 1985 zeigt dagegen bei Benjamin auch christliche und pagane Bezüge auf. Ben-
jamins Judentum war das eines assimilierten Berliner Juden, der sich retrospektiv 
und reflexiv gebrochen der jüdischen Tradition näherte, aber nicht ‚in’ ihr lebte 
(Mayer 1994, 388 ff.; anders Schulte 1994).  

245  Gewisse „religiöse Anliegen“ waren dem Barock ein „Stachel“ (GS I.1, 258). Auch 
dem „guten Gott“ – ein jüdischer Gedanke – ist an den Menschen gelegen.

246  Die im Fall errungene Freiheit ist die „Freiheit zu verneinen“ (Max Scheler). Be-
züglich der Freiheit des menschlichen Willens gegenüber Gott lässt sich mit Kant 
sagen, dass wer von Sünde spricht, die Freiheit schon voraussetzt. Sonst erscheint 
Gott als ein gnostisches Monstrum, das die Menschen für etwas bestraft, was sie 
nicht verschuldet haben. Luthers Servo arbitrio (1525) behauptet die Unmöglich-
keit einer Unmittelbarkeit zu Gott und der Natur (Benjamin GS II, 154), doch er 
beeinträchtigt nicht die Freiheit in menschlichen Angelegenheiten. 

247  Biblische Beispiele dafür sind Sodom und Gomorra, Ninive, Babylon – und Rom 
(cf. Benjamin GS IV, 123; Faber 2001). 

248  Damit ist nicht der lebensphilosophische „Exodus“ aus der Wirklichkeit und dem 
Verstand gemeint, den es auch gibt. Er ist nicht mit dem aus einer falschen Vergot-
tung gleichzusetzen, wie Bolz 1985 nahelegt. Bei Schmitt geht es aus der Weltlich-
keit heraus in mythische Scheinwelten (zu Schmitts Mythisierungen Kodalle 1973, 
Groh 1998, Gross 2000). Bei Benjamin wie schon bei Marx geht es umgekehrt aus
solchen Mythen heraus, hinein in die Wirklichkeit. Fraglich ist, ob Marx’ Schwei-
gen über mögliche klassenlose Gesellschaften „religiös“ interpretiert werden muss. 
Marx wollte vermeiden, den vielen ideologischen Luftschlössern ein weiteres hin-
zuzufügen, während Adornos Verweis auf das „Bilderverbot” umgekehrt dazu be-
nutzt wird, Fragen des Verstandes abzuwehren. „Die wissenschaftliche Gewissheit 
des Marxismus bezieht sich auf das Proletariat nur negativ, insoweit es ökonomisch 
der dialektische Gegensatz der Bourgeoisie ist. Positiv dagegen [...] muss die Bour-
geoisie erkannt werden. Weil ihr Wesen im Ökonomischen liegt, musste Marx ihr 
auf das ökonomische Gebiet folgen“ (Schmitt 1923a, 74; Benjamin, These XII).   

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 405

                                             

Proklamationen der Göttlichkeit wie bei Benjamins Zeitgenossen Ludwig Der-
leth oder Alois Dempf können die zwei Reiche nicht verbinden.  

Dies ist zugleich der Fingerzeig zur Auflösung des Trauerspielbuches: Zwar 
kennt das Barock offiziell keine Eschatologie (GS I, 246). Das Geheimnis des 
deutschen Trauerspiels ist, dass die Eschatologie dennoch die versteckte Bedin-
gung seiner Möglichkeit war. Denn: „Die Anschauung des Determinismus kann 
keine Kunstform bestimmen“ (GS I, 308), und anders als im katholischen Spa-
nien war auch kein mythischer Ersatz mit dem protestantischen Glauben zu ver-
einbaren. Was bestimmt diese Kunstform aber dann? Der versteckte „Schlüssel-
stein“ der Gattung des deutschen Trauerspiels ist die Eschatologie;249 nur konnte 
sie nicht konstitutiv verwendet werden, da jede Theologie von der herrschenden 
politischen Philosophie besetzt war.250 Das deutsche Trauerspiel beschränkte sich 
darauf, die Ausweglosigkeit der gegenreformatorischen Situation negativ aufzu-
zeigen. Diese protestantische Verweigerung brachte die Hoffnung außer Sicht-
weite, es war eine zu negative Theologie. Die „objektive Möglichkeit”, die die 
Dramaturgen damit verloren und die daher vom Kritiker „gerettet“ werden muss, 
ist: „Der gewaltige Entwurf dieser Form ist zu Ende zu denken“ (GS I, 409).

Der Widerspruch des christlichen Glaubens zur mythischen Herrschaftsver-
gottung muss bis ins Extrem gebracht werden, um eine „allegorische Totalität“ 
zu erreichen. Erst diese hätte dem Trauerspiel „Einsatz und Ausgang zugleich“ 
gewiesen (I, 409). Das ist beim Lukácsleser Benjamin als theoretisches Selbst-
bewusstein und befreiende Praxis zu übersetzen.251 Es geht um den „einen Um-
schwung“ (406).252 Dieses Geheimnis wird „erst im rückgewandten größten Bo-
gen und erlösend“ deutlich (406). Noch in späteren Arbeiten zielt Benjamin auf 
diesen „Umschlag“ (II 299, III 108), den er auch „Umkehr” (I, 1232), „Erret-
tung“ (401), „Schwelle“ oder „Erwachen des Kollektivs“ (V 491) nennt. Es ist 
die befreiende Distanzierung von aller weltlichen Herrschaft und Verblendung, 
aus dem Wissen um Gottes Heilsversprechen – theoretisch wie praktisch.

Das Trauerspiel zeigt, was geschieht, wenn diese Praxis versäumt wird: die 
Gnosis kehrt wieder (I, 395; cf. Blumenberg 1966), Christen zweifeln, ob Jesus 

249  Darauf weist der „letzte Tag“ (GS I.1, 409) sowie die Rekonstruktion der Sehn-
sucht nach „Auferstehung“ (406) aus der allegorischen „Versenkung“ in die Ver-
gänglichkeit. „Zuletzt springt in den Todesmalen des Barock [...] die allegorische 
Betrachtung um“ (407) – in die eschatologische. „In Gottes Welt erwacht der Alle-
goriker“ (407). Gott ist am Ende stärker als die irdischen Katechonten, auch als 
„jene Welt, die sich dem tiefen Geist des Satans preisgab“ (406, gemeint ist auch 
lutheranisch die „Restaurationstheologie der Gegenreformation“, 308). 

250  Vgl. den Term „Umbesetzung” in der Säkularisierungsdebatte. Scholem nennt die 
Rolle des Messianismus für Benjamin eine „regulative Idee“ (nach Heil 1996, 142).

251  „Das deutsche Trauerspiel hat [...] den Silberblick der Selbstbesinnung [...] nie zu 
erwecken vermocht“ (I, 335) .  

252  Biblisch verursacht die eschatologische Wende schon jetzt eine Umkehr: „Indem 
also die Botschaft vom Kommen der Gottesherrschaft, wie vom Willen Gottes, den 
Menschen hinweisen auf sein Jetzt als letzte Stunde, im Sinne der Stunde der Ent-
scheidung, bilden beide eine Einheit, ja sie fordern einander” (Bultmann 1926, 91).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


406 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

der Christus ist (359),253 Wissen (407) und Politik werden böse (306), und die re-
sultierende Passivität der Menschen („Verzweiflung“, 257) verschlimmert die Si-
tuation noch, indem sie hermetisch wird.254 Dies ist der Sieg des Mythos: die 
Freiheit ist verschwunden, Geschichte (267),255 Gefühl (322), Natur (308) und 
Religion (396), alles dies wird mythisiert – wie bei Carl Schmitt (aber auch in der 
Dialektik der Aufklärung). Doch diese Aporien sind nicht das Ergebnis des 
christlichen Glaubens als solchem, sondern seiner Vermengung mit der gegenre-
formatorischen politischen Philosophie.  

In dieser Situation müssen Politik und Religion rigoros getrennt werden.256

Benjamin tut dies, indem er Erlösung von Befreiung unterscheidet.257 Zuerst 
muss das Joch von den Schultern genommen werden (GS II, 438), denn es gibt 
keine spirituellen Dinge ohne materielle.258 Andernfalls ist jede proklamierte Er-
lösung Kitsch, Ideologie, Mythos.259 Darum gab es bei den barocken Protestanten 
keine Eschatologie. Die diesseitige, Gott für sich in Anspruch nehmende gegen-
reformatorische Herrschaft war zu erdrückend.260 Zwar ist, wie Barth sagt, Heili-
gung keine menschliche Möglichkeit, doch was die Menschen am nötigsten ha-
ben, ist Befreiung. Und dies müssen sie selbst tun. Nur wenn man den „wirkli-
chen Ausnahmezustand”, den Schmitt (1922, 9) für Benjamin gerade verhindern 
will (GS I, 245, 1231), erzeugt, wird der Blick auf Gott wieder frei.

253 In Hobbes Leviathan (1651) wird beschwörend oft wiederholt: „Jesus is the Christ“.
254  Dies impliziert eine Stellungnahme zu Kierkegaard, der hiermit geschichtsmateria-

listisch „aufgehoben“ wird, aber auch gegenüber der späteren Faschismusanalyse 
des Institutes, die sich wieder in einer Hermetik verlief (2.2.6). 

255  Die „Essenz des mythischen Geschehens ist die Wiederkehr” (Benjamin I, 1234). 
256  „Die Ordnung des Profanen hat sich aufzurichten an der Idee des Glücks” (II, 202). 
257  „Werden sich diese Menschen befreien? Man ertappt sich auf dem Gefühl, dass es 

für sie, wie für arme Seelen, nur noch eine Erlösung gibt“ (Benjamin GS III, 538). 
Auch in Goethes Werther fühlen sich die Protagonisten zwar erlöst, aber nicht be-
freit (GS III 709; 552, 589; zur späteren „Theologie der Befreiung“, die ähnlich ar-
gumentierte, Gutiérrez 1973, Buhl 1989, Löwy 1990, Thielen 1991, Kern 1992). 

258  „Der Klassenkampf [...] ist ein Kampf um die rohen und materiellen Dinge, ohne 
die es keine [...] spirituellen gibt“ (Benjamin GS I.2, 691 ff., These IV). „Darum: 
wenn du deine Gabe auf dem Altar opferst und dort kommt dir in den Sinn, dass 
dein Bruder etwas gegen dich habe, so lass dort vor dem Altar deine Gabe und geh 
zuerst hin und versöhne dich mit deinem Bruder und dann komm und opfere deine 
Gabe“ (Mat 5, 23). Buber, den Benjamin kannte, formulierte ähnlich: „Heißt das, 
Gott könne die Welt nicht ohne unsere Mitwirkung erlösen? Es heißt, dass Gott e-
ben das nicht können will (Buber 1935, 55). Auch mit Kant ist dies verträglich.  

259  Auch darum verstanden sich das aufklärerische Naturrecht wie später viele Marxis-
ten atheistisch: zuerst muss wieder ein Weg zu Gott eröffnet werden. Das ist nur 
radikal weltlich, jenseits der theologischen Hyperbel möglich. Benjamin illustriert 
die Sinnlosigkeit einer religiösen Revolte in theologisch düsteren Zeiten an Kafka, 
der Entscheidungen so lange hinauszögert, bis der Himmel so düster ist wie die Er-
de (GS II, 681; GS III 528; zu den Kafkaessays Faber 1985, Pangritz 1996, 138 ff.).   

260  Benjamin entziffert dies auch in barocken Bildern mit schwerem, wolkenverhange-
nem Himmel (GS I.1, 258). Etwas Ähnliches mag Benjamin im Dritten Reich 
selbst empfunden haben, bis er sich schließlich das Leben nahm. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 407

                                             

Befreiung und Erlösung sind somit zwar verbunden, sie sind nur gemeinsam 
denkbar.261 Entscheidend aber ist, dass nur Gott sie vermitteln kann.262 Dies ver-
unmöglicht jeden totalitären Anspruch wie auch jede Ästhetisierung. Die weltli-
che Geschichte hat keine direkte Verbindung mit der Eschatologie. Diese war 
ohnehin nie das „Ziel“ der Geschichte, da sie von oben hereinbricht. Doch wer 
religiös ist, kann einzelne geschichtliche Ereignisse in eschatologischer Hinsicht 
bewerten, wenn auch nur negativ: die Herrschaft Gottes verunmöglicht jedes 
„Heil“, mit dem weltliche Herrschaft sich gegen die Vernunft der Menschen zu 
verabsolutieren sucht. Die Botschaft des zitierten Briefes von Benjamin an Scho-
lem ist nach alldem wie folgt: in dieser historischen Periode haben Judentum und 
Marxismus die gleichen Motive. Indem Marx begreifbar macht, was für die mo-
dernen Mythologeme verantwortlich ist, verspricht er die besten Mittel, ihnen 
abzuhelfen und damit die Menschen zu befreien. Geschieht dies nicht, droht eine 
alles beherrschende Mythologie und im Zuge dessen eine Mythologie der Herr-
schaft. Daher machte Benjamin noch in den 1930er Jahren, als Kunstkritiker, 
Gebrauch von der „revolutionären Chance im Kampf um die unterdrückte Ver-
gangenheit” (These XVII): Er zieht die Aporien seiner Zeit soweit ins Extrem, 
bis die „allegorische Totalität“ und damit beim Betrachter die entscheidende 
Wende provoziert wird (zur Methode der „rettenden Kritik“ Faber 1985). 

Kommen wir an dieser Stelle auf den Unterschied zu Adorno zurück. In der 
Beanspruchung religiöser Insignien seitens weltlicher Mächte hatte das Problem
bestanden, das seinerzeit die Dichter des Trauerspiels zu einer radikalen, doch 
aussichtslosen Weltlichkeit verurteilte.263 So geschah es bezeichnenderweise in 

261  Cf. 2.2.1, Fn. 7. „Es schwingt [...] in der Vorstellung des Glücks unveräußerlich die 
der Erlösung mit“ (Benjamin GS I.2, 93); „wie eine Kraft durch ihren Weg ein an-
dere auf entgegengesetzt gerichtetem Wege zu befördern vermag, so auch die pro-
fane Ordnung des Profanen [!] das Kommen des messianischen Reiches. Das Pro-
fane ist zwar keine Kategorie des Reichs, aber eine [...] seines leisesten Nahens“ 
(GS II.1, 204). Benjamin wehrt damit die Identitätssetzung von Befreiung und Er-
lösung ab, wie es sie bei den religiösen Sozialisten oder Bloch gab, doch reißt er sie 
auch nicht auseinander wie die katholische Apologie, für die sich Weltliches und 
Göttliches nur in der eigenen Herrschaft berührt (in ihrem „theokratischen An-
spruch“, GS I, 145; II, 203), während sie autonomes menschliche Handeln verur-
teilt – noch immer ist für sie die „sog. ‚menschliche Emanzipation’ [...] das genaue 
Gegenteil [!] des biblischen Befreiungsbegriffs, welcher jedes derartigen Befrei-
ungsbegriffs entbehrt“ (Hofmann 1987, 8). Das alte Testament kennt fast nur sol-
che Befreiungen, kaum eine Erlösung. „Nicht Warten auf die göttliche Initiative 
von oben, sondern politische Aktivität bringt das Zeitalter des Messias näher“ (C. 
Schulte 1994, 203; nach H. Cohen 1915).

262  Nur darin liegt auch der Sinn des von Benjamin zitierten Ausspruches von Hegel: 
„Trachtet am ersten nach Nahrung und Kleidung, so wird euch das Reich Gottes 
von selbst zufallen” (GS I.2, 693, These IV). Gott ist für das religiöse Sprachspiel 
immer mit im Spiel, auch in der säkularisierten Welt, sonst wäre er nicht Gott.  

263  Ähnlich im Passagenwerk (GS V): hier ist das von der Technik ausgehende Ver-
sprechen einer besseren Welt von der unverändert ungerechten Gesellschaftsord-
nung gebannt worden. Erst damit erhält die Technik mythisch-dämonische Züge. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

der Zeit eines erneuten weltlichen Absolutismus mit religiösem Siegel, im Natio-
nalsozialismus, dass auch Benjamin auf Theologoumena radikal verzichtete (aus 
einer dem Trauerspiel analogen Situation: wo nicht einmal Befreiung ist, erübrigt 
sich die Rede von Erlösung),264 während Adorno sich gerade in dieser Situation 
darum bemühte, Benjamin und Horkheimer zu größerer Offenheit gegenüber ei-
ner religiösen Redeweise zu bewegen.265 Damit wird der Sinn, den Religion bei 
Benjamin hatte, verdreht: Benjamin hat in besonderen Kontexten einer bestimm-
ten Epoche an theologische Probleme gerührt, die nur politisch lösbar waren.

Adorno übernahm das als allgemeine Methode.266 Fortan sprach er von „Ret-
tung“, „Erlösung“ und „Sprengung“, als sei es eine verbriefte geisteswissen-
schaftliche Methode, und als sei der theologische Gehalt, der damit reklamiert, 
aber nicht ausgewiesen wurde, gratis verfügbar.267 Der Bezug auf Benjamin war 
allerdings fraglich. Dieser hatte keine voreilige Beimischung religiöser Zutaten 
in eine theoretische Suppe erstrebt, sondern ihre strenge Scheidung. Er hatte die 
historisch-politische Bedingtheit der Theologie erkannt, darunter auch die Mög-
lichkeit religiöser „Einbahnstrassen“, die eine radikale Weltlichkeit erzwangen – 
ad maiorem dei gloriam. Wo Benjamin sich stellvertretend für die verunmöglich-
te Theologie politisch betätigte,268 da wich Adorno umgekehrt aufgrund einer 
von ihm als unmöglich beurteilten Politik in seine „Theologie“ aus.  

Den bislang versäumten Weg aus dieser Aporie sieht Benjamin erneut nur in dem 
„immer dringlicher sich erweisenden Akt, mit dem das Proletariat sich in den Be-
sitz der Technik bringen sollte“ („Eduard Fuchs“, 1937, nach Wiggershaus 1988, 
228). Solange dies versäumt wird, ist jedes Sprechen von „Erlösung“ mythische Er-
schleichung, etwa wenn Adorno sie in elitären Kunstwerken durch „Durchdialekti-
sierung“ modellhaft vorweggenommen sah („Über den Fetischcharakter der Mu-
sik“, 1938, in: Adorno 1956, nach Wiggershaus 1988, 239). 

264  Im Passagenwerk gibt es „Analogien [...] zu dem Barockbuch“ (GS V, 1117). 
265  Wiggershaus 1988, 216 f.; vgl. Pangritz 1996, 169 ff.  
266  Dem Überspringen des historischen Hintergrundes entspricht formal die Kürzung 

um die Kategorie des Besonderen in der Negativen Dialektik (Rentsch 2000, 262 
ff.). Adorno theologisierte bereits in seiner Habilitation von 1931, ungeachtet der 
Tatsache, dass Kierkegaard selbst schon Theologe war und keineswegs „gerettet“ 
werden musste. Trennte Benjamin am Barock das Weltliche vom Religiösen, ver-
legte Adorno umgekehrt die Transzendenz in die Immanenz hinein, wobei er schon 
1931 die Ästhetik als Ort der „Versöhnung“ dachte (Wiggershaus 1988, 110; 
Pangritz 1996, 136 f.). Der Schluss der Minima Moralia mengt Religion in einer 
Wissenschaft verunmöglichenden Weise ein: „Erkenntnis hat kein Licht, als das 
von der Erlösung her auf die Welt scheint“ (1951, 333/GS 4, 281).  

267  Es sei „das Motiv der Sehnsucht nach universaler Gerechtigkeit [...] das ihn, Ador-
no, zum Gebrauch theologischer Kategorien veranlasse“ (Brief an Horkheimer vom 
25.1. 1937, nach Pangritz 1996, 162). Die neue Musik habe „alle Dunkelheit und 
Schuld der Welt [...] auf sich genommen“ (1949, 119/GS 12, 126, cf. 122). „Ador-
nos Arbeiten schlossen regelmäßig mit dem Ausblick auf Erlösung“ (Wiggershaus 
1988, 213; vgl. auch 350, 560). 

268  Dieser Kampf wird besonders deutlich in seinem Pariser Exil (vgl. Kambas 1985). 
Gogarten hat den Barthischen Ansatz 1920 auf den Punkt gebracht: „Der Raum 
wurde frei für das Fragen nach Gott“ (nach Kambas 1985, 285).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 409

                                             

Hat Benjamin das, was nach weltlicher Befreiung aussah, stets begrüßt (auch 
Anarchismus, Surrealismus und populäre Kultur) und darin wie Tillich nur we-
gen der radikalen Weltlichkeit einen religiösen Widerschein sehen können;269 so 
hat Adorno diese Elemente abgelehnt – sowohl die Annäherung an das Proletari-
at wie die populäre Kultur und schließlich auch die Studentenbewegung.270 In 
diese eher werturteilende als argumentierende weltliche Ablehnung sowie in sei-
ne dafür erarbeiteten ästhetischen Ausdeutungen ausgewählter moderner Kunst-
werke hat Adorno religiöse Anflüge beigemengt – und zwar als theoretische 
„Arbeitshypothese“ genau der Art, wie sie Bonhoeffer abgelehnt hatte.

Seine Theologizität hat es Benjamin erlaubt, aktiv einen radikal weltlichen 
Marxismus zu vertreten – radikaler noch als die kommunistische Einheitsfrontpo-
litik im Pariser Exil.271 Bei Adorno dagegen bewirkte die Religion das Gegenteil: 
der utopisch gefärbte Anstrich seiner Forderung nach einer „besseren Gesell-
schaft“ – so hochgesteckt und abstrakt, dass ihm keine Praxis genügte – behin-
derte auch noch die verschobene Ausarbeitung der Gesellschaftstheorie. Dieser 
Gegensatz zwischen Adorno und Benjamin auf theoretischem, religiösem und 
politischem Gebiet wurde dadurch verdeckt, dass Benjamin zu Lebzeiten von 
Adorno in einer Abhängigkeitsbeziehung stand und sich ihm gegenüber daher 
mäßigen musste, während erst dieser ihn später bekannt gemacht hat und damit 
seine Lesart desselben recht stark machen konnte (Adorno 1970a; Wiggershaus 
1988, 238; Jay 1973, dt. 237).

Benjamin ist erst postum berühmt geworden, zuerst in der Studentenbewe-
gung,272 dann in der neuen politischen Theologie. Dort ist unter Verweis auf Ben-
jamin oft die Rede von „Eingedenken“, „gefährlicher Erinnerung“ und verschie-
denen Zeitverständnissen, doch meist ohne ein konkretes Politikum zu berühren. 
Es sieht so aus, als ob alles am rechten „Zeitverständnis“ hänge – wieder wird 
von obersten Grundsätzen ausgegangen, von denen alles abzuhängen scheint, so 
dass eine Betrachtung derselben schon als per se „politisch“ verstanden wird.273

269  Im Aufsatz über „Goethes Wahlverwandtschaften“ zeigt Benjamin, dass sich die 
„Versöhnung“ den Liebenden gerade deswegen entzieht, weil sie sich nicht ent-
schlossen zur Praxis hin öffneten, nie „zum Kampf erstarkten“ (GS I, 201). Denn 
man braucht „nur mit der Liebe Ernst zu machen, um auch in ihr eine ‚profane Er-
leuchtung’ zu erkennen“ (GS II, 298). Vgl. Tillich, „Prinzipien des Protestantis-
mus“ (1942): „Wenn die profanen Sphären zu ihrem eigenen Grund und Ziel durch-
stoßen, sind sie nicht mehr profan“ (GW VII, 138).  

270  Zu diesem Unterschied Wiggershaus 1988, 218: Adorno verwarf Benjamins Auf-
satz „Das Kunstwerk im Zeitalter seiner Reproduzierbarkeit“ (1934), weil dieser 
darin eine Nähe zum Proletariat forderte.  

271  Vgl. Der Autor als Produzent (1934; GS II, 701), dazu Kambas 1985, 268. 
272  Vielleicht veranlasst durch surrealistische und andere Experimente (Bohrer 1970). 
273  Während Benjamin in den sog. „geschichtsphilosophischen Thesen“ (1940, GS I. 2, 

691 ff.) von politischen Dingen spricht (Klassenkampf, Niederlage, Hass und Op-
ferwille, Revolutionen etc.), von denen ausgehend er Überlegungen über das Ver-
hältnis zum historischen Erbe und den zugrunde gelegten „Begriff der Geschichte“ 
anstellt, waren für die neue politische Theologie allein die Gedanken über die Zeit 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Gerade dieses idealistische Denken hatte Marx „theologisch“ genannt (2.6.4). 
So wurde im Namen des Marxismus noch die Grundvoraussetzung des Marx’-
schen Denkens, die Religionskritik, preisgegeben.

Dieses Kapitel 2.6 zeigte, dass auch die Kritische Theorie die theoretisch vorge-
gebenen und misslichen Gehalte, speziell die ökonomische Marxverhinderung 
der Neoklassik und die Entökonomisierung des leninistischen „Primats der Poli-
tik“, recht unkritisch übernahm. Zuletzt flüchtete sie sich theoretisch – über die 
Umwege Psychologie und Ästhetik – in die Theologie. In einer Ironie der Ge-
schichte erwies sich gerade diese letztmögliche Abstraktionsform, die theologi-
sche Reststufe eines einst von Marx inspirierten kritischen Denkens, gegenüber 
den intellektuellen Anfechtungen aufgrund des Epochenbruches von 1989 als re-
sistent. Die theologische Wirtschaftsethik nämlich ist die einzige von den vielen 
Varianten deutschen normativistischen Denkens, die sich eine Erinnerung an
Marx’sche Inhalte und Argumentationsmuster bewahrt hat (3.3.2).274

Das mag auch an der stärkeren Nähe mit den „wirklichen Menschen“ liegen, 
den die Theologie über die kirchlichen sozialen Dienste im In- und Ausland hat. 
Den anderen sozialphilosophischen Versuchen, die Gegenwart auf den Begriff zu 
bringen, auch der heutigen Kritischen Theorie, ist nach 1989 der Referenzpunkt 
Marx entschwunden, und damit auch ein Gutteil Realitätssinn. Denn wenn der 
normative Überbau der Sozialtheorie seinen materiellen Unterbau – und sei er 
noch so technizistisch zurechtgestellt – verliert, wird der Normativismus über-
greifend; er wird zum „Supernormativismus“ (4.2.5). Sehen wir zu, wie sich die-
ses buchstäblich haltlose Denken entfaltet, nachdem der Bezug auf die Marx’-
sche Theorie 1989 weitgehend verschwand.   

von Interesse, unabhängig davon, was sich in ihr abspielt. Isoliert von ihrem politi-
schen Hintergrund sind diese Gedanken spekulativ-räsonierenden Charakters (s.o. 
zu Löwith; cf. Moltmann 1964, Metz 1972, Manemann 1999). Hugo Assmann kri-
tisierte, dass hier „Marx und Hegel [...] theologisch noch nicht verdaut“ seien, so 
dass zuviel davon und darüber geredet werde, statt zu den Sachen selbst zu kom-
men (in: Feil 1969, 218, 221 f.; vgl. Thomas 1993, 190; Türcke 1979, 9 ff.).  

274  Der Marxismus „scheint [...] heute fast nur noch von Theologen ernst genommen 
zu werden“ (Hofmann 1987, 11, siehe dazu jüngst Baecker 2003).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006 - am 14.02.2026, 14:32:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

