6. Lévi-Strauss: Das Verfaulte

Dass die Garung auf das soziologische Denken einen bestindigen Reiz
austibt, hat wesentlich mit der Intuition zu tun, dass in ihr Natur und
Kultur aufeinandertreffen und sich bis zur Ununterscheidbarkeit wech-
selseitig verschlingen. Dieses Kapitel macht es sich zur Aufgabe, die kom-
plexen Natur-Kultur-Verhaltnisse der Garung mit Lévi-Strauss naher zu
beleuchten. Obwohl der Ubergang von Natur zu Kultur in seiner struk-
turalen Anthropologie weitgehend auf symbolische Strukturen bezogen
ist, liefert er zugleich wichtige Hinweise zur beidseitigen Ubersetzung
zwischen dem Symbolischen und dem Materiellen.

Mit dem kulinarischen Dreieck und seinen Eckpunkten roh, gekocht
und verfault entwickelt Lévi-Strauss ein strukturalistisches Schema zur
Analyse von Natur-Kultur-Verhaltnissen. Die Starke des Dreiecks besteht
darin, dass sich mit ihm die abstrakte Natur-Kultur-Unterscheidung an
konkreten empirischen Formen studieren ldsst. Dass Lévi-Strauss dem
Verfaulten einen der zentralen Pole innerhalb des Dreiecks zuweist,
ist bemerkenswert und fiir unser Interesse an Garung und Fermentie-
rung ein ergiebiger Ausgangspunkt. Bei naherem Hinsehen erweist sich
das Verfaulte aber mehr und mehr als das vernachlissigte Dritte, des-
sen Status im Natur-Kultur-Gefiige letztlich ungeklart bleibt, weil sich
Lévi-Strauss auf die beiden ersten Kategorien des Rohen und des Ge-
kochten konzentriert, die die zentralen Pole von Natur und Kultur mar-
kieren. Wie ich zeigen mochte, stellt das Verfaulte eine Zwischenkate-
gorie dar, die die Natur-Kultur-Dichotomie fundamental sprengt. Zwar
sieht Lévi-Strauss in jedem kulinarischen Zustand eine konstitutive Ver-
schrankung von Natur und Kultur am Werk, aber mit dem Verfaulten
steht der Kulturbegriff als solcher auf dem Spiel. Bei der Verfaulung
sind nichtmenschliche Bakterien-, Hefe- oder Schimmelkulturen — mit-
hin Natur-Kulturen — am Werk, die auf menschliche Kulturen treffen
und durch diese wiederum kulturalisiert werden, aber anders als das Ge-
kochte uiber eine autonome Medialitit und Technizitat verfiigen. Aus-
gehend von Lévi-Strauss’ Ansatz der Vermittlermedien, worunter er die
Elemente Feuer, Wasser und Luft fasst, werden wir uns dem medientheo-
retischen Kulturtechniken-Begriff (aus Kap. 2.1.3) erneut zuwenden, um
die innere Verbindung von Natur, Kultur, Korper, Technik und Medien
mit Blick auf das Verfaulte spezifizieren zu konnen. Weil der Begriff der
Kulturtechniken klassischerweise auf menschliche Korpertechniken im
Sinne von Marcel Mauss abstellt, wird eine mediendkologische Erwei-
terung notwendig sein, um die spezifische mediale und thermische Lo-
gik beschreiben zu konnen, die das Verfaulte in die Struktur des kulina-
rischen Dreiecks einfiihrt.

218

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Das Verfaulte zwischen Natur und Kultur

6.1.1 Natur und Kultur bei Lévi-Strauss

Lévi-Strauss fasst seine eigene Argumentation im Verlauf der drei Bande
der Mythologica wie folgt zusammen: Der erste Band Das Robe und das
Gekochte (19771) setzt bei der inneren Logik des Dreiecks an und zeigt,
wie dieses kulturtibergreifend als »formaler Rahmen« (Lévi-Strauss 1973:
s12) fungiert, »um andere Gegensatze, kosmologischer oder soziologischer
Art, zum Ausdruck zu bringen« (ebd.). Roh, gekocht und verfault werden
gleichsam zu Metaphern fiir andere Gegensatzpaare wie nackt/bekleidet
oder Inhalt/Behilter (Reinhardt 2008: 50). Im zweiten Mythologica-Band
Vom Honig zur Asche (1972) bleibt das Vorgehen ein formales, aber
Lévi-Strauss lenkt den Fokus nun auf die dufferen Umgebungen des Drei-
ecks, d.h. vor allem seine » peripherische[n] Funktionen: das mehr-als-Rohe,
d.h. den Honig, und das mehr-als-Gekochte, d.h. den Tabak« (Lévi-Strauss
1973: 512). Im dritten, fiir dieses Kapitel zentralen Band Der Ursprung der
Tischsitten (1973) erweitert Lévi-Strauss die Trias des Rohen, Gekochten
und Verfaulten um den Gegensatz von Gebratenem und Gesottenem, der
fiir zahlreiche Kulturen die Modi des Gekochten bildet (ebd.: 513). Das
Dreieck stellt einen semantischen Rahmen dar, mit dem sich mythische
Praktiken analysieren lassen, die weit tiber den Bereich der Nahrungszu-
bereitung hinausgehen (ebd.: 512). Roh¢, >gekocht« und >verfault< interes-
sieren hinsichtlich ihrer epistemologischen und symbolischen Funktionen
fur die Klassifikationssysteme, die die Grenzziehungen zwischen Natur und
Kultur regeln. Fiir Lévi-Strauss ist die »Kuiche einer Gesellschaft eine Spra-
che [...], in der sie unbewufSt ihre Struktur zum Ausdruck bringt« (ebd.:
532). Konsequenterweise kam er zum Schluss, dass Nahrungsmittel nicht
in die jeweiligen Kiichen inkludiert werden, »weil sie >gut zu essenc sind,
sondern weil sie >gut zu denkenc« sind« (Lévi-Strauss 1968: 116).

Wie Chloe Nahum-Claudel anmerkt, hat Lévi-Strauss den triadischen
Code von roh, gekocht und verrottet aus einer Analyse der Ursprungs-
mythen des Feuers abgeleitet, wie sie sich in der Sprache der zentral-
brasilianischen Gruppen der Gé und der Tupi finden (Nahum-Claudel
2018: 220). In den Mythen beider Gruppen entspringt das Feuer einem
Tier, dessen Spezies jeweils durch seine Erndhrung definiert wird. Wah-
rend die Gé das Feuer vom Jaguar ableiten, der rohes Fleisch isst, sahen
die Tupi seinen Ursprung im Geier, der sich von verrottetem Fisch er-
nahrt (ebd.). Schon hier findet eine Codierung auf der Achse der Natur
statt: »What a s>state of nature« is to the raw, supernature is to the rot-
ten/fermented« (ebd.: 217).* Der dem Rohen zugeschriebene Zustand

1 Nahum-Claudel fihrt zur Bedeutung der Fermentation in unterschiedli-
chen Gruppen aus: » These processes of natural transformation are carefully

219

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

der Natur erfihrt also im Verrotteten bzw. Fermentierten gleichsam eine
Steigerung zur »Supernatur«. Damit geht auch eine scharfe Abgrenzung
vom Pol der Kultur einher. Philippe Descola spricht vom Geier als »eater
of rotten flesh and, in Amerindian culture, the symbol of an anti-cul-
ture that rejects the civilizing fire for cooking« (Descola 1993: 392).
Der verrottungsaffine Geier bringt also das Feuer, steht aber im Gegen-
satz zum Kochen fiir seine antikulturelle und antizivilisatorische Ver-
wendung ein. Hier finden wir bereits wichtige Hinweise auf den Cha-
rakter der Garung als >supernatiirliches« Phanomen, das sich aber nicht
einfach jenseits der Kultur, sondern in einem Grenzkampf zu ihr befin-
det. An diese Spannung ankniipfend, analysiert Lévi-Strauss mithilfe des
kulinarischen Dreiecks Kultur — und zwar ausgehend von der primaren
thermischen Kulturtechnik des Feuers. Auch wenn Lévi-Strauss’ Aus-
gangspunkt die Mythen sind, griindet sein Ansatz in einer materialisti-
schen Lesart der Welt: Die Tiere als Trager von Kultur werden dariiber
definiert, was sie essen.

>Kultur« als einer der Zentralbegriffe der strukturalen Anthropologie
hat selbst eine doppelte Stofrichtung: Sie bildet erstens einen der beiden
Pole im Hauptgegensatz Natur vs. Kultur, welcher die mentalen Prozesse
durch verschiedene Gesellschaften hindurch strukturiert. Der Kulturbegriff
kann nicht als fiir sich stehende Einheit bestimmt werden, sondern steht
immer schon in differentieller Beziehung zu seinem Gegenpol der Natur.
Es ist also die Differenzlinie von Natur und Kultur, die die Anthropologie
von Lévi-Strauss begrifflich-theoretisch ausrichtet. In theoretischer Hin-
sicht ist es aber zugleich ihr Ziel, auf diese Weise zur »Natur des menschli-
chen Geistes (esprit humain)« vorzudringen (Kauppert 2008: 52). Obwohl
die Opposition zwischen Natur und Kultur im Sinne einer gemeinsamen
kognitiven Grundstruktur aller Menschen kulturiibergreifend ist, ist die je-
weilige Bestimmung des Verhaltnisses von Natur und Kultur kulturspezi-
fisch. Anders gesagt: Die Art der mentalen Prozesse, die etwa die Bildung
bindrer Oppositionen hervorbringen, durchzieht alle Kulturen in gleicher
Weise, wihrend deren Manifestationen unterschiedlich ausfallen.

circumscribed by the Enawené as if they wished to entertain, without ever
occupying, the perverse and drunken position of the Yakairiti. Fermenta-
tion is deployed in recipes but it is confined to the early steps; oloniti is left
to ferment a few hours and then reboiled; manioc odds and ends are left to
ferment but then thoroughly dehydrated; xaokwase ferment only as they are
simultaneously smoke-dried. Fermentation brings an appreciated scent to
makalahi flour and gives rise to the slightly sourdough taste of fresh breads
cooked from moist xaokwase, but to allow these natural transformations
to run their course would be to entertain communion with Yakairiti. [...]
These deliberate culinary abominations occur within the context of choreo-
graphed performances of other-becoming, subversions of human mores that
are conventional rather than intoxicated.« (Nahum-Claudel 2018: 217f.)

220

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

Damit erschliefSt sich die zweite Bedeutung des Kulturbegriffs: Die
unterschiedlichen Kulturen, die ausdriicklich im Plural zu denken sind,
bestimmt Lévi-Strauss iber die Strukturen, die durch ihre jeweiligen Be-
ziehungsgeflechte geschaffen werden. Als Ethnologe nihert er sich der
Pluralitdt und Komplexitit dieser Strukturen, indem er sie als »>nattirli-
che[n]« Versuchsanordnung« begreift, wiahrend er sich als Anthropologe
zugleich fur die Einheitlichkeit dieser Strukturen, verstanden als allge-
meine Charakteristika des menschlichen Geistes, interessiert (ebd.). Das
bedeutet auch, dass sich Kultur weder abstrakt bestimmen noch in Rein-
form beobachten lasst, sondern nur tiber den Weg der konkreten For-
men Gestalt erhilt, die die Beziehungsstrukturen einer ganz bestimmten
Kultur annehmen. Diesen Formen hat sich Lévi-Strauss durch die Ana-
lyse von Verwandtschaftsstrukturen, Klassifikationssystemen und My-
then gewidmet (ebd.: 52ff.).

Wie Kauppert festhalt, ist Kultur fur Lévi-Strauss eine »Kommunika-
tionsmaschine«, die einerseits bewusste linguistische Phinomene hervor-
bringt, die sich aber mithilfe der strukturalistischen Linguistik zugleich
auch fiir die Analyse ihrer unbewussten Determinanten zuginglich ma-
chen ldsst. Lévi-Strauss geht es dabei keineswegs um eine Festschreibung,
sondern eher um eine Relativierung eines starren Natur-Kultur-Dualis-
mus, oder wie Kauppert es formuliert:

»Geht es in der theoretischen Anthropologie in erster Linie darum, den
sachlichen Abstand von Natur und Kultur zu verringern [...], versucht
Lévi-Strauss in der praktischen Anthropologie vor allem, den sozialen
Abstand zu minimieren, der zwischen vermeintlich primitiven und zivi-
lisierten Gesellschaften besteht.« (ebd.: 62f.)

Am Gegensatz von >Primitiven< und »Zivilisierten< und am damit verbun-
denen westlichen Uberlegenheitsanspruch ist also nur durch eine Kritik
des starren Natur-Kultur-Denkens zu ritteln. In seinem Buch Beyond
Nature and Culture rekonstruiert Descola, wie die Ethnologie und auch
die Soziologie des 20. Jahrhunderts trotz der Erschiitterungen, die das
Scheitern evolutionistischen Denkens hinterliefy, vehement am Dualis-
mus von Natur und Kultur festhielten (Descola 2013a: 74). Gerade das
Beharren auf einem universellen Kulturbegriff, der die ganze Mensch-
heit als Einheit zu beschreiben beansprucht, ist in der Tradition der fran-
zosischen und britischen Anthropologie verankert. Die damit verbunde-
ne Forschungshaltung dufsert sich aber gerade auch in der Suche nach
den partikularen Auspriagungen dieser Einheit. Im Ubrigen trug dazu
die Durkheim-Schule und ihr von einem universalistischen Kulturbegriff
ausgehendes Verstindnis der (von der Natur streng getrennten) Gesell-
schaft wesentlich bei (ebd.).

Fiir Descola reicht es nicht aus, den Natur-Kultur-Dualismus als so-
ziale Konstruktion abzutun, die als westliches Paradigma der restlichen

221

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

Welt uibergestiilpt wird. Vielmehr ist die Opposition von Natur und
Kultur ein Weg, die »continuities and discontinuities in the fabric of the
world« aufzusptiren, und als solche ist sie nicht besser oder schlechter
als jede andere Dichotomie (Descola 2013b: 30). Die Unterscheidung
von Natur und Kultur hat die Humanwissenschaften in ihrem Inneren
ausgerichtet, weshalb es fiir Descola vor allem darauf ankommt, ihre
Karriere sorgfaltig zu historisieren. Es handelt sich bei ihr um eine re-
lativ neue Unterscheidung, die erst im Europa des letzten Drittels des
19. Jahrhunderts als epistemologisches Mittel aufkam.

Als Paradebeispiel dafiir, dass der Dualismus von Natur und Kul-
tur auf fruchtbare Weise genutzt werden kann, gilt Descola die struk-
turale Anthropologie von Lévi-Strauss (Descola 1996: 83). Dabei ist
er weit davon entfernt, Lévi-Strauss unkritisch gegentiberzustehen.
Im Gegenteil benennt Descola mehrere problematische Tendenzen
innerhalb seines Werks: Ahnlich wie bei anderen anthropologischen
Klassikerfiguren, etwa Malinowski oder Radcliffe-Brown, findet sich
bei Lévi-Strauss ein universalistischer Kulturbegriff, der Kultur als
Wirklichkeit sui generis sowie als Bedingung der Menschwerdung ver-
handelt. Die so verstandene Kultur markiert eine autonome ontologi-
sche Sphire, die das Symbolische mit einem schier endlosen Repertoire
von Analogien ausstattet (Descola 2013a: 75). Diese Sichtweise fiihrt
Descola auf Lévi-Strauss’ philosophische Ausbildung und seine da-
raus entspringende Affinitit zum aufklarerischen Rationalismus Rous-
seau’scher Pragung zuriick, weshalb Descola ihm gar einen »militant
Rousseauism« attestiert (ebd.: 71). Ein weiteres Problem sieht Descola
in der Lévi-Strauss’schen Konzeption des Ubergangs von Natur zu Kul-
tur in den Elementaren Strukturen der Verwandtschaft (1992a). Die
Natur-Kultur-Differenz wird hier als Primisse des Inzesttabus, damit
auch des Heiratstauschs und folglich des sozialen Lebens tiberhaupt
eingefithrt, was Descola in dieser einfachen Ableitung als zu unvermit-
telt und vor dem Hintergrund seiner eigenen Arbeiten zur Hominisie-
rung als unplausibel kritisiert. Einen weiteren, gleichsam umgekehrt
gelagerten Fallstrick in Lévi-Strauss’ Natur-Kultur-Konzeption beob-
achtet Descola in Arbeiten wie der Strukturalen Okologie Tund Il (1977
& 1992b), in denen Lévi-Strauss einen Naturalismus vertrete, wonach
etwa der menschliche Geist eine Art Filter von in der Natur >objektiv«
Vorhandenem ist (Descola 1996: 84).

Abseits dieser problematischen Tendenzen sieht Descola den produkti-
ven Gehalt der Natur-Kultur-Unterscheidung bei Lévi-Strauss vor allem
in den Bianden der Mythologica realisiert. Hier fungiert die Unterschei-
dung als zentrales Ordnungsinstrument der mythologischen Diskurse.
Obwohl die meisten der darin analysierten Gesellschaften die Natur-Kul-
tur-Unterscheidung gar nicht aktiv — und schon gar nicht im Sinne west-
licher Logik — vornehmen, seien die damit gekniipften Oppositionen als

222

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

heuristische Instrumente nutzbar, um mit ihnen Material aus dem For-
schungsfeld analysieren zu konnen (ebd.). Descola hilt fest:

»The key to this paradox is perhaps that the nature-culture distinction
is little more than a blanket label under which Lévi-Strauss has
conveniently organised contrasted sets of sensible qualities which may
be ethnographically relevant, although the Amerindians do not feel the
necessity to subsume them, as we do, under two different ontological
domains.« (ebd.)

Demnach sind die Begriffe von Natur und Kultur bei Lévi-Strauss kei-
ne ontologisch aufgeladenen Sphiren, sondern nur leere Formeln, die
gleichsam auf ihre >Befullung< mit ethnografischem Material warten. Die
idealtypischen Auspragungen des kulinarischen Dreiecks sind dazu an-
gelegt, dass Ethnograf:innen sie in prinzipiell jedem kulturellen Kontext
wiederfinden konnen (Nahum-Claudel 2018: 221). Eduardo Viveiros de
Castro radikalisiert Descolas Einschatzung der Natur-Kultur-Unterschei-
dung als Heuristik, indem er auf die Ambiguitaten und Hybride, auf die
Zwischen-, Irr-, Ruckwirts- und Doppelpfade zwischen Natur und Kul-
tur in den Mythologica verweist:

»Indeed, the Mythologiques, far from describing a clear, unequivocal
passage between Nature and Culture, obliges their author to map a
labyrinth of twisting, ambiguous pathways, transversal trails, tight alleys,
obscure impasses, and even rivers that flow in both directions at once. The
one way, nature-to-culture street stops where the first book of the tetra-
logy begins. Starting there, the seven books of the series are increasingly
haunted by >mythologies of ambiguity« (From Honey to Ashes), »fluxio-
nal mythologies« (The Origin of Table Manners), by a reverse traffic go-
ing from culture to nature, zones where the two orders copenetrate, tiny
intervals, brief periodicities, rhapsodic repetitions, analogic models, con-
tinuous deformations, perpetual disequilibriums, dualisms that split into
semi-triadisms and shatter, without warning, into a multitude of transver-
sal axes of transformation.« (Viveiros de Castro 2014: 213)

Im Lichte dieser Einschatzung wundert es kaum, dass Viveiros de Castro
Lévi-Strauss mit der » Anti-Sociology of Multiplicities« im Anschluss an
Deleuze und Guattari zusammenbringt (ebd.: ro7ff.) und diese zu einem
»schamanischen Perspektivismus« ausbaut, der aus der Perspektive der
mythischen Wesen, der Tiere und Pflanzen formuliert ist.>

Ich mochte an die Lesarten Descolas und Viveiros de Castros ankniip-
fen und zunachst die Hybridformen von Natur und Kultur rekonstruieren,

2 Viveiros de Castro beschreibt die daraus folgende neue Ontologie in der
kulinarischen Sprache: »[...] what we take for blood, jaguars see as beer;
the souls of the dead find a rotten cadaver where we do fermented manioc;
what humans perceive as a mud puddle becomes a grand ceremonial house
when viewed by tapirs.« (Viveiros de Castro 2009: 71)

223

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

wie sie Lévi-Strauss im kulinarischen Dreieck entwirft, um sie anschlie-
Bend uiber Lévi-Strauss hinaus weiterzudenken. Dieser Ansatz entspricht
der Intuition der neueren Anthropologie, nichtmenschliche Dinge als
aktiven Bestandteil von Kulturen ernst zu nehmen. Descola kartiert das
Projekt einer multidimensionalen und nichtanthropozentrischen Anthro-
pologie, welche sich erst vom Natur-Kultur-Dualismus 16sen kann, nach-
dem sie dessen umfassenden Beitrag zur Genese der eigenen Fachtradi-
tion aufgearbeitet hat:

»Once the ancient nature-culture orthogonal grid has been disposed
of, a new multi-dimensional anthropological landscape may emerge, in
which stone adzes and quarks, cultivated plants and the genome map,
hunting rituals and oil production may become intelligible as so many
variations within a single set of relations encompassing humans as well
as non-humans.« (Descola 1996: 99)

In dhnlicher Weise werde ich im Folgenden versuchen, iiber den Weg
einer Auseinandersetzung mit dem kulinarischen Dreieck und der da-
rin verhandelten Natur-Kultur-Verhaltnisse einer mehr-als-menschlichen
Perspektive auf Kultur niherzukommen, in deren Zentrum die Autono-
mie der Fermentation steht. Anders als Descola, werde ich sie aber nicht
als intelligibele Wesenheit, sondern als Medienokologie konzipieren.

6.1.2 Gut zu denken: Das kulinarische Dreieck

Mit Blick auf die Kiiche sind das Rohe, das Gekochte und das Verfaul-
te zunachst die drei Hauptzustinde, die Nahrung annehmen kann. Sie
werden in Beziehung gesetzt mit drei Zubereitungsarbeiten (Braten, Rau-
chern, Sieden) sowie drei Medien der Transformation (Luft, Wasser, Feu-
er). Lévi-Strauss fuhrt hier — nicht explizit, sondern eher beildufig — ei-
nen Medienbegriff ein, der auf die Verwandlung von Materie durch die
Elemente zielt. Als Medien versteht Lévi-Strauss einerseits die genannten
Elemente, aber auch kulturelle Objekte wie der Topf konnen als Medi-
en fungieren, insofern sie die Nahe- und Distanzverhiltnisse zu den Ele-
menten organisieren und damit eine bestimmte Transformation mog-
lich machen.

Strukturiert wird das Dreieck durch einen doppelten Gegensatz, der
sich zum einen aus den Polen >unverarbeitet« vs. >verarbeitet< und zum
anderen aus den Polen >Natur« vs. >Kultur« ergibt (Lévi-Strauss 1973:
s11). Das Rohe gilt Lévi-Strauss als nicht ausgeprigter Pol, der der un-
bearbeiteten Natur niher steht als die ausgeprigten Pole des Gekoch-
ten und Verfaulten. Bei ihnen handelt es sich um bearbeitete, verinder-
te Zustiande, die aber jeweils gegensitzliche Auspragungen annehmen.
Wihrend das Gekochte eine kulturelle Verwandlung durchliuft, ist das

224

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

Verfaulte Resultat einer »natirliche[n] Verwandlung« (ebd.). Das Ver-
faulte hat also bereits innerhalb des Schemas einen komplizierten Status:
Als ausgeprigter Pol wiirde es an sich auf die Seite der Kultur gehoren.
Doch weil ein snatiirlicher<, d.h. biologischer Transformationsprozess
es auf diese Seite befordert hat, wird es in der grundlegenden symboli-
schen Struktur zusammen mit dem Rohen auf der Seite der Natur veror-
tet, wihrend die Kulturseite dem Zustand »gar« vorbehalten ist. In der
figurativen Logik des Schemas befindet sich das Verfaulte sogar ndher
am Pol der Natur als das Rohe — es markiert den >natiirlichsten< Punkt
auf der Natur-Kultur-Skala, wie schon in der Wendung des Verfaulten
als >Supernatur« anklang. Wie ist dieser paradoxe Status einer >nattirli-
chen« Kulturerscheinung zu erkldren?

Lévi-Strauss raumt ein, dass die Kategorien des Rohen, Gekochten und
Verfaulten als solche nicht viel tiber die spezifische Kiiche einer Gesell-
schaft verraten, da sie fiir sich genommen »nur leere Formen« (ebd.) sind.
Denn — so Lévi-Strauss’ klassisch soziologisches Argument — was als roh,
gekocht und verfault gilt, ist in den jeweiligen Gesellschaften hochst va-
riabel und im Einzelfall nur durch ethnografische Beobachtung erschlief3-
bar. Fur keine Kiiche sei etwas »einfach nur gekocht« (ebd.), sondern
immer schon in spezifischer, teilweise diffiziler und fiir andere Kulturen
mitunter unverstindlicher Weise. Auch das Rohe ist keineswegs als >na-
turlicher< oder >vorsozialer< Zustand misszuverstehen. Thomas Reinhardt
halt pragnant fest: » Die Eckpunkte des Dreiecks stellen bereits Kultura-
lisierungen dar.« (Reinhardt 2013: 85) Das Kriterium zur Bestimmung
eines Nahrungsmittels als roh, gekocht oder verfault, als unverarbeitet
oder verarbeitet, als unausgepragt oder ausgepragt, ist nicht sein Aggre-
gatzustand, sondern seine kulturelle Codierung (marqué) und Verarbei-
tung (élaboré) (ebd.). Rohs, »gekocht<« und >verfault« sind daher weniger
stoffliche Verfasstheiten von Nahrung als vielmehr »Positionen auf einer
Achse unveriandert/verindert« (ebd.: 86). Damit lost sich Lévi-Strauss
von den gingigen Bedeutungen der Begriffe: Etwas muss nicht im engen
molekularen Sinne gekocht sein, um als gekocht zu gelten; ein Salat bei-
spielsweise, der zwar roh verzehrt, aber kulturell bearbeitet wird, indem
er gewaschen, geschleudert, geschnitten, vermischt und gewlrzt wird,
wire im Sinne von Lévi-Strauss’ Argument eher als gekocht denn als roh
zu klassifizieren (Lévi-Strauss 1973: 511).

Auch wenn die tatsichlichen Codierungen der einzelnen Modi in be-
stimmten Gesellschaften variieren und voneinander abweichen - das
Gekochte bzw. Gesottene mag dem >Verarbeiteten< zugerechnet werden
oder auch nicht —, spielt der Gegensatz von Natur und Kultur kultur-
tibergreifend eine Rolle. Er wird auf jeder Position des Dreiecks thema-
tisiert, ohne sich je endgiiltig festschreiben zu lassen. Ganz in diesem Sin-
ne »steckt das Dreieck des Roben, des Gekochten und des Verfaulten ein
semantisches Feld ab, aber nur von auflen her« (ebd.: 512). Innerhalb

225

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

dieses Feldes bilden die Pole der Natur und Kultur also keine starre Di-
chotomie, auf der die einzelnen Zustinde eindeutig zugeordnet werden
konnen, sondern jeder der drei Eckpunkte bildet zu den jeweils ande-
ren beiden eine »differentielle Beziehung« (Reinhardt 2013: 88), die ihn
von diesen unterscheidbar macht. Die Kochkunst als solche befindet sich
letztlich nicht vollstindig auf der Kulturseite, sondern an der Schnittstel-
le von Natur und Kultur:

»Indem sich die Kiiche nach den Bediirfnissen des Korpers richtet und
in jedem ihrer Modi durch die besondere Weise gepragt ist, mit der sich
der Mensch ins Universum einfiigt, und somit zwischen Natur und Kul-
tur steht, sorgt sie vielmehr fiir deren notwendige Verschrankung. Sie
gehort zu beiden Bereichen und spiegelt diese Dualitit in jeder ihrer Er-
scheinungsformen wider.« (Lévi-Strauss 1973: 524)

Begriindet wird diese Verschrankung zum einen mit der Ambiguitit, die
jedem Modus des Kochens — Braten, Rauchern, Sieden — zugrunde liegt.
Lévi-Strauss nimmt hier eine Unterscheidung zwischen einem innerli-
chen und einen duflerlichen Zwiespalt vor, die sich implizit an der Ge-
geniiberstellung von Metapher und Materialitdt festmacht. So ist das
Gebratene innerlich zwiegespalten, weil es buchstiblich innen roh und
auflen verbrannt ist. Wenn etwas duflerlich ambivalent ist, rithrt dies
hingegen »nicht von den Dingen selbst her, sondern von der Art, in der
man von ihnen spricht oder sich ihnen gegeniiber verhalt« (ebd.). Ausge-
rechnet die >kulturellste« aller Zubereitungsweisen, das Sieden, wird mit
dem >Naturzustand« des Verfaulten in Verbindung gebracht. Aber »die
Eigenschaft, natiirlich zu sein, die die Sprache der gesottenen Nahrung
oft zuschreibt, gehort in den Bereich der Metapher: Gesottenes ist nicht
Verfaultes, es dhnelt ihm nur.« (ebd.: 524f.) Die Ahnlichkeit besteht da-
rin, dass die Nahrung in beiden Fillen dekomponiert und weich wird
(Nahum-Claudel 2018: 221).

Gerade diese semantisch-metaphorische Betrachtung der kulinari-
schen Sprache produziert fortwiahrend Ambiguitit; sie unterlduft so
auch die Benennung vermeintlich eindeutiger innerer Zustinde der Nah-
rung. Denn ganz im Gegensatz zur metaphorischen Affinitit des Ge-
sottenen und Verfaulten besteht die Rolle des Kochens ja gerade darin,
Verfaulung zu verhindern, wie Lévi-Strauss selbst feststellt (Lévi-Strauss
1973: 523). Es handelt sich also beim Verhaltnis von innerem und adu-
Berem Zustand, stofflicher und metaphorischer Dimension nicht um ein
Kongruenzverhiltnis, in dem sich die Metaphorisierung logisch am stoff-
lichen Sosein der Nahrung orientiert. Es ist immer ein einzelner Aspekt,
der eine solche Parallelfiihrung evoziert: Das Verfaulen hat mit dem Ko-
chen gemeinsam, dass die Substanz gleichmafSig transformiert wird, auch
wenn im ersteren Fall eine innere und im zweiteren eine duflere Energie-
quelle dafiir verantwortlich ist.

226

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

Der Vermittlungsprozess der symbolischen und der stofflichen Di-
mension produziert Uberschiisse, die sich nicht bruchlos in das semanti-
sche Feld einfiigen. Interessanterweise bezieht sich Lévi-Strauss in seiner
obigen Begriindung der unausweichlichen Natur-Kultur-Verschrankung
nicht nur auf den Zustand der Nahrung und seine sprachliche Beschrei-
bung, sondern er bringt zusitzlich die >Bedurfnisse des Korpers< ins
Spiel, die auch mit der Weise zusammenzuhidngen scheinen, wie »sich
der Mensch ins Universum einfiigt« (ebd.: 524). Wahrend damit vor al-
lem auch die Sinngebungsprozesse der Selbstverortung des Menschen im
Kosmos angesprochen sind, die in den Bereich der Metapher hineinspie-
len, sind die korperlichen Funktionen und Bediirfnisse als Erweiterung
der »inneren« Stofflichkeit der Nahrung zu begreifen. Im Vorgang der
Verdauung erkennt Lévi-Strauss ein »natiirliches Gegenstiick zum Ko-
chen« (ebd.: 509) und begriindet dies wie folgt:

»Wihrend der Verdauung hilt der Organismus voriibergehend die Nah-
rung zuriick, bevor er sie in verarbeiteter Form ausscheidet. Die Verdau-
ung hat also eine vermittelnde Funktion, vergleichbar der Kiiche, die
einen anderen natirlichen Vorgang aufschiebt, namlich den, der vom
rohen zum verwesten Zustand fithrt. In diesem Sinn kann man sagen,
daf$ die Verdauung ein vorweggenommenes organisches Modell der Kul-
tur darstellt.« (ebd.)

Die vermittelnde Funktion der Verdauung wie des Kochens bestimmt
Lévi-Strauss als eine des Aufschiebens: Beim Vorgang der Verdauung
wird die Ausscheidung der aufgenommenen Nahrung aufgeschoben;
beim Kochen der Ubergang vom rohen zum verwesten Zustand. Wih-
rend der Begriff des Aufschiebens nahelegt, dass es sich um eine blofs
zeitliche Verzogerung eines an sich gleichbleibenden Prozesses handelt,
haben wir es sowohl beim Kochen als auch bei der Verdauung mit einer
qualitativen Transformation und Zersetzung der Substanz zu tun, die
nicht einfach bewahrt, was gewesen ist.

Interessanterweise belasst es Lévi-Strauss an der Stelle bei der Analo-
gie zwischen Kochen und Verdauung, die darauf abzielt, der kulturellen
Transformationsleistung des Kochens ein organisches Vorbild zur Sei-
te zu stellen. Ebenso wie es sich beim Verfaulten um einen von der Na-
tur verarbeiteten Zustand handelt, stellt die Verdauung eine organische
Kulturleistung dar. Worauf Lévi-Strauss hier nicht explizit hinweist, ist
allerdings der innere Zusammenhang dieser analogen Vermittlungsmo-
delle. Denn der vollig neuartige Zustand, den das Gekochte — aus der
Logik des Aufschiebens vom Rohen zum Verwesten — bildet, ermoglicht
tiberhaupt erst die Genief$barkeit und Verdauung vieler Nahrungsmit-
tel. Das Kochen ist eine Art externalisierte Verdauung; damit ist die Ver-
dauung nicht nur ein vorweggenommenes organisches Modell der Kul-
tur, sondern das Kochen ist auch ein nachgelagertes kulturelles Modell

227

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

des Organischen. In dieser Perspektive der Vermittlung liegt ein entschei-
dender analytischer Einsatzpunkt: So geraten nicht nur die semantischen
Eckpunkte (roh — gekocht — verfault) in den Blick, sondern der media-
le Charakter des Organischen und Kulturellen in ihren wechselseitigen
Ubergingen und Verschriankungen.

Es ist bemerkenswert, dass das Verweste bzw. Verfaulte bisher nur
als zu Vermeidendes aufgetaucht ist. Denn auch wenn der Schluss na-
heliegt, dass die Verdauung analog zum Kochen den Verfaulungsvor-
gang aufschiebt, ist die Verdauung bei naherer Betrachtung selbst nichts
anderes als kontrollierte Verfaulung. Die Nahrung fermentiert im Ma-
gen von Menschen wie Tieren — ein Mythos der >Entdeckung« der Fer-
mentation lautet, dass Menschen den halbvergorenen Mageninhalt ge-
toteter Tiere als Nahrungsmittel zu verwenden begannen (Biickenhiiskes
2013: 10). Ein prominentes Beispiel hierfiir ist die Kaffeespezialitit Kopi
Luwak, die aus halbverdauten Kaffeebohnen, d.h. aus den Exkrementen
der suidostasiatischen Schleichkatze Fleckenmusang hergestellt wird. Im
Darm der Katzen findet eine »Nassfermentation« statt, die den Kaffee-
kirschen besondere Aromen verleiht und als »teuerste Kaffeespezialitit
der Welt mit unvergleichbarem Geschmack« beworben wird.> Die inte-
ressante soziologische Implikation liegt hier nicht nur in der dehnbaren
Aushandlung kultureller Tabus, etwa dem kulinarischen Ekel vor Aus-
scheidungsprodukten — wie Gwen Sharp (2008) vorschlidgt —, sondern
in der technisch-materiellen Rolle des Darms als Medium einer Trans-
formation, die weder dem Bereich der Natur noch der Kultur eindeutig
zuzuordnen ist.

Es soll hier nicht darum gehen, Lévi-Strauss vorzuwerfen, dass er sich
nicht fiir die Medienfunktion der Verdauung interessiert. Denn worauf
es ihm an der Stelle ankommt, sind die Mythen, aus denen sich eine Sys-
tematik der »Offnung« und des »Verschlusses« der »verschiedenen Kor-
peroffnungen« ergibt (Lévi-Strauss 1973: 510). Wie ich vielmehr zei-
gen mochte, verhandelt Lévi-Strauss trotz seiner Ausrichtung auf die
>Grammatik des Kochens<, d.h. auf die Mythen, Symbole und Seman-
tiken des Kulinarischen, immer wieder dessen materielle, mediale und
stoffliche Dimensionen. Wie oben festgehalten, handelt es sich beim Ma-
teriellen und Symbolischen um kein einfaches Entsprechungsverhiltnis.
Doch warum erodiert das Dreieck nicht, wenn die materiellen Zustinde
und ihre symbolischen Zuordnungen stindig durch bisweilen beliebig
anmutende Assoziationsketten und kontraintuitive Metaphorisierungen
unterlaufen werden? Wie wird es zusammengehalten? Um diese Frage
zu beantworten, miissen wir uns zunichst niher ansehen, wie sich die
inneren und die dufferen Zustinde, die materiellen und metaphorischen
Dimensionen in der Darstellung von Lévi-Strauss zueinander verhalten.

3 https://www.kopi-luwak.de [zuletzt aufgerufen am o03.01.2021]

228

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR
6.1.3 Braten, Sieden, Rauchern — und Fermentieren?

Trotz des expliziten Schwerpunkts auf die mit der Kulinarik verbunde-
nen linguistischen Strukturen ist die Materialitat der kulinarischen Prak-
tiken alles andere als unerheblich fiir die Logik der Symbolbildung. In
einem Kapitel mit dem Titel Kleine Abhandlung in kulinarischer Eth-
nologie, zu finden im dritten Mythologica-Band, erscheint das kulinari-
sche Dreieck vielmehr als ein Diagramm, das die Aushandlungsprozesse
zwischen >roher Natur« und >gekochter Kultur< anhand der materiellen
Qualitaten, der technischen Zubereitungsweisen und Verwandlungsme-
dien von Nahrung aufschliisselt. Ausgehend von diesen materiellen Pro-
zessen zeichnet Lévi-Strauss die mythologischen Ubertragungswege nach
und macht so die strukturale Verwandtschaft zwischen materiellen und
symbolischen Prozessen verstandlich.

Lévi-Strauss definiert drei Modi des Kochens — Sieden, Braten, Riu-
chern —, fur deren Bestimmungen er sich wiederum von ihren etablierten
Bedeutungen l6st. Thomas Reinhardt hat den bei Lévi-Strauss angeleg-
ten Kriterienkatalog zur Ortsbestimmung dieser drei Zubereitungswei-
sen auf der Achse Natur/Kultur systematisiert. Entscheidend sind fiir die
Zuordnung erstens die Mittel und technologischen Voraussetzungen der
Zubereitung, wozu beispielsweise der Einsatz von Hilfsmitteln wie Top-
fen gehort; zweitens der Abstand zwischen Hitzequelle und Speise, bei
dem Wasser und Luft als Medien der Transformation bedeutsam wer-
den; und drittens das Ergebnis der Transformation, bei der die Dauer der
Garung sowie die stofflich-molekulare Transformation der Speise, d.h.
ihre Durchgarung, ausschlaggebend sind. Zusatzlich fuhrt Lévi-Strauss
die Haltbarkeit des Ergebnisses, die Haltbarkeit der Kochgerite und die
Sparsamkeit der Zubereitungsweise als Kriterien an (Reinhardt 2013:
86).

So aufgeschlisselt, erklart sich die zunichst kontraintuitive Zuord-
nung des Bratens am Punkt des Rohen. Das Braten befindet sich ganz
und gar auf der Naturseite, weil es erstens keine technologischen Mittel
wie ein Gefif oder einen Riucherrost erfordert; zweitens braucht es we-
der Abstand zur Flamme noch ein Transformationsmedium wie Wasser
oder Ol, da gebratene Nahrung unter unmittelbarer Einwirkung des Feu-
ers ist und mit diesem »in einem Verhaltnis der nicht vermittelten Verbin-
dung« (Lévi-Strauss 1973: 513, Herv. i.0.) steht; und drittens zeichnet
sich das Ergebnis der Transformation durch eine »unvollkommene Ga-
rung« aus: Das Fleisch bzw. das gesamte Tier bleibt relativ intakt; seine
Rostung ist ungleichmiflig, wenn es — im Beispiel des von Lévi-Strauss
zitierten Mythos der Wyandot-Indianer — auflen verkohlt und innen roh
bleibt (ebd.: 516).

Dem zweiten Punkt des Gekochten entspricht die Zubereitungswei-
se des Rducherns. Es erfordert erstens das technologische Mittel des

229

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

Raucherrosts, das zweitens eine grofle Distanz zwischen Feuer und
Nahrung installiert, vermittelt durch das Medium Luft; das Ergebnis
des Raucherns ist drittens eine gleichmifSige Durchdringung des Nah-
rungsmittels, die dieses gleichzeitig konserviert und auf spezifische Wei-
se haltbar macht: »Die mikrobiologischen Prozesse, die fiir das Verfau-
len (Fermentieren) charakteristisch sind und dieses tendenziell starker in
Richtung Natur riicken, werden durch das Riuchern nahezu zum Still-
stand gebracht.« (Reinhardt 2017: 257) Wihrend beim Riuchern mit
Blick auf die Kriterien der sDurchgarung« und der Haltbarkeit die Zu-
ordnung zur Seite der Kultur unmittelbar einleuchtet, irritiert die Kate-
gorisierung der Mittel des Raucherns auf der Naturseite. Die Begriin-
dung lautet wie folgt: Zwar handelt es sich beim Raucherrost um einen
Kulturgegenstand, dieser aber wird nach seinem Gebrauch aus mytho-
logischen Griinden zerstort — das Tier droht den Menschen sonst in ei-
nem Akt der Rache zu rauchern (Lévi-Strauss 1973: 522).

Die letzte Zubereitungsweise des Siedens, die dem Punkt des Verfaul-
ten entspricht, ist hinsichtlich der >realen< Kochmittel gewissermafen die
kulturellste: Das Sieden erfordert einen Behilter, klassischerweise einen
Topf, der als Kulturgegenstand im Gegensatz zum Raucherrost sorgfil-
tig gepflegt und aufbewahrt wird. Neben der »container technology «
(Durham Peters 2015: 140) des Topfs, die laut Peters dessen umwelt-
lich-mediale Dimension zum Vorschein bringt, macht das Sieden zudem
das Medium des Wassers notwendig, wodurch gesottene Nahrung aus
einem »doppelten Vermittlungsprozef§« entsteht: Sie wird umgeben vom
Wasser, das seinerseits vom Behiltnis umschlossen wird (Lévi-Strauss
1973: 513). Dadurch ist der Abstand zwischen Hitzequelle und Speise
zwar nicht im rdumlichen Sinne grofS, aber durch eine zweifache Me-
diatisierung unterbrochen. Der Grad der Transformation ist im Gegen-
satz zum am Feuer gebratenen Tier ein hoherer: Als Musterbeispiel des
Gekochten besteht der Eintopf aus zerkleinerter Nahrung, was zu ei-
ner vollstindigeren, gleichmafSigeren und grundlicheren Durchgarung
fithrt, bis hin zum stunden- ja: tagelangen Zerkochen. Lévi-Strauss fiihrt
das Rezept des sogenannten Pfeffertopfs ins Feld, wonach den Resten
der letzten Mahlzeit nur wenig frische Sauce hinzugefuigt wird und der
Grundbestand in steter jahrzehntelanger Erweiterung ohne eine Reini-
gung des Topfs weiterkochen kann (ebd.: 515). Obwohl das Gericht eine
lange Uberlebenszeit hat, wird das Kochen mit Blick auf die Haltbarkeit
seines Ergebnisses der Natur zugeschlagen. In dieser Hinsicht steht das
Kochen in einer umgekehrten Aquivalenzbeziehung zum Riuchern: Die
Dauerhaftigkeit des Kochgeschirrs geht einher mit einem relativ schnel-
len Verfall seines Produkts.+

4  Wihrend das Kochen ein inneres, konkaves Behiltermodell konstituiert,
folgt das Braten einem konvexen »AufSen-Modell« (Lévi-Strauss 1973:

230

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

Obwohl Lévi-Strauss sich in der Konstruktion des Dreiecks von den
etablierten (westlichen) Auffassungen lost, die das Rohe, Gekochte und
Verfaulte bzw. das Braten, Riuchern und Sieden auf eine bestimmte Wei-
se definieren, ist ihre Bedeutung alles andere als arbitrir. So zeichnet die
vermittelnde Grenzfunktion des Topfs — bei allen technischen Weiter-
entwicklungen von Kochmethoden wie dem >sous vide< — das Kochen
in so elementarer Hinsicht aus, dass sie zum einschrinkenden und aus-
schlieSenden Definitionskriterium wird. Lévi-Strauss koppelt nun die
mythische Interpretation der kulinarischen Sprache an solche elementa-
ren Funktionen, wenn er schreibt:

»In doppelter Hinsicht darf man also das Gebratene auf die Seite
der Natur und das Gesottene auf die der Kultur stellen. Real, weil
das Gesottene einen Behilter erfordert, der ein Kulturgegenstand ist;
und symbolisch, insofern die Kultur eine Vermittlung zwischen dem
Menschen und der Welt bewirkt und auch das Kochen eine Vermittlung
bewirkt, und zwar durch das Wasser: zwischen der Nahrung, die der
Mensch sich einverleibt, und jenem anderen Element der physischen
Welt, dem Feuer.« (ebd.: 514).

Die Unterscheidung zwischen Realem und Symbolischem, die hier auf
ihre Analogie hinauslduft, mag unmittelbar einleuchten. Als »real« wiir-
de demnach die Vermittlung zwischen Nahrung, Wasser, Mensch und
Feuer durch den Kulturgegenstand des Topfes gelten; als »symbolisch«
die Vermittlung zwischen Mensch und Welt. Weil aber Kultur grund-
satzlich jene symbolische Vermittlung bewirkt, ist sie nicht spezifisch
fur das Kochen; sie ist iiberall da am Werk, wo Kulturgegenstiande zu
finden sind. Ungeklart ist dabei nicht nur die spezifische »reale« Ver-
mittlung der Konstellation Topf — Nahrung — Mensch — Wasser — Feuer,
die bereits als solche eine doppelte ist (wie Lévi-Strauss zuvor aufgrund
des »Zwischenmediums« Wasser festgehalten hatte); auch die weiteren,
insgesamt ganzen zehn Vermittlungsvorginge, die zwischen den fiinf

517). Das Gesottene ist daher in »duflerlicher« Hinsicht nicht zufillig eine
»Endo-Kiiche«, die einen intimen Gebrauch fiir kleine Gruppe vorsieht, wie
sich an der franzosischen Tradition des Suppenhuhns fiir die Familie zeigt;
dem entspricht die »Exo-Kiiche« des Gebratenen, das man Fremden vor-
setzt, in Frankreich der Braten an Festtagen (ebd.). Wihrend das Braten eine
verschwenderische und damit aristokratische Methode ist, da beim Braten
immer etwas vom Fleisch verloren geht, sind Kochen und Rauchern sparsa-
me, plebejische Zubereitungsweisen. Gleichwohl ist das Kochen in der hie-
rarchischen Logik einer von der Kultur zu beherrschenden Natur die ho-
herstehende Technik. Wie Lévi-Strauss betont, stellte Aristoteles das Kochen
uber das Braten, weil ersteres geeigneter sei, die Rohheit des Fleisches zu
iiberwinden (ebd.); eine Uberwindung, die auch von Gruppen wie den Fin-
geborenen Neu-Kaledoniens angestrebt wird, wenn sie den Kochtopf als Zi-
vilisationsbeweis feiern (ebd.: 514).

231

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

genannten Polen vonstattengehen, bleiben unbeachtet. Vor diesem Hin-
tergrund muss auch das Verhiltnis zwischen »Realem« und »Symboli-
schem« im Vagen bleiben, das kaum iiber eine Analogiebildung hinaus-
geht und Ungleichzeitigkeiten nach sich zieht.

Einerseits scheint es sich um gelingende Ubersetzungsketten zwischen
Realem und Symbolischem zu handeln, in denen innerliche und duflerli-
che Verfasstheit der Nahrung weitgehend in eins fallen: Das innere, kon-
kave Behiltermodell des Kochens (real) entspricht dem sozialen Kollekti-
vitatsmodell der geschlossenen » Endo-Kiiche« (symbolisch); weil dieses
Kochen sparsam ist (real), ist es plebejisch (symbolisch). Hier bleibt
u.a. die Frage offen, wie sich dies mit dessen zivilisatorisch begriindeter
kultureller Hoherwertigkeit vertragt. Selbstverstandlich kann es einem
strukturalistischen Verfahren der Analogiebildung nicht darum gehen,
solche Widerspriiche aufzulosen, die sich aus den heterogenen Referenz-
bestinden ergeben. Eine ungeklirte Frage ist aber, weshalb dem Eck-
punkt des Verfaulten die Zubereitungsmethode des Kochens zugeordnet
wird. Wahrend es bei den anderen Kochtechniken direkte Entsprechun-
gen zwischen Realem und Symbolischem gibt, bleibt die Antwort beim
Verfaulten auf einen symbolischen Verweis beschriankt: Europaische Re-
zeptnamen wie die spanische olla podrida, die sich mit »verfaulter Topf«
Ubersetzen ldsst, belegen eine semantische Affinitiat des Gekochten zum
Verfaulten, so die Begriindung (ebd.: 516).

Thomas Reinhardt schlagt als Deutung vor, dass diese Gerichte »im
Namen die Erinnerung an die mikrobiologischen Prozesse bewahren,
die den Gerichten ihren spezifischen Geschmack verleihen« (Reinhardt
2017: 258). Das mag zutreffen, insbesondere wenn man Lévi-Strauss’
Hinweis auf das relativ schnelle Verfallsdatum gekochter Nahrung be-
rucksichtigt. Doch wie er selbst schreibt, hat das Kochen eher die Funk-
tion, jene mikrobiologischen Prozesse, welche fur die Verfaulung zustan-
dig sind, zu verhindern, abzutoten und zum Stillstand zu bringen. Der
oben erwihnte »Pfeffertopf« hilt sich nur deshalb tber 30 Jahre, weil
er jeden Tag aufs Neue aufgekocht wird, um seinem Vergiren vorzubeu-
gen; ahnlich verhalt es sich mit dem klassischen Ragout oder Eintopf. In
einem materiell-»realen« Sinn handelt es sich also nicht um eine Affini-
tat, sondern um einen Gegensatz.

Was das Kochen mit dem Verfaulen schon eher gemeinsam hat, ist die
regelmifSige Transformation der Substanz, die in beidem Fillen auf Zeit
und Temperatur basiert. Bei Lévi-Strauss findet diese Gemeinsamkeit
aber keine Erwahnung. In der Gesamtschau fallt auf, dass das Verfaulte
der einzige Modus ist, dessen prozessuale Entsprechungen des Vergirens,
Fermentierens und Verfaulens innerhalb des Dreiecks fast ganzlich un-
sichtbar bleiben. Die einzige Stelle, in der das Verfaulte als solches er-
wahnt wird, bezieht sich auf die kulturell divergierenden Interpretati-
onen der kulinarischen Zustinde. Als eindrucksvolles Beispiel fir die

232

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

kulturelle Differenz hinsichtlich des Umgangs mit dem Verfaulten fiihrt
Lévi-Strauss das Beispiel amerikanischer Alliierter an, die 1944 mehre-
re Kisefabriken in der Normandie zerstorten, da ihre Nasen einen »Lei-
chengeruch« vernahmen (Lévi-Strauss 1973: 512). Die Amerikaner, so
Lévi-Strauss’ Deutung, folgten einem engeren Verstandnis des Verfaulten
als die Franzosen, was zeige, dass das Ineinssetzen von »verfault« und
»ungeniefSbar« selbst eine kulturelle Konstruktion ist.

Es ist kein Zufall, dass diese vereinzelte Stelle zum Verfaulten nicht
seine kulinarische, sondern seine olfaktorische Dimension thematisiert
und es mit starken >duflerlichen< Zuschreibungen — hier dem Leichenge-
ruch — konfrontiert. In einer bertthmten metaphorischen Passage aus den
Traurigen Tropen berichtet Lévi-Strauss von einer Schiffsreise nach Bra-
silien, in der ihm die Verelendung der Welt gewahr wird, die die westli-
che koloniale Ausbeutung hinterlasst:

»Eine wuchernde, iiberreizte Zivilisation stort fiir immer die Stille
der Meere. Eine Girung von zweifelhaftem Geruch verdirbt die Diifte
der Tropen und die Frische der Lebewesen, totet unsere Wiinsche und
verurteilt uns dazu, halb verfaulte Erinnerungen zu sammeln.« (Lévi-
Strauss 1978: 31)

Wie schon im Beispiel des vom Kise ausgehenden Leichengeruchs ste-
hen Girung und Verfaulung — olfaktorisch indiziert — fiir den Tod. Die
Klassifikation des Riechens als einem niederen Sinn (Simmel), die sei-
nen animalischen, kultur- und zivilisationsfernen Charakter betont, wird
durch die wirzigen, dunklen, beunruhigenden Geriiche der Fermenta-
tion wachgehalten und gleichsam verdoppelt (Pollan 2013: 361). Wih-
rend die Logik der Metapher als bildliche Ubertragung vom Sehen ab-
geleitet ist, konfrontiert das Riechen den Sinnesapparat unmittelbar mit
der Materialitit der sozialen Welt, weil ein Geruch in einen anderen Kor-
per eindringt und dort eine starke Reaktion auslost. Die Geriiche der
Girung rufen Ekel hervor, weil sie an den — nicht zuletzt den eigenen
bevorstehenden — Tod erinnern. Es ist diese allgegenwirtige Materiali-
tit des Zerfalls und des Todes, die durch die Garung als olfaktorisches
Phinomen auf unheimliche Weise Prasenz erhilt.

In der oberen Passage sind es die buchstabliche Beschmutzung, Ver-
seuchung und Vergiftung der kolonialisierten Kontinente und der Mee-
re, wodurch in der Folge auch die Ideen kontaminiert werden. Diese
Verbindung von Garung und Verschmutzung deckt sich mit mehreren
von Descola untersuchten Mythen. In seinen Feldforschungen zu den
Achuar, die die Uberflutungen der Fliisse auf verrottete Bliitenblitter
zuriickfiithren, deutet er Fermentierungsprozesse »strukturalistisch als
>Verunreinigung«« (Gill 1998: 231). Es ist bemerkenswert, dass die the-
oretische Kopplung der Garung mit dem Olfaktorischen einerseits so-
wie mit Krankheit, Verunreinigung und Tod andererseits nicht nur auf

233

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

der Ebene der Mythen erfolgt, sondern sich auch als sempirische« Beob-
achtung innerhalb der modernen (hier: der amerikanischen) Gesellschaft
wiederfindet und dass sie in der metaphorischen Diagnose der verfaul-
ten Erinnerungen bei Lévi-Strauss wiederkehrt. Hier werden Girung,
Fermentierung und Verfaulung in iibergreifender theoretischer Hinsicht
vor allem als negativ konnotiertes Zerfalls- und Zersetzungsphdnomen
ins Bild gesetzt.

Dass Lévi-Strauss die Fermentation auch als strukturierten Vorgang
zur Kenntnis nimmt, beweist er in einem knappen Nachschub der Alliier-
ten-Szene: »SchlieSlich lassen auch Kiichen, die gegentiber dem Verfaulten
sehr aufgeschlossen sind, dieses nur in bestimmter spontaner oder gelenk-
ter Weise zu.« (Lévi-Strauss 1973: 512) Diese Bemerkung zeigt, dass Lé-
vi-Strauss bei der Kategorie des Verfaulten nicht nur der Unfall des unfrei-
willig Verdorbenen vorschwebt, sondern auch die kontrollierte Garung,
die Fermentation. Beildufig wird eine weitere Unterscheidung eingefiihrt,
wenn er im Bereich der Kiiche von spontanen und gelenkten Formen des
Verfaulten spricht. Obwohl der Lenkung des Verfaulten in zahlreichen
Kiichen grofle symbolische wie materielle Relevanz zukommt, bleibt das
einzige implizite Beispiel dafir die Kasefabrik. Es ist verwunderlich, dass
dem Verrotteten trotz seiner prominenten Stellung als einem der drei Eck-
punkte im Dreieck der Status einer Zubereitungsweise vorenthalten wird
und es sowohl in seiner ungewollten als auch gelenkten sowie spontanen
Form weitgehend von den Erorterungen ausgeschlossen bleibt.

Die folgenden Abschnitte machen es sich zur Aufgabe, diese Analy-
se des Verfaulten ausgehend vom Lévi-Strauss’schen Deutungsrahmen
nachzuholen und am Prozess des Verfaulens das Verhiltnis von Realem
und Symbolischem zu spezifizieren. Im vorherigen Kapitel zum Feuer
wurde der bei Lévi-Strauss angelegte, aber theoretisch unterbestimm-
te mediale Rahmen der Vermittlung skizziert und mithilfe des Begriffs
der Kulturtechniken prazisiert (Kap. 2.1.3). Im Sinne dieser Erweiterung
des Lévi-Strauss’schen Analyserahmens wird der Begriff der Kulturtech-
nik nun auf das Verfaulen angewandt, um zu erortern, welche Heraus-
forderungen sich hier fur den Kulturbegriff ergeben. Denn wie nun zu
zeigen sein wird, handelt es sich beim Verfaulen bzw. Fermentieren um
eine Natur-Kultur-Technik mit ganz bestimmten temporalen und ther-
mischen Affordanzen.

6.1.4 Die natiirliche Kulturalitit der Fermentierung
Wie Lévi-Strauss angedeutet hat, lassen sich spontane und kontrollier-
te Formen der Verfaulung unterscheiden. Unabhangig vom Ausmaf$ der

Kontrolle ist der basale Mechanismus aller Spielarten der Verfaulung,
Verrottung, Verwesung, Vergirung und Fermentierung der gleiche. Er

234

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

besteht in der Bewegung lebendiger Bakterien, die organische Stoffe en-
zymatisch in Saure, Gase oder Alkohol umwandeln (Pollan 2013: 294).
Auf der Ebene der primidren biochemischen Reaktion ist dieser Vorgang
ein Zersetzungsprozess, in dem bestehende oder zugesetzte Mikroorga-
nismen Zucker, Fette und Proteine in Molekiile aufspalten, sich rasant
vermehren und Substanzen wie Milchsidure ausscheiden, mit denen sie
konkurrierende Mikroorganismen vergiften (ebd.: 301). Dies ist die >»na-
tirliche< Transformation, die fiir Lévi-Strauss das Verrottete auf die Sei-
te des »Ausgeprigten« beférdert. Klassischerweise wird dieser Ubergang
durch Kulturleistungen erreicht. Beim Kochen ist es eine technisch-phy-
sikalische Apparatur externer Hitze, die die Transformation bewirkt;
ohne die gezielte menschliche Tatigkeit des Kochens wiirde sie nicht
stattfinden. Die kulturelle Kontrolle der >natuirlichen Transformations
des Verfaulens scheint sich nun schlicht darauf zu beschranken, dem in-
ternen Zersetzungsprozess gute Bedingungen zu liefern und ihn an ei-
nem bestimmten Punkt zu unterbrechen. Im Folgenden soll anhand der
Lévi-Strauss’schen Kriterien im Dreieck deutlich werden, welche kom-
plexen Apparaturen mit der kontrollierten Vergirung verbunden sind —
und welche Effekte dies fur die Situierung des Verfaulten auf der Achse
Natur vs. Kultur hat.

Entlang des Herstellungsprozesses des milchsauer vergorenen Gemii-
ses als »Standard- und Lehrbeispiel der Fermentation« (Vilgis 2013b:
40) sollen nachfolgend die praktischen Grundlagen der Fermentierung
erldutert werden. Basale technische Voraussetzung fiir das kontrollier-
te Vergiren ist — analog zum Kochen — der Kulturgegenstand des Behil-
ters. Dieser muss eine Losung aus gesalzenem Wasser enthalten, die das
Gemiise vollstindig bedeckt. Wie beim Kochen haben wir es mit einem
doppelten Vermittlungsprozess zu tun, nur dass das Transformationsme-
dium Wasser in seiner reinen Form nicht ausreicht, sondern in einer be-
reits kulturell bearbeiteten — gesalzenen — Variante gefragt ist. Aufgrund
seiner extremen, externen Temperatureinwirkung ist die Transformati-
on des Kochens sinnlich konkret nachvollziehbar; das Wasser blubbert
und dampft, es verdndert die Substanz innerhalb verhiltnismafSig kurzer
Zeit durch Denaturierung (ebd.: 39). Auch wenn das blofse Auge nicht
erfassen kann, wie durch »eine sehr lange Einwirkung hoher Tempera-
turen beim Kochen [...] strukturgebende Molekiile wie Faserproteine
hydrolysiert (gespalten) und neue Aromen tiber chemische Reaktionen
gebildet« (ebd.) werden, schafft ein anschauliches Vorher-Nachher-Bild
der Speise ausreichend Plausibilitit.

Beim Fermentieren ist noch ein zweites elementares Medium préasent:
Die Luft. Wihrend das Kochen eine Luftzufuhr in regulierter Form er-
fordert, weil der Topf sonst tiberzukochen droht, und das Rauchern auf
der direkten Einwirkung von Luft in Verbindung mit dem Feuer ba-
siert, steht das Fermentieren in negativer Beziehung zu ihr. Luft muss

235

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

ausgeschlossen werden, und zwar in doppelter Weise: Zum einen durch
das Medium Wasser, das das Gemtise vollstindig bedeckt, zum anderen
durch den luftdichten Verschluss des Behilters. Mit dem Wasser steht
die Nahrung also im Lévi-Strauss’schen Sinn in nicht vermittelter Ver-
bindung, da sie sich ohne Abstand in direktem Kontakt zu ihm befindet;
mit der Luft besteht eine negativ vermittelte Verbindung, weil es zwar
der Luft als AufSenmedium der Temperatur bedarf, sie aber selbst nicht
in das Gefaf$ dringen darf.

Das Ergebnis ist dhnlich wie beim Kochen eine gleichmafliige und
grundliche Transformation, wobei die fermentierte Speise dem Gekoch-
ten durch ihre Haltbarkeit >tiberlegen« ist. Nicht nur darin tbertrifft
sie das schnell verderbliche Gekochte in seiner >Kulturalitit¢, sondern
auch in der Gesamtbilanz: Als Zubereitungsmethode, die einen Kulturge-
genstand braucht, einen doppelten Vermittlungsprozess durchlauft und
durch ein gleichmafSiig transformiertes Resultat mit hoher Haltbarkeit
gekennzeichnet ist, misste die Fermentation nach den Lévi-Strauss’schen
Kriterien ganz auf der Kulturseite stehen. Weil es aber mikrobiologische
Prozesse sind, die die Verinderung bewirken, wird sie von Lévi-Strauss
selbst von vornherein als Naturphanomen klassifiziert und in der Folge als
Methode der Zubereitung nicht weiter beachtet. Um das Fermentieren in
seinem komplizierten Status zwischen seinen natiirlichen und seinen zu-
tiefst kulturellen Aspekten genauer erfassen zu konnen, miissen wir den
Lévi-Strauss’schen Ansatz der Vermittlung bzw. Verbindung weiterden-
ken.

Beim Kochen waren drei vermittelnd wirkende Groflen am Werk:
Zum einen das Kulturobjekt des Topfes, zum anderen die elementaren
Medien Wasser und Feuer. Der >Motor« der Transformation ist das Feu-
er, oder genauer: die feuergenerierte Hitze, die durch die grenzziehenden
assistierenden Zwischenmedien Topf und Wasser prozessiert wird. Beim
Fermentieren sind die gleichen Assistenzmedien im Spiel: Behilter und
Wasser — das Feuer aber fehlt. Wie Thomas Vilgis zeigt, konnen Vorgan-
ge der Fermentation in naturwissenschaftlicher Perspektive als »mole-
kularbiologische Kochprozesse« verstanden werden, wahrend zugleich
bei bestimmten Garungsprozessen Molekilgruppen in einem »eher un-
verianderten, >rohen< Zustand bleiben« (ebd.: 39). Die stofflichen Veran-
derungen beim Fermentieren sind in der Tat dhnliche wie beim Kochen:
Beide Prozesse basieren auf der Hydrolyse, d.h. der Spaltung von Mole-
kiilen, die als Nebenprodukt neue Vitamine und Nahrstoffe synthetisiert
und Nahrung aufgrund des Dekomponierens von langen Proteinketten,
Fetten und Kohlenhydraten leichter verdaubar macht. Beim Kochen er-
folgt dies iiber den Weg der chemischen Reaktion, beim Fermentieren
ist es ein enzymatischer Prozess, der andere » Reaktionsprodukte« (ebd.)
mit anderen Geschmacksbildern erzeugt, welche zudem den funktiona-
len Vorteil der langen Haltbarkeit haben.

236

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENOKOLOGIE

Im Sinne dieser Parallelen konnte man Fermentierung analog zum
Kochen als Kulturtechnik mit partiell anderen Erfordernissen verste-
hen. Doch wir haben es hier mit einem grundlegend anderen Modell von
Medialitit zu tun: Statt der extremen und extern angewendeten Tempe-
ratur als Transformationsmedium erfordert Fermentierung unsichtba-
re, gleichmafSige und subtil temperierte Umgebungen. Der Ursprung al-
ler Arten der Fermentation liegt in der Lebendigkeit ihrer Agenten, der
Bakterien. Wihrend das Kochen auf einer externen und menschlich in-
itilerten wie gesteuerten physikalischen Hitzeanwendung beruht, wird
Fermentation von einem internen biochemischen Mechanismus ange-
trieben, der die Energie durch die immanente Bewegung lebendiger Mi-
kroorganismen erzeugt. Das Ergebnis unterscheidet sich entsprechend.
Die sekundiren Verianderungen fallen bei der Fermentation recht dra-
matisch aus und heben sich deutlich vom Gekochten ab: Fermentation
intensiviert den Geschmack der Nahrung, produziert aber auch vollig
neue Aromen wie Umami und Siife; die Farben und Texturen der Nah-
rung dndern sich, es entstehen spezifische — mitunter verstorende — Ge-
riche (Pollan 2013: 308).

An diesem lange Zeit unverstandenen Mechanismus der Fermentati-
on machen sich zahlreiche Mythen und Symbole fest, die man nun in
der Linie von Lévi-Strauss analysieren konnte. Das ist allerdings nicht
das Ansinnen dieses Kapitels. Vielmehr gilt es im Folgenden, den von
Lévi-Strauss eroffneten Analyserahmen in einer genaueren Betrachtung
des materiellen Prozesses der Fermentation weiterzudenken, um die Rol-
le der Technik, der Medialitit sowie der Elemente im Hinblick auf ihre
Verschlingungen von Natur und Kultur prizisieren zu konnen.

6.2 Von der Natur-Kultur zur Medienokologie

6.2.1 Bakterienkulturen

Natur und Kultur mogen im Sinne der strukturalen Linguistik heuris-
tisch getrennte Pole sein. Der Blick auf die Materialitit der Fermentati-
on zwingt uns jedoch, ihre Grenzziehungen neu zur Diskussion zu stellen
und uns den konkreten Konstellationen ihrer Vermischung zu widmen.
Bestimmen zu wollen, welchen Grad von Kulturalitit die Fermentati-
on an sich besitzt, wire wenig zielfithrend, wiirde dies doch erneut eine
stabile Grenze zwischen Natur und Kultur unterstellen. Untibersehbar
bleibt dennoch, dass es verschiedene Grade der Kontrolle gibt, die von
zufilligen und >wilden< Formen der Girung bis hin zu ihrer fliefband-
formigen Fabrikation mit standardisiertem Ergebnis reichen. Erstere als
snatiirlichere< und zweitere als >kulturellere« Form zu beschreiben, greift

237

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

aber ebenfalls zu kurz. Bei beiden Varianten haben wir es mit Bakteri-
enkulturen zu tun; mit Natur-Kultur-Bastarden, deren Unterschied kein
kategorischer ist, sondern schlicht auf variierenden Techniken der Kon-
trolle und Modulierung von bakteriellem Leben beruht.

Als >wilde« Bakterienkulturen (Katz 2002) lassen sich die nativ vor-
kommenden Bakterien, Hefen und Schimmelspuren aus der Umgebung
der Nahrung verstehen, die sich beispielsweise in Form von Erdbakte-
rien auf Wurzel- oder Knollengemuse ansiedeln und in der Folge den
Fermentationsprozess anstofsen. Das oben durchgespielte Beispiel des
milchsauer vergorenen Gemtses folgt dieser Logik. Dagegen sind >do-
mestizierte Bakterienkulturen« isoliert gewonnene Bakterien, die als so-
genannte >starter cultures« eingesetzt werden, um ein zuvor prapariertes
Nahrungsmittel mit einem Bakterium, einer Hefe oder Schimmel von au-
Ben zu »infizieren« (Diaz-Ruiz et al. 2010: 154). Der Begriff der Bakte-
rienkulturen ist stark mit dieser industriellen, externen Verfahrensweise
der Fermentation verknupft, von wilden Kulturen ist in dem Zusammen-
hang deutlich seltener die Rede. Denn im wissenschaftlich-technischen
Vokabular zielt der Begriff der Kulturen gerade auf den hohen Grad an
Reinheit und Kontrolle, der einen Bakterienstamm durch Purifizierung —
durch das »Culturing Life« (Landecker 2007) — zu einer Bakterienkultur
werden ldsst. Im Unterschied zu >wilden< Kulturen wird dabei eine Bak-
terienprobe in eine isolierte wachstumsfordernde Umgebung transferiert,
wie im Kapitel zu Latour noch genauer zu erortern sein wird. Die Kiinst-
lichkeit dieser Laborsituation liegt in der Reinheit der jeweils klar von-
einander unterschiedenen Bakterienkulturen, welche so aufderhalb des
Labors nicht zu erreichen wire. Diese Kulturen werden zu mikrobiolo-
gischen Monokulturen, zu »monotone nature« (Besky 2020: 279). Ge-
rade im Fall von Reinkulturen, d.h. Kulturen von Bakterien eines Klons,
ist die Abgeschlossenheit nach aufSen besonders wichtig, um etwaige Ver-
unreinigungen und Vermischungen zu vermeiden, sei es mit der Luft oder
mit eindringenden Mikroorganismen. Jene industriellen Bakterienkultu-
ren bediirfen eines Mediumss, das ihr Leben nicht nur erhilt, sondern
ihnen eine Grundlage fiir schnelles ungehindertes Wachstum liefert; dies
ist entweder ein flisssiges Kulturmedium (in einem Gefifd) oder ein fes-
tes Nahrmedium (ein agarhaltiges Gel in einer Petrischale) (Landecker
2007: 57). Die so gewonnenen Reinkulturen werden in der Lebensmit-
teltechnologie eingesetzt, um moglichst vorhersehbare, reibungslose und
standardisierte Fermentationsprodukte herzustellen.

Die zuvor analysierte Totalitit von Medium und Material wird in
diesem Laborszenario wieder aufgebrochen, denn die Bakterien werden
von dem Substrat getrennt, das sie ansonsten transformieren wiirden.
Wihrend vorher das Medium der Transformation von Interesse war,
das von den Bakterien selbst gebildet wurde, nimmt das >neutrale< Medi-
um des GefifSes hier die gegensitzliche Funktion der Konservierung ein.

238

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENOKOLOGIE

Innerhalb des immanenten Prozesses der Fermentierung lassen sich mit
den wilden und den domestizierten Bakterienkulturen also zwei mogli-
che Pfade identifizieren — ein wiederum immanenter, auf Vermischung
setzender Pfad >natiirlicher Kulturen< sowie ein externer, Reinheit for-
cierender Pfad >kultureller Naturen<. Gemeinsam ist ihnen der Effekt der
Autoimmunisierung, der darin besteht, dass bei erfolgreichem Einsetzen
der Fermentation die wachsende Umgebung schlicht zu sauer fiir >boses,
d.h. pathogene Bakterien ist.

6.2.2 Natur-Kultur-Technik

Es ist bezeichnend, dass die Begriffe aus dem praktischen Feld der Fer-
mentation — Kultur, Medium, Technik — sich so nahtlos in die medienthe-
oretische Diskussion um Kulturtechniken einfiigen. Vieles spricht dafiir,
in der Fermentation geradezu ein Paradebeispiel fir eine Kulturtechnik
zu sehen. Gerade im Anspruch des Kulturtechniken-Begriffs, die Dimen-
sionen von Medien, Kultur und Technik zusammenzudenken, statt sich
an den Dualismen von Medien und Kultur sowie von Technik und Kul-
tur zu orientieren, scheint eine vielversprechende Anlage fur die in so
vieler Hinsicht grenzverschiebenden Vorgiange der Fermentation zu lie-
gen. Wenn Siegert auf das frithe ingenieurwissenschaftliche Verstandnis
von Kultur als »Entwicklung und praktische[r] Anwendung von Techni-
ken zur Urbarmachung des Bodens und zur Besiedelung der Erde« (Sie-
gert 2011: 98f.) setzt, dann erscheint die Fermentation in direkter, wenn
auch mafistabsversetzter Ubertragung als Technik zur Urbarmachung ei-
nes fruchtbaren Mikromilieus. Fiir den zweiten Bestandteil des Begriffs
— den der Techniken — betont Siegert in Abgrenzung von Lévi-Strauss’
strukturaler Linguistik, dass der Begriff der Kulturtechniken weniger
auf die symbolisch-geistige Dimension der Techniken des Bild-, Schrift-
und Zahlengebrauchs zielt als auf Korpertechniken im Sinne von Marcel
Mauss (Siegert 2013a: 59f.).

Kulturtechniken werden bei Siegert wesentlich tiber ihre mediale Ver-
mittlung gedacht. Wenn wir davon ausgehen, dass jede Kultur mit der
Einfihrung von Unterscheidungen wie innen/aufSen, rein/unrein, heilig/
profan oder eben Natur/Kultur beginnt, die tiber bestimmte Medien pro-
zessiert werden, dann werden die Medien der Fermentation interessant,
iiber die der Gegensatz von Natur und Kultur verhandelt wird. Das sind
vor allem bestimmte GefifSe und Behilter, die eine Medienokologie zwi-
schen Durchlassigkeit und Verschluss markieren. Anders als beim Koch-
topf als eindeutigem kulturellem Objekt werden bei der Fermentation
GefifSe wie Erdlocher, Migen erlegter Tiere und der menschliche Korper
als organische >container technologies< (Durham Peters) wichtig, aber
auch die Bakterien selbst konnen aus technologischer Perspektive als

239

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

Medium betrachtet werden. Wie es Michael Pollan formuliert, ist Fer-
mentation eine Form der »>biomimicry« — a technology modeled on a
naturally occuring biological process« (Pollan 2013: 348).

Wenn das Prozessieren dieser Medien in den Blick gerit, ist Fermen-
tation weder der Natur- noch der Kulturseite zuzuschlagen, sondern
nimmt die Position eines Dritten ein und fungiert als Natur-Kultur-Tech-
nik. Wie Siegert betont hatte, gehen Kulturtechniken der Unterscheidung
von Natur und Kultur voraus, d.h. sie sind in der Regel alter als die Me-
dienbegriffe, die aus ihnen generiert worden sind (Siegert 2013b: 58).
Das trifft ohne Zweifel auch auf die Fermentierung zu: Die mit ihr ver-
bundenen Praktiken sind deutlich dlter als ihre wissenschaftliche Erfor-
schung und begriffliche Bestimmung. Fermentiert wurde lange vor dem
Begriff der Fermentierung und vor der Konstruktion des Akteurs Mi-
krobe durch Pasteur. Der Vorteil des Kulturtechniken-Begriffs besteht
darin, sowohl den Gebrauch wilder wie industrieller Fermente erfassen
zu konnen und so deutlich zu machen, dass wir es keineswegs mit ei-
ner naturlichen und einer kulturellen Spielart zu tun haben, sondern mit
zwei natur-kulturellen Kontrollformen: Obwohl der Einsatz >wilder Bak-
terienkulturen« jenseits technischer Rationalitit zu stehen scheint, weil
er historisch auf dem Einsatz der Sinne sowie dem erfahrungsbasierten
Trial-and-Error-Prinzip fufSt, ist er nicht weniger technisch. Er basiert auf
ebenso minutiosen Vorrichtungen, technischen Apparaturen und Kon-
trollpraktiken wie seine industriellen Nachfolgetechnologien.

Den Kulturtechniken-Begriff ersetze ich deshalb gerade, aber nicht nur
mit Blick auf die Fermentation durch den Begriff der Natur-Kultur-Tech-
nik, um die Engfithrung von Kultur auf menschliche und intentionale
Aktivitat zu vermeiden. Anders als das Kochen, Lesen oder Schreiben ist
Fermentierung trotz ihrer Verschrankung mit menschlichen Korperprak-
tiken nicht mit diesen identisch. Sie findet auch gianzlich ohne mensch-
liches Zutun im Rahmen spontaner Garungsprozesse statt und geht da-
her nicht in einer klassischen Korpertechnik auf. In meiner vorherigen
Diskussion des Kulturtechniken-Begriffs (Kapitel 2.1.2) hatte ich mich
Schiittpelz’ Vorschlag angeschlossen, die subjektzentrierte Konzeption
von Korpertechniken mithilfe des Milieubegriffs von Mauss zu relativie-
ren. Starker noch als bei der elementaren Kulturtechnik des Feuers bietet
sich bei der Natur-Kultur-Technik der Fermentation die Unterscheidung
zwischen einem internen und einem externen Milieu an, wie Schiittpelz
es im Anschluss an Mauss rekonstruiert hatte (Schuttpelz 2018: 3ff.). Be-
zogen auf Fermentation, stellt das interne Milieu die sprachlich und ri-
tuell verfassten Korpertechniken des Fermentierens als kollektive Praxis
dar. Dazu gehoren in einem versorgungspraktischen Sinne Handwerke
wie das Brauen, Backen oder die Kaffee- und Teeproduktion als Sdulen
fermentierungsbasierter Okonomien, aber auch die zahlreichen Mythen,
Symbole, Feste und Rituale um Fermentierungsprodukte wie Brot und

240

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENOKOLOGIE

Wein, wobei gerade der Wein durch seine Rauschwirkung wiederum
eine korperlich und geistig transformierende Substanz ist. Und schlief3-
lich gehort zum internen Milieu die Fermentation als bevolkerungspo-
litische Programmatik im Anschluss an Pasteur und ihre Einbettung in
reglementierende Korper-, Gesundheits- und Erndhrungspraktiken der
Hygiene und Purifizierung.

Das externe Milieu der Fermentation dagegen umfasst — was begriff-
lich etwas kontraintuitiv anmuten mag — die >natiirlichens, d.h. biolo-
gischen und chemischen >Medientechniken< der Bakterien. Im Fall der
Fermentierung wird der menschliche Korper selbst zum externen Milieu,
in dem der Metabolismus als Fermentierungsprozess arbeitet. Die Na-
tur-Kultur-Technik der Fermentierung wird in Ubereinstimmung mit
Schiittpelz’ Beziigen auf Latour greifbar als Set rekursiver Operations-
und Ubersetzungsketten, zu denen die nichtmenschlichen, nichtbewuss-
ten und nichtkontrollierten Vorginge wie die Bakterienaktivitat und die
mit ihr erzeugte Warme, aber auch die Verdauung gehoren. Anders als
die Korpertechniken der Diatik mit ihren Theorien und Regeln von den
Wirkungen bestimmter Nahrungsmittel im Korper ist die Verdauung
als >materielle< Korpertechnik nicht direkt steuerbar. In den Miagen von
Menschen wie Tieren sind Garungsprozesse am Werk, die sich der in-
tentionalen Bearbeitung durch Korpertechniken entziehen, die aber den-
noch eine technische Komponente haben. Es ist kein Zufall, dass zu den
frithen fermentierten Speisen in der Steinzeit, so die Vermutung des Eth-
nologen Jaques Barrau, der Mageninhalt erlegter Tiere zahlte. Die Ma-
gen wurden sogar langerfristig als Behilter benutzt, um darin Pflanzen
aufzubewahren, die dort weiterfermentierten (Biickenhtiskes 2013: 10).
Auch das Vergraben von Speisen in der Erde — die sogenannte »Pit fer-
mentation« — gehort zu den frithen Methoden der Fermentierung;:

»The very earliest fermentations were done in pits dug into the earth,
lined with leaves, and filled with various foodstuffs: vegetables, meat,
fish, grain, tubers, fruits, whatever. The earth kept the temperature low
and steady and perhaps also contributed some helpful microbes.« (Pol-
lan 2013: 302)

Das Erdloch und der Magen, ob menschlich oder tierisch, werden hier
als Assistenzmedien sichtbar, die den Prozess des Fermentierens in Gang
bringen. Als thermische Milieus, die von der umgebenden Erde bzw. vom
Organismus reguliert werden, bilden sie die Bedingungen der Moglich-
keit von Fermentationsprozessen. Im Unterschied zu klassischen Kul-
turtechniken wie Kochen, Lesen oder Schreiben prozessiert die Bakteri-
enkultur autonom, d.h. ohne menschliche Kontrolle, sofern sie auf die
richtigen Bedingungen trifft.

Der Kulturbegriff wird bei diesem Prozess in doppelter Weise zur Dis-
position gestellt: Kultur bezeichnet sowohl die Kultur der Mikroben wie

241

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

auch die menschliche Kultur ihrer Gestaltung und Kontrolle. Als inter-
nes Milieu im Sinne von Mauss reicht diese klassische Kulturtechnik von
der >wilden< Kultivierung der Mikroben bis hin zur Pasteur’schen Ziich-
tung von Reinzuchtzellkulturen, zu ihrer funktionalen Isolierung, Hy-
bridisierung, Manipulation und Vernichtung. Im externen Milieu trifft
beides zusammen: Die biologische Technik der Fermentation arbeitet
sich gleichsam durch den menschlichen Korper hindurch. Dieser dop-
pelte Kulturbegriff, der der Fermentierung inharent ist, liegt quer zum
Natur-Kultur-Dualismus, insofern der Kulturbegriff auf nichtmenschli-
che Kultur ausgeweitet wird. Uber die Korpertechniken hinaus handelt
es sich um Umgebungskontrolltechniken, die nun mit dem Begriff der
Medienokologie weiter spezifiziert werden.

6.2.3 Medienckologien

Die kontrollierte Fermentierung von Nahrungsmitteln basiert auf der
Unterbrechung des Verfaulungsprozesses, was bedeutet, dass der Fermen-
teur den Prozess sorgfiltig uberwachen und begleiten muss. Er stellt si-
cher, dass die Dekomposition bis zu einem gewissen Punkt fortschreitet —
und nicht weiter. Wird dieser Punkt verpasst, dekomponiert das Substrat
vollstandig und zerfillt zu Humus (Pollan 2013: 295). Mit der Fermen-
tierung geht eine bestimmte Funktionsweise der Kontrolle einher: Wah-
rend die Kontrolle sich beim Kochen an den spezifischen Medien wie dem
Topf festmacht, fihrt Fermentation ein medienokologisches Modell ein,
das unsere Aufmerksamkeit auf die Umgebungen des Prozesses lenkt und
zur weiteren Anpassung des Kulturtechniken-Begriffs auffordert.

Wie Fuller festhilt, trennt das Modell der Medienokologie nicht mehr
zwischen Inhalt und Form, sondern setzt dort an, »where media ele-
ments possess ontogenic capacities as well as being constitutively embed-
ded in particular contexts« (Fuller 2005: 22f.). Medienelemente werden
hier in einem weiten Sinne verstanden und nicht auf technische Objek-
te reduziert. Statt von Objekten wird in der medienokologischen Pers-
pektive eher von Mustern (patterns) ausgegangen, von »dynamic sys-
tems in which any one part is always multiply connected, acting by
virtue of those connections, and always variable« (ebd.: 4).5 Von Inte-

5 Hier geht es dezidiert nicht um den Begriff der Medienokologie in der Tra-
dition McLuhans, der in mediendidaktischer Absicht u.a. von Neil Post-
man weiterentwickelt wurde. Das Ziel Postmans ist es, ein harmonisches
Gleichgewichtsverhiltnis mit Medienobjekten wie z.B. dem Fernseher her-
zustellen, indem der Konsum reguliert wird. Fuller schreibt dazu: »Here,
>media ecology« describes a kind of environmentalism: using a study of me-
dia to sustain a relatively stable notion of human culture.« (Fuller 2005:

2f.)

242

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENOKOLOGIE

resse ist mit dem Fokus auf die ontogenetischen Eigenschaften dieser
Medienelemente also deren >innere« organische Entwicklung, aber auch
die hierfiir konstitutive Einbettung in bestimmte Umgebungen und Kon-
texte — in Okologien. Diese allgemeine Fassung der Mediendkologie er-
laubt Anschliisse an die Perspektive einer biologischen Medientheorie
von Peter Berz, der die spezifischen Umgebungen von Lebewesen als Me-
dien begreift (Berz 2009). Lebewesen wie Bakterien, Pilze, Pflanzen und
Tiere wohnen einerseits in Umgebungen, bilden aber auch selbst Umge-
bungen und entfalten in dem Zuge mediale Kapazitiaten, wodurch sie
beispielsweise zu »Insect Media« werden konnen (Parikka 2010).
Welche medialen Funktionen sind es, die die Fermentierung erfillt?
Mithilfe der »dritte[n], vernachlidssigte[n] Medienfunktion« des Prozes-
sierens (Winkler 2015) lasst sich diese Funktion genauer fassen. Wink-
ler konstatiert, dass das Prozessieren, das in Kittlers Mediendefinition
neben dem Speichern und Ubertragen ein Medium auszeichnet, inner-
halb der medientheoretischen Debatte von den anderen beiden Funktio-
nen in den Schatten gestellt wurde. Winkler holt dessen Theoretisierung
nach und versteht das Prozessieren als Vorgang, der sich durch »ma-
terielle Produktion« und »Formwechsel« auszeichnet (ebd.: 22). Dem-
nach sind »Umformung, Formwechsel und Transformation« (ebd.: 10)
die Basis von kulturellem Wandel und der Hervorbringung von Neuem.
Mit Blick auf die Fermentierung ist Temperatur aus einer medienoko-
logischen Perspektive kein Transformationsmedium mehr, sondern viel-
mehr zugleich Medienbedingung und -effekt. Die Transformation wird
durch die prozessierende Aktivitit der Bakterien getragen, die als »Bio-
reaktoren« (Vilgis 2013b: 39) nun die Rolle des Mediums iibernehmen
—eine Konstellation, die die Distanz zwischen Form und Inhalt, Medium
und Material vollstindig kollabieren ldsst. Mediale Bedingung ist Tem-
peratur insofern, als es einer bestimmten AufSentemperatur bedarf, um
den Fermentierungsprozess in Gang zu setzen (Biickenhtiskes 2013). Die
thermalen Affordanzen, womit Fuller in Anlehnung an James J. Gibson
nicht die Eigenschaften eines Objekts, sondern seine Erfordernisse in
Komposition mit anderen Elementen beschreibt (Fuller 2005: 45), fallen
je nach Art des Ferments, je nach Hefen und Bakterien ganz unterschied-
lich aus. Die meisten Fermente erfordern keine exakte AufSentemperatur,
sondern tolerieren eine Spanne mehr oder weniger >idealer< Temperatu-
ren. Doch damit die Bewegung des Prozessierens tiberhaupt beginnen
kann, bedarf es eines Mindestwertes, der vom jeweiligen Bakterien- bzw.
Hefestamm abhingt. Jeder Fermenttyp hat so seine thermalen Affordan-
zen, die sich aber je nach Kontext, z.B. im Fall von Mischformen mit an-
deren Bakterien und Hefen, neu einpendeln und durchaus flexibel zeigen
konnen. Die meisten Milchsdaurebakterien sind mesophil, was bedeutet,
dass fiir sie Temperaturen von 18 bis 22 °C - die westliche Zimmer-
temperatur — optimal sind, wahrend andere (etwa viele Joghurtkulturen

243

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

oder das japanische Natto) thermophil sind und warmere Temperaturen
von 42 bis 45 °C benotigen (Bockelmann et al. 2003: 209). Thermophile
Bakterien und Pilze finden sich u.a. auf Komposthaufen und tiberleben
die hohen Temperaturen, die sich hier entwickeln kénnen.

Auch die Spanne der Idealtemperatur fallt unterschiedlich grof$ aus;
viele alkoholische Getrianke halten Temperaturen zwischen 16 bis 24 °C
aus, Kombucha und Essig 20 bis 30 °C (Redzepi & Zilber 2018). Unter-
schreitet die AufSentemperatur jenes Idealspektrum aber deutlich — bei
vielen Bakterien ist es die Grenze von 10 °C —, kann dies den Beginn der
gewtiinschten Fermentierung behindern, lahmen und so die Ausbreitung
pathogener Bakterien beglinstigen; wird es hingegen deutlich uiberschrit-
ten, droht der »thermal death point« (Heppell & Lewis 2000). Innerhalb
dieser jeweiligen Affordanzen folgt der Prozessverlauf der Fermentierung
einer Zeit-Temperatur-Beschleunigungslogik: Hohere Temperaturen be-
schleunigen den Prozess, niedrigere verlangsamen ihn. Den Temperatur-
spannen entsprechen bestimmte Zeitspannen, die von wenigen Stunden
bis zu vielen Monaten und sogar Jahren reichen.

Aber Fermentierung erfordert nicht nur bestimmte AufSentemperatu-
ren, sie funktioniert in vielen Fillen exotherm, d.h. sie produziert selbst
Wirme durch die Energie, die bei der Umwandlung der Enzyme freige-
setzt wird. Diese thermische Aktivitit der Fermentation stellte der Bio-
chemiker Adrian J. Brown 1901 in einem Aufsatz mit dem Titel »The
Heat of Fermentation« am Beispiel der Alkoholfermentation heraus, in
dem er schreibt: » The fact that heat is liberated during alcoholic fermen-
tation has been common knowledge for ages past, but the true expla-
nation of the cause of this liberation of heat was not found until quite
recent times.« (Brown 1901: 93) Brown erldutert im Anschluss, wie die
Bestandteile des Sacharins wihrend der Fermentation in Alkohol und
Kohlensdureoxid zerlegt werden, was Warme produziert. Insbesondere
bei Schimmel- und Hefefermenten wie etwa Koji, Tempeh oder Bier, aber
auch beim Kompost kommt es durch die innere Produktion von Wiar-
me mitunter phasenweise zu deutlichen Temperaturdifferenzen zwischen
dem Inneren des Ferments und der Auffenumgebung.

Diese von innen produzierte Warme ist eine besondere Provokation
fur die klassische Natur-Kultur-Differenz, weil hier die typische Kultur-
leistung der gezielten thermischen Transformation von Nahrung zum
Zweck ihrer Geniefsbarkeit von Mikroben iibernommen wird — jenseits
von anderen zufalligen und destruktiven >natiirlichen< Prozessen wie dem
Waldbrand. Hier scheint eine Autonomie der Fermentation auf, welche
sich als eigendynamischer Prozess vom (menschlichen) Kérper und des-
sen (intentionalen) Praktiken 16st und stattdessen zu einer Frage der Um-
gebung wird.

Mit Blick auf diese Doppelstellung der Temperatur schliefSen die
Techniken zur Beherrschung der Fermentierung vor allem auch

244

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENOKOLOGIE

Temperaturkontrolle ein. Hier kristallisieren sich zwei thermale Um-
welten der geschlossenen Okologie des Ferments heraus: Zum einen die
Okologie in den Grenzen des Behilters und zum anderen die Okologie
seiner dufSeren Umgebung. Diese beiden Umwelten scheinen zunichst ei-
ner strikten Innen-AufSen-Grenze zu folgen. Wahrend im dufleren Milieu
Luft notwendig ist, um als leitendes Vermittlungsmedium der Tempera-
tur zu fungieren, ist Luft in der Innenumwelt der anaeroben Garung un-
bedingt auszuschlieflen, um das geschlossene Milieu vor der Entstehung
von Pathogenen zu schiitzen und ungestort arbeiten zu lassen. Dazu
ist mitunter ein sorgfiltiges Management von Luft erforderlich, fiir das
Gerite wie die Luft- oder Druckschleuse entwickelt wurden. Diese er-
moglichen das Austreten von Gasen und Kohlendioxid, die durch den
Fermentierungsprozess produziert werden und in ungeltfteten Gefafsen
zur Explosion fithren konnen; gleichzeitig halten sie die Luft vom Ein-
dringen in das Gefaf§ ab und verhindern Oxidierung. Neben Luft kann
auch Licht den Fermentierungsprozess beeinflussen, weshalb lichtsen-
sitive Fermente wie Kombucha und Essige meist in dunklen Tontopfen
gelagert werden.

In dieser Weise entsteht ein Arrangement zweier (luft-)getrennter und
doch notwendig (temperatur- und licht-)verbundener Umwelten, die auf
der gemeinsamen Grundlage »elementarer Medien« (Durham Peters
2015) die jeweilige Mikrookologie des Ferments bilden. Statt einer Tren-
nung von Medium und Nahrung kommt es hier zu einer untrennbaren
Totalitat von Substrat (Nahrung), Transformationsmedium (Bakterien),
Assistenzmedien (Wasser) und -substanzen (Salz), welche in ihrem sym-
biotischen Zusammenwirken das Prozessieren und die damit verbunde-
nen Formwechsel bzw. Transformationen einleiten. Mit der mediendko-
logischen Perspektive ist der Bezugspunkt des geschlossenen organischen
Korpers der Umwelt gewichen. Durch die Verschiebung weg von Kultur-
techniken hin zu Medienokologien konnten die mehr-als menschlichen
Phianomene der Kultur am Beispiel der Natur-Kultur-Technik der Fer-
mentierung freigelegt werden.

Die Autonomie der Girung hat einen doppelgleisigen Kulturbegriff
notwendig gemacht: Bakterienkulturen treffen auf menschliche Kultu-
ren und schaffen so etwas Drittes. Wihrend der Milieubegriff bei Durk-
heim noch auf das soziale Milieu der efferveszierenden Menschenmenge
gerichtet war, ist das Milieu hier als Mikromilieu der Fermentierung ak-
zentuiert worden. Mit Mauss’ Unterscheidung zwischen einem internen
und einem externen Milieu konnten wir dabei sowohl das biologische
Prozessieren der Bakterien in seiner Milieuabhingigkeit fassen als auch
das gesellschaftliche Milieu der Fermentation als Set kulturell codierter
Korperpraxen. Diese beiden Dimensionen des Milieus, die die materiel-
len und symbolischen Umgebungen der Fermentation beschreiben, lau-
fen im Begriff der Medienokologie zusammen. Als zentraler Bestandteil

245

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE

der Medienokologie der Fermentation hat sich in doppelter Weise die
Temperierung erwiesen — zum einen als externe Umgebungstemperatur
und zum anderen als interne, exotherme Erzeugung von Warme.

Im folgenden Kapitel werden wir uns der Materialitit und den ther-
mischen Implikationen der Garung als Milieuphdnomen weiter zuwen-
den, dabei aber starker auf die spezifischen diskursiven Aufladungen der
Girung zu sprechen kommen. Michel Serres entwirft mit dem Parasiten
die Figur eines thermischen Erregers und verbindet darin ein abstraktes
thermodynamisches Modell der Energetisierung von Systemen mit einer
Analyse der Verfaulung als wissenshistorischem Gegenstand — eine Ver-
bindung, die schlieflich eine energetische und thermische Beschreibung
vielfaltiger Verfaulungsprozesse zuldsst. Auch Serres spricht vom Milieu,
in dem der Parasit nicht nur operiert, sondern das er damit aktiv verdn-
dert, und nihert sich auf diese Weise einer nichtreduktionistischen Ther-
modynamik lebendiger Systeme. Mit der starker wissensgeschichtlichen
Ausrichtung der Garungsanalyse wird bei Serres deutlich, mit welchen
gesellschaftlichen Kontrollformen der thermische Doppelcharakter der
Fermentation einhergeht; Kontrollformen, die auf die Funktionsweise
der Fermentierung als Milieuphdanomen reagieren. Hier werden wir wie-
der auf den Kise und seinen Geruch zuriickkommen. Serres lasst vor-
laufige Antworten auf die Frage zu, mit welchen sinnlichen Regimes die
Fermentierung und ihre Einhegung verbunden sind und welche Rolle die
sowohl epistemologischen wie materiell-energetischen Marker der War-
me und Kilte, der Helligkeit und Dunkelheit dabei spielen.

246

hitps://dol.org/10.5771/9783748031256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1  Das Verfaulte zwischen Natur und Kultur
	6.1.1  Natur und Kultur bei Lévi-Strauss
	6.1.2  Gut zu denken: Das kulinarische Dreieck
	6.1.3  Braten, Sieden, Räuchern – und Fermentieren?
	6.1.4  Die natürliche Kulturalität der Fermentierung

	6.2  Von der Natur-Kultur zur Medienökologie
	6.2.1  Bakterienkulturen
	6.2.2  Natur-Kultur-Technik
	6.2.3  Medienökologien


