
218

6. Lévi-Strauss: Das Verfaulte 

Dass die Gärung auf das soziologische Denken einen beständigen Reiz 
ausübt, hat wesentlich mit der Intuition zu tun, dass in ihr Natur und 
Kultur aufeinandertreffen und sich bis zur Ununterscheidbarkeit wech-
selseitig verschlingen. Dieses Kapitel macht es sich zur Aufgabe, die kom-
plexen Natur-Kultur-Verhältnisse der Gärung mit Lévi-Strauss näher zu 
beleuchten. Obwohl der Übergang von Natur zu Kultur in seiner struk-
turalen Anthropologie weitgehend auf symbolische Strukturen bezogen 
ist, liefert er zugleich wichtige Hinweise zur beidseitigen Übersetzung 
zwischen dem Symbolischen und dem Materiellen.

Mit dem kulinarischen Dreieck und seinen Eckpunkten roh, gekocht 
und verfault entwickelt Lévi-Strauss ein strukturalistisches Schema zur 
Analyse von Natur-Kultur-Verhältnissen. Die Stärke des Dreiecks besteht 
darin, dass sich mit ihm die abstrakte Natur-Kultur-Unterscheidung an 
konkreten empirischen Formen studieren lässt. Dass Lévi-Strauss dem 
Verfaulten einen der zentralen Pole innerhalb des Dreiecks zuweist, 
ist bemerkenswert und für unser Interesse an Gärung und Fermentie-
rung ein ergiebiger Ausgangspunkt. Bei näherem Hinsehen erweist sich 
das Verfaulte aber mehr und mehr als das vernachlässigte Dritte, des-
sen Status im Natur-Kultur-Gefüge letztlich ungeklärt bleibt, weil sich 
Lévi-Strauss auf die beiden ersten Kategorien des Rohen und des Ge-
kochten konzentriert, die die zentralen Pole von Natur und Kultur mar-
kieren. Wie ich zeigen möchte, stellt das Verfaulte eine Zwischenkate-
gorie dar, die die Natur-Kultur-Dichotomie fundamental sprengt. Zwar 
sieht Lévi-Strauss in jedem kulinarischen Zustand eine konstitutive Ver-
schränkung von Natur und Kultur am Werk, aber mit dem Verfaulten 
steht der Kulturbegriff als solcher auf dem Spiel. Bei der Verfaulung 
sind nichtmenschliche Bakterien-, Hefe- oder Schimmelkulturen – mit-
hin Natur-Kulturen – am Werk, die auf menschliche Kulturen treffen 
und durch diese wiederum kulturalisiert werden, aber anders als das Ge-
kochte über eine autonome Medialität und Technizität verfügen. Aus-
gehend von Lévi-Strauss’ Ansatz der Vermittlermedien, worunter er die 
Elemente Feuer, Wasser und Luft fasst, werden wir uns dem medientheo-
retischen Kulturtechniken-Begriff (aus Kap. 2.1.3) erneut zuwenden, um 
die innere Verbindung von Natur, Kultur, Körper, Technik und Medien 
mit Blick auf das Verfaulte spezifizieren zu können. Weil der Begriff der 
Kulturtechniken klassischerweise auf menschliche Körpertechniken im 
Sinne von Marcel Mauss abstellt, wird eine medienökologische Erwei-
terung notwendig sein, um die spezifische mediale und thermische Lo-
gik beschreiben zu können, die das Verfaulte in die Struktur des kulina-
rischen Dreiecks einführt.

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

6.1 Das Verfaulte zwischen Natur und Kultur

6.1.1 Natur und Kultur bei Lévi-Strauss

Lévi-Strauss fasst seine eigene Argumentation im Verlauf der drei Bände 
der Mythologica wie folgt zusammen: Der erste Band Das Rohe und das 
Gekochte (1971) setzt bei der inneren Logik des Dreiecks an und zeigt, 
wie dieses kulturübergreifend als »formaler Rahmen« (Lévi-Strauss 1973: 
512) fungiert, »um andere Gegensätze, kosmologischer oder soziologischer 
Art, zum Ausdruck zu bringen« (ebd.). Roh, gekocht und verfault werden 
gleichsam zu Metaphern für andere Gegensatzpaare wie nackt/bekleidet 
oder Inhalt/Behälter (Reinhardt 2008: 50). Im zweiten Mythologica-Band 
Vom Honig zur Asche (1972) bleibt das Vorgehen ein formales, aber  
Lévi-Strauss lenkt den Fokus nun auf die äußeren Umgebungen des Drei-
ecks, d.h. vor allem seine »peripherische[n] Funktionen: das mehr-als-Rohe, 
d.h. den Honig, und das mehr-als-Gekochte, d.h. den Tabak« (Lévi-Strauss 
1973: 512). Im dritten, für dieses Kapitel zentralen Band Der Ursprung der 
Tischsitten (1973) erweitert Lévi-Strauss die Trias des Rohen, Gekochten 
und Verfaulten um den Gegensatz von Gebratenem und Gesottenem, der 
für zahlreiche Kulturen die Modi des Gekochten bildet (ebd.: 513). Das 
Dreieck stellt einen semantischen Rahmen dar, mit dem sich mythische 
Praktiken analysieren lassen, die weit über den Bereich der Nahrungszu-
bereitung hinausgehen (ebd.: 512). ›Roh‹, ›gekocht‹ und ›verfault‹ interes-
sieren hinsichtlich ihrer epistemologischen und symbolischen Funktionen 
für die Klassifikationssysteme, die die Grenzziehungen zwischen Natur und 
Kultur regeln. Für Lévi-Strauss ist die »Küche einer Gesellschaft eine Spra-
che […], in der sie unbewußt ihre Struktur zum Ausdruck bringt« (ebd.: 
532). Konsequenterweise kam er zum Schluss, dass Nahrungsmittel nicht 
in die jeweiligen Küchen inkludiert werden, »weil sie ›gut zu essen‹ sind, 
sondern weil sie ›gut zu denken‹ sind« (Lévi-Strauss 1968: 116).

Wie Chloe Nahum-Claudel anmerkt, hat Lévi-Strauss den triadischen 
Code von roh, gekocht und verrottet aus einer Analyse der Ursprungs-
mythen des Feuers abgeleitet, wie sie sich in der Sprache der zentral-
brasilianischen Gruppen der Gê und der Tupi finden (Nahum-Claudel 
2018: 220). In den Mythen beider Gruppen entspringt das Feuer einem 
Tier, dessen Spezies jeweils durch seine Ernährung definiert wird. Wäh-
rend die Gê das Feuer vom Jaguar ableiten, der rohes Fleisch isst, sahen 
die Tupi seinen Ursprung im Geier, der sich von verrottetem Fisch er-
nährt (ebd.). Schon hier findet eine Codierung auf der Achse der Natur 
statt: »What a ›state of nature‹ is to the raw, supernature is to the rot-
ten/fermented« (ebd.: 217).1 Der dem Rohen zugeschriebene Zustand 

1	  	Nahum-Claudel führt zur Bedeutung der Fermentation in unterschiedli-
chen Gruppen aus: »These processes of natural transformation are carefully 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

der Natur erfährt also im Verrotteten bzw. Fermentierten gleichsam eine 
Steigerung zur »Supernatur«. Damit geht auch eine scharfe Abgrenzung 
vom Pol der Kultur einher. Philippe Descola spricht vom Geier als »eater 
of rotten flesh and, in Amerindian culture, the symbol of an anti-cul-
ture that rejects the civilizing fire for cooking« (Descola 1993: 392). 
Der verrottungsaffine Geier bringt also das Feuer, steht aber im Gegen-
satz zum Kochen für seine antikulturelle und antizivilisatorische Ver-
wendung ein. Hier finden wir bereits wichtige Hinweise auf den Cha-
rakter der Gärung als ›supernatürliches‹ Phänomen, das sich aber nicht 
einfach jenseits der Kultur, sondern in einem Grenzkampf zu ihr befin-
det. An diese Spannung anknüpfend, analysiert Lévi-Strauss mithilfe des 
kulinarischen Dreiecks Kultur – und zwar ausgehend von der primären 
thermischen Kulturtechnik des Feuers. Auch wenn Lévi-Strauss’ Aus-
gangspunkt die Mythen sind, gründet sein Ansatz in einer materialisti-
schen Lesart der Welt: Die Tiere als Träger von Kultur werden darüber 
definiert, was sie essen. 

›Kultur‹ als einer der Zentralbegriffe der strukturalen Anthropologie 
hat selbst eine doppelte Stoßrichtung: Sie bildet erstens einen der beiden 
Pole im Hauptgegensatz Natur vs. Kultur, welcher die mentalen Prozesse 
durch verschiedene Gesellschaften hindurch strukturiert. Der Kulturbegriff 
kann nicht als für sich stehende Einheit bestimmt werden, sondern steht 
immer schon in differentieller Beziehung zu seinem Gegenpol der Natur. 
Es ist also die Differenzlinie von Natur und Kultur, die die Anthropologie 
von Lévi-Strauss begrifflich-theoretisch ausrichtet. In theoretischer Hin-
sicht ist es aber zugleich ihr Ziel, auf diese Weise zur »Natur des menschli-
chen Geistes (esprit humain)« vorzudringen (Kauppert 2008: 52). Obwohl 
die Opposition zwischen Natur und Kultur im Sinne einer gemeinsamen 
kognitiven Grundstruktur aller Menschen kulturübergreifend ist, ist die je-
weilige Bestimmung des Verhältnisses von Natur und Kultur kulturspezi-
fisch. Anders gesagt: Die Art der mentalen Prozesse, die etwa die Bildung 
binärer Oppositionen hervorbringen, durchzieht alle Kulturen in gleicher 
Weise, während deren Manifestationen unterschiedlich ausfallen. 

circumscribed by the Enawenê as if they wished to entertain, without ever 
occupying, the perverse and drunken position of the Yakairiti. Fermenta-
tion is deployed in recipes but it is confined to the early steps; oloniti is left 
to ferment a few hours and then reboiled; manioc odds and ends are left to 
ferment but then thoroughly dehydrated; xaokwase ferment only as they are 
simultaneously smoke-dried. Fermentation brings an appreciated scent to 
makalahi flour and gives rise to the slightly sourdough taste of fresh breads 
cooked from moist xaokwase, but to allow these natural transformations 
to run their course would be to entertain communion with Yakairiti. […] 
These deliberate culinary abominations occur within the context of choreo-
graphed performances of other-becoming, subversions of human mores that 
are conventional rather than intoxicated.« (Nahum-Claudel 2018: 217f.)

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Damit erschließt sich die zweite Bedeutung des Kulturbegriffs: Die 
unterschiedlichen Kulturen, die ausdrücklich im Plural zu denken sind, 
bestimmt Lévi-Strauss über die Strukturen, die durch ihre jeweiligen Be-
ziehungsgeflechte geschaffen werden. Als Ethnologe nähert er sich der 
Pluralität und Komplexität dieser Strukturen, indem er sie als »›natürli-
che[n]‹ Versuchsanordnung« begreift, während er sich als Anthropologe 
zugleich für die Einheitlichkeit dieser Strukturen, verstanden als allge-
meine Charakteristika des menschlichen Geistes, interessiert (ebd.). Das 
bedeutet auch, dass sich Kultur weder abstrakt bestimmen noch in Rein-
form beobachten lässt, sondern nur über den Weg der konkreten For-
men Gestalt erhält, die die Beziehungsstrukturen einer ganz bestimmten 
Kultur annehmen. Diesen Formen hat sich Lévi-Strauss durch die Ana-
lyse von Verwandtschaftsstrukturen, Klassifikationssystemen und My-
then gewidmet (ebd.: 52ff.).

Wie Kauppert festhält, ist Kultur für Lévi-Strauss eine »Kommunika-
tionsmaschine«, die einerseits bewusste linguistische Phänomene hervor-
bringt, die sich aber mithilfe der strukturalistischen Linguistik zugleich 
auch für die Analyse ihrer unbewussten Determinanten zugänglich ma-
chen lässt. Lévi-Strauss geht es dabei keineswegs um eine Festschreibung, 
sondern eher um eine Relativierung eines starren Natur-Kultur-Dualis-
mus, oder wie Kauppert es formuliert: 

»Geht es in der theoretischen Anthropologie in erster Linie darum, den 
sachlichen Abstand von Natur und Kultur zu verringern […], versucht 
Lévi-Strauss in der praktischen Anthropologie vor allem, den sozialen 
Abstand zu minimieren, der zwischen vermeintlich primitiven und zivi-
lisierten Gesellschaften besteht.« (ebd.: 62f.)

Am Gegensatz von ›Primitiven‹ und ›Zivilisierten‹ und am damit verbun-
denen westlichen Überlegenheitsanspruch ist also nur durch eine Kritik 
des starren Natur-Kultur-Denkens zu rütteln. In seinem Buch Beyond 
Nature and Culture rekonstruiert Descola, wie die Ethnologie und auch 
die Soziologie des 20. Jahrhunderts trotz der Erschütterungen, die das 
Scheitern evolutionistischen Denkens hinterließ, vehement am Dualis-
mus von Natur und Kultur festhielten (Descola 2013a: 74). Gerade das 
Beharren auf einem universellen Kulturbegriff, der die ganze Mensch-
heit als Einheit zu beschreiben beansprucht, ist in der Tradition der fran-
zösischen und britischen Anthropologie verankert. Die damit verbunde-
ne Forschungshaltung äußert sich aber gerade auch in der Suche nach 
den partikularen Ausprägungen dieser Einheit. Im Übrigen trug dazu 
die Durkheim-Schule und ihr von einem universalistischen Kulturbegriff 
ausgehendes Verständnis der (von der Natur streng getrennten) Gesell-
schaft wesentlich bei (ebd.). 

Für Descola reicht es nicht aus, den Natur-Kultur-Dualismus als so-
ziale Konstruktion abzutun, die als westliches Paradigma der restlichen 

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Welt übergestülpt wird. Vielmehr ist die Opposition von Natur und 
Kultur ein Weg, die »continuities and discontinuities in the fabric of the 
world« aufzuspüren, und als solche ist sie nicht besser oder schlechter 
als jede andere Dichotomie (Descola 2013b: 30). Die Unterscheidung 
von Natur und Kultur hat die Humanwissenschaften in ihrem Inneren 
ausgerichtet, weshalb es für Descola vor allem darauf ankommt, ihre 
Karriere sorgfältig zu historisieren. Es handelt sich bei ihr um eine re-
lativ neue Unterscheidung, die erst im Europa des letzten Drittels des 
19. Jahrhunderts als epistemologisches Mittel aufkam.

Als Paradebeispiel dafür, dass der Dualismus von Natur und Kul-
tur auf fruchtbare Weise genutzt werden kann, gilt Descola die struk-
turale Anthropologie von Lévi-Strauss (Descola 1996: 83). Dabei ist 
er weit davon entfernt, Lévi-Strauss unkritisch gegenüberzustehen. 
Im Gegenteil benennt Descola mehrere problematische Tendenzen 
innerhalb seines Werks: Ähnlich wie bei anderen anthropologischen 
Klassikerfiguren, etwa Malinowski oder Radcliffe-Brown, findet sich 
bei Lévi-Strauss ein universalistischer Kulturbegriff, der Kultur als 
Wirklichkeit sui generis sowie als Bedingung der Menschwerdung ver-
handelt. Die so verstandene Kultur markiert eine autonome ontologi-
sche Sphäre, die das Symbolische mit einem schier endlosen Repertoire 
von Analogien ausstattet (Descola 2013a: 75). Diese Sichtweise führt 
Descola auf Lévi-Strauss’ philosophische Ausbildung und seine da
raus entspringende Affinität zum aufklärerischen Rationalismus Rous-
seau’scher Prägung zurück, weshalb Descola ihm gar einen »militant 
Rousseauism« attestiert (ebd.: 71). Ein weiteres Problem sieht Descola 
in der Lévi-Strauss’schen Konzeption des Übergangs von Natur zu Kul-
tur in den Elementaren Strukturen der Verwandtschaft (1992a). Die 
Natur-Kultur-Differenz wird hier als Prämisse des Inzesttabus, damit 
auch des Heiratstauschs und folglich des sozialen Lebens überhaupt 
eingeführt, was Descola in dieser einfachen Ableitung als zu unvermit-
telt und vor dem Hintergrund seiner eigenen Arbeiten zur Hominisie-
rung als unplausibel kritisiert. Einen weiteren, gleichsam umgekehrt 
gelagerten Fallstrick in Lévi-Strauss’ Natur-Kultur-Konzeption beob-
achtet Descola in Arbeiten wie der Strukturalen Ökologie I und II (1977 
& 1992b), in denen Lévi-Strauss einen Naturalismus vertrete, wonach 
etwa der menschliche Geist eine Art Filter von in der Natur ›objektiv‹ 
Vorhandenem ist (Descola 1996: 84).

Abseits dieser problematischen Tendenzen sieht Descola den produkti-
ven Gehalt der Natur-Kultur-Unterscheidung bei Lévi-Strauss vor allem 
in den Bänden der Mythologica realisiert. Hier fungiert die Unterschei-
dung als zentrales Ordnungsinstrument der mythologischen Diskurse. 
Obwohl die meisten der darin analysierten Gesellschaften die Natur-Kul-
tur-Unterscheidung gar nicht aktiv – und schon gar nicht im Sinne west-
licher Logik – vornehmen, seien die damit geknüpften Oppositionen als 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

heuristische Instrumente nutzbar, um mit ihnen Material aus dem For-
schungsfeld analysieren zu können (ebd.). Descola hält fest:

»The key to this paradox is perhaps that the nature-culture distinction 
is little more than a blanket label under which Lévi-Strauss has 
conveniently organised contrasted sets of sensible qualities which may 
be ethnographically relevant, although the Amerindians do not feel the 
necessity to subsume them, as we do, under two different ontological 
domains.« (ebd.)

Demnach sind die Begriffe von Natur und Kultur bei Lévi-Strauss kei-
ne ontologisch aufgeladenen Sphären, sondern nur leere Formeln, die 
gleichsam auf ihre ›Befüllung‹ mit ethnografischem Material warten. Die 
idealtypischen Ausprägungen des kulinarischen Dreiecks sind dazu an-
gelegt, dass Ethnograf:innen sie in prinzipiell jedem kulturellen Kontext 
wiederfinden können (Nahum-Claudel 2018: 221). Eduardo Viveiros de 
Castro radikalisiert Descolas Einschätzung der Natur-Kultur-Unterschei-
dung als Heuristik, indem er auf die Ambiguitäten und Hybride, auf die 
Zwischen-, Irr-, Rückwärts- und Doppelpfade zwischen Natur und Kul-
tur in den Mythologica verweist:

»Indeed, the Mythologiques, far from describing a clear, unequivocal 
passage between Nature and Culture, obliges their author to map a 
labyrinth of twisting, ambiguous pathways, transversal trails, tight alleys, 
obscure impasses, and even rivers that flow in both directions at once. The 
one way, nature-to-culture street stops where the first book of the tetra
logy begins. Starting there, the seven books of the series are increasingly 
haunted by ›mythologies of ambiguity‹ (From Honey to Ashes), ›fluxio
nal mythologies‹ (The Origin of Table Manners), by a reverse traffic go-
ing from culture to nature, zones where the two orders copenetrate, tiny 
intervals, brief periodicities, rhapsodic repetitions, analogic models, con-
tinuous deformations, perpetual disequilibriums, dualisms that split into 
semi-triadisms and shatter, without warning, into a multitude of transver-
sal axes of transformation.« (Viveiros de Castro 2014: 213)

Im Lichte dieser Einschätzung wundert es kaum, dass Viveiros de Castro 
Lévi-Strauss mit der »Anti-Sociology of Multiplicities« im Anschluss an 
Deleuze und Guattari zusammenbringt (ebd.: 107ff.) und diese zu einem 
»schamanischen Perspektivismus« ausbaut, der aus der Perspektive der 
mythischen Wesen, der Tiere und Pflanzen formuliert ist.2 

Ich möchte an die Lesarten Descolas und Viveiros de Castros anknüp-
fen und zunächst die Hybridformen von Natur und Kultur rekonstruieren, 

2	  	Viveiros de Castro beschreibt die daraus folgende neue Ontologie in der 
kulinarischen Sprache: »[…] what we take for blood, jaguars see as beer; 
the souls of the dead find a rotten cadaver where we do fermented manioc; 
what humans perceive as a mud puddle becomes a grand ceremonial house 
when viewed by tapirs.« (Viveiros de Castro 2009: 71)

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

wie sie Lévi-Strauss im kulinarischen Dreieck entwirft, um sie anschlie-
ßend über Lévi-Strauss hinaus weiterzudenken. Dieser Ansatz entspricht 
der Intuition der neueren Anthropologie, nichtmenschliche Dinge als 
aktiven Bestandteil von Kulturen ernst zu nehmen. Descola kartiert das 
Projekt einer multidimensionalen und nichtanthropozentrischen Anthro-
pologie, welche sich erst vom Natur-Kultur-Dualismus lösen kann, nach-
dem sie dessen umfassenden Beitrag zur Genese der eigenen Fachtradi-
tion aufgearbeitet hat:

»Once the ancient nature-culture orthogonal grid has been disposed 
of, a new multi-dimensional anthropological landscape may emerge, in 
which stone adzes and quarks, cultivated plants and the genome map, 
hunting rituals and oil production may become intelligible as so many 
variations within a single set of relations encompassing humans as well 
as non-humans.« (Descola 1996: 99)

In ähnlicher Weise werde ich im Folgenden versuchen, über den Weg 
einer Auseinandersetzung mit dem kulinarischen Dreieck und der da
rin verhandelten Natur-Kultur-Verhältnisse einer mehr-als-menschlichen 
Perspektive auf Kultur näherzukommen, in deren Zentrum die Autono-
mie der Fermentation steht. Anders als Descola, werde ich sie aber nicht 
als intelligibele Wesenheit, sondern als Medienökologie konzipieren.

6.1.2 Gut zu denken: Das kulinarische Dreieck 

Mit Blick auf die Küche sind das Rohe, das Gekochte und das Verfaul-
te zunächst die drei Hauptzustände, die Nahrung annehmen kann. Sie 
werden in Beziehung gesetzt mit drei Zubereitungsarbeiten (Braten, Räu-
chern, Sieden) sowie drei Medien der Transformation (Luft, Wasser, Feu-
er). Lévi-Strauss führt hier – nicht explizit, sondern eher beiläufig – ei-
nen Medienbegriff ein, der auf die Verwandlung von Materie durch die 
Elemente zielt. Als Medien versteht Lévi-Strauss einerseits die genannten 
Elemente, aber auch kulturelle Objekte wie der Topf können als Medi-
en fungieren, insofern sie die Nähe- und Distanzverhältnisse zu den Ele-
menten organisieren und damit eine bestimmte Transformation mög-
lich machen.

Strukturiert wird das Dreieck durch einen doppelten Gegensatz, der 
sich zum einen aus den Polen ›unverarbeitet‹ vs. ›verarbeitet‹ und zum 
anderen aus den Polen ›Natur‹ vs. ›Kultur‹ ergibt (Lévi-Strauss 1973: 
511). Das Rohe gilt Lévi-Strauss als nicht ausgeprägter Pol, der der un-
bearbeiteten Natur näher steht als die ausgeprägten Pole des Gekoch-
ten und Verfaulten. Bei ihnen handelt es sich um bearbeitete, veränder-
te Zustände, die aber jeweils gegensätzliche Ausprägungen annehmen. 
Während das Gekochte eine kulturelle Verwandlung durchläuft, ist das 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

Verfaulte Resultat einer »natürliche[n] Verwandlung« (ebd.). Das Ver-
faulte hat also bereits innerhalb des Schemas einen komplizierten Status: 
Als ausgeprägter Pol würde es an sich auf die Seite der Kultur gehören. 
Doch weil ein ›natürlicher‹, d.h. biologischer Transformationsprozess 
es auf diese Seite befördert hat, wird es in der grundlegenden symboli-
schen Struktur zusammen mit dem Rohen auf der Seite der Natur veror-
tet, während die Kulturseite dem Zustand »gar« vorbehalten ist. In der 
figurativen Logik des Schemas befindet sich das Verfaulte sogar näher 
am Pol der Natur als das Rohe – es markiert den ›natürlichsten‹ Punkt 
auf der Natur-Kultur-Skala, wie schon in der Wendung des Verfaulten 
als ›Supernatur‹ anklang. Wie ist dieser paradoxe Status einer ›natürli-
chen‹ Kulturerscheinung zu erklären?

Lévi-Strauss räumt ein, dass die Kategorien des Rohen, Gekochten und 
Verfaulten als solche nicht viel über die spezifische Küche einer Gesell-
schaft verraten, da sie für sich genommen »nur leere Formen« (ebd.) sind. 
Denn – so Lévi-Strauss’ klassisch soziologisches Argument – was als roh, 
gekocht und verfault gilt, ist in den jeweiligen Gesellschaften höchst va-
riabel und im Einzelfall nur durch ethnografische Beobachtung erschließ-
bar. Für keine Küche sei etwas »einfach nur gekocht« (ebd.), sondern 
immer schon in spezifischer, teilweise diffiziler und für andere Kulturen 
mitunter unverständlicher Weise. Auch das Rohe ist keineswegs als ›na-
türlicher‹ oder ›vorsozialer‹ Zustand misszuverstehen. Thomas Reinhardt 
hält prägnant fest: »Die Eckpunkte des Dreiecks stellen bereits Kultura-
lisierungen dar.« (Reinhardt 2013: 85) Das Kriterium zur Bestimmung 
eines Nahrungsmittels als roh, gekocht oder verfault, als unverarbeitet 
oder verarbeitet, als unausgeprägt oder ausgeprägt, ist nicht sein Aggre-
gatzustand, sondern seine kulturelle Codierung (marqué) und Verarbei-
tung (élaboré) (ebd.). ›Roh‹, ›gekocht‹ und ›verfault‹ sind daher weniger 
stoffliche Verfasstheiten von Nahrung als vielmehr »Positionen auf einer 
Achse unverändert/verändert« (ebd.: 86). Damit löst sich Lévi-Strauss 
von den gängigen Bedeutungen der Begriffe: Etwas muss nicht im engen 
molekularen Sinne gekocht sein, um als gekocht zu gelten; ein Salat bei-
spielsweise, der zwar roh verzehrt, aber kulturell bearbeitet wird, indem 
er gewaschen, geschleudert, geschnitten, vermischt und gewürzt wird, 
wäre im Sinne von Lévi-Strauss’ Argument eher als gekocht denn als roh 
zu klassifizieren (Lévi-Strauss 1973: 511).

Auch wenn die tatsächlichen Codierungen der einzelnen Modi in be-
stimmten Gesellschaften variieren und voneinander abweichen – das 
Gekochte bzw. Gesottene mag dem ›Verarbeiteten‹ zugerechnet werden 
oder auch nicht –, spielt der Gegensatz von Natur und Kultur kultur
übergreifend eine Rolle. Er wird auf jeder Position des Dreiecks thema-
tisiert, ohne sich je endgültig festschreiben zu lassen. Ganz in diesem Sin-
ne »steckt das Dreieck des Rohen, des Gekochten und des Verfaulten ein 
semantisches Feld ab, aber nur von außen her« (ebd.: 512). Innerhalb 

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

dieses Feldes bilden die Pole der Natur und Kultur also keine starre Di-
chotomie, auf der die einzelnen Zustände eindeutig zugeordnet werden 
können, sondern jeder der drei Eckpunkte bildet zu den jeweils ande-
ren beiden eine »differentielle Beziehung« (Reinhardt 2013: 88), die ihn 
von diesen unterscheidbar macht. Die Kochkunst als solche befindet sich 
letztlich nicht vollständig auf der Kulturseite, sondern an der Schnittstel-
le von Natur und Kultur:

»Indem sich die Küche nach den Bedürfnissen des Körpers richtet und 
in jedem ihrer Modi durch die besondere Weise geprägt ist, mit der sich 
der Mensch ins Universum einfügt, und somit zwischen Natur und Kul-
tur steht, sorgt sie vielmehr für deren notwendige Verschränkung. Sie 
gehört zu beiden Bereichen und spiegelt diese Dualität in jeder ihrer Er-
scheinungsformen wider.« (Lévi-Strauss 1973: 524)

Begründet wird diese Verschränkung zum einen mit der Ambiguität, die 
jedem Modus des Kochens – Braten, Räuchern, Sieden – zugrunde liegt. 
Lévi-Strauss nimmt hier eine Unterscheidung zwischen einem innerli-
chen und einen äußerlichen Zwiespalt vor, die sich implizit an der Ge-
genüberstellung von Metapher und Materialität festmacht. So ist das 
Gebratene innerlich zwiegespalten, weil es buchstäblich innen roh und 
außen verbrannt ist. Wenn etwas äußerlich ambivalent ist, rührt dies 
hingegen »nicht von den Dingen selbst her, sondern von der Art, in der 
man von ihnen spricht oder sich ihnen gegenüber verhält« (ebd.). Ausge-
rechnet die ›kulturellste‹ aller Zubereitungsweisen, das Sieden, wird mit 
dem ›Naturzustand‹ des Verfaulten in Verbindung gebracht. Aber »die 
Eigenschaft, natürlich zu sein, die die Sprache der gesottenen Nahrung 
oft zuschreibt, gehört in den Bereich der Metapher: Gesottenes ist nicht 
Verfaultes, es ähnelt ihm nur.« (ebd.: 524f.) Die Ähnlichkeit besteht da-
rin, dass die Nahrung in beiden Fällen dekomponiert und weich wird 
(Nahum-Claudel 2018: 221).

Gerade diese semantisch-metaphorische Betrachtung der kulinari-
schen Sprache produziert fortwährend Ambiguität; sie unterläuft so 
auch die Benennung vermeintlich eindeutiger innerer Zustände der Nah-
rung. Denn ganz im Gegensatz zur metaphorischen Affinität des Ge-
sottenen und Verfaulten besteht die Rolle des Kochens ja gerade darin, 
Verfaulung zu verhindern, wie Lévi-Strauss selbst feststellt (Lévi-Strauss 
1973: 523). Es handelt sich also beim Verhältnis von innerem und äu-
ßerem Zustand, stofflicher und metaphorischer Dimension nicht um ein 
Kongruenzverhältnis, in dem sich die Metaphorisierung logisch am stoff-
lichen Sosein der Nahrung orientiert. Es ist immer ein einzelner Aspekt, 
der eine solche Parallelführung evoziert: Das Verfaulen hat mit dem Ko-
chen gemeinsam, dass die Substanz gleichmäßig transformiert wird, auch 
wenn im ersteren Fall eine innere und im zweiteren eine äußere Energie-
quelle dafür verantwortlich ist.

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

Der Vermittlungsprozess der symbolischen und der stofflichen Di-
mension produziert Überschüsse, die sich nicht bruchlos in das semanti-
sche Feld einfügen. Interessanterweise bezieht sich Lévi-Strauss in seiner 
obigen Begründung der unausweichlichen Natur-Kultur-Verschränkung 
nicht nur auf den Zustand der Nahrung und seine sprachliche Beschrei-
bung, sondern er bringt zusätzlich die ›Bedürfnisse des Körpers‹ ins 
Spiel, die auch mit der Weise zusammenzuhängen scheinen, wie »sich 
der Mensch ins Universum einfügt« (ebd.: 524). Während damit vor al-
lem auch die Sinngebungsprozesse der Selbstverortung des Menschen im 
Kosmos angesprochen sind, die in den Bereich der Metapher hineinspie-
len, sind die körperlichen Funktionen und Bedürfnisse als Erweiterung 
der »inneren« Stofflichkeit der Nahrung zu begreifen. Im Vorgang der 
Verdauung erkennt Lévi-Strauss ein »natürliches Gegenstück zum Ko-
chen« (ebd.: 509) und begründet dies wie folgt:

»Während der Verdauung hält der Organismus vorübergehend die Nah-
rung zurück, bevor er sie in verarbeiteter Form ausscheidet. Die Verdau-
ung hat also eine vermittelnde Funktion, vergleichbar der Küche, die 
einen anderen natürlichen Vorgang aufschiebt, nämlich den, der vom 
rohen zum verwesten Zustand führt. In diesem Sinn kann man sagen, 
daß die Verdauung ein vorweggenommenes organisches Modell der Kul-
tur darstellt.« (ebd.)

Die vermittelnde Funktion der Verdauung wie des Kochens bestimmt  
Lévi-Strauss als eine des Aufschiebens: Beim Vorgang der Verdauung 
wird die Ausscheidung der aufgenommenen Nahrung aufgeschoben; 
beim Kochen der Übergang vom rohen zum verwesten Zustand. Wäh-
rend der Begriff des Aufschiebens nahelegt, dass es sich um eine bloß 
zeitliche Verzögerung eines an sich gleichbleibenden Prozesses handelt, 
haben wir es sowohl beim Kochen als auch bei der Verdauung mit einer 
qualitativen Transformation und Zersetzung der Substanz zu tun, die 
nicht einfach bewahrt, was gewesen ist.

Interessanterweise belässt es Lévi-Strauss an der Stelle bei der Analo-
gie zwischen Kochen und Verdauung, die darauf abzielt, der kulturellen 
Transformationsleistung des Kochens ein organisches Vorbild zur Sei-
te zu stellen. Ebenso wie es sich beim Verfaulten um einen von der Na-
tur verarbeiteten Zustand handelt, stellt die Verdauung eine organische 
Kulturleistung dar. Worauf Lévi-Strauss hier nicht explizit hinweist, ist 
allerdings der innere Zusammenhang dieser analogen Vermittlungsmo-
delle. Denn der völlig neuartige Zustand, den das Gekochte – aus der 
Logik des Aufschiebens vom Rohen zum Verwesten – bildet, ermöglicht 
überhaupt erst die Genießbarkeit und Verdauung vieler Nahrungsmit-
tel. Das Kochen ist eine Art externalisierte Verdauung; damit ist die Ver-
dauung nicht nur ein vorweggenommenes organisches Modell der Kul-
tur, sondern das Kochen ist auch ein nachgelagertes kulturelles Modell 

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

des Organischen. In dieser Perspektive der Vermittlung liegt ein entschei-
dender analytischer Einsatzpunkt: So geraten nicht nur die semantischen 
Eckpunkte (roh – gekocht – verfault) in den Blick, sondern der media-
le Charakter des Organischen und Kulturellen in ihren wechselseitigen 
Übergängen und Verschränkungen.

Es ist bemerkenswert, dass das Verweste bzw. Verfaulte bisher nur 
als zu Vermeidendes aufgetaucht ist. Denn auch wenn der Schluss na-
heliegt, dass die Verdauung analog zum Kochen den Verfaulungsvor-
gang aufschiebt, ist die Verdauung bei näherer Betrachtung selbst nichts 
anderes als kontrollierte Verfaulung. Die Nahrung fermentiert im Ma-
gen von Menschen wie Tieren – ein Mythos der ›Entdeckung‹ der Fer-
mentation lautet, dass Menschen den halbvergorenen Mageninhalt ge-
töteter Tiere als Nahrungsmittel zu verwenden begannen (Bückenhüskes 
2013: 10). Ein prominentes Beispiel hierfür ist die Kaffeespezialität Kopi 
Luwak, die aus halbverdauten Kaffeebohnen, d.h. aus den Exkrementen 
der südostasiatischen Schleichkatze Fleckenmusang hergestellt wird. Im 
Darm der Katzen findet eine »Nassfermentation« statt, die den Kaffee-
kirschen besondere Aromen verleiht und als »teuerste Kaffeespezialität 
der Welt mit unvergleichbarem Geschmack« beworben wird.3 Die inte-
ressante soziologische Implikation liegt hier nicht nur in der dehnbaren 
Aushandlung kultureller Tabus, etwa dem kulinarischen Ekel vor Aus-
scheidungsprodukten – wie Gwen Sharp (2008) vorschlägt –, sondern 
in der technisch-materiellen Rolle des Darms als Medium einer Trans-
formation, die weder dem Bereich der Natur noch der Kultur eindeutig 
zuzuordnen ist.

Es soll hier nicht darum gehen, Lévi-Strauss vorzuwerfen, dass er sich 
nicht für die Medienfunktion der Verdauung interessiert. Denn worauf 
es ihm an der Stelle ankommt, sind die Mythen, aus denen sich eine Sys-
tematik der »Öffnung« und des »Verschlusses« der »verschiedenen Kör-
peröffnungen« ergibt (Lévi-Strauss 1973: 510). Wie ich vielmehr zei-
gen möchte, verhandelt Lévi-Strauss trotz seiner Ausrichtung auf die 
›Grammatik des Kochens‹, d.h. auf die Mythen, Symbole und Seman-
tiken des Kulinarischen, immer wieder dessen materielle, mediale und 
stoffliche Dimensionen. Wie oben festgehalten, handelt es sich beim Ma-
teriellen und Symbolischen um kein einfaches Entsprechungsverhältnis. 
Doch warum erodiert das Dreieck nicht, wenn die materiellen Zustände 
und ihre symbolischen Zuordnungen ständig durch bisweilen beliebig 
anmutende Assoziationsketten und kontraintuitive Metaphorisierungen 
unterlaufen werden? Wie wird es zusammengehalten? Um diese Frage 
zu beantworten, müssen wir uns zunächst näher ansehen, wie sich die 
inneren und die äußeren Zustände, die materiellen und metaphorischen 
Dimensionen in der Darstellung von Lévi-Strauss zueinander verhalten.

3	  	https://www.kopi-luwak.de [zuletzt aufgerufen am 03.01.2021]

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

6.1.3 Braten, Sieden, Räuchern – und Fermentieren?

Trotz des expliziten Schwerpunkts auf die mit der Kulinarik verbunde-
nen linguistischen Strukturen ist die Materialität der kulinarischen Prak-
tiken alles andere als unerheblich für die Logik der Symbolbildung. In 
einem Kapitel mit dem Titel Kleine Abhandlung in kulinarischer Eth-
nologie, zu finden im dritten Mythologica-Band, erscheint das kulinari-
sche Dreieck vielmehr als ein Diagramm, das die Aushandlungsprozesse 
zwischen ›roher Natur‹ und ›gekochter Kultur‹ anhand der materiellen 
Qualitäten, der technischen Zubereitungsweisen und Verwandlungsme-
dien von Nahrung aufschlüsselt. Ausgehend von diesen materiellen Pro-
zessen zeichnet Lévi-Strauss die mythologischen Übertragungswege nach 
und macht so die strukturale Verwandtschaft zwischen materiellen und 
symbolischen Prozessen verständlich.

Lévi-Strauss definiert drei Modi des Kochens – Sieden, Braten, Räu-
chern –, für deren Bestimmungen er sich wiederum von ihren etablierten 
Bedeutungen löst. Thomas Reinhardt hat den bei Lévi-Strauss angeleg-
ten Kriterienkatalog zur Ortsbestimmung dieser drei Zubereitungswei-
sen auf der Achse Natur/Kultur systematisiert. Entscheidend sind für die 
Zuordnung erstens die Mittel und technologischen Voraussetzungen der 
Zubereitung, wozu beispielsweise der Einsatz von Hilfsmitteln wie Töp-
fen gehört; zweitens der Abstand zwischen Hitzequelle und Speise, bei 
dem Wasser und Luft als Medien der Transformation bedeutsam wer-
den; und drittens das Ergebnis der Transformation, bei der die Dauer der 
Garung sowie die stofflich-molekulare Transformation der Speise, d.h. 
ihre Durchgarung, ausschlaggebend sind. Zusätzlich führt Lévi-Strauss 
die Haltbarkeit des Ergebnisses, die Haltbarkeit der Kochgeräte und die 
Sparsamkeit der Zubereitungsweise als Kriterien an (Reinhardt 2013: 
86).

So aufgeschlüsselt, erklärt sich die zunächst kontraintuitive Zuord-
nung des Bratens am Punkt des Rohen. Das Braten befindet sich ganz 
und gar auf der Naturseite, weil es erstens keine technologischen Mittel 
wie ein Gefäß oder einen Räucherrost erfordert; zweitens braucht es we-
der Abstand zur Flamme noch ein Transformationsmedium wie Wasser 
oder Öl, da gebratene Nahrung unter unmittelbarer Einwirkung des Feu-
ers ist und mit diesem »in einem Verhältnis der nicht vermittelten Verbin-
dung« (Lévi-Strauss 1973: 513, Herv. i.O.) steht; und drittens zeichnet 
sich das Ergebnis der Transformation durch eine »unvollkommene Ga-
rung« aus: Das Fleisch bzw. das gesamte Tier bleibt relativ intakt; seine 
Röstung ist ungleichmäßig, wenn es – im Beispiel des von Lévi-Strauss 
zitierten Mythos der Wyandot-Indianer – außen verkohlt und innen roh 
bleibt (ebd.: 516).

Dem zweiten Punkt des Gekochten entspricht die Zubereitungswei-
se des Räucherns. Es erfordert erstens das technologische Mittel des 

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Räucherrosts, das zweitens eine große Distanz zwischen Feuer und 
Nahrung installiert, vermittelt durch das Medium Luft; das Ergebnis 
des Räucherns ist drittens eine gleichmäßige Durchdringung des Nah-
rungsmittels, die dieses gleichzeitig konserviert und auf spezifische Wei-
se haltbar macht: »Die mikrobiologischen Prozesse, die für das Verfau-
len (Fermentieren) charakteristisch sind und dieses tendenziell stärker in 
Richtung Natur rücken, werden durch das Räuchern nahezu zum Still-
stand gebracht.« (Reinhardt 2017: 257) Während beim Räuchern mit 
Blick auf die Kriterien der ›Durchgarung‹ und der Haltbarkeit die Zu-
ordnung zur Seite der Kultur unmittelbar einleuchtet, irritiert die Kate-
gorisierung der Mittel des Räucherns auf der Naturseite. Die Begrün-
dung lautet wie folgt: Zwar handelt es sich beim Räucherrost um einen 
Kulturgegenstand, dieser aber wird nach seinem Gebrauch aus mytho-
logischen Gründen zerstört – das Tier droht den Menschen sonst in ei-
nem Akt der Rache zu räuchern (Lévi-Strauss 1973: 522).

Die letzte Zubereitungsweise des Siedens, die dem Punkt des Verfaul-
ten entspricht, ist hinsichtlich der ›realen‹ Kochmittel gewissermaßen die 
kulturellste: Das Sieden erfordert einen Behälter, klassischerweise einen 
Topf, der als Kulturgegenstand im Gegensatz zum Räucherrost sorgfäl-
tig gepflegt und aufbewahrt wird. Neben der »container technology« 
(Durham Peters 2015: 140) des Topfs, die laut Peters dessen umwelt-
lich-mediale Dimension zum Vorschein bringt, macht das Sieden zudem 
das Medium des Wassers notwendig, wodurch gesottene Nahrung aus 
einem »doppelten Vermittlungsprozeß« entsteht: Sie wird umgeben vom 
Wasser, das seinerseits vom Behältnis umschlossen wird (Lévi-Strauss 
1973: 513). Dadurch ist der Abstand zwischen Hitzequelle und Speise 
zwar nicht im räumlichen Sinne groß, aber durch eine zweifache Me-
diatisierung unterbrochen. Der Grad der Transformation ist im Gegen-
satz zum am Feuer gebratenen Tier ein höherer: Als Musterbeispiel des 
Gekochten besteht der Eintopf aus zerkleinerter Nahrung, was zu ei-
ner vollständigeren, gleichmäßigeren und gründlicheren Durchgarung 
führt, bis hin zum stunden- ja: tagelangen Zerkochen. Lévi-Strauss führt 
das Rezept des sogenannten Pfeffertopfs ins Feld, wonach den Resten 
der letzten Mahlzeit nur wenig frische Sauce hinzugefügt wird und der 
Grundbestand in steter jahrzehntelanger Erweiterung ohne eine Reini-
gung des Topfs weiterkochen kann (ebd.: 515). Obwohl das Gericht eine 
lange Überlebenszeit hat, wird das Kochen mit Blick auf die Haltbarkeit 
seines Ergebnisses der Natur zugeschlagen. In dieser Hinsicht steht das 
Kochen in einer umgekehrten Äquivalenzbeziehung zum Räuchern: Die 
Dauerhaftigkeit des Kochgeschirrs geht einher mit einem relativ schnel-
len Verfall seines Produkts.4

4	  	Während das Kochen ein inneres, konkaves Behältermodell konstituiert, 
folgt das Braten einem konvexen »Außen-Modell« (Lévi-Strauss 1973: 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Obwohl Lévi-Strauss sich in der Konstruktion des Dreiecks von den 
etablierten (westlichen) Auffassungen löst, die das Rohe, Gekochte und 
Verfaulte bzw. das Braten, Räuchern und Sieden auf eine bestimmte Wei-
se definieren, ist ihre Bedeutung alles andere als arbiträr. So zeichnet die 
vermittelnde Grenzfunktion des Topfs – bei allen technischen Weiter-
entwicklungen von Kochmethoden wie dem ›sous vide‹ – das Kochen 
in so elementarer Hinsicht aus, dass sie zum einschränkenden und aus-
schließenden Definitionskriterium wird. Lévi-Strauss koppelt nun die 
mythische Interpretation der kulinarischen Sprache an solche elementa-
ren Funktionen, wenn er schreibt:

»In doppelter Hinsicht darf man also das Gebratene auf die Seite 
der Natur und das Gesottene auf die der Kultur stellen. Real, weil 
das Gesottene einen Behälter erfordert, der ein Kulturgegenstand ist; 
und symbolisch, insofern die Kultur eine Vermittlung zwischen dem 
Menschen und der Welt bewirkt und auch das Kochen eine Vermittlung 
bewirkt, und zwar durch das Wasser: zwischen der Nahrung, die der 
Mensch sich einverleibt, und jenem anderen Element der physischen 
Welt, dem Feuer.« (ebd.: 514).

Die Unterscheidung zwischen Realem und Symbolischem, die hier auf 
ihre Analogie hinausläuft, mag unmittelbar einleuchten. Als »real« wür-
de demnach die Vermittlung zwischen Nahrung, Wasser, Mensch und 
Feuer durch den Kulturgegenstand des Topfes gelten; als »symbolisch« 
die Vermittlung zwischen Mensch und Welt. Weil aber Kultur grund-
sätzlich jene symbolische Vermittlung bewirkt, ist sie nicht spezifisch 
für das Kochen; sie ist überall da am Werk, wo Kulturgegenstände zu 
finden sind. Ungeklärt ist dabei nicht nur die spezifische »reale« Ver-
mittlung der Konstellation Topf – Nahrung – Mensch – Wasser – Feuer, 
die bereits als solche eine doppelte ist (wie Lévi-Strauss zuvor aufgrund 
des »Zwischenmediums« Wasser festgehalten hatte); auch die weiteren, 
insgesamt ganzen zehn Vermittlungsvorgänge, die zwischen den fünf 

517). Das Gesottene ist daher in »äußerlicher« Hinsicht nicht zufällig eine 
»Endo-Küche«, die einen intimen Gebrauch für kleine Gruppe vorsieht, wie 
sich an der französischen Tradition des Suppenhuhns für die Familie zeigt; 
dem entspricht die »Exo-Küche« des Gebratenen, das man Fremden vor-
setzt, in Frankreich der Braten an Festtagen (ebd.). Während das Braten eine 
verschwenderische und damit aristokratische Methode ist, da beim Braten 
immer etwas vom Fleisch verloren geht, sind Kochen und Räuchern sparsa-
me, plebejische Zubereitungsweisen. Gleichwohl ist das Kochen in der hie
rarchischen Logik einer von der Kultur zu beherrschenden Natur die hö-
herstehende Technik. Wie Lévi-Strauss betont, stellte Aristoteles das Kochen 
über das Braten, weil ersteres geeigneter sei, die Rohheit des Fleisches zu 
überwinden (ebd.); eine Überwindung, die auch von Gruppen wie den Ein-
geborenen Neu-Kaledoniens angestrebt wird, wenn sie den Kochtopf als Zi-
vilisationsbeweis feiern (ebd.: 514).

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

genannten Polen vonstattengehen, bleiben unbeachtet. Vor diesem Hin-
tergrund muss auch das Verhältnis zwischen »Realem« und »Symboli-
schem« im Vagen bleiben, das kaum über eine Analogiebildung hinaus-
geht und Ungleichzeitigkeiten nach sich zieht.

Einerseits scheint es sich um gelingende Übersetzungsketten zwischen 
Realem und Symbolischem zu handeln, in denen innerliche und äußerli-
che Verfasstheit der Nahrung weitgehend in eins fallen: Das innere, kon-
kave Behältermodell des Kochens (real) entspricht dem sozialen Kollekti-
vitätsmodell der geschlossenen »Endo-Küche« (symbolisch); weil dieses 
Kochen sparsam ist (real), ist es plebejisch (symbolisch). Hier bleibt 
u.a. die Frage offen, wie sich dies mit dessen zivilisatorisch begründeter 
kultureller Höherwertigkeit verträgt. Selbstverständlich kann es einem 
strukturalistischen Verfahren der Analogiebildung nicht darum gehen, 
solche Widersprüche aufzulösen, die sich aus den heterogenen Referenz-
beständen ergeben. Eine ungeklärte Frage ist aber, weshalb dem Eck-
punkt des Verfaulten die Zubereitungsmethode des Kochens zugeordnet 
wird. Während es bei den anderen Kochtechniken direkte Entsprechun-
gen zwischen Realem und Symbolischem gibt, bleibt die Antwort beim 
Verfaulten auf einen symbolischen Verweis beschränkt: Europäische Re-
zeptnamen wie die spanische olla podrida, die sich mit »verfaulter Topf« 
übersetzen lässt, belegen eine semantische Affinität des Gekochten zum 
Verfaulten, so die Begründung (ebd.: 516).

Thomas Reinhardt schlägt als Deutung vor, dass diese Gerichte »im 
Namen die Erinnerung an die mikrobiologischen Prozesse bewahren, 
die den Gerichten ihren spezifischen Geschmack verleihen« (Reinhardt 
2017: 258). Das mag zutreffen, insbesondere wenn man Lévi-Strauss’ 
Hinweis auf das relativ schnelle Verfallsdatum gekochter Nahrung be-
rücksichtigt. Doch wie er selbst schreibt, hat das Kochen eher die Funk-
tion, jene mikrobiologischen Prozesse, welche für die Verfaulung zustän-
dig sind, zu verhindern, abzutöten und zum Stillstand zu bringen. Der 
oben erwähnte »Pfeffertopf« hält sich nur deshalb über 30 Jahre, weil 
er jeden Tag aufs Neue aufgekocht wird, um seinem Vergären vorzubeu-
gen; ähnlich verhält es sich mit dem klassischen Ragout oder Eintopf. In 
einem materiell-»realen« Sinn handelt es sich also nicht um eine Affini-
tät, sondern um einen Gegensatz.

Was das Kochen mit dem Verfaulen schon eher gemeinsam hat, ist die 
regelmäßige Transformation der Substanz, die in beidem Fällen auf Zeit 
und Temperatur basiert. Bei Lévi-Strauss findet diese Gemeinsamkeit 
aber keine Erwähnung. In der Gesamtschau fällt auf, dass das Verfaulte 
der einzige Modus ist, dessen prozessuale Entsprechungen des Vergärens, 
Fermentierens und Verfaulens innerhalb des Dreiecks fast gänzlich un-
sichtbar bleiben. Die einzige Stelle, in der das Verfaulte als solches er-
wähnt wird, bezieht sich auf die kulturell divergierenden Interpretati-
onen der kulinarischen Zustände. Als eindrucksvolles Beispiel für die 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

kulturelle Differenz hinsichtlich des Umgangs mit dem Verfaulten führt 
Lévi-Strauss das Beispiel amerikanischer Alliierter an, die 1944 mehre-
re Käsefabriken in der Normandie zerstörten, da ihre Nasen einen »Lei-
chengeruch« vernahmen (Lévi-Strauss 1973: 512). Die Amerikaner, so 
Lévi-Strauss’ Deutung, folgten einem engeren Verständnis des Verfaulten 
als die Franzosen, was zeige, dass das Ineinssetzen von »verfault« und 
»ungenießbar« selbst eine kulturelle Konstruktion ist. 

Es ist kein Zufall, dass diese vereinzelte Stelle zum Verfaulten nicht 
seine kulinarische, sondern seine olfaktorische Dimension thematisiert 
und es mit starken ›äußerlichen‹ Zuschreibungen – hier dem Leichenge-
ruch – konfrontiert. In einer berühmten metaphorischen Passage aus den 
Traurigen Tropen berichtet Lévi-Strauss von einer Schiffsreise nach Bra-
silien, in der ihm die Verelendung der Welt gewahr wird, die die westli-
che koloniale Ausbeutung hinterlässt:

»Eine wuchernde, überreizte Zivilisation stört für immer die Stille 
der Meere. Eine Gärung von zweifelhaftem Geruch verdirbt die Düfte 
der Tropen und die Frische der Lebewesen, tötet unsere Wünsche und 
verurteilt uns dazu, halb verfaulte Erinnerungen zu sammeln.« (Lévi-
Strauss 1978: 31)

Wie schon im Beispiel des vom Käse ausgehenden Leichengeruchs ste-
hen Gärung und Verfaulung – olfaktorisch indiziert – für den Tod. Die 
Klassifikation des Riechens als einem niederen Sinn (Simmel), die sei-
nen animalischen, kultur- und zivilisationsfernen Charakter betont, wird 
durch die würzigen, dunklen, beunruhigenden Gerüche der Fermenta-
tion wachgehalten und gleichsam verdoppelt (Pollan 2013: 361). Wäh-
rend die Logik der Metapher als bildliche Übertragung vom Sehen ab-
geleitet ist, konfrontiert das Riechen den Sinnesapparat unmittelbar mit 
der Materialität der sozialen Welt, weil ein Geruch in einen anderen Kör-
per eindringt und dort eine starke Reaktion auslöst. Die Gerüche der 
Gärung rufen Ekel hervor, weil sie an den – nicht zuletzt den eigenen 
bevorstehenden – Tod erinnern. Es ist diese allgegenwärtige Materiali-
tät des Zerfalls und des Todes, die durch die Gärung als olfaktorisches 
Phänomen auf unheimliche Weise Präsenz erhält.

In der oberen Passage sind es die buchstäbliche Beschmutzung, Ver-
seuchung und Vergiftung der kolonialisierten Kontinente und der Mee-
re, wodurch in der Folge auch die Ideen kontaminiert werden. Diese 
Verbindung von Gärung und Verschmutzung deckt sich mit mehreren 
von Descola untersuchten Mythen. In seinen Feldforschungen zu den 
Achuar, die die Überflutungen der Flüsse auf verrottete Blütenblätter 
zurückführen, deutet er Fermentierungsprozesse »strukturalistisch als 
›Verunreinigung‹« (Gill 1998: 231). Es ist bemerkenswert, dass die the-
oretische Kopplung der Gärung mit dem Olfaktorischen einerseits so-
wie mit Krankheit, Verunreinigung und Tod andererseits nicht nur auf 

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

der Ebene der Mythen erfolgt, sondern sich auch als ›empirische‹ Beob-
achtung innerhalb der modernen (hier: der amerikanischen) Gesellschaft 
wiederfindet und dass sie in der metaphorischen Diagnose der verfaul-
ten Erinnerungen bei Lévi-Strauss wiederkehrt. Hier werden Gärung, 
Fermentierung und Verfaulung in übergreifender theoretischer Hinsicht 
vor allem als negativ konnotiertes Zerfalls- und Zersetzungsphänomen 
ins Bild gesetzt. 

Dass Lévi-Strauss die Fermentation auch als strukturierten Vorgang 
zur Kenntnis nimmt, beweist er in einem knappen Nachschub der Alliier-
ten-Szene: »Schließlich lassen auch Küchen, die gegenüber dem Verfaulten 
sehr aufgeschlossen sind, dieses nur in bestimmter spontaner oder gelenk-
ter Weise zu.« (Lévi-Strauss 1973: 512) Diese Bemerkung zeigt, dass Lé-
vi-Strauss bei der Kategorie des Verfaulten nicht nur der Unfall des unfrei-
willig Verdorbenen vorschwebt, sondern auch die kontrollierte Gärung, 
die Fermentation. Beiläufig wird eine weitere Unterscheidung eingeführt, 
wenn er im Bereich der Küche von spontanen und gelenkten Formen des 
Verfaulten spricht. Obwohl der Lenkung des Verfaulten in zahlreichen 
Küchen große symbolische wie materielle Relevanz zukommt, bleibt das 
einzige implizite Beispiel dafür die Käsefabrik. Es ist verwunderlich, dass 
dem Verrotteten trotz seiner prominenten Stellung als einem der drei Eck-
punkte im Dreieck der Status einer Zubereitungsweise vorenthalten wird 
und es sowohl in seiner ungewollten als auch gelenkten sowie spontanen 
Form weitgehend von den Erörterungen ausgeschlossen bleibt.

Die folgenden Abschnitte machen es sich zur Aufgabe, diese Analy-
se des Verfaulten ausgehend vom Lévi-Strauss’schen Deutungsrahmen 
nachzuholen und am Prozess des Verfaulens das Verhältnis von Realem 
und Symbolischem zu spezifizieren. Im vorherigen Kapitel zum Feuer 
wurde der bei Lévi-Strauss angelegte, aber theoretisch unterbestimm-
te mediale Rahmen der Vermittlung skizziert und mithilfe des Begriffs 
der Kulturtechniken präzisiert (Kap. 2.1.3). Im Sinne dieser Erweiterung 
des Lévi-Strauss’schen Analyserahmens wird der Begriff der Kulturtech-
nik nun auf das Verfaulen angewandt, um zu erörtern, welche Heraus-
forderungen sich hier für den Kulturbegriff ergeben. Denn wie nun zu 
zeigen sein wird, handelt es sich beim Verfaulen bzw. Fermentieren um 
eine Natur-Kultur-Technik mit ganz bestimmten temporalen und ther-
mischen Affordanzen.

6.1.4 Die natürliche Kulturalität der Fermentierung

Wie Lévi-Strauss angedeutet hat, lassen sich spontane und kontrollier-
te Formen der Verfaulung unterscheiden. Unabhängig vom Ausmaß der 
Kontrolle ist der basale Mechanismus aller Spielarten der Verfaulung, 
Verrottung, Verwesung, Vergärung und Fermentierung der gleiche. Er 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

besteht in der Bewegung lebendiger Bakterien, die organische Stoffe en-
zymatisch in Säure, Gase oder Alkohol umwandeln (Pollan 2013: 294). 
Auf der Ebene der primären biochemischen Reaktion ist dieser Vorgang 
ein Zersetzungsprozess, in dem bestehende oder zugesetzte Mikroorga-
nismen Zucker, Fette und Proteine in Moleküle aufspalten, sich rasant 
vermehren und Substanzen wie Milchsäure ausscheiden, mit denen sie 
konkurrierende Mikroorganismen vergiften (ebd.: 301). Dies ist die ›na-
türliche‹ Transformation, die für Lévi-Strauss das Verrottete auf die Sei-
te des ›Ausgeprägten‹ befördert. Klassischerweise wird dieser Übergang 
durch Kulturleistungen erreicht. Beim Kochen ist es eine technisch-phy-
sikalische Apparatur externer Hitze, die die Transformation bewirkt; 
ohne die gezielte menschliche Tätigkeit des Kochens würde sie nicht 
stattfinden. Die kulturelle Kontrolle der ›natürlichen Transformation‹ 
des Verfaulens scheint sich nun schlicht darauf zu beschränken, dem in-
ternen Zersetzungsprozess gute Bedingungen zu liefern und ihn an ei-
nem bestimmten Punkt zu unterbrechen. Im Folgenden soll anhand der 
Lévi-Strauss’schen Kriterien im Dreieck deutlich werden, welche kom-
plexen Apparaturen mit der kontrollierten Vergärung verbunden sind – 
und welche Effekte dies für die Situierung des Verfaulten auf der Achse 
Natur vs. Kultur hat.

Entlang des Herstellungsprozesses des milchsauer vergorenen Gemü-
ses als »Standard- und Lehrbeispiel der Fermentation« (Vilgis 2013b: 
40) sollen nachfolgend die praktischen Grundlagen der Fermentierung 
erläutert werden. Basale technische Voraussetzung für das kontrollier-
te Vergären ist – analog zum Kochen – der Kulturgegenstand des Behäl-
ters. Dieser muss eine Lösung aus gesalzenem Wasser enthalten, die das 
Gemüse vollständig bedeckt. Wie beim Kochen haben wir es mit einem 
doppelten Vermittlungsprozess zu tun, nur dass das Transformationsme-
dium Wasser in seiner reinen Form nicht ausreicht, sondern in einer be-
reits kulturell bearbeiteten – gesalzenen – Variante gefragt ist. Aufgrund 
seiner extremen, externen Temperatureinwirkung ist die Transformati-
on des Kochens sinnlich konkret nachvollziehbar; das Wasser blubbert 
und dampft, es verändert die Substanz innerhalb verhältnismäßig kurzer 
Zeit durch Denaturierung (ebd.: 39). Auch wenn das bloße Auge nicht 
erfassen kann, wie durch »eine sehr lange Einwirkung hoher Tempera-
turen beim Kochen […] strukturgebende Moleküle wie Faserproteine 
hydrolysiert (gespalten) und neue Aromen über chemische Reaktionen 
gebildet« (ebd.) werden, schafft ein anschauliches Vorher-Nachher-Bild 
der Speise ausreichend Plausibilität.

Beim Fermentieren ist noch ein zweites elementares Medium präsent: 
Die Luft. Während das Kochen eine Luftzufuhr in regulierter Form er-
fordert, weil der Topf sonst überzukochen droht, und das Räuchern auf 
der direkten Einwirkung von Luft in Verbindung mit dem Feuer ba-
siert, steht das Fermentieren in negativer Beziehung zu ihr. Luft muss 

DAS VERFAULTE ZWISCHEN NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

ausgeschlossen werden, und zwar in doppelter Weise: Zum einen durch 
das Medium Wasser, das das Gemüse vollständig bedeckt, zum anderen 
durch den luftdichten Verschluss des Behälters. Mit dem Wasser steht 
die Nahrung also im Lévi-Strauss’schen Sinn in nicht vermittelter Ver-
bindung, da sie sich ohne Abstand in direktem Kontakt zu ihm befindet; 
mit der Luft besteht eine negativ vermittelte Verbindung, weil es zwar 
der Luft als Außenmedium der Temperatur bedarf, sie aber selbst nicht 
in das Gefäß dringen darf.

Das Ergebnis ist ähnlich wie beim Kochen eine gleichmäßige und 
gründliche Transformation, wobei die fermentierte Speise dem Gekoch-
ten durch ihre Haltbarkeit ›überlegen‹ ist. Nicht nur darin übertrifft 
sie das schnell verderbliche Gekochte in seiner ›Kulturalität‹, sondern 
auch in der Gesamtbilanz: Als Zubereitungsmethode, die einen Kulturge-
genstand braucht, einen doppelten Vermittlungsprozess durchläuft und 
durch ein gleichmäßig transformiertes Resultat mit hoher Haltbarkeit 
gekennzeichnet ist, müsste die Fermentation nach den Lévi-Strauss’schen 
Kriterien ganz auf der Kulturseite stehen. Weil es aber mikrobiologische 
Prozesse sind, die die Veränderung bewirken, wird sie von Lévi-Strauss 
selbst von vornherein als Naturphänomen klassifiziert und in der Folge als 
Methode der Zubereitung nicht weiter beachtet. Um das Fermentieren in 
seinem komplizierten Status zwischen seinen natürlichen und seinen zu-
tiefst kulturellen Aspekten genauer erfassen zu können, müssen wir den  
Lévi-Strauss’schen Ansatz der Vermittlung bzw. Verbindung weiterden-
ken.

Beim Kochen waren drei vermittelnd wirkende Größen am Werk: 
Zum einen das Kulturobjekt des Topfes, zum anderen die elementaren 
Medien Wasser und Feuer. Der ›Motor‹ der Transformation ist das Feu-
er, oder genauer: die feuergenerierte Hitze, die durch die grenzziehenden 
assistierenden Zwischenmedien Topf und Wasser prozessiert wird. Beim 
Fermentieren sind die gleichen Assistenzmedien im Spiel: Behälter und 
Wasser – das Feuer aber fehlt. Wie Thomas Vilgis zeigt, können Vorgän-
ge der Fermentation in naturwissenschaftlicher Perspektive als »mole-
kularbiologische Kochprozesse« verstanden werden, während zugleich 
bei bestimmten Gärungsprozessen Molekülgruppen in einem »eher un-
veränderten, ›rohen‹ Zustand bleiben« (ebd.: 39). Die stofflichen Verän-
derungen beim Fermentieren sind in der Tat ähnliche wie beim Kochen: 
Beide Prozesse basieren auf der Hydrolyse, d.h. der Spaltung von Mole-
külen, die als Nebenprodukt neue Vitamine und Nährstoffe synthetisiert 
und Nahrung aufgrund des Dekomponierens von langen Proteinketten, 
Fetten und Kohlenhydraten leichter verdaubar macht. Beim Kochen er-
folgt dies über den Weg der chemischen Reaktion, beim Fermentieren 
ist es ein enzymatischer Prozess, der andere »Reaktionsprodukte« (ebd.) 
mit anderen Geschmacksbildern erzeugt, welche zudem den funktiona-
len Vorteil der langen Haltbarkeit haben.

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

Im Sinne dieser Parallelen könnte man Fermentierung analog zum 
Kochen als Kulturtechnik mit partiell anderen Erfordernissen verste-
hen. Doch wir haben es hier mit einem grundlegend anderen Modell von 
Medialität zu tun: Statt der extremen und extern angewendeten Tempe-
ratur als Transformationsmedium erfordert Fermentierung unsichtba-
re, gleichmäßige und subtil temperierte Umgebungen. Der Ursprung al-
ler Arten der Fermentation liegt in der Lebendigkeit ihrer Agenten, der 
Bakterien. Während das Kochen auf einer externen und menschlich in-
itiierten wie gesteuerten physikalischen Hitzeanwendung beruht, wird 
Fermentation von einem internen biochemischen Mechanismus ange-
trieben, der die Energie durch die immanente Bewegung lebendiger Mi-
kroorganismen erzeugt. Das Ergebnis unterscheidet sich entsprechend. 
Die sekundären Veränderungen fallen bei der Fermentation recht dra-
matisch aus und heben sich deutlich vom Gekochten ab: Fermentation 
intensiviert den Geschmack der Nahrung, produziert aber auch völlig 
neue Aromen wie Umami und Süße; die Farben und Texturen der Nah-
rung ändern sich, es entstehen spezifische – mitunter verstörende – Ge-
rüche (Pollan 2013: 308).

An diesem lange Zeit unverstandenen Mechanismus der Fermentati-
on machen sich zahlreiche Mythen und Symbole fest, die man nun in 
der Linie von Lévi-Strauss analysieren könnte. Das ist allerdings nicht 
das Ansinnen dieses Kapitels. Vielmehr gilt es im Folgenden, den von 
Lévi-Strauss eröffneten Analyserahmen in einer genaueren Betrachtung 
des materiellen Prozesses der Fermentation weiterzudenken, um die Rol-
le der Technik, der Medialität sowie der Elemente im Hinblick auf ihre 
Verschlingungen von Natur und Kultur präzisieren zu können.

6.2 Von der Natur-Kultur zur Medienökologie

6.2.1 Bakterienkulturen

Natur und Kultur mögen im Sinne der strukturalen Linguistik heuris-
tisch getrennte Pole sein. Der Blick auf die Materialität der Fermentati-
on zwingt uns jedoch, ihre Grenzziehungen neu zur Diskussion zu stellen 
und uns den konkreten Konstellationen ihrer Vermischung zu widmen. 
Bestimmen zu wollen, welchen Grad von Kulturalität die Fermentati-
on an sich besitzt, wäre wenig zielführend, würde dies doch erneut eine 
stabile Grenze zwischen Natur und Kultur unterstellen. Unübersehbar 
bleibt dennoch, dass es verschiedene Grade der Kontrolle gibt, die von 
zufälligen und ›wilden‹ Formen der Gärung bis hin zu ihrer fließband-
förmigen Fabrikation mit standardisiertem Ergebnis reichen. Erstere als 
›natürlichere‹ und zweitere als ›kulturellere‹ Form zu beschreiben, greift 

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

aber ebenfalls zu kurz. Bei beiden Varianten haben wir es mit Bakteri-
enkulturen zu tun; mit Natur-Kultur-Bastarden, deren Unterschied kein 
kategorischer ist, sondern schlicht auf variierenden Techniken der Kon-
trolle und Modulierung von bakteriellem Leben beruht.

Als ›wilde‹ Bakterienkulturen (Katz 2002) lassen sich die nativ vor-
kommenden Bakterien, Hefen und Schimmelspuren aus der Umgebung 
der Nahrung verstehen, die sich beispielsweise in Form von Erdbakte-
rien auf Wurzel- oder Knollengemüse ansiedeln und in der Folge den 
Fermentationsprozess anstoßen. Das oben durchgespielte Beispiel des 
milchsauer vergorenen Gemüses folgt dieser Logik. Dagegen sind ›do-
mestizierte Bakterienkulturen‹ isoliert gewonnene Bakterien, die als so-
genannte ›starter cultures‹ eingesetzt werden, um ein zuvor präpariertes 
Nahrungsmittel mit einem Bakterium, einer Hefe oder Schimmel von au-
ßen zu »infizieren« (Diaz-Ruiz et al. 2010: 154). Der Begriff der Bakte-
rienkulturen ist stark mit dieser industriellen, externen Verfahrensweise 
der Fermentation verknüpft, von wilden Kulturen ist in dem Zusammen-
hang deutlich seltener die Rede. Denn im wissenschaftlich-technischen 
Vokabular zielt der Begriff der Kulturen gerade auf den hohen Grad an 
Reinheit und Kontrolle, der einen Bakterienstamm durch Purifizierung – 
durch das »Culturing Life« (Landecker 2007) – zu einer Bakterienkultur 
werden lässt. Im Unterschied zu ›wilden‹ Kulturen wird dabei eine Bak-
terienprobe in eine isolierte wachstumsfördernde Umgebung transferiert, 
wie im Kapitel zu Latour noch genauer zu erörtern sein wird. Die Künst-
lichkeit dieser Laborsituation liegt in der Reinheit der jeweils klar von-
einander unterschiedenen Bakterienkulturen, welche so außerhalb des 
Labors nicht zu erreichen wäre. Diese Kulturen werden zu mikrobiolo-
gischen Monokulturen, zu »monotone nature« (Besky 2020: 279). Ge-
rade im Fall von Reinkulturen, d.h. Kulturen von Bakterien eines Klons, 
ist die Abgeschlossenheit nach außen besonders wichtig, um etwaige Ver-
unreinigungen und Vermischungen zu vermeiden, sei es mit der Luft oder 
mit eindringenden Mikroorganismen. Jene industriellen Bakterienkultu-
ren bedürfen eines ›Mediums‹, das ihr Leben nicht nur erhält, sondern 
ihnen eine Grundlage für schnelles ungehindertes Wachstum liefert; dies 
ist entweder ein flüssiges Kulturmedium (in einem Gefäß) oder ein fes-
tes Nährmedium (ein agarhaltiges Gel in einer Petrischale) (Landecker 
2007: 57). Die so gewonnenen Reinkulturen werden in der Lebensmit-
teltechnologie eingesetzt, um möglichst vorhersehbare, reibungslose und 
standardisierte Fermentationsprodukte herzustellen.

Die zuvor analysierte Totalität von Medium und Material wird in 
diesem Laborszenario wieder aufgebrochen, denn die Bakterien werden 
von dem Substrat getrennt, das sie ansonsten transformieren würden. 
Während vorher das Medium der Transformation von Interesse war, 
das von den Bakterien selbst gebildet wurde, nimmt das ›neutrale‹ Medi-
um des Gefäßes hier die gegensätzliche Funktion der Konservierung ein. 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Innerhalb des immanenten Prozesses der Fermentierung lassen sich mit 
den wilden und den domestizierten Bakterienkulturen also zwei mögli-
che Pfade identifizieren – ein wiederum immanenter, auf Vermischung 
setzender Pfad ›natürlicher Kulturen‹ sowie ein externer, Reinheit for-
cierender Pfad ›kultureller Naturen‹. Gemeinsam ist ihnen der Effekt der 
Autoimmunisierung, der darin besteht, dass bei erfolgreichem Einsetzen 
der Fermentation die wachsende Umgebung schlicht zu sauer für ›böse‹, 
d.h. pathogene Bakterien ist.

6.2.2 Natur-Kultur-Technik

Es ist bezeichnend, dass die Begriffe aus dem praktischen Feld der Fer-
mentation – Kultur, Medium, Technik – sich so nahtlos in die medienthe-
oretische Diskussion um Kulturtechniken einfügen. Vieles spricht dafür, 
in der Fermentation geradezu ein Paradebeispiel für eine Kulturtechnik 
zu sehen. Gerade im Anspruch des Kulturtechniken-Begriffs, die Dimen-
sionen von Medien, Kultur und Technik zusammenzudenken, statt sich 
an den Dualismen von Medien und Kultur sowie von Technik und Kul-
tur zu orientieren, scheint eine vielversprechende Anlage für die in so 
vieler Hinsicht grenzverschiebenden Vorgänge der Fermentation zu lie-
gen. Wenn Siegert auf das frühe ingenieurwissenschaftliche Verständnis 
von Kultur als »Entwicklung und praktische[r] Anwendung von Techni-
ken zur Urbarmachung des Bodens und zur Besiedelung der Erde« (Sie-
gert 2011: 98f.) setzt, dann erscheint die Fermentation in direkter, wenn 
auch maßstabsversetzter Übertragung als Technik zur Urbarmachung ei-
nes fruchtbaren Mikromilieus. Für den zweiten Bestandteil des Begriffs 
– den der Techniken – betont Siegert in Abgrenzung von Lévi-Strauss’ 
strukturaler Linguistik, dass der Begriff der Kulturtechniken weniger 
auf die symbolisch-geistige Dimension der Techniken des Bild-, Schrift- 
und Zahlengebrauchs zielt als auf Körpertechniken im Sinne von Marcel 
Mauss (Siegert 2013a: 59f.).

Kulturtechniken werden bei Siegert wesentlich über ihre mediale Ver-
mittlung gedacht. Wenn wir davon ausgehen, dass jede Kultur mit der 
Einführung von Unterscheidungen wie innen/außen, rein/unrein, heilig/
profan oder eben Natur/Kultur beginnt, die über bestimmte Medien pro-
zessiert werden, dann werden die Medien der Fermentation interessant, 
über die der Gegensatz von Natur und Kultur verhandelt wird. Das sind 
vor allem bestimmte Gefäße und Behälter, die eine Medienökologie zwi-
schen Durchlässigkeit und Verschluss markieren. Anders als beim Koch-
topf als eindeutigem kulturellem Objekt werden bei der Fermentation 
Gefäße wie Erdlöcher, Mägen erlegter Tiere und der menschliche Körper 
als organische ›container technologies‹ (Durham Peters) wichtig, aber 
auch die Bakterien selbst können aus technologischer Perspektive als 

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Medium betrachtet werden. Wie es Michael Pollan formuliert, ist Fer-
mentation eine Form der »›biomimicry‹ – a technology modeled on a 
naturally occuring biological process« (Pollan 2013: 348).

Wenn das Prozessieren dieser Medien in den Blick gerät, ist Fermen-
tation weder der Natur- noch der Kulturseite zuzuschlagen, sondern 
nimmt die Position eines Dritten ein und fungiert als Natur-Kultur-Tech-
nik. Wie Siegert betont hatte, gehen Kulturtechniken der Unterscheidung 
von Natur und Kultur voraus, d.h. sie sind in der Regel älter als die Me-
dienbegriffe, die aus ihnen generiert worden sind (Siegert 2013b: 58). 
Das trifft ohne Zweifel auch auf die Fermentierung zu: Die mit ihr ver-
bundenen Praktiken sind deutlich älter als ihre wissenschaftliche Erfor-
schung und begriffliche Bestimmung. Fermentiert wurde lange vor dem 
Begriff der Fermentierung und vor der Konstruktion des Akteurs Mi-
krobe durch Pasteur. Der Vorteil des Kulturtechniken-Begriffs besteht 
darin, sowohl den Gebrauch wilder wie industrieller Fermente erfassen 
zu können und so deutlich zu machen, dass wir es keineswegs mit ei-
ner natürlichen und einer kulturellen Spielart zu tun haben, sondern mit 
zwei natur-kulturellen Kontrollformen: Obwohl der Einsatz ›wilder Bak-
terienkulturen‹ jenseits technischer Rationalität zu stehen scheint, weil 
er historisch auf dem Einsatz der Sinne sowie dem erfahrungsbasierten 
Trial-and-Error-Prinzip fußt, ist er nicht weniger technisch. Er basiert auf 
ebenso minutiösen Vorrichtungen, technischen Apparaturen und Kon
trollpraktiken wie seine industriellen Nachfolgetechnologien.

Den Kulturtechniken-Begriff ersetze ich deshalb gerade, aber nicht nur 
mit Blick auf die Fermentation durch den Begriff der Natur-Kultur-Tech-
nik, um die Engführung von Kultur auf menschliche und intentionale 
Aktivität zu vermeiden. Anders als das Kochen, Lesen oder Schreiben ist 
Fermentierung trotz ihrer Verschränkung mit menschlichen Körperprak-
tiken nicht mit diesen identisch. Sie findet auch gänzlich ohne mensch-
liches Zutun im Rahmen spontaner Gärungsprozesse statt und geht da-
her nicht in einer klassischen Körpertechnik auf. In meiner vorherigen 
Diskussion des Kulturtechniken-Begriffs (Kapitel 2.1.2) hatte ich mich 
Schüttpelz’ Vorschlag angeschlossen, die subjektzentrierte Konzeption 
von Körpertechniken mithilfe des Milieubegriffs von Mauss zu relativie-
ren. Stärker noch als bei der elementaren Kulturtechnik des Feuers bietet 
sich bei der Natur-Kultur-Technik der Fermentation die Unterscheidung 
zwischen einem internen und einem externen Milieu an, wie Schüttpelz 
es im Anschluss an Mauss rekonstruiert hatte (Schüttpelz 2018: 3ff.). Be-
zogen auf Fermentation, stellt das interne Milieu die sprachlich und ri-
tuell verfassten Körpertechniken des Fermentierens als kollektive Praxis 
dar. Dazu gehören in einem versorgungspraktischen Sinne Handwerke 
wie das Brauen, Backen oder die Kaffee- und Teeproduktion als Säulen 
fermentierungsbasierter Ökonomien, aber auch die zahlreichen Mythen, 
Symbole, Feste und Rituale um Fermentierungsprodukte wie Brot und 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Wein, wobei gerade der Wein durch seine Rauschwirkung wiederum 
eine körperlich und geistig transformierende Substanz ist. Und schließ-
lich gehört zum internen Milieu die Fermentation als bevölkerungspo-
litische Programmatik im Anschluss an Pasteur und ihre Einbettung in 
reglementierende Körper-, Gesundheits- und Ernährungspraktiken der 
Hygiene und Purifizierung. 

Das externe Milieu der Fermentation dagegen umfasst – was begriff-
lich etwas kontraintuitiv anmuten mag – die ›natürlichen‹, d.h. biolo-
gischen und chemischen ›Medientechniken‹ der Bakterien. Im Fall der 
Fermentierung wird der menschliche Körper selbst zum externen Milieu, 
in dem der Metabolismus als Fermentierungsprozess arbeitet. Die Na-
tur-Kultur-Technik der Fermentierung wird in Übereinstimmung mit 
Schüttpelz’ Bezügen auf Latour greifbar als Set rekursiver Operations- 
und Übersetzungsketten, zu denen die nichtmenschlichen, nichtbewuss-
ten und nichtkontrollierten Vorgänge wie die Bakterienaktivität und die 
mit ihr erzeugte Wärme, aber auch die Verdauung gehören. Anders als 
die Körpertechniken der Diätik mit ihren Theorien und Regeln von den 
Wirkungen bestimmter Nahrungsmittel im Körper ist die Verdauung 
als ›materielle‹ Körpertechnik nicht direkt steuerbar. In den Mägen von 
Menschen wie Tieren sind Gärungsprozesse am Werk, die sich der in-
tentionalen Bearbeitung durch Körpertechniken entziehen, die aber den-
noch eine technische Komponente haben. Es ist kein Zufall, dass zu den 
frühen fermentierten Speisen in der Steinzeit, so die Vermutung des Eth-
nologen Jaques Barrau, der Mageninhalt erlegter Tiere zählte. Die Mä-
gen wurden sogar längerfristig als Behälter benutzt, um darin Pflanzen 
aufzubewahren, die dort weiterfermentierten (Bückenhüskes 2013: 10). 
Auch das Vergraben von Speisen in der Erde – die sogenannte »Pit fer-
mentation« – gehört zu den frühen Methoden der Fermentierung:

»The very earliest fermentations were done in pits dug into the earth, 
lined with leaves, and filled with various foodstuffs: vegetables, meat, 
fish, grain, tubers, fruits, whatever. The earth kept the temperature low 
and steady and perhaps also contributed some helpful microbes.« (Pol-
lan 2013: 302)

Das Erdloch und der Magen, ob menschlich oder tierisch, werden hier 
als Assistenzmedien sichtbar, die den Prozess des Fermentierens in Gang 
bringen. Als thermische Milieus, die von der umgebenden Erde bzw. vom 
Organismus reguliert werden, bilden sie die Bedingungen der Möglich-
keit von Fermentationsprozessen. Im Unterschied zu klassischen Kul
turtechniken wie Kochen, Lesen oder Schreiben prozessiert die Bakteri-
enkultur autonom, d.h. ohne menschliche Kontrolle, sofern sie auf die 
richtigen Bedingungen trifft. 

Der Kulturbegriff wird bei diesem Prozess in doppelter Weise zur Dis-
position gestellt: Kultur bezeichnet sowohl die Kultur der Mikroben wie 

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

auch die menschliche Kultur ihrer Gestaltung und Kontrolle. Als inter-
nes Milieu im Sinne von Mauss reicht diese klassische Kulturtechnik von 
der ›wilden‹ Kultivierung der Mikroben bis hin zur Pasteur’schen Züch-
tung von Reinzuchtzellkulturen, zu ihrer funktionalen Isolierung, Hy-
bridisierung, Manipulation und Vernichtung. Im externen Milieu trifft 
beides zusammen: Die biologische Technik der Fermentation arbeitet 
sich gleichsam durch den menschlichen Körper hindurch. Dieser dop-
pelte Kulturbegriff, der der Fermentierung inhärent ist, liegt quer zum 
Natur-Kultur-Dualismus, insofern der Kulturbegriff auf nichtmenschli-
che Kultur ausgeweitet wird. Über die Körpertechniken hinaus handelt 
es sich um Umgebungskontrolltechniken, die nun mit dem Begriff der 
Medienökologie weiter spezifiziert werden. 

6.2.3 Medienökologien

Die kontrollierte Fermentierung von Nahrungsmitteln basiert auf der 
Unterbrechung des Verfaulungsprozesses, was bedeutet, dass der Fermen-
teur den Prozess sorgfältig überwachen und begleiten muss. Er stellt si-
cher, dass die Dekomposition bis zu einem gewissen Punkt fortschreitet – 
und nicht weiter. Wird dieser Punkt verpasst, dekomponiert das Substrat 
vollständig und zerfällt zu Humus (Pollan 2013: 295). Mit der Fermen-
tierung geht eine bestimmte Funktionsweise der Kontrolle einher: Wäh-
rend die Kontrolle sich beim Kochen an den spezifischen Medien wie dem 
Topf festmacht, führt Fermentation ein medienökologisches Modell ein, 
das unsere Aufmerksamkeit auf die Umgebungen des Prozesses lenkt und 
zur weiteren Anpassung des Kulturtechniken-Begriffs auffordert.

Wie Fuller festhält, trennt das Modell der Medienökologie nicht mehr 
zwischen Inhalt und Form, sondern setzt dort an, »where media ele-
ments possess ontogenic capacities as well as being constitutively embed-
ded in particular contexts« (Fuller 2005: 22f.). Medienelemente werden 
hier in einem weiten Sinne verstanden und nicht auf technische Objek-
te reduziert. Statt von Objekten wird in der medienökologischen Pers-
pektive eher von Mustern (patterns) ausgegangen, von »dynamic sys-
tems in which any one part is always multiply connected, acting by 
virtue of those connections, and always variable« (ebd.: 4).5 Von Inte-

5	  	Hier geht es dezidiert nicht um den Begriff der Medienökologie in der Tra-
dition McLuhans, der in mediendidaktischer Absicht u.a. von Neil Post-
man weiterentwickelt wurde. Das Ziel Postmans ist es, ein harmonisches 
Gleichgewichtsverhältnis mit Medienobjekten wie z.B. dem Fernseher her-
zustellen, indem der Konsum reguliert wird. Fuller schreibt dazu: »Here, 
›media ecology‹ describes a kind of environmentalism: using a study of me-
dia to sustain a relatively stable notion of human culture.« (Fuller 2005: 
2f.)

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

resse ist mit dem Fokus auf die ontogenetischen Eigenschaften dieser 
Medienelemente also deren ›innere‹ organische Entwicklung, aber auch 
die hierfür konstitutive Einbettung in bestimmte Umgebungen und Kon-
texte – in Ökologien. Diese allgemeine Fassung der Medienökologie er-
laubt Anschlüsse an die Perspektive einer biologischen Medientheorie 
von Peter Berz, der die spezifischen Umgebungen von Lebewesen als Me-
dien begreift (Berz 2009). Lebewesen wie Bakterien, Pilze, Pflanzen und 
Tiere wohnen einerseits in Umgebungen, bilden aber auch selbst Umge-
bungen und entfalten in dem Zuge mediale Kapazitäten, wodurch sie 
beispielsweise zu »Insect Media« werden können (Parikka 2010). 

Welche medialen Funktionen sind es, die die Fermentierung erfüllt? 
Mithilfe der »dritte[n], vernachlässigte[n] Medienfunktion« des Prozes-
sierens (Winkler 2015) lässt sich diese Funktion genauer fassen. Wink-
ler konstatiert, dass das Prozessieren, das in Kittlers Mediendefinition 
neben dem Speichern und Übertragen ein Medium auszeichnet, inner-
halb der medientheoretischen Debatte von den anderen beiden Funktio-
nen in den Schatten gestellt wurde. Winkler holt dessen Theoretisierung 
nach und versteht das Prozessieren als Vorgang, der sich durch »ma-
terielle Produktion« und »Formwechsel« auszeichnet (ebd.: 22). Dem-
nach sind »Umformung, Formwechsel und Transformation« (ebd.: 10) 
die Basis von kulturellem Wandel und der Hervorbringung von Neuem.

Mit Blick auf die Fermentierung ist Temperatur aus einer medienöko-
logischen Perspektive kein Transformationsmedium mehr, sondern viel-
mehr zugleich Medienbedingung und -effekt. Die Transformation wird 
durch die prozessierende Aktivität der Bakterien getragen, die als »Bio-
reaktoren« (Vilgis 2013b: 39) nun die Rolle des Mediums übernehmen 
– eine Konstellation, die die Distanz zwischen Form und Inhalt, Medium 
und Material vollständig kollabieren lässt. Mediale Bedingung ist Tem-
peratur insofern, als es einer bestimmten Außentemperatur bedarf, um 
den Fermentierungsprozess in Gang zu setzen (Bückenhüskes 2013). Die 
thermalen Affordanzen, womit Fuller in Anlehnung an James J. Gibson 
nicht die Eigenschaften eines Objekts, sondern seine Erfordernisse in 
Komposition mit anderen Elementen beschreibt (Fuller 2005: 45), fallen 
je nach Art des Ferments, je nach Hefen und Bakterien ganz unterschied-
lich aus. Die meisten Fermente erfordern keine exakte Außentemperatur, 
sondern tolerieren eine Spanne mehr oder weniger ›idealer‹ Temperatu-
ren. Doch damit die Bewegung des Prozessierens überhaupt beginnen 
kann, bedarf es eines Mindestwertes, der vom jeweiligen Bakterien- bzw. 
Hefestamm abhängt. Jeder Fermenttyp hat so seine thermalen Affordan-
zen, die sich aber je nach Kontext, z.B. im Fall von Mischformen mit an-
deren Bakterien und Hefen, neu einpendeln und durchaus flexibel zeigen 
können. Die meisten Milchsäurebakterien sind mesophil, was bedeutet, 
dass für sie Temperaturen von 18 bis 22 °C – die westliche Zimmer-
temperatur – optimal sind, während andere (etwa viele Joghurtkulturen 

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

oder das japanische Natto) thermophil sind und wärmere Temperaturen 
von 42 bis 45 °C benötigen (Bockelmann et al. 2003: 209). Thermophile 
Bakterien und Pilze finden sich u.a. auf Komposthaufen und überleben 
die hohen Temperaturen, die sich hier entwickeln können.

Auch die Spanne der Idealtemperatur fällt unterschiedlich groß aus; 
viele alkoholische Getränke halten Temperaturen zwischen 16 bis 24 °C 
aus, Kombucha und Essig 20 bis 30 °C (Redzepi & Zilber 2018). Unter-
schreitet die Außentemperatur jenes Idealspektrum aber deutlich – bei 
vielen Bakterien ist es die Grenze von 10 °C –, kann dies den Beginn der 
gewünschten Fermentierung behindern, lähmen und so die Ausbreitung 
pathogener Bakterien begünstigen; wird es hingegen deutlich überschrit-
ten, droht der »thermal death point« (Heppell & Lewis 2000). Innerhalb 
dieser jeweiligen Affordanzen folgt der Prozessverlauf der Fermentierung 
einer Zeit-Temperatur-Beschleunigungslogik: Höhere Temperaturen be-
schleunigen den Prozess, niedrigere verlangsamen ihn. Den Temperatur-
spannen entsprechen bestimmte Zeitspannen, die von wenigen Stunden 
bis zu vielen Monaten und sogar Jahren reichen.

Aber Fermentierung erfordert nicht nur bestimmte Außentemperatu-
ren, sie funktioniert in vielen Fällen exotherm, d.h. sie produziert selbst 
Wärme durch die Energie, die bei der Umwandlung der Enzyme freige-
setzt wird. Diese thermische Aktivität der Fermentation stellte der Bio-
chemiker Adrian J. Brown 1901 in einem Aufsatz mit dem Titel »The 
Heat of Fermentation« am Beispiel der Alkoholfermentation heraus, in 
dem er schreibt: »The fact that heat is liberated during alcoholic fermen-
tation has been common knowledge for ages past, but the true expla-
nation of the cause of this liberation of heat was not found until quite 
recent times.« (Brown 1901: 93) Brown erläutert im Anschluss, wie die 
Bestandteile des Sacharins während der Fermentation in Alkohol und 
Kohlensäureoxid zerlegt werden, was Wärme produziert. Insbesondere 
bei Schimmel- und Hefefermenten wie etwa Koji, Tempeh oder Bier, aber 
auch beim Kompost kommt es durch die innere Produktion von Wär-
me mitunter phasenweise zu deutlichen Temperaturdifferenzen zwischen 
dem Inneren des Ferments und der Außenumgebung. 

Diese von innen produzierte Wärme ist eine besondere Provokation 
für die klassische Natur-Kultur-Differenz, weil hier die typische Kultur-
leistung der gezielten thermischen Transformation von Nahrung zum 
Zweck ihrer Genießbarkeit von Mikroben übernommen wird – jenseits 
von anderen zufälligen und destruktiven ›natürlichen‹ Prozessen wie dem 
Waldbrand. Hier scheint eine Autonomie der Fermentation auf, welche 
sich als eigendynamischer Prozess vom (menschlichen) Körper und des-
sen (intentionalen) Praktiken löst und stattdessen zu einer Frage der Um-
gebung wird.

Mit Blick auf diese Doppelstellung der Temperatur schließen die 
Techniken zur Beherrschung der Fermentierung vor allem auch 

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Temperaturkontrolle ein. Hier kristallisieren sich zwei thermale Um-
welten der geschlossenen Ökologie des Ferments heraus: Zum einen die 
Ökologie in den Grenzen des Behälters und zum anderen die Ökologie 
seiner äußeren Umgebung. Diese beiden Umwelten scheinen zunächst ei-
ner strikten Innen-Außen-Grenze zu folgen. Während im äußeren Milieu 
Luft notwendig ist, um als leitendes Vermittlungsmedium der Tempera-
tur zu fungieren, ist Luft in der Innenumwelt der anaeroben Gärung un-
bedingt auszuschließen, um das geschlossene Milieu vor der Entstehung 
von Pathogenen zu schützen und ungestört arbeiten zu lassen. Dazu 
ist mitunter ein sorgfältiges Management von Luft erforderlich, für das 
Geräte wie die Luft- oder Druckschleuse entwickelt wurden. Diese er-
möglichen das Austreten von Gasen und Kohlendioxid, die durch den 
Fermentierungsprozess produziert werden und in ungelüfteten Gefäßen 
zur Explosion führen können; gleichzeitig halten sie die Luft vom Ein-
dringen in das Gefäß ab und verhindern Oxidierung. Neben Luft kann 
auch Licht den Fermentierungsprozess beeinflussen, weshalb lichtsen-
sitive Fermente wie Kombucha und Essige meist in dunklen Tontöpfen 
gelagert werden.

In dieser Weise entsteht ein Arrangement zweier (luft-)getrennter und 
doch notwendig (temperatur- und licht-)verbundener Umwelten, die auf 
der gemeinsamen Grundlage »elementarer Medien« (Durham Peters 
2015) die jeweilige Mikroökologie des Ferments bilden. Statt einer Tren-
nung von Medium und Nahrung kommt es hier zu einer untrennbaren 
Totalität von Substrat (Nahrung), Transformationsmedium (Bakterien), 
Assistenzmedien (Wasser) und -substanzen (Salz), welche in ihrem sym-
biotischen Zusammenwirken das Prozessieren und die damit verbunde-
nen Formwechsel bzw. Transformationen einleiten. Mit der medienöko-
logischen Perspektive ist der Bezugspunkt des geschlossenen organischen 
Körpers der Umwelt gewichen. Durch die Verschiebung weg von Kultur-
techniken hin zu Medienökologien konnten die mehr-als menschlichen 
Phänomene der Kultur am Beispiel der Natur-Kultur-Technik der Fer-
mentierung freigelegt werden. 

Die Autonomie der Gärung hat einen doppelgleisigen Kulturbegriff 
notwendig gemacht: Bakterienkulturen treffen auf menschliche Kultu-
ren und schaffen so etwas Drittes. Während der Milieubegriff bei Durk-
heim noch auf das soziale Milieu der efferveszierenden Menschenmenge 
gerichtet war, ist das Milieu hier als Mikromilieu der Fermentierung ak-
zentuiert worden. Mit Mauss’ Unterscheidung zwischen einem internen 
und einem externen Milieu konnten wir dabei sowohl das biologische 
Prozessieren der Bakterien in seiner Milieuabhängigkeit fassen als auch 
das gesellschaftliche Milieu der Fermentation als Set kulturell codierter 
Körperpraxen. Diese beiden Dimensionen des Milieus, die die materiel-
len und symbolischen Umgebungen der Fermentation beschreiben, lau-
fen im Begriff der Medienökologie zusammen. Als zentraler Bestandteil 

VON DER NATUR-KULTUR ZUR MEDIENÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

der Medienökologie der Fermentation hat sich in doppelter Weise die 
Temperierung erwiesen – zum einen als externe Umgebungstemperatur 
und zum anderen als interne, exotherme Erzeugung von Wärme. 

Im folgenden Kapitel werden wir uns der Materialität und den ther-
mischen Implikationen der Gärung als Milieuphänomen weiter zuwen-
den, dabei aber stärker auf die spezifischen diskursiven Aufladungen der 
Gärung zu sprechen kommen. Michel Serres entwirft mit dem Parasiten 
die Figur eines thermischen Erregers und verbindet darin ein abstraktes 
thermodynamisches Modell der Energetisierung von Systemen mit einer 
Analyse der Verfaulung als wissenshistorischem Gegenstand – eine Ver-
bindung, die schließlich eine energetische und thermische Beschreibung 
vielfältiger Verfaulungsprozesse zulässt. Auch Serres spricht vom Milieu, 
in dem der Parasit nicht nur operiert, sondern das er damit aktiv verän-
dert, und nähert sich auf diese Weise einer nichtreduktionistischen Ther-
modynamik lebendiger Systeme. Mit der stärker wissensgeschichtlichen 
Ausrichtung der Gärungsanalyse wird bei Serres deutlich, mit welchen 
gesellschaftlichen Kontrollformen der thermische Doppelcharakter der 
Fermentation einhergeht; Kontrollformen, die auf die Funktionsweise 
der Fermentierung als Milieuphänomen reagieren. Hier werden wir wie-
der auf den Käse und seinen Geruch zurückkommen. Serres lässt vor-
läufige Antworten auf die Frage zu, mit welchen sinnlichen Regimes die 
Fermentierung und ihre Einhegung verbunden sind und welche Rolle die 
sowohl epistemologischen wie materiell-energetischen Marker der Wär-
me und Kälte, der Helligkeit und Dunkelheit dabei spielen.

LÉVI-STRAUSS: DAS VERFAULTE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218 - am 20.01.2026, 05:40:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-218
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1  Das Verfaulte zwischen Natur und Kultur
	6.1.1  Natur und Kultur bei Lévi-Strauss
	6.1.2  Gut zu denken: Das kulinarische Dreieck
	6.1.3  Braten, Sieden, Räuchern – und Fermentieren?
	6.1.4  Die natürliche Kulturalität der Fermentierung

	6.2  Von der Natur-Kultur zur Medienökologie
	6.2.1  Bakterienkulturen
	6.2.2  Natur-Kultur-Technik
	6.2.3  Medienökologien


