
 115 

3.3.4.4 Hinweis auf Gandhi 

Viele der vorgenannten Arbeiten haben Mohandas K. Gandhi als Fluchtpunkt. Er ist 
der Erbe hinduistischer und jainistischer Traditionen. Aber es gibt eine starke Linie 
von Jesus zu Gandhi, mit Tolstoi als Zwischenglied. Man hat auch versucht, Gandhi 
an islamische Traditionen der Gewaltfreiheit anzuknüpfen. Zweifellos kann er nicht 
einfach einer religiösen Tradition zugeschlagen werden und seine Wirkung ging 
über die der Religionen weit hinaus. Er wird deshalb in einem späteren Band dieser 
Bibliographie im Kontext seiner Zeitgenossen behandelt. 

3.4 Chinesische Traditionen 

Thematisch nicht einschlägige Hintergrundliteratur kann hier nicht aufgeführt wer-
den. Vergleiche dafür die umfassende Bibliographie:  
Helmut Vittinghoff, Recent Bibliography in Classical Chinese Philosophy, in: Jour-
nal of Chinese Philosophy 28 (2001) 1-208 (zeigt auch, daß Theorien über Frieden 
und Krieg nicht im Zentrum der chinesischen Philosophie gestanden haben). 

 
Zur Einführung in Chinesische Sozialphilosophie vergleiche einige grundlegende 
Arbeiten, die nicht direkt Frieden und Konflikt thematisieren, aber den Rahmen 
bestimmen, in dem die chinesische Rede von Frieden studiert werden muß: 
Peter Weber-Schäfer, Oikumene und Imperium. – München 1968 
Wolfgang Bauer, China und die Hoffnung auf Glück : Paradiese, Utopien, Idealvor-
stellungen in der Geistesgeschichte Chinas. – München 1971 
Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit. – Frankfurt am Main 1992 
François Jullien, Umweg und Zugang. – Wien 2000 (französisch 1995 u.d.T.: Le 
détour et l’accèss) 
Peter J. Opitz, Der Weg des Himmels : zum Geist und zur Gestalt des politischen 
Denkens im alten China. – München 2000. 

 
Proben mohistischer, konfuzianischer, legalistischer Texte aus dem 5. bis 3. Jh. v. 
Chr. in: Basic Texts in International Relations : the Evolution of Ideas about Inter-

national Society / selected and introduced by Evan Luard. – Basingstoke 1992. – S. 
5-17 (Mozi, Mengzi, Xunzi, Shangzi, Han Feizi). 

 
Die klassische chinesische Theorie kommt aus einer Zeit kämpfender Staaten, wurde 
aber tradiert im Kontext eines als alternativlos gesehenen Einheitsreiches. Zur Ana-
lyse des frühen chinesischen Staatensystems: Victoria Tin-bor Hui, War and State 

Formation in Ancient China and Early Modern Europe. – Cambridge : Cambridge 
Univ. Pr., 2005. Zum Krieg bis in die Zeit des frühen Reiches: Robin D. S. Yates, 
Early China, in: War and Society in the Ancient and Medieval Worlds / ed. by Kurt 
Raaflaub and Nathan Rosenstein. – Cambridge, MA 1999. – S. 7-45. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 116

Das spätere Reich hat mit diversen Fiktionen sich zum Herrn aller Nachbarn erklärt, 
diplomatische Beziehungen sollten Abhängigkeitsbeziehungen der Barbarenstaaten 
sein. Die historischen Arbeiten über chinesische Weltordnung greifen freilich auf 
reale diplomatische Beziehungen zurück, eine Theorietradition können sie nicht 
referieren. Vgl. The Chinese World Order : Traditional China’s Foreign Relations / 
ed. by John King Fairbank. – Cambridge, MA 1968 (mit einem vorgeblich theorie-
geschichtlichen Kapitel von Yang Lien-sheng). Die chinesische Geschichte war 
mehrfach für Jahrhunderte nicht von einem hegemonialen Reich bestimmt, dann 
konnte auch die Fiktion der chinesischen Welthegemonie nicht aufrecht erhalten 
werden. Die konkreten außenpolitischen Ideologien hatten dann eine größere Band-
breite von schierer Machtpolitik bis zu Empfehlungen, gut zu regieren und damit die 
soft power Vorteile Chinas zu nutzen Vgl. China among Equals : the Middle King-

dom and its Neighbors, 10th-14th Centuries / ed. by Morris Rossabi. – Berkeley 
1983, v.a.. S. 73-80. Eine wirkliche Geschichte des außenpolitischen Denkens in 
China gibt es nicht (zumindest nicht in westlichen Sprachen).  
 
Die Bedeutung chinesischer Traditionen für die gegenwärtige chinesische Politik ist 
umstritten; vgl. Nadine Godehardt, The Chinese Meaning of Just War and its Impact 

on the Foreign Policy of the People’s Republic of China. – Hamburg 2008 (mit 
westlicher und chinesischer Literatur). Siehe auch unten S.129-130 zu Sunzi. 

 
 

Bodde, Derk 
Harmony and Conflict in Chinese Philosophy, in: Studies in Chinese Thought / 
ed. by Arthur F. Wright. – Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1953. – S. 19-
80 
Überblick über die Lehren zu kosmischer Harmonie, Geschichtszyklen, Gut und 
Böse in der menschlichen Natur, sozialer Harmonie, Krieg und Frieden, allgemeinen 
Konzepten der Harmonisierung von Gegensätzen, Ideal des Weisen. Alle Schulen 
werden durchgemustert, auch weniger berühmte Autoren berücksichtigt. Einig ist 
sich die chinesische Philosophie in der Annahme eines kosmischen Prozesses mit 
polarer Oszillation und eines historischen Prozesses, der Teil dieses kosmischen 
Prozesses ist. Die menschliche Gesellschaft soll in Übereinstimmung mit dem kos-
mischen Prozeß leben, gewaltsamer Bruch muß vermieden werden. Vor allem der 
Krieg als größter gewaltsamer Bruch wird allgemein abgelehnt. Von den klassischen 
Schulen weichen am ehesten die Legalisten ab, da sie nicht an die gute Natur des 
Menschen glauben. Abweichungen gibt es später bei Wang Fuzhi im 17. Jh., der an 
Fortschritt glaubt und Krieg gegen Barbaren fordert, und bei Kang Youwei im frü-
hen 20. Jh., der westlichen Fortschrittsideen folgt. 

 
Cheng Chung-ying 
Toward Constructing a Dialectics of Harmonization : Harmony and Conflict in  
Chinese Philosophy, in: Journal of Chinese Philosophy 4 (1976) 209-245 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 117 

Der natürliche Zustand ist im Konfuzianismus Harmonie, Konflikt ist eine unnatür-
liche Abweichung. Im Daoismus ist dagegen Polarität von immer zu einseitigen 
Standpunkten der natürliche Zustand. Die zugrundeliegende Metaphysik ist diesel-
be: die Welt ist in Harmonie, die Menschen in Konflikten, die sie aber überwinden 
können. Die Konfuzianer wollen die Einheit im Verschiedenen finden, die Daoisten 
die Relativität des Individuellen begreifen. Cheng setzt diese Lehren ab von der 
hegelianisch-marxistischen Fortschrittsdialektik und der buddhistischen Negation. 
     
May, Reinhard 
Frieden und die Aufgabe des Rechts : rechtstheoretischer Versuch zur Frie-
densforschung im rechtsvergleichenden Bereich unter Einschluß einer Darstel-
lung chinesischen Rechtsverständnisses. – Wiesbaden : Steiner, 1979. – 237 S. 
Eine Arbeit über die Schwierigkeiten, Recht interkulturell zu vergleichen. So wie es 
schwierig ist, zu ermitteln, was in China überhaupt dem westlichen Begriff von 
„Recht“ entspricht, so ist es schwierig, die chinesische Entsprechung für „Frieden“ 
zu bestimmen. May sieht eine Entsprechung von Frieden und tianming, das er über-
setzt als „Auftrag an alle Teile der Gesellschaft, im Einklang mit der Harmonie von 
Himmel und Erde zu leben“. Die Beiträge der verschiedenen Schulen kreisen um 
verwandte Wege, Harmonie in mitmenschlichen Beziehungen anzustreben. Diese 
Wege können übersetzt werden als menschlich-verbindliches, mitmenschlich-
gerechtes, vereinbart-zu-lebendes, aufrichtig-treues Verhalten. Besprochen werden 
Daoismus, Konfuzianismus, Mohismus, Legalismus. 
      
Gawlikowski, Krzysztof 
The Concept of Two Fundamental Social Principles : Wen and Wu in Chinese 
Classical Thought, in: Annali / Istituto Universitario Orientale di Napoli 47 
(1987) 397-433 und 48 (1988) 35-62 
Kurzfassung: The Origins of the Martial Principle (Wu) Concept, in: Cina 
21(1988) 105-122 
Gawlikowski will die Dichotomie von wen und wu als ein durchgehendes Moment 
der chinesischen Ideengeschichte aufzeigen. Wen meint zivile Momente des Staates, 
wu militärische Momente. Aber wu kann nicht auf einen abgegrenzten Bereich von 
Militär und Krieg reduziert werden und der militärische Bereich benötigt wen Antei-
le. Die legalistischen und die konfuzianistischen Traditionen sind sich darin einig. 
Der Unterschied ist, daß die Konfuzianer die Notwendigkeit von wu/Gewalt zur 
Ermöglichung von wen/guter Regierung betonen, während die Legalisten betonen, 
daß Regierung sowohl wen/Belohnung und wu/Strafe anwenden muß (eine legalisti-
sche Lehre, die der spätere synkretistische Konfuzianismus durchaus inkorporiert). 
Die chinesische Tradition der Militärliteratur beruht auf dieser Verbindung von wen 
und wu Momenten. 
     
Franke, Herbert 
Krieg und Kriegführung im vormodernen China : ein Diskussionsbeitrag, in:  

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 118

Töten im Krieg / hrsg. von Heinrich von Stietencron und Jörg Rüpke. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1995 (Veröffentlichungen des Instituts für Historischen 
Anthropologie ; 6) S. 147-149  
Die chinesische Ideologie geht davon aus, daß in der Frühzeit die Ordnung sich von 
allein hergestellt hat, jetzt aber gewaltsam verteidigt werden muß. Nach den Militär-
handbüchern ist Ziel der Kriege, die feindliche Staatsspitze zu beseitigen. Tatsäch-
lich wurden die meisten innerchinesischen Kriege ohne größere Schlachten durch 
Seitenwechsel entschieden. Wenn es aber zu Kriegen kam, wurden sie ohne jede 
humanitäre Begrenzung geführt, weil sie ideologisch als Rettung der Ordnung galten 
und nur Verbrecher und Barbaren sich der Ordnung widersetzen. 
     
Lewis, Mark E. 
The Just War in Early China, in: The Ethics of War in Asian Civilizations : a 
Comparative Perspective / ed. by Torkel Brekke. – London (u.a.) : Routledge, 
2006. – S. 185-200 
Die chinesische Tradition hat seit der ausgehenden Zeit der kämpfenden Staaten und 
der Reichseinigung Lehren, die dem christlich-europäischen jus ad bellum entspre-
chen: Krieg soll nur durch den Herrscher geführt werden und nur als Strafe. Theo-
riegeschichtlich ist das ein konfuzianischer Widerspruch gegen die Militärtraktate, 
für die alle Kriege legitim sind, und gegen den Mohismus, für den nur der Verteidi-
gungskrieg legitim ist. Letztlich geht es um die Rechtfertigung der Gewalt des Kai-
sers. Zuweilen taucht deshalb auch das (hobbesianische) Argument der Notwendig-
keit der Herrschaft gegen den ursprünglichen Kampf aller gegen alle auf. Auch die 
historischen Kriege werden zu solchen Strafkriegen stilisiert, wobei auch eine Re-
bellion gegen einen ungerechten Herrscher ein solcher Strafkrieg sein kann. Jus in 
bello interessiert dagegen nicht. Zwar folgt aus der Rechtfertigung des Strafkrieges 
die Anweisung, daß Unschuldige geschont werden müssen, aber mit der Realität 
chinesischer Kriege (Grenzkriege, die hauptsächlich mit verbannten Kriminellen 
geführt werden) hat das nicht viel zu tun. 

3.4.1 Konfuzianismus 

Der Konfuzianismus hat keine Lehre von den internationalen Beziehungen, weil er 
nie richtig ein internationales System zugegeben hat. Schon das Buch der Dokumen-

te, das unter die konfuzianischen Klassiker aufgenommen wurde, ist geprägt vom 
Strafkrieg der potentiell keine Unterscheidung von innen und außen kennt. Mengzi 
wird wiederholt eine Passage zitieren: Als der vorbildliche König im Osten strafte, 
beklagten sich die Barbaren im Westen, daß man sie warten läßt, als er im Süden 
strafte, beklagten sich die Barbaren im Norden (Shujing IV, II,6, James Legge, The 
Chinese Classics III, 180-181; die Philologen haben aber eingewendet, daß die uns 
vorliegende Passage nach Mengzi rekonstruiert sein dürfte). 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 119 

Kongzi (Konfuzius, Kong Qui), die zentrale Person für die Transferierung der früh-
chinesischen Werteordnung in eine Verhaltenslehre im Staat, lebte in einer Zeit der 
Desintegration des Reiches, als es nominell noch einen König gab, die Staaten aber 
bereits miteinander um die Neuverteilung ihrer Gebiete kämpften. Das Ideal des 
Konfuzianismus blieb die Wiederherstellung des ursprünglichen Reiches guter Re-
gierung. Das seit 221 v. Chr. bestehende Reich ist natürlich kein konfuzianisches 
Reich, in dem die Tugend regiert, aber die konfuzianische Tradition der Friedfertig-
keit und des Strafkrieges gehören zwischen Ideologie und Politikempfehlung un-
trennbar zum Reich. 
 
In (neo-)konfuzianischen Theorien ist das Universum als weitester Rahmen immer 
der Fluchtpunkt des Handelns (vergleiche statt vieler ähnlicher Versicherungen 
anschaulich die Diagramme bei Tu Wie-ming, Embodying the Universe : a Note on 
Confucian Self-realization, in: Self as Person in Asian Theory and Practice / ed. by 
Roger T. Ames. – Albany 1994. – S. 177-186). Hinter diesen Debatten über die 
Transzendierung der besonderen Liebe und über die Abgrenzung der Ansprüche von 
Person, Familie, Kommune und Staat stehen durchaus Vorstellungen über Mensch-
lichkeit und es ist sehr viel über mögliche konfuzianische Begriffe der Menschen-
rechte geschrieben geworden. Aber Diskussionen über nationale/imperiale Begren-
zung und Kosmopolitismus, über Krieg und Frieden sind in der Geschichte des Kon-
fuzianismus selten und dürftig. Die einzige aktuelle Verwendung des 
Konfuzianismus ist der Versuch aus den Anweisungen für interpersonales Verhalten 
Regeln für den internationalen Verkehr zu entwickeln. Vgl. Taku Tamaki, Confu-
sing Confucius in Asian Values? : A Constructivist Critique, in: International Rela-
tions 21 (2007) 284-304 (eine Kritik autoritärer neokonfuzianistischer Konfrontation 
von “Asia” und “the West”, die die Intersubjektivität des konfuzianischen Tugend-
gebotes mißachtet). 

 
 

Iriye, Keishiro 
The Principles of International Law in the Light of Confucian Doctrine, in: 
Academie de Droit International : Recueil des Cours 120 (1967) I, 1-59 
Ein Versuch, die Übereinstimmung konfuzianischer Prinzipien mit dem modernen 
Völkerrecht der Staatenbeziehungen zu zeigen. Die Grundauffassung des Konfuzia-
nismus zum Krieg ist, daß der Krieg nicht um des Krieges Willen, sondern um des 
Friedens wegen geführt wird. Iriye sieht darin eine Art Gerechten Krieg, der aber 
undeutlich bleibt. Bei Mengzi wird das eine Lehre vom Krieg als Strafaktion (frei-
lich konnte er bei seinen Zeitgenossen solche gerechten Kriege nicht erblicken). 
Iriye muß aus Mangel einer konfuzianischen Doktrin der Internationalen Bezieh-
ungen auf reale Konfliktregelungen zwischen den chinesischen Fürstentümern zu-
rückgreifen (er findet kooperative Rüstungssteuerung und einen Kriegsächtungs-
pakt). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 120

Chen, Frederick Tse-Shyang 
The Confucian View of World Order, in: The Influence of Religion on the De-
velopment of International Law / ed. by Mark W. Janis. – Dordrecht (u.a.) : 
Nijhoff, 1991. – S. 31-50 
Chen deutet das konfuzianische Prinzip tianxia (alles unter dem Himmel) kosmopo-
litisch, ohne näher angeben zu können, welche Rolle das real existierende chinesi-
sche Reich in dieser Kosmopolis spielen würde. Chen fragt immer wieder, was Kon-
fuzianer akzeptieren würden (Humanitäre Intervention? Strafkriege?). Er kann auf 
keine reale Diskussion der Internationalen Beziehungen zurückgreifen und muß sich 
darüber seine eigenen Gedanken machen (zum Teil anhand von Präzedenzfällen aus 
der chinesischen Geschichte). Das Verhältnis zwischen Internationalen Beziehungen 
und innerchinesischen Beziehungen der kämpfenden Staaten bleibt undeutlich, weil 
es eine Abgrenzung von innen/außen nicht gibt. 

3.4.1.1 Mengzi 

Mengzi (Mencius, Meng-tse), 4. Jh. v. Chr., der zweite Klassiker des Konfuzianis-
mus nach Kongzi, ist von allen altchinesischen Weisen vor der Reichseinigung am 
ehesten eine historisch greifbare Person. Er machte sich im Alter auf den Weg zwi-
schen den kämpfenden Staaten, um nach einem Fürsten zu suchen, der bereit war 
statt auf Ausbeutung des Volkes und Krieg auf eine gute Regierung zu setzen. Men-
schen haben von Natur aus eine Neigung zum rechten Tun, die Regierung muß dem 
nur entgegen kommen, vor allem aufhören es zu behindern. Wenn nur an einer Stel-
le damit begonnen würde, dem Vorbild der alten Könige zu folgen, dann würde eine 
unaufhaltbare Bewegung zu einer Ordnung in Familien, Staaten und der ganzen 
Welt einsetzen. Seine Lehre von der Menschlichkeit als einer Anlage zum rechten 
Tun hat in letzter Zeit viel Beachtung gefunden. Er spielt in der Debatte über einen 
konfuzianischen Weg zu universalen Menschenrechten eine große Rolle.  
Vergleiche von den Versuchen, ihn als Philosophen ernst zu nehmen:  
Jörg Schumacher, Über den Begriff des Nützlichen bei Mengzi. – Bern 1993 
Shun Kwong-loi, Mencius and Early Chinese Thought. – Stanford, CA 1997 
Mencius : Contexts and Interpretations / ed. by Alan Kam Leung Chan. – Honolulu : 
Univ. of Hawaii Pr., 2002. 
     
Wenig Beachtung in der Literatur hat dagegen gefunden, daß Krieg und Frieden im 
Zentrum seines Denkens stehen. Das durchgehende Thema des Mengzi –Buches ist, 
daß die gute Regierung einen Fürsten unaufhaltsam zur Weltherrschaft führen wird. 
Dieses Thema dominiert in den früheren Büchern. Aber auch in den späteren Bü-
chern, die stärker die Rolle der Person als Basis der guten Ordnung betonen und die 
Lage des Weisen am Hofe reflektieren, bleibt das Weltreich durch Moral und für 
Moral der Fluchtpunkt. Mengzi glaubt an eine zyklische Bewegung der Geschichte. 
Die Zeit der kämpfenden Staaten ist ein Tiefpunkt, die Zeit für eine Erneuerung des 
Weges der alten chinesischen Universalherrscher ist gekommen. Das zu verkünden, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 121 

war die Sendung des Kongzi, der kein Gehör fand. Das erneut zu verkünden, ist die 
Aufgabe, die Mengzi als seine eigene erkannte, nur um zu lernen, daß die Zeit im-
mer noch nicht gekommen ist (vgl. zur Geschichtsauffassung bei Mengzi: Peter 
Weber-Schäfer, Menzius, in: Chinesisches Altertum und Konfuzianische Klassik : 
politisches Denken in China von der Chou-Zeit bis zum Han-Reich / hrsg. von Peter 
J. Opitz. – München 1968. – S. 69-100). 6 B 4 wird die Begegnung zwischen Meng-
zi und einem Pazifisten geschildert: Dieser will den Fürsten klar machen, daß der 
Krieg keinen Nutzen bringt. Mengzi verwirft den utilitaristischen Pazifismus; gegen 
den Krieg muß man aus Liebe und aus Pflicht sein. Trotz der dauernden Versicher-
ung, daß Güte und Rechtlichkeit den Fürsten zur Weltherrschaft führen werden, 
wird nie richtig klar, wie sich Mengzi den Weg zur Weltherrschaft vorstellt. Oft 
klingt es, als käme es allein darauf an, daß das Volk dem Ruf des gütigen Herrschers 
folgt. Zuweilen ist es eher ein Mechanismus feudaler Gefolgschaft, aber auch das 
Argument, daß nur die Einigkeit der Untertanen erfolgreichen Widerstand oder Sieg 
bringen kann (ein Argument, das aus den Militärschriften bekannt ist), zeigt die 
Suche nach Mechanismen, die über die bloße Tugend hinausgehen. 
     
Das Reich der Tugend wird kein bürokratisches Reich sein, sondern eine feudale 
Hierarchie. Die vorbildlichen Könige der Frühzeit inspizierten die Gebiete der Lan-
desfürsten, die Fürsten kamen an den Hof des Großkönigs zum Bericht über ihre 
Amtsführung. Wenn die ihm unterstellten Gebiete gut bestellt waren, bekam der 
Fürst Land dazu. Wenn er versäumte, sich dem Urteil des Großkönigs zu stellen, 
wurde er degradiert und schließlich abgesetzt. Die vorbildlichen Könige der Frühzeit 
haben die Welt von Tyrannen befreit. Mehrfach zitiert das Mengzi dieselbe Passage 
aus dem Buch der Urkunden zitiert: Die Völker sehnen sich nach einer humanitären 
Intervention und jedes Volk will als erstes befreit werden. Was Mengzi anstrebt hat 
die Züge einer internationalen Ordnung. Wenn es eine westliche Entsprechung zu 
Mengzi gibt, dann ist es Dante: Ein Imperium das stark an Normen ist, aber nicht 
selber regiert, nur die kleinen Tyrannen bestraft. 

 
Englische Übersetzung: Mencius / translated by D. C. Lau. – Harmondsworth 1970 
Deutsche Übersetzung: Mong Tsï : die Lehrgespräche des Meisters Meng K’o / 
übersetzt von Richard Wilhelm. – Jena 1916, Neuausgabe 1982 

3.4.1.2 Xunzi 

Xunzi (Hsün-tse), 3. Jh. v. Chr., der dritte Klassiker des Konfuzianismus, unter-
scheidet sich in der Betonung von Moral statt Realpolitik nicht von Mengzi. Nur die 
Akzente werden anders gesetzt; Xunzi vertraut dem Appell an die Tugend nicht, er 
betont die Rolle von Brauch, Riten und hierarchischen Rangzuschreibungen zur 
(Wieder-)Herstellung der menschlichen Ordnung. Vergleiche zu Philosophie und 
Politischer Theorie: 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 122

Masayuki Satō, The Confucian Quest for Order : the Origin and Formation of the 
Political Thought of Xun Zi. – Leiden 2003 (wohl das umfassendste Buch zu Xun 
Zi, das wir je erwarten können) 
Lee Janghee, Xunzi and Early Chinese Naturalism : Xunzi’s Concept of xin and his 
Ethical Theory. – Albany, NY 2005. 

 
Xunzis Vorstellungen zu Militär und Krieg sind nicht wesentlich verschieden von 
Mengzis Vorstellungen, aber im Xunzi-Buch in einem Kapitel (15) klarer konzent-
riert. Die Ratschläge der Militärliteratur taugen nur für Kriege zwischen kleinen 
Tyrannen. Ein wahrer König wird sich nicht auf Berufssoldaten stützen, sondern auf 
die Unterstützung seines eigenen Volkes und der benachbarten Völker. Er wird nicht 
zur eigenen Bereicherung kämpfen, sondern um Gewalt zu beenden. Die Kriege des 
wahren Königs sind Strafkriege. Sie werden nicht gegen Staaten geführt, in denen 
die Untertanen zum Herrscher stehen, sondern nur gegen Staaten, in denen die Un-
tertanen auf diese Befreiung warten. 
     
Der zweite Teil des Militärkapitels ist eine Abrechnung mit Li Si, seinem Schüler, 
der als Kanzler des ersten chinesischen Reiches die Zentralverwaltung schuf, aber 
Xunzis Suche nach menschlicher Ordnung durch staatliche Machtentfaltung ersetz-
te. Dieser siegreiche Staat ist nicht die erwartete gute Herrschaft, er muß trotz seiner 
Siege in dauernder Furcht vor den anderen Staaten leben. Ein Staat, der sich nur auf 
Lohn und Strafe stützt, ohne Loyalität zu erzeugen, bricht zusammen, sobald ein 
Angreifer kommt. Von den Methoden, benachbarte Staaten zu übernehmen, ist al-
lein die gute Regierung nachhaltig. Anwendung von Gewalt und Verlockung durch 
Reichtum vergrößern den Staat zwar, schwächen ihn aber. Die vorbildlichen Könige 
der Frühzeit, begannen als Fürsten kleiner Länder, beherrschten aber die Kunst neue 
Gebiete festzuhalten. In der Gegenwart der kämpfenden Staaten wechseln die Staa-
ten schnell den Herrn und gehen genauso schnell wieder verloren. (Wahrscheinlich 
stammt diese Abrechnung mit Li Si erst aus Xunzis Schülerkreis, nachdem das Qin-
Imperium tatsächlich auseinander gefallen war und es einen Bedarf gab, Xunzis 
Ordnungskonzepte schärfer vom Legalismus seiner Schüler zu scheiden.) 

 
Deutsche Übersetzung: Hsün-tzu / ins Deutsche übertragen von Hermann Köster. – 
Kaldenkirchen 1967; englische Übersetzung: Hsün Tzu : Basic Writings / translated 
by Burton Watson. – New York 1963 oder Xunzi : a translation and study of the 
complete work / John Knoblock. – vol. 2. – Stanford 1988. 

3.4.1.3 Kang Youwei 

1858-1927, ein führender Gelehrter (er entfernte die meisten der konfuzianischen 
Bücher aus dem Kanon und konstruierte aus dem Rest Kongzi als Reformer) und 
Staatsbeamter (1898 Haupt der Reform der 100 Tage); während der Monarchie als 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 123 

Reformer häufig im Exil, während der Republik als Monarchist meist der Macht 
fern. Vom chinesischen „konfuzianischen“ Kommunismus geachtet. 

 
Zu Biographie und Werk: 
Hsia Kung-chuan, A Modern China and a New World : K’ang Yu-wei, Reformer 
and Utopian, 1858-1927. – Seattle 1975. 

 
 

Ta T’ung Shu : the One World Philosophy of K’ang Yu-wei / translated by 
Laurence G. Thompson. – London : Allen & Unwin, 1958 
Teilübersetzung 

 
Buch von der großen Gemeinschaft. – Düsseldorf (u.a.) : Diederichs, 1974 
(Diederichs gelbe Reihe ; 3 : China im Umbruch) 
Deutsche Übersetzung der englischen Teilübersetzung 
Das seit 1885 geschriebene, aber erst posthum 1935 erschienene theoretische 
Hauptwerk von Kang Youwei ist eine Abhandlung über die Auflösung des mensch-
lichen Leidens durch die Auflösung von neun Grenzen: zwischen Nationen, zwi-
schen Klassen, zwischen Rassen, zwischen Geschlechtern, innerhalb und zwischen 
den Familien (das ist Gemeinschaftserziehung), zwischen Berufen (das ist Gemein-
eigentum), zwischen Rechtssystemen, zwischen den Arten von Lebenswesen und 
einer letzte Grenze, die Keishiro Iriye (s.o. S. 119) nur durch die Analogie der Auf-
hebung der Grenze zwischen Hölle und Paradies verdeutlichen konnte. All das kann 
nur ein Weltstaat zustandebringen, den Kang durch die historische Evolution zu 
immer größeren politischen Einheiten kommen sieht. Wenn es je einen umfassenden 
positiven Friedensbegriff gab, dann hier. 

 
 

Bauer, Wolfgang 
China und die Hoffnung auf Glück : Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen in 
der Geistesgeschichte Chinas. – München : Deutscher Taschenbuch Verl., 1971. 
– S. 412-452 Die Vision von der „Großen Gleichheit“ 
Biographische Hinweise und Referat des posthumen Buches. Bauer stellt zwar gele-
gentliche europäische Anleihen fest (vor allem Fortschrittsglauben) und buddhisti-
sche Züge sind deutlich. Aber im Ganzen ist das Buch eine Utopie auf der Basis 
konfuzianischer Verwaltungskultur, die freilich durch die Aufhebung der konfuzia-
nischen Achtung der sozialen Unterscheidungen eine bisher ungekannte universelle 
Ausweitung erhält. 

3.4.2 Daoismus 

Der Daoismus (Taoismus) hat keinen geschlossenen, systematischen Text zur Theo-
rie von Frieden und Krieg hinterlassen, aber das Thema fehlt auch in den klassischen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

