3.3.4.4 Hinweis auf Gandhi

Viele der vorgenannten Arbeiten haben Mohandas K. Gandhi als Fluchtpunkt. Er ist
der Erbe hinduistischer und jainistischer Traditionen. Aber es gibt eine starke Linie
von Jesus zu Gandhi, mit Tolstoi als Zwischenglied. Man hat auch versucht, Gandhi
an islamische Traditionen der Gewaltfreiheit anzukniipfen. Zweifellos kann er nicht
einfach einer religiésen Tradition zugeschlagen werden und seine Wirkung ging
tiber die der Religionen weit hinaus. Er wird deshalb in einem spéteren Band dieser
Bibliographie im Kontext seiner Zeitgenossen behandelt.

3.4 Chinesische Traditionen

Thematisch nicht einschlidgige Hintergrundliteratur kann hier nicht aufgefiihrt wer-
den. Vergleiche dafiir die umfassende Bibliographie:

Helmut Vittinghoff, Recent Bibliography in Classical Chinese Philosophy, in: Jour-
nal of Chinese Philosophy 28 (2001) 1-208 (zeigt auch, daB3 Theorien iiber Frieden
und Krieg nicht im Zentrum der chinesischen Philosophie gestanden haben).

Zur Einfiihrung in Chinesische Sozialphilosophie vergleiche einige grundlegende
Arbeiten, die nicht direkt Frieden und Konflikt thematisieren, aber den Rahmen
bestimmen, in dem die chinesische Rede von Frieden studiert werden muf3:

Peter Weber-Schéfer, Oikumene und Imperium. — Miinchen 1968

Wolfgang Bauer, China und die Hoffnung auf Gliick : Paradiese, Utopien, Idealvor-
stellungen in der Geistesgeschichte Chinas. — Miinchen 1971

Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit. — Frankfurt am Main 1992
Frangois Jullien, Umweg und Zugang. — Wien 2000 (franzosisch 1995 u.d.T.: Le
détour et I’access)

Peter J. Opitz, Der Weg des Himmels : zum Geist und zur Gestalt des politischen
Denkens im alten China. — Miinchen 2000.

Proben mohistischer, konfuzianischer, legalistischer Texte aus dem 5. bis 3. Jh. v.
Chr. in: Basic Texts in International Relations : the Evolution of Ideas about Inter-
national Society / selected and introduced by Evan Luard. — Basingstoke 1992. — S.
5-17 (Mozi, Mengzi, Xunzi, Shangzi, Han Feizi).

Die klassische chinesische Theorie kommt aus einer Zeit kimpfender Staaten, wurde
aber tradiert im Kontext eines als alternativlos gesehenen Einheitsreiches. Zur Ana-
lyse des frithen chinesischen Staatensystems: Victoria Tin-bor Hui, War and State
Formation in Ancient China and Early Modern Europe. — Cambridge : Cambridge
Univ. Pr., 2005. Zum Krieg bis in die Zeit des frilhen Reiches: Robin D. S. Yates,
Early China, in: War and Society in the Ancient and Medieval Worlds / ed. by Kurt
Raaflaub and Nathan Rosenstein. — Cambridge, MA 1999. — S. 7-45.

115

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das spitere Reich hat mit diversen Fiktionen sich zum Herrn aller Nachbarn erklart,
diplomatische Beziechungen sollten Abhdngigkeitsbezichungen der Barbarenstaaten
sein. Die historischen Arbeiten iiber chinesische Weltordnung greifen freilich auf
reale diplomatische Beziehungen zuriick, eine Theorietradition kdnnen sie nicht
referieren. Vgl. The Chinese World Order : Traditional China’s Foreign Relations /
ed. by John King Fairbank. — Cambridge, MA 1968 (mit einem vorgeblich theorie-
geschichtlichen Kapitel von Yang Lien-sheng). Die chinesische Geschichte war
mehrfach fiir Jahrhunderte nicht von einem hegemonialen Reich bestimmt, dann
konnte auch die Fiktion der chinesischen Welthegemonie nicht aufrecht erhalten
werden. Die konkreten auBenpolitischen Ideologien hatten dann eine groere Band-
breite von schierer Machtpolitik bis zu Empfehlungen, gut zu regieren und damit die
soft power Vorteile Chinas zu nutzen Vgl. China among Equals : the Middle King-
dom and its Neighbors, 10th-14th Centuries / ed. by Morris Rossabi. — Berkeley
1983, v.a.. S. 73-80. Eine wirkliche Geschichte des auBenpolitischen Denkens in
China gibt es nicht (zumindest nicht in westlichen Sprachen).

Die Bedeutung chinesischer Traditionen fiir die gegenwirtige chinesische Politik ist
umstritten; vgl. Nadine Godehardt, The Chinese Meaning of Just War and its Impact
on the Foreign Policy of the People’s Republic of China. — Hamburg 2008 (mit
westlicher und chinesischer Literatur). Siehe auch unten S.129-130 zu Sunzi.

Bodde, Derk

Harmony and Conflict in Chinese Philosophy, in: Studies in Chinese Thought /
ed. by Arthur F. Wright. — Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1953. — S. 19-
80

Uberblick iiber die Lehren zu kosmischer Harmonie, Geschichtszyklen, Gut und
Bose in der menschlichen Natur, sozialer Harmonie, Krieg und Frieden, allgemeinen
Konzepten der Harmonisierung von Gegensétzen, Ideal des Weisen. Alle Schulen
werden durchgemustert, auch weniger berithmte Autoren beriicksichtigt. Einig ist
sich die chinesische Philosophie in der Annahme eines kosmischen Prozesses mit
polarer Oszillation und eines historischen Prozesses, der Teil dieses kosmischen
Prozesses ist. Die menschliche Gesellschaft soll in Ubereinstimmung mit dem kos-
mischen Prozel3 leben, gewaltsamer Bruch muf3 vermieden werden. Vor allem der
Krieg als grofiter gewaltsamer Bruch wird allgemein abgelehnt. Von den klassischen
Schulen weichen am ehesten die Legalisten ab, da sie nicht an die gute Natur des
Menschen glauben. Abweichungen gibt es spéter bei Wang Fuzhi im 17. Jh., der an
Fortschritt glaubt und Krieg gegen Barbaren fordert, und bei Kang Youwei im frii-
hen 20. Jh., der westlichen Fortschrittsideen folgt.

Cheng Chung-ying

Toward Constructing a Dialectics of Harmonization : Harmony and Conflict in
Chinese Philosophy, in: Journal of Chinese Philosophy 4 (1976) 209-245

116

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der natiirliche Zustand ist im Konfuzianismus Harmonie, Konflikt ist eine unnatiir-
liche Abweichung. Im Daoismus ist dagegen Polaritdt von immer zu einseitigen
Standpunkten der natiirliche Zustand. Die zugrundeliegende Metaphysik ist diesel-
be: die Welt ist in Harmonie, die Menschen in Konflikten, die sie aber iiberwinden
konnen. Die Konfuzianer wollen die Einheit im Verschiedenen finden, die Daoisten
die Relativitit des Individuellen begreifen. Cheng setzt diese Lehren ab von der
hegelianisch-marxistischen Fortschrittsdialektik und der buddhistischen Negation.

May, Reinhard

Frieden und die Aufgabe des Rechts : rechtstheoretischer Versuch zur Frie-
densforschung im rechtsvergleichenden Bereich unter Einschluf einer Darstel-
lung chinesischen Rechtsverstindnisses. — Wiesbaden : Steiner, 1979. — 237 S.
Eine Arbeit liber die Schwierigkeiten, Recht interkulturell zu vergleichen. So wie es
schwierig ist, zu ermitteln, was in China iiberhaupt dem westlichen Begriff von
»Recht” entspricht, so ist es schwierig, die chinesische Entsprechung fiir ,,Frieden®
zu bestimmen. May sieht eine Entsprechung von Frieden und tianming, das er tiber-
setzt als ,,Auftrag an alle Teile der Gesellschaft, im Einklang mit der Harmonie von
Himmel und Erde zu leben. Die Beitrdge der verschiedenen Schulen kreisen um
verwandte Wege, Harmonie in mitmenschlichen Beziehungen anzustreben. Diese
Wege konnen iibersetzt werden als menschlich-verbindliches, mitmenschlich-
gerechtes, vereinbart-zu-lebendes, aufrichtig-treues Verhalten. Besprochen werden
Daoismus, Konfuzianismus, Mohismus, Legalismus.

Gawlikowski, Krzysztof

The Concept of Two Fundamental Social Principles : Wen and Wu in Chinese
Classical Thought, in: Annali / Istituto Universitario Orientale di Napoli 47
(1987) 397-433 und 48 (1988) 35-62

Kurzfassung: The Origins of the Martial Principle (Wu) Concept, in: Cina
21(1988) 105-122

Gawlikowski will die Dichotomie von wen und wu als ein durchgehendes Moment
der chinesischen Ideengeschichte aufzeigen. Wen meint zivile Momente des Staates,
wu militdrische Momente. Aber wu kann nicht auf einen abgegrenzten Bereich von
Militér und Krieg reduziert werden und der militérische Bereich bendtigt wen Antei-
le. Die legalistischen und die konfuzianistischen Traditionen sind sich darin einig.
Der Unterschied ist, dal die Konfuzianer die Notwendigkeit von wu/Gewalt zur
Ermoéglichung von wen/guter Regierung betonen, wihrend die Legalisten betonen,
dal Regierung sowohl wen/Belohnung und wu/Strafe anwenden muf3 (eine legalisti-
sche Lehre, die der spitere synkretistische Konfuzianismus durchaus inkorporiert).
Die chinesische Tradition der Militdrliteratur beruht auf dieser Verbindung von wen
und wu Momenten.

Franke, Herbert
Krieg und Kriegfithrung im vormodernen China : ein Diskussionsbeitrag, in:

117

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toten im Krieg / hrsg. von Heinrich von Stietencron und Jorg Riipke. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1995 (Veroéffentlichungen des Instituts fiir Historischen
Anthropologie ; 6) S. 147-149

Die chinesische Ideologie geht davon aus, daB3 in der Friihzeit die Ordnung sich von
allein hergestellt hat, jetzt aber gewaltsam verteidigt werden muf3. Nach den Militér-
handbiichern ist Ziel der Kriege, die feindliche Staatsspitze zu beseitigen. Tatséch-
lich wurden die meisten innerchinesischen Kriege ohne grofere Schlachten durch
Seitenwechsel entschieden. Wenn es aber zu Kriegen kam, wurden sie ohne jede
humanitire Begrenzung gefiihrt, weil sie ideologisch als Rettung der Ordnung galten
und nur Verbrecher und Barbaren sich der Ordnung widersetzen.

Lewis, Mark E.

The Just War in Early China, in: The Ethics of War in Asian Civilizations : a
Comparative Perspective / ed. by Torkel Brekke. — London (u.a.) : Routledge,
2006. — S. 185-200

Die chinesische Tradition hat seit der ausgehenden Zeit der kimpfenden Staaten und
der Reichseinigung Lehren, die dem christlich-européischen jus ad bellum entspre-
chen: Krieg soll nur durch den Herrscher gefiihrt werden und nur als Strafe. Theo-
riegeschichtlich ist das ein konfuzianischer Widerspruch gegen die Militértraktate,
fiir die alle Kriege legitim sind, und gegen den Mohismus, fiir den nur der Verteidi-
gungskrieg legitim ist. Letztlich geht es um die Rechtfertigung der Gewalt des Kai-
sers. Zuweilen taucht deshalb auch das (hobbesianische) Argument der Notwendig-
keit der Herrschaft gegen den urspriinglichen Kampf aller gegen alle auf. Auch die
historischen Kriege werden zu solchen Strafkriegen stilisiert, wobei auch eine Re-
bellion gegen einen ungerechten Herrscher ein solcher Strafkrieg sein kann. Jus in
bello interessiert dagegen nicht. Zwar folgt aus der Rechtfertigung des Strafkrieges
die Anweisung, dal Unschuldige geschont werden miissen, aber mit der Realitit
chinesischer Kriege (Grenzkriege, die hauptsidchlich mit verbannten Kriminellen
gefiihrt werden) hat das nicht viel zu tun.

3.4.1 Konfuzianismus

Der Konfuzianismus hat keine Lehre von den internationalen Beziehungen, weil er
nie richtig ein internationales System zugegeben hat. Schon das Buch der Dokumen-
te, das unter die konfuzianischen Klassiker aufgenommen wurde, ist geprigt vom
Strafkrieg der potentiell keine Unterscheidung von innen und auen kennt. Mengzi
wird wiederholt eine Passage zitieren: Als der vorbildliche Konig im Osten strafte,
beklagten sich die Barbaren im Westen, dal man sie warten 1d8t, als er im Siiden
strafte, beklagten sich die Barbaren im Norden (Shujing 1V, 11,6, James Legge, The
Chinese Classics III, 180-181; die Philologen haben aber eingewendet, daf3 die uns
vorliegende Passage nach Mengzi rekonstruiert sein diirfte).

118

22.01.2028, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kongzi (Konfuzius, Kong Qui), die zentrale Person fiir die Transferierung der friih-
chinesischen Werteordnung in eine Verhaltenslehre im Staat, lebte in einer Zeit der
Desintegration des Reiches, als es nominell noch einen Konig gab, die Staaten aber
bereits miteinander um die Neuverteilung ihrer Gebiete kdmpften. Das Ideal des
Konfuzianismus blieb die Wiederherstellung des urspriinglichen Reiches guter Re-
gierung. Das seit 221 v. Chr. bestehende Reich ist natiirlich kein konfuzianisches
Reich, in dem die Tugend regiert, aber die konfuzianische Tradition der Friedfertig-
keit und des Stratkrieges gehoren zwischen Ideologie und Politikempfehlung un-
trennbar zum Reich.

In (neo-)konfuzianischen Theorien ist das Universum als weitester Rahmen immer
der Fluchtpunkt des Handelns (vergleiche statt vieler dhnlicher Versicherungen
anschaulich die Diagramme bei Tu Wie-ming, Embodying the Universe : a Note on
Confucian Self-realization, in: Self as Person in Asian Theory and Practice / ed. by
Roger T. Ames. — Albany 1994. — S. 177-186). Hinter diesen Debatten iiber die
Transzendierung der besonderen Liebe und iiber die Abgrenzung der Anspriiche von
Person, Familie, Kommune und Staat stehen durchaus Vorstellungen iiber Mensch-
lichkeit und es ist sehr viel iiber mdgliche konfuzianische Begriffe der Menschen-
rechte geschrieben geworden. Aber Diskussionen iiber nationale/imperiale Begren-
zung und Kosmopolitismus, iiber Krieg und Frieden sind in der Geschichte des Kon-
fuzianismus selten und diirftig. Die einzige aktuelle Verwendung des
Konfuzianismus ist der Versuch aus den Anweisungen fiir interpersonales Verhalten
Regeln fiir den internationalen Verkehr zu entwickeln. Vgl. Taku Tamaki, Confu-
sing Confucius in Asian Values? : A Constructivist Critique, in: International Rela-
tions 21 (2007) 284-304 (eine Kritik autoritirer neokonfuzianistischer Konfrontation
von “Asia” und “the West”, die die Intersubjektivitit des konfuzianischen Tugend-
gebotes miflachtet).

Iriye, Keishiro

The Principles of International Law in the Light of Confucian Doctrine, in:
Academie de Droit International : Recueil des Cours 120 (1967) I, 1-59

Ein Versuch, die Ubereinstimmung konfuzianischer Prinzipien mit dem modernen
Volkerrecht der Staatenbezichungen zu zeigen. Die Grundauffassung des Konfuzia-
nismus zum Krieg ist, dal der Krieg nicht um des Krieges Willen, sondern um des
Friedens wegen gefiihrt wird. Iriye sieht darin eine Art Gerechten Krieg, der aber
undeutlich bleibt. Bei Mengzi wird das eine Lehre vom Krieg als Strafaktion (frei-
lich konnte er bei seinen Zeitgenossen solche gerechten Kriege nicht erblicken).
Iriye mu8 aus Mangel einer konfuzianischen Doktrin der Internationalen Bezieh-
ungen auf reale Konfliktregelungen zwischen den chinesischen Fiirstentiimern zu-
riickgreifen (er findet kooperative Riistungssteuerung und einen Kriegsidchtungs-
pakt).

119

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chen, Frederick Tse-Shyang

The Confucian View of World Order, in: The Influence of Religion on the De-
velopment of International Law / ed. by Mark W. Janis. — Dordrecht (u.a.) :
Nijhoff, 1991. - S. 31-50

Chen deutet das konfuzianische Prinzip tianxia (alles unter dem Himmel) kosmopo-
litisch, ohne ndher angeben zu kdnnen, welche Rolle das real existierende chinesi-
sche Reich in dieser Kosmopolis spielen wiirde. Chen fragt immer wieder, was Kon-
fuzianer akzeptieren wiirden (Humanitire Intervention? Strafkriege?). Er kann auf
keine reale Diskussion der Internationalen Beziehungen zuriickgreifen und muf sich
dartiber seine eigenen Gedanken machen (zum Teil anhand von Prazedenzfillen aus
der chinesischen Geschichte). Das Verhiltnis zwischen Internationalen Beziechungen
und innerchinesischen Beziehungen der kimpfenden Staaten bleibt undeutlich, weil
es eine Abgrenzung von innen/auflen nicht gibt.

3.4.1.1 Mengzi

Mengzi (Mencius, Meng-tse), 4. Jh. v. Chr., der zweite Klassiker des Konfuzianis-
mus nach Kongzi, ist von allen altchinesischen Weisen vor der Reichseinigung am
ehesten eine historisch greifbare Person. Er machte sich im Alter auf den Weg zwi-
schen den kdmpfenden Staaten, um nach einem Fiirsten zu suchen, der bereit war
statt auf Ausbeutung des Volkes und Krieg auf eine gute Regierung zu setzen. Men-
schen haben von Natur aus eine Neigung zum rechten Tun, die Regierung muf3 dem
nur entgegen kommen, vor allem aufthéren es zu behindern. Wenn nur an einer Stel-
le damit begonnen wiirde, dem Vorbild der alten Konige zu folgen, dann wiirde eine
unaufhaltbare Bewegung zu einer Ordnung in Familien, Staaten und der ganzen
Welt einsetzen. Seine Lehre von der Menschlichkeit als einer Anlage zum rechten
Tun hat in letzter Zeit viel Beachtung gefunden. Er spielt in der Debatte iiber einen
konfuzianischen Weg zu universalen Menschenrechten eine grof3e Rolle.

Vergleiche von den Versuchen, ihn als Philosophen ernst zu nehmen:

Jorg Schumacher, Uber den Begriff des Niitzlichen bei Mengzi. — Bern 1993

Shun Kwong-loi, Mencius and Early Chinese Thought. — Stanford, CA 1997
Mencius : Contexts and Interpretations / ed. by Alan Kam Leung Chan. — Honolulu :
Univ. of Hawaii Pr., 2002.

Wenig Beachtung in der Literatur hat dagegen gefunden, da3 Krieg und Frieden im
Zentrum seines Denkens stehen. Das durchgehende Thema des Mengzi —Buches ist,
daB die gute Regierung einen Fiirsten unaufhaltsam zur Weltherrschaft fithren wird.
Dieses Thema dominiert in den fritheren Biichern. Aber auch in den spéteren Bii-
chern, die stirker die Rolle der Person als Basis der guten Ordnung betonen und die
Lage des Weisen am Hofe reflektieren, bleibt das Weltreich durch Moral und fiir
Moral der Fluchtpunkt. Mengzi glaubt an eine zyklische Bewegung der Geschichte.
Die Zeit der kampfenden Staaten ist ein Tiefpunkt, die Zeit fiir eine Erneuerung des
Weges der alten chinesischen Universalherrscher ist gekommen. Das zu verkiinden,

120

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

war die Sendung des Kongzi, der kein Gehor fand. Das erneut zu verkiinden, ist die
Aufgabe, die Mengzi als seine eigene erkannte, nur um zu lernen, dal die Zeit im-
mer noch nicht gekommen ist (vgl. zur Geschichtsauffassung bei Mengzi: Peter
Weber-Schifer, Menzius, in: Chinesisches Altertum und Konfuzianische Klassik :
politisches Denken in China von der Chou-Zeit bis zum Han-Reich / hrsg. von Peter
J. Opitz. — Miinchen 1968. — S. 69-100). 6 B 4 wird die Begegnung zwischen Meng-
zi und einem Pazifisten geschildert: Dieser will den Fiirsten klar machen, daf3 der
Krieg keinen Nutzen bringt. Mengzi verwirft den utilitaristischen Pazifismus; gegen
den Krieg mu3 man aus Liebe und aus Pflicht sein. Trotz der dauernden Versicher-
ung, dafl Giite und Rechtlichkeit den Fiirsten zur Weltherrschaft fiilhren werden,
wird nie richtig klar, wie sich Mengzi den Weg zur Weltherrschaft vorstellt. Oft
klingt es, als kéme es allein darauf an, da3 das Volk dem Ruf des giitigen Herrschers
folgt. Zuweilen ist es eher ein Mechanismus feudaler Gefolgschaft, aber auch das
Argument, dal nur die Einigkeit der Untertanen erfolgreichen Widerstand oder Sieg
bringen kann (ein Argument, das aus den Militdrschriften bekannt ist), zeigt die
Suche nach Mechanismen, die iiber die bloBe Tugend hinausgehen.

Das Reich der Tugend wird kein biirokratisches Reich sein, sondern eine feudale
Hierarchie. Die vorbildlichen Konige der Friihzeit inspizierten die Gebiete der Lan-
desfiirsten, die Fiirsten kamen an den Hof des GroBkonigs zum Bericht iiber ihre
Amtsfiihrung. Wenn die ihm unterstellten Gebiete gut bestellt waren, bekam der
Fiirst Land dazu. Wenn er versdumte, sich dem Urteil des GroBkonigs zu stellen,
wurde er degradiert und schlieBlich abgesetzt. Die vorbildlichen Konige der Frithzeit
haben die Welt von Tyrannen befreit. Mehrfach zitiert das Mengzi dieselbe Passage
aus dem Buch der Urkunden zitiert: Die Volker sehnen sich nach einer humanitédren
Intervention und jedes Volk will als erstes befreit werden. Was Mengzi anstrebt hat
die Ziige einer internationalen Ordnung. Wenn es eine westliche Entsprechung zu
Mengzi gibt, dann ist es Dante: Ein Imperium das stark an Normen ist, aber nicht
selber regiert, nur die kleinen Tyrannen bestraft.

Englische Ubersetzung: Mencius / translated by D. C. Lau. — Harmondsworth 1970
Deutsche Ubersetzung: Mong Tsi : die Lehrgespriche des Meisters Meng K’o /
ibersetzt von Richard Wilhelm. — Jena 1916, Neuausgabe 1982

3.4.1.2 Xunzi

Xunzi (Hsiin-tse), 3. Jh. v. Chr., der dritte Klassiker des Konfuzianismus, unter-
scheidet sich in der Betonung von Moral statt Realpolitik nicht von Mengzi. Nur die
Akzente werden anders gesetzt; Xunzi vertraut dem Appell an die Tugend nicht, er
betont die Rolle von Brauch, Riten und hierarchischen Rangzuschreibungen zur
(Wieder-)Herstellung der menschlichen Ordnung. Vergleiche zu Philosophie und
Politischer Theorie:

121

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Masayuki Satd, The Confucian Quest for Order : the Origin and Formation of the
Political Thought of Xun Zi. — Leiden 2003 (wohl das umfassendste Buch zu Xun
Zi, das wir je erwarten konnen)

Lee Janghee, Xunzi and Early Chinese Naturalism : Xunzi’s Concept of xin and his
Ethical Theory. — Albany, NY 2005.

Xunzis Vorstellungen zu Militdr und Krieg sind nicht wesentlich verschieden von
Mengzis Vorstellungen, aber im Xunzi-Buch in einem Kapitel (15) klarer konzent-
riert. Die Ratschldge der Militédrliteratur taugen nur fiir Kriege zwischen kleinen
Tyrannen. Ein wahrer Konig wird sich nicht auf Berufssoldaten stiitzen, sondern auf
die Unterstiitzung seines eigenen Volkes und der benachbarten Vélker. Er wird nicht
zur eigenen Bereicherung kdmpfen, sondern um Gewalt zu beenden. Die Kriege des
wahren Konigs sind Strafkriege. Sie werden nicht gegen Staaten gefiihrt, in denen
die Untertanen zum Herrscher stehen, sondern nur gegen Staaten, in denen die Un-
tertanen auf diese Befreiung warten.

Der zweite Teil des Militarkapitels ist eine Abrechnung mit Li Si, seinem Schiiler,
der als Kanzler des ersten chinesischen Reiches die Zentralverwaltung schuf, aber
Xunzis Suche nach menschlicher Ordnung durch staatliche Machtentfaltung ersetz-
te. Dieser siegreiche Staat ist nicht die erwartete gute Herrschaft, er muB trotz seiner
Siege in dauernder Furcht vor den anderen Staaten leben. Ein Staat, der sich nur auf
Lohn und Strafe stiitzt, ohne Loyalitit zu erzeugen, bricht zusammen, sobald ein
Angreifer kommt. Von den Methoden, benachbarte Staaten zu {ibernechmen, ist al-
lein die gute Regierung nachhaltig. Anwendung von Gewalt und Verlockung durch
Reichtum vergroBern den Staat zwar, schwichen ihn aber. Die vorbildlichen Konige
der Friihzeit, begannen als Fiirsten kleiner Lander, beherrschten aber die Kunst neue
Gebiete festzuhalten. In der Gegenwart der kimpfenden Staaten wechseln die Staa-
ten schnell den Herrn und gehen genauso schnell wieder verloren. (Wahrscheinlich
stammt diese Abrechnung mit Li Si erst aus Xunzis Schiilerkreis, nachdem das Qin-
Imperium tatsdchlich auseinander gefallen war und es einen Bedarf gab, Xunzis
Ordnungskonzepte schérfer vom Legalismus seiner Schiiler zu scheiden.)

Deutsche Ubersetzung: Hsiin-tzu / ins Deutsche iibertragen von Hermann Kéoster. —
Kaldenkirchen 1967; englische Ubersetzung: Hsiin Tzu : Basic Writings / translated
by Burton Watson. — New York 1963 oder Xunzi : a translation and study of the
complete work / John Knoblock. — vol. 2. — Stanford 1988.

3.4.1.3 Kang Youwei

1858-1927, ein fithrender Gelehrter (er entfernte die meisten der konfuzianischen
Biicher aus dem Kanon und konstruierte aus dem Rest Kongzi als Reformer) und
Staatsbeamter (1898 Haupt der Reform der 100 Tage); wéhrend der Monarchie als

122

22.01.2026, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reformer haufig im Exil, wihrend der Republik als Monarchist meist der Macht
fern. Vom chinesischen ,,konfuzianischen* Kommunismus geachtet.

Zu Biographie und Werk:
Hsia Kung-chuan, A Modern China and a New World : K’ang Yu-wei, Reformer
and Utopian, 1858-1927. — Seattle 1975.

Ta T’ung Shu : the One World Philosophy of K’ang Yu-wei / translated by
Laurence G. Thompson. — London : Allen & Unwin, 1958
Teiliibersetzung

Buch von der grofien Gemeinschaft. — Diisseldorf (u.a.) : Diederichs, 1974
(Diederichs gelbe Reihe ; 3 : China im Umbruch)

Deutsche Ubersetzung der englischen Teiliibersetzung

Das seit 1885 geschriebene, aber erst posthum 1935 erschienene theoretische
Hauptwerk von Kang Youwei ist eine Abhandlung iiber die Auflésung des mensch-
lichen Leidens durch die Auflésung von neun Grenzen: zwischen Nationen, zwi-
schen Klassen, zwischen Rassen, zwischen Geschlechtern, innerhalb und zwischen
den Familien (das ist Gemeinschaftserziehung), zwischen Berufen (das ist Gemein-
eigentum), zwischen Rechtssystemen, zwischen den Arten von Lebenswesen und
einer letzte Grenze, die Keishiro Iriye (s.o. S. 119) nur durch die Analogie der Auf-
hebung der Grenze zwischen Holle und Paradies verdeutlichen konnte. All das kann
nur ein Weltstaat zustandebringen, den Kang durch die historische Evolution zu
immer groBeren politischen Einheiten kommen sieht. Wenn es je einen umfassenden
positiven Friedensbegriff gab, dann hier.

Bauer, Wolfgang

China und die Hoffnung auf Gliick : Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen in
der Geistesgeschichte Chinas. — Miinchen : Deutscher Taschenbuch Verl., 1971.
—S. 412-452 Die Vision von der ,,Groflen Gleichheit*

Biographische Hinweise und Referat des posthumen Buches. Bauer stellt zwar gele-
gentliche europdische Anleihen fest (vor allem Fortschrittsglauben) und buddhisti-
sche Ziige sind deutlich. Aber im Ganzen ist das Buch eine Utopie auf der Basis
konfuzianischer Verwaltungskultur, die freilich durch die Authebung der konfuzia-
nischen Achtung der sozialen Unterscheidungen eine bisher ungekannte universelle
Ausweitung erhalt.

3.4.2 Daoismus

Der Daoismus (Taoismus) hat keinen geschlossenen, systematischen Text zur Theo-
rie von Frieden und Krieg hinterlassen, aber das Thema fehlt auch in den klassischen

123

22.01.2028, 03:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

