Das Jahrhundert des Zeugen?

Uber Fernsehen und Zeugenschaft

GEERT GOOSKENS

»Das Fernsehen besiegelte das Schicksal des 20. Jahrhunderts, ein Jahrhun-
dert der Zeugenschaft zu sein.«' Diese These des britischen Medienwissen-
schaftlers John Ellis erscheint auf den ersten Blick einleuchtend. Uber den
Fernsehbildschirm nehmen wir Ereignisse wahr, die aulerhalb unseres na-
tiirlichen Wahrnehmungsbereichs liegen, also Dinge, die wir von unserem
Wohnzimmer aus mit bloBem Auge nicht hitten sehen konnen. Wir haben
gesehen, wie Flugzeuge in die Zwillingstiirme des Empire State Building
einschlugen, wie Statuen von Saddam Hussein niederstiirzten und in Asien
Hauser von Tsunami-Wellen fortgespiilt wurden. Das Fernsehen ermoglicht
uns Dinge zu sehen, die nicht »da« sind, die also nicht in unserer unmittel-
baren sinnlichen Umgebung gegenwiértig sind. Aber macht die Tatsache,
dass wir auf dem Fernsehbildschirm zeitlich und rdumlich entfernte Erei-
gnisse wahrnehmen, uns wirklich zu Zeugen dieser Ereignisse? Welche
Kriterien muss jemand erfiillen, um gerechtfertigterweise als Zeuge be-
zeichnet zu werden? Und erfiillt der Fernsehzuschauer mdoglicherweise
diese Kriterien?

Eine Antwort auf diese Fragen wird in den folgenden drei Abschnitten
dieses Aufsatzes entwickelt. Im ersten Abschnitt sollen zunédchst Argu-

1 Ellis, John: Seeing Things. Television in the Age of Uncertainty, London: Tau-
ris 2002, hier S. 33: »Television sealed the twentieth century’s fate as the cen-

tury of witness.«

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | GEERT GOOSKENS

mente flir die These dargelegt werden, dass Fernsehzuschauer tatsdchlich
Zeugen genannt werden kénnen. Zu diesem Zweck soll ein erster yCommon
sense«-Einwand widerlegt werden. Doch ungeachtet der Hinfilligkeit die-
ses ersten Einwandes bleibt, wie im zweiten Abschnitt gezeigt werden soll,
die Bezeichnung von Fernsehzuschauern als Zeugen durchaus problema-
tisch. Ich werde ausfiihren, dass Fernsehzuschauer nur eine von zwei Be-
dingungen erfiillen, die notwendig sind, um als Zeugen bezeichnet werden
zu konnen. Im letzten Abschnitt schlielich wird ersichtlich, dass dieser
Ausgang der Argumentation mehr ist als nur ein negatives Ergebnis. Er
enthiillt vielmehr einen Aspekt des Bezeugens, der in traditionellen Theo-
rien Uiber Zeugenschaft haufig tibersehen wird.

|l. DER FERNSEHZUSCHAUER ALS ZEUGE

Im Folgenden soll zundchst gezeigt werden, inwiefern es tiberhaupt plausi-
bel ist, vom Fernsehzuschauer als Zeugen zu sprechen, und unter welchen
Bedingungen diese Auffassung philosophisch begriindet werden kann. Da-
zu soll ein erster »Common sense«-Einwand gegen diese Meinung wi-
derlegt werden.

Der »Common-sense«-Einwand lautet wie folgt: Es ist offensichtlich,
dass jemand nur dann als Zeuge eines Ereignisses e gelten kann, wenn er
das Ereignis e gesehen hat. Eine Person kann beispielsweise nur dann als
Zeuge eines Waldbrandes in Australien bezeichnet werden, wenn sie tat-
sdchlich vor Ort ist und das Feuer durch ihre eigenen Sinne wahrnimmt.
Ein Fernsehzuschauer allerdings nimmt eben nicht das Ereignis e wahr,
sondern etwas davon Unterschiedenes, ndmlich ein Bild des Ereignisses e.
Und immerhin gibt es betrichtliche Unterschiede zwischen einem realen
Waldbrand und einem Waldbrand, der am Fernsehbildschirm wahrgenom-
men wird. Wahrend die wirklichen Flammen etwa zwei Meter hoch sind,
messen die »Flammen« auf dem Bildschirm nur wenige Zentimeter. Auch
wiirde ich es niemals wagen, in die Flammen eines wirklichen Feuers zu
greifen, doch die »Flammen« auf dem Bildschirm kann ich ohne Schwie-
rigkeiten anfassen. Folglich kann der Fernsehzuschauer nicht als Zeuge
bezeichnet werden, denn er hat nicht wirklich das Ereignis e erfahren, son-
dern etwas davon Unterschiedenes, ndmlich nur ein Bild davon. Damit wi-
re John Ellis These widerlegt: Das Zwanzigste Jahrhundert ist — zumindest

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 143

in Bezug auf das Massenmedium Fernsehen — kein Jahrhundert der Zeu-
genschaft, denn es gibt keine hinreichende Begriindung dafiir, Fernsehzu-
schauer als Zeugen zu bezeichnen. Was der Zuschauer sieht, ist nicht das
Ereignis selbst, sondern eine bloBe Darstellung davon.

Dieser Einwand scheint auf den ersten Blick evident, er impliziert
allerdings ein ganz spezifisches Bildverstdndnis. Dieses Bildverstidndnis
geht grundsitzlich von der Annahme aus, dass das Bild ein Gegenstand in
der Welt ist, sei es auch ein sehr spezieller Gegenstand. Das Bild ist ein
Gegenstand (Gegenstand 1), das vermittels Ahnlichkeit einen anderen
Gegenstand (Gegenstand 2) reprasentiert. Der Gegenstand »Gemaélde einer
Sonnenblume« kann uns einen anderen Gegenstand zeigen (ndmlich die
wirkliche Sonnenblume), weil die Linien und die Farben auf der Leinwand
der Form und den Farben der wirklichen Sonnenblume dhneln. Trotz dieser
Ahnlichkeiten zwischen der Darstellung und dem Dargestellten ist jedem
klar, dass das Bild uns nicht den »realen Gegenstand« verfligbar macht,
sondern nur seine Reprdsentation. Das Bild einer Sonnenblume ist nicht
selbst eine Sonnenblume. Wenn jemand mich fragt: »Sind hier irgend-
welche Sonnenblumen im Raum?«, und da wire nur ein Gemélde von einer
Sonnenblume, wiirde man mich kaum einen Liigner nennen, wenn ich mit
»Nein« antworten wiirde. Das Bild ist nicht der Gegenstand selbst, sondern
sein Substitut; ein Zeichen, das in seiner Abwesenheit auf ihn verweist.
Eine Fotografie meiner Freundin ist nicht meine Freundin, aber sie dient als
Substitut fiir meine Freundin, das es mir erméglicht, sie zu sehen, wenn sie
nicht da ist. Das Meeresposter in meinem Zimmer ist nicht selbst das Meer,
sondern etwas anderes, das auf das reale Meer verweist, weil es ihm in
irgendeiner Weise dhnelt. Wenn ich Bilder anschaue, erfahre ich nicht
Sonnenblumen, Freundinnen, oder das Meer, sondern ihre Stellvertreter:
»Gemilde einer Sonnenblumec, »Fotografie der Freundin¢, >Meeresposter.”

2 In der Semiotik wird das Bild als ein Zeichen verstanden, welches auf ein abwe-
sendes Objekt verweist, mit dem es durch die Beziehung der Ahnlichkeit ver-
bunden ist. Dieser besondere Typ von Zeichen heif3t >Ikon<: »I call a sign which
stands for something merely because it resembles it, an icon. Icons are so com-
pletely substituted from their objects as hardly to be distinguished from them.«
Peirce, Charles: »On the Algebra of Logic«, in: Writings of Charles S. Peirce. A
Chronological Edition. Band 5: 1884 — 1886, Bloomington: Indiana UP 1993.
S.162-190.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | GEERT GOOSKENS

Diese Stellvertreter-Theorie des Bildes steht hinter jenem Einwand, der
oben angefiihrt wurde. Was der Fernsehzuschauer wahrnimmt, so die
These, ist nicht >der terroristische Angriff auf die Zwillingstiirme des
World Trade Centers¢, sondern ein anderes Ding, ndmlich sein Substitut
»Bild des terroristischen Angriffs auf die Zwillingstiirme des World Trade
Centers<.” Das heifit, der Fernsehzuschauer kann die offensichtlichste
Bedingung nicht erfiillen, die notwendig ist, um berechtigterweise als
Zeuge bezeichnet werden zu konnen: Er verfiigt tiber keine Erfahrung des
Ereignisses selbst. Vorausgesetzt man akzeptiert die Stellvertreter-Theorie
des Bildes, dann ist der Fernsehzuschauer per definitionem kein Zeuge,
weil er keine wirklichen Ereignisse, sondern nur Substitute, Zeichen, oder
Darstellungen sieht, die sich auf wirkliche Ereignisse beziehen.

Um dennoch die Idee vom Fernsehzuschauer als Zeugen zu verteidigen,
wird dieser Einwand nun im folgenden Teil des Abschnitts pariert. Zu
diesem Zweck soll die zugrundeliegende Annahme des Einwandes, ndmlich
die Stellvertretertheorie des Bildes, angefochten werden. Es soll dann eine
alternative Beschreibung des Bildes vorgeschlagen werden, die sich mit
unseren alltdglichen Erfahrungen im Umgang mit Bildern vereinbaren lasst,
und die deshalb >phanomenologisch<* genannt werden kann. Aus phéno-
menologischer Sicht ldsst sich ndmlich argumentieren, dass der Fernseh-
zuschauer und eine Person, die vor Ort ist und das Ereignis unmittelbar

3 Die Stellvertreter- oder Zeichentheorie des Bildes ist die vorherrschende in den
meisten analytischen Herangehensweisen zur Bildlichkeit. Vgl. Scholz, Oliver:
Bild, Darstellung, Zeichen: philosophische Theorien bildlicher Darstellung.
Frankfurt a.M.: Klostermann 2004.

4 Es ist die Aufgabe des Phdnomenologen, Phdnomene zu beschreiben, wie wir
sie immer schon im Alltag erfahren. In diesem Sinn ist Phanomenologie keine
kritische oder préskriptive, sondern eine deskriptive Disziplin. Dennoch bein-
haltet sie ein »negatives Moment«, das man fiir ein kritisches Moment halten
kann, insofern sie alle theoretischen und begrifflichen Strukturen beseitigen
will, die den Blick auf die Welt der Erfahrung verstellen. Das theoretische Kon-
strukt, das hier aufgelst werden soll, ist die Unterscheidung zwischen einem
Bild und dem, was es darstellt. Es ist eine Unterscheidung, die in unserer Erfah-
rung von einem Bild nicht die geringste Rolle spielt, sondern nur dann ins Spiel
kommt, sobald wir iiber Bilder theoretisch nachdenken. Der Phinomenologe je-

doch will nicht iiber Erfahrung theoretisieren, sondern sie beschreiben.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 145

wahrnimmt, genau dasselbe wahrnehmen, ndmlich das Ereignis e. Mit
anderen Worten, sie sehen nicht zwei verschiedene Gegenstinde — >den
wirklichen Gegenstand« im Gegensatz zu seiner »Darstellung« — , wie ein
Vertreter der Substitutionstheorie argumentieren wiirde. Der Phinomen-
ologe kann die Unterscheidung zwischen dem Gegenstand auf der einen
Seite und seinem bildlichen Stellvertreter auf der anderen Seite vermeiden,
weil er das Bild nicht in erster Linie fiir einen Gegenstand in der Welt hiilt.
Damit vermeidet er eine Unterscheidung, die zwangslaufig dazu fiihrt, dass
der Fernsehzuschauer nicht als Zeuge gelten kann. Statt das Bild als einen
Gegenstand in der Welt zu beschreiben, versteht es der Phanomenologe
vielmehr als eine Modalitit der Gegebenheit. Dieser Fachausdruck soll zu-
nédchst erldutert werden. Darauthin wird ausgefiihrt, wie dieser Begriff
eingesetzt werden kann, um eine mogliche Alternative zur Substitutions-
theorie des (Fernseh-)Bildes zu formulieren. SchlieBlich wird gezeigt, in-
wiefern uns diese Alternative erlaubt, den Fernsehzuschauer dennoch als
Zeugen zu begreifen.

Die Modalititen der Gegebenheit umfassen all die verschiedenen gei-
stigen Akte, in denen uns Gegenstiande erscheinen, also die Art und Weise,
in der wir uns auf Objekte beziehen konnen.” Ein und dasselbe Objekt,
mein Fuflball zum Beispiel, kann mir in verschiedenen geistigen Modalité-
ten gegeben sein, etwa in der Wahrnehmung (>Ich sehe meinen Fuf3ball vor
mir liegen<), in der Erinnerung (>Ich erinnere mich gestern Fuf3ball gespielt
zu haben<) und in der Einbildung (>Ein Einhorn spielt mit meinem Fuf3-
ball<). In all diesen geistigen Akten bezieht sich mein Bewusstsein auf ein
und dasselbe Ding (>mein FufBball<). Oder, um es in Fachausdriicken der
Phianomenologie zu sagen: Ich intendiere dasselbe Objekt. Dennoch ist
dieses Objekt mir in unterschiedlicher Art und Weise gegeben: In der
Wahrnehmung ist es mir als leibhaftig da gegeben, in der Erinnerung als
etwas, das leibhaftig da war, und in der Einbildung wiederum verfiigt es
iber gar keine leibhaftige Gegenwart. Ein und derselbe Gegenstand kann in

5 Vgl. Sokolowski, Robert: Introduction to Phenomenology, New York: Cam-
brige UP 2000, und Bernet, Rudolf: La vie du sujet. Recherches sur I’inter-
prétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris : Presses Universitaires de
France 1994, S. 66: »Selon Sokolowski, la phénoménologie doit se donner pour
tache la recherche de la condition de possibilité de 1I’étre-donnée, dans toute la

diversité de ses formes.«

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | GEERT GOOSKENS

den verschiedenen Arten geistiger Akte gegeben sein, und jeder dieser ver-
schiedenen geistigen Akte hat einen Effekt darauf, wie der Gegenstand mir
jeweils erscheint.

Auch das Bild wird so phdnomenologisch als eine Modalitét der Gege-
benheit aufgefasst. Das impliziert umgekehrt, dass es eben kein Gegenstand
ist. Anders gesagt, es ist nicht so etwas wie eine Sonnenblume, eine Freun-
din, oder das Meer; es ist nicht primér ein Objekt, auf das wir uns beziehen
konnen. Vielmehr ist es eine besondere Art und Weise der Bezugnahme auf
Objekte, das heilit eine spezifische Intention. Es gehort nicht der Kategorie
der Sonnenblumen, Freundinnen und Meere an, sondern derjenigen der
Wahrnehmung, Erinnerung und Einbildung.® Wie Jean-Paul Sartre es aus-
driickt: »Das Bild ist ein bestimmter Typ von Bewusstsein. Das Bild ist ein
Akt und kein Ding. Das Bild ist Bewusstsein von etwas.«’ Die Besonder-
heit von Bildintentionen gegeniiber anderen mentalen Akten ist, dass ich
ein bestimmtes Objekt durch ein anderes Objekt intendiere. Im Falle des
Gemildes der Sonnenblume ist dieses vermittelnde Objekt eine Leinwand
mit braunen und gelben Flecken.® Wenn ich dieses Bild anschaue, erfahre
ich jedoch nicht ein Substitut einer Sonnenblume, sondern die Sonnen-
blume selbst, auch wenn sie mir auf andere Weise gegeben ist als durch
meine Wahrmehmung. In der Wahrnehmung ist die Sonnenblume als leib-

6 Christian Ferencz-Flatz bemerkt in einem Artikel iiber Bild-Bewuftsein bei
Husserl: »In erster Linie unterscheidet sich Husserls Begriff des Bildbewusst-
seins vom traditionellen Bildverstindnis dadurch, dass das Bild nicht mehr als
ein reales Verhiltnis (etwa zwischen Vorbild und Abbild), sondern als eine in-
tentionale Beziehung aufgefasst wird, in der ein Gegenstand mittels eines ande-
ren, einzig gegebenen, gemeint wird.« Ferencz-Flatz, Christian: »Gibt es per-
zeptive Phantasie? Als-ob-Bewusstsein, Widerstreit und Neutralitdt in Husserls
Aufzeichnungen zur Bildbetrachtung, in: Husserl Studies 25 (2009), S. 235-
253, hier S. 236.

7  Sartre, Jean-Paul: L’Imagination, Paris: Felix Alcan 1936, S. 162: »L’image est
un certain type de conscience. L’image est un acte et non une chose. L’image est
conscience de quelque chose.«

8 Husserl nennt diesen materialen Tréger, durch welchen wir das Objekt selbst
intendieren, ein Bildding. Husserl, Edmund: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-
rung: zur Phdnomenologie der anschaulichen Vergegenwirtigungen, Den Haag:
Martinus Nijhof 1980, S. 482.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 147

haftig gegenwirtig, als greifbar gegeben, wihrend sie mir in der Bildinten-
tion mittels eines Artefakts gezeigt wird, also nur eine >kiinstliche Gegen-
wartc besitzt.” Aber wenn jemand auf dieses Gemilde zeigen wiirde und
mich fragte: »Was sehen Sie?«, wiirde ich wahrscheinlich sagen: »Eine
Sonnenblume«, und nicht: »Das Gemilde einer Sonnenblume«.

Wenn wir unseren alltdglichen Umgang mit Bildern in den Blick neh-
men und die Art und Weise, in der wir gewohnlich tiber sie sprechen, so er-
weist sich der Gegensatz zwischen dem jrealen Gegenstand« einerseits und
seiner »Darstellung« andererseits als Folge eines spezifischen Bildverstind-
nisses. Das Bild kann aber nicht nur als ein Objekt (>Bildding«) verstanden
werden, das sich von einem anderen Objekt unterscheidet, sondern auch als
eine mogliche Weise, in der wir uns auf Objekte zu beziehen. Im alltagli-
chen intentionalen Leben fungiert das Bild oft als eine der Modalititen von
Gegebenbheit, in welcher die Dinge selbst uns erscheinen. Selbst wenn diese
Dinge uns in anderer Weise als durch die Wahrnehmung gegeben sind,
muss das Bild kein Zeichen sein, das auf einen abwesenden Gegenstand
auBerhalb des Bildes referiert; es zeigt uns vielmehr den >realen Gegen-
stand«.'’

Wenn man Fernsehzuschauer als Zeugen bezeichnet, dann unterstellt
man, dass Fernsehzuschauer und direkt wahrnehmende Personen beide in
der Lage sind, ein Ereignis e zu erfahren, sei es auch in verschiedenen Mo-
dalititen der Gegebenheit. Jemand, der »9/11« im Fernsehen sieht, kann
nur dann als Zeuge gelten, wenn diese Person genau das selbe besondere
Ereignis erfihrt wie jemand, der sich tatsdchlich zu dieser Zeit in Manhat-
tan befindet. Diese Erfahrung der Identitit durch eine Mannigfaltigkeit
verschiedener mentaler Akte hindurch ist ein sehr gew6hnliches Phanomen
im alltdglichen Leben. Wenn ich beispielsweise einen Ball wahrnehme, der
im Garten liegt, kann ich mich erinnern, mit ihm gestern gespielt zu haben,
oder mir vorstellen, wie ich morgen damit spielen werde. Diese verschie-

9 Vgl. Lambert Wiesings Phdnomenologie des Bildes in Wiesing, Lambert: Arti-
fizielle Prasenz. Studien zur Philosophie des Bildes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2005.

10 Wiesing betont in gleicher Weise die Auffassung, dass das Bild kein Ding ist,
das auf ein anderes Ding referiert, wenn er schreibt: »Der Gedanke ist eindeutig:
wer ein Bild herstellt, schafft nicht ein Zeichen.« L. Wiesing: Artifizielle Pré-

senz, S. 31.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | GEERT GOOSKENS

denen Akte »handeln« allerdings alle von diesem einen besonderen Objekt:
meinem Fuflball. Und wenn ich eine Fotografie meines FuBlballs betrachte,
kann ich ihn als dieses bestimmte individuelle Objekt wiedererkennen.
Auch wenn ich den Ball auf dem Foto weder kicken noch werfen kann,
halte ich ihn dennoch fiir diesen Fuflball — meinen FuBlball. Dasselbe gilt
fiir den Waldbrand in Australien, wie er uns durch das Fernsehbild vermit-
telt wird: Es gibt eine Relation der Identitdt zwischen dem Ereignis, das
jemand, der tatsdchlich vor Ort ist, wahrnimmt, und dem Ereignis, das am
Fernsehbildschirm wahrgenommen wird. Dieses Verhiltnis der Identitit
entspricht unserer Erfahrung und unserer gewdhnlichen sprachlichen Aus-
drucksweise. Dies zeigt ein einfaches Beispiel, das analog zum vorange-
gangenen Beispiel mit den Sonnenblumen funktioniert: Wenn jemand mich
fragt, »Hast Du den Waldbrand letzte Nacht gesehen?«, — und ich habe den
Waldbrand in den Nachrichten gesehen — , antworte ich schlicht und ein-
fach »Ja, das habe ich«. Ich werde wohl kaum sagen: »Nein, ich habe kei-
nen Waldbrand gesehen, nur bewegte Bilder davon im Fernsehen«. Der
Waldbrand, wie er mir durch die Bilder des Fernsehens zuginglich gemacht
worden ist, ist kein anderer Gegenstand, der sich von dem realen Wald-
brand unterscheidet, sondern eine spezifische Art und Weise der Erschei-
nung eben desselben Gegenstands. Das Bild ermdglicht es mir, mich auf
genau das selbe Ereignis zu beziechen wie eine Person, die tatsdchlich vor
Ort war und es direkt wahrgenommen hat.

Diese Argumente also konnen angefiihrt werden, um die These zu bele-
gen, dass Fernsehzuschauer Zeugen sind: Um als Zeuge eines Ereignisses e
bezeichnet zu werden, muss jemand das Ereignis e erfahren haben. Diese
notwendige Bedingung wird vom Fernsehzuschauer nicht erfiillt, wenn wir
davon ausgehen, dass ein Bild ein Gegenstand in der Welt ist. Wenn ein
Bild als ein Gegenstand in der Welt betrachtet wird, dann miisste man kon-
sequenterweise sagen, die Person vor Ort und die Person vor dem Fernse-
her sehen verschiedene Dinge. Die eine Person sieht einen Gegenstand
namens Ereignis e, wohingegen letztere einen anderen Gegenstand namens
Bild von Ereignis e sieht. Der Fernsehzuschauer ist in diesem Sinn kein
Zeuge, denn er hat nicht das Ereignis e selbst erfahren, sondern nur ein
Substitut davon. Legt man jedoch eine alternative Theorie des Bildes
zugrunde, dann kann der Fernsehzuschauer durchaus diese notwendige
Bedingung erfiillen. In einem phdnomenologischen Bezugssystem konnen
Fernsehzuschauer und direkt wahrnehmende Personen genau dieselbe Sa-

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 149

che sehen, auch wenn sie ihnen auf verschiedene Art und Weise zuginglich
ist. Daraus lédsst sich schlussfolgern, dass der Fernsehzuschauer tatséchlich
ein Zeuge sein kann, da er, wenn er fernsieht, die Ereignisse selbst wahr-
nimmt. Er sieht die Welt selbst — mit all ihren Waldbrdnden, Terroran-
schldgen und Tsunamis — an seinem Fernsehbildschirm.

Il. ZEUGENSCHAFT UND AFFEKTION

Dennoch bleiben Zweifel, ob der Fernsehzuschauer als Zeuge bezeichnet
werden kann. Selbst wenn wir annehmen, dass das Fernsehen uns die Erei-
gnisse selbst und nicht Substitute von ihnen prisentiert, so kénnte man
dennoch folgenden Einwand erheben: Auch wenn der Fernseher das Ereig-
nis e selbst stattfinden sieht, so ist er doch nicht vor Ort, nicht am selben
Ort wie das Ereignis e. Und ist nicht dieses »Vor Ort-Sein« absolut ent-
scheidend fiir Zeugenschaft? In diesem Abschnitt wird nicht nur argumen-
tiert, dass, sondern auch warum dieses »Vor Ort-Sein« so wichtig fiir den
Begriff der Zeugenschaft ist. Es soll im folgenden gezeigt werden, dass
»Vor Ort-Sein« nicht etwa deshalb ausschlaggebend ist, weil es uns erlaubt
das Ereignis selbst zu sehen — denn Fernsehen erlaubt uns, wie oben gezeigt
wurde, die Ereignisse selbst zu sehen, ohne dass wir vor Ort sein miissen —
sondern aufgrund einer zusitzlichen notwendigen Bedingung von Zeugen-
schaft; aufgrund eines zweiten Kriteriums, das nur dann erfiillt ist, wenn
Personen tatséchlich vor Ort sind: am Brennpunkt des Geschehens. Dieser
Abschnitt fiihrt dieses zweite Kriterium ein und versucht plausibel zu ma-
chen, dass es ein notwendiges Kriterium dafiir ist, um jemanden mit gutem
Grund einen Zeugen nennen zu konnen. Im Anschluss wird dargelegt, dass
Fernsehzuschauer unmoéglich dieses Kriterium erfiillen kénnen und sie da-
her keine Zeugen sind — und gewohnlich auch nicht als Zeugen bezeichnet
werden.

Damit jemand als Zeuge gelten kann, miissen zwei Bedingungen erfiillt
sein. Das erste Kriterium wurde im ersten Abschnitt behandelt: Die Person
muss ein Ereignis e erfahren haben. Dennoch ist die Erfiillung dieser not-
wendigen Bedingung noch nicht hinreichend fiir Zeugenschaft. Dies fiihrt
mich zu meiner zentralen These — bislang noch eine Hypothese: Jemand
muss zwei notwendige Bedingungen erfiillen, um sich als Zeuge zu qualifi-
zieren; es geniigt nicht, dass diese Person das Ereignis gesehen hat; sie soll-

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | GEERT GOOSKENS

te auch von diesem affiziert worden sein. Im Folgenden wird diese zweite
Bedingung néher erldutert. Zunichst soll jedoch geklart werden, was mit
Affektion gemeint ist. Was bedeutet es, von einem Ereignis >affiziert< zu
sein? Und in welcher Weise ist eine Person, die tatsidchlich am Ort des Ge-
schehens ist, affiziert von einem Ereignis, der Fernsehzuschauer jedoch
nicht?

Um dies zu erkldren, muss noch einmal auf den Unterschied zwischen
normaler Wahrnehmung und Bildwahrnehmung zuriickgekommen werden.
Es kann nicht oft genug betont werden, dass dieser Unterschied nicht etwa
darin besteht, dass es sich um verschiedene Gegenstinde handelt, die mir
beide Modalititen zeigen — der reale Gegenstand im Gegensatz zu seinem
Substitut, sondern darin, dass genau dieselbe Sache mir in verschiedenen
Modalitditen gegeben ist. Was ist der Unterschied? Im Fall sinnlicher
Wahrnehmung passieren zwei Dinge: Ich nehme nicht nur visuell die Dinge
um mich herum wahr, sondern ich trete auch in ein Verhiltnis kausaler
Affektion mit ihnen. Wenn ich beispielsweise einen Waldbrand in Austra-
lien wahrnehme, sehe ich nicht nur Feuer, sondern ich bin auch davon affi-
ziert. Ich empfinde die Hitze des Feuers auf meiner Haut, ich habe viel-
leicht Angst,'" der Geruch von verbranntem Holz steigt mir in die Nase.
Wenn ich tatsdchlich ein Ereignis wahrnehme, so bin ich in keiner abge-
sonderten Position, vielmehr bin ich gleichsam in demselben kausalen
Netzwerk verstrickt wie das Ereignis; es kann auf mich kausal einwirken.
Ich bin zu einem gewissen Grad stets verwickelt in das Ereignis, das ich
wahrnehme. Und genau das macht den Unterschied zum bloflen Sehen ei-
nes Ereignisses im Fernsehen aus. Nach Lambert Wiesing reduzieren Bil-
der die Phinomene, die sie darstellen, auf ihre reine Sichtbarkeit."> Auf-

11 Das Konzept der >kausalen Affektion< wird hier in einem weiten Sinn gebraucht.
Die Gegenwart des Feuers verursacht nicht nur die Empfindung von Hitze, son-
dern kann auch besondere mentale Zustidnde evozieren, wie etwa Angst oder
auch Gliicksgefiihle.

12 Wiesing, Lambert: Das Mich der Wahrnehmung. Eine Autopsie, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2009, S. 213: »AusschlieBlich Bilder sind in der Lage, etwas sehen
zu lassen, ohne von mir dafiir den Preis einer persénlichen Anwesenheit in der
wahrgenommenen Welt zu verlangen. Beim Bild ist dies sogar die Regel: Ich
kann etwas sehen, ohne deshalb durch meinen Wahrnehmungszustand mit dem

Wahrgenommen kausal verstrickt zu werden.«

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 151

grund dessen konnen sie mich nicht in derselben Weise affizieren, wie es
die direkte sinnliche Wahrnehmung bewirken wiirde. Denken wir nur an
den Waldbrand, jedoch so, wie er uns durch das Fernsehen gezeigt wird.
Ich nehme immer noch genau den selben Waldbrand wahr, aber ich emp-
finde nicht die Hitze des Feuers auf meiner Haut, ich habe keine Angst, und
ich rieche nicht das brennende Holz. Wenn ich fernsehe, wende ich mich
dem Ereignis zu, um es wahrzunehmen, doch das Ereignis hat sich mir
gleichsam nicht >zugewandtc, um mich zu affizieren."

Damit ist geklért, was es bedeutet, von einem Ereignis affiziert zu sein,
und es kann gezeigt werden, in welcher Weise dies fiir die Zeugenschaft
von einem Ereignis entscheidend ist. Wir z6gern, einen Fernsehzuschauer
als Zeugen zu bezeichnen, weil er zwar ein Ereignis e gesehen hat, jedoch
nicht kausal affiziert wurde. Dieser Mangel an Affektion ist der Tatsache
geschuldet, dass Fernsehen die Phdnomene der Wahrnehmung auf ihre rei-
ne Sichtbarkeit reduziert und sie gleichsam ihrer affektiven Kraft ent-
kleidet. Doch wie bedeutsam Affektion fiir Zeugenschaft ist, kann mithilfe
eines Beispiels verdeutlicht werden. Angenommen wir treffen jemanden,
der uns einen detaillierten Bericht davon gibt, was am 11. September 2001
in New York geschah. Die Person erzahlt dulerst lebhaft von dem Ereignis,
und wir sind interessiert an ihrem Bericht. An einem gewissen Punkt der
Unterhaltung ist es unvermeidbar zu fragen: »Waren Sie dort?« Wenn die
Person antwortet: »Nein, aber ich habe mir das komplette Filmmaterial
angeschaut, das an diesem Tag aufgenommen wurde, und ich habe jede
Dokumentation gesehen, die dariiber gedreht wurde«, sind wir wahrschein-
lich enttduscht. Aber warum? Diese Person versorgt uns mit so vielen In-
formationen iiber das Ereignis! Was hétten wir uns Besseres erhoffen kon-
nen? Wir sind wahrscheinlich enttduscht, weil wir etwas mehr erhofft hat-
ten als nur Informationen tiber »9/11«. Wir hatten gehofft, es mit einer Per-
son zu tun zu haben, die wirklich Teil des Ereignisses war. Mit anderen
Worten, wir hatten uns Kontakt zu einem Korper erhofft, der in dieses Er-

13 In seinem Aufsatz »Witnessing« stellt John Durham Peters diese affektive Kraft
eines Ereignisses heraus: »To witness always involves risk, potentially, to have
your life changed. [...] You can be marked for life by being the witness of an
event [...] That simply seeing can mark your bodily fate is a suggestive way of
getting beyond the idea of mere spectatorship.« Peters, John D.: »Witnessing«,
in: Media, Culture, Society 23 (2001), S. 707-723, hier S. 714.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | GEERT GOOSKENS

eignis verstrickt gewesen ist: der von ihm affiziert und gepragt wurde; der
das Adrenalin in seinen Adern spiirte, als das Flugzeug in die Tiirme
schlug; der schwitzte, als er vor dem Feuer fliichtete, und sich krimmte
unter dem Liarm der zusammenstiirzenden Bauten. Deshalb wird der Fern-
sehzuschauer gewohnlich nicht als Zeuge bezeichnet und kann auch be-
rechtigterweise nicht als solcher bezeichnet werden, denn er erfiillt nur eine
der zwei notwendigen Bedingungen von Zeugenschaft. Obwohl er das Er-
eignis e wahrnimmt, ist er nicht auf dieselbe Weise affiziert wie die Person,
die vor Ort war. Es gab kein kausales Verhiltnis zwischen ihm und dem
Ereignis; der Fernsehzuschauer wird nicht in vergleichbarer Weise ge-
zeichnet von dem, was er sieht.

Ich fasse die bisherigen Argumente zusammen: Die Idee, dass der Fernseh-
zuschauer ein Zeuge von Ereignissen ist, scheint auf den ersten Blick plau-
sibel und einer genaueren Betrachtung wert zu sein. Doch man kann dem
entgegnen, dass der Fernsehzuschauer kein Zeuge ist, weil er nicht die Er-
eignisse selbst wahrnimmt, sondern nur ihre Darstellung, ihre Zeichen oder
Substitutionen. Aus phanomenologischer Sicht nimmt allerdings der Fern-
sehzuschauer durchaus das Ereignis selbst wahr, und keine bloBe Kopie
davon. In diesem Abschnitt wurde dagegen argumentiert, dass dennoch
eine hinreichende Begriindung dafiir fehlt, den Fernsehzuschauer als Zeu-
gen zu qualifizieren, und sei es aus anderen Griinden als jenen, die durch
den >Common sense<- Einwand bereits angefiihrt wurden. Dieser Einwand
postulierte nur eine Bedingung, der sowohl notwendig als auch hinreichend
fur Zeugenschaft ist: ein Ereignis e gesehen zu haben. In diesem Abschnitt
aber habe ich einen Einwand eingefiihrt, der auf einer zweiten notwendigen
Bedingung von Zeugenschaft basiert. Um als Zeuge bezeichnet zu werden,
so habe ich dargelegt, muss man Teil des Ereignisses gewesen und, zumin-
dest zu einem gewissen Grad, von ihm affiziert worden sein. Diese Bedin-
gung kann nur jemand erfiillen, der tatséchlich am Ort des Geschehens war.
Ein Fernsehzuschauer handelt nur in dem Sinn, dass er ein bestimmtes Er-
eignis >live« mitverfolgt, wie ein Zeuge. In unserem Alltag aber wiirden wir
ihn nicht als Zeugen bezeichnen, da das Fernsehen die Phdanomene ihrer
affektiven Kraft beraubt und verhindert, dass die Ereignisse kausal auf ihn
einwirken.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 153

I1l. VON INFORMATION ZU KONTAKT

Der Fernsehzuschauer ist, so gesehen, kein Zeuge, aber dies ist kein rein
negatives Ergebnis. Im Gegenteil, im Laufe der Untersuchung hat sich eine
spezifische Eigenschaft des Bezeugens und der Zeugenschaft zu erkennen
gegeben, etwas, das in unserem konkreten Umgang mit Zeugen sehr ver-
breitet ist, jedoch in Theorien iiber Zeugenschaft iiberraschenderweise oft
fehlt: »Etwas zu sehen« reicht anscheinend nicht dafiir aus, um davon Zeug-
nis ablegen zu kénnen; die Erfiillung einer zweiten Bedingung — affiziert zu
werden — ist notwendig. Aufbauend auf dieser Beobachtung soll nun im
letzten Teil eine allgemeinere Theorie der Zeugenschaft und des Bezeugens
entwickelt werden. Zwei Auffassungen von Zeugenschaft werden kontra-
stiert: zundchst die klassische erkenntnistheoretische Auffassung, welche
vor allem den Wahrnehmungs- und Informationsgehalt von Zeugenschaft
ins Zentrum riickt," und zweitens eine alternative Auffassung der Zeugen-
schaft, die dagegen die Bedeutung und den Wert von Affektion und Kon-
takt in den Vordergrund stellt.

Das Problem der Zeugenschaft wird in der gegenwértigen philosophi-
schen Debatte vorwiegend als ein Problem von Information behandelt. Wir
verlangen von einem Zeugen, dass er ehrlich ist, korrekt und umfassend in
seinem Bericht. Wir verlangen von ihm einen Bericht dariiber, wie sich ein
Ereignis wirklich zugetragen hat, das heift, wir verlangen moglichst viele
korrekte Informationen von ihm. Innerhalb dieses Paradigmas jedoch kann
der Fernsehzuschauer durchaus als ein guter Zeuge fungieren, denn er kann
uns einen wahren Augenzeugenbericht von einem Ereignis bieten. Und wir
konnen noch weiter gehen: Die »Zeugenschaft« eines Fernsehzuschauers ist
moglicherweise sogar korrekter und umfassender, denn er ist nicht in das
Ereignis verwickelt gewesen, sondern sieht aus einer gewissen Distanz zu.
Man konnte argumentieren, dass seine Einschédtzung des Ereignisses viel

14 So steht im Zentrum der gegenwiértigen Philosophie der Zeugenschaft vor allem
die Frage im Mittelpunkt, ob und wie Zeugenschaft Wissen bzw. wahre Uber-
zeugung vermitteln kann, vgl. Lackey, Jennifer/Sosa, Ernest (Hg.): The Episte-
mology of Testimony, Oxford: Oxford University Press 2006. Auch im alltigli-
chen Sprachgebrauch scheint Zeugenschaft als ein rein sprachlicher Akt ver-
standen zu werden, dessen hauptsdchlicher Zweck die Vermittlung von Infor-

mationen ist.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | GEERT GOOSKENS

verldsslicher ist als die von jemandem, der vor einem Feuer, vor einstiir-
zenden Gebduden oder einer riesigen Welle davonlaufen musste und sich
deshalb nicht die Zeit nehmen konnte, die Situation umfassend einzuschit-
zen.

Diese Darstellung des Bezeugens und der Zeugenschaft ist sicher nicht
falsch, aber sie ist blind gegeniiber einem entscheidenden Gesichtspunkt
von Zeugenschaft — einem Gesichtspunkt, der mit der zweiten notwendigen
Bedingung verkniipft ist, die oben skizziert wurde. Eine erweiterte Theorie
von Zeugenschaft betrachtet den Zeugen nicht nur als einen Behilter von
Information, die auf Wahrnehmung basiert. Sie griindet stattdessen auf der
folgenden Annahme: Durch den Zeugen suchen wir nicht nur Information
tiber ein Ereignis, sondern vielmehr Kontakt mit diesem Ereignis. In gewis-
ser Weise bevorzugen wir einen ungenauen, fragmentarischen Bericht von
»9/11¢ von jemandem, der wirklich vor Ort war, im Vergleich zu einem
Bericht, der zwar genau und umfassend ist, aber von jemandem stammt, der
dasselbe Ereignis nur im Fernsehen mitverfolgte. Die Person vor Ort ist
namlich Teil des Ereignisses geworden — sie ist von ihm affiziert und ge-
prigt worden und als solche gleichsam Spur dieses Ereignisses; es ist, als
konnten wir durch den Zeugen die Vergangenheit beriihren; als wiirde der
Zeuge die Vergangenheit noch mit sich und auf seinem Korper tragen. Er
stellt personlich und durch seine koérperliche Priasenz eine mogliche Ver-
bindung zum vergangenen Ereignis dar. Vielleicht ist es deshalb auch so
problematisch, dass die Generation der Uberlebenden des Holocaust nach
und nach ausstirbt. Natiirlich haben wir bereits eine Menge Informationen
iiber dieses Geschehen, doch wenn die Generation der Uberlebenden stirbt,
verlieren wir seine menschliche Spur. Mit anderen Worten, wir verlieren
jene Korper, die Hunger, Kilte und Angst erlebt haben; jene Korper, die
wirklich von diesem Ereignis affiziert, beriihrt und gezeichnet wurden (und
das buchstiblich, wie an den Tétowierungen einiger KZ-Insassen deutlich
wird)."” Ein Zeuge ist stets mehr als eine Informationsquelle. Wenn er sich

15 Peters formuliert das Paradox der Holocaustzeugenschaft sehr deutlich, indem er
explizit auf die leibliche Subjektivitdt der Holocaustiiberlebenden verweist:
»From the ashes and hell have emerged witnesses whose task, paradoxically, is
to proclaim experiences that cannot be shared and to immortalize events that are
uniquely tied to the mortal bodies of those who went through them.« J.D. Peters:
»Witnessing«, S. 713.

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 155

darauf reduzieren lieBe, dann wire auch ein Fernsehzuschauer ein Zeuge,
aber wir bezeichnen ihn aus guten Griinden nicht so. Zeugen sind lebendige
Spuren der Dinge, die sie erfahren haben. So benutzen sie nicht nur Zei-
chen, indem sie Sprache benutzen, um zu erzédhlen, sondern sie sind selbst
Zeichen: Spuren dessen, was geschah, der bleibende Teil von etwas, das
unwiederbringlich vergangen ist. Der Informationsgehalt ihrer Erzéhlungen
interessiert uns nur, wenn diese Erzdhlungen zugleich von einer Aura der
Ereignisse umgeben ist, die sie geprdgt und affiziert haben, also von der
Aura der Geschichte selbst. In den Zeugnissen suchen wir nicht nur Infor-
mationen iiber die Geschichte, sondern wir suchen die Geschichte selbst
und eine Moglichkeit, mit ihr in Kontakt zu treten.

Aus dem Englischen von Sibylle Schmidt und Ramon Voges

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 14:28:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

