
Das Jahrhundert des Zeugen? 

Über Fernsehen und Zeugenschaft 

GEERT GOOSKENS 

»Das Fernsehen besiegelte das Schicksal des 20. Jahrhunderts, ein Jahrhun-
dert der Zeugenschaft zu sein.«1 Diese These des britischen Medienwissen-
schaftlers John Ellis erscheint auf den ersten Blick einleuchtend. Über den 
Fernsehbildschirm nehmen wir Ereignisse wahr, die außerhalb unseres na-
türlichen Wahrnehmungsbereichs liegen, also Dinge, die wir von unserem 
Wohnzimmer aus mit bloßem Auge nicht hätten sehen können. Wir haben
gesehen, wie Flugzeuge in die Zwillingstürme des Empire State Building 
einschlugen, wie Statuen von Saddam Hussein niederstürzten und in Asien 
Häuser von Tsunami-Wellen fortgespült wurden. Das Fernsehen ermöglicht 
uns Dinge zu sehen, die nicht »da« sind, die also nicht in unserer unmittel-
baren sinnlichen Umgebung gegenwärtig sind. Aber macht die Tatsache, 
dass wir auf dem Fernsehbildschirm zeitlich und räumlich entfernte Erei-
gnisse wahrnehmen, uns wirklich zu Zeugen dieser Ereignisse? Welche 
Kriterien muss jemand erfüllen, um gerechtfertigterweise als Zeuge be-
zeichnet zu werden? Und erfüllt der Fernsehzuschauer möglicherweise 
diese Kriterien?

Eine Antwort auf diese Fragen wird in den folgenden drei Abschnitten 
dieses Aufsatzes entwickelt. Im ersten Abschnitt sollen zunächst Argu-

1 Ellis, John: Seeing Things. Television in the Age of Uncertainty, London: Tau-

ris 2002, hier S. 33: »Television sealed the twentieth century’s fate as the cen-

tury of witness.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | GEERT GOOSKENS

mente für die These dargelegt werden, dass Fernsehzuschauer tatsächlich 
Zeugen genannt werden können. Zu diesem Zweck soll ein erster ›Common 
sense‹-Einwand widerlegt werden. Doch ungeachtet der Hinfälligkeit die-
ses ersten Einwandes bleibt, wie im zweiten Abschnitt gezeigt werden soll, 
die Bezeichnung von Fernsehzuschauern als Zeugen durchaus problema-
tisch. Ich werde ausführen, dass Fernsehzuschauer nur eine von zwei Be-
dingungen erfüllen, die notwendig sind, um als Zeugen bezeichnet werden 
zu können. Im letzten Abschnitt schließlich wird ersichtlich, dass dieser 
Ausgang der Argumentation mehr ist als nur ein negatives Ergebnis. Er 
enthüllt vielmehr einen Aspekt des Bezeugens, der in traditionellen Theo-
rien über Zeugenschaft häufig übersehen wird.

I. DER FERNSEHZUSCHAUER ALS ZEUGE

Im Folgenden soll zunächst gezeigt werden, inwiefern es überhaupt plausi-
bel ist, vom Fernsehzuschauer als Zeugen zu sprechen, und unter welchen 
Bedingungen diese Auffassung philosophisch begründet werden kann. Da-
zu soll ein erster »Common sense«-Einwand gegen diese Meinung wi-
derlegt werden.

Der »Common-sense«-Einwand lautet wie folgt: Es ist offensichtlich, 
dass jemand nur dann als Zeuge eines Ereignisses e gelten kann, wenn er 
das Ereignis e gesehen hat. Eine Person kann beispielsweise nur dann als
Zeuge eines Waldbrandes in Australien bezeichnet werden, wenn sie tat-
sächlich vor Ort ist und das Feuer durch ihre eigenen Sinne wahrnimmt. 
Ein Fernsehzuschauer allerdings nimmt eben nicht das Ereignis e wahr, 
sondern etwas davon Unterschiedenes, nämlich ein Bild des Ereignisses e. 
Und immerhin gibt es beträchtliche Unterschiede zwischen einem realen 
Waldbrand und einem Waldbrand, der am Fernsehbildschirm wahrgenom-
men wird. Während die wirklichen Flammen etwa zwei Meter hoch sind, 
messen die »Flammen« auf dem Bildschirm nur wenige Zentimeter. Auch 
würde ich es niemals wagen, in die Flammen eines wirklichen Feuers zu 
greifen, doch die »Flammen« auf dem Bildschirm kann ich ohne Schwie-
rigkeiten anfassen. Folglich kann der Fernsehzuschauer nicht als Zeuge 
bezeichnet werden, denn er hat nicht wirklich das Ereignis e erfahren, son-
dern etwas davon Unterschiedenes, nämlich nur ein Bild davon. Damit wä-
re John Ellis These widerlegt: Das Zwanzigste Jahrhundert ist – zumindest 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 143

in Bezug auf das Massenmedium Fernsehen – kein Jahrhundert der Zeu-
genschaft, denn es gibt keine hinreichende Begründung dafür, Fernsehzu-
schauer als Zeugen zu bezeichnen. Was der Zuschauer sieht, ist nicht das 
Ereignis selbst, sondern eine bloße Darstellung davon.

Dieser Einwand scheint auf den ersten Blick evident, er impliziert 
allerdings ein ganz spezifisches Bildverständnis. Dieses Bildverständnis 
geht grundsätzlich von der Annahme aus, dass das Bild ein Gegenstand in 
der Welt ist, sei es auch ein sehr spezieller Gegenstand. Das Bild ist ein 
Gegenstand (Gegenstand 1), das vermittels Ähnlichkeit einen anderen 
Gegenstand (Gegenstand 2) repräsentiert. Der Gegenstand »Gemälde einer 
Sonnenblume« kann uns einen anderen Gegenstand zeigen (nämlich die 
wirkliche Sonnenblume), weil die Linien und die Farben auf der Leinwand 
der Form und den Farben der wirklichen Sonnenblume ähneln. Trotz dieser 
Ähnlichkeiten zwischen der Darstellung und dem Dargestellten ist jedem 
klar, dass das Bild uns nicht den »realen Gegenstand« verfügbar macht, 
sondern nur seine Repräsentation. Das Bild einer Sonnenblume ist nicht 
selbst eine Sonnenblume. Wenn jemand mich fragt: »Sind hier irgend-
welche Sonnenblumen im Raum?«, und da wäre nur ein Gemälde von einer 
Sonnenblume, würde man mich kaum einen Lügner nennen, wenn ich mit 
»Nein« antworten würde. Das Bild ist nicht der Gegenstand selbst, sondern 
sein Substitut; ein Zeichen, das in seiner Abwesenheit auf ihn verweist. 
Eine Fotografie meiner Freundin ist nicht meine Freundin, aber sie dient als 
Substitut für meine Freundin, das es mir ermöglicht, sie zu sehen, wenn sie 
nicht da ist. Das Meeresposter in meinem Zimmer ist nicht selbst das Meer, 
sondern etwas anderes, das auf das reale Meer verweist, weil es ihm in 
irgendeiner Weise ähnelt. Wenn ich Bilder anschaue, erfahre ich nicht 
Sonnenblumen, Freundinnen, oder das Meer, sondern ihre Stellvertreter: 
›Gemälde einer Sonnenblume‹, ›Fotografie der Freundin‹, ›Meeresposter‹.2

2 In der Semiotik wird das Bild als ein Zeichen verstanden, welches auf ein abwe-

sendes Objekt verweist, mit dem es durch die Beziehung der Ähnlichkeit ver-

bunden ist. Dieser besondere Typ von Zeichen heißt ›Ikon‹: »I call a sign which 

stands for something merely because it resembles it, an icon. Icons are so com-

pletely substituted from their objects as hardly to be distinguished from them.«

Peirce, Charles: »On the Algebra of Logic«, in: Writings of Charles S. Peirce. A 

Chronological Edition. Band 5: 1884 – 1886, Bloomington: Indiana UP 1993. 

S.162-190.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | GEERT GOOSKENS

Diese Stellvertreter-Theorie des Bildes steht hinter jenem Einwand, der 
oben angeführt wurde. Was der Fernsehzuschauer wahrnimmt, so die 
These, ist nicht ›der terroristische Angriff auf die Zwillingstürme des 
World Trade Centers‹, sondern ein anderes Ding, nämlich sein Substitut 
›Bild des terroristischen Angriffs auf die Zwillingstürme des World Trade 
Centers‹.3 Das heißt, der Fernsehzuschauer kann die offensichtlichste
Bedingung nicht erfüllen, die notwendig ist, um berechtigterweise als 
Zeuge bezeichnet werden zu können: Er verfügt über keine Erfahrung des 
Ereignisses selbst. Vorausgesetzt man akzeptiert die Stellvertreter-Theorie 
des Bildes, dann ist der Fernsehzuschauer per definitionem kein Zeuge, 
weil er keine wirklichen Ereignisse, sondern nur Substitute, Zeichen, oder 
Darstellungen sieht, die sich auf wirkliche Ereignisse beziehen.

Um dennoch die Idee vom Fernsehzuschauer als Zeugen zu verteidigen, 
wird dieser Einwand nun im folgenden Teil des Abschnitts pariert. Zu 
diesem Zweck soll die zugrundeliegende Annahme des Einwandes, nämlich 
die Stellvertretertheorie des Bildes, angefochten werden. Es soll dann eine 
alternative Beschreibung des Bildes vorgeschlagen werden, die sich mit 
unseren alltäglichen Erfahrungen im Umgang mit Bildern vereinbaren lässt, 
und die deshalb ›phänomenologisch‹4 genannt werden kann. Aus phäno-
menologischer Sicht lässt sich nämlich argumentieren, dass der Fernseh-
zuschauer und eine Person, die vor Ort ist und das Ereignis unmittelbar 

3 Die Stellvertreter- oder Zeichentheorie des Bildes ist die vorherrschende in den 

meisten analytischen Herangehensweisen zur Bildlichkeit. Vgl. Scholz, Oliver: 

Bild, Darstellung, Zeichen: philosophische Theorien bildlicher Darstellung. 

Frankfurt a.M.: Klostermann 2004.

4 Es ist die Aufgabe des Phänomenologen, Phänomene zu beschreiben, wie wir 

sie immer schon im Alltag erfahren. In diesem Sinn ist Phänomenologie keine 

kritische oder präskriptive, sondern eine deskriptive Disziplin. Dennoch bein-

haltet sie ein »negatives Moment«, das man für ein kritisches Moment halten 

kann, insofern sie alle theoretischen und begrifflichen Strukturen beseitigen 

will, die den Blick auf die Welt der Erfahrung verstellen. Das theoretische Kon-

strukt, das hier aufgelöst werden soll, ist die Unterscheidung zwischen einem 

Bild und dem, was es darstellt. Es ist eine Unterscheidung, die in unserer Erfah-

rung von einem Bild nicht die geringste Rolle spielt, sondern nur dann ins Spiel 

kommt, sobald wir über Bilder theoretisch nachdenken. Der Phänomenologe je-

doch will nicht über Erfahrung theoretisieren, sondern sie beschreiben.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 145

wahrnimmt, genau dasselbe wahrnehmen, nämlich das Ereignis e. Mit 
anderen Worten, sie sehen nicht zwei verschiedene Gegenstände – ›den 
wirklichen Gegenstand‹ im Gegensatz zu seiner ›Darstellung‹ – , wie ein 
Vertreter der Substitutionstheorie argumentieren würde. Der Phänomen-
ologe kann die Unterscheidung zwischen dem Gegenstand auf der einen 
Seite und seinem bildlichen Stellvertreter auf der anderen Seite vermeiden, 
weil er das Bild nicht in erster Linie für einen Gegenstand in der Welt hält. 
Damit vermeidet er eine Unterscheidung, die zwangsläufig dazu führt, dass 
der Fernsehzuschauer nicht als Zeuge gelten kann. Statt das Bild als einen 
Gegenstand in der Welt zu beschreiben, versteht es der Phänomenologe 
vielmehr als eine Modalität der Gegebenheit. Dieser Fachausdruck soll zu-
nächst erläutert werden. Daraufhin wird ausgeführt, wie dieser Begriff 
eingesetzt werden kann, um eine mögliche Alternative zur Substitutions-
theorie des (Fernseh-)Bildes zu formulieren. Schließlich wird gezeigt, in-
wiefern uns diese Alternative erlaubt, den Fernsehzuschauer dennoch als 
Zeugen zu begreifen.

Die Modalitäten der Gegebenheit umfassen all die verschiedenen gei-
stigen Akte, in denen uns Gegenstände erscheinen, also die Art und Weise, 
in der wir uns auf Objekte beziehen können.5 Ein und dasselbe Objekt, 
mein Fußball zum Beispiel, kann mir in verschiedenen geistigen Modalitä-
ten gegeben sein, etwa in der Wahrnehmung (›Ich sehe meinen Fußball vor 
mir liegen‹), in der Erinnerung (›Ich erinnere mich gestern Fußball gespielt 
zu haben‹) und in der Einbildung (›Ein Einhorn spielt mit meinem Fuß-
ball‹). In all diesen geistigen Akten bezieht sich mein Bewusstsein auf ein 
und dasselbe Ding (›mein Fußball‹). Oder, um es in Fachausdrücken der 
Phänomenologie zu sagen: Ich intendiere dasselbe Objekt. Dennoch ist 
dieses Objekt mir in unterschiedlicher Art und Weise gegeben: In der 
Wahrnehmung ist es mir als leibhaftig da gegeben, in der Erinnerung als 
etwas, das leibhaftig da war, und in der Einbildung wiederum verfügt es 
über gar keine leibhaftige Gegenwart. Ein und derselbe Gegenstand kann in 

5 Vgl. Sokolowski, Robert: Introduction to Phenomenology, New York: Cam-

brige UP 2000, und Bernet, Rudolf: La vie du sujet. Recherches sur l’inter-

prétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris : Presses Universitaires de 

France 1994, S. 66: »Selon Sokolowski, la phénoménologie doit se donner pour 

tâche la recherche de la condition de possibilité de l’être-donnée, dans toute la 

diversité de ses formes.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | GEERT GOOSKENS

den verschiedenen Arten geistiger Akte gegeben sein, und jeder dieser ver-
schiedenen geistigen Akte hat einen Effekt darauf, wie der Gegenstand mir 
jeweils erscheint.

Auch das Bild wird so phänomenologisch als eine Modalität der Gege-
benheit aufgefasst. Das impliziert umgekehrt, dass es eben kein Gegenstand 
ist. Anders gesagt, es ist nicht so etwas wie eine Sonnenblume, eine Freun-
din, oder das Meer; es ist nicht primär ein Objekt, auf das wir uns beziehen 
können. Vielmehr ist es eine besondere Art und Weise der Bezugnahme auf 
Objekte, das heißt eine spezifische Intention. Es gehört nicht der Kategorie 
der Sonnenblumen, Freundinnen und Meere an, sondern derjenigen der 
Wahrnehmung, Erinnerung und Einbildung.6 Wie Jean-Paul Sartre es aus-
drückt: »Das Bild ist ein bestimmter Typ von Bewusstsein. Das Bild ist ein 
Akt und kein Ding. Das Bild ist Bewusstsein von etwas.«7 Die Besonder-
heit von Bildintentionen gegenüber anderen mentalen Akten ist, dass ich 
ein bestimmtes Objekt durch ein anderes Objekt intendiere. Im Falle des 
Gemäldes der Sonnenblume ist dieses vermittelnde Objekt eine Leinwand 
mit braunen und gelben Flecken.8 Wenn ich dieses Bild anschaue, erfahre 
ich jedoch nicht ein Substitut einer Sonnenblume, sondern die Sonnen-
blume selbst, auch wenn sie mir auf andere Weise gegeben ist als durch 
meine Wahrnehmung. In der Wahrnehmung ist die Sonnenblume als leib-

6 Christian Ferencz-Flatz bemerkt in einem Artikel über Bild-Bewußtsein bei 

Husserl: »In erster Linie unterscheidet sich Husserls Begriff des Bildbewusst-

seins vom traditionellen Bildverständnis dadurch, dass das Bild nicht mehr als 

ein reales Verhältnis (etwa zwischen Vorbild und Abbild), sondern als eine in-

tentionale Beziehung aufgefasst wird, in der ein Gegenstand mittels eines ande-

ren, einzig gegebenen, gemeint wird.« Ferencz-Flatz, Christian: »Gibt es per-

zeptive Phantasie? Als-ob-Bewusstsein, Widerstreit und Neutralität in Husserls 

Aufzeichnungen zur Bildbetrachtung«, in: Husserl Studies 25 (2009), S. 235-

253, hier S. 236. 

7 Sartre, Jean-Paul: L’Imagination, Paris: Felix Alcan 1936, S. 162: »L’image est 

un certain type de conscience. L’image est un acte et non une chose. L’image est 

conscience de quelque chose.«

8 Husserl nennt diesen materialen Träger, durch welchen wir das Objekt selbst 

intendieren, ein Bildding. Husserl, Edmund: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-

rung: zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen, Den Haag:

Martinus Nijhof 1980, S. 482.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 147

haftig gegenwärtig, als greifbar gegeben, während sie mir in der Bildinten-
tion mittels eines Artefakts gezeigt wird, also nur eine ›künstliche Gegen-
wart‹ besitzt.9 Aber wenn jemand auf dieses Gemälde zeigen würde und 
mich fragte: »Was sehen Sie?«, würde ich wahrscheinlich sagen: »Eine 
Sonnenblume«, und nicht: »Das Gemälde einer Sonnenblume«.

Wenn wir unseren alltäglichen Umgang mit Bildern in den Blick neh-
men und die Art und Weise, in der wir gewöhnlich über sie sprechen, so er-
weist sich der Gegensatz zwischen dem ›realen Gegenstand‹ einerseits und 
seiner ›Darstellung‹ andererseits als Folge eines spezifischen Bildverständ-
nisses. Das Bild kann aber nicht nur als ein Objekt (›Bildding‹) verstanden 
werden, das sich von einem anderen Objekt unterscheidet, sondern auch als 
eine mögliche Weise, in der wir uns auf Objekte zu beziehen. Im alltägli-
chen intentionalen Leben fungiert das Bild oft als eine der Modalitäten von 
Gegebenheit, in welcher die Dinge selbst uns erscheinen. Selbst wenn diese 
Dinge uns in anderer Weise als durch die Wahrnehmung gegeben sind, 
muss das Bild kein Zeichen sein, das auf einen abwesenden Gegenstand 
außerhalb des Bildes referiert; es zeigt uns vielmehr den ›realen Gegen-
stand‹.10

Wenn man Fernsehzuschauer als Zeugen bezeichnet, dann unterstellt 
man, dass Fernsehzuschauer und direkt wahrnehmende Personen beide in 
der Lage sind, ein Ereignis e zu erfahren, sei es auch in verschiedenen Mo-
dalitäten der Gegebenheit. Jemand, der »9/11« im Fernsehen sieht, kann 
nur dann als Zeuge gelten, wenn diese Person genau das selbe besondere 
Ereignis erfährt wie jemand, der sich tatsächlich zu dieser Zeit in Manhat-
tan befindet. Diese Erfahrung der Identität durch eine Mannigfaltigkeit 
verschiedener mentaler Akte hindurch ist ein sehr gewöhnliches Phänomen 
im alltäglichen Leben. Wenn ich beispielsweise einen Ball wahrnehme, der 
im Garten liegt, kann ich mich erinnern, mit ihm gestern gespielt zu haben, 
oder mir vorstellen, wie ich morgen damit spielen werde. Diese verschie-

9 Vgl. Lambert Wiesings Phänomenologie des Bildes in Wiesing, Lambert: Arti-

fizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des Bildes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

2005.

10 Wiesing betont in gleicher Weise die Auffassung, dass das Bild kein Ding ist, 

das auf ein anderes Ding referiert, wenn er schreibt: »Der Gedanke ist eindeutig: 

wer ein Bild herstellt, schafft nicht ein Zeichen.« L. Wiesing: Artifizielle Prä-

senz, S. 31.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | GEERT GOOSKENS

denen Akte »handeln« allerdings alle von diesem einen besonderen Objekt: 
meinem Fußball. Und wenn ich eine Fotografie meines Fußballs betrachte, 
kann ich ihn als dieses bestimmte individuelle Objekt wiedererkennen. 
Auch wenn ich den Ball auf dem Foto weder kicken noch werfen kann, 
halte ich ihn dennoch für diesen Fußball – meinen Fußball. Dasselbe gilt 
für den Waldbrand in Australien, wie er uns durch das Fernsehbild vermit-
telt wird: Es gibt eine Relation der Identität zwischen dem Ereignis, das 
jemand, der tatsächlich vor Ort ist, wahrnimmt, und dem Ereignis, das am 
Fernsehbildschirm wahrgenommen wird. Dieses Verhältnis der Identität 
entspricht unserer Erfahrung und unserer gewöhnlichen sprachlichen Aus-
drucksweise. Dies zeigt ein einfaches Beispiel, das analog zum vorange-
gangenen Beispiel mit den Sonnenblumen funktioniert: Wenn jemand mich 
fragt, »Hast Du den Waldbrand letzte Nacht gesehen?«, – und ich habe den 
Waldbrand in den Nachrichten gesehen – , antworte ich schlicht und ein-
fach »Ja, das habe ich«. Ich werde wohl kaum sagen: »Nein, ich habe kei-
nen Waldbrand gesehen, nur bewegte Bilder davon im Fernsehen«. Der 
Waldbrand, wie er mir durch die Bilder des Fernsehens zugänglich gemacht 
worden ist, ist kein anderer Gegenstand, der sich von dem realen Wald-
brand unterscheidet, sondern eine spezifische Art und Weise der Erschei-
nung eben desselben Gegenstands. Das Bild ermöglicht es mir, mich auf 
genau das selbe Ereignis zu beziehen wie eine Person, die tatsächlich vor 
Ort war und es direkt wahrgenommen hat.

Diese Argumente also können angeführt werden, um die These zu bele-
gen, dass Fernsehzuschauer Zeugen sind: Um als Zeuge eines Ereignisses e

bezeichnet zu werden, muss jemand das Ereignis e erfahren haben. Diese 
notwendige Bedingung wird vom Fernsehzuschauer nicht erfüllt, wenn wir 
davon ausgehen, dass ein Bild ein Gegenstand in der Welt ist. Wenn ein 
Bild als ein Gegenstand in der Welt betrachtet wird, dann müsste man kon-
sequenterweise sagen, die Person vor Ort und die Person vor dem Fernse-
her sehen verschiedene Dinge. Die eine Person sieht einen Gegenstand 
namens Ereignis e, wohingegen letztere einen anderen Gegenstand namens 
Bild von Ereignis e sieht. Der Fernsehzuschauer ist in diesem Sinn kein 
Zeuge, denn er hat nicht das Ereignis e selbst erfahren, sondern nur ein 
Substitut davon. Legt man jedoch eine alternative Theorie des Bildes 
zugrunde, dann kann der Fernsehzuschauer durchaus diese notwendige 
Bedingung erfüllen. In einem phänomenologischen Bezugssystem können 
Fernsehzuschauer und direkt wahrnehmende Personen genau dieselbe Sa-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 149

che sehen, auch wenn sie ihnen auf verschiedene Art und Weise zugänglich 
ist. Daraus lässt sich schlussfolgern, dass der Fernsehzuschauer tatsächlich 
ein Zeuge sein kann, da er, wenn er fernsieht, die Ereignisse selbst wahr-
nimmt. Er sieht die Welt selbst – mit all ihren Waldbränden, Terroran-
schlägen und Tsunamis – an seinem Fernsehbildschirm.

II. ZEUGENSCHAFT UND AFFEKTION

Dennoch bleiben Zweifel, ob der Fernsehzuschauer als Zeuge bezeichnet 
werden kann. Selbst wenn wir annehmen, dass das Fernsehen uns die Erei-
gnisse selbst und nicht Substitute von ihnen präsentiert, so könnte man 
dennoch folgenden Einwand erheben: Auch wenn der Fernseher das Ereig-

nis e selbst stattfinden sieht, so ist er doch nicht vor Ort, nicht am selben 
Ort wie das Ereignis e. Und ist nicht dieses »Vor Ort-Sein« absolut ent-
scheidend für Zeugenschaft? In diesem Abschnitt wird nicht nur argumen-
tiert, dass, sondern auch warum dieses »Vor Ort-Sein« so wichtig für den 
Begriff der Zeugenschaft ist. Es soll im folgenden gezeigt werden, dass 
»Vor Ort-Sein« nicht etwa deshalb ausschlaggebend ist, weil es uns erlaubt 
das Ereignis selbst zu sehen – denn Fernsehen erlaubt uns, wie oben gezeigt 
wurde, die Ereignisse selbst zu sehen, ohne dass wir vor Ort sein müssen –
sondern aufgrund einer zusätzlichen notwendigen Bedingung von Zeugen-
schaft; aufgrund eines zweiten Kriteriums, das nur dann erfüllt ist, wenn 
Personen tatsächlich vor Ort sind: am Brennpunkt des Geschehens. Dieser 
Abschnitt führt dieses zweite Kriterium ein und versucht plausibel zu ma-
chen, dass es ein notwendiges Kriterium dafür ist, um jemanden mit gutem 
Grund einen Zeugen nennen zu können. Im Anschluss wird dargelegt, dass 
Fernsehzuschauer unmöglich dieses Kriterium erfüllen können und sie da-
her keine Zeugen sind – und gewöhnlich auch nicht als Zeugen bezeichnet 
werden.

Damit jemand als Zeuge gelten kann, müssen zwei Bedingungen erfüllt 
sein. Das erste Kriterium wurde im ersten Abschnitt behandelt: Die Person 
muss ein Ereignis e erfahren haben. Dennoch ist die Erfüllung dieser not-
wendigen Bedingung noch nicht hinreichend für Zeugenschaft. Dies führt 
mich zu meiner zentralen These – bislang noch eine Hypothese: Jemand 
muss zwei notwendige Bedingungen erfüllen, um sich als Zeuge zu qualifi-
zieren; es genügt nicht, dass diese Person das Ereignis gesehen hat; sie soll-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | GEERT GOOSKENS

te auch von diesem affiziert worden sein. Im Folgenden wird diese zweite 
Bedingung näher erläutert. Zunächst soll jedoch geklärt werden, was mit 
Affektion gemeint ist. Was bedeutet es, von einem Ereignis ›affiziert‹ zu 
sein? Und in welcher Weise ist eine Person, die tatsächlich am Ort des Ge-
schehens ist, affiziert von einem Ereignis, der Fernsehzuschauer jedoch 
nicht?

Um dies zu erklären, muss noch einmal auf den Unterschied zwischen 
normaler Wahrnehmung und Bildwahrnehmung zurückgekommen werden. 
Es kann nicht oft genug betont werden, dass dieser Unterschied nicht etwa 
darin besteht, dass es sich um verschiedene Gegenstände handelt, die mir 
beide Modalitäten zeigen – der reale Gegenstand im Gegensatz zu seinem 
Substitut, sondern darin, dass genau dieselbe Sache mir in verschiedenen 

Modalitäten gegeben ist. Was ist der Unterschied? Im Fall sinnlicher 
Wahrnehmung passieren zwei Dinge: Ich nehme nicht nur visuell die Dinge 
um mich herum wahr, sondern ich trete auch in ein Verhältnis kausaler 
Affektion mit ihnen. Wenn ich beispielsweise einen Waldbrand in Austra-
lien wahrnehme, sehe ich nicht nur Feuer, sondern ich bin auch davon affi-
ziert. Ich empfinde die Hitze des Feuers auf meiner Haut, ich habe viel-
leicht Angst,11 der Geruch von verbranntem Holz steigt mir in die Nase. 
Wenn ich tatsächlich ein Ereignis wahrnehme, so bin ich in keiner abge-
sonderten Position, vielmehr bin ich gleichsam in demselben kausalen 
Netzwerk verstrickt wie das Ereignis; es kann auf mich kausal einwirken. 
Ich bin zu einem gewissen Grad stets verwickelt in das Ereignis, das ich 
wahrnehme. Und genau das macht den Unterschied zum bloßen Sehen ei-
nes Ereignisses im Fernsehen aus. Nach Lambert Wiesing reduzieren Bil-
der die Phänomene, die sie darstellen, auf ihre reine Sichtbarkeit.12 Auf-

11 Das Konzept der ›kausalen Affektion‹ wird hier in einem weiten Sinn gebraucht. 

Die Gegenwart des Feuers verursacht nicht nur die Empfindung von Hitze, son-

dern kann auch besondere mentale Zustände evozieren, wie etwa Angst oder 

auch Glücksgefühle.

12 Wiesing, Lambert: Das Mich der Wahrnehmung. Eine Autopsie, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2009, S. 213: »Ausschließlich Bilder sind in der Lage, etwas sehen 

zu lassen, ohne von mir dafür den Preis einer persönlichen Anwesenheit in der 

wahrgenommenen Welt zu verlangen. Beim Bild ist dies sogar die Regel: Ich 

kann etwas sehen, ohne deshalb durch meinen Wahrnehmungszustand mit dem 

Wahrgenommen kausal verstrickt zu werden.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 151

grund dessen können sie mich nicht in derselben Weise affizieren, wie es 
die direkte sinnliche Wahrnehmung bewirken würde. Denken wir nur an 
den Waldbrand, jedoch so, wie er uns durch das Fernsehen gezeigt wird. 
Ich nehme immer noch genau den selben Waldbrand wahr, aber ich emp-
finde nicht die Hitze des Feuers auf meiner Haut, ich habe keine Angst, und 
ich rieche nicht das brennende Holz. Wenn ich fernsehe, wende ich mich 
dem Ereignis zu, um es wahrzunehmen, doch das Ereignis hat sich mir 
gleichsam nicht ›zugewandt‹, um mich zu affizieren.13

Damit ist geklärt, was es bedeutet, von einem Ereignis affiziert zu sein, 
und es kann gezeigt werden, in welcher Weise dies für die Zeugenschaft 
von einem Ereignis entscheidend ist. Wir zögern, einen Fernsehzuschauer 
als Zeugen zu bezeichnen, weil er zwar ein Ereignis e gesehen hat, jedoch 
nicht kausal affiziert wurde. Dieser Mangel an Affektion ist der Tatsache 
geschuldet, dass Fernsehen die Phänomene der Wahrnehmung auf ihre rei-
ne Sichtbarkeit reduziert und sie gleichsam ihrer affektiven Kraft ent-
kleidet. Doch wie bedeutsam Affektion für Zeugenschaft ist, kann mithilfe 
eines Beispiels verdeutlicht werden. Angenommen wir treffen jemanden, 
der uns einen detaillierten Bericht davon gibt, was am 11. September 2001 
in New York geschah. Die Person erzählt äußerst lebhaft von dem Ereignis, 
und wir sind interessiert an ihrem Bericht. An einem gewissen Punkt der 
Unterhaltung ist es unvermeidbar zu fragen: »Waren Sie dort?« Wenn die 
Person antwortet: »Nein, aber ich habe mir das komplette Filmmaterial 
angeschaut, das an diesem Tag aufgenommen wurde, und ich habe jede 
Dokumentation gesehen, die darüber gedreht wurde«, sind wir wahrschein-
lich enttäuscht. Aber warum? Diese Person versorgt uns mit so vielen In-
formationen über das Ereignis! Was hätten wir uns Besseres erhoffen kön-
nen? Wir sind wahrscheinlich enttäuscht, weil wir etwas mehr erhofft hat-
ten als nur Informationen über »9/11«. Wir hatten gehofft, es mit einer Per-
son zu tun zu haben, die wirklich Teil des Ereignisses war. Mit anderen 
Worten, wir hatten uns Kontakt zu einem Körper erhofft, der in dieses Er-

13 In seinem Aufsatz »Witnessing« stellt John Durham Peters diese affektive Kraft 

eines Ereignisses heraus: »To witness always involves risk, potentially, to have

your life changed. […] You can be marked for life by being the witness of an 

event […] That simply seeing can mark your bodily fate is a suggestive way of 

getting beyond the idea of mere spectatorship.« Peters, John D.: »Witnessing«, 

in: Media, Culture, Society 23 (2001), S. 707-723, hier S. 714.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | GEERT GOOSKENS

eignis verstrickt gewesen ist: der von ihm affiziert und geprägt wurde; der 
das Adrenalin in seinen Adern spürte, als das Flugzeug in die Türme 
schlug; der schwitzte, als er vor dem Feuer flüchtete, und sich krümmte 
unter dem Lärm der zusammenstürzenden Bauten. Deshalb wird der Fern-
sehzuschauer gewöhnlich nicht als Zeuge bezeichnet und kann auch be-
rechtigterweise nicht als solcher bezeichnet werden, denn er erfüllt nur eine 
der zwei notwendigen Bedingungen von Zeugenschaft. Obwohl er das Er-

eignis e wahrnimmt, ist er nicht auf dieselbe Weise affiziert wie die Person, 
die vor Ort war. Es gab kein kausales Verhältnis zwischen ihm und dem 
Ereignis; der Fernsehzuschauer wird nicht in vergleichbarer Weise ge-
zeichnet von dem, was er sieht.

Ich fasse die bisherigen Argumente zusammen: Die Idee, dass der Fernseh-
zuschauer ein Zeuge von Ereignissen ist, scheint auf den ersten Blick plau-
sibel und einer genaueren Betrachtung wert zu sein. Doch man kann dem 
entgegnen, dass der Fernsehzuschauer kein Zeuge ist, weil er nicht die Er-
eignisse selbst wahrnimmt, sondern nur ihre Darstellung, ihre Zeichen oder 
Substitutionen. Aus phänomenologischer Sicht nimmt allerdings der Fern-
sehzuschauer durchaus das Ereignis selbst wahr, und keine bloße Kopie 
davon. In diesem Abschnitt wurde dagegen argumentiert, dass dennoch 
eine hinreichende Begründung dafür fehlt, den Fernsehzuschauer als Zeu-
gen zu qualifizieren, und sei es aus anderen Gründen als jenen, die durch 
den ›Common sense‹- Einwand bereits angeführt wurden. Dieser Einwand 
postulierte nur eine Bedingung, der sowohl notwendig als auch hinreichend 
für Zeugenschaft ist: ein Ereignis e gesehen zu haben. In diesem Abschnitt 
aber habe ich einen Einwand eingeführt, der auf einer zweiten notwendigen 
Bedingung von Zeugenschaft basiert. Um als Zeuge bezeichnet zu werden, 
so habe ich dargelegt, muss man Teil des Ereignisses gewesen und, zumin-
dest zu einem gewissen Grad, von ihm affiziert worden sein. Diese Bedin-
gung kann nur jemand erfüllen, der tatsächlich am Ort des Geschehens war. 
Ein Fernsehzuschauer handelt nur in dem Sinn, dass er ein bestimmtes Er-
eignis ›live‹ mitverfolgt, wie ein Zeuge. In unserem Alltag aber würden wir 
ihn nicht als Zeugen bezeichnen, da das Fernsehen die Phänomene ihrer 
affektiven Kraft beraubt und verhindert, dass die Ereignisse kausal auf ihn 
einwirken.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 153

III. VON INFORMATION ZU KONTAKT

Der Fernsehzuschauer ist, so gesehen, kein Zeuge, aber dies ist kein rein 
negatives Ergebnis. Im Gegenteil, im Laufe der Untersuchung hat sich eine 
spezifische Eigenschaft des Bezeugens und der Zeugenschaft zu erkennen 
gegeben, etwas, das in unserem konkreten Umgang mit Zeugen sehr ver-
breitet ist, jedoch in Theorien über Zeugenschaft überraschenderweise oft 
fehlt: ›Etwas zu sehen‹ reicht anscheinend nicht dafür aus, um davon Zeug-
nis ablegen zu können; die Erfüllung einer zweiten Bedingung – affiziert zu 
werden – ist notwendig. Aufbauend auf dieser Beobachtung soll nun im 
letzten Teil eine allgemeinere Theorie der Zeugenschaft und des Bezeugens 
entwickelt werden. Zwei Auffassungen von Zeugenschaft werden kontra-
stiert: zunächst die klassische erkenntnistheoretische Auffassung, welche 
vor allem den Wahrnehmungs- und Informationsgehalt von Zeugenschaft 
ins Zentrum rückt,14 und zweitens eine alternative Auffassung der Zeugen-
schaft, die dagegen die Bedeutung und den Wert von Affektion und Kon-
takt in den Vordergrund stellt.

Das Problem der Zeugenschaft wird in der gegenwärtigen philosophi-
schen Debatte vorwiegend als ein Problem von Information behandelt. Wir 
verlangen von einem Zeugen, dass er ehrlich ist, korrekt und umfassend in 
seinem Bericht. Wir verlangen von ihm einen Bericht darüber, wie sich ein 
Ereignis wirklich zugetragen hat, das heißt, wir verlangen möglichst viele 
korrekte Informationen von ihm. Innerhalb dieses Paradigmas jedoch kann 
der Fernsehzuschauer durchaus als ein guter Zeuge fungieren, denn er kann 
uns einen wahren Augenzeugenbericht von einem Ereignis bieten. Und wir 
können noch weiter gehen: Die ›Zeugenschaft‹ eines Fernsehzuschauers ist 
möglicherweise sogar korrekter und umfassender, denn er ist nicht in das 
Ereignis verwickelt gewesen, sondern sieht aus einer gewissen Distanz zu. 
Man könnte argumentieren, dass seine Einschätzung des Ereignisses viel 

14 So steht im Zentrum der gegenwärtigen Philosophie der Zeugenschaft vor allem 

die Frage im Mittelpunkt, ob und wie Zeugenschaft Wissen bzw. wahre Über-

zeugung vermitteln kann, vgl. Lackey, Jennifer/Sosa, Ernest (Hg.): The Episte-

mology of Testimony, Oxford: Oxford University Press 2006. Auch im alltägli-

chen Sprachgebrauch scheint Zeugenschaft als ein rein sprachlicher Akt ver-

standen zu werden, dessen hauptsächlicher Zweck die Vermittlung von Infor-

mationen ist.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | GEERT GOOSKENS

verlässlicher ist als die von jemandem, der vor einem Feuer, vor einstür-
zenden Gebäuden oder einer riesigen Welle davonlaufen musste und sich 
deshalb nicht die Zeit nehmen konnte, die Situation umfassend einzuschät-
zen.

Diese Darstellung des Bezeugens und der Zeugenschaft ist sicher nicht 
falsch, aber sie ist blind gegenüber einem entscheidenden Gesichtspunkt 
von Zeugenschaft – einem Gesichtspunkt, der mit der zweiten notwendigen 
Bedingung verknüpft ist, die oben skizziert wurde. Eine erweiterte Theorie 
von Zeugenschaft betrachtet den Zeugen nicht nur als einen Behälter von 
Information, die auf Wahrnehmung basiert. Sie gründet stattdessen auf der 
folgenden Annahme: Durch den Zeugen suchen wir nicht nur Information 

über ein Ereignis, sondern vielmehr Kontakt mit diesem Ereignis. In gewis-
ser Weise bevorzugen wir einen ungenauen, fragmentarischen Bericht von 
›9/11‹ von jemandem, der wirklich vor Ort war, im Vergleich zu einem 
Bericht, der zwar genau und umfassend ist, aber von jemandem stammt, der 
dasselbe Ereignis nur im Fernsehen mitverfolgte. Die Person vor Ort ist 
nämlich Teil des Ereignisses geworden – sie ist von ihm affiziert und ge-
prägt worden und als solche gleichsam Spur dieses Ereignisses; es ist, als 
könnten wir durch den Zeugen die Vergangenheit berühren; als würde der 
Zeuge die Vergangenheit noch mit sich und auf seinem Körper tragen. Er 
stellt persönlich und durch seine körperliche Präsenz eine mögliche Ver-
bindung zum vergangenen Ereignis dar. Vielleicht ist es deshalb auch so 
problematisch, dass die Generation der Überlebenden des Holocaust nach 
und nach ausstirbt. Natürlich haben wir bereits eine Menge Informationen 
über dieses Geschehen, doch wenn die Generation der Überlebenden stirbt, 
verlieren wir seine menschliche Spur. Mit anderen Worten, wir verlieren 
jene Körper, die Hunger, Kälte und Angst erlebt haben; jene Körper, die 
wirklich von diesem Ereignis affiziert, berührt und gezeichnet wurden (und 
das buchstäblich, wie an den Tätowierungen einiger KZ-Insassen deutlich 
wird).15 Ein Zeuge ist stets mehr als eine Informationsquelle. Wenn er sich 

15 Peters formuliert das Paradox der Holocaustzeugenschaft sehr deutlich, indem er 

explizit auf die leibliche Subjektivität der Holocaustüberlebenden verweist: 

»From the ashes and hell have emerged witnesses whose task, paradoxically, is 

to proclaim experiences that cannot be shared and to immortalize events that are 

uniquely tied to the mortal bodies of those who went through them.« J.D. Peters: 

»Witnessing«, S. 713.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 155

darauf reduzieren ließe, dann wäre auch ein Fernsehzuschauer ein Zeuge, 
aber wir bezeichnen ihn aus guten Gründen nicht so. Zeugen sind lebendige 

Spuren der Dinge, die sie erfahren haben. So benutzen sie nicht nur Zei-
chen, indem sie Sprache benutzen, um zu erzählen, sondern sie sind selbst 

Zeichen: Spuren dessen, was geschah, der bleibende Teil von etwas, das 
unwiederbringlich vergangen ist. Der Informationsgehalt ihrer Erzählungen 
interessiert uns nur, wenn diese Erzählungen zugleich von einer Aura der 
Ereignisse umgeben ist, die sie geprägt und affiziert haben, also von der 
Aura der Geschichte selbst. In den Zeugnissen suchen wir nicht nur Infor-
mationen über die Geschichte, sondern wir suchen die Geschichte selbst 
und eine Möglichkeit, mit ihr in Kontakt zu treten.

Aus dem Englischen von Sibylle Schmidt und Ramon Voges

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141 - am 14.02.2026, 14:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

