
54

Würde
Grundbegriffe der Kommunikations- und Medienethik (Teil 11). 
Von Thomas Bohrmann

A ls gesellschaftliches Teilsystem haben die Medien die 
Menschenwürde zu achten und sie durch ihre unter-
schiedlichen Angebote nicht zu verletzten. Allerdings 

ist Würde ein abstrakter, klärungsbedürftiger Begriff, der kon-
kretisiert werden muss. Die Verletzung der Würde durch media-

le Präsentationsformen ist prinzipiell 
durch jedes Medium (Film, Fernse-
hen, Print, Werbung, Internetangebo-
te, Computerspiele etc.) möglich. Die 
Diskussion um Menschenwürdever-
letzungen in den Medien soll hier je-
doch am Beispiel des Fernsehens il-

lustriert werden, dem nach wie vor eine gewisse Leitfunktion 
zugeschrieben werden muss. Zunächst aber steht eine philoso-
phische Einordnung des Begriffs im Vordergrund.

Philosophische Grundüberlegungen
Der Begriff der Würde ist ein Zentralbegriff der Ethik. Er leitet 
sich begriffsgeschichtlich aus dem lateinischen dignitas (Würde, 
Ansehen) bzw. dem griechischen axioma (Wert, Ehre) ab. Schon 
in der Antike wohnt dem dignitas-Begriff dabei eine spezifische 
Mehrdeutigkeit inne, die sich aus dem anthropologischen Cha-
rakter des Würdebegriffes einerseits und dessen sozialpoliti-
scher Dimension andererseits ergibt. Nach Cicero etwa zeichnet 
sich der Mensch gegenüber anderen Lebewesen durch seine Ver-
nunftbegabung und seine daraus resultierende Würde aus (vgl. 
Cicero 1986). Zugleich verpflichtet ihn diese natürliche Anlage 
aber auch dazu, sein Potenzial auszuschöpfen und gesellschaft-
liches Ansehen zu erwerben. Gelingt dies nicht und erweist sich 

Prof. Dr. Thomas 

Bohrmann lehrt 

Katholische Theologie 

mit dem Schwerpunkt 

Angewandte Ethik 

an der Fakultät 

für Staats- und 

Sozialwissenschaften 

der Universität der 

Bundeswehr München.

M E D I E N E T H I K

SERIE

Communicatio Socialis (1/2018) 51: 54-59. DOI: 10.5771/0010-3497-2018-1-54

ComSoc_final.indd   54 09.02.2018   14:56:01

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54


55

der Einzelne gegenüber seiner naturgegebenen Würde als un-
würdig, so kann sie ihm auf sozialer Ebene auch wieder abge-
sprochen werden (vgl. Großmann 2004, Sp. 1088-1089).

Diese begriffsinhärente Spannung wirft früh Fragen hin-
sichtlich des ontologischen Status der menschlichen Würde 
auf. Während vor allem in der römischen Antike die Würde als 
natürliche Eigenschaft des Menschen erscheint, die jedoch der 
sozialen Bestätigung bedarf, interpretieren 
frühmittelalterliche Autoren – wie etwa Tho-
mas von Aquin – die Menschenwürde als un-
verlierbare göttliche Gabe, die sie der Gottes- 
ebenbildlichkeit (vgl. Gen 1,27) verdanken 
(vgl. Schaber 2012, S. 23-34). Die neuzeitli-
che Tradition wiederum löst diese metaphysische Rückbindung 
der Menschenwürde auf und begreift die Würde vielmehr als 
Eigenschaft, die in der Autonomie bzw. Selbstbestimmung des 
Einzelnen gründet (z. B. Immanuel Kant). Diesem Verständnis 
entsprechen auch die zeitgenössischen Institutionalisierungen 
der Menschenwürde in den Menschenrechtserklärungen und 
anderen internationalen Verträgen seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts (vgl. von der Pforten 2016, S. 54-65 und 73-74).

Die in der ideengeschichtlichen Entwicklung deutlich 
werdenden unterschiedlichen Verwendungsweisen des Würde-
begriffes finden ihren systematischen Ausdruck in der Diffe-
renzierung zwischen sogenannten kontingenten und inhärenten 
Würdekonzeptionen (vgl. Schaber 2012, S. 19-21). Von einem 
kontingenten Würdebegriff ist immer dann die Rede, wenn es 
beispielsweise um die Würde eines Amtes oder ein würdevol-
les Verhalten geht. Dabei handelt es sich nicht um einen mo-
ralischen Anspruch, sondern um ein gesellschaftliches Kon-
strukt, dem man entsprechen bzw. gerecht werden kann oder 
eben nicht. Sätze wie: „Sie hat das Amt mit Würde bekleidet“ 
oder „Er ist würdelos gealtert“ sind Beispiele für einen solchen 
kontingenten Würdebegriff, der keine Notwendigkeit, sondern 
lediglich eine Möglichkeit beschreibt. Inhärent hingegen ist der 
Begriff der Würde immer dann, wenn er Menschen qua ihres 
Personseins zuerkannt wird. Er bezeichnet dann einen unbe-
dingten Anspruch, den sein Träger gegenüber anderen Personen 
oder auch Institutionen einfordern kann. Seinen gedanklichen 
Ursprung hat der inhärente Würdebegriff bei Immanuel Kant 
und dessen „Selbstzweckformel“, wonach kein Individuum bloß 
als Mittel, sondern immer als Zweck an sich selbst zu gebrau-
chen ist (vgl. Kant 1785/1998, S. 77-83). Heutzutage ist der inhä-

Die neuzeitliche Tradition begreift 
Würde als Eigenschaft, die sich in der 

Autonomie bzw. Selbstbestimmung  
des Einzelnen gründet.

Grundbegriffe: Würde

ComSoc_final.indd   55 09.02.2018   14:56:01

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54


56

Thomas Bohrmann

rente Würdebegriff die Grundlage für das Menschenrechtsver-
ständnis, das dem Grundgesetz („Die Würde des Menschen ist 
unantastbar.“, Art. 1 Abs. 1) und der Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte („Alle Menschen sind frei und gleich an Wür-
de und Rechten geboren.“, Art. 1) zugrunde liegt. Ein zentraler 
Aspekt dieses inhärenten Würdeverständnisses besteht darin, 
andere Menschen nicht zu instrumentalisieren – sie also nicht 
in einer Weise zu behandeln, die durch sie selbst keine Zustim-
mung erfahren könnte. Dies geschieht unter anderem dann, 
wenn Personen über die wahren Absichten einer auf sie bezo-
genen Handlung im Unklaren gelassen werden oder sie keine 
Eingriffsmöglichkeiten in eine Handlung besitzen, die derart 
auf ihre persönliche Integrität (sei diese physisch oder psychisch 
betroffen) auswirkt, dass sie sie vernünftigerweise nicht wollen 
können (vgl. Schaber 2011, S. 331-332). 

Medienethische Akzentuierung
Diskursive Auseinandersetzungen mit Verletzungen der Men-
schenwürde in Medien sollten nicht nur die unterschiedlichen 
Kommunikationskanäle differenziert betrachten, sondern auch 
unterschiedliche Gattungen. Für das Fernsehen stehen hier drei 
verschiedene Sendeformen bzw. Gattungen im Vordergrund:  
(1) Spielfilme, (2) nachrichtliche Formate und (3) Unterhal-
tungssendungen.

(1) Zunächst einmal ist festzustellen, dass viele Spielfilme 
Menschenwürdeverstöße präsentieren, ohne dass dies von Po-
litik und Gesellschaft ausdrücklich problematisiert wird. Dif-
ferenzierung ist also nötig. Action-, Horror-, Science-Fiction-, 
Kriegs- oder Kriminalfilme sind gewalthaltige Genres, bei denen 

auf der narrativen Ebene unterschiedliche 
Formen der Verletzung der Menschenwür-
de dargestellt werden, um so etwa das Böse 
schonungslos zu charakterisieren und die Zu-
schauer_innen emotional in eine Geschichte 
hineinzuziehen (vgl. Hroß 2002). Dabei han-

delt es sich aber um fiktionale Gewalt zu Unterhaltungszwecken; 
die agierenden Schauspieler_innen erleiden in der Realität keine 
Gewalt und ihre Würde wird nicht verletzt. Die gewalthaltigen 
Handlungen sind inszeniert und narrativ eingebunden. Gleich-
wohl gilt bei Spielfilmen die Berücksichtigung inhaltsethischer 
Kriterien, wodurch Menschenwürdeverstöße gegebenenfalls 
identifiziert werden können. Denn entscheidend ist, welche 
Werte und Moralvorstellungen bzw. welches Menschenbild die 

Entscheidend ist, welche Werte 
und Moralvorstellungen bzw. 
welches Menschenbild die Medien 
öffentlich verbreiten wollen. 

ComSoc_final.indd   56 09.02.2018   14:56:01

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54


57

Grundbegriffe: Würde

Medien öffentlich verbreiten wollen. Gewalthaltige Filme grei-
fen demnach die Menschenwürde an, wenn sie „Personen und 
Gruppen verketzern, verfolgen oder diskriminieren, Gewalt 
verherrlichen oder verharmlosen, Gewalt sadismus- oder ma-
sochismusaffirmativ präsentieren, Gewalt propagieren oder zur 
Gewaltausübung öffentlich aufrufen“ (Bohrmann 2002, S. 328). 
Bei der medienethischen Bewertung ist aber die Unterscheidung 
von Darstellungs- und Aussageebene unver-
zichtbar. Auf der Darstellungsebene können 
Menschenwürdeverletzungen gezeigt wer-
den, um diese zum Beispiel zu kritisieren 
und zu brandmarken. Allerdings darf kein 
Spielfilm solche Verstöße durch seine Ge-
samtaussage propagieren. Dies wäre etwa der Fall, wenn sich die 
Rezipient_innen zu sehr mit den Tätern identifizieren und ihre 
bösen Handlungen im Film nicht problematisiert werden; eine 
distanzierte Stellungnahme wird somit erschwert. Der hier the-
matisierte Rezipient_innenschutz beinhaltet selbstverständ-
lich auch den Schutz von Kindern und Jugendlichen, da diese 
Altersgruppen einen besonderen gesellschaftlichen Schonraum 
benötigen, der ihnen eine altersgemäße Rezeption, die ihre 
Würde achtet, garantiert. 

(2) In Nachrichten, politischen Magazinen oder Dokumen-
tationen dient die Präsentation von tatsächlich vorgefallenen 
Menschenwürdeverletzungen der Information. Mit Berichten 
und den dazugehörenden Bildern, etwa über Misshandlungen, 
Folter oder Tötungen, wird versucht, auf reale Gewaltverhält-
nisse aufmerksam zu machen und diese öffentlich anzuklagen. 
Die grundlegende Informationsfunktion der Medien gebietet 
es geradezu, entsprechende Darstellungen einem breiten Pub-
likum zu zeigen. Gleichwohl ist hier ein sensibler Umgang mit 
Bildquellen unverzichtbar. Kommentierung und Kontextuali-
sierung sind unentbehrliche ethische Kriterien bei der redakti-
onellen Bearbeitung, um die Opfer in ihrer Würde durch die Art 
der Präsentation nicht herabzusetzen. 

(3) Seit den 2000er Jahren wird über eine mögliche Wür-
deverletzung durch kommerzielle Unterhaltungssendungen 
des Realitätsfernsehens, bei dem zumeist nicht professionelle 
Schauspieler_innen auftreten, in der Öffentlichkeit intensiv 
diskutiert (z. B. „Big Brother“, „Deutschland sucht den Super-
star“ und ähnliche Castingshows, die Dschungelshow „Ich bin 
ein Star – Holt mich hier raus“ oder „Frauentausch“). Hier steht 
vor allem die Würde der Kandidat_innen im Zentrum der me-

Rezipient_innenschutz beinhaltet 
auch den Schutz von Kindern 

und Jugendlichen, da diese einen 
besonderen Schonraum benötigen.

ComSoc_final.indd   57 09.02.2018   14:56:01

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54


58

Thomas Bohrmann

dienethischen Bewertung. Insofern sie aus freiem Willen an 
einer solchen Show teilnehmen, sie über den Spielablauf ange-
messen informiert worden sind und in keine lebensbedrohli-
chen Situationen durch die Produzent_innen gebracht werden, 
werden sie nicht instrumentalisiert und damit in ihrer Würde 
auch nicht verletzt. Als ethische Kriterien gelten hier also Frei-
willigkeit, Transparenz und Teilnehmerschutz (vgl. Mikat 2015, 
S. 45-46). Ob allerdings diese Transparenz über das Spielgesche-
hen beispielsweise bei der ersten Staffel von „Big Brother“ im 
Jahre 2000 vollumfänglich gegeben war, darf nach wie vor be-
zweifelt werden, denn die Kandidat_innen – damals allesamt 
völlig unerfahren im Umgang mit den Medien – wussten nicht 
genau, was mit ihnen während des Spiels und nach der Sendung 
passierte (vgl. Bohrmann 2000). Seither ist allerdings davon 
auszugehen, dass die teilnehmenden Personen viel besser in-
formiert sind und sie sich folglich autonom für eine Beteiligung 
entscheiden können.

Ausblick
Auch wenn die Menschenwürde in den Medien prinzipiell durch 
ein engmaschiges Netz an ethischen und rechtlichen Normen 
(z. B. Grundgesetz, Strafgesetzbuch, Jugendschutzgesetz, Ju-
gendmedienschutz-Staatsvertrag) geschützt und durch ver-
schiedene Verantwortungsträger (z. B. Staat, Bundesprüfstelle 
für jugendgefährdende Medien, Freiwillige Selbstkontrolle des 
Fernsehens, Freiwillige Selbstkontrolle der Filmwirtschaft, 
Unterhaltungssoftware Selbstkontrolle, Deutscher Presserat, 
Deutscher Werberat) in Deutschland kontrolliert wird, sind die 
Produzent_innen letztlich moralisch verpflichtet, sich immer 
die Frage zu stellen, ob die von ihnen verbreiteten medialen 
Inhalte den grundlegenden Prinzipien der verantwortlichen 
Kommunikation entsprechen. Denn der Kommunikationspro-
zess muss sich einerseits zwischen Medienfreiheit und anderer-
seits zwischen der Beachtung und dem Schutz der menschlichen 
Würde bewegen. Letztlich lebt dieser Prozess vor allem aber 
auch vom öffentlichen Diskurs und der Partizipation aller Betei-
ligten, die darauf zu achten haben, dass ihre Würde auch in der 
Mediengesellschaft unantastbar bleibt. 

Literatur
Bohrmann, Thomas (2000): Big Brother. Medienethische Überlegungen zu den 

Grenzen von Unterhaltung. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, Beilage zur 
Wochenzeitung Das Parlament. B 41-42, S. 3-10.

ComSoc_final.indd   58 09.02.2018   14:56:02

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54


59

Bohrmann, Thomas (2002): Ethik der Produktion und des Inhalts. In: Haus-
manninger, Thomas/Ders. (Hg.): Mediale Gewalt – Interdisziplinäre und 
ethische Perspektiven. München, S. 315-334.

Cicero, Marcus T. (1986): De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln. Hg. von 
Heinz Gunermann. Stuttgart.

Großmann, Andreas (2004): Würde. In: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried/
Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12. 
Basel, Sp. 1088-1093.

Hroß, Gerhard (2002): Die Funktion von Gewalt im Film. In: Hausmanninger, 
Thomas/Bohrmann, Thomas (Hg.): Mediale Gewalt – Interdisziplinäre und 
ethische Perspektiven. München, S. 136-145. 

Kant, Immanuel (1785/1998): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hg. von 
Theodor Valentiner. Stuttgart.

Mikat, Claudia (2015): Absicht oder Inszenierungsweise? Die Feststellung 
von Menschenwürdeverstößen im Fernsehen. In: tv diskurs, 19. Jg., H. 1,  
S. 44-49.

Schaber, Peter (2011): Menschenwürde und das Instrumentalisierungsverbot. 
In: Stoecker, Ralf/Neuhäuser, Christian/Raters, Marie-Luise (Hg.): Hand-
buch Angewandte Ethik. Stuttgart/Weimar, S. 331-337.

Schaber, Peter (2012): Menschenwürde. Stuttgart.
von der Pfordten, Dietmar (2016): Menschenwürde. Eine Einführung.  

München.

 

Grundbegriffe: Würde

ComSoc_final.indd   59 09.02.2018   14:56:02

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

