SIS

Wiirde

Grundbegriffe der Kommunikations- und Medienethik (Teil 11).
Von Thomas Bohrmann

Is gesellschaftliches Teilsystem haben die Medien die
A Menschenwurde zu achten und sie durch ihre unter-
schiedlichen Angebote nicht zu verletzten. Allerdings
ist Wiirde ein abstrakter, klarungsbedurftiger Begriff, der kon-

kretisiert werden muss. Die Verletzung der Wiirde durch media-
le Prasentationsformen ist prinzipiell

. durch jedes Medium (Film, Fernse-
Grundb egrlffe der hen, Print, Werbung, Internetangebo-
m B m n Bma m n B te, Computerspiele etc.) méglich. Die

. . . 1. Diskussion um Menschenwiirdever-
Communlcatlo SOClalls letzungen in den Medien soll hier je-
doch am Beispiel des Fernsehens il-
lustriert werden, dem nach wie vor eine gewisse Leitfunktion
zugeschrieben werden muss. Zunichst aber steht eine philoso-

phische Einordnung des Begriffs im Vordergrund.

Philosophische Grundiiberlegungen
Der Begriff der Wiirde ist ein Zentralbegriff der Ethik. Er leitet
sich begriffsgeschichtlich aus dem lateinischen dignitas (Wurde,
Prof. Dr. Thomas ~ Ansehen) bzw. dem griechischen axioma (Wert, Ehre) ab. Schon
Bohrmannlehrt  in der Antike wohnt dem dignitas-Begriff dabei eine spezifische
Katholische Theologie ~ Mehrdeutigkeit inne, die sich aus dem anthropologischen Cha-
mit dem Schwerpunkt ~ rakter des Wiirdebegriffes einerseits und dessen sozialpoliti-
Angewandte Ethik  scher Dimension andererseits ergibt. Nach Cicero etwa zeichnet
ander Fakultit  sich der Mensch gegeniiber anderen Lebewesen durch seine Ver-
fiir Staats-und ~ nunftbegabung und seine daraus resultierende Wiirde aus (vgl.
Sozialwissenschaften Cicero 1986). Zugleich verpflichtet ihn diese natiirliche Anlage
der Universitit der aber auch dazu, sein Potenzial auszuschépfen und gesellschaft-
Bundeswehr Miinchen.  liches Ansehen zu erwerben. Gelingt dies nicht und erweist sich

54 i  Communicatio Socialis (1/2018) 51: 54-59. DOL 10.5771/0010-3497-2018-1-54

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41, © Urheberechtiich geschitzter Inhat 3
g des Inhalts ir it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

Grundbegriffe: Wiirde

der Einzelne gegeniiber seiner naturgegebenen Wiirde als un-
wiirdig, so kann sie ihm auf sozialer Ebene auch wieder abge-
sprochen werden (vgl. Groffmann 2004, Sp. 1088-1089).

Diese begriffsinhirente Spannung wirft frith Fragen hin-
sichtlich des ontologischen Status der menschlichen Wiirde
auf. Wihrend vor allem in der rémischen Antike die Wiirde als
nattirliche Eigenschaft des Menschen erscheint, die jedoch der
sozialen Bestitigung bedarf, interpretieren

frihmittelalterliche Autoren — wie etwa Tho- Die neuzeitliche Tradition begreift
mas von Aquin - die Menschenwiirde als un- Wiirde als Eigenschaft, die sich in der
verlierbare gottliche Gabe, die sie der Gottes- Autonomie bzw. Selbstbestimmung
ebenbildlichkeit (vgl. Gen 1,27) verdanken des Einzelnen griindet.

(vgl. Schaber 2012, S. 23-34). Die neuzeitli- o
che Tradition wiederum 16st diese metaphysische Riickbindung
der Menschenwiirde auf und begreift die Wiirde vielmehr als
Eigenschaft, die in der Autonomie bzw. Selbstbestimmung des
Einzelnen griindet (z.B. Immanuel Kant). Diesem Verstindnis
entsprechen auch die zeitgendssischen Institutionalisierungen
der Menschenwiirde in den Menschenrechtserklarungen und
anderen internationalen Vertrigen seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts (vgl. von der Pforten 2016, S. 54-65 und 73-74).

Die in der ideengeschichtlichen Entwicklung deutlich
werdenden unterschiedlichen Verwendungsweisen des Wiirde-
begriffes finden ihren systematischen Ausdruck in der Diffe-
renzierung zwischen sogenannten kontingenten und inhdrenten
Wiirdekonzeptionen (vgl. Schaber 2012, S. 19-21). Von einem
kontingenten Wurdebegriff ist immer dann die Rede, wenn es
beispielsweise um die Wiirde eines Amtes oder ein wiirdevol-
les Verhalten geht. Dabei handelt es sich nicht um einen mo-
ralischen Anspruch, sondern um ein gesellschaftliches Kon-
strukt, dem man entsprechen bzw. gerecht werden kann oder
eben nicht. Sitze wie: ,Sie hat das Amt mit Wiirde bekleidet®
oder ,Er ist wiirdelos gealtert” sind Beispiele fiir einen solchen
kontingenten Wiirdebegriff, der keine Notwendigkeit, sondern
lediglich eine Moglichkeit beschreibt. Inharent hingegen ist der
Begriff der Wirde immer dann, wenn er Menschen qua ihres
Personseins zuerkannt wird. Er bezeichnet dann einen unbe-
dingten Anspruch, den sein Triger gegentiber anderen Personen
oder auch Institutionen einfordern kann. Seinen gedanklichen
Ursprung hat der inhirente Wurdebegriff bei Immanuel Kant
und dessen ,Selbstzweckformel®, wonach kein Individuum blof3
als Mittel, sondern immer als Zweck an sich selbst zu gebrau-
chen ist (vgl. Kant 1785/1998, S. 77-83). Heutzutage ist der inhé-

| 55

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberechtiich geschitzter Inhat 3
g des Inhalts ir it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

Thomas Bohrmann

rente Wiirdebegriff die Grundlage fiir das Menschenrechtsver-
stindnis, das dem Grundgesetz (,Die Wirde des Menschen ist
unantastbar., Art. 1 Abs. 1) und der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (,,Alle Menschen sind frei und gleich an Wiir-
de und Rechten geboren.”, Art. 1) zugrunde liegt. Ein zentraler
Aspekt dieses inhidrenten Wurdeverstindnisses besteht darin,
andere Menschen nicht zu instrumentalisieren - sie also nicht
in einer Weise zu behandeln, die durch sie selbst keine Zustim-
mung erfahren koénnte. Dies geschieht unter anderem dann,
wenn Personen iiber die wahren Absichten einer auf sie bezo-
genen Handlung im Unklaren gelassen werden oder sie keine
Eingriffsmoglichkeiten in eine Handlung besitzen, die derart
auf ihre personliche Integritit (sei diese physisch oder psychisch
betroffen) auswirkt, dass sie sie verniinftigerweise nicht wollen
konnen (vgl. Schaber 2011, S. 331-332).

Medienethische Akzentuierung

Diskursive Auseinandersetzungen mit Verletzungen der Men-
schenwiirde in Medien sollten nicht nur die unterschiedlichen
Kommunikationskanile differenziert betrachten, sondern auch
unterschiedliche Gattungen. Fiir das Fernsehen stehen hier drei
verschiedene Sendeformen bzw. Gattungen im Vordergrund:
(1) Spielfilme, (2) nachrichtliche Formate und (3) Unterhal-
tungssendungen.

(1) Zunichst einmal ist festzustellen, dass viele Spielfilme
Menschenwurdeverstofie priasentieren, ohne dass dies von Po-
litik und Gesellschaft ausdriicklich problematisiert wird. Dif-
ferenzierung ist also nétig. Action-, Horror-, Science-Fiction-,
Kriegs- oder Kriminalfilme sind gewalthaltige Genres, bei denen

auf der narrativen Ebene unterschiedliche

Entscheidend ist, welche Werte Formen der Verletzung der Menschenwiir-
und Moralvorstellungen bzw. de dargestellt werden, um so etwa das Bose
welches Menschenbild die Medien schonungslos zu charakterisieren und die Zu-
offentlich verbreiten wollen. schauer_innen emotional in eine Geschichte

56 |

"""""""""""""""" hineinzuziehen (vgl. Hrof3 2002). Dabei han-

delt es sich aber um fiktionale Gewalt zu Unterhaltungszwecken;
die agierenden Schauspieler_innen erleiden in der Realitit keine
Gewalt und ihre Wiirde wird nicht verletzt. Die gewalthaltigen
Handlungen sind inszeniert und narrativ eingebunden. Gleich-
wohl gilt bei Spielfilmen die Beriicksichtigung inhaltsethischer
Kriterien, wodurch Menschenwiirdeverstéfle gegebenenfalls
identifiziert werden kénnen. Denn entscheidend ist, welche
Werte und Moralvorstellungen bzw. welches Menschenbild die

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41, © Urheberechtiich geschitzter Inhat 3
g des Inhalts ir it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

Grundbegriffe: Wiirde

Medien 6ffentlich verbreiten wollen. Gewalthaltige Filme grei-
fen demnach die Menschenwiirde an, wenn sie ,Personen und
Gruppen verketzern, verfolgen oder diskriminieren, Gewalt
verherrlichen oder verharmlosen, Gewalt sadismus- oder ma-
sochismusaffirmativ prisentieren, Gewalt propagieren oder zur
Gewaltausiibung 6ffentlich aufrufen (Bohrmann 2002, S. 328).
Bei der medienethischen Bewertung ist aber die Unterscheidung
von Darstellungs- und Aussageebene unver-

zichtbar. Auf der Darstellungsebene kénnen Rezipient_innenschutz beinhaltet
Menschenwirdeverletzungen gezeigt wer- auch den Schutz von Kindern
den, um diese zum Beispiel zu kritisieren und Jugendlichen, da diese einen
und zu brandmarken. Allerdings darf kein besonderen Schonraum benétigen.

Spielfilm solche Verstofle durch seine Ge- oo
samtaussage propagieren. Dies wire etwa der Fall, wenn sich die

Rezipient_innen zu sehr mit den Tatern identifizieren und ihre

bésen Handlungen im Film nicht problematisiert werden; eine

distanzierte Stellungnahme wird somit erschwert. Der hier the-

matisierte Rezipient_innenschutz beinhaltet selbstverstind-

lich auch den Schutz von Kindern und Jugendlichen, da diese

Altersgruppen einen besonderen gesellschaftlichen Schonraum

benétigen, der ihnen eine altersgemifle Rezeption, die ihre

Wiirde achtet, garantiert.

(2) In Nachrichten, politischen Magazinen oder Dokumen-
tationen dient die Prasentation von tatsichlich vorgefallenen
Menschenwiirdeverletzungen der Information. Mit Berichten
und den dazugehérenden Bildern, etwa tiber Misshandlungen,
Folter oder Totungen, wird versucht, auf reale Gewaltverhilt-
nisse aufmerksam zu machen und diese 6ffentlich anzuklagen.
Die grundlegende Informationsfunktion der Medien gebietet
es geradezu, entsprechende Darstellungen einem breiten Pub-
likum zu zeigen. Gleichwohl ist hier ein sensibler Umgang mit
Bildquellen unverzichtbar. Kommentierung und Kontextuali-
sierung sind unentbehrliche ethische Kriterien bei der redakti-
onellen Bearbeitung, um die Opfer in ihrer Wiirde durch die Art
der Prasentation nicht herabzusetzen.

(3) Seit den 2000er Jahren wird tber eine mégliche Wiir-
deverletzung durch kommerzielle Unterhaltungssendungen
des Realititsfernsehens, bei dem zumeist nicht professionelle
Schauspieler_innen auftreten, in der Offentlichkeit intensiv
diskutiert (z.B. ,Big Brother®, ,Deutschland sucht den Super-
star“ und dhnliche Castingshows, die Dschungelshow ,Ich bin
ein Star — Holt mich hier raus“ oder ,Frauentausch®). Hier steht
vor allem die Wiirde der Kandidat_innen im Zentrum der me-

| 57

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberechtiich geschitzter Inhat 3
g des Inhalts ir it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

Thomas Bohrmann

58 |

dienethischen Bewertung. Insofern sie aus freiem Willen an
einer solchen Show teilnehmen, sie tiber den Spielablauf ange-
messen informiert worden sind und in keine lebensbedrohli-
chen Situationen durch die Produzent_innen gebracht werden,
werden sie nicht instrumentalisiert und damit in ihrer Wiirde
auch nicht verletzt. Als ethische Kriterien gelten hier also Frei-
willigkeit, Transparenz und Teilnehmerschutz (vgl. Mikat 2015,
S. 45-46). Ob allerdings diese Transparenz iiber das Spielgesche-
hen beispielsweise bei der ersten Staffel von ,Big Brother” im
Jahre 2000 vollumfanglich gegeben war, darf nach wie vor be-
zweifelt werden, denn die Kandidat_innen — damals allesamt
vollig unerfahren im Umgang mit den Medien — wussten nicht
genau, was mit ihnen wihrend des Spiels und nach der Sendung
passierte (vgl. Bohrmann 2000). Seither ist allerdings davon
auszugehen, dass die teilnehmenden Personen viel besser in-
formiert sind und sie sich folglich autonom fiir eine Beteiligung
entscheiden kénnen.

Ausblick

Auch wenn die Menschenwiirde in den Medien prinzipiell durch
ein engmaschiges Netz an ethischen und rechtlichen Normen
(z.B. Grundgesetz, Strafgesetzbuch, Jugendschutzgesetz, Ju-
gendmedienschutz-Staatsvertrag) geschiitzt und durch ver-
schiedene Verantwortungstrager (z.B. Staat, Bundespriifstelle
fur jugendgefihrdende Medien, Freiwillige Selbstkontrolle des
Fernsehens, Freiwillige Selbstkontrolle der Filmwirtschaft,
Unterhaltungssoftware Selbstkontrolle, Deutscher Presserat,
Deutscher Werberat) in Deutschland kontrolliert wird, sind die
Produzent_innen letztlich moralisch verpflichtet, sich immer
die Frage zu stellen, ob die von ihnen verbreiteten medialen
Inhalte den grundlegenden Prinzipien der verantwortlichen
Kommunikation entsprechen. Denn der Kommunikationspro-
zess muss sich einerseits zwischen Medienfreiheit und anderer-
seits zwischen der Beachtung und dem Schutz der menschlichen
Wiirde bewegen. Letztlich lebt dieser Prozess vor allem aber
auch vom 6ffentlichen Diskurs und der Partizipation aller Betei-
ligten, die darauf zu achten haben, dass ihre Warde auch in der
Mediengesellschaft unantastbar bleibt.

Literatur

Bohrmann, Thomas (2000): Big Brother. Medienethische Uberlegungen zu den
Grenzen von Unterhaltung. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, Beilage zur
Wochenzeitung Das Parlament. B 41-42, S. 3-10.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41, © Urheberechtiich geschitzter Inhat 3
g des Inhalts ir it, fiir oder in



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

Bohrmann, Thomas (2002): Ethik der Produktion und des Inhalts. In: Haus-
manninger, Thomas/Ders. (Hg.): Mediale Gewalt — Interdisziplindre und
ethische Perspektiven. Miinchen, S. 315-334.

Cicero, Marcus T. (1986): De officiis/Vom pflichtgemdfsen Handeln. Hg. von
Heinz Gunermann. Stuttgart.

Grofimann, Andreas (2004): Wiirde. In: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/
Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12.
Basel, Sp. 1088-1093.

Hrofs, Gerhard (2002): Die Funktion von Gewalt im Film. In: Hausmanninger,
Thomas/Bohrmann, Thomas (Hg.): Mediale Gewalt — Interdisziplindre und
ethische Perspektiven. Miinchen, S. 136-145.

Kant, Immanuel (1785/1998): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hg. von
Theodor Valentiner. Stuttgart.

Mikat, Claudia (2015): Absicht oder Inszenierungsweise? Die Feststellung
von MenschenwiirdeverstdfSen im Fernsehen. In: tv diskurs, 19. Jg., H. 1,
S. 44-49.

Schaber, Peter (2011): Menschenwiirde und das Instrumentalisierungsverbot.
In: Stoecker, Ralf/Neuhduser, Christian/Raters, Marie-Luise (Hg.): Hand-
buch Angewandte Ethik. Stuttgart/Weimar, S. 331-337.

Schaber, Peter (2012): Menschenwiirde. Stuttgart.

von der Pfordten, Dietmar (2016): Menschenwiirde. Eine Einfiihrung.
Miinchen.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:33:41. © Urheberechtiich geschitzter Inhat 3
g des Inhalts ir it, fiir oder in

Grundbegriffe: Wiirde

59



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-1-54

