Beweglichkeit im Endlichen. Kierkegaards Beitrag zur Krise
der Potentialitat

Thomas Eme

I Eine Lebensphilosophie

In seinem Jahrhundertroman ,Der Mann ohne Eigenschaften iiber-
schreibt Robert Musil das 122. Kapitel mit ,,Heimweg". Die Uberschrift
ist doppeldeutig. Ulrich, Musils Protagonist, geht nach einer Abend-
einladung zu FuBl nach Haus und gerit bei diesem nichtlichen Gang in
Erinnerungen an seine Kindheit. Eine Heimkehr ganz anderer Art
zeichnet sich ab. Die Sehnsucht nach Einfalt, nach dem Lande, in dem
noch Gétter bei den Menschen wohnen, entpuppt sich als mythologischer
Riickkehrwunsch. Doch diese andere Heimkehr mifllingt. Ulrich ist zu
sehr Stadtmensch, zu reflektiert, als daB ihm diese Naivitit geldnge,
seinen Verstand perspektivisch zu verkiirzen. Denn nur so, in einer
»perspektivischen Verkiirzung des Verstandes,” ist ein Leben in Gliick
und Frieden noch méglich.

Gelingendes Leben ist ein Frage der Perspektive. Das Nahe grof3 und
das Ferne klein, die private Welt in den Vordergrund und alles andere in
den Hintergrund zu setzen, diese Ordnungsleistung ist es, die Ulrich
abhanden gekommen ist. Sie zeigt sich bei naherer Betrachtung als die
Fahigkeit, sich zum eigenen Leben narrativ zu verhalten. ,,Die meisten
Menschen sind im Grundverhiltnis zu sich selbst Erzihler.*? Sie ordnen
ihr Leben durch einen erzihlerischen roten Faden. Der Kunstgriff,
dessen sich dabei alle Erzidhler bedienen, sind die unscheinbaren
temporalen Verkniipfungen. Sie bringen die disparaten Lebens-
erfahrungen in einen Zusammenhang. Leben wird zur Lebensgeschichte.
Wer erzdhlen kann, ist immer irgendwie geborgen, selbst im gréften
Chaos. Diese ,,primitive Epik 148t privates Leben in einer Konsistenz
erscheinen, die in den abstrakten Verhiltnissen einer modemen
Gesellschaft langst verdampft ist.

,Die perspektivische Verkiirzung* gehort schon zum Leben selber,
aber sehen kann das nur, wer zu dieser Verkiirzung nicht mehr in der
Lage ist. Das ist Ulrichs spite Einsicht. Leben zu kdnnen, ist selber eine
Leistung, die sich in ihrem Ergebnis zum Verschwinden bringt. Eine Art
von narrativer Soliditdt der eigenen Biographie, in deren substantiellen

' Musil, 1978.
2 Ebd, 650.

44

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schein die Anstrengung verschwindet, die n6tig war, ihn zu erzeugen.
Das Ganze erfihrt eine ,,ordentliche glatte Rundung.*?

Wie in einem Brennglas werden in Musils Romanfigur die Probleme
fokussiert, die sich mit der neuzeitlichen Pluralisierung von Wirklichkeit
ergeben. Ulrichs eigene Situation ist die einer perspektivischen Vielfalt.
Es sind ,,Wirklichkeiten, in denen wir leben.* Die Bilder, in denen sich
das Leben seine Einheit erzeugt, erscheinen Ulrich deshalb in ihrer
Besonderung, losgelost von ihrer Funktion, als entsprungene Gleichnisse
einer Ordnung, zu der er nicht mehr fahig ist. Die Aufgabe aber, das
Leben zu leben, bleibt, gesteigert noch durch die Kontingenz der eigenen
Situation, die Ulrich in einer Epoché alltdglicher Ordnungsleistungen
ansichtig wird. Was fiir andere Normalitdt bedeutet, fiihrt Ulrich zu
lauter Unmoglichkeit. Leben wird gleichsam zur unendlichen Aufgabe,
an den losgel6sten Teilen ein ganz Anderes zu entdecken, das sich nicht
einer Verkiirzung, sondern einer Erschopfung aller mdglichen
Perspektiven verdanken miifite. Aus dieser Uberlastung erklirt Ulrich
sich seine Sehnsucht nach Einfalt, im Wechsel mit dem Gefiihl, alles das
entscheiden zu miissen, ohne im Einzelnen zu wissen, was er zu
entscheiden hitte. Kein Heimweg, aber doch ein Ausweg, gleichsam der
Sprung ins Freie, das wire Ulrichs Losung. Wenn man unféhig ist zur
narrativen Rundung, die Normalitit einem abverlangt, dann ist man auf
die Risse verwiesen im soliden Bild der Wirklichkeit.

Fiir Musils Protagonist kommt eine Riickkehr in einen mythischen
Ursprung, wo noch die Gotter bei den Menschen wohnten, nie ernsthaft
in Betracht. Trotzdem, die Sehnsucht bleibt. Es ist offenbar das
Abstraktwerden des Lebens, das Sehnsiichte und Wiinsche nach privatem
Gliick auflaufen 14Bt, auch dann noch, wenn ihre unmittelbare
Befriedigung nur um den Preis einer blockierten Wahrnehmung méglich
ist. Eben dieser Problemzusammenhang wirft ein eigenartiges Licht auf
die Alternative, zu der sich Ulrich in einer an Kierkegaard erinnernden
Zuspitzung gendtigt sieht: Entweder sich fiir die Normalitdt zu
entscheiden, im Bewufltseins ihrer perspektivischen Verkiirzung, oder
fiir den Weg ins Freie, in stindigen Ubergingen, eigenschaftslos, das
Abstraktwerden der Lebensverhdltnisse zur Bedingung der eigenen
Lebensform zu machen.

Leben ohne Eigenschaften, ohne das Bindemittel, das aus disparaten
Momenten jeden ‘Abend’ ein Ganzes schafft, konnte ein Verlust sein,
der in sich einen Gewinn tragt. Ungeahnte Welten wiirden vielleicht an
den Bruchstellen einer zerfallenden Normalitit ansichtig werden. Aber,

*  Ebd., 649.
4 Blumenberg, 1981.

45

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das macht die fragmentarische Anlage von Musils Roman deutlich, diese
Dynamik bedarf nicht nur der ,primitiven Epik“, um sich an ihr
abzuarbeiten. Auch ein Leben in fliichtigen, substantiell nicht fabaren
Ubergingen, geht nicht ohne eine Ordnung. Die von Ulrich als Ausfliige
in eine andere Wirklichkeit bezeichneten Uberginge beinhalten deshalb
wesentlich die konstruktive Aufgabe, der Fliichtigkeit eine Form zu
geben, die nicht zuriickfdllt in den naiven Glauben, dafl die Dingen feste
Konturen hétten.

Nur die schlichte Auflésung substantieller Wirklichkeit bleibt dieser
verhaftet. Eben dies wirft Musil seinen Kollegen, James Joyce und
Marcel Proust vor: ,,Proust und Joyce geben, soviel ich davon gesehen
habe, einfach der Auflésung nach, durch einen assoziierenden Stil mit
verschwimmenden Grenzen. Dagegen wire mein Versuch eher
konstruktiv und synthetisch zu nennen. Sie schildern etwas Aufgeldstes,
aber sie schildern gerade so wie frither, wo man an die feste Konturen
der Dinge geglaubt hat.*®

Es gibt Alternativen, die ein Problem erst unertrdglich verscharfen.
Muf} das KontingenzbewuBtsein der Moderne auseinanderfallen in eine
regressive, lebensweltliche Geborgenheit einerseits und eine, dem
Abstraktwerden der Lebensverhiltnisse nachgebildete Vollzugsform
eigenschaftsloser Identitdt? Beweglichkeit zu schaffen, in einer Situation,
wo gelebt werden muf3, ohne dafl die radikalen Optionen tragen, scheint
mir auch das gegenwirtige Interesse an einer Hermeneutik des Lebens zu
motivieren. Sei es der Versuch, die Lebenswelt als Ferment,® nicht als
Fundament zu verstehen, oder die Epik des Alltags aus ihrer
perspektivischen Verkiirzung zu befreien und die Arbeit des Mythos mit
der Arbeit am Mythos’ weiter zu treiben. In allen diesen Fillen geht es
darum, Bewegung in die Auslegung von Lebenswelt zu bringen, die
nicht nur Hort dumpfer Ressentiments, sondern auch Erschlieung von
Wirklichkeit sein konnte. In einer solchen offenen Auslegung
lebensweltlicher Situiertheit, etwa Plessners Vorschlag, den Menschen
als doppelt gebrochenes, weltoffenes Wesen in ,.exzentrischer
Positionalitit® zu verstehen, zeigt sich eine Alternative zu der
Entscheidung zwischen radikaler Uberginglichkeit und mystischer
Urspriinglichkeit, wie sie Musil seinem Protagonisten abfordert. Die
Genese und die Chancen einer solchen Alternative sollen im Folgenden
das Thema sein.

Musil, zitiert bei Corino, 1992, 378-9.
Kiwitz, 1986, 95.

Vgl. Blumenberg, 1990, 436 f.
Plessner, 1976, 189 ff.

®© 9 o W

46

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Einzelne: Kierkegaard

Am 5. Mai 1813 wird der Schriftsteller, Theologe und Philosoph Séren
Kierkegaard in Kopenhagen geboren. 42 Jahre spdter, im Jahr 1855,
stirbt er in derselben Stadt, nachdem er auf offener Strafle an Entkréftung
zusammengebrochen war. Sein Geburtsjahr fillt in die Erscheinungszeit
von Hegels Logik. Als Kierkegaard stirbt, ist Nietzsche 11 Jahre alt.
Zwischen diesen beiden, dem Vollender des idealistischen Systems und
dem Verkiinder des Nihilismus, markiert Kierkegaard einen Bruch im
Denken des 19. Jahrhunderts, das im iibrigen durch viele solcher Briiche
gekennzeichnet ist.’

Kaum ein Denker zuvor hat wie Kierkegaard mit so grofler Intensitét
das Verhiltnis seines Denkens zu seinem Leben durchdacht, und dabei
zugleich so wenig erlebt. Denn &uBerlich verlief dieses Leben
unspektakuldr. Kopenhagen ist eine kleine Biihne. Bis auf wenige
Reisen, die beiden wichtigsten fithrten ihn nach Berlin, wo er 1841
Schelling horte, verbrachte Kierkegaard sein ganzes Leben am Ort seiner
Geburt. Dort aber sind die Wege kurz, vom Elternhaus zur Schule, von
der Schule zur Universitit, immer nur wenige hundert Meter. Auch die
zahlreichen Wohnungen, die Kierkegaard im Laufe seines kurzen Lebens
bezog, liegen alle im iberschaubaren Zentrum der Stadt. Man kannte
sich auf den Straflen dieses urbanen Dorfes, und Kierkegaards auffillige
Erscheinung war, vor allem nach den Angriffen der Satirezeitung
Korsar, stadtbekannt. Und doch war gerade dieser enge Raum ein idealer
Resonanzkoper. Denn Leben wird nicht erlebt in Ereignissen. Nicht der
Erlebnispark Tivoli, der 1843 in Kopenhagen gegriindet wird, sondern
die Imagination und ihre Enttduschungen stiften schon fiir den kleinen
Soéren den Zusammenhang, der Ereignisse auch subjektiv bedeutsam
werden 146t. Vor die Wahl gestellt, mit seinem Vater einen Spaziergang
durch Kopenhagen zu machen oder zu Hause diesen Spaziergang mit
ihm sich vorzustellen, wihlt er folgerichtig das Letztere.

Auch ohne weitldufige Exkursionen lagen fiir Kierkegaard alle
Momente der zeitgeschichtlichen Entwicklung, sofern es darum ging,
ihre Folgen fiir den Binnenraum des Einzelnen auszumessen, iiber-
schaubar vor Augen. Der biirgerliche Stadtkern, davor die Arbeiter-
vorstddte. Kopenhagen war wie eine Versuchsanordnung, um im Kleinen
die Verdnderungen zu beobachten, die eine ganze Welt im Innem
erschiitterten. , Kierkegaard verfiigte im kleinen Déanemark iiber ein

9 Lowith, 1981, 125, sieht Kierkegaard im Zusammenhang der Hegelkritik von Bauer,

Stirner, Marx und Feuerbach.

47

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘vollstindiges Prdparat’, an dem er die Krankheit FEuropas
diagnostizieren konnte.*'’

Kierkegaards Diagnose markiert einen Einschnitt, der sich in Musils
»-Mann ohne Eigenschaften wiederfindet, wenn nicht vollendet. Die
Auflosung substantieller Ordnungen, in denen sich der Mensch als einem
Allgemeinen aufgehoben wuflte, schldgt um in die Abstraktionen einer
eingeebneten Welt. Fir diese Auflésung einer gemeinsamen
Wirklichkeit, fiir die der Name Hegel steht, gleichsam die kopemni-
kanische Wende'' der geschichtlichen Welt, hatte Kierkegaards ein
duferst sensibles Gespiir. Und so sammelt sich in der Kategorie des
Einzelnen ein KontingenzbewufBtsein bisher ungeahnter Radikalitét:
,Man steckt den Finger in die Erde, um zu riechen, in welch einem Land
man ist, ich stecke den Finger ins Dasein - es riecht nach nichts. Wo bin
ich? Was heifit denn das: die Welt? Was bedeutet dies Wort. Wer hat
mich in das Ganze hinein betrogen, und 1a8t mich nun dastehen? Wer bin
ich? Wie bin ich in die Welt hineingekommen? [...] Wie bin ich
Teilhaber geworden in dem groen Unternehmen, das man Wirklichkeit
nennt?*'2

Kierkegaards Therapievorschlag, Wirklichkeit angesichts dieser
Kontingenzerfahrung als Resultat subjektiver Aneignung zu begreifen
und den Einzelnen, der sich so in seinen Gegenstinden als Selbst
iberhaupt erst hervorbringt, zum Kriterium der gesellschaftlichen
Entwicklung machen, fand wenig Gehor, auch nicht in seiner eigenen
Kirche. Obwohl diese von Kierkegaard anvisierte Umstellung eine
iiberraschende Chance gewesen wire, das Christentum in seinen
zentralen Anliegen auf der Hohe der Zeit zu positionieren. Kierkegaards
Interesse an einer Neubegriindung des christlichen Glaubens verband
sich mit einer Ahnung von der destruktiven Dynamik, die eine, von den
Individuen abstrahierte Offentlichkeit wie eine konventionelle Privatheit
erzeugen wiirden. Beides trieb seinen Widerstand gegen die
Demoralisierung von Individualitit an.

Kierkegaards Kritikk an der Einebnung von Individualitdt ist
romantisch eingefarbt. Er richtet sich gegen den Spiefler und gegen die
Totalitdt des Hegelschen Vermittlungsprinzips. Allein die romantische
Ldsung, ,,poetisch zu leben“, geniigte Kierkegaard nicht. Zu sehr war das
romantische Interesse an der Individualitit mit einer Flucht aus der
Wirklichkeit erkauft. Aber das Lebensthema war entdeckt: Existieren
geht nicht auf in Begriff und Konvention. Es ist nicht abzulésen von dem

10 Lowith, 1979, 546.
1 vgl. Lowith, 1979, 550 f.
2w, 70f

48

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existierenden selber, seiner unvertretbaren Innenperspektive. Denn
Existenz ist nur, sofern sie vollzogen wird. Ein Sein im Werden, das sich
in einer Bewegung von Auflen nach Innen, von unmittelbarem Dasein zu
angeeignetem Selbstsein vollzieht.

Nur galt es eine bessere Durchfiihrung dieser Aufgabe zu finden, als
es die romantische Lebenskunst bot. Denn es konnte nicht darum zu tun
sein, die Nivellierung der Individualitit einzutauschen gegen die
subjektive Willkiir einer auf sinnliche Gegebenheiten ruhenden Frei-
ziigigkeit." So sehr Kierkegaard, Zeit seines Lebens, die Kontingenz und
Fragilitit von individuellen Lebensvollziigen gegen die Ubergriffe eines
auf totale Vermittlung zielenden Denkens verteidigte, es ging ihm in
diesem Anliegen nicht um laissez-faire, sondern um Freiheit, und das
schlieBt die Bindung an die eigene Endlichkeit mit ein. In diesem
Anspruch griindet sein Einspruch gegen die Romantik.

III. Die Grenze zu Hegel

Leben geht nicht auf im Begriff, den man sich davon macht. Es kann
nicht nur gedacht, es muf} gelebt werden, und das ist, aller substantiellen
Bestimmtheit entledigt, keine Selbstverstandlichkeit mehr, sondern eine
kreative Aufgabe der eigenen Lebenspraxis. Leben ist fiir Kierkegaard
eine Kunstform und ihr Ergebnis miifiten Existenzkunstwerke sein. Darin
ware sich Kierkegaard mit Nietzsche einig gewesen, daf} antike
Lebenskunst kein abstraktes Gebilde, sondern das Leben selber zur
Kunstform gestaltete, ,,dal in Griechenland der Denker kein verkriip-
pelter Existierender war, der Kunstwerke hervorbrachte, sondern daf3 er
selber ein existierendes Kunstwerk war.“’* Unkiinstlerisch in diesem
Sinn ist ein Denken, in dem sich das Subjekt nicht mitbedenkt, in dem es
sich in seinem Denken selber vergifit. Kiinstlerisch dagegen wire ein
Denken, das sich in seiner subjektiven Vollzugsform vollendet, in dem
Denken und Existenz nicht auseinanderfallen, sondern ineinander
gearbeitet werden. Wahre Lebenskunst brachte damit die Bedeutung der
Existenz gegeniiber dem Denken zur Geltung. Dies vergessen zu haben,
ist Kierkegaards Vorwurf an Hegel.

Der Unterschied zu Hegel ist allerdings nicht ohne weiteres zu
benennen. Kierkegaard selber verstand sich als ein Korrektiv, als Denker
der Differenz von Denken und Leben, die er gegeniiber der totalen

3 Hirsch, 1968, 18, sieht in Entweder-Oder die wahre Verschnung der Romantik mit
Hegel.
4 UNIL3f

49

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstvermittlung der Vernunft zur Geltung brachte. Gegen diese
Tendenz der Vernunft zum System, macht Kierkegaard geltend, daf ein
,Inkommensurables“'* sei in einem Menschen. Korrektiv aber 148t sich
als Begrenzung verstehen. Es bringt den Gesichtspunkt der Existenz
unbedingt gegeniiber jedem Denken zur Geltung, aber macht nicht aus
allem Denken eine Bewegung der Existenz. Selbst Hegels Phéno-
menologie wire in diesem Sinn akzeptabel als Experiment, nicht aber als
die ganze Wirklichkeit der Zeit, in Gedanken gefafit. Kierkegaards
Einspruch gegeniiber Hegel bezieht sich auf die Totalitit seines
Denkens, das jede Differenz als Moment einer Selbstvermittlung
integriert. Gegeniiber dieser Form der absoluten Vermittlung geht es in
Kierkegaards Widerspruch.

Das ist nicht unstrittig.'® In Kierkegaards Polemik gegen Hegel, daB er
den Gedankenpalast, den er erbaute, nicht wirklich bewohne, sondern in
einer Hundehiitte daneben lebe, sieht Ricoeur die dialektische Einheit
aufeinander bezogener Gegensitze. Der Arbeitsauftrag fiir die Philo-
sophie nach Kierkegaard wire es, hinter diese Spannung nicht
zuriickzufallen und Hegels System und Kierkegaards Existenzdialektik
produktiv aufeinander zu beziehen. In diesem Sinn interpretiert Ricoeur'’
das Verhiltnis von Kierkegaards Differenzdenken und Hegels
Philosophie der Vemmittlung. Hegels Totalitit des Denkens und
Kierkegaards Kontingenz der Existenz verweisen aufeinander und sind
selber Moment einer dialektische Konstellation, die begriffen sein will.
Das steht hinter Ricoeurs doppelter Fragestellung: ,Ist eine gebrochene
Dialektik ohne eine Philosophie der Vermittlung méglich? Kann eine
Philosophie der Vermittlung abgeschlossen sein?‘'® Ricoeur sieht die
Differenz, die mit Kierkegaards Insistieren auf die begriffstranszendente
Dimension des Lebens ins Spiel kommt: ,Existieren bedeutet nicht
wissen - im strengen Sinn des Wortes.“'” Aber fiir ihn 148t sich die Frage:
,»Was bedeutet das, zu existieren?* nicht abldsen von der anderen Frage:
,Was bedeutet das, zu denken?” Genau das aber wire die Frage, ob
nicht Kierkegaards Einspruch eben diese beiden Dimensionen zu
entkoppeln sucht, weil im Denken auch jene Differenz zwischen Begriff
und Existenz nur als gedachte zur Geltung kommt. Wenn man im

5 Deuser, 1991, 108.

16 So etwa Gadamer, 1975, 326: ,.Es 148t sich nicht bestreiten, daB die Einwiirfe von
Feuerbach und von Kierkegaard sich in diesen von Hegel beschriebenen Gestalten des
Geistes bereits vorgedacht finden.*

7" Ricoeur, 1979, 591, vgl. Kodalle, 1988, 303.

8 Ricoeur, 1979, 591.

9 Ebd., 595.

2 Ebd., 596.

50

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

strengen Sinn nicht wissen kann, was leben ist, kann man es auch nicht
in Begriffe fassen. Darin sind sich die Hegelkritiker Marx und
Kierkegaard einig, daf es eine Wirklichkeit gibt, die im Denken nicht
auflosbar sei. Fir Marx ist diese Wirklichkeit das Ensemble
gesellschaftlicher Verhiltnisse, fiir Kierkegaard der ,,Existenzvollzug des
Einzelnen.*?!

Fiir Kierkegaard resultiert aus der begriffstranszendenten Dimension
der Existenz ein massives Darstellungsproblem. Die Existenzmitteilung
bedarf einer Umstellung auf imaginative Formen der Pseudonymitit und
der Ironie. In dieser Perspektive des ,,zu lebenden Lebens* ist die
eigentiimliche Mischung aus Verritselung und Reflexion begriindet, die
Kierkegaards Werk charakterisiert.?

Indirekt kann diese Mitteilung nur sein, weil in ihr die Existenz-
erhellung eines unvertretbar Anderen der wesentliche Inhalt ist. Als
Kommunikationsform ist sie der Versuch, die Kontingenz der Einzelnen
auch intersubjektiv zu wahren. Aus dieser Gestalt riihrt auch das formale
Grundproblem jeder Kierkegaard-Interpretation. Wie soll ein Werk, das
auf Existenzmitteilung angelegt ist, interpretiert werden? Pointiert gesagt
muf} ein Ausleger behaupten, dafl sich Kierkegaard jeder Auslegung
widersetzt und erkldren, warum er es trotzdem tut.

1V. Aneignung der Existenz

So ertragreich der Ansatz bei der rhetorischen Oberfliche und den
Kommunikationsformen bei Kierkegaard ist, unabsehbar hat die
rhetorische Oberfliche eine strukturelle Innenseite. Strikt innerhalb der
Perspektive des zu lebenden Lebens analysiert Kierkegaard die
Strukturmomente der Existenz, und zwar wesentlich im Horizont von
Zeitlichkeit.

Existieren bedeutet fiir Kierkegaard zum einen, der natiirlichen
Zeitlichkeit unmittelbar ausgesetzt zu sein, d. h. der ,daseienden
Negativitit“® einer instabilen, voriibergehenden Zeit. Natiirlich ist diese
Zeit, weil blofles Vergehen, noch kein gestaltetes Werden, also noch
keine Geschichte. In diesem Sinn ist existieren, ein ek-sistieren, ein Sein,

2l Theunissen, 1996, 11.

2 Das betrifft auch die Form der paradoxen Darstellung der Religion bei Kierkegaard,
»die Todesangst der Darstellung und die Darstellung der Todesangst,” so Ricoeur
1979, 594. Das Problem, wie liber Unsagbares geredet werden kann, macht vor allem
die angelsachsische Kierkegaardforschung zum Ansatz und analysiert die kommuni-
kative Oberflachenstruktur der Texte, vgl. Poole, 1993.

3 Vgl. zum Folgenden Ringleben, 1983, 180 ff.

51

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das die Bedingungen auflerhalb hat, das ins Dasein als zeitliches
Vergehen gesetzt ist.

Dieser Negativitdt vergehender Zeit mu8 Dauer im Sinne einer
inneren Geschichte in ,konstruktiven Widerstand gegen die Instabilitit
alles Zeitlichen [..] eigentliche Wirklichkeit und Wesentlichkeit
abgerungen“”* werden. Die Metapher bei Kierkegaard ist die eines
Ringkampfes mit der Zeit in der Zeit: ,,Die innere Geschichte ist erst die
wahre Geschichte, aber die wahre Geschichte ringt mit dem, was in der
Geschichte das Lebensprinzip ist, - mit der Zeit; ringt aber mit der Zeit,
so hat eben damit das Zeitliche und jeder einzelne kleine Augenblick
seine grofle Wirklichkeit.“” Solches Ringen macht die lebenslange
Arbeit an sich selber aus, das endliche Sein anzueignen, es aus der
Negativitdt faktischen Vergehens der Zeit ins eigene Werden zu
iibersetzen.

Die zeitliche Struktur von Aneignung reflektiert sich in Kierkegaards
grundlegender anthropologischer These vom Menschen als einem Selbst,
das sich als Synthese von Zeitlichkeit und Ewigkeit, Freiheit und
Notwendigkeit zu sich selber verhilt, so die Formel in ,,Krankheit zum
Tode.“? In seiner unmittelbaren Faktizitit, seinem Dasein in der
natiirlichen Zeit oder seiner Notwendigkeit, hat sich der Mensch nicht,
sondern er muB erst werden, sich in Freiheit erwerben.?’

Werden als Geschichte ist demnach eine Rekonstruktion aller
duBlerlichen Gegebenheiten im Inneren, ein ,,inneres Erblithen der
Individualitit,*?® wo die duBere in die innere Geschichte, bloBes Dasein
verwandelt wird in selbsthaften Besitz. In zeitlicher Fassung wire dies
Kierkegaards Begriff von Freiheit als zeitbezogener Tétigkeit: ,.eine
Moglichkeit des Werdens innerhalb seines eigenen (natiirlichen)
Werdens.“? Damit ist die Existenz eine doppelte, einerseits natiirliches
Vergehen und andererseits geschichtliches Werden. Letztere ist die
Dimension der Freiheit, das Medium in dem nicht die asthetische
Aufhebung der Zeit, sondern ihre bestindige Vergegenwirtigung

% Ebd,, 181.

3 EOII, 142.

% KT, 8. Hartmann, 1972, 863, sieht Kierkegaard als existentiellen, nicht existentialen
Denker. Sein Denken sei nicht zur Ontologie verfestigt und habe appellativen
Charakter. Theunissen, 1996, 9, dagegen halt die grundlegende anthropologische These
fur eine in Heideggers Terminologie existentiale.

Vgl. Bloch, 1977, 13: ,Ich bin. Aber ich habe mich nicht. Darum werden wir erst.*
Und schon Nietzsche: ,,Immer fragt er sich, wer er ist und wie man wird, was man ist*,
zitiert bei Fellmann, 1993, 66.

B EOII, 143.

¥ PB,72f

27

52

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geleistet wird, also ,,Zeitlichkeit nicht als ideales Moment verschwindet,
sondern in welcher es als reales Moment stindig gegenwirtig ist.**°

Das Verhiltnis zum Vergehen aus Notwendigkeit und dem Werden
aus Freiheit bezeichnet das Selbst des Menschen als Geist.*' Es ist die
Beziehung der Freiheit auf die natiirliche Zeit, die deren Vergehen
iibersetzt in geschichtliches Werden. Das Verhiltnis ist dialektisch: In
der Beziehung, dem Hingeben an die Notwendigkeit, erwichst der
Freiheit ihre Moglichkeit frei zu sein. Ohne die natiirliche Zeitlichkeit,
ohne die daseiende Negativitit der Zeit ist keine Freiheit moglich.
Freiheit ist gleichsam in der Ubernahme von Notwendigkeit. Insofern ist
die Negativitit der Zeit zugleich die Ermoglichung von Freiheit.
Ringleben nennt das ,selbsttitiges Ubersetzen’?, ein unbedingtes
Ubernehmen von bloSem In-der-Zeit-Sein.

Wichtig in diesem Zusammenhang ist zweierlei. Kierkegaards Formel
fir diese Ubernahme des natiirlichen zeitlichen Daseins soll die
Beliebigkeit &sthetischer Selbstdarstellung ausschliefen. Sich erzeugen
in dem, was ich empfange, verweist als Beispiel auf die Verantwortung
des Redakteurs®, der zur Genauigkeit gegeniiber dem gegebenen Text
verpflichtet ist, nicht auf die Willkiir des Dichters. Es ist die Genauigkeit
auf die Spitze getrieben, wenn nicht nur die eigene, sondern die
Menschheitsgeschichte selbsthaft {ibenommen werden soll und damit
sich gleichsam an der Erbsiinde die autonome Begriindung von Freiheit
entscheidet. Es ist aber diese wechselseitige Verschrinkung von
Notwendigkeit und Freiheit, die Kierkegaards Existenzbegriff aus-
zeichnet. Der Vollzug von Freiheit wird in dieser Bindung an seine
geschichtlichen Bedingungen inhaltsvoll und das natiirliche Dasein wird
in der selbsthaften Aneignung durchsichtig fiir den Menschen, der dieses
Leben lebt.

Selbstdurchsichtigkeit aber hat zum zweiten ihre Grenzen an dem
Faktum der Freiheit selbst. Eben diesen blinden Fleck bearbeitet die
religiése Dimension. Das Gesetztsein der Moglichkeit von Aneignung, in
dem sich ein Selbst in seiner geschichtlichen Bedingtheit durchsichtig
wird, diese Bedingtheit von Freiheit selber, soll religids in Freiheit
rekonstruiert werden. Das wiére die strukturelle Fassung des Glaubens-
begriffs, sich in Freiheit an den ermdglichenden Grund von Freiheit zu
entiulern. Diese Einheit von Hervorbringen und Empfangen, die
gleichsam das Gesetztsein von Freiheit als ein Moment dieser Freiheit

0 EOII, 146.

3 vgl KT, 8.

32 Ringleben, 1983, 183.
¥ Vgl EOII, 277.

53

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hervorbringt, zeichnet Kierkegaards Glaubensverstindnis als einen
Grundbegriff von Freiheit aus. Authentizitit, das wire eine Konsequenz,
ist nur als Einheit in sich gegenldufiger Momente mdéglich, ein sich
erwerben in dem, was mir gegeben ist. Darin wire Selbstdurchsichtigkeit
das Gegenteil von Selbsterschaffung.

Diese letzte Durchsichtigkeit des Selbst in seinem sich setzenden
Gesetztsein ist als eine Vertiefung der Arbeit an der eigenen Endlichkeit
zu begreifen. Man konnte sagen, der Glaube ist bei Kierkegaard das
Ferment*, das zu jeder endlichen Erfahrung hinzutritt, um sie als
endliche Erfahrung dieses konkreten Selbst anzueignen und aus blofSem
Dasein herauszuldsen und zu verwandeln. In dieser Subjektivierung von
Welt fillt der Einzelne nicht der Naivitdt anheim, als habe das Dasein
noch feste Formen. Verdinglichungsabbau korrespondiert im religiésen
Verhiltnis aber nicht mit einer Uberwindung des Daseins. Das ist die
entscheidende Differenz in Kierkegaards Bestimmung des Religidsen,
daB der Glaube nicht als Flucht in die Transzendenz verstanden wird*,
sondern wesentlich bezogen ist auf die Aufgabe des Menschen, zu
existieren. Glaube flieht nicht vor der Endlichkeit, sondern vertieft sie.
Er ist eine erfahrungsunabhingige, aber erfahrungserméglichende
SelbstgewiBheit, die die Aneignung der Existenz leitet, und zwar in der
spannungsvollen Synthese von natiirlichem Dasein und unendlicher
Freiheit, die diese Existenz ausmacht.

V. Aporie der Existenz als Aneignung

Am 22. November 1841 notiert Kierkegaard in seinem Tagebuch: ,,Ich
bin so froh, Schellings zweite Stunde gehort zu haben - unbeschreiblich.
So habe ich denn lange genug geseufzt und haben die Gedanken in mir
geseufzt; als der das Wort ‘Wirklichkeit’ nannte [...] Hier kann vielleicht
Klarheit kommen. Dies eine Wort, das mich an all meine philosophische
Leiden und Qualen erinnert.“*® Nicht nur an die philosophischen Qualen.
Kierkegaard war nach Berlin gereist, zwei Wochen, nachdem er seine
Verlobung mit Regine Olsen gelost hatte. Kierkegaard hatte sich mit dem
jungen Midchen, das er von friih auf kannte, im September 1840 verlobt.
Einen Tag nach der Verlobung vertraut er seinem Tagebuch an, ,,da83 ich
fehlgegriffen hatte.“*” Aber erst knapp ein Jahr spiter, am 8. August

Vgl Kiwitz, 1986, 95.
3% Vgl. Schulz, 1977, 68.
% TAL273f

3 Gerdes, 1965, 41.

54

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1841, sandte er den Verlobungsring zuriick und am 11. Oktober 1841
geschah die endgiiltige Auflosung.

Nach Kierkegaards eigenen Existenzbestimmungen, wie er sie in
ihren basalen Umrissen im zweiten Teil von Entweder-Oder exponiert,
wiare die Ehe mit diesem Maidchen die zwingende Konsequenz seiner
ethisch-religiosen Lebensanschauung gewesen, der Eintritt in die
Wirklichkeit eines gelebten Lebens. Auch Kierkegaard empfindet diesen
Bruch als Scheitern, vor allem seiner religiosen Grundauffassung. ,,Héatte
ich Glauben gehabt, so wire ich bei Regine geblieben.*® Zu dieser
jungen Frau, die Kierkegaard trotz der aufgekiindigten Verlobung ein
Leben lang liebt, wére er auch gerne zuriickgekehrt, wenn er sich hatte
sicher sein konnen, daf Regine nicht durch seinen Versuch, sie gliicklich
zu machen, zutiefst ungliicklich geworden wire.

Folgt man den Griinden, die Kierkegaard selber fiir diesen Schritt
anfilhrt, so war es im Wesentlichen das geistige Ungleichgewicht
zwischen ihm und der jungen Frau, die in jugendlicher Unmittelbarkeit
weder fir die ethische noch fiir die religiése Dimension ihres Selbstseins
erschlossen war. Ein schwermiitiger Charakter, wie Kierkegaard es war,
wiirde die trdumende Unschuld Regines zerstéren und sie in
unverantwortlicher Weise mit seiner Existenz, nicht zuletzt mit dem
Fluch, den Kierkegaard auf seinem Vater und sich lasten sah, belasten. In
dieser aporetischen Lage, ob er heiratet oder nicht heiratet, der Kandidat
wird es bereuen, setzt Kierkegaard seine ganze Hoffnung auf Schelling.
Er sollte Klarheit bringen und einen umfassenden Begriff der
Wirklichkeit aufzeigen, der auch einem Dilemma gewachsen ist, wo der
wiinschenswerten Einheit von Pflicht und Neigung ein unsagbarer
Widerstand in der Seele entgegensteht.

Das Verhiltnis zu Regine, die Verlobung und der Bruch dieser
Beziehung ist nicht nur in einem biographischen Sinn der Schliissel zu
Kierkegaards Personlichkeit, sondern auch der Ausgangspunkt fiir die
weitere Entwicklung des Existenzbegriffs. Denn im Endeffekt
interpretiert Kierkegaard die Trennung von seiner Braut nicht als
Scheitern im Rahmen der l6sbaren Aufgabe, kraft des Gottes-
verhaltnisses seine Individualitdt mit dem Allgemeinen zu verséhnen und
zu heiraten, sondern als eine prinzipielle Zweideutigkeit in der
Grundstruktur der Existenz. Es kann keine Balance geben zwischen den

% Ebd., 48.

3 Hinweis bei Ricoeur, 1979, 588; Schulz, 1979, 362.

9 Vgl Gerdes, 1965, 39; Hirsch, 1967, X. Greve, 1990, entwickelt seine These von
Kierkegaards Ethik als Maieutik an den Folgeproblemen der Kategorie der
~Ausnahme* und ihren Gegenpositionen.

55

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

widerspriichlichen Bestimmungen, die den Menschen ausmachen,
jedenfalls nicht fiir den, der sich der Aufgabe bewuBlt geworden ist. Sind
das SelbstbewuBitsein erwacht und die Mdglichkeit der Freiheit gegeben,
so ist damit zugleich die Angst sich zu verlieren gesetzt. Im
Umkehrschlu verdanken sich alle Formen gelingenden Lebens
entweder einer perspektivischen Verkiirzung, ,,wie gerne wiirde ich nicht
mich selbst iiberreden, daB es das richtige sei [zu heiraten]*“*', oder aber
der unméglichen Moglichkeit, nicht aus eigener Freiheit, sondern kraft
des Absurden zu leben in einer dem Denken unzugénglichen Dimension.
Diese Alternative findet sich bei Musil wieder.

Kierkegaards Existenzbegriff gerdt so in den Sog der Negativitd
denn die Freiheit, die endlichen Bedingungen der eigenen Existenz
anzueignen, partizipiert selber an der Spannung, die zu 16sen sie vorgibt.
So als sei im Moment der Realisation von Freiheit der Schlafwandler
aufgewacht und iiber den Abgrund erschrocken, iiber den er balanciert,
so sind nicht der Geist die umfassende Einheit des Menschen und die
Freiheit nicht in der Lage, die Logik des Leibes zu meistern.

Die Grundsituation des Menschen ist deshalb grundsitzlich
verzweifelt, Teil des natiirlichen Daseins zu sein und doch dazu in
Distanz. Beide Momente widersprechen sich und sind nicht in eine
Einheit zu bringen. Eben dieses Scheitern deutet Kierkegaard als
moglichen Gewinn. Das wire die absolute Selbstnegation im Interesse
von Selbstbegriindung. Kierkegaards Formel fiir dieses konstruktive
Hervorbringen des Selbst qua Selbstnegation in dem Gegeniiber, von
dem her es sich empfingt, ist ,,das Erbauliche, welches in dem Gedanken
liegt, daB wir Gott gegeniiber allezeit Unrecht haben.“”* Mit der
Unmoglichkeit der Selbsterbauung Emst zu machen - in den Rissen des
Lebens eine glatte Rundung zu erzeugen -, das verspricht nicht erst fiir
Musil ein Ausweg zu sein. Fiir Kierkegaard allerdings nur in einer
Uberbietung selbst dieser Selbstnegation in einer, alle Einheit von
Hervorbringen und Empfangen negierenden Beziehung auf das
christliche Paradox. Dieser Ubergang, in Kierkegaards Terminologie der
Ubergang von der allgemeinen Religiositit A zur christlichen
Religiositit B,* bedeutet die Aufhebung aller Selbstthematisierung im
Augenblick der Gegenwart des Absoluten.

42
t b

4 TAL 274,

“ Vgl Schulz, 1979, 361 ff.
4 EOII, 361.

“4 Vgl UNIL 92 ff.

56

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Leben und Existieren

Kierkegaards Analysen der aporetischen Struktur der Existenz gehoren
zu den eindringlichsten Texten zur conditio humana. Bei aller Tiefe ist
aber auch eine Begrenztheit spiirbar. Die negative Zuspitzung der
Existenzdialektik 148t den Blick fiir konkrete Lebensformen vermissen.
Der Einzelne, der antrat als Einzelner das Allgemeine zu realisieren,
entschwindet in den Bereich des Absurden, das ihn iiber das Allgemeine
hinaushebt und dem Denken unzuginglich ist, gleichwohl aber das
Allgemeine erkldren konnen soll. Versuche, diese Einseitigkeit zu
verstehen, qualifizieren Kierkegaards anthropologische Radikalitit als
zeitbedingt® - eine Reaktion auf die Nivellierung des Einzelnen durch
die gesellschaftlichen Umstinde. Die aporetische Fassung der
menschlichen Existenz ist dann der verzweifelte Versuch, angesichts der
iiberwiltigenden Fremdbestimmtheit, im Festhalten an dieser Negativitét
eine letzte Form der Selbstbestimmung zu retten.® Angesichts
verdnderter Rahmenbedingungen und gleichsam in Anwendung von
Kierkegaards Existenzanalyse auf zuginglichere AufBenverhiltnisse
wiirde das bedeuten, man akzeptiert die grundlegende anthropologische
These Kierkegaards, aber nicht deren aporetische Auswertung.’

Lowith vertritt in seinem Aufsatz Jener Einzelne: Kierkegaard die
Auffassung, daB} ,,der modeme Existenzbegriff, dessen Kennzeichen die
Erfahrung der Kontingenz ist, gar nicht der Auflésung einer bestimmten
geschichtlich-politischen Welt, sondern der Auflésung des aristote-
lischen Kosmos und des mittelalterlichen Weltbildes [entspringt].“*® So
bestimmt in negativer Abhéingigkeit Kierkegaard seinen Existenzbegriff
im ausdriicklichen Gegensatz zu Natur und Naturwissenschaft. Auch das
natiirliche Dasein des Menschen ist fiir Kierkegaard nur als Teil seiner
geschichtlichen Existenz. Natur ist immer schon durch den Gegensatz
von Freiheit und Notwendigkeit bestimmt und insofern bereits ein
Ergebnis des menschlichen Geistes, der diesen Gegensatzes umfafit. In
Kierkegaards Perspektive sind die natirlichen Ermoéglichungs-
bedingungen der menschlichen Existenz deshalb nur als negative

4 Vgl Lowith, 1979, 546; Deuser, 1985, 182; Schulz, 1979, 364.

So interpretiert Blumenberg, 1990, 299, den Existentialismus als letzten und

verzweifelten ~ Versuch, die iibermichtige Vermutung gesellschaftlicher

Fremderschaffung durch Selbsterschaffung ungeschehen zu machen. Vgl. Theunissen,

1996, 26: Kierkegaards ,Negativismus [...] ist [...] Antwort auf eine historische

Konstellation,* die des Nihilismus.

47 Schulz, 1979, 364: ,Es gilt Kierkegaards Einsicht - aber nicht deren Auswertung -
aufzunehmen, daB der Mensch Geist und Leib als dialektische Einheit ist.

% Lowith, 1979, 551.

57

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingung von Freiheit wahrnehmbar. Schépfung wire in diesem Sinne
nicht die positive Voraussetzung, sondern das Ergebnis von Freiheit.

Die Grenze von Kierkegaards Position besteht nun offensichtlich in
der Schwierigkeit, eine der Freiheit vorgelagerte Sphére nicht nur als
negative Bedingung, sondern als einen im Vollzug von Freiheit nicht
aufzuhebenden, aber doch hinzunehmenden Hintergrund zu begreifen,
gleichsam als das MaBB an Selbstverstandlichkeit, in das jeder
Freiheitsvollzug eingebettet ist. Und dies aufgrund der schlichten
Tatsache, dafl nicht immer alles, was zu thematisieren moglich wire,
auch thematisiert werden kann, eben weil der Mensch, gerade als Geist,
ein Wesen mit ,viel Riicken* ist. Die Hinnahme unvermeidbarer
Selbstverstandlichkeiten konnte als schlichte Unterwerfung verstanden
werden. Als Ubermacht des Schicksal, an dem Freiheit letztlich scheitert.
Das wire Kierkegaards Einwand an dieser Stelle. Gemeint ist allerdings
keine willkiirliche, sondern eine pragmatische Einsicht in die
Begrenztheit der eigenen Perspektive. Das bedeutet keineswegs ein
Riickfall in vorkritisches Ordnungsdenken. Es geht nicht darum, einen
positiven Begriff unhintergehbarer Sinnvoraussetzungen behaupten zu
wollen. Denn keine der selbstverstindlichen Voraussetzungen von
Freiheit wird prinzipiell als unhintergehbar ausgezeichnet. Behauptet
wird nur, daB} eine ,,Handlungssituation nicht beliebig viele Riickfragen
zuldBt.*° Eben diese Einsicht war auch die Kierkegaards in die
aporetische Situation der Freiheit, die nie vollstindig ihre Voraus-
setzungen in ihren Vollzug iiberfithren kann. Nur liele es sich vielleicht
lernen, mit dieser Einsicht zu leben, ohne zu verzweifeln, vorausgesetzt
die elementaren Formen lebensweltlicher Vergewisserung werden nicht
dem generellen Verdacht ausgesetzt, ins Ergebnis abzugleiten.

Dafl dies nicht so gesehen werden muf}, zeigt eine aufgeklarte
philosophische Anthropologie. Sie sieht die Natur des Menschen,
durchaus im Sinne Kierkegaards nicht als schlichte Gegebenheit an,
sondern als eine Funktion eben dieses Geistes, der die Elementarleistung
‘Leben’ erbringt.’! Die Grenze, die Kierkegaards Existenzbegriff
markiert, zeigt sich um so deutlicher in der Tendenz, die
lebensweltlichen Leistungen im Aufspringen des FreiheitsbewuBtseins
zum Verschwinden zubringen. Wenn Trost angesichts der Situation des
Menschen nach der kopernikanischen Wende in einer radikalen
EntiuBerung an die Kontingenz des Daseins®* zu finden sein soll, dann

4 Blumenberg, 1990, 193.

% Moxter, 1998, 228.

5! Vgl. Blumenberg, 1981, 115.
2 Deuser, 1991, 108.

58

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erzeugt dieses Programm den Druck, alle LebensduBerungen unter die
Alternative zu stellen, entweder ins Ergebnis abzugleiten oder sich ins
Offene zu wagen. In Musils Worten hiefle das, entweder gefangen zu
sein in Immanenz, in der perspektivischen Verkiirzung des Verstandes,
oder mit der Unméglichkeit Emst zu machen, jenseits aller Festlegungen
zu leben.

Die entscheidende Frage fiir Kierkegaards Beitrag zum Lebensthema
wire daher, ob der pragmatische Umgang mit den Deckungsliicken der
Vernunft, ob lebensweltliche Vergewisserung als eine Form begriindeter
Grundlosigkeit nicht eine eigenstindige Form des Geistes darstellt, die
nicht unter das Verdikt der Negativitit fallt, mit der Kierkegaard das
natiirliche Leben charakterisiert. Ob sich also, bildlich gesprochen, auf
der Riickseite des in der Selbstnegation ergriffenen Gottesverhéltnisses
ein anderer Umgang mit den Formen leiblicher Daseinssorge abzeichnet.
Denn auch das religios vertiefte Selbst lebt in konkreten Verhéltnissen,
die als unthematischer Hintergrund dieser Freiheit unhintergehbar sind.
Auch die neue Innerlichkeit im Glauben bleibt eingebettet in
Bedingungen, die sie nicht alle in ihrem Vollzug aufheben kann.

Mit Musils Helden gesprochen: die perspektivische Verkiirzung
gehort zum Leben selber, nur mufl diese Einsicht kein Grund zu
verzweifeln sein, denn was verkiirzt wird, kann auch erweitert werden.
Die perspektivische Verkiirzung konnte auch Moment eines in sich
gegenldufigen Prozesses sein, in dem die lebensweltliche Grundierung
der Freiheit nicht nur als deren negative Bedingung, sondern als eine
ithrer Vollzugsformen begriffen werden kann. Plessners These: ,,Ich bin,
aber ich habe mich nicht, charakterisiert [bereits] die menschliche
Situation in ihrem leibhaften Dasein.“> Leib in seiner strukturellen
Differenziertheit ist gekennzeichnet durch exzentrische Positionalitit,
mit dem Bediirfnis sich zu sichern und zugleich die Resultate
vergangener Daseinssorge aufzulésen. In dieser Spannung von Koérper
haben und Korper sein ,birgt [menschliches Leben] als eine seiner
Méglichkeiten Existenz.“>* Plessners These 148t sich im Rahmen von
Kierkegaards Existenzdialektik so verstehen, da das radikale Entweder-
Oder in ein Sowohl-Als-Auch miinden muf: ein Korrespondenz-
verhiltnis zwischen dem Menschen als Geist und seiner leibhaften
Personalitit, offen fir die Empirie, fiir die fragilen Schutzhiillen des
Lebens, die die menschliche Instinktarmut bekleiden - ohne auf einen
Punkt dahinter zu verzichten.

33 Plessner, 1976, 56.
Ebd., 189.

59

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf die anthropologische Grundthese Kierkegaards bezogen: der
Mensch als in sich spannungsvolle Synthese von Freiheit und
Notwendigkeit, Zeit und Ewigkeit, ist mehrdimensional zu begreifen.”
Und das bedeutet auch, sich davon zu entlasten, die Selbsterhaltung
ausschlieflich als Leistung des eigenen Selbst zu begreifen.*
Kierkegaards Existenzdialektik wird an diesem Punkt von einer
philosophischen Anthropologie modifiziert. Nicht erst der Geist, schon
der Leib ist als ein exzentrisches Verhdltnis zu begreifen. Die
selbstbeziigliche Distanznahme ist auch die Grundstruktur des
‘natiirlichen’ Daseins, und was in den Augen Kierkegaards nur als
verdinglichtes Bewuftsein zu stehen kommt, vollzieht sich in einer
Dialektik von Sichern und Entsichern, von Aufbau von Ordnung und
deren Destruktion. Der Mensch ist, aber er hat sich nicht, das
kennzeichnet nach Plessner’’ eben bereits die leibhafte Existenz des
Menschen, nicht erst seine Position als Geist.

Diese Modifikation konnte eine Offnung der Existenzdialektik hin zur
Lebenswelt bedeuten. Das von Kierkegaard nur als negatives Moment
einer zu vermittelnden Synthese wahrgenommene unmittelbare Dasein
(Regine) prasentiert sich in dieser Perspektive in den vielfdltigen Formen
einer vermittelten Unmittelbarkeit. Es ist, so Plessner, dies ein formaler
Grundzug der leibhaften Existenz selber, zu sein und zu werden.
Allerdings nur in einer ambivalenten Weise, in der die Bestimmtheit
narrativer Leistungen im Horizont immer noch groferer Unbestimmtheit
zu stehen kommt.*® Es gibt eine unaustilgbare Labilitit des leibhaften
Weltumgangs, der immanent nicht gianzlich zu beherrschen ist.

In Plessners umfassender Perspektive gehort deshalb zur Wahr-
nehmung der ,gebrochenen Weltoffenheit und Exponiertheit* des
‘natiirlichen’ Menschen auch sein Angewiesensein auf ein Auflen, ein
Gegeniiber, mit dem er sich gleichsetzen kann, in ,,paradoxem Abstand,
der duBlersten Ferne und unvermittelten Nihe.“ Es ist dieser Bezug auf
den Gottesgedanken, , mag [... dieser] auch keine personhaften Ziige
besitzen,® ein Bediirfnis, das sich aus der Selbstaufklirung der
leibhaften Existenz des Menschen entwickelt, wenn auch nicht

55 Vgl. Schulz, 1979, 364: ,,Die ‘Losung’ des Problems liegt darin, den Zirkel der Frage,
ob der Geist oder der Leib einen absoluten Vorrang hat, zu durchbrechen.*

Offenbar hingt der sich bei Kierkegaard abzeichnende Leistungscharakter von Leben
mit dem Verlust eines Schopfungsbegriffs zusammen. Die Welt ohne Schépfung
biirdet dem Leben die ganze Leistung seiner Selbsterhaltung auf, vgl. Lowith, 1979,
551f.

57 Vgl. Plessner, 1976, 56.

¢ Vgl. Moxter, 1997, 90.

% Plessner, 1976, 78.

56

60

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwangsldufig. Daran jedenfalls hidngt Plessners These von der
Mehrdimensionalitit der conditio humana. Leib und Geist, in
Kierkegaards Terminologie, werden in ihrer Eigenverfafitheit dargestellt,
aber in funktionaler Korrespondenz. Nach Plessner kommt leibliches
Dasein in seiner ambivalenten VerfaBtheit nicht ohne eine &uferes
Gegengewicht aus. Dieses AuBere muB ,.ein AuBerstes an Macht und
Hoheit“ sein. Es fungiert als Riickhalt fiir den Uberschuf8 an Kontingenz
in leibhafter Daseinsbewiltigung, die auf dieser Ebene ,,raumlich in der
stindig sich verschiebenden Horizontlinie jeweils iibersehbarer Umge-
bung, zeitlich als Zukunft, an den Dingen als verborgene Mdglichkeit,
iiberall also als ein Nichtgegebenes in Erscheinung tritt.“®® Plessners
Ansatz fiihrt iiber Feuerbach an diesem Punkt hinaus. Das Gesetz der
Theomorphie, daf3 sich der Mensch in Bezug auf eine Gottheit formt und
diese Gottheit die jeweilige Art der Daseinsbewaltigung widerspiegelt,
ist fur Plessner keine Projektion, sondern ein Korrespondenzverhiltnis.
,Diesseits der Theologie 148t sich nur behaupten, dal beide [Gott und
Mensch] fiireinander sind und sich die Waage halten.*¢!

Fiir die Struktur des angedeuteten Gottesbezuges hitte Kierkegaard
Verstandnis gehabt. Die Orientierung an einem Auflenbezug, dem
Gesetztsein des menschlichen Geistes, kime seinem Glaubens- und
Freiheitsverstindnis entgegen, nicht aber der Versuch, seine
Existenzdialektik in ein Korrespondenzverhiltnis von menschlicher
Daseinsbewailtigung und Angewiesenheit auf ein géttliches Gegeniiber
einzuzeichnen.®> Dabei lieBe sich Kierkegaards anthropologische
Grundthese, der Mensch als Synthese gegenlaufiger Momente, durchaus
im Sinne Plessners in die empirische Grundstruktur des leiblichen
Daseins hinein verldngern, ohne hinter Kierkegaards Umstellung von
Substantialitit (Leben) auf selbsthaften Vollzug (Existenz)
zuriickzufallen. Allerdings nur, wenn die Einheit von Hervorbringen im
Empfangen nicht ausschlieBlich den Geist, sondern auch die Leistung
des leiblichen Daseins auszeichnet. Genau dies scheint nach Plessner die
conditio humana zu sein, wie sie eine lebensweltlich verfaf3ite
philosophische Anthropologie umreif3t.

Kierkegaards eigentiimlicher Mangel, die Eigenverfaf3theit mensch-
licher Existenzsphédren an sich selber gelten zu lassen und sie zugunsten
der Genese des Selbst im religiésen Verhaltnis unter Wert zu verkaufen,

®  Ebd,, 76.

¢ Ebd,77.

¢ Vgl. den Hinweis von Hosle, 1996, 235, auf Kierkegaards Spott gegeniiber allen
‘kulturprotestantischen’ Synthesen, so etwa iiber Martensen, der das Christentum als
.zweite Natur* des Menschen bezeichnete.

61

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verdankt sich einer bestimmten Interpretation des christologischen
Paradoxes. In Kierkegaards eigener Terminologie ist das die Frage, in
welchem Verhidltnis die allgemeine Religiositit A und die christliche
Religisitit B zueinander stehen. Bedeutet der Ubergang in die
Religiositit B eine génzliche Aufhebung der in Religiositit A
rekonstruierbaren Einheit von Hervorbringen und Empfangen, von
Selbstverneinung als Setzen von Gesetztsein, dann ist in der Tat der
Glaube nur ein Erratisch-Fremdes,*® das mich provoziert, aber mehr auch
nicht. Hilt man dagegen an dem Interesse fest, den Glauben in
Beziehung auf endliche Freiheit zu verstehen, dann kann das christliche
Paradox nur Modifikation sein, der Stein des Anstofles, der die
Selbstnegation zugunsten von Selbstbegriindung in einem absoluten
Gegeniiber daran hindert, in Selbsterbauung zu enden. In diesem
Verstdndnis wird am Ort der Religion eine Spannung rekapituliert, die
bereits die leibliche Dimension auszeichnet: das Hervorbringen und
Empfangen verweist auf ein Auflen, das sich nicht dieser Bewegung
verdankt. Immerhin, als Unterbrechung durch die starke Metapher
,»Gott* ist dieser AuBlenbezug im Sinn der christlichen Religiositdt zur
Geltung zu bringen. In dieser Fassung des religiosen Verhiltnisses,
gegen die Kierkegaard wahrscheinlich protestiert hitte,* werden Leib
und Geist, Faktizitit und Potentialitit als eigenstindige Formen der
Freiheit wahrgenommen und zum Vollzug ihrer eigenen Funktionsweise
iiberredet. Eine Beweglichkeit im Endlichen, die Kierkegaard, vielleicht
auch Musil, davor bewahrt hitte, falsche Alternativen zu konstruieren.

Literaturverzeichnis

Bloch, E. (1977): Tibinger Einleitung in die Philosophie. Gesamtausgabe XIII,
Frankfurt a. M.

Blumenberg, H. (*1990): Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M.

- (1981): Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart.

Corino, K. (1992): Musil. Leben und Werk in Bildern und Texten, Hamburg.

Deuser, H. (1991): Kierkegaards Verteidigung der Kontingenz: ,Da etwa
Inkommensurables in einem Menschenleben ist*, in: Kierkegaardiana 15, 104-116.

- (1985): Die Frage nach dem Gliick in Kierkegaards Stadienlehre, in: P. Engelhardt (Hg.),
Gliick und gegliicktes Leben. Philosophische und theologische Untersuchungen zur
Bestimmung des Lebensziels. Mainz, 165-183.

- (1980): Dialektische Theologie. Studien zu Adomos Metaphysik und zum Spatwerk
Kierkegaards, Miinchen/Mainz.

8 Vgl. Kodalle, 1988, 263.
#  Vgl. UN, 211; Kodalle, 1988, 264.

62

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fahrenbach, H. (1979): Kierkegaards ethische Existenzanalyse (als ‘Korrektiv’ der
Kantisch-idealistischen =~ Moralphilosophie), in: M.Theunissen/W.Greve (Hg.),
Materialien zur Philosophie Séren Kierkegaards, Frankfurt a. M., 216-240.

- (1972): Artikel ,Existentiell“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch der
Philosophie, Darmstadt/Basel, 11, 852-853.

Fellmann, F. (1993): Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung,
Hamburg.

Gadamer, H-G. (*1975): Wahrheit und Methode, Tiibingen.

Gerdes, H. (1965): Séren Kierkegaard. Leben und Werk, Berlin.

Greve, W. (1990): Kierkegaards maieutische Ethik, Frankfurt a. M.

Hartmann, K. (1972): Artikel ,Existentialismus“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches
Warterbuch der Philosophie, Darmstadt/Basel, 11, 850-852.

- (1972): Artikel ,,Existenzphilosophie®, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch der
Philosophie, Darmstadt/Basel, 11, 862-865.

Hirsch, E. (1968): Wege zu Kierkegaard. Berlin.

- (1955): Zum geschichtlichen Verstindnis der flinften und sechsten Abteilung, in: E.
Hirsch (Hg.), Soren Kierkegaards Gesammelte Werke, 5. und 6. Abteilung, iibersetzt
und hg. von E. Hirsch, H. Gerdes, H.M. Junghans, Diisseldorf 1950-1969 und
Giitersloh 1979 ff.

Hosle, V. (1996): Kann Abraham gerettet werden? Und: kann Soren Kierkegaard gerettet
werden? Eine Hegelsche Auseinandersetzung mit ,,Furcht und Zittern“, in: V. Hosle,
Philosophiegeschichte und objektiver Idealismus, Miinchen.

Kierkegaard, S. : Gesammelte Werke, iibersetzt und hg. von E. Hirsch, H. Gerdes, H.M.
Junghans, 36. Abteilungen, Diisseldorf 1950-1969 und Giitersloh 1979 ff. [Zitiert wird
mit folgenden Siglen fiir den jeweiligen Band und Seitenzahlen: (EO I+II): Entweder-
Oder; (W): Die Wiederholung; (FZ). Furcht und Zittern; (PB): Philosophische
Brocken; (LT): Der Liebe Tun; (UN I+II): AbschlieBende unwissenschaftliche
Nachschrift zu den Philosophischen Brocken; (KT): Die Krankheit zum Tode; (TA I-
V): Tagebiicher 5 Bde.].

Kiwitz, P. (1986): Lebenswelt und Lebenskunst. Perspektiven einer kritischen Theorie des
sozialen Lebens, Miinchen.

Kodalle, K.M. (1988): Die Eroberung des Nutzlosen. Kritik des Wunschdenkens und der
Zweckrationalitit im AnschluB an Kierkegaard, Paderborn.

Lowith, K. (®1981): Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionire Bruch im Denken des 19.
Jahrhunderts, Hamburg,

- (1979): Jener Einzelne: Kierkegaard, in: M. Theunissen/W. Greve (Hg.), Materialien zur
Philosophie Séren Kierkegaards, Frankfurt a. M., 539-556.

Moxter, M. (1997): Schéne Ungenauigkeiten. Hans Blumenbergs phanomenologische
Variationen, in: Neue Rundschau 108 (1), Frankfurt a. M., 83-92.

- (1998): Kultur als Lebenswelt, Habilitationsschrift Frankfurt (unveroffentlicht).

Musil, R. (1978): Der Mann ohne Eigenschaften, hg. von A. Frisé, Hamburg.

Plessner, H. (1976): Die Frage nach der Conditio humana. Aufsitze zur philosophischen
Anthropologie, Frankfurt a. M.

Poole, R. (1993): Kierkegaard. The Indirect Communication, Charlotteville and London.

Ricoeur, P. (1979): Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. Theunissen/W. Greve (Hg.),
Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards, Frankfurt a. M., 579-596.

Ringleben, J. (1983): Aneignung. Die spekulative Theologie Soren Kierkegaards, Berlin.

- (1995): Die Krankheit zum Tode von Séren Kierkegaard. Erklarung und Kommentar,
Gottingen.

Schulz, W. (1957): Séren Kierkegaard. Existenz und System, in: Wesen und Wirklichkeit
des Menschen, Festschrift fir Helmuth Plessner, Gottingen.

- (1972): Philosophie in der verdnderten Welt, Pfullingen.

63

https://dol.org/10.5771/9783495083644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- (1979): Die Dialektik von Geist und Leib bei Kierkegaard. Bemerkungen zum ‘Begriff
Angst’, in: M. Theunissen/W. Greve (Hg.), Materialien zur Philosophie Séren
Kierkegaards, Frankfurt a. M., 347-366.

Theunissen, M. (1996): Kierkegaards philosophisches Profil, in: Kierkegaardiana 18, 6-27.

https://dol.org/10.5771/9783495083844-44 - am 20.01.2026, 17:01:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

