
Beweglichkeit im Endlichen. Kierkegaards Beitrag zur Krise 
der Potentialität

Thomas Eme

I. Eine Lebensphilosophie

In seinem Jahrhundertroman „Der Mann ohne Eigenschaften“1 über­
schreibt Robert Musil das 122. Kapitel mit „Heimweg“. Die Überschrift 
ist doppeldeutig. Ulrich, Musils Protagonist, geht nach einer Abend­
einladung zu Fuß nach Haus und gerät bei diesem nächtlichen Gang in 
Erinnerungen an seine Kindheit. Eine Heimkehr ganz anderer Art 
zeichnet sich ab. Die Sehnsucht nach Einfalt, nach dem Lande, in dem 
noch Götter bei den Menschen wohnen, entpuppt sich als mythologischer 
Rückkehrwunsch. Doch diese andere Heimkehr mißlingt. Ulrich ist zu 
sehr Stadtmensch, zu reflektiert, als daß ihm diese Naivität gelänge, 
seinen Verstand perspektivisch zu verkürzen. Denn nur so, in einer 
„perspektivischen Verkürzung des Verstandes,“ ist ein Leben in Glück 
und Frieden noch möglich.

Gelingendes Leben ist ein Frage der Perspektive. Das Nahe groß und 
das Feme klein, die private Welt in den Vordergrund und alles andere in 
den Hintergrund zu setzen, diese Ordnungsleistung ist es, die Ulrich 
abhanden gekommen ist. Sie zeigt sich bei näherer Betrachtung als die 
Fähigkeit, sich zum eigenen Leben narrativ zu verhalten. „Die meisten 
Menschen sind im Grundverhältnis zu sich selbst Erzähler.“2 Sie ordnen 
ihr Leben durch einen erzählerischen roten Faden. Der Kunstgriff, 
dessen sich dabei alle Erzähler bedienen, sind die unscheinbaren 
temporalen Verknüpfungen. Sie bringen die disparaten Lebens­
erfahrungen in einen Zusammenhang. Leben wird zur Lebensgeschichte. 
Wer erzählen kann, ist immer irgendwie geborgen, selbst im größten 
Chaos. Diese „primitive Epik“ läßt privates Leben in einer Konsistenz 
erscheinen, die in den abstrakten Verhältnissen einer modernen 
Gesellschaft längst verdampft ist.

„Die perspektivische Verkürzung“ gehört schon zum Leben selber, 
aber sehen kann das nur, wer zu dieser Verkürzung nicht mehr in der 
Lage ist. Das ist Ulrichs späte Einsicht. Leben zu können, ist selber eine 
Leistung, die sich in ihrem Ergebnis zum Verschwinden bringt. Eine Art 
von narrativer Solidität der eigenen Biographie, in deren substantiellen 

1 Musil, 1978.
2 Ebd., 650.

44

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schein die Anstrengung verschwindet, die nötig war, ihn zu erzeugen. 
Das Ganze erfährt eine „ordentliche glatte Rundung.“3

Wie in einem Brennglas werden in Musils Romanfigur die Probleme 
fokussiert, die sich mit der neuzeitlichen Pluralisierung von Wirklichkeit 
ergeben. Ulrichs eigene Situation ist die einer perspektivischen Vielfalt. 
Es sind „Wirklichkeiten, in denen wir leben.“4 Die Bilder, in denen sich 
das Leben seine Einheit erzeugt, erscheinen Ulrich deshalb in ihrer 
Besonderung, losgelöst von ihrer Funktion, als entsprungene Gleichnisse 
einer Ordnung, zu der er nicht mehr fähig ist. Die Aufgabe aber, das 
Leben zu leben, bleibt, gesteigert noch durch die Kontingenz der eigenen 
Situation, die Ulrich in einer Epoche alltäglicher Ordnungsleistungen 
ansichtig wird. Was für andere Normalität bedeutet, führt Ulrich zu 
lauter Unmöglichkeit. Leben wird gleichsam zur unendlichen Aufgabe, 
an den losgelösten Teilen ein ganz Anderes zu entdecken, das sich nicht 
einer Verkürzung, sondern einer Erschöpfung aller möglichen 
Perspektiven verdanken müßte. Aus dieser Überlastung erklärt Ulrich 
sich seine Sehnsucht nach Einfalt, im Wechsel mit dem Gefühl, alles das 
entscheiden zu müssen, ohne im Einzelnen zu wissen, was er zu 
entscheiden hätte. Kein Heimweg, aber doch ein Ausweg, gleichsam der 
Sprung ins Freie, das wäre Ulrichs Lösung. Wenn man unfähig ist zur 
narrativen Rundung, die Normalität einem abverlangt, dann ist man auf 
die Risse verwiesen im soliden Bild der Wirklichkeit.

Für Musils Protagonist kommt eine Rückkehr in einen mythischen 
Ursprung, wo noch die Götter bei den Menschen wohnten, nie ernsthaft 
in Betracht. Trotzdem, die Sehnsucht bleibt. Es ist offenbar das 
Abstraktwerden des Lebens, das Sehnsüchte und Wünsche nach privatem 
Glück auflaufen läßt, auch dann noch, wenn ihre unmittelbare 
Befriedigung nur um den Preis einer blockierten Wahrnehmung möglich 
ist. Eben dieser Problemzusammenhang wirft ein eigenartiges Licht auf 
die Alternative, zu der sich Ulrich in einer an Kierkegaard erinnernden 
Zuspitzung genötigt sieht: Entweder sich für die Normalität zu 
entscheiden, im Bewußtseins ihrer perspektivischen Verkürzung, oder 
für den Weg ins Freie, in ständigen Übergängen, eigenschaftslos, das 
Abstraktwerden der Lebensverhältnisse zur Bedingung der eigenen 
Lebensform zu machen.

Leben ohne Eigenschaften, ohne das Bindemittel, das aus disparaten 
Momenten jeden ‘Abend’ ein Ganzes schafft, könnte ein Verlust sein, 
der in sich einen Gewinn trägt. Ungeahnte Welten würden vielleicht an 
den Bruchstellen einer zerfallenden Normalität ansichtig werden. Aber, 

3 Ebd., 649.
4 Blumenberg, 1981.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das macht die fragmentarische Anlage von Musils Roman deutlich, diese 
Dynamik bedarf nicht nur der „primitiven Epik“, um sich an ihr 
abzuarbeiten. Auch ein Leben in flüchtigen, substantiell nicht faßbaren 
Übergängen, geht nicht ohne eine Ordnung. Die von Ulrich als Ausflüge 
in eine andere Wirklichkeit bezeichneten Übergänge beinhalten deshalb 
wesentlich die konstruktive Aufgabe, der Flüchtigkeit eine Form zu 
geben, die nicht zurückfällt in den naiven Glauben, daß die Dingen feste 
Konturen hätten.

Nur die schlichte Auflösung substantieller Wirklichkeit bleibt dieser 
verhaftet. Eben dies wirft Musil seinen Kollegen, James Joyce und 
Marcel Proust vor: „Proust und Joyce geben, soviel ich davon gesehen 
habe, einfach der Auflösung nach, durch einen assoziierenden Stil mit 
verschwimmenden Grenzen. Dagegen wäre mein Versuch eher 
konstruktiv und synthetisch zu nennen. Sie schildern etwas Aufgelöstes, 
aber sie schildern gerade so wie früher, wo man an die feste Konturen 
der Dinge geglaubt hat.“5

Es gibt Alternativen, die ein Problem erst unerträglich verschärfen. 
Muß das Kontingenzbewußtsein der Moderne auseinanderfallen in eine 
regressive, lebensweltliche Geborgenheit einerseits und eine, dem 
Abstraktwerden der Lebensverhältnisse nachgebildete Vollzugsform 
eigenschaftsloser Identität? Beweglichkeit zu schaffen, in einer Situation, 
wo gelebt werden muß, ohne daß die radikalen Optionen tragen, scheint 
mir auch das gegenwärtige Interesse an einer Hermeneutik des Lebens zu 
motivieren. Sei es der Versuch, die Lebenswelt als Ferment,6 nicht als 
Fundament zu verstehen, oder die Epik des Alltags aus ihrer 
perspektivischen Verkürzung zu befreien und die Arbeit des Mythos mit 
der Arbeit am Mythos7 weiter zu treiben. In allen diesen Fällen geht es 
darum, Bewegung in die Auslegung von Lebenswelt zu bringen, die 
nicht nur Hort dumpfer Ressentiments, sondern auch Erschließung von 
Wirklichkeit sein könnte. In einer solchen offenen Auslegung 
lebensweltlicher Situiertheit, etwa Plessners Vorschlag, den Menschen 
als doppelt gebrochenes, weltoffenes Wesen in „exzentrischer 
Positionalität“8 zu verstehen, zeigt sich eine Alternative zu der 
Entscheidung zwischen radikaler Übergänglichkeit und mystischer 
Ursprünglichkeit, wie sie Musil seinem Protagonisten abfordert. Die 
Genese und die Chancen einer solchen Alternative sollen im Folgenden 
das Thema sein.

5 Musil, zitiert bei Corino, 1992, 378-9.
6 Kiwitz, 1986,95.
7 Vgl. Blumenberg, 1990, 436 f.
8 Plessner, 1976, 189 ff.

46

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Einzelne: Kierkegaard

Am 5. Mai 1813 wird der Schriftsteller, Theologe und Philosoph Sören 
Kierkegaard in Kopenhagen geboren. 42 Jahre später, im Jahr 1855, 
stirbt er in derselben Stadt, nachdem er auf offener Straße an Entkräftung 
zusammengebrochen war. Sein Geburtsjahr fällt in die Erscheinungszeit 
von Hegels Logik. Als Kierkegaard stirbt, ist Nietzsche 11 Jahre alt. 
Zwischen diesen beiden, dem Vollender des idealistischen Systems und 
dem Verkünder des Nihilismus, markiert Kierkegaard einen Bruch im 
Denken des 19. Jahrhunderts, das im übrigen durch viele solcher Brüche 
gekennzeichnet ist.9

Kaum ein Denker zuvor hat wie Kierkegaard mit so großer Intensität 
das Verhältnis seines Denkens zu seinem Leben durchdacht, und dabei 
zugleich so wenig erlebt. Denn äußerlich verlief dieses Leben 
unspektakulär. Kopenhagen ist eine kleine Bühne. Bis auf wenige 
Reisen, die beiden wichtigsten führten ihn nach Berlin, wo er 1841 
Schelling hörte, verbrachte Kierkegaard sein ganzes Leben am Ort seiner 
Geburt. Dort aber sind die Wege kurz, vom Elternhaus zur Schule, von 
der Schule zur Universität, immer nur wenige hundert Meter. Auch die 
zahlreichen Wohnungen, die Kierkegaard im Laufe seines kurzen Lebens 
bezog, liegen alle im überschaubaren Zentrum der Stadt. Man kannte 
sich auf den Straßen dieses urbanen Dorfes, und Kierkegaards auffällige 
Erscheinung war, vor allem nach den Angriffen der Satirezeitung 
Korsar, stadtbekannt. Und doch war gerade dieser enge Raum ein idealer 
Resonanzköper. Denn Leben wird nicht erlebt in Ereignissen. Nicht der 
Erlebnispark Tivoli, der 1843 in Kopenhagen gegründet wird, sondern 
die Imagination und ihre Enttäuschungen stiften schon für den kleinen 
Sören den Zusammenhang, der Ereignisse auch subjektiv bedeutsam 
werden läßt. Vor die Wahl gestellt, mit seinem Vater einen Spaziergang 
durch Kopenhagen zu machen oder zu Hause diesen Spaziergang mit 
ihm sich vorzustellen, wählt er folgerichtig das Letztere.

Auch ohne weitläufige Exkursionen lagen für Kierkegaard alle 
Momente der zeitgeschichtlichen Entwicklung, sofern es darum ging, 
ihre Folgen für den Binnenraum des Einzelnen auszumessen, über­
schaubar vor Augen. Der bürgerliche Stadtkern, davor die Arbeiter­
vorstädte. Kopenhagen war wie eine Versuchsanordnung, um im Kleinen 
die Veränderungen zu beobachten, die eine ganze Welt im Innern 
erschütterten. „Kierkegaard verfügte im kleinen Dänemark über ein 

9 Löwith, 1981, 125, sieht Kierkegaard im Zusammenhang der Hegelkritik von Bauer, 
Stimer, Marx und Feuerbach.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‘vollständiges Präparat’, an dem er die Krankheit Europas 
diagnostizieren konnte.“10

Kierkegaards Diagnose markiert einen Einschnitt, der sich in Musils 
„Mann ohne Eigenschaften“ wiederfmdet, wenn nicht vollendet. Die 
Auflösung substantieller Ordnungen, in denen sich der Mensch als einem 
Allgemeinen aufgehoben wußte, schlägt um in die Abstraktionen einer 
eingeebneten Welt. Für diese Auflösung einer gemeinsamen 
Wirklichkeit, für die der Name Hegel steht, gleichsam die kopemi- 
kanische Wende11 der geschichtlichen Welt, hatte Kierkegaards ein 
äußerst sensibles Gespür. Und so sammelt sich in der Kategorie des 
Einzelnen ein Kontingenzbewußtsein bisher ungeahnter Radikalität: 
,Jvfan steckt den Finger in die Erde, um zu riechen, in welch einem Land 
man ist, ich stecke den Finger ins Dasein - es riecht nach nichts. Wo bin 
ich? Was heißt denn das: die Welt? Was bedeutet dies Wort. Wer hat 
mich in das Ganze hinein betrogen, und läßt mich nun dastehen? Wer bin 
ich? Wie bin ich in die Welt hineingekommen? [...] Wie bin ich 
Teilhaber geworden in dem großen Unternehmen, das man Wirklichkeit 
nennt?“12

Kierkegaards Therapievorschlag, Wirklichkeit angesichts dieser 
Kontingenzerfahrung als Resultat subjektiver Aneignung zu begreifen 
und den Einzelnen, der sich so in seinen Gegenständen als Selbst 
überhaupt erst hervorbringt, zum Kriterium der gesellschaftlichen 
Entwicklung machen, fand wenig Gehör, auch nicht in seiner eigenen 
Kirche. Obwohl diese von Kierkegaard anvisierte Umstellung eine 
überraschende Chance gewesen wäre, das Christentum in seinen 
zentralen Anliegen auf der Höhe der Zeit zu positionieren. Kierkegaards 
Interesse an einer Neubegründung des christlichen Glaubens verband 
sich mit einer Ahnung von der destruktiven Dynamik, die eine, von den 
Individuen abstrahierte Öffentlichkeit wie eine konventionelle Privatheit 
erzeugen würden. Beides trieb seinen Widerstand gegen die 
Demoralisierung von Individualität an.

Kierkegaards Kritik an der Einebnung von Individualität ist 
romantisch eingefärbt. Er richtet sich gegen den Spießer und gegen die 
Totalität des Hegelschen Vermittlungsprinzips. Allein die romantische 
Lösung, „poetisch zu leben“, genügte Kierkegaard nicht. Zu sehr war das 
romantische Interesse an der Individualität mit einer Flucht aus der 
Wirklichkeit erkauft. Aber das Lebensthema war entdeckt: Existieren 
geht nicht auf in Begriff und Konvention. Es ist nicht abzulösen von dem 

10 Löwith, 1979, 546.
11 Vgl. Löwith, 1979, 550 f.
12 W, 70 f.

48

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Existierenden selber, seiner unvertretbaren Innenperspektive. Denn 
Existenz ist nur, sofern sie vollzogen wird. Ein Sein im Werden, das sich 
in einer Bewegung von Außen nach Innen, von unmittelbarem Dasein zu 
angeeignetem Selbstsein vollzieht.

Nur galt es eine bessere Durchführung dieser Aufgabe zu finden, als 
es die romantische Lebenskunst bot. Denn es konnte nicht darum zu tun 
sein, die Nivellierung der Individualität einzutauschen gegen die 
subjektive Willkür einer auf sinnliche Gegebenheiten ruhenden Frei­
zügigkeit.13 So sehr Kierkegaard, Zeit seines Lebens, die Kontingenz und 
Fragilität von individuellen Lebensvollzügen gegen die Übergriffe eines 
auf totale Vermittlung zielenden Denkens verteidigte, es ging ihm in 
diesem Anliegen nicht um laissez-faire, sondern um Freiheit, und das 
schließt die Bindung an die eigene Endlichkeit mit ein. In diesem 
Anspruch gründet sein Einspruch gegen die Romantik.

III. Die Grenze zu Hegel

Leben geht nicht auf im Begriff, den man sich davon macht. Es kann 
nicht nur gedacht, es muß gelebt werden, und das ist, aller substantiellen 
Bestimmtheit entledigt, keine Selbstverständlichkeit mehr, sondern eine 
kreative Aufgabe der eigenen Lebenspraxis. Leben ist für Kierkegaard 
eine Kunstform und ihr Ergebnis müßten Existenzkunstwerke sein. Darin 
wäre sich Kierkegaard mit Nietzsche einig gewesen, daß antike 
Lebenskunst kein abstraktes Gebilde, sondern das Leben selber zur 
Kunstform gestaltete, „daß in Griechenland der Denker kein verkrüp­
pelter Existierender war, der Kunstwerke hervorbrachte, sondern daß er 
selber ein existierendes Kunstwerk war.“14 Unkünstlerisch in diesem 
Sinn ist ein Denken, in dem sich das Subjekt nicht mitbedenkt, in dem es 
sich in seinem Denken selber vergißt. Künstlerisch dagegen wäre ein 
Denken, das sich in seiner subjektiven Vollzugsform vollendet, in dem 
Denken und Existenz nicht auseinanderfallen, sondern ineinander 
gearbeitet werden. Wahre Lebenskunst brächte damit die Bedeutung der 
Existenz gegenüber dem Denken zur Geltung. Dies vergessen zu haben, 
ist Kierkegaards Vorwurf an Hegel.

Der Unterschied zu Hegel ist allerdings nicht ohne weiteres zu 
benennen. Kierkegaard selber verstand sich als ein Korrektiv, als Denker 
der Differenz von Denken und Leben, die er gegenüber der totalen 

13 Hirsch, 1968, 18, sieht in Entweder-Oder die wahre Versöhnung der Romantik mit 
Hegel.

14 UN II, 3 f.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstvermittlung der Vernunft zur Geltung brachte. Gegen diese 
Tendenz der Vernunft zum System, macht Kierkegaard geltend, daß ein 
„Inkommensurables“15 sei in einem Menschen. Korrektiv aber läßt sich 
als Begrenzung verstehen. Es bringt den Gesichtspunkt der Existenz 
unbedingt gegenüber jedem Denken zur Geltung, aber macht nicht aus 
allem Denken eine Bewegung der Existenz. Selbst Hegels Phäno­
menologie wäre in diesem Sinn akzeptabel als Experiment, nicht aber als 
die ganze Wirklichkeit der Zeit, in Gedanken gefaßt. Kierkegaards 
Einspruch gegenüber Hegel bezieht sich auf die Totalität seines 
Denkens, das jede Differenz als Moment einer Selbstvermittlung 
integriert. Gegenüber dieser Form der absoluten Vermittlung geht es in 
Kierkegaards Widerspruch.

Das ist nicht unstrittig.16 In Kierkegaards Polemik gegen Hegel, daß er 
den Gedankenpalast, den er erbaute, nicht wirklich bewohne, sondern in 
einer Hundehütte daneben lebe, sieht Ricoeur die dialektische Einheit 
aufeinander bezogener Gegensätze. Der Arbeitsauftrag für die Philo­
sophie nach Kierkegaard wäre es, hinter diese Spannung nicht 
zurückzufallen und Hegels System und Kierkegaards Existenzdialektik 
produktiv aufeinander zu beziehen. In diesem Sinn interpretiert Ricoeur17 
das Verhältnis von Kierkegaards Differenzdenken und Hegels 
Philosophie der Vermittlung. Hegels Totalität des Denkens und 
Kierkegaards Kontingenz der Existenz verweisen aufeinander und sind 
selber Moment einer dialektische Konstellation, die begriffen sein will. 
Das steht hinter Ricoeurs doppelter Fragestellung: „Ist eine gebrochene 
Dialektik ohne eine Philosophie der Vermittlung möglich? Kann eine 
Philosophie der Vermittlung abgeschlossen sein?“18 Ricoeur sieht die 
Differenz, die mit Kierkegaards Insistieren auf die begriffstranszendente 
Dimension des Lebens ins Spiel kommt: „Existieren bedeutet nicht 
wissen - im strengen Sinn des Wortes.“19 Aber für ihn läßt sich die Frage: 
„Was bedeutet das, zu existieren?“ nicht ablösen von der anderen Frage: 
„Was bedeutet das, zu denken?“20 Genau das aber wäre die Frage, ob 
nicht Kierkegaards Einspruch eben diese beiden Dimensionen zu 
entkoppeln sucht, weil im Denken auch jene Differenz zwischen Begriff 
und Existenz nur als gedachte zur Geltung kommt. Wenn man im 

15 Deuser, 1991, 108.
16 So etwa Gadamer, 41975, 326: „Es läßt sich nicht bestreiten, daß die Einwürfe von 

Feuerbach und von Kierkegaard sich in diesen von Hegel beschriebenen Gestalten des 
Geistes bereits vorgedacht finden.“

17 Ricoeur, 1979, 591, vgl. Kodalle, 1988, 303.
18 Ricoeur, 1979,591.
19 Ebd., 595.
20 Ebd., 596.

50

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strengen Sinn nicht wissen kann, was leben ist, kann man es auch nicht 
in Begriffe fassen. Darin sind sich die Hegelkritiker Marx und 
Kierkegaard einig, daß es eine Wirklichkeit gibt, die im Denken nicht 
auflösbar sei. Für Marx ist diese Wirklichkeit das Ensemble 
gesellschaftlicher Verhältnisse, für Kierkegaard der „Existenzvollzug des 
Einzelnen.“21

Für Kierkegaard resultiert aus der begriffstranszendenten Dimension 
der Existenz ein massives Darstellungsproblem. Die Existenzmitteilung 
bedarf einer Umstellung auf imaginative Formen der Pseudonymität und 
der Ironie. In dieser Perspektive des „zu lebenden Lebens“ ist die 
eigentümliche Mischung aus Verrätselung und Reflexion begründet, die 
Kierkegaards Werk charakterisiert.22

Indirekt kann diese Mitteilung nur sein, weil in ihr die Existenz­
erhellung eines unvertretbar Anderen der wesentliche Inhalt ist. Als 
Kommunikationsform ist sie der Versuch, die Kontingenz der Einzelnen 
auch intersubjektiv zu wahren. Aus dieser Gestalt rührt auch das formale 
Grundproblem jeder Kierkegaard-Interpretation. Wie soll ein Werk, das 
auf Existenzmitteilung angelegt ist, interpretiert werden? Pointiert gesagt 
muß ein Ausleger behaupten, daß sich Kierkegaard jeder Auslegung 
widersetzt und erklären, warum er es trotzdem tut.

IV. Aneignung der Existenz

So ertragreich der Ansatz bei der rhetorischen Oberfläche und den 
Kommunikationsformen bei Kierkegaard ist, unabsehbar hat die 
rhetorische Oberfläche eine strukturelle Innenseite. Strikt innerhalb der 
Perspektive des zu lebenden Lebens analysiert Kierkegaard die 
Strukturmomente der Existenz, und zwar wesentlich im Horizont von 
Zeitlichkeit.

Existieren bedeutet für Kierkegaard zum einen, der natürlichen 
Zeitlichkeit unmittelbar ausgesetzt zu sein, d. h. der „daseienden 
Negativität“23 einer instabilen, vorübergehenden Zeit. Natürlich ist diese 
Zeit, weil bloßes Vergehen, noch kein gestaltetes Werden, also noch 
keine Geschichte. In diesem Sinn ist existieren, ein ek-sistieren, ein Sein, 

21 Theunissen, 1996, 11.
22 Das betrifft auch die Form der paradoxen Darstellung der Religion bei Kierkegaard, 

„die Todesangst der Darstellung und die Darstellung der Todesangst,“ so Ricoeur 
1979, 594. Das Problem, wie über Unsagbares geredet werden kann, macht vor allem 
die angelsächsische Kierkegaardforschung zum Ansatz und analysiert die kommuni­
kative Oberflächenstruktur der Texte, vgl. Poole, 1993.

23 Vgl. zum Folgenden Ringleben, 1983, 180 ff.

51

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das die Bedingungen außerhalb hat, das ins Dasein als zeitliches 
Vergehen gesetzt ist.

Dieser Negativität vergehender Zeit muß Dauer im Sinne einer 
inneren Geschichte in „konstruktiven Widerstand gegen die Instabilität 
alles Zeitlichen [...] eigentliche Wirklichkeit und Wesentlichkeit 
abgerungen“24 werden. Die Metapher bei Kierkegaard ist die eines 
Ringkampfes mit der Zeit in der Zeit: „Die innere Geschichte ist erst die 
wahre Geschichte, aber die wahre Geschichte ringt mit dem, was in der 
Geschichte das Lebensprinzip ist, - mit der Zeit; ringt aber mit der Zeit, 
so hat eben damit das Zeitliche und jeder einzelne kleine Augenblick 
seine große Wirklichkeit.“25 Solches Ringen macht die lebenslange 
Arbeit an sich selber aus, das endliche Sein anzueignen, es aus der 
Negativität faktischen Vergehens der Zeit ins eigene Werden zu 
übersetzen.

Die zeitliche Struktur von Aneignung reflektiert sich in Kierkegaards 
grundlegender anthropologischer These vom Menschen als einem Selbst, 
das sich als Synthese von Zeitlichkeit und Ewigkeit, Freiheit und 
Notwendigkeit zu sich selber verhält, so die Formel in „Krankheit zum 
Tode.“26 In seiner unmittelbaren Faktizität, seinem Dasein in der 
natürlichen Zeit oder seiner Notwendigkeit, hat sich der Mensch nicht, 
sondern er muß erst werden, sich in Freiheit erwerben.27

Werden als Geschichte ist demnach eine Rekonstruktion aller 
äußerlichen Gegebenheiten im Inneren, ein „inneres Erblühen der 
Individualität,“28 wo die äußere in die innere Geschichte, bloßes Dasein 
verwandelt wird in selbsthaften Besitz. In zeitlicher Fassung wäre dies 
Kierkegaards Begriff von Freiheit als zeitbezogener Tätigkeit: „eine 
Möglichkeit des Werdens innerhalb seines eigenen (natürlichen) 
Werdens.“29 Damit ist die Existenz eine doppelte, einerseits natürliches 
Vergehen und andererseits geschichtliches Werden. Letztere ist die 
Dimension der Freiheit, das Medium in dem nicht die ästhetische 
Aufhebung der Zeit, sondern ihre beständige Vergegenwärtigung 

24 Ebd., 181.
25 EO II, 142.
26 KT, 8. Hartmann, 1972, 863, sieht Kierkegaard als existentiellen, nicht existentialen 

Denker. Sein Denken sei nicht zur Ontologie verfestigt und habe appellativen 
Charakter. Theunissen, 1996, 9, dagegen hält die grundlegende anthropologische These 
für eine in Heideggers Terminologie existentiale.

27 Vgl. Bloch, 1977, 13: „Ich bin. Aber ich habe mich nicht. Darum werden wir erst.“ 
Und schon Nietzsche: „Immer fragt er sich, wer er ist und wie man wird, was man ist“, 
zitiert bei Fellmann, 1993, 66.

28 EO II, 143.
29 PB, 72 f.

52

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geleistet wird, also „Zeitlichkeit nicht als ideales Moment verschwindet, 
sondern in welcher es als reales Moment ständig gegenwärtig ist.“30

Das Verhältnis zum Vergehen aus Notwendigkeit und dem Werden 
aus Freiheit bezeichnet das Selbst des Menschen als Geist.31 Es ist die 
Beziehung der Freiheit auf die natürliche Zeit, die deren Vergehen 
übersetzt in geschichtliches Werden. Das Verhältnis ist dialektisch: In 
der Beziehung, dem Hingeben an die Notwendigkeit, erwächst der 
Freiheit ihre Möglichkeit frei zu sein. Ohne die natürliche Zeitlichkeit, 
ohne die daseiende Negativität der Zeit ist keine Freiheit möglich. 
Freiheit ist gleichsam in der Übernahme von Notwendigkeit. Insofern ist 
die Negativität der Zeit zugleich die Ermöglichung von Freiheit. 
Ringleben nennt das „selbsttätiges Übersetzen“32, ein unbedingtes 
Übernehmen von bloßem In-der-Zeit-Sein.

Wichtig in diesem Zusammenhang ist zweierlei. Kierkegaards Formel 
für diese Übernahme des natürlichen zeitlichen Daseins soll die 
Beliebigkeit ästhetischer Selbstdarstellung ausschließen. Sich erzeugen 
in dem, was ich empfange, verweist als Beispiel auf die Verantwortung 
des Redakteurs33, der zur Genauigkeit gegenüber dem gegebenen Text 
verpflichtet ist, nicht auf die Willkür des Dichters. Es ist die Genauigkeit 
auf die Spitze getrieben, wenn nicht nur die eigene, sondern die 
Menschheitsgeschichte selbsthaft übernommen werden soll und damit 
sich gleichsam an der Erbsünde die autonome Begründung von Freiheit 
entscheidet. Es ist aber diese wechselseitige Verschränkung von 
Notwendigkeit und Freiheit, die Kierkegaards Existenzbegriff aus­
zeichnet. Der Vollzug von Freiheit wird in dieser Bindung an seine 
geschichtlichen Bedingungen inhaltsvoll und das natürliche Dasein wird 
in der selbsthaften Aneignung durchsichtig für den Menschen, der dieses 
Leben lebt.

Selbstdurchsichtigkeit aber hat zum zweiten ihre Grenzen an dem 
Faktum der Freiheit selbst. Eben diesen blinden Fleck bearbeitet die 
religiöse Dimension. Das Gesetztsein der Möglichkeit von Aneignung, in 
dem sich ein Selbst in seiner geschichtlichen Bedingtheit durchsichtig 
wird, diese Bedingtheit von Freiheit selber, soll religiös in Freiheit 
rekonstruiert werden. Das wäre die strukturelle Fassung des Glaubens­
begriffs, sich in Freiheit an den ermöglichenden Grund von Freiheit zu 
entäußern. Diese Einheit von Hervorbringen und Empfangen, die 
gleichsam das Gesetztsein von Freiheit als ein Moment dieser Freiheit 

30 EO II, 146.
31 Vgl. KT, 8.
32 Ringleben, 1983, 183.
33 Vgl. EO II, 277.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hervorbringt, zeichnet Kierkegaards Glaubensverständnis als einen 
Grundbegriff von Freiheit aus. Authentizität, das wäre eine Konsequenz, 
ist nur als Einheit in sich gegenläufiger Momente möglich, ein sich 
erwerben in dem, was mir gegeben ist. Darin wäre Selbstdurchsichtigkeit 
das Gegenteil von Selbsterschaffung.

Diese letzte Durchsichtigkeit des Selbst in seinem sich setzenden 
Gesetztsein ist als eine Vertiefung der Arbeit an der eigenen Endlichkeit 
zu begreifen. Man könnte sagen, der Glaube ist bei Kierkegaard das 
Ferment34, das zu jeder endlichen Erfahrung hinzutritt, um sie als 
endliche Erfahrung dieses konkreten Selbst anzueignen und aus bloßem 
Dasein herauszulösen und zu verwandeln. In dieser Subjektivierung von 
Welt fallt der Einzelne nicht der Naivität anheim, als habe das Dasein 
noch feste Formen. Verdinglichungsabbau korrespondiert im religiösen 
Verhältnis aber nicht mit einer Überwindung des Daseins. Das ist die 
entscheidende Differenz in Kierkegaards Bestimmung des Religiösen, 
daß der Glaube nicht als Flucht in die Transzendenz verstanden wird35, 
sondern wesentlich bezogen ist auf die Aufgabe des Menschen, zu 
existieren. Glaube flieht nicht vor der Endlichkeit, sondern vertieft sie. 
Er ist eine erfahrungsunabhängige, aber erfahrungsermöglichende 
Selbstgewißheit, die die Aneignung der Existenz leitet, und zwar in der 
spannungsvollen Synthese von natürlichem Dasein und unendlicher 
Freiheit, die diese Existenz ausmacht.

V. Aporie der Existenz als Aneignung

Am 22. November 1841 notiert Kierkegaard in seinem Tagebuch: „Ich 
bin so froh, Schellings zweite Stunde gehört zu haben - unbeschreiblich. 
So habe ich denn lange genug geseufzt und haben die Gedanken in mir 
geseufzt; als der das Wort ‘Wirklichkeit’ nannte [...] Hier kann vielleicht 
Klarheit kommen. Dies eine Wort, das mich an all meine philosophische 
Leiden und Qualen erinnert.“36 Nicht nur an die philosophischen Qualen. 
Kierkegaard war nach Berlin gereist, zwei Wochen, nachdem er seine 
Verlobung mit Regine Olsen gelöst hatte. Kierkegaard hatte sich mit dem 
jungen Mädchen, das er von früh auf kannte, im September 1840 verlobt. 
Einen Tag nach der Verlobung vertraut er seinem Tagebuch an, „daß ich 
fehlgegriffen hatte.“37 Aber erst knapp ein Jahr später, am 8. August 

34 Vgl. Kiwitz, 1986, 95.
35 Vgl. Schulz, 1977,68.
36 TA I, 273 f.
37 Gerdes, 1965,41.

54

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1841, sandte er den Verlobungsring zurück und am 11. Oktober 1841 
geschah die endgültige Auflösung.

Nach Kierkegaards eigenen Existenzbestimmungen, wie er sie in 
ihren basalen Umrissen im zweiten Teil von Entweder-Oder exponiert, 
wäre die Ehe mit diesem Mädchen die zwingende Konsequenz seiner 
ethisch-religiösen Lebensanschauung gewesen, der Eintritt in die 
Wirklichkeit eines gelebten Lebens. Auch Kierkegaard empfindet diesen 
Bruch als Scheitern, vor allem seiner religiösen Grundauffassung. „Hätte 
ich Glauben gehabt, so wäre ich bei Regine geblieben.“38 Zu dieser 
jungen Frau, die Kierkegaard trotz der aufgekündigten Verlobung ein 
Leben lang liebt, wäre er auch gerne zurückgekehrt, wenn er sich hätte 
sicher sein können, daß Regine nicht durch seinen Versuch, sie glücklich 
zu machen, zutiefst unglücklich geworden wäre.

Folgt man den Gründen, die Kierkegaard selber für diesen Schritt 
anfuhrt, so war es im Wesentlichen das geistige Ungleichgewicht 
zwischen ihm und der jungen Frau, die in jugendlicher Unmittelbarkeit 
weder für die ethische noch für die religiöse Dimension ihres Selbstseins 
erschlossen war. Ein schwermütiger Charakter, wie Kierkegaard es war, 
würde die träumende Unschuld Regines zerstören und sie in 
unverantwortlicher Weise mit seiner Existenz, nicht zuletzt mit dem 
Fluch, den Kierkegaard auf seinem Vater und sich lasten sah, belasten. In 
dieser aporetischen Lage, ob er heiratet oder nicht heiratet, der Kandidat 
wird es bereuen, setzt Kierkegaard seine ganze Hoffnung auf Schelling. 
Er sollte Klarheit bringen und einen umfassenden Begriff der 
Wirklichkeit aufzeigen, der auch einem Dilemma gewachsen ist, wo der 
wünschenswerten Einheit von Pflicht und Neigung ein unsagbarer 
Widerstand in der Seele entgegensteht.39

Das Verhältnis zu Regine, die Verlobung und der Bruch dieser 
Beziehung ist nicht nur in einem biographischen Sinn der Schlüssel zu 
Kierkegaards Persönlichkeit, sondern auch der Ausgangspunkt für die 
weitere Entwicklung des Existenzbegriffs.40 Denn im Endeffekt 
interpretiert Kierkegaard die Trennung von seiner Braut nicht als 
Scheitern im Rahmen der lösbaren Aufgabe, kraft des Gottes­
verhältnisses seine Individualität mit dem Allgemeinen zu versöhnen und 
zu heiraten, sondern als eine prinzipielle Zweideutigkeit in der 
Grundstruktur der Existenz. Es kann keine Balance geben zwischen den 

38 Ebd., 48.
39 Hinweis bei Ricoeur, 1979, 588; Schulz, 1979, 362.
40 Vgl. Gerdes, 1965, 39; Hirsch, 1967, X. Greve, 1990, entwickelt seine These von 

Kierkegaards Ethik als Maieutik an den Folgeproblemen der Kategorie der 
„Ausnahme“ und ihren Gegenpositionen.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widersprüchlichen Bestimmungen, die den Menschen ausmachen, 
jedenfalls nicht für den, der sich der Aufgabe bewußt geworden ist. Sind 
das Selbstbewußtsein erwacht und die Möglichkeit der Freiheit gegeben, 
so ist damit zugleich die Angst sich zu verlieren gesetzt. Im 
Umkehrschluß verdanken sich alle Formen gelingenden Lebens 
entweder einer perspektivischen Verkürzung, „wie gerne würde ich nicht 
mich selbst überreden, daß es das richtige sei [zu heiraten]“41, oder aber 
der unmöglichen Möglichkeit, nicht aus eigener Freiheit, sondern kraft 
des Absurden zu leben in einer dem Denken unzugänglichen Dimension. 
Diese Alternative findet sich bei Musil wieder.

Kierkegaards Existenzbegriff gerät so in den Sog der Negativität42, 
denn die Freiheit, die endlichen Bedingungen der eigenen Existenz 
anzueignen, partizipiert selber an der Spannung, die zu lösen sie vorgibt. 
So als sei im Moment der Realisation von Freiheit der Schlafwandler 
aufgewacht und über den Abgrund erschrocken, über den er balanciert, 
so sind nicht der Geist die umfassende Einheit des Menschen und die 
Freiheit nicht in der Lage, die Logik des Leibes zu meistem.

Die Grundsituation des Menschen ist deshalb grundsätzlich 
verzweifelt, Teil des natürlichen Daseins zu sein und doch dazu in 
Distanz. Beide Momente widersprechen sich und sind nicht in eine 
Einheit zu bringen. Eben dieses Scheitern deutet Kierkegaard als 
möglichen Gewinn. Das wäre die absolute Selbstnegation im Interesse 
von Selbstbegründung. Kierkegaards Formel für dieses konstruktive 
Hervorbringen des Selbst qua Selbstnegation in dem Gegenüber, von 
dem her es sich empfängt, ist „das Erbauliche, welches in dem Gedanken 
liegt, daß wir Gott gegenüber allezeit Unrecht haben.“43 Mit der 
Unmöglichkeit der Selbsterbauung Emst zu machen - in den Rissen des 
Lebens eine glatte Rundung zu erzeugen -, das verspricht nicht erst für 
Musil ein Ausweg zu sein. Für Kierkegaard allerdings nur in einer 
Überbietung selbst dieser Selbstnegation in einer, alle Einheit von 
Hervorbringen und Empfangen negierenden Beziehung auf das 
christliche Paradox. Dieser Übergang, in Kierkegaards Terminologie der 
Übergang von der allgemeinen Religiosität A zur christlichen 
Religiosität B,44 bedeutet die Aufhebung aller Selbstthematisierung im 
Augenblick der Gegenwart des Absoluten.

41 TA I, 274.
42 Vgl. Schulz, 1979, 361 ff.
43 EOII, 361.
44 Vgl. UN II, 92 ff.

56

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Leben und Existieren

Kierkegaards Analysen der aporetischen Struktur der Existenz gehören 
zu den eindringlichsten Texten zur conditio humana. Bei aller Tiefe ist 
aber auch eine Begrenztheit spürbar. Die negative Zuspitzung der 
Existenzdialektik läßt den Blick für konkrete Lebensformen vermissen. 
Der Einzelne, der antrat als Einzelner das Allgemeine zu realisieren, 
entschwindet in den Bereich des Absurden, das ihn über das Allgemeine 
hinaushebt und dem Denken unzugänglich ist, gleichwohl aber das 
Allgemeine erklären können soll. Versuche, diese Einseitigkeit zu 
verstehen, qualifizieren Kierkegaards anthropologische Radikalität als 
zeitbedingt45 - eine Reaktion auf die Nivellierung des Einzelnen durch 
die gesellschaftlichen Umstände. Die aporetische Fassung der 
menschlichen Existenz ist dann der verzweifelte Versuch, angesichts der 
überwältigenden Fremdbestimmtheit, im Festhalten an dieser Negativität 
eine letzte Form der Selbstbestimmung zu retten.46 Angesichts 
veränderter Rahmenbedingungen und gleichsam in Anwendung von 
Kierkegaards Existenzanalyse auf zugänglichere Außenverhältnisse 
würde das bedeuten, man akzeptiert die grundlegende anthropologische 
These Kierkegaards, aber nicht deren aporetische Auswertung.47

Löwith vertritt in seinem Aufsatz Jener Einzelne: Kierkegaard die 
Auffassung, daß „der moderne Existenzbegriff, dessen Kennzeichen die 
Erfahrung der Kontingenz ist, gar nicht der Auflösung einer bestimmten 
geschichtlich-politischen Welt, sondern der Auflösung des aristote­
lischen Kosmos und des mittelalterlichen Weltbildes [entspringt].“48 So 
bestimmt in negativer Abhängigkeit Kierkegaard seinen Existenzbegriff 
im ausdrücklichen Gegensatz zu Natur und Naturwissenschaft. Auch das 
natürliche Dasein des Menschen ist für Kierkegaard nur als Teil seiner 
geschichtlichen Existenz. Natur ist immer schon durch den Gegensatz 
von Freiheit und Notwendigkeit bestimmt und insofern bereits ein 
Ergebnis des menschlichen Geistes, der diesen Gegensatzes umfaßt. In 
Kierkegaards Perspektive sind die natürlichen Ermöglichungs­
bedingungen der menschlichen Existenz deshalb nur als negative 

45 Vgl. Löwith, 1979, 546; Deuser, 1985, 182; Schulz, 1979, 364.
46 So interpretiert Blumenberg, 1990, 299, den Existentialismus als letzten und 

verzweifelten Versuch, die übermächtige Vermutung gesellschaftlicher 
Fremderschaffung durch Selbsterschaffung ungeschehen zu machen. Vgl. Theunissen, 
1996, 26: Kierkegaards „Negativismus [...] ist [...] Antwort auf eine historische 
Konstellation,“ die des Nihilismus.

47 Schulz, 1979, 364: „Es gilt Kierkegaards Einsicht - aber nicht deren Auswertung - 
aufzunehmen, daß der Mensch Geist und Leib als dialektische Einheit ist.“

48 Löwith, 1979,551.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingung von Freiheit wahrnehmbar. Schöpfung wäre in diesem Sinne 
nicht die positive Voraussetzung, sondern das Ergebnis von Freiheit.

Die Grenze von Kierkegaards Position besteht nun offensichtlich in 
der Schwierigkeit, eine der Freiheit vorgelagerte Sphäre nicht nur als 
negative Bedingung, sondern als einen im Vollzug von Freiheit nicht 
aufzuhebenden, aber doch hinzunehmenden Hintergrund zu begreifen, 
gleichsam als das Maß an Selbstverständlichkeit, in das jeder 
Freiheitsvollzug eingebettet ist. Und dies aufgrund der schlichten 
Tatsache, daß nicht immer alles, was zu thematisieren möglich wäre, 
auch thematisiert werden kann, eben weil der Mensch, gerade als Geist, 
ein Wesen mit „viel Rücken“49 ist. Die Hinnahme unvermeidbarer 
Selbstverständlichkeiten könnte als schlichte Unterwerfung verstanden 
werden. Als Übermacht des Schicksal, an dem Freiheit letztlich scheitert. 
Das wäre Kierkegaards Einwand an dieser Stelle. Gemeint ist allerdings 
keine willkürliche, sondern eine pragmatische Einsicht in die 
Begrenztheit der eigenen Perspektive. Das bedeutet keineswegs ein 
Rückfall in vorkritisches Ordnungsdenken. Es geht nicht darum, einen 
positiven Begriff unhintergehbarer Sinnvoraussetzungen behaupten zu 
wollen. Denn keine der selbstverständlichen Voraussetzungen von 
Freiheit wird prinzipiell als unhintergehbar ausgezeichnet. Behauptet 
wird nur, daß eine „Handlungssituation nicht beliebig viele Rückfragen 
zuläßt.“50 Eben diese Einsicht war auch die Kierkegaards in die 
aporetische Situation der Freiheit, die nie vollständig ihre Voraus­
setzungen in ihren Vollzug überfuhren kann. Nur ließe es sich vielleicht 
lernen, mit dieser Einsicht zu leben, ohne zu verzweifeln, vorausgesetzt 
die elementaren Formen lebens weltlicher Vergewisserung werden nicht 
dem generellen Verdacht ausgesetzt, ins Ergebnis abzugleiten.

Daß dies nicht so gesehen werden muß, zeigt eine aufgeklärte 
philosophische Anthropologie. Sie sieht die Natur des Menschen, 
durchaus im Sinne Kierkegaards nicht als schlichte Gegebenheit an, 
sondern als eine Funktion eben dieses Geistes, der die Elementarleistung 
‘Leben’ erbringt.51 Die Grenze, die Kierkegaards Existenzbegriff 
markiert, zeigt sich um so deutlicher in der Tendenz, die 
lebensweltlichen Leistungen im Aufspringen des Freiheitsbewußtseins 
zum Verschwinden zubringen. Wenn Trost angesichts der Situation des 
Menschen nach der kopemikanischen Wende in einer radikalen 
Entäußerung an die Kontingenz des Daseins52 zu finden sein soll, dann 

49 Blumenberg, 1990, 193.
50 Moxter, 1998,228.
51 Vgl. Blumenberg, 1981, 115.
52 Deuser, 1991, 108.

58

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erzeugt dieses Programm den Druck, alle Lebensäußerungen unter die 
Alternative zu stellen, entweder ins Ergebnis abzugleiten oder sich ins 
Offene zu wagen. In Musils Worten hieße das, entweder gefangen zu 
sein in Immanenz, in der perspektivischen Verkürzung des Verstandes, 
oder mit der Unmöglichkeit Emst zu machen, jenseits aller Festlegungen 
zu leben.

Die entscheidende Frage für Kierkegaards Beitrag zum Lebensthema 
wäre daher, ob der pragmatische Umgang mit den Deckungslücken der 
Vernunft, ob lebensweltliche Vergewisserung als eine Form begründeter 
Grundlosigkeit nicht eine eigenständige Form des Geistes darstellt, die 
nicht unter das Verdikt der Negativität fallt, mit der Kierkegaard das 
natürliche Leben charakterisiert. Ob sich also, bildlich gesprochen, auf 
der Rückseite des in der Selbstnegation ergriffenen Gottesverhältnisses 
ein anderer Umgang mit den Formen leiblicher Daseinssorge abzeichnet. 
Denn auch das religiös vertiefte Selbst lebt in konkreten Verhältnissen, 
die als unthematischer Hintergrund dieser Freiheit unhintergehbar sind. 
Auch die neue Innerlichkeit im Glauben bleibt eingebettet in 
Bedingungen, die sie nicht alle in ihrem Vollzug aufheben kann.

Mit Musils Helden gesprochen: die perspektivische Verkürzung 
gehört zum Leben selber, nur muß diese Einsicht kein Grund zu 
verzweifeln sein, denn was verkürzt wird, kann auch erweitert werden. 
Die perspektivische Verkürzung könnte auch Moment eines in sich 
gegenläufigen Prozesses sein, in dem die lebensweltliche Grundierung 
der Freiheit nicht nur als deren negative Bedingung, sondern als eine 
ihrer Vollzugsformen begriffen werden kann. Plessners These: „Ich bin, 
aber ich habe mich nicht, charakterisiert [bereits] die menschliche 
Situation in ihrem leibhaften Dasein.“53 Leib in seiner strukturellen 
Differenziertheit ist gekennzeichnet durch exzentrische Positionalität, 
mit dem Bedürfnis sich zu sichern und zugleich die Resultate 
vergangener Daseinssorge aufzulösen. In dieser Spannung von Körper 
haben und Körper sein „birgt [menschliches Leben] als eine seiner 
Möglichkeiten Existenz.“54 Plessners These läßt sich im Rahmen von 
Kierkegaards Existenzdialektik so verstehen, daß das radikale Entweder- 
Oder in ein Sowohl-Als-Auch münden muß: ein Korrespondenz­
verhältnis zwischen dem Menschen als Geist und seiner leibhaften 
Personalität, offen für die Empirie, für die fragilen Schutzhüllen des 
Lebens, die die menschliche Instinktarmut bekleiden - ohne auf einen 
Punkt dahinter zu verzichten.

53 Plessner, 1976, 56.
54 Ebd., 189.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf die anthropologische Grundthese Kierkegaards bezogen: der 
Mensch als in sich spannungsvolle Synthese von Freiheit und 
Notwendigkeit, Zeit und Ewigkeit, ist mehrdimensional zu begreifen.55 
Und das bedeutet auch, sich davon zu entlasten, die Selbsterhaltung 
ausschließlich als Leistung des eigenen Selbst zu begreifen.56 
Kierkegaards Existenzdialektik wird an diesem Punkt von einer 
philosophischen Anthropologie modifiziert. Nicht erst der Geist, schon 
der Leib ist als ein exzentrisches Verhältnis zu begreifen. Die 
selbstbezügliche Distanznahme ist auch die Grundstruktur des 
‘natürlichen’ Daseins, und was in den Augen Kierkegaards nur als 
verdinglichtes Bewußtsein zu stehen kommt, vollzieht sich in einer 
Dialektik von Sichern und Entsichern, von Aufbau von Ordnung und 
deren Destruktion. Der Mensch ist, aber er hat sich nicht, das 
kennzeichnet nach Plessner57 eben bereits die leibhafte Existenz des 
Menschen, nicht erst seine Position als Geist.

Diese Modifikation könnte eine Öffnung der Existenzdialektik hin zur 
Lebenswelt bedeuten. Das von Kierkegaard nur als negatives Moment 
einer zu vermittelnden Synthese wahrgenommene unmittelbare Dasein 
(Regine) präsentiert sich in dieser Perspektive in den vielfältigen Formen 
einer vermittelten Unmittelbarkeit. Es ist, so Plessner, dies ein formaler 
Grundzug der leibhaften Existenz selber, zu sein und zu werden. 
Allerdings nur in einer ambivalenten Weise, in der die Bestimmtheit 
narrativer Leistungen im Horizont immer noch größerer Unbestimmtheit 
zu stehen kommt.58 Es gibt eine unaustilgbare Labilität des leibhaften 
Weltumgangs, der immanent nicht gänzlich zu beherrschen ist.

In Plessners umfassender Perspektive gehört deshalb zur Wahr­
nehmung der „gebrochenen Weltoffenheit und Exponiertheit“ des 
‘natürlichen’ Menschen auch sein Angewiesensein auf ein Außen, ein 
Gegenüber, mit dem er sich gleichsetzen kann, in „paradoxem Abstand, 
der äußersten Feme und unvermittelten Nähe.“ Es ist dieser Bezug auf 
den Gottesgedanken, „mag [... dieser] auch keine personhaften Züge 
besitzen,“59 ein Bedürfnis, das sich aus der Selbstaufklärung der 
leibhaften Existenz des Menschen entwickelt, wenn auch nicht 

55 Vgl. Schulz, 1979, 364: „Die ‘Lösung’ des Problems liegt darin, den Zirkel der Frage, 
ob der Geist oder der Leib einen absoluten Vorrang hat, zu durchbrechen.“

56 Offenbar hängt der sich bei Kierkegaard abzeichnende Leistungscharakter von Leben 
mit dem Verlust eines Schöpfungsbegriffs zusammen. Die Welt ohne Schöpfung 
bürdet dem Leben die ganze Leistung seiner Selbsterhaltung auf, vgl. Löwith, 1979, 
551 f.

57 Vgl. Plessner, 1976, 56.
58 Vgl. Moxter, 1997,90.
59 Plessner, 1976,78.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwangsläufig. Daran jedenfalls hängt Plessners These von der 
Mehrdimensionalität der conditio humana. Leib und Geist, in 
Kierkegaards Terminologie, werden in ihrer Eigenverfaßtheit dargestellt, 
aber in funktionaler Korrespondenz. Nach Plessner kommt leibliches 
Dasein in seiner ambivalenten Verfaßtheit nicht ohne eine äußeres 
Gegengewicht aus. Dieses Äußere muß „ein Äußerstes an Macht und 
Hoheit“ sein. Es fungiert als Rückhalt für den Überschuß an Kontingenz 
in leibhafter Daseinsbewältigung, die auf dieser Ebene „räumlich in der 
ständig sich verschiebenden Horizontlinie jeweils übersehbarer Umge­
bung, zeitlich als Zukunft, an den Dingen als verborgene Möglichkeit, 
überall also als ein Nichtgegebenes in Erscheinung tritt.“60 Plessners 
Ansatz fuhrt über Feuerbach an diesem Punkt hinaus. Das Gesetz der 
Theomorphie, daß sich der Mensch in Bezug auf eine Gottheit formt und 
diese Gottheit die jeweilige Art der Daseinsbewältigung widerspiegelt, 
ist für Plessner keine Projektion, sondern ein Korrespondenzverhältnis. 
„Diesseits der Theologie läßt sich nur behaupten, daß beide [Gott und 
Mensch] füreinander sind und sich die Waage halten.“61

Für die Struktur des angedeuteten Gottesbezuges hätte Kierkegaard 
Verständnis gehabt. Die Orientierung an einem Außenbezug, dem 
Gesetztsein des menschlichen Geistes, käme seinem Glaubens- und 
Freiheitsverständnis entgegen, nicht aber der Versuch, seine 
Existenzdialektik in ein Korrespondenzverhältnis von menschlicher 
Daseinsbewältigung und Angewiesenheit auf ein göttliches Gegenüber 
einzuzeichnen.62 Dabei ließe sich Kierkegaards anthropologische 
Grundthese, der Mensch als Synthese gegenläufiger Momente, durchaus 
im Sinne Plessners in die empirische Grundstruktur des leiblichen 
Daseins hinein verlängern, ohne hinter Kierkegaards Umstellung von 
Substantialität (Leben) auf selbsthaften Vollzug (Existenz) 
zurückzufallen. Allerdings nur, wenn die Einheit von Hervorbringen im 
Empfangen nicht ausschließlich den Geist, sondern auch die Leistung 
des leiblichen Daseins auszeichnet. Genau dies scheint nach Plessner die 
conditio humana zu sein, wie sie eine lebensweltlich verfaßte 
philosophische Anthropologie umreißt.

Kierkegaards eigentümlicher Mangel, die Eigenverfaßtheit mensch­
licher Existenzsphären an sich selber gelten zu lassen und sie zugunsten 
der Genese des Selbst im religiösen Verhältnis unter Wert zu verkaufen, 

60 Ebd., 76.
61 Ebd., 77.
62 Vgl. den Hinweis von Hösle, 1996, 235, auf Kierkegaards Spott gegenüber allen 

‘kulturprotestantischen’ Synthesen, so etwa über Martensen, der das Christentum als 
„zweite Natur" des Menschen bezeichnete.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verdankt sich einer bestimmten Interpretation des christologischen 
Paradoxes. In Kierkegaards eigener Terminologie ist das die Frage, in 
welchem Verhältnis die allgemeine Religiosität A und die christliche 
Religiosität B zueinander stehen. Bedeutet der Übergang in die 
Religiosität B eine gänzliche Aufhebung der in Religiosität A 
rekonstruierbaren Einheit von Hervorbringen und Empfangen, von 
Selbstvemeinung als Setzen von Gesetztsein, dann ist in der Tat der 
Glaube nur ein Erratisch-Fremdes,63 das mich provoziert, aber mehr auch 
nicht. Hält man dagegen an dem Interesse fest, den Glauben in 
Beziehung auf endliche Freiheit zu verstehen, dann kann das christliche 
Paradox nur Modifikation sein, der Stein des Anstoßes, der die 
Selbstnegation zugunsten von Selbstbegründung in einem absoluten 
Gegenüber daran hindert, in Selbsterbauung zu enden. In diesem 
Verständnis wird am Ort der Religion eine Spannung rekapituliert, die 
bereits die leibliche Dimension auszeichnet: das Hervorbringen und 
Empfangen verweist auf ein Außen, das sich nicht dieser Bewegung 
verdankt. Immerhin, als Unterbrechung durch die starke Metapher 
„Gott“ ist dieser Außenbezug im Sinn der christlichen Religiosität zur 
Geltung zu bringen. In dieser Fassung des religiösen Verhältnisses, 
gegen die Kierkegaard wahrscheinlich protestiert hätte,64 werden Leib 
und Geist, Faktizität und Potentialität als eigenständige Formen der 
Freiheit wahrgenommen und zum Vollzug ihrer eigenen Funktionsweise 
überredet. Eine Beweglichkeit im Endlichen, die Kierkegaard, vielleicht 
auch Musil, davor bewahrt hätte, falsche Alternativen zu konstruieren.

Literaturverzeichnis
Bloch, E. (1977): Tübinger Einleitung in die Philosophie. Gesamtausgabe XIII, 

Frankfurt a. M.
Blumenberg, H. (51990): Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M.
- (1981): Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart.
Corino, K. (1992): Musil. Leben und Werk in Bildern und Texten, Hamburg.
Deuser, H. (1991): Kierkegaards Verteidigung der Kontingenz: „Daß etwa 

Inkommensurables in einem Menschenleben ist“, in: Kierkegaardiana 15, 104-116.
- (1985): Die Frage nach dem Glück in Kierkegaards Stadienlehre, in: P. Engelhardt (Hg.),

Glück und geglücktes Leben. Philosophische und theologische Untersuchungen zur 
Bestimmung des Lebensziels. Mainz, 165-183.

- (1980): Dialektische Theologie. Studien zu Adornos Metaphysik und zum Spätwerk
Kierkegaards, München/Mainz.

63 Vgl. Kodalle, 1988,263.
64 Vgl. UN 1, 211; Kodalle, 1988,264.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fahrenbach, H. (1979): Kierkegaards ethische Existenzanalyse (als ‘Korrektiv’ der 
Kantisch-idealistischen Moralphilosophie), in: M.Theunissen/W.Greve (Hg.), 
Materialien zur Philosophie Sören Kierkegaards, Frankfurt a. M., 216-240.

- (1972): Artikel „Existentiell“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Darmstadt/Basel, II, 852-853.

Fellmann, F. (1993): Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung, 
Hamburg.

Gadamer, H-G. (41975): Wahrheit und Methode, Tübingen.
Gerdes, H. (1965): Sören Kierkegaard. Leben und Werk, Berlin.
Greve, W. (1990): Kierkegaards maieutische Ethik, Frankfurt a. M.
Hartmann, K. (1972): Artikel „Existentialismus“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Darmstadt/Basel, II, 850-852.
- (1972): Artikel „Existenzphilosophie“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der

Philosophie, Darmstadt/Basel, II, 862-865.
Hirsch, E. (1968): Wege zu Kierkegaard. Berlin.
- (1955): Zum geschichtlichen Verständnis der fünften und sechsten Abteilung, in: E.

Hirsch (Hg.), Sören Kierkegaards Gesammelte Werke, 5. und 6. Abteilung, übersetzt 
und hg. von E. Hirsch, H. Gerdes, H.M. Junghans, Düsseldorf 1950-1969 und 
Gütersloh 1979 ff.

Hösle, V. (1996): Kann Abraham gerettet werden? Und: kann Sören Kierkegaard gerettet 
werden? Eine Hegelsche Auseinandersetzung mit „Furcht und Zittern“, in: V. Hösle, 
Philosophiegeschichte und objektiver Idealismus, München.

Kierkegaard, S. : Gesammelte Werke, übersetzt und hg. von E. Hirsch, H. Gerdes, H.M. 
Junghans, 36. Abteilungen, Düsseldorf 1950-1969 und Gütersloh 1979 ff. [Zitiert wird 
mit folgenden Siglen für den jeweiligen Band und Seitenzahlen: (EO I+II): Entweder- 
Oder; (W): Die Wiederholung; (FZ): Furcht und Zittern; (PB): Philosophische 
Brocken; (LT): Der Liebe Tun; (UN I+II): Abschließende unwissenschaftliche 
Nachschrift zu den Philosophischen Brocken; (KT): Die Krankheit zum Tode; (TA I- 
V): Tagebücher 5 Bde.].

Kiwitz, P. (1986): Lebenswelt und Lebenskunst. Perspektiven einer kritischen Theorie des 
sozialen Lebens, München.

Kodalle, K.M. (1988): Die Eroberung des Nutzlosen. Kritik des Wunschdenkens und der 
Zweckrationalität im Anschluß an Kierkegaard, Paderborn.

Löwith, K. (81981): Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. 
Jahrhunderts, Hamburg.

- (1979): Jener Einzelne: Kierkegaard, in: M. Theunissen/W. Greve (Hg.), Materialien zur
Philosophie Sören Kierkegaards, Frankfurt a. M., 539-556.

Moxter, M. (1997): Schöne Ungenauigkeiten. Hans Blumenbergs phänomenologische 
Variationen, in: Neue Rundschau 108 (1), Frankfurt a. M., 83-92.

- (1998): Kultur als Lebenswelt, Habilitationsschrift Frankfurt (unveröffentlicht).
Musil, R. (1978): Der Mann ohne Eigenschaften, hg. von A. Frise, Hamburg.
Plessner, H. (1976): Die Frage nach der Conditio humana. Aufsätze zur philosophischen 

Anthropologie, Frankfurt a. M.
Poole, R. (1993): Kierkegaard. The Indirect Communication, Charlotteville and London.
Ricoeur, P. (1979): Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. Theunissen/W. Greve (Hg.), 

Materialien zur Philosophie Sören Kierkegaards, Frankfurt a. M., 579-596.
Ringleben, J. (1983): Aneignung. Die spekulative Theologie Sören Kierkegaards, Berlin.
- (1995): Die Krankheit zum Tode von Sören Kierkegaard. Erklärung und Kommentar,

Göttingen.
Schulz, W. (1957): Sören Kierkegaard. Existenz und System, in: Wesen und Wirklichkeit 

des Menschen, Festschrift für Helmuth Plessner, Göttingen.
- (1972): Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen.

63

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- (1979): Die Dialektik von Geist und Leib bei Kierkegaard. Bemerkungen zum ‘Begriff 
Ängst’, in: M. Theunissen/W. Greve (Hg.), Materialien zur Philosophie Sören 
Kierkegaards, Frankfurt a. M., 347-366.

Theunissen, M. (1996): Kierkegaards philosophisches Profil, in: Kierkegaardiana 18, 6-27.

64

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44 - am 20.01.2026, 17:01:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

