
|  Rezensionen182  

schen dreifachen Papst-Schismas durch 
ein Reformkonzil zu seiner Niederschrift 
des Traktats „Über die Kirche“ (III,23) und 
zu katechetischen Schriften (III,24–25) 
kommt. Er gibt seine Zustimmung, am 
Konzil in Konstanz selber aufzutreten, un-
ter Geleitschutz König Sigismunds (III,26–
27), den dieser freilich nicht durchhält, so 
dass es zu seiner Verurteilung in Konstanz 
kommen kann (III,28–29). Zuletzt (III, 30) 
wird sein Aussehen bzw. seine bildliche 
Wiedergabe erörtert. 

Machileks – des Bohemisten und For- 
schers zur Landesgeschichte im böhmisch- 
oberpfälzisch-fränkischen Raum sowie 
Archivars in Bamberg – Befassung mit 
der Hus-Forschung geht mit lebenslangen 
eigenen Studien zusammen, die zumal 
lokal-regionale Details herausarbeiteten. 
Im abschliessenden bibliographischen Teil 
(VI), S. 217–262, nehmen seine eigenen 
Beiträge allein 3 Seiten ein (S. 248–251). 
Nach der Reihe jüngerer Husbiographi-
en und zahlreicher Spezialstudien stellt 
diese Zusammenstellung einen hilfreichen 
Zugang dar. Sie gibt eine ausgewogene 
Berichterstattung über die vielfachen, mitt-
lerweile zu weithin erstaunlicher Überein-
stimmung zusammengeführten Kontro-
versen dar. Er selbst, Hus seit je verbunden, 
sieht es mit Genugtuung. 

Für an Comenius in Forschung oder 
Praxis Interessierte ist ein solcher Zugang 
und Überblick von besonderem Interesse, 
da nicht betont werden muss, wie sehr – 
von Martin Steiner vielfach im Detail her-
ausgestellt – Comenius sich auf Hus selbst 
bezieht, und zwar in ausdrücklichem Un-
terschied auch zu etwa Luther oder Calvin. 
Das legte schon die Eigenständigkeit der 
älteren Brüderunität nahe, deren letzter 
Bischof er war. Darüber hinaus ist der Zu-
sammenhang des Lebens und Werkes von 
Jan Hus mit dem Konstanzer Konzil eine 

– im Comeniusbild vielfach übersehe-
ne – Komponente bei der von Comenius 
seit 1645 erneuerten Konzils-Forderung: 
grundlegende Reform in der Kirche ist 
eine konziliare Angelegenheit. Sie wird 
nur gelingen – erst recht seit dem 16. Jahr-
hundert unter der Gegebenheit unserer 
konfessionellen Separationen und Dif-
ferenzen – in einem, wie wir heute sagen 
›konziliaren Prozess‹ der Beratung, einer 
consultatio catholica. Deren Vordenker 
wurde Comenius im 17. Jahrhundert – wie 
Hus mit seinen Mitstreitern im 15.  Jahr-
hundert die so dringend erforderliche 
Reform und Vereinigung der gespaltenen 
Kirche gleichsam im Hörsaal des Konzils 
erstrebte und erhoffte.

Manfred Richter

Johann Valentin Andreae: Gesammelte 
Schriften. – Bd. 11: Peregrini in patria 
errores (Irrwege eines Fremden in der 
Heimat), hg. von Frank Böhling, Stutt-
gart / Bad Cannstatt: Fromman-Holz-
boog 2020 (296 Seiten), ISBN 978-3-

	 7728-1439-6.

„Als ich in das Alter kam, in dem man vor 
die Wahl zwischen Gut und Böse gestellt 
zu werden pflegt, bereitete meinem uner-
fahrenen Geist vor allem eine Frage Sor-
gen: Wen sollte ich mir für mein Leben, 
mein Handeln und schließlich auch für 
meine Studien als Vorbild zur Nachah-
mung aussuchen?“ (S. 46)

Wer diese Zeilen liest, wird zunächst 
unweigerlich an den Beginn des comenia-
nischen Romans über „Das Labyrinth der 
Welt und das Paradies des Herzens“ (entst. 
1623, EA 1631) erinnert – und in der Tat 
ist diese Ähnlichkeit keineswegs zufällig. 
Comenius kannte nämlich – nebst eini-
gen anderen Schriften – auch zwei weitere, 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182 - am 13.01.2026, 20:48:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  183

eng zusammengehörige Texte von Johann 
Valentin Andreae (1586–1654) sehr ge-
nau: die hier zu besprechenden Peregrini 
in patria errores („Irrwege eines Fremden 
in der Heimat“) von 1618 sowie deren 
Fortsetzung, die Andreae 1619 unter dem 
Titel Civis Christianus, sive Peregrini quon-
dam errantis restitutiones („Der christliche 
Bürger oder die Wiederherstellungen des 
einst irrenden Fremden“) veröffentlicht 
hatte – und deren kommentierte Überset-
zung der Verlag bereits für den Sommer 
2021 angekündigt hat. Comenius hat diese 
beiden Schriften sodann zu einem einheit-
lichen Werk verarbeitet, wobei die Kapitel 
1-36 über die Verirrungen im „Labyrinth 
der Welt“ in etwa den Peregrini errores 
entsprechen, die restlichen Kapitel 37–54 
über die Innenwendung des Menschen 
und sein „Paradies des Herzens“ dagegen 
den Peregrini restitutiones. 

Freilich hat Comenius den Text von 
Andreae recht frei behandelt. Vieles hat er 
weggelassen, vieles andere hinzugefügt – 
wie die informative Einleitung von Frank 
Böhling zu Recht hervorhebt, die auch an-
sonsten mit zahlreichen wertvollen Hin-
weisen den Zugang zum Textverständnis 
erleichtert. So folgt einer knappen Inhalts-
angabe (1.) und einer Kurzbiographie des 
Autors (2.) zunächst die Beschreibung der 
zentralen Figurenkonstellation (3.) des 
Textes. Auf der einen Seite steht dabei das 
narrative Ich (als Autor und Erzähler), das 
von sich selbst ausgehend (extra se exitus) 
die Welt auf der Suche nach dem höchsten 
Glück durchforschen will, und dabei zu-
erst auf eine Frau trifft, die „Fleisch (caro)“ 
genannt wird, erbärmlich stinkt und ihre 
Krätze unter viel Schminke zu verbergen 
sucht. Diese verspricht ihm sodann einen 
Begleiter, der sich als „Antreiber (impe-
tus)“ und Diener des Fleisches vorstellt. Er 
übernimmt nun Führung durch die Welt 

und verleiht dem Ich auch seinen eigent-
lichen Namen, indem er ihn als peregrinus 
bezeichnet: als einen „Fremden“, der sich 
in der Welt offensichtlich nicht auskennt 
und darum auf eine entsprechende Füh-
rung und Deutung angewiesen ist. Er ist es 
auch, der ihm sodann ein Zaumzeug an-
legt, um ihn entsprechend lenken zu kön-
nen, und auch eine Flüssigkeit in die Augen 
träufelt, die offensichtlich die Wahrneh-
mung verändern soll. Anders als später 
bei Comenius spielen diese Vorgänge im 
Verlauf der weiteren Reise aber keine ent-
scheidende Rolle mehr.

Die beiden Protagonisten nehmen nun 
ihren Weg durch das Labyrinth der Welt 
(4.), einen Weg, für dessen Nachverfolgung 
Andreae ein Diagramm in Form eines 
›Reichsapfels‹ hinzufügt, das die einzelnen 
Stationen der Reise benennt: denn diese 
bewegt sich vom zentralen „Fleisch (caro)“ 
aus jeweils abwechselnd durch die obere 
und die untere Sphäre, wobei jede Sphä-
re wiederum in vier verschiedene – sich 
jedoch jeweils entsprechende – Weltregio-
nen untergliedert ist (vgl. Abbildung). Und 
so wird der Fremdling so ziemlich durch 
alle Gebiete des menschlichen Denkens 
und Handelns geführt, um ihn etwa mit 
der Eitelkeit seiner Werke und der Vergeb-
lichkeit seiner Arbeit, den Dummheiten 
und Trugschlüssen der Schulphilosophie 
und Politik oder auch den falschen Hoff-
nungen und widersinnigen Meinungen 
in der Kirche bekannt zu machen – bis er 
in den letzten beiden Kapiteln schließlich 
beim Widersacher Gottes (Sathan) bzw. 
der Welt (Mundus) ankommt, aus deren 
Griff ihn schließlich sein Gott befreit. Mit 
dem Hinweis des Erzählers, dass die nun 
folgende Belehrung durch Gott in einem 
gesonderten Buch dargestellt werden solle 
– was einer Ankündigung des Civus chris-
tianus gleichkommt – schließt das Buch. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182 - am 13.01.2026, 20:48:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen184  

Reisestationen des peregrinus vom Fleisch (Caro) 
aus und abwechselnd durch die beiden Sphären 
(oben, unten) mit ihren jeweils vier Weltregio-
nen hindurch, bis er zuletzt zum Widersacher 
Gottes (Sathan) bzw. zur Welt (Mundus) gelangt. 
(Abbildung aus der vorliegenden Ausgabe S. 26)

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182 - am 13.01.2026, 20:48:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  185

In der Einleitung folgen nun noch Hin-
weise auf einige Parallelen zur Menippi-
schen Satire (5.), zur Rezeptionsgeschichte 
bei Comenius und Moscherosch (6.) – die 
gerne etwas umfassender hätten ausfallen 
dürfen – sowie zur vorliegenden Textaus-
gabe (7.), die neben einem kritischen Ap-
parat zuletzt auch umfangreiche kommen-
tierende Anmerkungen enthält. Und so ist 
die vorliegende Ausgabe in jedem Falle 
einer ausgiebigen Lektüre wert, die gerade 
auch für die Comeniusforschung interes-
sante Aufschlüsse erwarten lässt.

Dennoch wird man gerade unter inhalt-
licher Rücksicht auch kritische Rückfragen 
stellen müssen. 

So hätte der Leser sicherlich gerne er-
fahren, ob und gegebenenfalls worin sich 
die beiden ›Sphären‹ unterscheiden; zu-
mal der ausgiebig interpretierte „Antrei-
ber (Impetus)“ in der Zeichnung nur den 
Weg nach oben weist, während die Rei-
se zur unteren Sphäre durch die – in der 
Einleitung kaum erwähnte – „Selbstliebe 
(Philautia)“ ausgerichtet wird, was erläute-
rungsbedürftig gewesen wäre. Möglicher-
weise wäre hier die Beobachtung hilfreich, 
dass in der oberen Sphäre überwiegend 
von verschiedenen personalisierten Gott-
heiten berichtet wird, denen der Pilger 
begegnet, während in den Kapiteln zur 
unteren Sphäre eher die Verhaltensweisen 
der Menschen thematisch werden, die 
sich diesen – falschen – Gottheiten will-
fährig ausgeliefert haben. Wie man diese 
Beobachtungen dann allerdings konkret 
zu deuten hätte, muss an dieser Stelle offen 
gelassen werden.

Auch scheint die vorgenommene Glie-
derung der ›Weltregionen‹ nicht in je-
der Hinsicht konsistent zu sein – beste-
hen diese doch einheitlich nicht aus fünf 
(S. 25), sondern aus sechs Einheiten, wenn 
man nämlich die (jeweils lang gestreckten) 

Zugangswege konsequent mitrechnet. Da 
Böhling genau dieses nicht macht – und 
überdies den augustinischen Ausgangs-
punkt vom ›fleischlichen Menschen‹, wie 
ihn die beiden ersten Kapitel entwickeln, 
zu verkennen scheint –, teilt er die ins-
gesamt 52 Kapitel in folgende Gruppen-
größen ein: 6–8–12–12–12–2 (S. 8 f.,  25). 
Solcherart wird aber nicht nur die erste 
Weltregion um ganze 4 Kapitel kürzer als 
die drei restlichen; vielmehr widerspricht 
diese Einteilung auch dem Text selbst, 
der die Reise ausdrücklich mit Kapitel 3 
beginnen lässt. Die sich solcherart erge-
bende Gliederung müsste folglich also 
eher 2–12–12–12–12–2 lauten – wodurch 
zugleich einsichtig würde, dass der Aus-
gang vom fleischlichen Ich (Kap. 1 / 2) und 
der doppelte Zielpunkt der Reise bei den 
weltlichen Verführungen durch den Satan 
(Kap. 51 / 52) genauso einander symme-
trisch entsprechen, wie es bei den jeweils 
vier Weltregionen der Fall ist.

Zuletzt entfaltet sich solcherart der eine 
Mensch als (augustinischer) Ausgangs-
punkt in eine Dreiheit von Hinsichten, die 
eben als Caro, Sathan und Mundus in den 
Blick kommen. Die Welt scheint mir dar-
um nicht einfach mit dem Fleisch „iden-
tisch“ zu sein (S. 270, Anm. 10) – wofür 
nicht zuletzt auch die Tatsache sprechen 
könnte, dass in der völlig parallel aufge-
bauten Zeichnung zum Civis christianus 
der ›Reichsapfel‹ durch eine andere, abert 
durchaus analoge Dreiheit konstitutiert 
wird: nämlich durch den Vater (Deus) als 
Gegenbild zum Sathan, den Sohn (Chris-
tus) als Überwindung des Caro und den 
Heiligen Geist (paracletus) als Erhalter der 
Kirche und Widerpart des mundus. Und 
so wäre auch hier die Frage, inwieweit die-
ser trinitäts-theologischen Konstruktion 
eine konstitutive Bedeutung für die Inter-
pretation des Textes zukommt.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182 - am 13.01.2026, 20:48:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen186  

Ob und inwieweit diese Einwände tra-
gen, wird freilich erst dann abzuschätzen 
sein, wenn nächstes Jahr auch die kom-
mentierte Übersetzung des Civis Christia-
nus vorliegen wird. Dessen ungeachtet ist 
die Ausgabe dieser Texte jedoch in jeder 
Hinsicht verdienstvoll – und ihre Lektüre 
auf jeden Fall empfehlenswert. 

	          Andreas Lischewski

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182 - am 13.01.2026, 20:48:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

