
II. Philosophiegeschichtliche Fallstudien

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59

Annika von Lüpke

Herrschen und Beherrschtwerden  
als soziale Notwendigkeit 

Zum Rassismus im Werk  
von Aristoteles 

Wer sich die Frage stellt, ob die Politische Philosophie des Aristoteles als 
rassistisch (oder proto-rassistisch)1 zu charakterisieren ist, wird nicht 
umhinkommen, sich mit dem aristotelischen Verständnis von ›Natur‹ 
(physis) zu befassen. Denn es geht in der Diskussion dieser Frage häu-
fig um solche Aussagen, in denen der Philosoph Unterschiede zwischen 
Menschen auf ›Natur‹ zurückführt und die zugleich stark wertend sind. 
Wirkmächtige Beispiele sind erstens die These einer eigentümlichen Na-
tur von Völkern2 und zweitens die These, dass bestimmte Menschen von 
Natur zur Herrschaft, andere hingegen dazu, beherrscht zu werden, ver-
anlagt sind3. In der Forschung wird ›Natur‹ in diesem Zusammenhang 
oft statisch im Sinne unveränderlicher, aller Erziehung vorausliegender 
Anlagen verstanden.4 Dies ist allerdings nur ein – und zudem nicht der 
primäre – Sinn von ›Natur‹ bei Aristoteles.5 Vielmehr gebraucht Aris-
toteles ›Natur‹ in den Werken seiner Praktischen Philosophie vor al-
lem auch im Sinne von Wesensbestimmungen, die aus prinzipiell offenen 
Entwicklungen resultieren und darin auch vom menschlichen Handeln 

1	  		 Die Beschreibung des Rassismus der griechisch-römischen Antike als ›pro-
to-rassistisch‹ wird prominent von Benjamin Isaac vertreten (The Inventi-
on of Racism in Classical Antiquity, Princeton: Princeton University Press 
2004). Sie soll Kontinuitäten vom europäischen Altertum bis zu den Anfän-
gen der modernen Theoriebildung im 18. Jahrhundert aufzeigen, ohne un-
reflektiert neuzeitliche Konzepte auf die griechisch-römische Antike zu über-
tragen (ebd., S. 36).

2	  		 Vgl. Pol. VII 7.
3	  		 Vgl. Pol. I 4–7.
4	  		 Vgl. Christian Delacampagne, Die Geschichte des Rassismus, Düsseldorf/

Zürich: Artemis & Winkler 2005, S. 48–61; Isaac, Invention, S. 46; S. 73f.; 
S. 93; S. 176–177; Richard Kraut, Aristotle. Political Philosophy, Oxford: 
Oxford University Press 2002, S. 282. Vgl. auch das Kriterium der Natu-
ralisierung bei Eckhard Meyer-Zwiffelhoffer (»Barbaren, Asiaten, Sklaven, 
Juden. Rassismus in der Antike?!«, Historische Zeitschrift [2023/1], S. 20–
22). 

5	  		 Vgl. die Unterscheidungen des Aristoteles in Met. Δ 4, vor allem: 1014b36.

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60

abhängen.6 Es wohnt dem Naturbegriff daher auch eine dynamische Di-
mension inne.7

Dieser Befund hat Auswirkungen sowohl auf die Art von Naturalis-
mus als auch auf die Art von Rassismus, die man Aristoteles zuschreibt. 
Da der Philosoph davon ausgeht, dass das Menschsein sich im gemein-
schaftlichen und vor allem politischen Zusammenleben sukzessive aus-
bildet, sind die unterschiedlichen ›Naturen‹ von bestimmten Menschen-
gruppen nicht einfach immer schon da, sondern vielmehr immer auch 
Resultat zwischenmenschlichen Handelns und politischer Ordnung. 

Um diese Argumentation im Einzelnen zu plausibilisieren, werde ich 
zunächst den Naturbegriff der Politischen Philosophie des Aristoteles re-
konstruieren (1.). Mittels eines in sich differenzierten und dynamischen 
Naturbegriffs werden sodann die beiden eingangs genannten Natürlich-
keitsbehauptungen aus der aristotelischen Politik interpretiert (2.), be-
vor abschließend die Implikationen der hier vorgestellten Lesart für das 
Verständnis von Rassismus in der Politischen Philosophie des Aristote-
les aufgezeigt werden sollen (3.).

1. Der Naturbegriff in der Politischen Philosophie  
des Aristoteles

Bezugnahmen auf ›Natur‹ und ›Natürlichkeit‹ begegnen in der Politischen 
Philosophie des Aristoteles häufig: Über die Polis wird gesagt, dass sie von 
Natur (physei) existiere, und über den Menschen, dass er von Natur aus 
ein politisches Lebewesen (physei politikon zôon) sei.8 Es werden natur-
gemäße (kata physin) Erwerbsweisen und eine naturgemäße Menge an 
Besitz erörtert.9 Der Philosoph spricht von einem natürlichen Gerechten 
(physikon dikaion) im Unterschied zu einem Gerechten, welches allein auf 
gesetzlichen Regelungen beruht.10 Häuser hätten eine Natur (physis).11 Be-
stimmte Verfassungsformen seien gegen die Natur (para physin).12

6	  		 Vgl. Pol. I 2, 1252b32–34: »Die Beschaffenheit eines jeden Dinges, dessen 
Entwicklung vollständig abgeschlossen ist, bezeichnen wir ja als seine Na-
tur, wie etwa die Natur eines Menschen, Pferdes oder Hauses.« (Überset-
zung: Eckart Schütrumpf, Aristoteles. Politik. Übersetzt und mit einer Ein-
leitung sowie Anmerkungen herausgegeben, Hamburg: Meiner 2012). 

7	  		 Vgl. Jörn Müller, Physis und Ethos. Der Naturbegriff und seine Relevanz 
für die Ethik, Würzburg 2006, S. 16.

8	  		 Vgl. beispielsweise Pol. I 2, 1253a1–3. 
9	  		 Vgl. beispielsweise Pol. I 9, 1257b19–20.
10	 		 Vgl. EN V 10, 1134b18–24.
11	 		 Vgl. Pol. I 2, 1252b32–34. 
12	 		 Vgl. Pol. III 17, 1287b37–41.

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61

Obwohl einige dieser Aussagen heute längst den Charakter eines ge-
flügelten Wortes haben und man vielleicht geneigt ist, über sie hinwegzu-
gehen, wie man es mit Allgemeinplätzen oft tut, gilt, dass sie nicht leicht 
verständlich sind: Wie kann die Polis von Natur existieren, wenn sie doch 
zu unterschiedlichen Zeiten und mit unterschiedlichen Verfassungen von 
Menschen begründet und geformt wird?13 Ist das Politisch-Sein des Men-
schen aufgrund der Näherbestimmung dieser Eigenschaft als ›von Natur 
aus da‹ biologisch fundiert? Geht Aristoteles davon aus, dass Menschen 
wie andere Lebewesen auch, etwa Bienen und Ameisen, Staaten bilden? 
Oder ist mit dieser Formulierung vielmehr schon eine bestimmte Art und 
Weise, wie Menschen als Menschen in Gemeinschaft zusammenleben und 
Staaten bilden sollen, gemeint?14 Welche – oder wessen – Natur kann im 
Staat als Gesetzgeberin dienen? Welcher Art ist die Natur von Artefakten, 
wie das von Menschen gebaute Haus eines ist? Warum ist die Tyrannis na-
turwidrig, während die Aristokratie der Natur entspricht? 

Verständlich werden diese und verwandte Aussagen oft erst, wenn 
man verschiedene Bedeutungen von ›Natur‹ unterscheidet und sich dabei 
nicht an eigenen Naturvorstellungen, sondern am aristotelischen phy-
sis-Begriff und dessen vortheoretischem Gebrauch zu orientieren sucht. 
Aristoteles selbst gibt dafür im fünften Buch seiner Metaphysik wichti-
ge Hilfestellungen. Demnach kann ›Natur‹ das, was »im Wachsenden als 
Erstes vorhanden ist«15, bezeichnen, also Anfangsbedingungen oder An-
lagen. ›Natur‹ kann aber auch – und diese Verstehensweise ist vielleicht 
überraschend, wenn man sich gerade erst an den Gedanken gewöhnt 
hat, dass ›Natur‹ das Ursprüngliche, Vorfindliche, Angeborene ist – das 
Wachstumsresultat bezeichnen, also das, zu dem etwas wird: »Die Be-
schaffenheit eines jeden Dinges, dessen Entwicklung vollständig abge-
schlossen ist, bezeichnen wir ja als seine Natur, wie etwa die Natur ei-
nes Menschen, Pferdes oder Hauses.«16 Diese beiden Grundbedeutungen 
sind nun insofern untrennbar miteinander verbunden, als ihnen die Vor-
stellung des Heranwachsens zugrunde liegt, wobei ›Heranwachsen‹ nicht 
einfach ein Größerwerden oder Zunehmen, sondern vielmehr ein Sich-
Ausbilden meint.17 Da diese Vorstellung im Griechischen zuerst aus der 

13	 		 Vgl. dazu Christof Rapp, »Whose State? Whose Nature? How Aristotle’s Polis 
is Natural«, in: ders./Peter Adamson (Hg.), State and Nature. Studies in An-
cient and Medieval Philosophy, Berlin/Boston: De Gruyter 2021, S. 81–118.

14	 		 Vgl. dazu Wolfgang Kullmann, »Der Mensch als politisches Lebewesen bei 
Aristoteles«, Hermes (1980/3), S. 419–443. Von dort übernehme ich die 
Charakterisierung der einschlägigen Naturthesen als »geflügelte Worte« 
(ebd., S. 419).

15	 		 Met. Δ 4, 1014b17–18.
16	 		 Pol. I 2, 1252b32–33. Übersetzung: Schütrumpf, Politik.
17	 		 Vgl. Harald Patzer, Physis. Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes, 

Stuttgart: Steiner 1993, S. 225–227.

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62

Beobachtung pflanzlichen Wachstums gewonnen worden ist,18 gibt uns 
die Pflanze das beste Beispiel für diese besondere Art des Werdens. Es ist 
nicht beliebig, zu was die Pflanze wird. Vielmehr gewinnt sie sukzessive 
ihre bereits im Samen gegenwärtige Form: Aus einem Mohnsamen wird 
die Mohnblume. Es bildet sich im Wachsen ein ursprünglich Angelegtes 
aus. Den zwischen Anfangsbedingungen und vollendeter Form liegenden 
Prozess, »die Entstehung der wachsenden Dinge«19, bezeichnet Aristote-
les als eine weitere – in der hier gegebenen Darstellung ist es die dritte – 
Bedeutung von ›Natur‹.20 

Unter den Naturbegriffen, die Aristoteles im fünften Buch der Meta-
physik reflektiert, bestimmt er die voll entwickelte Form als ontologisch 
prioritär.21 Das ist darauf zurückzuführen, dass der soeben beschriebe-
ne Prozess, der von den Anlagen zur voll entwickelten Form führt, im 
aristotelischen Verständnis keine beliebige Veränderung oder Bewegung 
darstellt. Vielmehr ist das Woraufhin auch das Worumwillen, das heißt 
ein Ziel, um dessentwillen ein Lebewesen von Anfang existiert und das 
insofern als das ihm gemäße Gute qualifiziert ist.22 

Es sei an dieser Stelle zusammengefasst: Bis hierher sind drei Bedeu-
tungen von ›Natur‹ unterschieden worden. Demnach kann ›Natur‹ im 
Verständnis des Aristoteles Ausgangspunkt und Resultat einer Entwick-
lung bezeichnen sowie diese Entwicklung selbst. Mittels der Vorstellung 
pflanzlichen Wachstums, auf welche ›physis‹ etymologisch zurückgeht,23 
sollte deutlich gemacht werden, dass diese drei Bedeutungen eng mit-
einander verbunden, ja letztlich Dimensionen eines teleologischen Na-
turverständnisses sind. Als Ziel und Bestes näher bestimmt, zeigt das 
Wachstumsresultat zugleich den Zweck und darin das Wesen eines na-
türlich Seienden an.

Lassen sich die eingangs als erläuterungsbedürftig vorgestellten Na-
turthesen mittels dieser Differenzierungen nun wirklich besser verste-
hen? Um diese Frage entscheiden zu können, ist es zunächst erforderlich, 
die Übertragbarkeit naturphilosophischer Zusammenhänge auf Ethik 
und Politik, die »Philosophie der menschlichen Belange«24, zu prüfen. 
Sollte es sich mit Staaten, Häusern und Verfassungen wirklich so verhal-
ten wie mit Mohnblumen? 

Mit Jörn Müller gehe ich von einer grundsätzlichen praktischen Re-
levanz des Naturbegriffs aus. Damit meine ich, dass die dargestellte 

18	 		 Ebd., S. 221–223.
19	 		 Met. Δ 4, 1014b16–17.
20	 		 Vgl. Müller, Physis und Ethos, S. 16 und S. 60–62.
21	 		 Vgl. Met. Δ 4, 1015a3–5 und 13–15; Müller, Physis und Ethos, S. 23 und S. 

33.
22	 		 Vgl. Pol. I 2, 1252b33–34.
23	 		 Vgl. Patzer, Physis.
24	 		 EN X 10, 1181b15 (meine Hervorhebung).

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63

komplexe Struktur von ›Natur‹, das heißt hier vor allem die »Differenz von 
Natur als Vorgabe bzw. Anfangsbedingung und Natur als Aufgabe bzw. 
Vollendung«25, auch der aristotelischen Konzeption der Natur des Men-
schen und damit seiner Praktischen Philosophie unterliegt. In den natur-
philosophischen Schriften als ein Lebewesen unter anderen perspektiviert, 
kommt der Mensch in den Werken der Praktischen Philosophie in seiner 
spezifischen Differenz in den Blick. Es ist die Vernunft, die Mensch und 
Tier unterscheidet.26 Doch muss diese als Ziel und Zweck menschlichen 
Lebens in einem durch Erziehung und gute Gesetze wohlgeordneten Staat 
immer erst noch zur Entfaltung gebracht werden.27 Das gelingende Leben 
fließt nicht einfach von selbst ›aus der Natur‹, da sich der Mensch zu sei-
nen erstnatürlichen Impulsen verhalten kann. So ist zunächst einmal offen, 
ob er »das beste Lebewesen« oder »das schlimmste von allen«28 sein wird.

Aufgrund dieser Offenheit ist auch der Begriff der Notwendigkeit, 
der natürlichen Prozessen im alltagssprachlichen Gebrauch oftmals bei-
gelegt und der in der Rassismusforschung zu Aristoteles oftmals als De-
terminiertheit gefasst wird,29 für die Zusammenhänge der aristotelischen 
Praktischen Philosophie zu modifizieren. Im Bereich des Veränderlichen, 
der Pflanzen, Tiere und Menschen einbegreift, liegt nach Aristoteles keine 
strikte Notwendigkeit vor.30 Vielmehr ließe sich ein Durchgang durch die 
Teildisziplinen des Corpus Aristotelicum, der von der Mathematik und 
Metaphysik zur Physik und schließlich zu den Werken der Praktischen 
Philosophie führt, hinsichtlich der Notwendigkeit der jeweils untersuch-
ten Verhältnisse auch als Fortgang abnehmender Regularität beschrei-
ben. Während Pflanzen und Tiere ihre Form so lange recht verlässlich ge-
winnen, wie äußere Umstände sie nicht hindern,31 gelingt dies Menschen 
nur in Ausnahmefällen, steht ihnen doch in der Regel mehr als nur eine 
einzige Handlungsweise offen.32 Es ist daher nicht richtig anzunehmen, 

25	 		 Müller, Physis und Ethos, S. 142.
26	 		 Vgl. EN I 6, 1097b33–1098a4; EN X 8, 1178a9–16; Pol. I 2, 1253a9–18 

und VII 13, 1332b3–5.
27	 		 Vgl. Pol. I 2, 1253a32–38.
28	 		 Pol. I 2, 1253a32 und 33.
29	 		 Isaac, Invention, S. 46; S. 71–73; S. 93. Dort S. 177: »Aristotle speaks of 

nature as determining all for well-defined purposes«; Delacampagne, Ge-
schichte des Rassismus, S. 50–61.

30	 		 Vgl. EN I 1, 1094b11–27; II 2, 1104a1–10 und VI 3, 1139b19–25. 
31	 		 Vgl. Phys. II 8, 199b18.
32	 		 Vgl. Kullmann, Der Mensch, S. 439–440. Dort S. 440: »Der Mensch im All-

gemeinen ist nicht ›gut‹ und ›gerecht‹. [...] Gerade die Nichtnotwendigkeit 
dieser Prädikate ist auch die Bedingung der Möglichkeit einer praktischen 
Wissenschaft. Nur wo ein Spielraum des Verhaltens vorhanden ist, kann 
der Versuch unternommen werden, dieses Verhalten zu beeinflussen.« Vgl. 
auch Müller, Physis und Ethos, S. 63–66. Für die grundsätzliche Tendenz 

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64

Aristoteles gebrauche den Naturbegriff auch in den Werken seiner Prak-
tischen Philosophie im Sinne naturgesetzlicher Determination. 

Damit verbunden ist im Zusammenhang der Praktischen Philoso-
phie des Aristoteles noch eine zweite, sowohl im alltagssprachlichen 
Gebrauch wie in der Rassismusforschung zu Aristoteles anzutreffende, 
Naturvorstellung zu problematisieren. Es ist dies die Vorstellung von der 
Natur als eines zweckmäßig geordneten Ganzen.33 Diese Vorstellung er-
scheint sowohl in anthropozentrischer als auch in kosmischer Gestalt.34 
Während die anthropozentrische Deutung geltend macht, dass auch in 
der außermenschlichen Natur letztlich alles auf die Verwirklichung des 
Menschen ziele, geht es der kosmischen Deutung um den Nachweis ei-
nes vernünftigen Bauplans des Kosmos. Mit Blick auf die Philosophie 
des Aristoteles sind beide Interpretationen mit guten Gründen infrage ge-
stellt worden.35 Dessen natürliche Teleologie ist zunächst die eines ein-
zelnen Seienden (und durch Wiederholung zugleich die der Art);36 dessen 
natürliche Teleologie ist zuvorderst interne Teleologie der Einzelform. 
Dabei gilt das Erkenntnisinteresse des Aristoteles in Ethik und Politik – 
die als »Philosophie der menschlichen Belange«37 Theorie der Praxis sind 

der aristotelischen Politik, das Gute kontextrelativ zu reflektieren, vgl. dort 
IV 1 und 11, 1295a25–31.

33	 		 Vgl. Isaac, Invention, S. 177; Pierre Pellegrin, »Hausverwaltung und Skla-
verei (I 3–13)«, in: Otfried Höffe (Hg.), Aristoteles. Politik, Berlin/Boston: 
De Gruyter 2011, S. 29–47. 

34	 		 Vgl. Müller, Physis und Ethos, S. 47–51.
35	 		 Vgl. hierzu beispielsweise Heinz Happ, »Die Scala naturae und die Schich-

tung des Seelischen bei Aristoteles«, in: Ruth Stiehl/Hans Erich Stier (Hg.), 
Beiträge zur Alten Geschichte und deren Nachleben, Berlin: De Gruyter 
1969, S. 220–244; Lindsay Judson, »Aristotelian Teleology«, Oxford Stud-
ies in Ancient Philosophy (2005/29), S. 341–366; Wolfgang Kullmann, Wis-
senschaft und Methode, Berlin/New York: De Gruyter 1974, S. 194–195 
und S. 297–298; Mariska Leunissen, »Teleologie«, in: Christof Rapp/Klaus 
Corcilius (Hg.), Aristoteles Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Berlin: 
Metzler 2021, S. 410–416, hier besonders S. 413; Müller, Physis und Ethos, 
S. 48–50; Rapp, Whose State?; Eckart Schütrumpf, Die Analyse der Polis 
durch Aristoteles, Amsterdam: Grüner 1980, S. 50–57, besonders Fußno-
te 200; ders., Aristoteles. Politik Buch I. Über die Hausverwaltung und die 
Herrschaft des Herrn über Sklaven. Übersetzt und erläutert, Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1991, S. 311–314. Für die in der Ras-
sismusforschung häufig zitierte, im Corpus Aristotelicum jedoch singuläre 
scala naturae-Passage I 8, 1256b15–22 vgl. unter den hier genannten Happ, 
Scala; Kullmann, Wissenschaft und Schütrumpf, Hausverwaltung.

36	 		 Vgl. dazu John M. Cooper, »Aristotle on Natural Teleology«, in: Malcolm 
Schofield/Martha Nussbaum (Hg.), Language and Logos. Studies in Ancient 
Greek Philosophy, Cambridge: Cambridge University Press 1982, S. 197–222. 

37	 		 EN X 10, 1181b15 (meine Hervorhebung).

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65

– vorrangig der Natur des Menschen. Diese bestimmt er, so sollte deut-
lich geworden sein, in sich differenziert und dynamisch. 

Wenden wir uns nun wieder den zu Beginn dieses Artikels aufgezähl-
ten Natürlichkeitsbehauptungen zu, lassen sich die folgenden Interpre-
tationen plausibilisieren: Dass der Mensch von Natur ein politisches 
Lebewesen sei, beschreibt diesen auch in seinen biologischen Vorausset-
zungen. Wie Bienen und Ameisen bilden Menschen Staaten. In höherem 
Maße als andere Herdentiere aber ist der Mensch politisch,38 insofern er 
aufgrund seiner Vernunftbegabung immer schon auch auf eine bestimm-
te Lebensform (die Betätigung des vernünftigen Seelenteils) hin angelegt 
ist. Da im Verständnis des Aristoteles erst mit der Polis die Voraussetzun-
gen für die artspezifische Tätigkeit des Menschen gegeben sind,39 erhellt 
dieser Zusammenhang auch die These von der Natürlichkeit der Polis: 
Diese wächst nicht der Pflanze gleich von selbst heran, sondern wird 
vom Menschen aufgrund von dessen Natur hervorgebracht.40 So auch 
Recht und Gerechtigkeit: Als eine Unterart des politischen Gerechten nä-
herbestimmt,41 ist das natürliche Gerechte »durch die menschliche Na-
tur vorgegeben«42. Es ist somit gerade nicht aus der außermenschlichen 
Natur abzuleiten. ›Natürlich‹ ist es insofern, als es der Beförderung des 
spezifisch menschlichen Guts, dem als Ganzes gelingenden Leben, dient.

Vor dem Hintergrund der bis hier angestellten Überlegungen erweist 
sich die ›klassische‹ Trennung zwischen einem biologistischen oder an-
derweitig deterministischen und einem kulturalistischen Rassismus mit 
Blick auf die aristotelische Praktische Philosophie als ungeeignet: Denn 
diese von Étienne Balibar unterschiedenen (und chronologisch ange-
ordneten) ›Modi der Naturalisierung menschlicher Verhaltensweisen‹ 
im Rassismus kommen im aristotelischen physis-Begriff bereits zusam-
men:43 Die der ersten Natur des Menschen entsprechenden Vorgaben 
werden in einem soziokulturellen Rahmen, etwa durch Erziehung und 
Gesetze, zur Entfaltung gebracht, ohne dass diese als natürlich gekenn-
zeichnete Entwicklung im Sinne naturgesetzlicher Allgemeinheiten not-
wendig, das heißt völlig determiniert wäre, oder Ethik und Politik aus 
der Biologie einfach ableitbar wären.44 

38	 		 Vgl. Pol. I 2, 1253b7–9. Vgl. dazu Kullmann, Der Mensch.
39	 		 Vgl. Pol. I 2, 1252b27–30.
40	 		 Vgl. Rapp, Whose State?.
41	 		 Vgl. EN V 10, 1134a24–25 und b18–19.
42	 		 Dorothea Frede, Aristoteles. Nikomachische Ethik. Übersetzt, eingeleitet 

und kommentiert, Berlin/Boston: De Gruyter 2020, S. 628.
43	 		 Vgl. Étienne Balibar, »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?«, in: ders./Immanuel 

Wallerstein (Hg.), Rasse – Klasse – Nation. Ambivalente Identitäten, Ham-
burg/Berlin: Argument 1992, S. 23–38.

44	 		 Vgl. Ivan Hannaford, Race. The History of an Idea in the West, Baltimore/
London: The John Hopkins University Press 1996, S. 12; S. 35; S. 43–60; 

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66

Die Implikationen dieses Zwischenergebnisses werden im folgenden 
Kapitel anhand der Untersuchung von zwei wirkmächtigen Natürlich-
keitsbehauptungen der aristotelischen Politik entfaltet. Es handelt sich 
dabei um die These von den eigentümlichen Naturen bestimmter Völker 
und die These, dass bestimmte Menschen von Natur zur Herrschaft, an-
dere hingegen dazu, beherrscht zu werden, geeignet seien. 

2. ›Natur‹ und Sklaverei in der Politischen Philosophie 
des Aristoteles

Aristoteles über die eigentümlichen Naturen von Völkern

Die Bücher VII und VIII der Politik enthalten den (unabgeschlossenen) 
Entwurf eines besten Staates. Aristoteles zeichnet darin das detaillier-
te Bild der Einrichtung eines neu zu gründenden Staates, dessen Bürger 
(womit hier die freien und nicht arbeitenden Männer gemeint sind)45 
dort die besten Voraussetzungen vorfinden, um gut zu leben.46 Über ihre 
wünschenswerten Eigenschaften schreibt er:

»Welche Eigenschaften sie aber von Natur besitzen sollen, wollen wir 
jetzt darlegen. Man kann dies ziemlich leicht erkennen, wenn man sich 
die hochangesehenen Staaten der Griechen ansieht und außerdem die 
Unterschiede unter den Völkern (betrachtet), wie sie die gesamte be-
wohnte Erde aufweist. Die Völker in den kalten Regionen und in Euro-
pa sind zwar voller Mut, es fehlt ihnen aber an geistiger Fähigkeit und 
Fachkenntnissen; daher behaupten sie auch eher ihre Freiheit auf Dauer, 
ohne aber eine politische Ordnung zu besitzen und über ihre Nachbarn 
herrschen zu können. Die Völkerschaften Asiens besitzen die Fähigkeit zu 
geistiger Leistung und Fachkenntnissen, ihnen fehlt aber Mut, deswegen 
sind sie fortwährend beherrscht und versklavt. Wie das Volk der Helle-
nen in den Regionen (die es bewohnt) in der Mitte liegt, so hat es auch 
an beiden (Anlagen) teil: es besitzt Mut und ist zu geistiger Leistung fä-
hig. Deswegen lebt es immer in Freiheit, fortwährend erfreut es sich der 
besten politischen Verhältnisse und ist fähig, über alle zu herrschen, wenn 
es nur eine einzige Verfassung erhielte. Den eben beschriebenen Unter-
schied weisen aber auch die hellenischen Völker untereinander auf: eini-
ge sind in ihren Anlagen ganz einseitig ausgebildet, andere besitzen da-
gegen beide genannten Fähigkeiten in einer wohl ausgeglichenen Weise. 
Damit ist nun folgendes klar: Menschen, die vom Gesetzgeber leicht zu 

Naomi Zack, Philosophy of Science and Race, New York: Routledge 2002, 
S. 10–13.

45	 		 Vgl. Pol. VII 4, 1326a17–21 und 9, 1328b37–1329a2.
46	 		 Vgl. Pol. VII 2, 1324a23–25.

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

charakterlicher Vorzüglichkeit geleitet werden können, müssen in ihrer 
Naturanlage geistige Fähigkeit und Mut vereinigen.«47 

Zur Beantwortung der Frage, welche Eigenschaften für die Bürger eines 
besten Staates wünschenswert sind, wählt Aristoteles einen global ver-
gleichenden Zugang (»Unterschiede, [...] wie sie die gesamte bewohn-
te Erde aufweist«), wobei er auch über klimatische Verhältnisse spricht 
(»die Völker in den kalten Regionen und in Europa«). Die Wahl dieses 
im Zusammenhang der politischen Wissenschaft vielleicht überraschen-
den Themas wird durch die Tatsache einsichtig, dass die zitierte Passage 
im größeren Kontext einer geografischen Untersuchung steht.48 Behan-
delt werden hier solche Voraussetzungen des besten Staates, die – von 
dem Moment der Staatsgründung einmal abgesehen – nicht in der Hand 
seiner zukünftigen Bürger liegen.49 In eher grobkörniger Anlehnung an 
die hippokratische Lehre50 legt Aristoteles am Beispiel von Mut (thy-
mos) und »der Fähigkeit zu geistiger Leistung« (dianoia) dar, dass und 
wie die klimatischen Bedingungen einer Region die Charakterzüge der-
jenigen bedingen, die sie bewohnen: Demnach führen die klimatischen 
Verhältnisse Nordeuropas zu Mut, schwächen aber die geistigen Fähig-
keiten der Menschen. Über die klimatischen Verhältnisse in Asien spricht 
Aristoteles an dieser Stelle nicht. Wir erfahren aber, dass die Menschen 
Asiens über »die Fähigkeit zu geistiger Leistung und zu Fachkenntnis-
sen« verfügen würden, während es ihnen an Mut fehle. 

Vom Naturbegriff macht Aristoteles in diesem Abschnitt somit im Sin-
ne von Ausgangsbedingungen, von Anlagen, Gebrauch. Gleichwohl ist 
auch deutlich angesprochen, dass diese Naturanlagen in bestimmten po-
litischen Verhältnissen resultieren: Ihren Anlagen entsprechend leben die 
Menschen Nordeuropas zwar frei, doch ohne eine politische Ordnung 
und ohne das Vermögen, andere zu beherrschen. Über die Menschen Asi-
ens hingegen sagt Aristoteles, dass sie aufgrund fehlenden Mutes »fort-
während beherrscht und versklavt« seien. 

Vor dieser doppelten und in sich gegensätzlichen Negativfolie be-
stimmt Aristoteles dann diejenige Naturanlage, die für die Bürger eines 

47	 		 Pol. VII 7, 1327b19–36. Übersetzung: Eckart Schütrumpf, Aristoteles. Poli-
tik Buch VII/VIII. Über die beste Verfassung. Übersetzt und erläutert, Ber-
lin/Boston: De Gruyter 2005.

48	 		 In den voranstehenden Kapiteln behandelt Aristoteles die Bedingungen des 
Landes eines besten Staates (Pol. VII 5) und Fragen der Nutzung des Mee-
res (Pol. VII 6).

49	 		 Vgl. EN X 10, 1179b22–23.
50	 		 Grundlegend: Felix Heinimann, Nomos und Physis. Herkunft und Bedeu-

tung einer Antithese im griechischen Denken des 5. Jahrhunderts, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1980. Für die Unterschiede vgl. 
Schütrumpf, Beste Verfassung, S. 326–344. 

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

neu zu gründenden besten Staates wünschenswert ist,51 als Verbindung 
von Mut und geistigem Vermögen. Da beide Anlagen zwar nicht in sich 
schlecht sind, aber doch je für sich unzureichend, hält Aristoteles eine 
gemischte Veranlagung für erstrebenswert. Eine solch günstige Verbin-
dung setzt gemäß dem hier behaupteten Zusammenhang von klimati-
schen Bedingungen und Charakter eine günstige, das heißt mittlere, geo-
graphische Lage voraus. Diese sei, so Aristoteles weiter, in Griechenland 
gegeben, weswegen es sich der »besten politischen Verhältnisse« erfreue. 
Doch auch die besten politischen Verhältnisse entstehen nicht von selbst, 
sondern setzten vielmehr »eine einzige« Verfassung und die Erziehung 
zu charakterlicher Vorzüglichkeit (aretê) voraus.52 

Somit liegt im Guten wie im Schlechten zwischen Naturanlage und re-
sultierender politischer Ordnung ein Prozess der Ausgestaltung. Dieser 
erscheint im Sinne der im ersten Kapitel dargestellten komplexen inne-
ren Struktur von ›Natur‹ zwar als eine gebundene, doch keinesfalls un-
veränderliche Bewegung. Es besteht mithin ein Spielraum, in dem äu-
ßere Kräfte wie Zufälle, Erziehung, Gesetzgebung und Umwelt wirken 
und der die Bedingung der Möglichkeit politischen Wirkens und politi-
scher Wissenschaft ist.53 

Für die Frage nach dem Rassismus im Werk von Aristoteles ist es 
wichtig, die oben zitierte längere Passage aus Politik VII 7 nicht in einer 

51	 		 Es ist wichtig festzuhalten, dass Aristoteles in den Büchern VII und VIII sei-
ner Politik eine Neugründung beschreibt, um nicht seine Aussagen über be-
stehende und zu schaffende Verhältnisse zu konfundieren. 

52	 		 Der Prozess der Erziehung scheint hier auch insofern deutlich durch, als die 
den angesprochenen kriegerischen und geistigen Fähigkeiten korrespondie-
renden Tugenden nach aristotelischer Vorstellung aufeinander folgend aus-
gebildet werden sollen. Vgl. Pol. VII 9, 1329a13–16 und 15, 1334b25–28. 
Vgl. dazu auch Schütrumpf, Beste Verfassung, S. 330. Auch die technê ist 
Resultat von Ausbildung. 

53	 		 Dass ein solcher Spielraum auch in der hier im Hintergrund stehenden Hip-
pokratischen Lehre besteht, arbeitet Denise Eileen McCoskey heraus (»On 
Black Athena, Hippocratic Medicine, and Roman Imperial Edicts: Egypti-
ans and the Problem of Race in Classical Antiquity«, in: Rodney D. Coates 
(Hg.), Race and Ethnicity Across Time, Space and Discipline, Leiden/Bos
ton: Brill 2004, S. 313–324). Sie verweist auch auf Kwame Anthony Appi-
ah, In My Father’s House. Africa in the Philosophy of Culture, New York/
Oxford: Oxford University Press, S. 11: »Thus, we find Hippocrates in the 
fifth century B.C.E. in Greece seeking to explain the (supposed) superiority 
of his own people to the peoples of (western) Asia by arguing that the bar-
ren soils of Greece had forced the Greeks to become tougher and more in-
dependent. Such a view attributes the characteristics of a people to their en-
vironment, leaving open the possibility that their descendants could change, 
if they moved to new conditions.« Vgl. auch Hannaford, Race, S. 29; Chris-
topher Tuplin, »Greek Racism? Observations on the Character and Limits 

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

Kurzfassung zu zitieren, die auslässt, dass die beschriebenen einseitigen 
Veranlagungen gemäß Aristoteles auch bei griechischen Menschen vor-
kommen.54 Das bedeutet zum einen, dass die Herabsetzung von Men-
schengruppen hier nicht allein entlang »ethnischer«55 Grenzen verläuft. 
Zum anderen steht damit infrage, ob und gegebenenfalls wieweit Naturan-
lagen von Aristoteles deterministisch verstanden werden. Resultieren un-
terschiedliche (und unterschiedlich gute) Nomoi aus gleicher Veranlagung, 
sind weitere Ursachen der behaupteten Unterschiede zu diskutieren.56

Auch die beste Veranlagung bedarf der Führung durch den Gesetzge-
ber, auch bei einseitiger Veranlagung – von der Aristoteles hier ausdrück-
lich sagt, dass sie auch bei griechischen Menschen vorkommt – sind Ent-
wicklungen zum Besseren nicht ausgeschlossen. So fasst er einige Kapitel 
später zusammen: 

»Gut und trefflich wird man unbestritten durch drei (Einflüsse): Diese drei 
sind Natur, Gewöhnung und Vernunft. Zunächst einmal muss man ja als 
Mensch geboren werden und nicht als eines der anderen Lebewesen; ebenso 
muss man auch mit einer bestimmten Anlage in Körper und Seele geboren 
werden. Für gewisse Eigenschaften hilft die Naturanlage dagegen nur wenig, 
denn Gewöhnung hat die Macht, sie zu ändern; manche Qualitäten, die von 
Natur noch ambivalent sind, entwickeln sich ja unter dem Einfluss der Ge-
wohnheit zum Schlechteren oder Besseren. Tiere leben meist nach angebo-
renen Instinkten, einige zu einem geringen Teil auch nach Gewohnheit, der 
Mensch aber auch nach der Vernunft, denn er allein besitzt Vernunft. Daher 
müssen (bei ihm) diese drei miteinander in Einklang stehen. Gegen ihre Ge-
wohnheit und Natur handeln Menschen ja oft nach Vernunftgründen, wenn 
sie sich überzeugen lassen, dass es so besser sei. Wir haben früher bestimmt, 
was für Naturanlagen diejenigen besitzen sollen, die sich von dem Gesetz-
geber leicht formen lassen sollen. Alles andere ist Aufgabe der Erziehung.«57 

of Greek Prejudice«, in: Gocha R. Tsetskhladze (Hg.), Ancient Greeks West 
and East, Leiden/Boston/Köln 1999: Brill, S. 47–75.

54	 		 So beispielsweise Isaac, Invention, S. 70–71 und Meyer-Zwiffelhoffer, Bar-
baren, S. 35–36. 

55	 		 Pol. VII 7, 1327b23.
56	 		 Anders Isaac, Invention, S. 73: »Aristotle […] was certainly the first to as-

cribe differences between peoples to factors wholly beyond their control. 
The implication of this is also that the superiority of the Greeks is ultimate-
ly a result of luck or fate: geographical and environmental advantages have 
created the conditions for their success.« 

57	 		 Pol. VII 13, 1332a39–b10. Übersetzung: Schütrumpf, Beste Verfassung. Der 
These Isaacs, diese Passage beziehe sich nur auf griechische Menschen (In-
vention, S. 73), ist auf der Basis der hier vorgelegten Interpretation zu wi-
dersprechen. Vgl. auch die Parallelstellen in Hippokrates, Über die Umwelt, 
14. Hier wird beschrieben, wie umgekehrt die Nomoi auf die Natur einwir-
ken, »zu Natur werden« (14,4); 23–24.

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

In dieser Passage ist die Bedeutung von Naturanlagen insofern relati-
viert, als Aristoteles mit Gewohnheit (ethos) und Vernunft (logos) zwei 
weitere charakterbildende Faktoren benennt, die beide Gegenstand von 
Erziehung sind und deren Einfluss er hier tendenziell höher zu gewich-
ten scheint als die mit Geburt gegebene Ausstattung eines Menschen: Die 
Gewöhnung hat die Macht, manche Eigenschaften, die von Natur beste-
hen, zu verändern; aus Vernunftgründen handeln Menschen oft gegen 
ihre Gewohnheit und Natur.58 Dennoch erlaubt diese Textstelle nicht, 
die Naturanlage der Erziehung gänzlich unterzuordnen. Es sind nur ei-
nige Eigenschaften, die sich durch Gewöhnung verändern lassen, manche 
zum Guten, andere zum Schlechten. Bleibt ein unveränderlicher Kern? 
Mag dieser Kern zwar nicht das gesamte Werden eines Menschen deter-
minieren, diesen aber gleichwohl immer schon begrenzen? Ist hier der 
aristotelische Begriff eines »Sklaven von Natur« (physei doulos) auf-
schlussreich?59 

Sklaven von Natur?

Es sei zunächst festgehalten, dass Aristoteles in der im vorausgehenden 
Kapitel diskutierten und in der Rassismusforschung vielfach zitierten Kli-
ma-Passage weder von ›Barbaren‹ noch von ›Sklaven von Natur‹ spricht.60 
Auch skizziert diese Passage zwei mindere Naturen, sodass sich interpreta-
torisch weder eine einheitliche Barbarennatur noch auch eine einheitliche 
Sklavennatur gewinnen lassen. Vielmehr findet sich die Bestimmung des 
›Sklaven von Natur‹ in einem gänzlich anderen Kontext: Während Aristo-
teles in den vermutlich früh entstandenen Büchern VII und VIII61 auch die 
globale Perspektive einer Betrachtung der »Unterschiede unter den Völ-
kern [...], wie sie die gesamte bewohnte Erde aufweist«62, einnimmt, blickt 
er in Buch I in das Innere eines griechischen Haushalts.

58	 		 Vgl. auch EN II 1, 1103b23–25: »Es kommt also nicht wenig darauf an, ob 
man schon von Kindheit an so oder so gewöhnt wird; es hängt viel davon 
ab, ja sogar alles.« Übersetzung: Ursula Wolf, Aristoteles. Nikomachische 
Ethik, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001.

59	 		 In diesem Sinne Malcolm Heath, »Aristotle on Natural Slavery«, Phronesis 
(2008/3), S. 243–270. 

60	 		 Dass die Aussagen des Aristoteles über a) unterschiedliche Völker (ethnê), 
b) Barbaren und c) ›Sklaven von Natur‹ sorgsam zu differenzieren sind und 
nicht selbstverständlich zusammenfallen, weist überzeugend Julie K. Ward 
nach (»Ethnos in the Politics: Aristotle and Race«, in: dies./Tommy L. Lott 
(Hg.), Philosophers on Race. Critical Essays, Oxford: Blackwell 2002, S. 
14–37). Vgl. auch Tuplin, Greek Racism?. 

61	 		 Vgl. Schütrumpf, Beste Verfassung, S. 160–170.
62	 		 Pol. VII 7, 1327b20–21. Übersetzung: Schütrumpf, Beste Verfassung.

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71

Das erste Buch der Politik ist dem Oikos als dem kleinsten Teil der Po-
lis gewidmet und behandelt die Herrschaft des freien griechischen Man-
nes über die anderen Mitglieder des Hauses: die versklavten Menschen, 
die Ehefrau und die Kinder.63 Denn als Teile des Hauses untersucht Aris-
toteles nicht etwa die es bewohnenden Einzelpersonen, sondern Herr-
schaftsverhältnisse, wobei die Herrschaft des Herrn über versklavte 
Menschen als despotische Herrschaft charakterisiert wird. Diese Herr-
schaftsform, die der Tyrannis verwandt ist,64 ist für Aristoteles nur in-
nerhalb des Hauses legitim.65 Sie zeichnet sich dadurch aus, dass der mit 
dieser Verbindung verfolgte Zweck stets Zweck des Herrn und allenfalls 
akzidentell Zweck des versklavten Menschen ist.66 Es handelt sich um 
eine gewaltvolle Herrschaftsform,67 bei der die versklavten Menschen 
äußeren Zwängen unterworfen sind. Der damit einhergehende Verlust 
von Autarkie bedeutet, dass ihnen auch die Möglichkeit genommen ist, 
im aristotelischen Verständnis überhaupt auch nur zu handeln.68 Viel-
mehr dient ihr ganzes Tun dem Handeln des Herrn, weswegen Aristo-
teles versklavte Menschen auch als »Werkzeuge für das Handeln« nä-
her bestimmt:

»Wer von Natur nicht sich selbst, sondern als Mensch einem anderen 
gehört, ist von Natur Sklave. Ein Mensch gehört aber einem anderen, 
wenn er als Mensch Besitz eines anderen ist, ein Stück Besitz ist aber ein 
physisch losgelöstes Werkzeug für das Handeln.«69

Auf diese radikale Verdinglichung in Kapitel 4 des ersten Buches der aris-
totelischen Politik folgt in den Kapiteln 5–7 die Abhandlung zur Natur-
sklaverei, bevor das Kapitel 8 zum Thema ›Besitz‹ zurückkehrt, »zumal 
ja auch der (eben behandelte) Sklave ein Teil des Besitzes war.«70 Es soll-
te nicht übersehen werden, dass die gesamte Abhandlung zur Naturskla-
verei, die dann folgt, im Rahmen einer Bestimmung der für das Haus er-
forderlichen Besitztümer steht und somit aus der Ökonomie des Hauses 
entwickelt wird.71

63	 		 Vgl. Pol. I 3, 1253b1–11. 
64	 		 Vgl. Pol. III 8, 1279b16–17.
65	 		 Vgl. Pol. III 17, 1287b37–41 und IV 11, 1295b21–25.
66	 		 Vgl. Pol. III 6, 1278b32–37 und VII 14,1333a3–6. Dazu Eckart Schütrumpf, 

»Aristotle’s Theory of Slavery – a Platonic Dilemma«, in: ders. (Hg.), Praxis 
und Lexis. Ausgewählte Schriften zur Philosophie von Handeln und Reden 
in der klassischen Antike, Stuttgart: Franz Steiner 2009, S. 80–91.

67	 		 Vgl. Pol. VII 2, 1324b22–41.
68	 		 Vgl. Pol. 9, 1280a31–34; VI 2, 1317b10–13 und VIII 2, 1337b17–21. 
69	 		 Pol. I 4, 1254a15–17. Übersetzung: Schütrumpf, Politik.
70	 		 Pol. I 8, 1256a1–3. Übersetzung: Schütrumpf, Politik.
71	 		 Vgl. Egon Flaig, »Den Untermenschen konstruieren. Wie die griechische 

Klassik den Sklaven von Natur erfand«, in: Elisabeth Herrmann-Otto (Hg.), 

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72

Der Zweck, den der Herr durch die Verbindung mit den versklavten 
Menschen zu realisieren sucht, ist klar benannt: Es handelt sich dabei um 
die Bereitstellung des Lebensnotwendigen, des alltäglich Erforderlichen.72 
Wo andere diese Arbeit übernehmen, ist der Herr zugleich freigestellt, nach 
dem guten Leben zu streben.73 Dieses ist nur innerhalb der staatlichen Ge-
meinschaft zu verwirklichen.74 Insofern ist mit der Freistellung des Haus-
herrn auch ein Rollenwechsel verbunden: Aus dem Hausherrn wird ein 
Bürger. Und da Bürger einander als Freie und Gleiche begegnen, herrschen 
sie abwechselnd.75 Alle anderen, die wie die Ehefrau und die versklavten 
Menschen im Haus die erforderlichen Vorleistungen erbringen, sind von 
politischer Teilhabe und menschlichem Glück ausgeschlossen.76 Notwen-
dig sind diese Verhältnisse zuvorderst strukturell. Notwendig ist die gesell-
schaftliche Funktion, die die versklavten Menschen und Ehefrauen erfüllen. 
Ihre soziale ›Verzweckung‹ und dauerhafte Beherrschung ist Bedingung der 
elitären Lebensform der Vollbürger. Aristoteles selbst räumt ein:

»Wenn nämlich jedes Werkzeug auf Geheiß oder mit eigener Voraussicht 
seine Aufgabe erledigen könnte, [...] wenn so die Weberschiffchen von 
allein die Webfäden durcheilten und die Schlagplättchen Kithara spiel-
ten, dann brauchten die Meister keine Gehilfen und die Herren keine 
Sklaven.«77

Dass menschliche Arbeit durch automatisierte Prozesse ersetzt werden 
kann, steht hier im Irrealis. Möglich aber erscheint, dass versklavte Men-
schen nicht nur auf Befehl, sondern auch mit eigener Voraussicht ihre 
Aufgaben erledigen. Damit ist auch deutlich, warum Menschen als »be-
seelte Werkzeuge«78 anderen Werkzeugen überlegen sind.79 Es sind spezi-

Antike Sklaverei, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2013, 
S. 65.

72	 		 Vgl. Pol. I 5, 1254b24–31; 13, 1260a33–36; III 4, 1277a33–37 und 5, 
1278a10–11.

73	 		 Vgl. Pol. 7, 1255b34–37 und II 9, 1269a34–36.
74	 		 Vgl. Pol. I 2, 1252b27–30 und III 9, 1280b38–1281a2.
75	 		 Die Stellen, an denen Aristoteles betont, dass zum Bürgersein das Herrschen 

ebenso wie das Beherrschtwerden gehört, sind zahlreich. Vgl. beispielswei-
se Pol. I 12, 1259b4–6; II 2, 1261a32–b5; III 4, 1277a25–27; 1277b7–10 
und 13–16; 13, 1283b42–1284a1; 16, 1287a16–18; VI 2, 1317b2–4; VII 
3, 1325b7–8; 14, 1332b25–29. Untereinander herrschen Freie und Gleiche 
freilich nicht despotisch, sondern politisch (vgl. Pol. III 4, 1277b7–10; 13–
16 und VII 3, 1325a24–30).

76	 		 Vgl. Pol. III 9, 1280a31–34.
77	 		 Pol. I 4, 1253b34–38. Übersetzung: Schütrumpf, Politik. Vgl. auch VII 9, 

1329a1. Vgl. Wulf D. Hund, Rassismus. Die soziale Konstruktion natürli-
cher Ungleichheit, Münster: Westfälisches Dampfboot 1999, S. 115–119.

78	 		 EN VIII 13, 1161b4.
79	 		 Vgl. Pol. I 4, 1253b23–38.

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

fisch menschliche Eigenschaften, die den Wert von Sklav:innen ausma-
chen: Sie können ihre Arbeit mit Verstand und insofern »von selbst«80 
(automatos) ausführen und sie können lernen. Daher bemisst sich ihr in-
dividueller Wert auch anhand ihres Ausbildungsstandes.81 

Dass, wie Victor Goldschmidt in einem viel zitierten Aufsatz zur Me-
thode der aristotelischen Sklavereiabhandlung herausgearbeitet hat,82 
Aristoteles erst nach der Darlegung der Herrschaftsverhältnisse und 
strukturellen Erfordernisse des Oikos untersucht, ob es überhaupt Men-
schen gibt, die sich eignen, despotisch beherrscht zu werden, ist aus Sicht 
der Rassismusforschung wenig überraschend: Rassismus muss »den von 
ihm diskriminierten anderen die Differenz, die er ihnen anschließend als 
natürlich abzulesen behauptet, vorher als Stigma anheften«83. Was in ei-
nem zweiten Schritt als natürlich behauptet wird, ist im ersten Zugriff 
sozial bzw. ökonomisch konstruiert. So fragt Aristoteles:

»Hieran schließt sich nun zwangsläufig die folgende Untersuchung an: 
Besitzt jemand tatsächlich von Natur die beschriebenen Eigenschaf-
ten oder nicht? Und ist es für irgendjemand vorteilhafter und gerecht, 
als Sklave zu dienen oder nicht, sondern ist jede Sklaverei wider die 
Natur?«84

Zur näheren Bestimmung des ›Sklaven von Natur‹ führt Aristote-
les als ein Prinzip der universellen Natur zunächst ein, dass sie in Ge-
meinschaften stets einen herrschenden und einen beherrschten Teil zu-
sammenbringe und kennzeichnet diese Struktur als »notwendig« und 
»nützlich«85. Illustrierend führt er Beispiele aus ganz unterschiedlichen 
Bereichen an: 

»Die zahmen Tiere sind in ihrer Natur besser als die wilden, und für sie 
alle ist es vorteilhafter, vom Menschen beherrscht zu werden, denn auf 
diese Weise wird ihr Überleben gesichert. Ferner ist im Verhältnis (der 
Geschlechter) das Männliche von Natur das Bessere, das Weibliche das 
Geringerwertige, und das eine herrscht, das andere wird beherrscht. Das 
Gleiche muss aber auch unter allen Menschen Gültigkeit besitzen: Die-
jenigen, die voneinander so weit unterschieden sind wie Seele und Kör-
per, Mensch und Tier – und (einige Menschen) sind tatsächlich in dieser 
Weise voneinander unterschieden, wenn ihre Leistung der Gebrauch des 

80	 		 Pol. I 4, 1253b36.
81	 		 Vgl. Pol. I 7, 1255b20–30 und III 4, 1277a37–38.
82	 		 Victor Goldtschmidt, »La théorie aristotélicienne de l’esclavage et sa mé-

thode«, in: Zetesis. Album amicorum. Festschrift für Èmile de Strycker, Ant-
werpen/Utrecht: De Nederlandsche Boekhandel 1973, S. 147–163. 

83	 		 Vgl. Wulf D. Hund, Rassismus und Antirassismus, Köln: PapyRossa 2018, 
S. 23.

84	 		 Pol. I 5, 1254a34–38. Übersetzung: Schütrumpf, Politik.
85	 		 Pol. I 5, 1254a22. 

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

Körpers ist und dies als das Beste von ihnen (zu gewinnen) ist – diese 
sind von Natur Sklaven.«86

Vieles wäre zu dieser dichten Passage zu sagen, in der weitreichende Be-
hauptungen unbegründet aufeinander folgen. Ich konzentriere mich auf 
die folgenden zwei Beobachtungen: i) Die hier vorgestellte Ordnung ist 
nicht insofern natürlich oder notwendig, als dass sie immer schon da 
wäre oder ohne menschliches Zutun entstehen würde.87 Denn dass Tie-
re zu ihrem Überleben auf den Menschen angewiesen sind, setzt voraus, 
dass sie zuvor gezähmt, das heißt der Natur im Sinne ihrer ursprüngli-
chen Lebensweise entfremdet, worden sind. Auch ist die Herrschaft der 
Seele über den Körper nicht vorfindlich, sondern angestrebtes und oft-
mals verfehltes Ziel von Erziehung. ii) Herrschaft kommt hier je dem als 
›besser‹ bezeichneten Teil zu: Es herrscht der Mensch über das Tier, die 
Seele über den Körper, das Männliche über das Weibliche. Ordnungs-
struktur sowohl innerhalb der einzelnen Gemeinschaften als auch ge-
meinschaftsübergreifend ist eine Wertstufung, die letztlich auf die Ver-
wirklichung der Vernunft des Hausherrn zielt.88 Naturgemäß ist die hier 
vorgestellte Ordnung, da die ›besseren‹ Männer herrschen – über sich 
selbst, über andere Menschen und über Tiere. 

In diese Hierarchie ordnet sich der ›Sklave von Natur‹ neben Körper 
und Tier aufseiten der Beherrschten und Dienenden ein und ist gleichsam 
Körper und Tier, wenn Aristoteles über ihn wie über das Tier sagt, durch 
den Körper nützlich zu sein.89 Führt Aristoteles hier vielleicht innerhalb 
der Gruppe versklavter Menschen mit dem ›Sklaven von Natur‹ eine 
Unterart ›Mensch‹ ein, die, wie es in einem Fragment des Euripides über 

86	 		 Pol. I 5, 1254b10–20. Übersetzung: Schütrumpf, Politik.
87	 		 Vgl. Rapp, Whose State? für diese beiden alltagssprachlichen Auffassungen 

von Natürlichkeit.
88	 		 Der Herrschaftsanspruch folgt bei Aristoteles zweifelsfrei aus einer Über-

legenheit in Eigenschaften der Seele, nicht des Körpers: Pol. I 5, 1254b34–
1255a1 und deutlich auch: III 12, 1282b23–1283a2. Auch die Abstammung 
hält Aristoteles in diesem Zusammenhang für sachfremd. In aller Deutlich-
keit stellt das Ivan Hannaford heraus: »The single criterion used by Aristot-
le for distinguishing between freeman and slave, noble and low born, Greek 
and barbarian, is the same in each case: the presence or absence of good-
ness.« (Race, S. 55).

89	 		 Damit bildet diese Passage (wie beispielsweise auch Pol. I 2, 1252b12 und 
8, 1256b23–26) einen Kontrapunkt zu Passagen, die versklavte Menschen 
aufgrund ihrer menschlichen Qualitäten als besonders wertvolle, gezähm-
ten Tieren überlegene Werkzeuge auszeichnen (wie beispielsweise Pol. I 4, 
1253b34–38 und 7, 1255b20–30), oder auch solchen, die zwischen dem 
Sklaven, »insofern er Mensch ist«, und dem Sklaven, »insofern er Sklave 
ist«, unterscheiden (EN VIII 13, 1161b1–6 und X 6, 1177a8–10). Ein ein-
heitliches Bild lässt sich aus den Werken des Aristoteles nicht gewinnen. 

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

versklavte Menschen heißt, »ein Bauch in allem«90 ist? Die Redeweise 
von Unterarten ist insofern irreführend, als Aristoteles keine Unterarten 
der Spezies Mensch kennt.91 Als Menschen sind auch die ›Sklaven von 
Natur‹ grundsätzlich vernunftbegabt.92 Gleichwohl scheint Aristoteles 
auch davon auszugehen, dass versklavte Menschen an dieser Vernunft-
begabung geringeren Anteil haben: 

»Denn auf eine andere Weise herrscht der Freie über den Sklaven und 
das Männliche über das Weibliche und der Vater über das Kind, und in 
jedem sind die genannten Seelenteile vorhanden, aber sie sind in ver-
schiedener Weise vorhanden: Der Sklave besitzt die Fähigkeit zu prakti-
scher Vernunft überhaupt nicht, die Frau besitzt sie zwar, aber nicht voll 
wirksam, auch das Kind besitzt sie, jedoch noch nicht voll entwickelt.«93 

Der Sklave besitze die Fähigkeit zu praktischer Vernunft (bouleutikon) 
nicht, heißt es hier knapp. Die Leistung des bouleutikon ist als ein Pro-
zess des Abwägens, des Überlegens vorzustellen. Dieser Prozess führt 
von einem Ziel, welches für gut befunden und dem Bereich des Mögli-
chen zugeordnet worden ist, über die einzelnen Schritte und die Wahl 
der Mittel zur gegenwärtigen Situation und mündet in eine Entschei-
dung (prohairesis). Es sind in der Forschung verschiedene Vorschläge 
unterbreitet worden, was das Fehlen des bouleutikon für die betroffe-
nen Menschen konkret bedeutet.94 Ohne diese Diskussion hier im Ein-
zelnen auffächern zu können, ist klar, dass es sich bei der Leistung des 
bouleutikon nicht um ein willkürliches oder instinktives Wählen han-
delt, sondern dass diese Fähigkeit erlernt ist. Sie zeigt sich bei nieman-
dem von Geburt an.95 Was es heißt, von Natur versklavt zu sein, ist bei 
Aristoteles weniger Ausgangspunkt eines menschlichen Lebens, als viel-
mehr Resultat einer durch andere Menschen veranlassten, gewaltsamen 
und radikalen Beschneidung der in der menschlichen Natur liegenden 
Möglichkeiten. 

90	 		 Euripides bei Stobaios IV, XIX, 15, S. 425, 4–5 Wachsmuth (fr. 49 N.2). 
(Kurt Wachsmuth, Ioannis Stobaei anthologii libri duo priores, qui inscribi 
solent eclogae physicae et ethicae, 2 Bände, Berlin: Weidmann 1884, Nach-
druck: Berlin: Weidmann 1958).

91	 		 Hist. Anim. I 6, 490b16–19 und Met. X 9, 1058a29–b25. Vgl. Hannaford, 
Race, S. 46; S. 58; Tuplin, Greek Racism, S. 72.

92	 		 Pol. I 13, 1259b27–28. Vgl. Peter Garnsey, Ideas of Slavery from Aristotle 
to Augustine, Cambridge: Cambridge University Press 1996, S. 111–112.

93	 		 Pol. I 13, 1260a9–14. Übersetzung: Schütrumpf, Politik.
94	 		 Vgl. beispielsweise Heath, Natural Slavery und Kraut, Political Philosophy, 

S. 276–305.
95	 		 Vgl. dazu Wolfgang Detel, »Griechen und Barbaren. Zu den Anfängen 

des abendländischen Rassismus«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
(2005/43), S. 1019–1043, hier S. 1040–1041.

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76

3. Rassismus im Werk von Aristoteles

Benjamin Isaac definiert ›Proto-Rassismus‹ in seinem viel beachteten 
Buch The Invention of Racism in Classical Antiquity wie folgt: 

»The term proto-racism, then, may be used when Greek and Latin 
sources attribute to groups of people common characteristics consid-
ered to be unalterable because they are detemined by external factors 
or heredity.«96

Aristoteles’ Sklavereiabhandlung nennt Issac »the ultimate form of pro-
to-racism«97: 

»Aristotle’s natural slaves correspond with all the features listed as char-
acteristics of what is believed to be a race. He writes that slaves – and 
indeed all non-Greeks – share imagined common characteristics – phys-
ical, mental, and moral – which cannot be changed by human will, be-
cause they are determined by unalterable, stable, hereditary factors.«98

Am Beispiel zweier wirkmächtiger Natürlichkeitsbehauptungen des 
Aristoteles – der These einer eigentümlichen Natur von Völkern und der 
These, dass bestimmte Menschen von Natur zur Herrschaft, andere hin-
gegen dazu, beherrscht zu werden, veranlagt sind – habe ich entgegen 
dieser These argumentiert, dass Aristoteles Überlegenheit und den da-
raus abgeleiteten Herrschaftsanspruch nicht aus unveränderlichen und 
mit Geburt gegebenen Eigenschaften herleitet. Sowohl die in der Poli-
tik beschriebenen ›Volksnaturen‹ als auch die dort erörterte ›Sklavenna-
tur‹ sind multifaktoriell bestimmt: Neben körperlichen Voraussetzun-
gen und klimatischen Bedingungen sind Verfassung, Gesetzgebung und 
Erziehung sowie die ökonomischen Bedingungen, die konkret ausgeüb-
te Tätigkeit und die Möglichkeit zu politischer Partizipation Faktoren, 
die Aristoteles in den Werken seiner Praktischen Philosophie reflektiert. 
Der Philosoph hält die menschliche Natur, die versklavte Menschen und 
›Barbaren‹ einbegreift, für grundsätzlich und weitreichend formbar. Es 
ist die Vorstellung menschlicher Plastizität99, die das Projekt seiner Ethi-
ken und der Politik leitet.

Diese grundsätzlich gegebene Plastizität wird jedoch in den konkre-
ten geschichtlichen Verhältnissen, von denen Aristoteles in seiner Politi-
schen Philosophie ausgeht, eingeschränkt. Beispielhaft zeigt sich das in 
den Aussagen des Aristoteles über versklavte Menschen, die auf die Wi-
dersprüchlichkeit der Institution selbst zurückweisen. Sklaverei als In-
stitution schreibt versklavten Menschen sowohl menschliche als auch 

96	 		 Isaac, Intervention, S. 38.
97	 		 Ebd., S.46.
98	Ebd.
99	Vgl. Hannaford, Race, S. 47.

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

sachliche Eigenschaften zu. Sie nutzt die Fähigkeit versklavter Menschen, 
zu denken und zu lernen, aus und verdinglicht sie zugleich als Besitz-
stücke und Werkzeuge. Aristoteles unterläuft somit den in den Schrif-
ten der Theoretischen Philosophie gewonnenen einheitlichen Gattungs-
begriff ›Mensch‹, indem er unterschiedlichen Menschengruppen (diese 
vereinheitlichend) unterschiedliche Werte zuweist. Dabei zeigt sich der 
hybride Charakter der Institution besonders dort, wo der Philosoph zwi-
schen dem Sklaven, »insofern er Mensch ist«, und dem Sklaven, »inso-
fern er Sklave ist«, unterscheidet: 

»Denn der Sklave ist ein beseeltes Werkzeug, das Werkzeug aber ein un-
beseelter Sklave. Insofern er also Sklave ist, gibt es keine Freundschaft 
ihm gegenüber; es kann sie aber geben, insofern er Mensch.«100

Die hier zum Ausdruck kommende Anerkennung versklavter Menschen 
als Menschen ist insofern bedeutungslos, als sie in den sozialen Verhält-
nissen unter der Voraussetzung einer despotischen Herrschaft bei Aristo-
teles gerade nicht als solche behandelt werden. Offenkundig rechtfertigt 
Aristoteles Verhältnisse der Ungleichheit und der Über- und Unterord-
nung. Doch argumentiert er nicht biologistisch oder anderweitig deter-
ministisch, sondern geht von einem Begriff der Natur des Menschen 
aus, deren Verwirklichung dem freien griechischen Mann vorbehalten 
ist und die Beherrschung der Ehefrau und von versklavten Menschen 
innerhalb des Oikos voraussetzt. In dieser Verknüpfung eines Naturbe-
griffs, der nicht deterministisch, vielmehr teleologisch zu fassen ist, mit 
Kategorien der sozialen Ordnung liegt der Proto-Rassismus des Aristo-
teles begründet.

Es ist nicht neu, den Proto-Rassismus im Werk des Aristoteles vor die-
sem Hintergrund als kulturalistisch zu bestimmen. Wulf D. Hund und 
Julie K. Ward beispielsweise haben entsprechende Vorschläge ausgear-
beitet, ebenso weisen einige Rezensionen von Isaacs Werk in diese Rich-
tung.101 Als eine wichtige offene Frage benennt Daniel Richter in seiner 

100	 EN VIII 13, 1161b1–6. Übersetzung: Wolf, Nikomachische Ethik. Vgl. auch 
EN X 6, 1177a8–10 und Pol. I 4, 1254a14–17 sowie 13, 1259b21–28. Für 
diese Interpretation vgl. auch Malcolm Schofield, »Ideology and Philoso-
phy in Aristotle’s Theory of Slavery«, in: Günther Patzig (Hg.), Aristoteles’ 
Politik. Akten des XI. Symposium Aristotelicum, Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht 1990, S. 1–27, hier S. 12. 

101	 Vgl. Hund, Rassismus, S.  115–119 und »Von Aristoteles bis Frankie 
Zung. Reichweiten der Rassismusforschung«, Archiv für Sozialgeschichte 
(2006/45), S. 659–663 ; Ward, Ethnos in the Politics, S. 30. Vgl. auch Shel-
ley P. Haley, »Review«, The American Journal of Philology (2005/126:3), 
S. 453; Dick Howard, »The Roots of Racism«, The Journal of Blacks in 
Higher Education (2004/46), S. 128; Fergus Millar, »Review Article: The 
Invention of Racism in Antiquity«, The International History Review 

HERRSCHEN UND BEHERRSCHTWERDEN ALS SOZIALE NOTWENDIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

Kritik konkret die Frage, »whether ancient Greeks and Romans saw such 
factors as genos, phusis, and natio as the source of immutable characte-
ristics in an individual or group.«102 Ich habe zur Beantwortung ebendie-
ser Frage erstens argumentiert, dass im physis-Begriff des Aristoteles, der 
in vielen der in der Rassismusforschung diskutierten Passagen von zen-
traler Bedeutung ist, deterministische (biologische, physiologische und 
klimatologische) Anlagen und teleologische Bestimmungen zusammen-
kommen. Ich habe zweitens argumentiert, dass dabei die teleologischen 
Bestimmungen für Aristoteles entscheidend sind: Nicht nur müssen erst-
natürliche Anlagen in einem sozio-kulturellen Prozess erst zur Entfaltung 
gebracht werden, auch sind sie tendenziell überschreibbar. 

Dass der Mensch zur Entfaltung seines Wesens auf sozio-kulturelle 
Förderung angewiesen ist, beantwortet allerdings noch nicht die Frage, 
wie dieser Prozess bestmöglich im Sinne der Wesensbestimmung gestal-
tet werden sollte. Aristoteles beantwortet diese Frage, indem er den so-
zio-kulturellen Prozess als Herrschaftsverhältnis bzw. Realisierung gu-
ter Herrschaft beschreibt: In der menschlichen Seele soll die Herrschaft 
der Vernunft über die unteren Seelenteile, die Emotionen und nicht-ra-
tionalen Begierden, realisiert werden. Denn die Vernunft hält Aristote-
les für den besten Teil der menschlichen Seele und ein Leben gemäß der 
Vernunft daher für ein gutes, ein gelingendes Leben. Doch kann der ein-
zelne Mensch die Vernunft nicht allein ausbilden. Er ist dazu auf äußere 
Güter wie Gesundheit und Wohlstand, gute Gesetze und eine gute Aus-
bildung ebenso angewiesen, wie darauf, bestimmte Dinge nicht tun zu 
müssen: Die Bereitstellung der überlebenswichtigen Dinge übernehmen 
andere, damit Einzelne sich mit Muße (scholê) dem guten Leben wid-
men können. 

Diese ökonomische Notwendigkeit veranlasst Aristoteles dazu, eine 
Vielzahl von Menschen in ihren Möglichkeiten radikal und gewaltsam 
zu beschneiden, indem er eine allen Menschen zukommende Wesensbe-
stimmung in Herrschaftsverhältnisse übersetzt, die nicht nur Menschen 
in unterschiedlichem Maße an dieser Wesensbestimmung teilhaben las-
sen, sondern Gruppen von Menschen von ihr ausschließen. Die sich un-
ter guten Bedingungen sukzessive ausbildende Menschennatur wird in 
sozialen Kategorien fixiert. In dieser Übertragung eines anthropologi-
schen Binnenverhältnisses auf zwischenmenschliche Verhältnisse ist der 
(Proto-)Rassismus des Aristoteles zu finden.103 Kennzeichen dieses Ras-
sismus sind Selektion und Privation und die damit einhergehende Ver-
zweckung und Verdinglichung von Menschen. 

(2005/27:1), S. 87; Brent D. Shaw, »The Invention of Racism in Classical 
Antiquity (Review)«, Journal of World History (2005/16:2), S. 229f.	

102	 Daniel Richter, »Review«, Classical Philology (2006/101:3), S. 290.
103	 Vgl. Schütrumpf, Politik, S. 190.

ANNIKA VON LÜPKE

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59 - am 16.01.2026, 00:05:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

